
ŚWIADCZYĆ O CHRYSTUSIE



Motto:
„Odłóżmy na bok to wszystko, co wydaje się przyczyną nie-
zadowolenia, nawet rzeczy uzasadnione, aby skupić się jed-
nym sercem na tym jednym,  co jest konieczne: zjednoczyć 

w jedynym Synu wszystkich ludzi i cały wszechświat”.

Benedykt XVI,  
Adhortacja apostolska Ecclesia in Medio Oriente, nr 95



Kontekst chrztu, wiary i modlitwy

Ks. Henryk Szmulewicz

ŚWIADCZYĆ O CHRYSTUSIE



Recenzent:
ks. prof. dr hab. Antoni Misiaszek 
(Wydział Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie)

Korekta
Zofia Smęda

Przygotowanie do druku i projekt okładki
Tomasz Sekunda

Nihil obstat 
z dnia 27 listopada 2019 roku, 
ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski 

Imprimatur 
OW-2.2/61/19, Tarnów, dnia 4.12.2019 
Wikariusz Generalny, 
+ Stanisław Salaterski 

Copyright © 2019 by Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

ISBN  978-83-7438-745-3 (druk)
ISBN 978-83-7438-746-0 (online)
DOI http://dx.doi.org/10.15633/9788374387460

Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Papieskiego
Jana Pawa II w Krakowie
30-348 Kraków, ul. Bobrzyńskiego 10
tel./faks 12 422 60 40
e‑ mail: wydawnictwo@upjp2.edu.pl
www.ksiegarnia.upjp2.edu.pl



|

Spis treści

Wstęp..........................................................................................................................9

Rozdział pierwszy 
Chrzest i świadectwo – od przymierza dawnego do nowego................................15
I. Idea przymierza pomocą w wyjaśnianiu wzajemnych powiązań  
chrztu i świadectwa..........................................................................................................16

1. Na styku dawnego i nowego przymierza – świadectwo Jana Chrzciciela.........17
a. Jan Chrzciciel świadkiem Wcielonego Syna Bożego........................................18
b. Chrzest Janowy zapowiedzią sakramentu chrztu.............................................22
c. Jan Chrzciciel wzorem odważnego świadectwa szczególnie dla kapłanów......26

2. Chrzest sakramentalną pieczęcią nowego przymierza........................................29
a. Stare i nowe przymierze oparte na fundamencie wiary...................................30
b. Zbawcze ukierunkowanie chrztu jako znaku nowego przymierza................34
c. Nowe przymierze w perspektywie pełni królestwa Bożego.............................37

II. Kościół wspólnotą nowego przymierza na fundamencie chrztu..........................40
1. Świadectwo o Chrystusie w centrum misji apostołów........................................42

a. Zwycięstwo nad grzechem i szatanem w centrum świadectwa apostołów......43
b. Radosne wydarzenie chrztu urzędnika etiopskiego.........................................47
c. Epokowa decyzja Soboru Jerozolimskiego........................................................50

2. W poszukiwaniu harmonii świadectwa osobistego i wspólnotowego..............54
a. Świadectwo budowane na fundamencie wolności...........................................56
b. Świadectwo poddane kierownictwu Ducha Świętego......................................63



6 |

|

Spis treści

3. Szczególna więź chrztu i bierzmowania w perspektywie świadectwa...............66
a. Podstawa chrześcijańskiego świadectwa: jedność sakramentów  

wtajemniczenia......................................................................................................68
b. Wezwanie do świadectwa wpisane w symbolikę obrzędu bierzmowania.....71
c. Świadectwo bierzmowanych budowane na dobrowolnym przyjęciu łaski...74

4. Eschatologiczne ukierunkowanie chrztu i świadectwa.......................................78
a. Być świadkiem w drodze do życia wiecznego...................................................79
b. Świadek nadziei eschatologicznej zaangażowany w sprawy doczesne...........83
c. Świadectwo o Chrystusie jako obrona prawdy o życiu wiecznym.................86

III. Dramat rozłamu: jedno przymierze – wiele Kościołów........................................91
1. Różnice w interpretacji Biblii zagrażają wiarygodności świadectwa.................92

a. Możliwość ekumenicznej lektury tekstów biblijnych.......................................92
b. Poznanie objawienia biblijnego dla wspólnego świadectwa...........................97

2. W poszukiwaniu wspólnego świadectwa w odpowiedzi na łaskę chrztu...... 100
a. Pytanie o sakramenty pytaniem o Kościół..................................................... 101
b. Ekumeniczny profil chrztu............................................................................... 105
c. Pytanie o wolność osoby przyjmującej chrzest.............................................. 108
d. Chrzest i świadectwo – wyraźny motyw ewangelizacyjny w dialogu  

ekumenicznym................................................................................................... 111
e. Chrzest, ekumenizm i świadectwo – potrzeba analiz historycznych.......... 116
f. Polski wkład w dążenie do wspólnego świadectwa ochrzczonych............... 120
g. Konieczność kontynuacji ekumenicznej refleksji o chrzcie  

i świadectwie....................................................................................................... 124

Rozdział drugi 
Wiara i świadectwo – poznanie prawdy objawionej i jej obrona........................129
I. Poznanie Bożego objawienia podstawą wiary i świadectwa................................ 130

1. Stary i Nowy Testament zawiera Boże objawienie............................................ 131
a. Dar natchnienia oraz jedności Starego i Nowego Testamentu..................... 131
b. Współpraca wiary i rozumu podczas lektury tekstów biblijnych................ 135
c. Postulat stałej formacji biblijnej....................................................................... 139

2. Objawienie Starego Testamentu ukierunkowane na przyjście Mesjasza........ 145
a. Dialog miłości – od stworzenia do odkupienia............................................. 146
b. Odrzucenie prawdy o Bogu Stwórcy negacją prawdy o Chrystusie............ 149

3. Wiara jako droga poznania ludzkich spraw w świetle Bożego objawienia.... 153
a. Życie małżeńskie i rodzinne............................................................................. 154
b. Moralność osoby w kontekście kultury.......................................................... 156
c. Więź pomiędzy godnością, prawdą i miłością............................................... 159
d. Troska o moralną dojrzałość człowieka.......................................................... 161
e. Harmonia między teorią i praktyką wiary...................................................... 163
f. Znak sprzeciwu wobec fałszywego antropocentryzmu................................. 166
g. Budowanie na ponadczasowych zasadach Ewangelii................................... 168



7|

|

Spis treści

h. Przykład życia świętych i błogosławionych.................................................... 170
i. Wierność łasce powołania................................................................................. 172

II. Dawać świadectwo, czyli bronić wiary w Chrystusa........................................... 176
1. Dobrowolność wiary i świadectwa...................................................................... 177

a. Pokusa wolności bez Boga................................................................................ 178
b. Stan dziecięctwa Bożego znakiem dobrowolności wiary i świadectwa...... 182
c. Miłość przenikająca wiarę i świadectwo......................................................... 186

2. Nieugięta wiara i świadectwo do końca: męczeństwo...................................... 189
a. Jezus prześladowany i odrzucony.................................................................... 190
b. Prześladowanie próbą wiary i świadectwa..................................................... 194
c. Miłość nieprzyjaciół jako przejaw świadectwa o prawdzie.......................... 198

3. Obrona rozumności wiary w perspektywie świadectwa o Chrystusie........... 201
a. Przedmiot wiary przekraczeniem możliwości poznania czysto  

rozumowego........................................................................................................ 202
b. Rozumność wiary potwierdzeniem możliwość jej głoszenia  

i praktykowania.................................................................................................. 206
c. Współpraca teologii i filozofii elementem sprzyjającym wiarygodności 

świadectwa chrześcijańskiego........................................................................... 208
4. Obrona wzajemnych powiązań wiary i świadectwa – niektóre z pytań  
    i odpowiedzi........................................................................................................... 216

a. Zależność naszego świadectwa od świadectwa Chrystusa........................... 217
b. Ponadczasowość paradygmatu wiary i świadectwa apostołów................... 221
c. Rola Kościoła jako wspólnoty wiary i świadectwa........................................ 227
d. Osobiste zaangażowanie w świadectwo o Chrystusie................................... 232
e. Świadectwo wiary w ramach powołania kapłańskiego i zakonnego........... 238
f. Wiara katolików świeckich – obszar świadectwa w rodzinie  

i na katechezie..................................................................................................... 245

Rozdział trzeci  
Modlitwa i świadectwo – dialog z Bogiem we wspólnocie miłości.................... 251
I. Dziedzictwo modlitwy czasów dawnego przymierza........................................... 252

1. Bóg pragnie rozmawiać z człowiekiem............................................................... 253
2. Modlitwa i świadectwo Abrahama...................................................................... 256

a. Świadectwo Abrahama wypływające z jego modlitwy.................................. 257
b. Modlitwa wpisana w przymierze zawarte z potomstwem Abrahama......... 261
c. Świadectwo jako łączność pomiędzy modlitwą i wiernością przymierzu.. 265

3. Księga Psalmów szkołą modlitwy i świadectwa................................................ 269
II. Życie Jezusa Chrystusa wzorem świadectwa płynącego z modlitwy................. 276

1. Pełnia objawienia w Chrystusie........................................................................... 277
2. Wcielony Syn Boży, Ten który modlił się i nauczał o modlitwie..................... 280
3. Bezcenny dar Modlitwy Pańskiej w perspektywie świadectwa  
    o Chrystusie............................................................................................................ 284



8 |

|

Spis treści

a. Część pierwsza.................................................................................................... 286
b. Część druga......................................................................................................... 291

4. Zadanie wszystkich uczniów Chrystusa: łączyć modlitwę  
    ze świadectwem..................................................................................................... 296
5. Życie chrześcijańskie budowane na modlitwie i świadectwie......................... 300

a. Fundament wiary............................................................................................... 300
b. Perspektywa nadziei.......................................................................................... 305
c. Więź miłości....................................................................................................... 312

III. Eucharystia wyznaczająca we wspólnocie Kościoła drogi świadectwa............ 317
1. Liturgia Mszy św. – ogólny zarys teologiczny.................................................... 317

a. Obrzędy wstępne i liturgia słowa..................................................................... 318
b. Liturgia eucharystyczna i końcowe błogosławieństwo................................. 325

2. Msza św. i świadectwo – konkluzja..................................................................... 330
3. Modlitwa z Maryją – Niewiastą Eucharystii – uczącą nas świadectwa.......... 334

a. Przez Maryję do Jezusa...................................................................................... 335
b. Eucharystia i naśladowanie Maryi – w modlitwie i w świadectwie............ 338

Zakończenie...........................................................................................................343
Bibliografia.............................................................................................................349



|

Wstęp

Kościół jest wspólnotą dającą świadectwo i wychowującą do świa-
dectwa. Chodzi o świadectwo wiary w Jezusa Chrystusa. Lektura 
Nowego Testamentu nie pozostawia wątpliwości, że to sam Chry-

stus powiązał misję Kościoła z wezwaniem do dawania świadectwa. Gdy 
w dzień wniebowstąpienia uczniowie z niecierpliwością pytali: „«Panie, 
czy w tym czasie przywrócisz królestwo Izraela?», [Jezus] odpowiedział im: 
«Nie wasza to rzecz znać czasy i chwile, które Ojciec ustalił swoją władzą, 
ale gdy Duch Święty zstąpi na was, otrzymacie Jego moc i będziecie moimi 
świadkami w Jerozolimie i w całej Judei, i w Samarii, i aż po krańce ziemi». 
Po tych słowach uniósł się w ich obecności w górę i obłok zabrał Go im 
sprzed oczu” (Dz 1,6–9).

Wszyscy uczniowie mają być świadkami. Jezus nie przekazał misji świa-
dectwa jednej osobie. Swoje słowa skierował do wszystkich swoich uczniów, 
a tym samym do każdego z nich z osobna. Nie użył liczby pojedynczej, lecz 
mnogiej: „Będziecie moimi świadkami”. I apostołowie właśnie tak zrozu-
mieli to polecenie – po zesłaniu Ducha Świętego, „od momentu wyjścia 
z Wieczernika jerozolimskiego, ich posłannictwo zaczyna się wypełniać; 



10 |

|

Wstęp

Kościół rodzi się i rośnie poprzez świadectwo, jakie Piotr i apostołowie dają 
Chrystusowi ukrzyżowanemu i zmartwychwstałemu”1.

Na drogę świadectwa – osobistego i zarazem wspólnotowego – wprowa-
dził Kościół Duch Święty w dniu Pięćdziesiątnicy2. Pod Jego natchnieniem 
apostołowie wzywali wszystkich do włączenia się w misję wyznaczoną przez 
zmartwychwstałego Pana. Przywołując argumentację ze starotestamental-
nych zapisów Prawa i Proroków, ukazywali to włączenie jako owoc prawdzi-
wej wiary i szczerego nawrócenia.

Powiązanie misji z dawaniem świadectwa nie było zatem przejawem ja-
kiejś uzurpacji ze strony apostołów. Nie było też chęcią przejęcia przez nich 
władzy nad ludzkimi sercami. Jako wyznawcy Jezusa wykazali się głęboką 
pokorą wobec wydarzeń, które rozgrywały się na ich oczach. Pod natchnie-
niem Ducha Świętego zrozumieli, że mają być świadkami, a ich powołaniem 
jest dzielić się wiarą ze wszystkimi „aż po krańce ziemi” (Dz 1,8).

Gdyby myśli apostołów były przeniknięte pychą i żądzą panowania, nie 
byłoby w nich otwarcia się na natchnienia Ducha Świętego; nie mogliby roz-
począć powierzonej im przez Jezusa zbawczej misji. A jest to misja naznaczo-
na krzyżem; droga całkowitego poświęcenia się – nawet za cenę śmierci – dla 
Jezusa z Nazaretu. „Nie daj Boże – pisze św. Paweł Apostoł – bym się miał 
chlubić z czego innego, jak tylko z krzyża Pana naszego Jezusa Chrystusa, 
dzięki któremu świat stał się ukrzyżowany dla mnie, a ja dla świata” (Ga 6,14).

Apostołowie byli realistami. Wiedzieli, że już za samą przynależność do 
grona uczniów Jezusa groziło im więzienie, a nawet śmierć. Podjęcie decy-
zji, aby publicznie przyznać się do wiary w zmartwychwstanie Nauczyciela 

1	 Jan Paweł II, Encyklika o Błogosławionej Maryi Dziewicy w życiu pielgrzymującego Ko-
ścioła „Redemptoris Mater” [25 marca 1987], nr 26. „Poprzez obecność Ducha Świętego 
uczniowie zyskują nowy wymiar swojej misji. Podobnie jak Jezus trwa w Ojcu, tak oni 
zostaną doprowadzeni do całej Prawdy […]. Jak ich Mistrz otrzymuje to, co ma objawić 
od Ojca, tak oni otrzymają objawienie za pośrednictwem Ducha Świętego […], który 
przekaże im to, co usłyszy […]. Podobnie jak Syn świadczy o Ojcu, tak uczniowie będą 
świadczyć o Tym, który ich posłał”. B.M. Sokal, Uczniowie zmartwychwstałego Jezusa. 
Studium egzegetyczno-teologiczne J 20,1–29, Lublin 2016, s. 203.

2	 „W dzień Zielonych Świątek, kiedy Duch Święty zstąpił na apostołów w postaci ognia, 
przeobraził ich jakby w innych ludzi. Oświeca im rozum, iż całą naukę Pana Jezusa 
doskonale pamiętają i nieomylnie głoszą. W serca wlewa im odwagę i żar apostolski, iż 
gotowi są na największe ofiary, aż do daniny krwi i życia”. W. Zaleski, Mistyczne Ciało 
Chrystusa. Traktat o Kościele, Poznań–Warszawa–Lublin 1962, s. 23.



11|

|

Wstęp

z Nazaretu, co więcej – przekonywać do tego faktu innych, nie było więc 
z ich strony efektem chłodnej kalkulacji, obliczonej na doraźny sukces, na 
rewoltę polityczną, na przejęcie władzy. Okazali się natomiast ludźmi głę-
bokiej wiary. Całkowicie zawierzając się Bożej opatrzności, uczynili jakże 
ważny dla całych dziejów Kościoła krok – wyszli z Wieczernika.

Z Dziejów Apostolskich wynika, że to wyjście było owocem wielkiego 
daru – działania Mocy z Wysoka, zesłania Ducha Świętego. Dzięki niemu 
zdobyli się na wielką rzecz, gdyż rozpoczęcie nauczania o Jezusie z Nazaretu 
zaraz po Jego aresztowaniu, męce i śmierci wiązało się z wielkim ryzykiem. 
Każdy apostoł – mając świadomość tego, że ryzykuje życiem – musiał pod-
jąć decyzję sam, chociaż jednocześnie była ona podejmowana we wspólno-
cie. I tak się ostatecznie stało. Kościół rozpoczął swój pochód aż po krańce 
świata na mocy jednomyślnego wyboru całego grona apostolskiego.

Jednomyślność nadała niezwykły autorytet ich odważnemu świadec-
twu. Józef Kutnik wyjaśnia: „Od samego początku, od czasu publicznej 
działalności Chrystusa, szczególną pozycję mieli apostołowie, ponieważ 
otrzymali osobistą misję od Chrystusa, byli zwiastunami Ewangelii, a tym 
samym prorokami Nowego Zakonu. W ten sposób w osobach apostołów 
i w ich urzędzie skupił się ideał religijny Starego Testamentu”3.

Świadectwo, wyznaczone przez Jezusa jako zadanie, od początku było 
więc osobiste (indywidualne, odrębne, odpowiednie dla danej osoby), a za-
razem wspólnotowe (wpisane w działalność całego Kościoła). Wszystkie 
przemówienia apostołów po zesłaniu Ducha Świętego stanowią dowód 
wzajemnego powiązania tego, co osobiste, z tym, co wspólnotowe4. I nic 
się w tym względzie nie zmieniło: Duch Prawdy, który przemawiał niegdyś 
przez apostołów, przemawia nadal przez Kościół, kształtując i wspierając 
dawane przez niego świadectwo wobec świata. W ciągu wieków Duch Świę-
ty formuje rzesze nowych uczniów Chrystusa i wzywa – każdego z osobna 
i wszystkich razem – do odważnego o Nim świadectwa5.

3	 J. Kutnik, Litania loretańska, Kraków 1983, s. 213.
4	 Zob. Jan Paweł II, Encyklika o Duchu Świętym w życiu Kościoła i świata „Dominum et 

Vivificantem” [18 maja 1986], nr 30.
5	 „Jezus […] organizuje grupę dwunastu apostołów z Piotrem na czele. Czyni ich stróża��-

mi samego źródła wody żywej, składając w ich ręce odpowiedzialność za sakramenty 
i Ewangelię. W Eucharystii otwiera możliwość spotkania z Bogiem przez sakramentalny 



12 |

|

Wstęp

Od stopnia otwartości na działanie Ducha Świętego zależy wiarygodność 
świadectwa o Chrystusie, zwłaszcza że i obecnie – podobnie jak kiedyś, po 
zesłaniu Ducha Świętego – dzieło ewangelizacji dokonuje się w niełatwych 
warunkach, pośród wielu niesprzyjających uwarunkowań społeczno-kultu-
rowych. Każdy ochrzczony powinien być świadkiem wszędzie tam, gdzie 
żyje i pracuje, tam gdzie – jak to określamy – postawiła go Boża opatrzność.

Drugi Sobór Watykański uroczyście stwierdził: „Spodobało się Bogu 
powołać ludzi do uczestnictwa w swym życiu, nie pojedynczo tylko, z wy-
kluczeniem wszelkiej wzajemnej więzi, lecz do utworzenia z nich ludu, 
w którym rozproszone Jego dzieci zgromadziłyby się w jedno”6. Osobisty 
i wspólnotowy charakter zobowiązania do świadectwa wynika z osobistego 
i zarazem wspólnotowego wymiaru całej historii zbawienia.

Prowadząc wspólnotę diecezjalną drogą V Synodu Diecezji Tarnow-
skiej, w myśl przyjętego hasła: „Kościół na wzór Chrystusa”, biskup Andrzej 
Jeż napisał: „Wspólnota zgromadzona w Wieczerniku została umocniona 
w wierze wyjątkowym darem spotkań ze zmartwychwstałym Panem, by 
później móc podjąć zleconą przez Niego misję, która zawiera się w słowach: 
«Wy jesteście świadkami tego» (Łk 24,48). Od apostołów, przez ich kolej-
nych następców, w nieprzerwanym łańcuchu sukcesji apostolskiej, od ma-
leńkiej wspólnoty pierwotnego Kościoła zebranej w murach Wieczernika, 
przez następujące po sobie niezliczone pokolenia chrześcijan, misja bycia 
świadkiem zmartwychwstałego Chrystusa stanowi fundamentalne zadanie 
Kościoła. Czujemy się również jako wspólnota diecezjalna spadkobiercami 

znak. W chrzcie ukazuje możliwość przejścia z brudnej wody świata do czystej wody ła-
ski. Stwarza również możliwość powtórnego oczyszczenia się przez sakrament pokuty”. 
E. Staniek, Sześć prawd wiary, Kraków 1990, s. 119.

6	 II Sobór Watykański, Dekret o działalności misyjnej Kościoła „Ad gentes” [18 listopada 
1965], nr 2. Nie ma nic bardziej błędnego niż oddzielenie historii zbawienia od faktu 
zaistnienia Kościoła. Poza tym często zapomina się, że ustanowienie Kościoła jest niero-
zerwalnie związane z prymatem Piotra i jego następców: „Geneza papiestwa leży w woli 
Boga względem Kościoła jako «powszechnego sakramentu zbawienia świata w Chry-
stusie» […]. I właśnie ta powszechna wola zbawcza Boga jest kluczem do zrozumienia 
istoty i posłannictwa tej instytucji boskiego pochodzenia i prawa sakramentalnego. Hi-
storia światowej misji papiestwa może być właściwie pojmowana i przedstawiana tylko 
w świetle nadprzyrodzonego objawienia. Nadprzyrodzonej wiary nie można uzasad-
nić empiryczno-historycznie, ale nie można jej również obalić. Można jednak pokazać 
w dokumentach historycznych, czy jego rozumienie rozwija się zgodnie z zasadami wła-
snej logiki”. G.L. Müller, Papież – posłannictwo i misja, Kraków 2017, s. 137.



13|

|

Wstęp

tej misji i pragniemy podejmować ją w sposób jak najbardziej odpowiadają-
cy wyzwaniom czasów, w których przyszło nam żyć i świadczyć o Chrystu-
sie zmartwychwstałym”7.

Oto dlaczego zarówno w skali całego Kościoła, jak i w ramach posłan-
nictwa Kościołów lokalnych w żadnym wypadku nie powinno osłabnąć 
przekonanie o ewangelizacyjnej potrzebie dawania odpowiedzi na Jezuso-
we polecenie: „Będziecie moimi świadkami” (Dz 1,8). A jeśli tak, to godzi 
się czynić wszystko, aby to polecenie było spełniane nie: „kiedyś”, „za jakiś 
czas”, „jak zmienią się okoliczności”, ale w każdym „dziś” osobistego i wspól-
notowego życia współczesnych uczniów Chrystusa w sposób – jak napisał 
biskup A. Jeż – odpowiadający wyzwaniom czasów.

Benedykt XVI, w kontekście jakże złożonej sytuacji, jaka panuje na świe-
cie, wezwał wszystkich do gorliwego świadectwa o Chrystusie: „Pilne wy-
mogi chwili obecnej i niesprawiedliwość tak wielu dramatycznych sytuacji 
wymagają – jak czytamy w [Pierwszym] Liście św. Piotra – zjednoczenia, 
aby wspólnie świadczyć o Chrystusie, który umarł i zmartwychwstał. To by-
cie razem, ta komunia, jakiej pragnie nasz Pan i Bóg, jest potrzebne bardziej 
niż kiedykolwiek. Odłóżmy na bok to wszystko, co wydaje się przyczyną 
niezadowolenia, nawet rzeczy uzasadnione, aby skupić się jednym sercem 
na tym jednym, co jest konieczne: zjednoczyć w jedynym Synu wszystkich 
ludzi i cały wszechświat”8.

Biorąc te papieskie słowa za motto niniejszej publikacji, będziemy 
przywoływali zachęty i wezwania, jakie płyną z dokumentów Kościoła do 
wierzących na całym świecie. Rozważymy powiązanie tego świadectwa z sa-
kramentem chrztu, z decyzją wiary oraz z powinnością modlitwy. Naszym 
rozważaniom towarzyszyć będzie przekonanie, że „musi zaistnieć wzajem-
na i stała wymiana między wiarą wyrażoną w dogmatach a życiem chrze-
ścijańskim w jego aspekcie moralnym, pobożnościowym i liturgicznym”9. 

7	 „Kościół na wzór Chrystusa”. List pasterski Biskupa Tarnowskiego z okazji inauguracji 
V Synodu Diecezji Tarnowskiej (z 15 kwietnia 2018 r.), www.tarnow.gosc.pl [dostęp: 
28.02.2019].

8	 Benedykt XVI, Adhortacja apostolska o Kościele na Bliskim Wschodzie, komunii i świa-
dectwie „Ecclesia in Medio Oriente” [14 września 2012], nr 95.

9	 Kult Boży. Wybrane zagadnienia, w: Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi 
Kościoła, VII, nr 625, red. S. Głowa, I. Bieda, Poznań 1997, s. 514.



14 |

|

Wstęp

Jest tak dlatego, że „między wiarą, życiem prawdziwie chrześcijańskim, rea�-
lizowaniem własnej świętości a dawaniem świadectwa istnieje ścisła współ-
zależność”10.

Każdy dogmat ma w sobie otwartość na świadectwo. Tak właśnie Mię-
dzynarodowa Komisja Teologiczna postrzega rolę i znaczenie dogmatów: 
„Artykuł wiary jest rzeczywistą i prawdziwą zdolnością ujęcia prawdy Bo-
żej; jest pośredniczeniem doktrynalnym, zawierającym prawdę, o której 
świadczy. Właśnie dlatego, że jest prawdą, odsyła, ponad sobą, do misterium 
prawdy Bożej. Wynika z tego, że interpretacja dogmatów – jak każda inna 
interpretacja – jest drogą, która prowadzi nas od słowa zewnętrznego do cen-
trum jego znaczenia, a w końcu do jedynego i wiecznego słowa Bożego”11.

Oto dlaczego można i trzeba poddawać analizie poszczególne prawdy 
wiary i moralności w ich wzajemnych powiązaniach. I to postaramy się 
uczynić, badając teologiczną argumentację, na jaką powołuje się nauczanie 
Kościoła i refleksja teologów, chcąc ukazać i wyjaśnić więź pomiędzy świa-
dectwem o Chrystusie z tymi trzema – wybranymi przez nas – obszarami 
życia chrześcijańskiego: chrztem, wiarą i modlitwą.

10	 E. Zarębska, Postawy katechety: nauczyciela religii, wychowawcy chrześcijańskiego, świad
ka Chrystusa i Kościoła, „Studia Warmińskie” 38 (2001), s. 317.

11	  Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Interpretacja dogmatów [1988], w: taż, Od 
wiary do teologii. Dokumenty Międzynarodowej Komisji Teologicznej (1969–1996), red. 
J. Królikowski, Tarnów 2000, s. 288.



|

Rozdział pierwszy
Chrzest i świadectwo – 
od przymierza dawnego do nowego

Na początku podejmiemy refleksję nad pierwszym z zaplanowa-
nych obszarów obecności świadectwa w życiu chrześcijańskim. 
Będziemy starali się ukazać, że chrzest jest źródłem moralnego 

zobowiązania do dawania wiarygodnego świadectwa o Chrystusie. Sakra-
ment chrztu nie tylko otwiera człowiekowi drogę do nowego życia, ale także 
udziela nieodzownej pomocy (łaska sakramentu) i duchowego ukierunko-
wania (skutki i owoce), aby świadczyć o Chrystusie. Inaczej mówiąc, dla 
każdego ochrzczonego świadectwo o Chrystusie jest – i powinno być coraz 
bardziej – integralną częścią osobistego życia we wspólnocie Kościoła.

Na jakie argumenty powołuje się Kościół i teologowie, chcąc tę powin-
ność uzasadnić? Skupimy się na trzech obszarach teologicznej interpretacji.

Pierwszy powołuje się na fakt, że sakrament chrztu uobecnia i aktuali-
zuje historię zbawienia, a szczególnie tę bezcenną jego wartość, jaką jest 
dar przymierza Boga – starego i nowego. Dlatego nieodzowna będzie ana-
liza posługi św. Jana Chrzciciela, który niejako symbolizuje spotkanie tych 
dwóch przymierzy.

Drugi nurt teologicznej argumentacji, uzasadniający obowiązek świa-
dectwa o Chrystusie w życiu ochrzczonych, dotyczy zbawczego wymiaru 



16 |

|

Rozdział pierwszy

misji Kościoła. Dla głoszenia i uobecniania przymierza Boga z ludźmi został 
ustanowiony Kościół, który nieprzypadkowo nazywamy wspólnotą świa-
dectwa. Rzeczywiście bowiem od narodzin Kościoła w dniu zesłania Ducha 
Świętego każdy, kto przyjmuje chrzest, zostaje włączony w tajemnicę zbaw-
czego przymierza, a tym samym zostaje zobowiązany do bycia świadkiem 
Chrystusa w perspektywie ostatecznej, czyli pełni królestwa Bożego.

Na zakończenie rozważymy trzeci obszar argumentacji, który również 
potwierdza panujące w Kościele przekonanie, że zobowiązanie do dawa-
nia świadectwa jest ściśle związane z wezwaniem do jedności wszystkich 
uczniów (świadków) Chrystusa. Od jedności zależy wiarygodność dawane-
go świadectwa wobec świata. Skoro więc chrzest obdarza człowieka darem 
komunii z Bogiem Trójjedynym, więc wszyscy ochrzczeni – właśnie w imię 
wiarygodności dawanego świadectwa – winni trwać w jedności. Niestety, 
obecnie zostaliśmy tej jedności pozbawieni. Jako chrześcijanie jesteśmy po-
dzieleni. Dlatego ze wszech miar jest rzeczą słuszną, że w ramach dialogu 
ekumenicznego z wielką powagą podejmowany jest temat chrztu i ściśle 
związany z nim obowiązek świadczenia o Chrystusie.

I. Idea przymierza pomocą w wyjaśnianiu  
wzajemnych powiązań chrztu i świadectwa

Kim jest chrześcijanin? To osoba, która przyjęła chrzest w imię Jezusa 
Chrystusa. Ochrzczony rozpoczyna nową drogę – drogę życia w Chrystusie. 
Po przyjęciu chrztu jest zobowiązany dawać o Nim wiarygodne świadec-
two. Chodzi o świadectwo osobiste, a zarazem wspólnotowe, gdyż „chrze-
ścijanin, który pragnie być czytelnym świadkiem Chrystusa, nigdy nie jest 
i ostatecznie nie pozostanie samotny w swym ziemskim pielgrzymowaniu, 
choćby przez więź chrztu św. oraz takich samych innych sakramentów za-
ofiarowanych innym chrześcijanom”1.

W tej części zatrzymamy się przy jednej z najważniejszych „instytucji”, 
która od początku przenika dzieje zbawienia. Jest nią przymierze zawar-
te przez Boga z całą ludzkością. Zwrócimy uwagę na rolę i znaczenie daru 

1	 A.F. Dziuba, Być świadkiem, „Collectanea Theologica” (2002) 4, s. 116.



17|

|

Chrzest i świadectwo

przymierza jako drogi, po której Bóg chce prowadzić konkretnego człowie-
ka i wszystkie narody do zbawienia, czego znakiem był wybór patriarchy 
Abrahama. 

Historia narodu wybranego naznaczona była wieloma aktami przymie-
rza – zawieranymi lub odnawianymi. Wszystkie sięgają postaci Abrahama; 
wydarzeń, jakie rozegrały się w jego życiu. Taki był plan zbawienia, zgodnie 
z którym przynależność do ludu wybranego łączyła się z obowiązkiem wier-
ności Bogu, który był wzywany właśnie jako Bóg Abrahama.

Czas starego przymierza zmierzał do swej pełni – do przyjścia obieca-
nego Mesjasza. I rzeczywiście stało się tak, jak przez wielki było zapowie-
dziane: „Gdy […] nadeszła pełnia czasu, zesłał Bóg Syna swego, zrodzonego 
z niewiasty, zrodzonego pod Prawem, aby wykupił tych, którzy podlega-
li Prawu, abyśmy mogli otrzymać przybrane synostwo” (Ga 4,4–5). Jezus 
z Nazaretu objawił się ludowi jako obiecany Mesjasz, a pierwsze świadectwo 
o Jego zbawczej misji dał prorok znad Jordanu – Jan Chrzciciel. Wskazał na 
Jezusa, nawołując wszystkich do przyjęcia chrztu nawrócenia.

Dla teologii chrztu i związanego z nim świadectwa o Chrystusie postać 
Jana Chrzciciela jawi się jako znak spotkania dawnego przymierza z no-
wym. Przywołanie postaci proroka znad Jordanu pozwoli nam na właści-
wym tle ukazać sakrament chrztu jako pieczęć nowego przymierza, które 
zostało ustanowione na mocy Jezusowego odkupienia, będącego wypełnie-
niem starotestamentalnych zapowiedzi.

1. Na styku dawnego i nowego przymierza – świadectwo  
Jana Chrzciciela

Skoro chrzest jest znakiem nowego przymierza, konieczne staje się  od-
wołanie się do teologii przymierza dawnego. Rozważymy, że bezpośrednim 
przygotowaniem i zapowiedzią sakramentu chrztu był chrzest nawrócenia, 
jakiego udzielał prorok znad Jordanu.

Dawał on świadectwo o przyjściu Mesjasza wobec ówczesnej spo-
łeczności. Jego świadectwo „miało charakter publiczny. Złożone zostało 
w obecności nie tylko oficjalnych wysłanników, reprezentujących urzędowo 
przywódców religijnych Izraela, ale także wobec tłumów, które przybyły nad 



18 |

|

Rozdział pierwszy

Jordan, aby słuchać nauki (przez niego) głoszonej […] oraz przyjąć z jego 
rąk chrzest pokuty”2.

Głoszona nauka i cała publiczna działalność Jana wskazują, że nowe 
przymierze w Jezusie Chrystusie było od początku ukierunkowane na osią-
gnięcie zbawienia przez wszystkich ludzi. W tym znaczeniu chrzest Jano-
wy – chrzest nawrócenia – należy postrzegać jako bezpośrednią zapowiedź 
sakramentu chrztu. Stąd i powinność świadectwa o Chrystusie sięga świa-
dectwa, jakie dawał Jan Chrzciciel. Chrzest Janowy pozostaje swego rodza-
ju mostem pomiędzy starym i nowym przymierzem. Świadectwo proroka 
znad Jordanu jest także wzorem świadectwa dla całej wspólnoty Kościoła.

a. Jan Chrzciciel świadkiem Wcielonego Syna Bożego

To, co głosił prorok znad Jordanu, było ściśle związane z Jezusem i Jego 
zbawczą misją: „Jan dał takie świadectwo: «Ujrzałem Ducha, który jak go-
łębica zstępował z nieba i spoczął na Nim. Ja Go przedtem nie znałem, ale 
Ten, który mnie posłał, abym chrzcił wodą, powiedział do mnie: ‘Ten, nad 
którym ujrzysz Ducha zstępującego i spoczywającego nad Nim, jest Tym, 
który chrzci Duchem Świętym’. Ja to ujrzałem i daję świadectwo, że On jest 
Synem Bożym»” (J 1,32–34).

A zatem nie tylko Jan Chrzciciel, ale w czasie chrztu Jezusa objawił 
się – jako Świadek Największy – sam Duch Święty. Pisze o tym św. Grzegorz 
z Nazjanzu: „Chrystus się rodzi, Duch Święty idzie przed Nim. Chrystus 
przyjmuje chrzest, Duch Święty daje świadectwo”3.

Wybrany na świadka zbawczych planów Boga Trójjedynego
Jan Paweł II naucza: „Jan Chrzciciel uczestniczył w wydarzeniu tryni-

tarnej teofanii i uświadomił sobie, a przynajmniej przeczuł mocą swojej me-
sjańskiej wiary, znaczenie słów, które wypowiedział Ojciec: «Tyś jest mój Syn 
umiłowany, w Tobie mam upodobanie». […] W wierze pierwotnej wspól-
noty chrześcijańskiej «sługa» był utożsamiany z Synem Bożym (Mt 12,18; 
16,16), a w «duchu», który na Nim spoczywał, rozpoznawano boską osobę 
2	 F. Jóźwiak, Świadectwo Jana Chrzciciela o Jezusie Chrystusie, „Ateneum Kapłańskie” 

(1973) 3, s. 420.
3	 Cyt. za: Komisja Teologiczno-Historyczna Wielkiego Jubileuszu Roku 2000, Pełna jest 

ziemia Twego Ducha, Panie, Katowice 1997, s. 66.



19|

|

Chrzest i świadectwo

Ducha Świętego. W przeddzień swojej męki Jezus powie do apostołów, że 
ten sam Duch, który zstąpił na Niego w chwili chrztu, będzie razem z Nim 
współdziałał w dziele odkupienia: «On [Duch Prawdy] Mnie otoczy chwałą, 
ponieważ z mojego weźmie i wam objawi» (J 16,14)”4.

Jan Chrzciciel poddał się mocy Ducha Świętego. Dzięki temu stał się 
wiarygodnym świadkiem Chrystusa. Tylko w Duchu Świętym, Jego mocą, 
świadectwo człowieka nabiera nadprzyrodzonego znaczenia. O tym zaś, że 
prorok znad Jordanu działał pod natchnieniem Ducha Świętego, przeko-
nuje fakt, że od początku moc Ducha Świętego przenikała jego życie. Zapis 
ewangeliczny o spotkaniu Maryi z Elżbietą pozwala zrozumieć specyfikę ca-
łej misji i świadectwa proroka znad Jordanu: „[Maryja] weszła do domu Za-
chariasza i pozdrowiła Elżbietę. Gdy Elżbieta usłyszała pozdrowienie Maryi, 
poruszyło się dzieciątko w jej łonie, a Duch Święty napełnił Elżbietę. Wy-
dała ona okrzyk i powiedziała: «Błogosławiona jesteś między niewiastami 
i błogosławiony jest owoc Twojego łona. A skądże mi to, że Matka mojego 
Pana przychodzi do mnie? Oto, skoro głos Twego pozdrowienia zabrzmiał 
w moich uszach, poruszyło się z radości dzieciątko w moim łonie. Błogo-
sławiona jesteś, któraś uwierzyła, że spełnią się słowa powiedziane Ci od 
Pana»” (Łk 1,40–45).

Świadectwo przypieczętowane śmiercią męczeńską
Od początku zatem Duch Święty prowadził Jana drogą wyznaczoną 

mu przez Bożą opatrzność – drogą poprzednika Mesjasza. Dlatego Jan dał 
o Jezusie i Jego zbawczej misji wiarygodne świadectwo. Stał się świadkiem 
wypełnienia się zapowiedzi starego przymierza. Inaczej mówiąc, na styku 
przymierza dawnego i nowego ukazała się świetlana postać proroka znad 
Jordanu.

Nad wodami Jordanu Bóg Ojciec objawił swoje ojcostwo, przedstawia-
jąc Jezusa jako umiłowanego Syna. W tym znaczeniu „wzmianki odnoszą-
ce się do osoby Jana zawsze pozostają w relacji do osoby Jezusa, który jest 
główną postacią świadectwa”5.

4	 Jan Paweł II, Zstąpienie Ducha Świętego na Jezusa podczas chrztu w Jordanie, w: tenże, 
Wierzę w Ducha Świętego, Pana i Ożywiciela, Watykan 1992, s. 212–213.

5	 A. Suski, Przekaz świadectwa Jana Chrzciciela w czwartej ewangelii, „Collectanea Theolo-
gica” (2001) 1, s. 95. „Jezus nie wypowiada żadnego słowa, dlatego można powiedzieć, 



20 |

|

Rozdział pierwszy

Misja Jana Chrzciciela nie zakończyła się jednak nad Jordanem. Przez 
chwalebne męczeństwo dopełnił swej doskonałej wierności wobec misji 
otrzymanej od Boga. Stał się świadkiem aż do oddania życia. Nie zamilkł, 
nie odwołał swoich słów, choć wiedział, że „zrezygnowanie” ze świadec-
twa o Jezusie uratowałoby mu życie. Nad Jordanem i w innych miejscach 
– wszędzie – pozostawał wierny swemu powołaniu. Można powiedzieć, 
że „krew przelana przez Jana, wraz z krwią męczenników wszech czasów, 
jednoczy się z odkupieńczą krwią Chrystusa, by dać nam przykład miłości 
i stanowczości w wierze, męstwa i owocności. Męczeństwo jest najwyższym 
wyrazem cnoty męstwa i najwyższym świadectwem dla prawdy, którą się 
wyznaje aż po oddanie za nią życia”6.

Świadectwo Jana i teologia chrztu
Co zatem misja Jana Chrzciciela wnosi do postrzegania sakramentu 

chrztu jako źródła zobowiązania do dawania świadectwa o Chrystusie? 
Otóż jego świadectwo jest wzorem świadectwa dla każdego ochrzczonego, 

że brak wyznania grzechów nie jest argumentem za rozpoznaniem przez Jezusa jakości 
Jego relacji do Boga jeszcze przed przyjęciem chrztu w Jordanie. Chociaż w Ewangelii 
Marka nie ma bezpośrednich świadectw o Jego rozumieniu własnej relacji do Boga, 
to jednak Jego sposób pojawienia się nad Jordanem pośrednio wyraża tę samoświa-
domość. Jezus nie przychodzi bowiem razem ze wszystkimi wyznającymi, nie pojawia 
się wśród adresatów obietnicy o przyszłym chrzczeniu w Duchu Świętym”. A. Malina, 
Chrzest Jezusa w czterech ewangeliach. Studium narracji i teologii, Katowice 2007, s. 217.

6	 F.F. Carvajal, Rozmowy z Bogiem. Medytacje na każdy dzień, t. 3: Okres zwykły, tygo-
dnie I–XII, Ząbki 1998, s. 245. „Krew męczenników stanowiła fundament rozwoju 
pierwotnej wspólnoty wiary. Kiedy więc chrześcijanie sięgają do początków swej wiary, 
widzą jej pierwszych świadków, którzy zdobywają serca nowych wyznawców życiem 
zgodnym z zasadami Ewangelii. Natomiast muzułmanie, kiedy oglądają się wstecz, 
widzą tryumfalny pochód islamu dzięki prowadzonym wojnom”. J. Klinkowski, Medy-
tacje nad spotkaniem cywilizacji, Legnica 2018, s. 99. W świetle tego, czego dokonał 
Jan Chrzciciel, uprawnione jest stwierdzenie, że „rzeczywistość świadectwa może być 
rozpatrywana w różnym wymiarze. Mówimy o szczególnym rodzaju świadectwa, jakim 
jest męczeństwo, w przypadku tych osób, które z powodu Chrystusa przelały krew. Tak 
pojęte świadectwo od początków chrześcijaństwa uważane było za najwyższy przejaw 
wiary w Chrystusa. Lecz jeżeli ktoś, kierując się wiarą, podejmował trud odpowiedzi na 
Boże powołanie i starał się realizować wolę Bożą – pomimo licznych przeszkód – w po-
wszechnej opinii chrześcijan również uznawany był za świadka-męczennika. W historii 
chrześcijaństwa nie brak osób, które zasłużyły sobie na miano świadków Chrystusa”. 
K. Burski, Bł. Jakub Alberione (1884–1971) – współczesnym świadkiem Jezusa Chrystusa, 
w: Świadek Jezusa, red. M. Chmielewski, Lublin 2004, s. 277.



21|

|

Chrzest i świadectwo

który zostaje powołany w pewnym sensie do tego samego zadania, jakie on 
otrzymał – świadczyć o Wcielonym Synu Bożym, w którym wypełniły się 
nadzieje starego przymierza. Ci, którzy przyjmują chrzest św., wchodzą na 
drogę świadectwa osobistego we wspólnocie Kościoła; swoje osobiste świa-
dectwo włączają w świadectwo wspólnotowe7. Jan Paweł II naucza: „Ci, któ-
rzy wchodzą do wspólnoty Kościoła przez chrzest, stają się w mocy Ducha 
Prawdy świadkami dobrej nowiny, gotowymi przekazywać ją innym”8.

Drugi Sobór Watykański, wyjaśniając udział ochrzczonych w misji ka-
płańskiej, potwierdził, że płynące z sakramentu chrztu świadectwo ma jed-
nocześnie charakter osobisty i wspólnotowy: „Wierni, przez chrzest wcieleni 
do Kościoła, dzięki otrzymanemu znamieniu przeznaczeni są do uczest-
nictwa w kulcie religii chrześcijańskiej, i odrodzeni jako synowie Boży, zo-
bowiązani są wyznawać przed ludźmi wiarę, którą otrzymali od Boga za 
pośrednictwem Kościoła”9.

Warto zauważyć, że w konstytucji Lumen gentium nie występuje ścisła 
definicja Kościoła. Pojawiają się w niej definicje cząstkowe, niewyczerpu-
jące całej treści pojęcia. W określeniu Kościoła ukazano jego zadania i cele 
oraz podkreślono, że Kościół to bosko-ludzka rzeczywistość. Wyjaśniono 
dokładniej pojęcia jedności Kościoła: 1. Kościół jest jeden jako instytucja, 
z papieżem, biskupami i związaną z nimi społecznością; 2. Kościół jest je-
den, gdyż prowadzi do jedności wszystkich ludzi; 3. Kościół jest jeden jako 
wspólnota wiary, nadziei i miłości. W tym kontekście: 1. Kościół jest święty, 
gdyż działa w Nim Bóg, Trójca Święta; 2. Kościół jest święty, gdyż wielu 

7	 Jedno z powołań związane jest z życiem katolików świeckich: „Być świadkiem Chry��-
stusa oznacza pełnienie misji apostolskiej. Apostolstwo świeckich jest «uczestnictwem 
w samej zbawczej misji Kościoła», od której «sam Pan przeznacza wszystkich przez 
chrzest i bierzmowanie» […]. Najgłębszy fundament apostolstwa świeckich stanowi 
zjednoczenie z Chrystusem i Kościołem przez charaktery sakramentalne i posiadanie 
Ducha Chrystusowego, który jest jednocześnie duszą Kościoła i każdego z wiernych, 
dzięki czemu oni sami będąc Kościołem mają obowiązek głoszenia Ewangelii”. C. Kra-
kowiak, Z problematyki teologicznej sakramentu bierzmowania, „Roczniki Teologiczno-
-Kanoniczne” (1974) 6, s. 55.

8	 Jan Paweł II, Duch Święty u początków Kościoła, w: tenże, Wierzę w Kościół – jeden, 
święty, powszechny i apostolski, Watykan 1996, s. 55–56.

9	 II Sobór Watykański, Konstytucja dogmatyczna o Kościele „Lumen gentium” [18 listopa-
da 1964], nr 11.



22 |

|

Rozdział pierwszy

ludzi uczestniczy w Bożej naturze; 3. Kościół jest święty, gdyż prowadzi do 
świętości10.

Ochrzczony to zatem człowiek osobiście zanurzony w śmierci i zmar-
twychwstaniu Chrystusa, a jednocześnie cząstka komunii ochrzczonych, 
którą jest Kościół. Wraz z pozostałymi ochrzczonymi może Bogu składać 
hołd i uwielbienie. Wiara jest darem Bożym, otrzymanym na chrzcie św., 
aby móc być wiarygodnym świadkiem zbawczych planów Boga. Pierwszym 
zwiastunem tych Bożych zamiarów – postawionym przez Boga na styku 
przymierza dawnego i nowego – był prorok znad Jordanu, który „przez cały 
okres nauczał, iż on sam nie jest Chrystusem, lecz jest posłany przed Nim 
i temu właśnie posłannictwu pozostaje wierny”11.

b. Chrzest Janowy zapowiedzią sakramentu chrztu

Odkupienie dokonało się przez wszystko, co Jezus uczynił i czego na-
uczał. Dokonało się przez całą Jego obecność wśród ludzi, przekazane sło-
wa, dokonane czyny, znaki i cuda, zwłaszcza przez śmierć i pełne chwały 
zmartwychwstanie.

Dziełem odkupieńczym było także zesłanie Ducha Świętego. Ono 
dało początek misji Kościoła realizowanej przez wzywanie do nawrócenia 
i udzielanie chrztu. W tym znaczeniu rozpoczęta w dniu zesłania Ducha 
Świętego misja Kościoła oznacza, że „ekonomia chrześcijańska, jako nowe 
i ostateczne przymierze, nigdy nie ustanie i nie należy się już spodziewać 
żadnego nowego objawienia publicznego przed chwalebnym ukazaniem się 
Pana naszego Jezusa Chrystusa”12.

Zapowiedź daru nowego życia w mocy Ducha Świętego
Jednym z wydarzeń z życia Jezusa, które jest szczególnie znaczące 

w kontekście prowadzonych przez nas analiz, był chrzest w Jordanie. Tamto 
wydarzenie jest głęboko powiązane zarówno z ustanowionym przez Jezu-
sa sakramentem chrztu, jak i wypełnieniem się obietnicy zasłania Ducha 

10	 Zob. A. Witkowska, Mocarze ducha. Polscy święci i błogosławieni 999–2007, Tarnów 
2008, s. 20.

11	 F. Jóźwiak, Świadectwo Jana Chrzciciela o Jezusie Chrystusie, s. 431.
12	 II Sobór Watykański, Konstytucja dogmatyczna o objawieniu Bożym „Dei verbum” 

[18 listopada 1965], nr 4.



23|

|

Chrzest i świadectwo

Świętego. Jan Paweł II podkreśla wszystkie te powiązania, gdy w katechezie 
na temat początków działania Ducha Świętego w Kościele stwierdza: „Duch 
Święty działał w Mesjaszu i w kręgu Mesjasza od momentu, kiedy Jezus roz-
począł swą misję mesjańską w Izraelu, jak wynika z tekstów ewangelicz-
nych odnoszących się do teofanii podczas chrztu w Jordanie, a także z Jego 
słów wypowiedzianych w synagodze w Nazarecie. Od tego samego jednak 
momentu i poprzez całe życie Jezusa stawało się coraz wyraźniejsze ocze-
kiwanie i odnawiały się obietnice na przyszłość, związane z definitywnym 
przyjściem Ducha Świętego. Jan Chrzciciel łączył nową misję Mesjasza z no-
wym chrztem «w Duchu Świętym»”13.

Podobnie Benedykt XVI zwracał uwagę, że apostołowie od początku 
interpretowali świadectwo Jana Chrzciciela jako zapowiedź obu tych tajem-
nic – sakramentu chrztu i przyjścia Ducha Świętego: „Czytamy w Dziejach 
Apostolskich, że uczniowie trwali jednomyślnie na modlitwie w Wieczerni-
ku, kiedy zstąpił na nich z mocą Duch Święty pod postacią wiatru i ognia. 
Zaczęli wówczas głosić w wielu językach dobrą nowinę o zmartwychwsta-
niu Chrystusa […]. Był to «chrzest Duchem Świętym», zapowiedziany 
wcześniej przez Jana Chrzciciela […]. Istotnie, celem całej misji Jezusa było 
obdarowanie ludzi Duchem Bożym i ich ochrzczenie przez odnawiające 
«obmycie». […] W tym chrzcie Duchem Świętym wymiar osobisty jest nie-
odłączny od wspólnotowego, «ja» ucznia od «my» Kościoła. Duch uświęca 
osobę i jednocześnie czyni ją żywym członkiem mistycznego Ciała Chry-
stusa, współpracownikiem misji, jaką jest dawanie świadectwa Jego miłości. 
Urzeczywistnia się to poprzez sakramenty inicjacji chrześcijańskiej: chrzest 
i bierzmowanie”14.

Wydarzenie znad Jordanu było momentem rozpoczęcia publicznej 
misji – głoszenia przez Jezusa królestwa Bożego. Gdy więc „Jezus został 

13	 Jan Paweł II, Duch Święty u początków Kościoła, s. 54–55.
14	 Benedykt XVI, Pięćdziesiątnica – chrzest Kościoła (11 maja), „L’Osservatore Romano” 

(2008) 6, s. 59. „Pierwsza forma dialogu utożsamia się ze świadectwem wypływającym 
z realizowania posłannictwa, a więc z głoszeniem Ewangelii. Sakramenty inicjacji chrze-
ścijańskiej, jak również uczestnictwo w potrójnym urzędzie Chrystusa, nakładają na 
katolika obowiązek misji ewangelizacyjnej wobec świata. Ów dialog codziennego życia 
oznacza zatem dawanie świadectwa, będącego jednocześnie wyrazem dojrzałej wia-
ry i postawy apostolskiej”. B. Drożdż, Posługa społeczna Kościoła. Studium pastoralne 
w świetle nauczania współczesnego Kościoła, Legnica 2009, s. 250.



24 |

|

Rozdział pierwszy

ochrzczony, natychmiast wyszedł z wody. A oto otworzyły Mu się niebiosa 
i ujrzał Ducha Bożego zstępującego jak gołębicę i przychodzącego na Niego. 
A głos z nieba mówił: „Ten jest mój Syn umiłowany, w którym mam upodo-
banie»” (Mt 3,16–17).

Uczestnikiem i jedynym świadkiem – w ścisłym tego słowa znaczeniu – 
był wówczas Jan Chrzciciel: „Ponieważ jest jedynym świadkiem zstąpienia 
Ducha Świętego na Jezusa […], jego świadectwo ma wyjątkowe znacze-
nie”15. Stał się on świadkiem zanurzenia się Jezusa w Jordanie jako znaku 
inaugurującego czas głoszenia Ewangelii o królestwie Bożym16.

Obecnie dzięki Duchowi Świętemu przez sakrament chrztu stajemy się 
Bożą rodziną w Chrystusie, aby żyć według Ducha. Czytamy o tym w Liście 
do Rzymian: „Ci, którzy żyją według ciała, dążą do tego, czego chce ciało; 
ci zaś, którzy żyją według Ducha – do tego, czego chce Duch. Dążność bo-
wiem ciała prowadzi do śmierci, dążność zaś Ducha – do życia i pokoju. 
A to dlatego, że dążność ciała wroga jest Bogu, nie podporządkowuje się 
bowiem Prawu Bożemu, ani nawet nie jest do tego zdolna. A ci, którzy żyją 
według ciała, Bogu podobać się nie mogą. Wy jednak nie żyjecie według 
ciała, lecz według Ducha, jeśli tylko Duch Boży w was mieszka. Jeżeli zaś 
kto nie ma Ducha Chrystusowego, ten do Niego nie należy. Jeżeli natomiast 
Chrystus w was mieszka, ciało wprawdzie podlega śmierci ze względu na 
[skutki] grzechu, duch jednak posiada życie na skutek usprawiedliwienia” 
(Rz 8,5–10).

Jakże aktualne jest to zdefiniowanie świadectwa o Chrystusie poprzez 
zestawienie dwóch możliwości: iść za tym, czego chce ciało, czy też podążać 
za tym, czego chce Duch. Kto przyjął chrzest, ten nie powinien wątpić, która 
z tych dróg jest dla niego zobowiązaniem, a której musi się zdecydowanie 
wystrzegać. Chrzest to początek drogi wyznaczonej przez Chrystusa: począ-
tek życia „według Ducha” (Rz 8,4).
15	 A. Suski, Przekaz świadectwa Jana Chrzciciela w czwartej Ewangelii, s. 91.
16	 „Jezus wyraźnie identyfikuje postać Jana Chrzciciela z zapowiadanym Eliaszem. Obec��-

ność Eliasza była konieczna przez przyjściem Mesjasza, aby wypełniły się w ten sposób 
starotestamentalne zapowiedzi proroków. […] Podczas chrztu Jezusa w Jordanie zstępu-
je na Niego Duch Święty w postaci cielesnej, niby gołębicy. Moc Ducha Świętego będzie 
Mu towarzyszyć przez cały czas ziemskiego posługiwania”. M. Rosik, Biblijne namasz-
czenie na króla, kapłana i proroka jako konsekracja, „Życie Konsekrowane” (2002) 6, 
s. 50.



25|

|

Chrzest i świadectwo

Chrzest prowadzi do odnowy człowieka i świata
Przez chrzest nie jesteśmy już tylko z tego świata, chociaż musimy 

w nim być, aby dawać o Chrystusie świadectwo17. Jako ochrzczeni zostali-
śmy wyrwani z mocy śmierci i żyjemy już dla Boga. Tej przemiany dokonuje 
Jezus Chrystus, który powiedział: „Nie potrzebują lekarza zdrowi, lecz ci, 
którzy się źle mają. Idźcie i starajcie się zrozumieć, co znaczy: Chcę raczej 
miłosierdzia niż ofiary. Bo nie przyszedłem powołać sprawiedliwych, ale 
grzeszników” (Mt 9,12–13).

Gdy zatem rozważamy prawdę o sakramencie chrztu, trzeba wciąż na 
nowo wracać do tych Jezusowych słów, które ukazują, że zostaliśmy po-
wołani do świętości, otrzymaliśmy dar wkroczenia na drogę życia „według 
Ducha” (Rz 8,4). Duch Święty, którego otrzymujemy na chrzcie, jakby zanu-
rzył nas w dramacie Jezusowego krzyża i w chwale Jego zmartwychwstania. 
Umocnił nas, abyśmy stali się świadkami tego cudu duchowej przemiany 
wobec wszystkich – zwłaszcza tych, którzy wciąż źle się mają18.

Jan Paweł II wyjaśnia: „Krzyż stanowi jakby dotknięcie odwieczną miło-
ścią najboleśniejszych ran ziemskiej egzystencji człowieka, wypełnienie do 
końca mesjańskiego programu, który kiedyś Chrystus sformułował w syna-
godze w Nazarecie […], a potem powtórzył wobec wysłanników Jana Chrzci-
ciela […]. Program ten wedle słów zapisanych już w proroctwie Izajasza […] 
polegał na objawieniu miłości miłosiernej w stosunku do ubogich, cierpią-
cych i więźniów, w stosunku do niewidomych, uciśnionych i grzeszników. 
W tajemnicy paschalnej granica tego wielorakiego zła, jakie jest udziałem 
człowieka w jego doczesności, zostaje jeszcze przekroczona: krzyż Chrystusa 
przybliża nas bowiem do najgłębszych korzeni tego zła, jakie tkwią w grze-
chu i śmierci; w ten sposób staje się on znakiem eschatologicznym”19.

Brama, przez którą wchodzimy na drogę życia łaski dzięki zwycię-
stwu Chrystusa na krzyżu, jest chrzest. Chrzest rozpoczyna niejako naszą 
17	 Zob. J.M. Szymusiak, Świadectwo wspólnoty, w: Sakramenty Kościoła posoborowego, red. 

H. Bogacki, S. Moysa, Z. Perz, Kraków 1970, s. 510.
18	 Zob. Ł. Kamykowski, Teolog ukrzyżowanego królestwa Chrystusa (w stulecie urodzin 

Charles’a Journeta), „Więź” (1991) 5, s. 96.
19	 „Duch Święty wiedzie uczniów Jezusa do głębszego doświadczenia chrześcijańskiego 

[…], przez co ustanawia jedność ucznia z Mistrzem, niewyobrażalnie większą aniżeli 
bliskość wypływająca z fizycznej (historycznej) bliskości”. Jan Paweł II, Encyklika o mi-
łosierdziu Bożym „Dives in misericordia” [30 listopada 1980], nr 8. 



26 |

|

Rozdział pierwszy

publiczną działalność – w świecie pełnym niepokojów, konfliktów, a także 
wojen; w świecie, który czeka na odkupieńczą moc krzyża: „Wojny, terror, 
zabójstwa, zorganizowana przestępczość, niezgoda, podziały – to tylko nie-
które zjawiska dzisiejszego świata […], które zdają się wołać o opamiętanie. 
Dlatego wydaje się, że przede wszystkim dziś wyraźniejszego znaczenia na-
biera potrzeba dawania, zwłaszcza ze strony nas, ludzi wierzących, auten-
tycznego świadectwa”20.

Chrzest daje nam moc i zobowiązuje, abyśmy w tym udręczonym świe-
cie, byli odważnymi świadkami wiary na wzór Jana Chrzciciela21. Na cały 
bowiem Kościół i na każdego z osobna ochrzczonego Jezus nałożył obo-
wiązek głoszenia Ewangelii, budowania królestwa Bożego. Chrzest, który 
przyjmujemy, łączy się nierozerwalnie z wyznawaniem wiary w Jezusa Od-
kupiciela. Łaska chrztu ma w nas wzrastać – najpierw w ukryciu, w naszym 
sercu, aby następnie ujawnić się w postaci świadectwa wobec świata22.

c. Jan Chrzciciel wzorem odważnego świadectwa szczególnie  
dla kapłanów

Dla wszystkich ochrzczonych, a szczególnie – jak podkreślimy – dla 
kapłanów, św. Jan Chrzciciel pozostaje ponadczasowym wzorem świadka 
Jezusa Chrystusa. Ze względu na społeczny charakter posługi, jaką pełnią 
kapłani we wspólnocie Kościoła, zwłaszcza oni powinni wpatrywać się 
w przykład, jaki pozostawił prorok znad Jordanu.

Taką myśl znajdujemy w nauczaniu Kościoła. Oto fragment jednego 
z przemówień Benedykta XVI: „Oby kapłani […] na wzór św. Jana Chrzcicie-
la byli gotowi «umniejszać się», żeby On mógł wzrastać […]. Jan Chrzciciel 
swoją męczeńską śmiercią złożył Chrystusowi najpiękniejsze świadectwo. 
Jego wezwanie do nawrócenia pozostaje aktualne także dla nas”23.

20	 J. Michalewski, 31. niedziela zwykła. Rok A. Skuteczność świadectwa, „Wrocławski Prze-
gląd Teologiczny” (1996) 1, s. 202.

21	 Zob. G. Dziewulski, Świadectwo chrześcijańskie jako znak wiarygodności Kościoła, Lu-
blin 2010, s. 82.

22	 Zob. K. Wojtyła, Ewangelizacja współczesnego świata, „W nurcie zagadnień posoboro-
wych” 8 (1976), s. 61.

23	 Benedykt XVI, „Jakże niesamowitą rzeczą jest być księdzem!” (24 czerwca), „L’Osserva-
tore Romano” (2009) 9, s. 49. Na wzór św. Jana Chrzciciela świadectwo wszystkich 
uczniów Chrystusa musi mieć cechę uniwersalizmu. Trzeba o Bogu świadczyć „w ca-



27|

|

Chrzest i świadectwo

Być świadkiem to troszczyć się o powszechne zbawienie
Idąc za przykładem Jana Chrzciciela, kapłan winien kształtować swo-

je świadectwo ze względu na Jezusa Chrystusa, Dobrego Pasterza, pełnego 
miłości miłosiernej. Cała kapłańska posługa ma być obrazem miłosierdzia 
Dobrego Pasterza. Chodzi o upodobnienie do dążeń i pragnień Jezusa w od-
powiedzi na dar łaski otrzymanej od Niego podczas święceń kapłańskich.

Posługa kapłana to potwierdzenie społecznego charakteru świadectwa 
chrześcijańskiego. Taką też była misja Jana znad Jordanu: publiczna. Pisze 
o tym Międzynarodowa Komisja Teologiczna, gdy broni nadprzyrodzonego 
charakteru prawdy głoszonej przez Kościół. W dokumencie poświęconym 
apostolskości Kościoła i sukcesji apostolskiej przypomina, że nic w Kościele 
nie wymyka się pośrednictwu apostolskiemu: ani pasterze, ani owczarnia, 
ani twierdzenia wiary, ani normy życia chrześcijańskiego. Jest tak dlatego, 
że „reguła wiary wymaga świadka posłanego który nie upoważnia się sam 
przez siebie i żadna wspólnota partykularna nie jest zdolna do upoważnie-
nia go, co wynika z transcendencji słowa. […] Żadna jednostka ani żadna 
wyizolowana wspólnota nie mają władzy posłania. Tylko związek z całością 
[…] – katolickość w czasie i przestrzeni – gwarantuje trwałość posłania”24.

Wezwanie do społecznej posługi pasterskiej obliguje kapłana do zacho-
wania i pogłębiania osobistej komunii miłości z Jezusem, ponieważ funda-
mentem i budowniczym życia duchowego jest Duch Chrystusa, kierujący 
rozwojem całego Kościoła i zapewniający ciągłą obecność łaski. Kapłaństwo 
zakorzenione w Chrystusie jest drogą nadziei, że nastanie jedna owczarnia 
i jeden pasterz. Kapłan naucza i wspiera powierzony sobie lud w drodze do 
tej ostatecznej jedności. Zwraca się do powierzonych mu wiernych słowami 
proroka znad Jordanu: „Przygotujcie drogę Panu, Jemu prostujcie ścieżki” 
(Mk 1,3)25.

łości”: „Bóg musi być ukazany w całym swoim pięknie, w całej swojej prawdzie, w całej 
swojej dobroci, bo tylko wtedy pociąga, przynagla, prowokuje człowieka do wyruszenia 
w drogę. I to jest ważne dla świadectwa człowieka wierzącego. Jesteśmy wezwani, by 
świadczyć o Bogu w całości”. A. Cencini, Cielesność i duchowość, Kraków 2018, s. 35.

24	 Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Apostolskość Kościoła i sukcesja apostolska 
[1973], w: taż, Od wiary do teologii, s. 27.

25	  Zob. B. Hylla, Miłość pasterska podstawową cnotą kapłana (implikacje formacyjne), 
„Sosnowieckie Studia Teologiczne” (2001) V, s. 108.



28 |

|

Rozdział pierwszy

W formularzu kapłańskich święceń wymienione są sposoby budowania 
Kościoła jako wspólnoty świadectwa. Najważniejszą z nich jest modlitwa 
wraz z ofiarą z siebie za powierzony lud26. Kapłan jednoczy się z Chrystu-
sem, Najwyższym Kapłanem, który samego siebie złożył Ojcu za nas jako 
nieskalaną Ofiarę. Razem z Chrystusem poświęca samego siebie Bogu Ojcu 
za zbawienie ludzi27.

Kapłan postrzega samego siebie jako puste naczynie i pragnie, aby Bóg 
je napełnił28. Wsłuchując się w nauczanie Jana Chrzciciela, wierzy, że Syn 
Boży przyszedł, aby zmiłować się nad grzesznymi ludźmi29. Dlatego na wzór 
Jana Chrzciciela ukazuje światu drogi Bożego miłosierdzia. Podkreśla, że 
nie wolno zatrzymywać się na samym przyjęciu treści Dobrej Nowiny, lecz 
trzeba podejmować czyny. One są istotnym sprawdzianem rzeczywistego 
włączenia się w misję Kościoła jako wspólnoty świadectwa30.

Pokora i męstwo na wzór proroka znad Jordanu
Kapłani są wezwani do ciągłego nawracania się i wytrwałości w miłości 

do Chrystusa, która jest nie do pogodzenia z ideą samozbawienia, tak często 
promowaną w dzisiejszym świecie: „Z zapisu, który odnajdujemy w licz-
nych dokumentach Kościoła posoborowego, wypływa wniosek, dający się 
ostatecznie streścić w dwóch słowach: posłannictwo i świadectwo. Posłan-
nictwa dynamicznego w «świat» dla jego przemiany nieustannego kształ-
towania wedle «naturalnych» prawideł, wartości kultury ludzkiej wraz ze 
świadczeniem swej Prawdy, swej wiary, swej przynależności. Syntetyzuje się 
to w programie obrony każdego dobra i mnożenia dobra dalszego”31.

Kościół poucza wszystkich – a szczególnie kapłanów – o obowiązku 
czynienia tylko dobra w duchu życzliwości wobec wszystkich. Zobowiązuje 
26	 Zob. A. Sielepin, Chrystus Omega w liturgii. Rzeczywistość eschatyczna w sakramentach 

Kościoła, Kraków 2004, s. 237.
27	 Zob. tamże.
28	 Zob. Jan Paweł II, List z okazji 800-lecia narodzin św. Antoniego Padewskiego „Ho appreso 

con vivo” [13 czerwca 1994], w: Wybór listów Ojca Świętego Jana Pawła II, t. 2, Kraków 
1997, s. 526–527.

29	 Zob. tamże.
30	 Zob. Benedykt XVI, Chrystus dla was stał się ubogi (Orędzie Ojca Świętego na Wielki Post 

2008 r.), „L’Osservatore Romano” (2008) 2, s. 4.
31	 G. Potarzyński, Posłannictwo oznacza świadectwo (ankieta: Świeccy w Kościele i w świecie. 

Powołanie i posłannictwo), „Życie Katolickie” (1986) 9, s. 180.



29|

|

Chrzest i świadectwo

kapłanów, aby gorliwie się modlili i cierpliwie znosili wszelką krzywdę; aby 
radowali się w prawdzie. Przywołując postać proroka znad Jordanu, uzasad-
nia, dlaczego mają być pokorni, nie gonić za wielkością i sławą, które prze-
miną. Ostrzega, aby nikomu nie odpłacali złem za zło, ale dobrze czynili 
wszystkim. Apeluje, aby dla wiarygodnego świadectwa o Chrystusie zawsze 
byli gotowi oddać życie, jak to uczynił Jan Chrzciciel.

Jego odwagę i męstwo ostatecznie sam Jezus przywołał w swoim na-
uczaniu i ukazał jako wzór dla wszystkich swoich uczniów: „Coście wyszli 
oglądać na pustyni? Trzcinę kołyszącą się na wietrze? Ale coście wyszli zo-
baczyć? Człowieka w miękkie szaty ubranego? Oto w domach królewskich 
są ci, którzy miękkie szaty noszą. Po coście więc wyszli? Proroka zobaczyć? 
Tak, powiadam wam, nawet więcej niż proroka. On jest tym, o którym napi-
sano: Oto Ja posyłam mego wysłańca przed Tobą, aby Ci przygotował drogę. 
Zaprawdę, powiadam wam: Między narodzonymi z niewiast nie powstał 
większy od Jana Chrzciciela. Lecz najmniejszy w królestwie niebieskim 
większy jest niż on. A od czasu Jana Chrzciciela aż dotąd królestwo nie-
bieskie doznaje gwałtu i ludzie gwałtowni zdobywają je. Wszyscy bowiem 
Prorocy i Prawo prorokowali aż do Jana. A jeśli chcecie przyjąć, to on jest 
Eliaszem, który ma przyjść. Kto ma uszy, niechaj słucha” (Mt 11,7–15).

2. Chrzest sakramentalną pieczęcią nowego przymierza

Człowieka ochrzczonego definiuje wiara w Jezusa Chrystusa. Jest ona 
przekonaniem, że doczesne życie to czas zasługiwania na życie wieczne na 
mocy odkupienia dokonanego przez Wcielonego Syna Bożego. Ochrzczony 
jest powołany, aby okazywać Jezusowi posłuszeństwo, pokornie realizować 
Jego wolę. Wiara stanowi radosne uznanie prawdy o tym, kim jest Jezus 
z Nazaretu. Jedynie w wierze można uznać i przyjąć, że jest On pełnią Bo-
żego objawienia.

Bóg zawarł przymierze z człowiekiem. W historycznym wymiarze 
przymierze to zostało wpisane w powołanie Abrahama, który stał się oj-
cem wszystkich wierzących (Rz 4,11). Nigdy nie stawiał siebie na pierw-
szym miejscu. Dzięki takiej postawie jest dla całych pokoleń wiarygodnym 
świadkiem przymierza, które – jak woła psalmista – jest lampą dla kroków 
człowieka i światłem na jego ścieżce (Ps 119,105).



30 |

|

Rozdział pierwszy

Jakby na styku dwóch przymierzy, dawnego i nowego, działał Jan Chrzci-
ciel. Jego nauczanie, styl życia i męczeńska śmierć stały się wzorem świadec-
twa o przyjściu Zbawiciela. Ten, na którego wskazał Jan Chrzciciel, dokonał 
dzieła odkupienia; zawarł z ludzkością nowe przymierze. Jako obiecany Me-
sjasz wypełnił zapowiedzi Starego Testamentu. Przez Chrystusa, z Chrystu-
sem i w Chrystusie nastąpiło zawarcie nowego przymierza, którego znakiem 
stały się sakramenty Kościoła, a wśród nich chrzest – sakrament pierwszy 
i podstawowy – pieczęć nowego przymierza i brama otwierająca dostęp do 
źródeł zbawienia.

a. Stare i nowe przymierze oparte na fundamencie wiary

Wskazując na ścisłą więź starego i nowego przymierza, Jezus powie-
dział: „Nie sądźcie, że przyszedłem znieść Prawo albo Proroków. Nie przy-
szedłem znieść, ale wypełnić. Zaprawdę bowiem powiadam wam: Dopóki 
niebo i ziemia nie przeminą, ani jedna jota, ani jedna kreska nie zmieni 
się w Prawie, aż się wszystko spełni. Ktokolwiek więc zniósłby jedno z tych 
przykazań, choćby najmniejszych, i uczyłby tak ludzi, ten będzie najmniej-
szy w królestwie niebieskim. A kto je wypełnia i uczy wypełniać, ten będzie 
wielki w królestwie niebieskim. Bo powiadam wam: Jeśli wasza sprawiedli-
wość nie będzie większa niż uczonych w Piśmie i faryzeuszów, nie wejdzie-
cie do królestwa niebieskiego” (Mt 5,17–20).

Sakrament chrztu wraz z pozostałymi sakramentami jest znakiem 
kontynuacji, jaka ujawniła się w tym, że Jezus nie znosząc starego prawa, 
przyszedł je wypełnić. Jednocześnie Jezus na nowo zdefiniował „sprawiedli-
wość”, która – jeśli ma otworzyć bramy królestwa Bożego – musi być więk-
sza od tej, której świadkami byli uczeni w Piśmie i faryzeusze.

Wezwanie do wiary na wzór Abrahama
W języku współczesnej teologii ta nowa sprawiedliwość łączy się z we-

zwaniem do współpracy z łaską wiary w Jezusa Chrystusa: „Treścią chrześci-
jańskiego świadectwa jest życie nadprzyrodzone otrzymane w sakramentach 
chrześcijańskiego wtajemniczenia i rozwijane przez osobistą współpracę 
z łaską. Łaska wiary, wlana przez chrzest, podsunie ochrzczonemu w mo-
mencie krytycznym odpowiednią odpowiedź na decydujące pytania życia; 



31|

|

Chrzest i świadectwo

nadzieja pozwala mu przetrwać kryzysy i burze w przekonaniu, że jego ży-
cie jest włączone w zbawczą tajemnicę Chrystusa; wreszcie miłość wlana 
– łącząca go z Chrystusem, a w Chrystusie z całą społecznością wiernych 
w solidarności i wzajemnej odpowiedzialności – będzie go zniewalała do 
rzetelnego przeżywania życia Bożego, które staje się świadectwem prawdzi-
wości Ewangelii Chrystusa”32.

Ustanawiając sakrament chrztu, Jezus wypełnił zapowiedzi mesjańskie. 
Bóg „wielokrotnie bowiem i na różne sposoby” (Hbr 1,1) przemawiał do 
człowieka; a obdarzając go bogactwem darów, oczekiwał odpowiedzi. Za-
wsze chodziło o odpowiedź rozumną i dobrowolną, udzielaną z motywu 
miłości. Nie inaczej jest w życiu człowieka ochrzczonego, włączonego w ta-
jemnicę nowego przymierza na fundamencie wiary w Jezusa Chrystusa. 

Właśnie w kontekście dzieła odkupienia, jakiego dokonał Jezus Chry-
stus, św. Paweł stwierdził, że jako ochrzczeni pozostajemy potomstwem 
Abrahama (2 Kor 11,22–23). Abraham był u początków przymierza daw-
nego, będącego przygotowaniem przymierza nowego w Jezusie Chrystu-
sie. Dlatego „postawa Abrahama pozostaje po wsze czasy wzorcem wiary. 
Więcej, on jest nazwany ojcem wszystkich wierzących – nie w znaczeniu 
pochodzenia fizycznego, gdyż wiara nie pochodzi z ciała i krwi (Mt 16,17). 
Abraham, człowiek wiary i przymierza, duchowo dojrzewał, by zrozumieć, 
że należy przekraczać nadzieję doczesną. Nawet własne dziecko nie może 
być źródłem ostatecznej nadziei, tym bardziej materialne środki i bogactwa. 
Trzeba bezwzględnie słuchać Boga (Rdz 22,1–19). W nowym przymierzu 
otrzymujemy to samo pouczenie. Święty Paweł pisze, że nadzieję należy 
pokładać w Chrystusie (1 Tm 1,1). W ten sposób rozumne i dobrowolne 

32	 F. Zapłata, Dawanie świadectwa o Chrystusie w nowej rzeczywistości misyjnej, „Homo 
Dei” (1972) 3, s. 208. Zobowiązanie do dawania świadectwa jest ściśle związane z osta-
teczną oceną, jaką Bóg wyda o naszym doczesnym życiu: „Bóg troszczy się o wszyst-
kich – szczególnie o najmniejszych. […] Jezus zachęcał swoich słuchaczy, aby byli Jego 
świadkami. Przyznanie się uczniów przed ludźmi do Jezusa sprawi, że również On 
przyzna się przed Bogiem do uczniów. Tych zaś, którzy wyprą się Go przed ludźmi, 
On wyprze się przed Bogiem. Każdy z nas zatem został powołany do tego, aby stać się 
świadkiem Jezusa Chrystusa. Za wypełnienie tego zadania czeka nas wieczna nagroda 
w niebie, w którym będziemy nieprzerwanie doświadczać Jego obecności”. P. Łabuda, 
Abyś się przekonał o słuszności nauk. Przypowieści z Ewangelii św. Łukasza. Lectio divina, 
Tarnów 2016, s. 21.



32 |

|

Rozdział pierwszy

posłuszeństwo, które kształtuje autentyczną postawę wiary, włącza chrześci-
jan w potomstwo Abrahama (Ga 3,29)”33.

W perspektywie pełni królestwa Bożego
Jezus, wypełniając stare przymierze, w niczym nie chciał naruszyć jego 

fundamentu, jakim jest rozumna i dobrowolna wiara. Oznacza to, że nowe 
przymierze, którego znakiem stał się sakrament chrztu, również jest wy-
razem wiary i do niej zobowiązuje. Mając taką wiarę, ochrzczeni stają się 
świadkami Chrystusa.

To świadectwo jest dzisiaj bardzo potrzebne: „Koronnym świadectwem 
na rzecz wiary jest to, że rozszerza się ona i broni właśnie poprzez świadec-
two, mniej przez argument, polemikę, propagandę. Świadectwo jest stwier-
dzaniem faktu, realności tego, czego dotyczy. Gwarantem prawdziwości 
świadectwa jest więc sama rzeczywistość, która jest nieprzekupna i prędzej 
czy później demaskuje świadectwa fałszywe lub skażone. Świadectwo ce-
chuje się zupełnie inną strukturą niż argument i dowód, składane jest nie 
na płaszczyźnie logiki i rozumowania, ale na płaszczyźnie wartości, a więc 
świadectwo dotyczy nie tyle sfery pojęciowej, ile samej rzeczywistości”34.

Wierzący czasów Starego Testamentu stopniowo odkrywali prawdę; 
stopniowo dostrzegali głębię tego, co dokonywało się w dziejach ich narodu. 
Dziedzicem wiary tamtego ludu jest Kościół. Podczas Ostatniej Wieczerzy 
Jezus zapewnił, że Jego Kościół będzie miał do końca świata konieczną po-
moc i opiekę, aby jego wiara zawsze opierała się na poznaniu prawd obja-
wionych na fundamencie rozumnego i dobrowolnego wyboru35.

33	 A.J. Nowak, Osoba konsekrowana, t. 2: Ślub posłuszeństwa, Lublin 1994, s. 99.
34	 J. Salij, Świadectwo wiary jako odpowiedź na jej współczesne zakwestionowanie, „Ate-

neum Kapłańskie” (1973) 3, s. 390. Poza kontekstem religijnym, „w życiu codziennym, 
za świadka uważa się osobę, która mówi prawdę niezależnie od tego, czy jest ona akcep-
towana czy odrzucana; kogoś, kto trwa przy swoim zdaniu, mimo że z takiej postawy 
mogą wynikać przykre konsekwencje czy nawet niebezpieczeństwo utraty życia. Świa-
dectwo rozumie się jako zasadniczą czynność świadka, która, bazując na prawdzie, do-
maga się konsekwencji i żąda nieraz ofiary”. T. Knop, Świadectwo u podstaw tożsamości 
Kościoła w pismach Sługi Bożego ks. Franciszka Blachnickiego, w: Świadek Jezusa, s. 245.

35	 Pożegnalna mowa Jezusa kończy się Modlitwą arcykapłańską, dziś nazywaną Modlitwą 
godziny lub Modlitwą do Ojca. Modlitwa ta streszcza to, co Ewangelie objawiają o Je-
zusowym odkupieniu jako nowym przymierzu. Jezus modli się do Ojca, opisuje swoją 
misję mesjańską. Bezpośrednio zwraca się do Ojca, prosząc, aby strzegł Jego uczniów 



33|

|

Chrzest i świadectwo

Takiej wiary oczekuje od nas Jezus. Mając świadomość bliskich już pas-
chalnych wydarzeń, zgromadził apostołów w Wieczerniku, aby przekazać 
im swój duchowy testament. Posłuszny zwyczajom swego narodu, modlił 
się do Boga Ojca, wyrażając podziękowanie za dzieło stworzenia oraz za 
zawarte z ludem przymierze. Obawa nadchodzącej męki nie była w stanie 
zniszczyć w Jezusie ducha miłości i wdzięczności. Całe Jego życie było jed-
nym wielkim hymnem na cześć Ojca za wielką Jego miłość do człowieka, 
za Jego dawne i nowe przymierze z ludzkością, tak bardzo zranioną przez 
grzech36.

Jako szczególny znak wypełniania się zapowiedzi mesjańskich zosta-
ła ustanowiona Eucharystia. Człowiek otrzymuje do niej dostęp na mocy 
przyjętego chrztu. W sakramencie chrztu ma miejsce początek drogi miło-
ści, która zmierza do swej sakramentalnej pełni w darze Eucharystii37.

Chrzest i Eucharystia to szczególne znaki, że Jezus już wypełnił starote-
stamentalne obietnice. Jednocześnie nowe przymierze jeszcze nie jest w peł-
ni urzeczywistnione; jest ono ukierunkowanie ku przyszłości ostatecznej, 
gdy nastąpi wieczne przymierze w królestwie Bożym38. Tam Bóg zasiądzie 
przy stole z tymi, którzy przyszli ze wschodu i zachodu, z północy i połu-
dnia: „Bo gdy już wszystko zostanie Mu poddane, wtedy i sam Syn zostanie 
poddany Temu, który Synowi poddał wszystko, aby Bóg był wszystkim we 
wszystkich” (1 Kor 15,28).

w tym świecie, chociaż ich misja nie jest z tego świata. Zob. I. de la Potterie, Modlitwa 
Jezusa: Mesjasza – Sługi Bożego – Syna Bożego, Kraków 1996, s. 60.

36	 Zob. T. Chałupczak, Modlitwa eucharystyczna – modlitwą dziękczynienia, „Współczesna 
Ambona” (2005) 2, s. 198.

37	 „Odpowiedź na wezwanie miłości odkupieńczej […] to odpowiedź miłości: miłości 
oddania […]. Tę to właśnie miłość – miłość całkowitego i wyłącznego poświęcenia się 
Bogu – zdają się pieczętować Izajaszowe słowa: «wykupiłem cię – jesteś moim». W ten 
sposób kształtuje się szczególne przymierze miłości oblubieńczej. W przymierzu owym 
zdają się odzywać nieustającym echem słowa o Izraelu, którego «Pan […] wybrał […] 
na wyłączną swoją własność». […] Cały Lud mesjański, cały Kościół zostaje wybrany 
w każdym, którego Pan wybiera spośród tego Ludu – w każdym, który siebie Bogu po-
święca na wyłączną własność za wszystkich”. Jan Paweł II, Adhortacja apostolska o konse-
kracji zakonnej w świetle tajemnicy odkupienia „Redemptionis donum” [25 marca 1984], 
nr 8.

38	 J. Mikulski, Chrześcijanin świadkiem Chrystusa. Konferencje ewangelizacyjne oraz roz-
ważania do słowa Bożego w święta poświęcone Maryi oraz świętym, Tarnów 2011, s. 87.



34 |

|

Rozdział pierwszy

b. Zbawcze ukierunkowanie chrztu jako znaku  
nowego przymierza

Czas starego przymierza wypełnił się. Mesjasz już przyszedł. Jest nim 
wcielony Syn Boży, Jezus Chrystus, który zlecił założonemu przez siebie Ko-
ściołowi, aby udzielał chrztu w drodze do zbawienia: „Idźcie na cały świat 
i głoście Ewangelię wszelkiemu stworzeniu! Kto uwierzy i przyjmie chrzest, 
będzie zbawiony; a kto nie uwierzy, będzie potępiony” (Mk 16,15–16).

Jest to tak zwany nakaz misyjny, w którym został wyeksponowany dar 
chrztu. On bowiem niejako definiuje misję Kościoła, a tym samym określa 
zobowiązania dla wszystkich wiernych39.

Aby lud Boży osiągnął zbawienie
Podstawową racją (motywem), dla której Bóg wchodzi w przymierze 

z ludźmi, jest Jego nieskończona dobroć, łaska, dar miłosierdzia. Jest to Boże 
pragnienie udzielania pomocy, aby wszyscy osiągnęli zbawienie: „Miłosier-
ny Bóg obdarza swój ukochany lud, na rzecz którego wypełnia On obietnice 
przymierza. Chodzi tu zawsze o podnoszące na duchu doświadczenie miło-
sierdzia Bożego, wyzwolenia z niewoli grzechu i nadziei wewnętrznej odno-
wy. Radość Mojżeszowej paschy i wejścia do ziemi obiecanej stała się figurą 
radości wyzwolenia eschatologicznego, jakie dokonało się w Jezusie Chry-
stusie, w paschalnym porządku rzeczy, właściwym nowemu przymierzu”40.

Jezus ustanowił Kościół i wyposażył go w liczne dary. Wszystkie razem 
i każdy z nich z osobna stanowią znak nowego przymierza między Bogiem 

39	 Kościół jest „wspólnotą powołanych i wybranych przez Boga do życia łaską zbawienia, 
czyniącą ich dziećmi Bożymi na gruncie zbawczego dzieła Chrystusa, w którego orbitę 
weszli oni poprzez wiarę i chrzest oraz związaną z nimi ekonomię sakramentów. […] 
Elementem składowym struktury starotestamentalnego Ludu Bożego było przymierze 
i ściśle związany z nim kult oddawany Bogu. […] W zawartym Przymierzu w śmier-
ci Jezusa rodził się nowotestamentalny Lud Boży, który zarazem zyskiwał najwyższej 
miary postać kultu oddawanego Bogu, bo kultu będącego zrodzonym z miłości aktem 
najgłębszego poddania się Syna Ojcu. W ten sposób misterium Przymierza, tak głębo-
ko wchodzące w strukturę Ludu Bożego, związane zostało z tym, co stanowiło zawsze 
jedno z głównych przeznaczeń tego Ludu”. S. Nagy, Kościół a Eucharystia, w: II Krajowy 
Kongres Eucharystyczny. Pomoce teologiczno-duszpasterskie dla parafii, red. S. Napierała, 
Poznań 1987, s. 115.

40	 J.P. Malicki, Zawierzyć Bożemu miłosierdziu. Świadectwo św. Teresy od Dzieciątka Jezus 
i św. Faustyny Kowalskiej, Kraków 2010, s. 141.



35|

|

Chrzest i świadectwo

i Jego ludem. Wszystkie zmierzają do tego, aby każdy człowiek osiągnął 
zbawienie. W tym znaczeniu ze źródeł chrzcielnych rodzi się lud nowego 
przymierza: „Chrzest czyni nas członkami Ciała Chrystusa: «Jesteście na-
wzajem dla siebie członkami» (Ef 4,25). Chrzest włącza człowieka w Ko-
ściół. Wspólnota nowego Ludu Bożego przekracza naturalne i tylko ludzkie 
granice narodów, kultur, ras i płci: «Wszyscyśmy bowiem w jednym Duchu 
zostali ochrzczeni, aby stanowić jedno Ciało» (1 Kor 12,13)”41.

W odpowiedzi na możliwość osiągnięcia zbawienia nowy Lud Boży ma 
dawać świadectwo o Chrystusie wobec całego świata. Przypominają o tym 
między innymi dokumenty ostatniego Soboru. Z nich H. Pagiewski odczy-
tuje, że „świadectwo, jako kategoria najbardziej osobowa, stanowi motyw 
przewodni wszystkich konstytucji i dekretów soborowych. Świadek bowiem 
to ktoś, w którym życie ludzkie przybiera znaczenie Boże; to ktoś, kto od-
nalazł sens i piękno życia. W dzisiejszym świecie świadectwo takiego życia 
jest najbardziej decydującym znakiem prawdziwości głoszonej Ewangelii”42.

Dar chrztu, łącząc w sobie stare i nowe przymierze, napełnia człowieka 
nadzieją zbawienia i wyznacza drogę świadectwa, które nie jest zamknięte 
do wymiarów doczesnych, lecz pozostaje ściśle połączone właśnie z perspek-
tywą życia wiecznego. Na takie ponadczasowe świadectwo czeka doczesny 
świat, który „zamiast anonimowego przeintelektualizowanego moralizator-
stwa oczekuje od świadków Jezusa Chrystusa świadectwa. Zamiast podanej 
do zaakceptowania doktryny – głębi przeżycia religijnego, biblijnej inter-
pretacji sensu jego jednostkowej i wspólnotowej egzystencji. Zamiast abs-
trakcyjnej logiki wiary – doprowadzenia do osobistego spotkania z Bogiem, 
odsłonięcia historii zbawienia”43.

41	 Katechizm Kościoła Katolickiego [11 października 1992], nr 1267. „Wszystkie zapo-
wiedzi Starego Przymierza zostają wypełnione w Chrystusie Jezusie. […] Po swoim 
zmartwychwstaniu Jezus daje apostołom taki nakaz: «Idźcie więc i nauczajcie wszystkie 
narody, udzielając im chrztu w imię Ojca i Syna, i Ducha Świętego. Uczcie je zachowy-
wać wszystko, co wam przykazałem» (Mt 28,19–20)”. Tamże, nr 1223.

42	 H. Pagiewski, Kaznodzieja odpowiedzialnym i oddanym bez reszty świadkiem Chrystusa, 
„Homo Dei” (1978) 3, s. 168.

43	 K. Kania, Aby słowo stało się świadectwem (o homiletyce), „Życie i Myśl” (1972) 7–8, s. 98.



36 |

|

Rozdział pierwszy

Droga do zbawienia: zwycięstwo nad grzechem i życie w łasce
Ze względu na cel, jakim jest zbawienie, decyzje i działania ochrzczo-

nego, które byłyby sprzeczne z zasadami nowego przymierza, są oceniane 
w kategoriach grzechu. Zło, które popełnia ochrzczony, skutkuje narusze-
niem lub zerwaniem przez niego nowego przymierza; grzech jest jednocze-
śnie źródłem antyświadectwa: „Usiłując zrozumieć grzech, trzeba najpierw 
uznać głęboką więź człowieka z Bogiem, ponieważ poza tą relacją zło 
grzechu nie ujawnia się w swojej prawdziwej istocie jako odrzucenie Boga 
i przeciwstawienie się Mu, ciążąc w dalszym ciągu na życiu człowieka i na 
historii”44.

Kościół od początku miał świadomość, że nowe przymierze jest nie do 
pogodzenia z grzechem, który ze swej istoty stanowi zerwanie przymierza 
z Bogiem. Grzech osobisty skutkuje ponadto pomieszaniem języków – cze-
go doświadczyli budowniczowie miasta i wieży Babel (Rdz 11,1–9). Tamci 
ludzie popełnili grzech, gdyż dążyli do tego, aby dorównać Bogu. Zamiast 
odnieść wspólnie sukces, popadli w konflikt obejmujący wszystkich. W bi-
blijnym obrazie budowy wieży Babel widzimy potwierdzenie prawdy o grze-
chu, który zawraca człowieka z drogi zbawienia45.

Człowiek ochrzczony powinien mieć świadomość, że chrzest jest sakra-
mentem, który otwiera drogę do korzystania z wszelkiej nadprzyrodzonej 
pomocy, jakiej Bóg udziela człowiekowi w doczesnym pielgrzymowaniu do 
pełni wiecznego zbawienia. Jan Paweł II podkreślił: „Nawiązując do Starego 
Przymierza pomiędzy Bogiem Jahwe a Izraelem jako Jego wybranym lu-
dem, lud Nowego Przymierza zawartego we Krwi Chrystusa (1 Kor 11,25) 
jest w Duchu Świętym powołany do świętości. Jest ludem poświęconym 
przez «namaszczenie Ducha Świętego» już w sakramencie chrztu. Jest 
«królewskim kapłaństwem» powołanym do składania «duchowych ofiar» 
(1 P 2,9.5). Kształtując w ten sposób lud Nowego Przymierza, Duch Święty 
przyczynia się do objawienia Kościoła, zrodzonego z przebitego na krzyżu 
serca Odkupiciela”46.
44	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 386.
45	 Zob. Jan Paweł II, Adhortacja apostolska o pojednaniu i pokucie w dzisiejszym posłannic-

twie Kościoła „Reconciliatio et paenitentia” [2 grudnia 1984], nr 13.
46	 Jan Paweł II, Pięćdziesiątnica: narodziny Kościoła, w: tenże, Wierzę w Ducha Święte-

go, Pana i Ożywiciela, s. 69. Szczególnie sakrament małżeństwa potwierdza prawdę 



37|

|

Chrzest i świadectwo

Grzech jest nie do pogodzenia z dawaniem wiarygodnego świadectwa 
przez ochrzczonego, bowiem w akcie przyjęcia chrztu człowiek przyjmu-
je zobowiązanie, które winno angażować całą jego osobę, całe jego życie, 
a nie tylko część jego egzystencji. I nie ma w tym żadnej sprzeczności, gdyż  
zgodnie z ogólną zasadą przymierza „nie ma sprzeczności między posłu-
szeństwem a wolnością”47. Dar chrztu jest skierowany do ludzkiej wolności, 
a przez to – nie tracąc nic z charakteru daru – stanowi źródło zobowiązań, 
wezwaniem do posłuszeństwa. Konsekwencją przymierza jest dla człowieka 
dobrowolne uznanie i przyjęcie zadań, jakie wyznacza i określa Bóg, wpro-
wadzając go na drogę prowadzącą do wiecznego zbawienia48.

c. Nowe przymierze w perspektywie pełni królestwa Bożego

Chrzest jest udzielany po to, aby wszyscy ludzie mogli być zbawieni: 
„Aby każdy, kto weń wierzy, nie zginął, ale miał żywot wieczny” (J 3,16). 
Jezus posłał apostołów „na cały świat”, aby głosili Ewangelię „wszelkiemu 
stworzeniu” (Mk 16,15) i uczyli „wszystkie narody” (Mt 28,19); aby byli 
świadkami „aż po krańce ziemi” (Dz 1,8). Zapowiedź Kościoła powszech-
nego znajduje się w przypowieściach Chrystusa, na przykład w przypowie-
ści o ziarnku gorczycy. Ono, „najmniejsze ze wszystkich nasion, […] gdy 
wyrośnie, […] staje się drzewem, tak że ptaki przylatują z powietrza i gnież-
dżą się na jego gałęziach” (Mt 13,31–32); o zaczynie, który zakwasza całą 
mąkę (Mt 13,33); czy też o sieci, która zagarnia ryby wszelkiego rodzaju 
(Mt 13,47).

Kościół od samego początku, gdy w dniu Zielonych Świąt w Wieczerniku 
rozpoczynał swoją działalność, jest powszechny. I chociaż nie obejmuje ak-
tualnie wszystkich ludzi, stanowi potężny zalążek jedności, nadziei i zbawie-
nia dla całego rodzaju ludzkiego. Chrystusowy Kościół jest ustanowionym 

o chrzcie jako znaku przymierza z Bogiem: „Poprzez chrzest mężczyzna i kobieta zo-
stają definitywnie włączeni w Nowe i Wieczne Przymierze, w Przymierze oblubieńcze 
Chrystusa z Kościołem”. Jan Paweł II, Adhortacja apostolska o zadaniach rodziny chrze-
ścijańskiej w świecie współczesnym „Familiaris consortio” [22 listopada 1981], nr 13.

47	 Jan Paweł II, Adhortacja apostolska o życiu konsekrowanym i o jego misji w Kościele 
i świecie „Vita consecrata” [25 marca 1996], nr 91.

48	 Zob. G. Dziewulski, Świadectwo chrześcijańskie jako znak wiarygodności Kościoła, s. 112.



38 |

|

Rozdział pierwszy

przez Niego narzędziem zbawienia wszystkich i posłany do całego świata, 
jako światłość świata49.

Królestwo Boże jest drogą i celem
Bóg obdarzył człowieka wolną wolą; od człowieka zależy, co wybie-

rze – dobro lub zło. Bóg objawił się jako Ojciec zatroskany o dobro czło-
wieka, o jego życie wieczne. Pociąga człowieka do siebie, aby człowiek 
w Nim szukał prawdy i szczęścia, gdyż tylko w Nim może je znaleźć. W tym 
sensie człowiek jest z natury religijny, czyli otwarty na Boga. Pragnienie 
Boga w człowieku bierze się z faktu, że jest on Bożym stworzeniem, został 
stworzony przez Boga i dla Boga. Bóg powołał człowieka do uczestnictwa 
w swoim życiu, co nadaje człowiekowi osobliwą godność. Człowiek istnieje 
dlatego, że Bóg stworzył go z miłości i z miłości go zachowuje w istnieniu. 
Człowiek żyje tym, czego Bóg od Niego oczekuje, jeśli odpowiada Bogu mi-
łością i całkowicie Mu się powierza.

Każdy człowiek jest wewnętrznie wolny, dlatego wszelki radykalny 
determinizm społeczny uważa się za sprzeczny z samą ideą osoby, a tym 
samym wyklucza pojawienie się takich aktów, jak wiara, będąca z natury 
osobistym – świadomym i dobrowolnym aktem. Celem, do którego win-
ny dążyć istoty rozumne, jest Nieskończone Dobro: Bóg Ojciec, Syn Boży 
i Duch Święty. Bóg Trójjedyny w swej niezmierzonej dobroci jest jednocze-
śnie uosobieniem największej miłości. Miłość między ludźmi jest i powinna 
być kształtowana na wzór tej relacji, jaka łączy osoby boskie. Bóg objawił 
swoją wolę, aby wszyscy ludzie byli świadomi celu swojego życia, czyli aby 
wszyscy – kierując się rozumem i wolnością – szukali pełni Jego królestwa.

Jezus modlił się o jedność Kościoła, aby mógł być świadkiem nadziei po-
wszechnego zbawienia. Pragnął jednego Kościoła, gdyż jest jedna historia 
zbawienia i jeden jej cel – królestwo Boże. Wszystkie wysiłki powinny zmie-
rzać do jedności widzialnej Chrystusowego Kościoła, dostrzeganej przez 
ludzi tu i teraz. Nie można oczekiwać pojednania i pełnej jedności jedynie 
w czasach eschatycznych; trzeba ją już teraz budować – właśnie ze względu 
na ten eschatologiczny cel. Jednocześnie należy pamiętać, że na królestwo 

49	 Zob. J. Ablewicz, Będziecie moimi świadkami. Rekolekcje watykańskie, 8–14 marca 1981, 
Kalwaria Zebrzydowska 1982, s. 268.



39|

|

Chrzest i świadectwo

Boże nie można bezczynnie oczekiwać. Aby mogło być odnalezione, musi 
być stale poszukiwane. W tym kontekście nadzieja chrześcijańska jest twór-
cza w perspektywie życia wiecznego. Jezus zapoczątkował królestwo Boże 
i dokonał odkupienia. Działa w Kościele, który rośnie i rozwija się w sposób 
widzialny. Królestwo Boże realizuje się w tajemnicy Kościoła. Kościół udzie-
la chrztu, aby wszyscy mogli uczestniczyć w pełni królestwa Chrystusowego. 
Chrzest nie jest więc celem dla siebie, ale darem dla królestwa niebieskiego.

Świat, w którym działa Kościół, często podejrzewa, że uczniowie Chry-
stusa chcą panować, że chcą przejąć władzę, założyć swoje królestwo, a prze-
cież królestwo Boże nie jest z tego świata. Już Stary Testament wyszczególnia 
dwa rodzaje władzy królewskiej: tę sprawowaną przez Boga oraz tę piasto-
waną przez ziemskich władców. Dlatego osoba ziemskiego króla odzwier-
ciedlała Boga sprawującego władzę. Wizerunki władzy Jahwe i królowania 
izraelskiego władcy niejako zespalają się w jeden obraz. To cecha królowa-
nia tu, na ziemi, które jest (tylko) naśladowaniem Boga jako Króla i Pana 
całego świata50.

Nowy Testament oczyszcza wizję królestwa Bożego ze wszelkich re-
dukcji naturalnych, świeckich. Takiego aktu dokonał już św. Jan Chrzciciel. 
Wbrew niechęci i wrogości przedstawicieli ówczesnej władzy, jego świa-
dectwo o nadchodzącym królestwie Bożym okazało się prawdziwe. Prorok 
znad Jordanu był znakiem sprzeciwu wobec zakłamania środowisk i grup 
redukujących królestwo Boże do wymiarów doczesnych. Głosił, że posłan-
nictwo Jezusa jako Mesjasza dotyczy zwycięstwa nie nad ludźmi, lecz nad 
grzechem. Idąc drogą wyznaczoną przez Jana Chrzciciela, Kościół w ciągu 
wieków głosi tę samą prawdę i prowadzi wszystkich do Jezusa. Kieruje się 
w swej działalności tym samym ponadczasowym pragnieniem: osiągnięcia 
pełni królestwa Bożego, które nie jest z tego świata (J 18,36).

Królestwo Boże jest dalekie i zarazem bliskie
Jezus często mówił o swym królestwie jako zamieszkaniu Boga w ludz-

kim sercu. Bóg z miłości zechciał przygarnąć ludzkość – jako zagubioną 
owcę – do siebie. Plan Ojca zamieszkania pośród ludzi podjął Jego Syn 

50	 Zob. D. Dziadosz, Czy władza królewska pochodzi od Jahwe? Forma i znaczenie obrzędu 
namaszczenia w epoce monarchii w Izraelu, „Zeszyty Naukowe KUL” (2005) 1, s. 39.



40 |

|

Rozdział pierwszy

w Duchu Świętym. Dlatego św. Paweł z radością mógł napisać: „Nie jeste-
ście już obcymi i przychodniami, ale jesteście współobywatelami świętych 
i domownikami Boga – zbudowani na fundamencie apostołów i proroków, 
gdzie kamieniem węgielnym jest sam Chrystus Jezus. W Nim zespalana, 
cała budowla rośnie na świętą w Panu świątynię, w Nim i wy także wznosi-
cie się we wspólnym budowaniu, by stanowić mieszkanie Boga przez Du-
cha” (Ef 2,19–22).

Zmartwychwstały Chrystus mieszka w ludzkich sercach przez dar Eu-
charystii. Jako jedyny Odkupiciel, jest obecny w eucharystycznych darach 
po to, aby mocą Ducha Świętego mieszkać w ludzkich sercach. Eucharystia 
daje przedsmak uczty niebieskiej. Kto idzie śladami Jezusa i przyjmuje Go do 
„królestwa” swojego serca, ten zostanie przyjęty do Jego królestwa w niebie.

Wieczne królestwo Boże rozpoczyna się na ziemi. Jezus nauczał więc, 
że tylko ten wejdzie do niego, kto pełni wolę Ojca: „Nie troszczcie się więc 
zbytnio i nie mówcie: co będziemy jeść? co będziemy pić? czym będziemy 
się przyodziewać? Bo o to wszystko poganie zabiegają. Przecież Ojciec wasz 
niebieski wie, że tego wszystkiego potrzebujecie. Starajcie się naprzód o kró-
lestwo [Boga] i o Jego sprawiedliwość, a to wszystko będzie wam dodane” 
(Mt 6,31–33).

II. Kościół wspólnotą nowego przymierza 
na fundamencie chrztu

Przez cały czas idziemy za głosem Kościoła, który naucza, że świadec-
two o Chrystusie, jakie winien dawać każdy ochrzczony, ma charakter oso-
bisty, ale jednocześnie dokonuje się we wspólnocie51. Przyjęcie sakramentu 
chrztu włącza człowieka w zbawcze plany Boga, które urzeczywistniają się 

51	 „Wielkim zadaniem Kościoła jest strzec wiary Ludu Bożego i ją umacniać, a także przy��-
pominać wiernym […], że chrzest zobowiązuje ich do bycia uczniami i misjonarzami 
Jezusa Chrystusa. Oznacza to, że mają iść za Nim, żyć w wielkiej zażyłości z Nim, na-
śladować Go i dawać świadectwo. Każdy ochrzczony, tak jak apostołowie, otrzymuje 
od Chrystusa misyjne polecenie: «Idźcie na cały świat i głoście Ewangelię wszelkiemu 
stworzeniu»”. Benedykt XVI, Jesteśmy uczniami i misjonarzami Chrystusa, aby nasze na-
rody miały w Nim życie (Sesja inauguracyjna V Konferencji Ogólnej Episkopatu Ameryki 
Łacińskiej i Karaibów – Aparecida, 13 maja), „L’Osservatore Romano” (2007) 9, s. 38.



41|

|

Chrzest i świadectwo

w życiu wspólnoty, jaką jest Kościół. Ten wspólnotowy wymiar odpowia-
da samej naturze świadectwa, które, „jako rzeczywistość relacyjna, ma swe 
uzasadnienie jedynie w świecie międzyludzkim, gdyż występuje w funkcji 
komunikacyjnej. Każde zaś świadczenie pochodzące od osoby ludzkiej od-
wołuje się ostatecznie do świadectwa Boga, który potwierdza osobowy cha-
rakter istnienia człowieka”52.

Z chwilą chrztu uczeń Chrystusa zaczyna drogę osobistego świadectwa, 
a przez to uczestniczy w budowaniu Kościoła jako wspólnoty świadectwa53. 
Jezus oczekuje takiej odpowiedzi – osobistej i zarazem wspólnotowej. On 
do wszystkich swoich uczniów i do każdego z nich z osobna kieruje te same 
słowa: „Oto stoję u drzwi i kołaczę: jeśli kto posłyszy mój głos i drzwi otwo-
rzy, wejdę do niego i będę z nim wieczerzał, a on ze Mną. Zwycięzcy dam 
zasiąść ze Mną na moim tronie, jak i Ja zwyciężyłem i zasiadłem z mym 
Ojcem na Jego tronie. Kto ma uszy, niechaj posłyszy, co mówi Duch do Ko-
ściołów” (Ap 3,19–22). 

Cały Kościół i każdy ochrzczony winien czuwać nad tym, aby nie tylko 
gościć Jezusa w swym sercu, lecz także nie dopuścić, by Jezus to nasze ser-
ce opuścił. Taka sytuacja byłaby dramatyczna. Nasze świadectwo zostałoby 
zniweczone w swej wiarygodności. Dlatego papież Franciszek z niepokojem 
wyznał: „Czasami zastanawiam się, czy – z powodu tworzonej przez nas nie-
znośnej atmosfery koncentrowania się na sobie – Jezus nie zacznie pukać 
w naszym wnętrzu, abyśmy Go wypuścili. W Ewangelii widzimy, jak Jezus 
«wędrował przez miasta i wsie, nauczając i głosząc Ewangelię o królestwie 
Bożym» (Łk 8,1). Także po zmartwychwstaniu, kiedy uczniowie wyruszyli 
we wszystkich kierunkach, «Pan współdziałał z nimi» (Mk 16,20). Taka jest 
dynamika wypływająca z prawdziwego spotkania”54.

52	 B. Hiszpańska, Na antypodach świadectwa – wychowawcze implikacje kłamstwa, w: 
Świadek Jezusa, s. 348.

53	 Nie trzeba szukać specjalnych obszarów świadectwa. Ma ono urzeczywistniać się 
między innymi poprzez słuchanie Bożego słowa, udział w życiu liturgicznym Kościoła, 
dzieła miłości w codziennym życiu oraz współtworzenie królestwa Bożego we wspólno-
cie wierzących poprzez czynne naśladowanie Chrystusa i czynienie prawdy w miłości. 
Zob. I. Dec, 34. niedziela zwykła. Chrystus król i Jego królestwo, „Wrocławski Przegląd 
Teologiczny” (1993) 1, s. 128.

54	 Franciszek, Adhortacja apostolska o powołaniu do świętości w świecie współczesnym 
„Gaudete et exsultate” [19 marca 2018], nr 136.



42 |

|

Rozdział pierwszy

Natchnieniem i motywacją dla naszej wierności Chrystusowi powinien 
być przykład apostołów i pierwszych uczniów Chrystusa. Oni tak wie-
le uczynili dla ewangelizacji, gdyż „Pan współdziałał z Nimi” (Mk 16,20). 
Dzięki jedności z Jezusem w Duchu Świętym tworzyli gorliwą wspólnotę 
świadectwa w ramach nowego przymierza.

Trzeba wracać do wydarzeń zapisanych w Nowym Testamencie, aby 
uczyć się łączyć osobiste zaangażowanie, wynikające z przyjęcia chrztu, ze 
świadectwem całej wspólnoty. Harmonia pomiędzy tym, co osobiste, i tym, 
co wspólnotowe, staje się źródłem nadziei, że cały świat ostatecznie przyj-
mie dar Jezusowego odkupienia.

1. Świadectwo o Chrystusie w centrum misji apostołów

Przełomowe dla głoszenia Ewangelii było zesłanie Ducha Świętego. Ono 
sprawiło, że apostołowie stali się świadkami Chrystusa i pouczali ochrzczo-
nych, że i oni mają to świadectwo w swoim życiu – w ramach nowego przy-
mierza – dawać. Dzieje Apostolskie są zapisem głębokiego przekonania 
o ścisłej więzi chrztu i świadectwa.

W tej części naszych analiz zatrzymamy się przy kilku wydarzeniach, 
które po zesłaniu Ducha Świętego miały szczególne znaczenie dla budowania 
Kościoła jako wspólnoty świadectwa na fundamencie udzielanego chrztu. 
Rozważymy, że apostołowie zostali umocnieni Duchem Świętym właśnie 
po to, aby mogli kontynuować misję Jezusa, który powiedział: „Idźcie i na-
uczajcie wszystkie narody, udzielając im chrztu w imię Ojca i Syna, i Ducha 
Świętego. Uczcie je zachowywać wszystko, co wam przykazałem. A oto Ja 
jestem z wami przez wszystkie dni, aż do skończenia świata” (Mt 28,19–20).

Zobaczymy, że nie tylko ścisłe grono apostolskie, lecz wszyscy pierw-
si uczniowie Chrystusa czuli się zobowiązani do przyjęcia i głoszenia wo-
bec całego świata radosnego orędzia o Jezusowym odkupieniu. Wymowne 
w tym względzie pozostają dwa wydarzenia: nawrócenie i chrzest urzędnika 
etiopskiego pod wpływem świadectwa ze strony diakona Filipa oraz ponad-
czasowa decyzja Soboru Jerozolimskiego w sprawie pogan, którzy przyjęli 
chrzest.



43|

|

Chrzest i świadectwo

W świetle tych wydarzeń można dostrzec, że od początku Kościół da-
wał świadectwo o Chrystusie, łącząc wezwanie do nawrócenia z prawdą 
o chrzcie. Co do treści było to więc to samo świadectwo, jakie na sposób 
najdoskonalszy dawał Boży Nauczyciel, Jezus Chrystus, podczas swej pu-
blicznej działalności.

a. Zwycięstwo nad grzechem i szatanem w centrum świadectwa 
apostołów

Zaraz po upadku pierwszych rodziców Bóg objawił, że nadejdzie Zba-
wiciel, który usunie przeszkodę grzechu. I tak się stało: Jezus dokonał dzieła 
odkupienia. To dzieło nieustannie urzeczywistnia się w życiu i misji Kościo-
ła oraz w sprawowanych przez niego sakramentach. Pierwszym z nich jest 
chrzest. Dzięki „obmyciu wodami chrztu” zarówno cały Kościół, jak i po-
szczególni ochrzczeni mają udział w Jezusowym zwycięstwie nad grzechem 
i szatanem.

Wymowne wydaje się to, że przed rozpoczęciem publicznej działalno-
ści Jezus odbył czterdziestodniowy post, w czasie którego upokorzył szata-
na. Można powiedzieć, że to upokorzenie dokonało się ponownie podczas 
chrztu w Jordanie. Jezusowe zwycięstwo nad szatanem uobecnia się dziś 
w tajemnicy sakramentu chrztu. Kościół od początku był przekonany, że na-
leży udzielać chrztu dla zwycięstwa nad szatanem. Kościół potwierdził tym 
samym, że „na wszystkich pochodzących od Adama – na tych nawet, którzy 
osobiście nie są zdolni popełnić grzechu, na przykład dzieci – ciąży jakaś 
wina grzechowa, z powodu której znajdują się oni pod władzą szatana. Stąd 
egzorcyzmy przy chrzcie, stąd powszechna praktyka udzielania chrztu dzie-
ciom”55.

55	 W pierwotnym Kościele w obrzędzie chrztu katechumen wchodził do sadzawki z wodą, 
zanurzał się w niej i wychodził. Ten obrzęd symbolizował zanurzenie w Chrystusa, w Jego 
śmierć i pogrzebanie razem z Nim. Wynurzenie zaś z wody oznaczało zmartwychwsta-
nie – pokonanie grzechu i szatana, aby rozpocząć nowe życie wraz z tymi, którzy już byli 
ochrzczeni, już byli uczniami Odkupiciela: „Chrzcić (gr. baptizein) oznacza: «zanurzyć, 
pogrążyć»; «zanurzenie» w wodzie jest symbolem pogrzebania katechumena w śmierci 
Chrystusa, z której powstaje przez zmartwychwstanie z Nim jako «nowe stworzenie» 
(2 Kor 5,17; Ga 6,15)”. R. Kostecki, Tajemnica życia nadprzyrodzonego. Zagadnienie łaski 
uświęcającej, Warszawa 1975, s. 68.



44 |

|

Rozdział pierwszy

Apostołowie wzywali do nawrócenia i do przyjęcia chrztu
Kontynuując świadectwo Jezusa, jakie złożył On przez swoje zbawcze 

czyny i nauczanie, apostołowie wzywali do nawrócenia i do przyjęcia chrztu. 
Ani przez chwilę nie lekceważyli więc zagrożenia, jakie stanowi dla człowie-
ka ta złowroga osobowa siła, jaką jest szatan. Pamiętali, jak często Jezus – 
między innymi przez przypowieści – pouczał ich, przyszłych świadków, że 
wysiłek jest konieczny, aby mogło nadejść królestwo Boże. Jezus ostrzegał 
ich przed grzechem i szatanem jako największym zagrożeniem nadejścia 
tego królestwa. Apelował więc o osobisty wysiłek każdego ucznia, gdyż – jak 
mówił – „kto nie bierze swego krzyża, a idzie za Mną, nie jest Mnie godzien. 
Kto chce znaleźć swe życie, straci je, a kto straci swe życie z mego powodu, 
znajdzie je” (Mt 10,38–39)

Cała publiczna działalność Jezusa to stopniowe odsłanianie przed apo-
stołami tajemnicy odkupienia jako zwycięstwa nad grzechem i szatanem. 
Wzrost wiary u apostołów dokonywał się w miarę poznawania przez nich, 
czym jest grzech i jakie są jego dramatyczne konsekwencje. Jednocześnie 
coraz głębiej poznawali oni prawdę o łasce i mocy Bożej. Niekiedy może 
z lękiem, ale zawsze pełni ufności, zastanawiali się nad istotą Jezusowego 
posłannictwa. W swym codziennym doświadczeniu otwierali się na Ducha 
Świętego – Moc z Wysoka. Napełniali się prawdą o miłości, która jest zwy-
cięska siłą dobra wobec zagrożenia ze strony zła56.

Po zesłaniu Ducha Świętego uświadomili sobie ostatecznie, że dzia-
łalność publiczna Jezusa (głoszenie nauki i dokonywane znaki), ale nade 
wszystko Jego męka, śmierć i zmartwychwstanie stanowią źródło zwycię-
stwa nad grzechem i szatanem. Z perspektywy zmartwychwstania rozpozna-
li w Jezusie Chrystusie obiecanego Mesjasza. Odczytali na nowo wszystko 
to, czego dotychczas doświadczyli; z wiarą uznali w Jezusie z Nazaretu wcie-
lonego Syna Bożego. A poznawczy tę prawdę, nie chcieli jej zatrzymywać 
dla siebie. Czuli wewnętrzny imperatyw, aby iść aż na krańce ziemi i dawać 
o Nim świadectwo57. 
56	 Zob. Z. Rostkowski, Znaczenie apostolskiego świadectwa w dziele ewangelizacji (na 

przykładzie Dz 10,34-43), „Studia Teologiczne KUL” (1998) 16, s. 63.
57	 „Świadectwo, pomimo swej tak bardzo osobowej natury, jest gestem społecznym, 

działaniem wspólnotowym. Skoro bowiem świadek czuje się zobowiązany poszerzyć 
swój udział o osobisty wkład i odpowiedzialność, to czyni to niewątpliwie w tym celu, 



45|

|

Chrzest i świadectwo

Jan Apostoł w krótkich słowach ujął treść i motywację, jaka towarzyszy-
ła apostołom po zesłaniu Ducha Świętego: „To wam oznajmiamy, co było od 
początku, cośmy usłyszeli o słowie życia, co ujrzeliśmy własnymi oczami, 
na co patrzyliśmy i czego dotykały nasze ręce, bo życie objawiło się. My-
śmy je widzieli, o nim świadczymy i głosimy wam życie wieczne, które było 
w Ojcu, a nam zostało objawione. Oznajmiamy wam, cośmy ujrzeli i usły-
szeli, abyście i wy mieli współuczestnictwo z nami. A mieć z nami współ-
uczestnictwo znaczy: mieć je z Ojcem i Jego Synem Jezusem Chrystusem. 
Piszemy to w tym celu, aby nasza radość była pełna” (1 J 1,1–4).

„Nie możemy nie głosić tego, cośmy widzieli i słyszeli”
Święty Piotr często podkreślał, że podstawowym zadaniem dla wszyst-

kich apostołów było dawanie świadectwa, które w swej istocie stanowi 
kontynuację zbawczej misji Jezusa. Apostoł nie ukrywał przed swoimi słu-
chaczami, że każdy, kto chce być świadkiem, musi być przygotowany na nie-
łatwy bój, na duchową walkę z tymi siłami, które szukają sposobu pokonania 
lub osłabienia królowania Boga w ludzkich sercach. Wszyscy apostołowie 
sami dawali przykład wielkiego męstwa. W okolicznościach prześladowania 
i aresztowania mężnie wyznawali: „My nie możemy nie mówić tego, cośmy 
widzieli i słyszeli” (Dz 4,20).

Jako kontynuacja świadectwa Jezusa świadectwo apostołów było od 
początku ukierunkowane na zwycięstwo nad grzechem i szatanem. Do ta-
kiej misji przygotowywał ich Jezus w czasie swej ziemskiej działalności, ale 
także po zmartwychwstaniu, gdy swą dobrocią i miłością napełniał ich ser-
ca nadzieją i odwagą w perspektywie czekających ich zadań: „W Ewangelii 
czytamy, że apostołowie zebrani w Wieczerniku w dniu zmartwychwsta-
nia długo nie mogli, nie chcieli uwierzyć w ten fakt ogromnej wagi. Mimo 
świadectwa Marii Magdaleny i kilku kobiet, którym dane było poznać Go 
jako pierwszym świadkom. Są przygnębieni, załamani, pełni lęku, ogarnięci 

aby wypełnić tę lukę, jaka istnieje pomiędzy nim samym a poświadczaną przez nie-
go sprawą. Ale czyni to również po to, by zmniejszyć przedział pomiędzy sobą samym 
a ewentualnym odbiorcą swojego przekazu. Nad tą podwójną luką wznosi się jakby łuk 
– bądź też pomost – świadectwa, a układ pomiędzy człowiekiem i rzeczywistością zo-
staje wzmocniony przez odwołanie się do umowy społecznej. Świadectwo realizuje się 
przeto zarówno w wymiarze osobistym, jak i społecznym, uzyskując dzięki temu jeszcze 
większą siłę”. R. Habachi, Świadectwo prawdziwe i fałszywe, „Communio” (2000) 1, s. 44.



46 |

|

Rozdział pierwszy

zwątpieniem. Do takich właśnie, w tym ich stanie ducha, przychodzi wie-
czorem zmartwychwstały Chrystus. Ten, który pokonał śmierć i przyniósł 
światu zbawienie, przełamie też ich trwogę, wstyd, załamanie wiary. Opis 
Ewangelii ukazuje pełną dobroci taktykę Jezusa w przełamywaniu ich stanu 
ducha. Mogą tu nadal obserwować to, co tyle razy już widzieli, jakim mi-
strzem dialogu podnoszącego umysły i serca, dialogu wzniosłej miłości jest 
ich Nauczyciel”58.

Apostołowie coraz lepiej rozumieli, że Jezus pokonał szatana jako naj-
większego anty-świadka prawdy objawionej. Dlatego tylko w mocy odkupie-
nia dokonanego przez Jezusa, człowiek możne odnosić nad nim zwycięstwo. 
Ani poszczególny ochrzczony, ani cały Kościół nie są w stanie pokonać go 
o własnych siłach. Co więcej, nic tak nie osłabia możliwości pokonania sza-
tana, jak zaufanie we własne ludzkie siły, gdyż „samozbawienie” stanowi 
wyjątkowo niebezpieczną pokusę, która ukrywa się pod zasłoną pragnienia 
samodzielnego pokonania zła, a przecież to zwycięstwo jest możliwe tylko 
przy pomocy łaski wysłużonej przez Jezusa Chrystusa.

Jean Claude Barreau – francuski konwertyta, który był ateistą, a później 
przyjął wiarę i został kapłanem – pisał o swojej niełatwej drodze poszuki-
wania „lekarstwa” na zło. Gdy miał 17 lat, kolega zaciągnął go do kościoła, 
gdzie niespodziewanie usłyszał serdeczne i pełne ciepła słowa o braterstwie, 
które zagościły w jego sercu i stały się początkiem jego nawrócenia. Nikt 
dotąd nie poznał go z Chrystusem i nikt mu w tym nie pomógł, nawet 
chrześcijanie, wśród których jako dziecko się wychowywał. Dopiero jako 
młodzieniec zwrócił uwagę na innych ludzi i na Chrystusa. Napisał, że aby 
wierzyć, trzeba być zdolnym do uznania nie swojej mocy, ale mocy Boga59.

Moc Bożej łaski jest niewyczerpalna. Apostołowie dawali świadectwo 
o tej właśnie zwycięskiej mocy, która objawiła się w Jezusie Chrystusie. 
Traktowali dawane przez siebie świadectwo jako włączanie wszystkich ludzi 
– na drodze nawrócenia i chrztu – w Jezusowe zwycięstwo nad grzechem 
i szatanem, a każdego już ochrzczonego pouczali, aby stawał się świadkiem 
tej radosnej prawdy w całym swoim życiu.

58	 R. Zapotoczny, 3. Niedziela Wielkanocna. Jesteście świadkami, „Wrocławski Przegląd 
Teologiczny” (2002) 2, s. 197.

59	 Zob. B. Mokrzycki, Misterium Kościoła. Rozważania, Warszawa 1987, s. 95.



47|

|

Chrzest i świadectwo

b. Radosne wydarzenie chrztu urzędnika etiopskiego

Wśród pierwszych świadków Chrystusa znalazł się Filip. Jego orężem 
było słowo. Podczas rekolekcji watykańskich (w roku 1981) biskup J. Able-
wicz zwrócił uwagę, jak potężnym narzędziem w dawaniu chrześcijańskiego 
świadectwa jest właśnie słowo: „Chwała należy się Bogu za to, że stworzył 
słowo ludzkie. Przez słowo bowiem człowiek wypowiada swoją myśl, któ-
ra wynosi go ponad świat zwierzęcy. Tylko człowiek mówi. Słowo jest dla 
człowieka narzędziem świadectwa. Człowiek, który jest «głębią, a jego serce 
przepaścią» (Ps 63,7), przez słowo odsłania tajemnicę swego wnętrza i daje 
świadectwo o samym sobie, kim jest. Przez słowo człowiek świadczy o świe-
cie, który go otacza, o innych ludziach, kim oni są. Słowo jest dla człowieka 
narzędziem świadectwa”60.

Słowo głoszone przez Filipa okazało się nośnikiem świadectwa i przy-
czyniło się do przemiany życia dworzanina etiopskiego. Autor Dziejów 
Apostolskich rozpoczyna swą relację od zaznaczenia, jak wielka gorliwość 
panowała po zesłaniu Ducha Świętego; był to czas niełatwego, ale jakże 
radosnego utrudzenia dla Ewangelii: „Kiedy [Piotr i Jan] dali świadectwo 
i opowiedzieli słowo Pana, udali się w drogę powrotną do Jerozolimy i gło-
sili Ewangelię w wielu wioskach samarytańskich” (Dz 8,25).

To syntetyczne ujęcie pierwszych miesięcy i lat działalności apostołów 
jest w Dziejach Apostolskich punktem wyjścia dla opisu wydarzenia, jakie 
rozegrało się na drodze między Jerozolimą i Gazą. Filip otrzymał polecenie 
od anioła, aby udać się na dokładnie wyznaczone miejsce. W ten sposób 
autor Dziejów Apostolskich dyskretnie wskazuje, że świadectwo o Chrystu-
sie, które Filip miał dać wobec poganina, pochodziło z natchnienia i mocy 
Ducha Świętego. Dlatego świadectwo to okazało się tak przekonujące, że 
było – wraz z następującym po nim opisem nawrócenia Szawła – wielkim 
umocnieniem nie tylko dla pierwotnego Kościoła, ale także dla całych po-
koleń chrześcijan. Stało się ponadczasowym znakiem nadziei, że warto 
i trzeba być otwartym na natchnienia Ducha Świętego, a także odważnie 
świadczyć o Chrystusie wobec wszystkich, których spotykamy na naszej ży-
ciowej drodze.

60	 J. Ablewicz, Będziecie moimi świadkami, s. 75.



48 |

|

Rozdział pierwszy

Opis wydarzenia
Przypomnijmy biblijny opis, gdyż sama jego struktura odzwierciedla 

etapy, które – podobnie jak urzędnik etiopski – przechodzi człowiek szu-
kający pełni prawdy: od usłyszenia Ewangelii, poprzez nawrócenie i przy-
jęcie chrztu, aż do stania się świadkiem Chrystusa: „Przybył do Jerozolimy 
oddać pokłon Bogu Etiop, dworski urzędnik królowej etiopskiej, Kandaki, 
zarządzający całym jej skarbcem, i wracał, czytając w swoim wozie proro-
ka Izajasza. «Podejdź i przyłącz się do tego wozu!» – powiedział Duch do 
Filipa. Gdy Filip podbiegł, usłyszał, że tamten czyta proroka Izajasza: «Czy 
rozumiesz, co czytasz?» – zapytał. A tamten odpowiedział: «Jakżeż mogę 
[rozumieć], jeśli mi nikt nie wyjaśni?». I zaprosił Filipa, aby wsiadł i spoczął 
przy nim. A czytał ten urywek Pisma: «Prowadzą Go jak owcę na rzeź, i jak 
baranek, który milczy, gdy go strzygą, tak On nie otwiera ust swoich. W Jego 
uniżeniu odmówiono Mu słuszności. Któż zdoła opisać ród Jego? Bo Jego 
życie zabiorą z ziemi». «Proszę cię, o kim to Prorok mówi, o sobie czy o kimś 
innym?» – zapytał Filipa dworzanin. A Filip, wychodząc z tego [tekstu] Pi-
sma, opowiedział mu Dobrą Nowinę o Jezusie. W czasie podróży przyby-
li nad jakąś wodę: «Oto woda – powiedział dworzanin – cóż przeszkadza, 
abym został ochrzczony?». Odpowiedział Filip: «Można, jeśli wierzysz z ca-
łego serca». Odparł mu: «Wierzę, że Jezus Chrystus jest Synem Bożym». 
I kazał zatrzymać wóz, i obaj, Filip i dworzanin, zeszli do wody. I ochrzcił 
go. A kiedy wyszli z wody, Duch Pański porwał Filipa i dworzanin już nigdy 
go nie widział. Jechał zaś z radością swoją drogą” (Dz 8,27–39).

Pragnieniem Kościoła jest, aby to, co wydarzyło się w życiu urzędni-
ka etiopskiego, mogło powtarzać się nieustannie w życiu wszystkich ludzi 
poprzez dzieło ewangelizacji; aby każdy na swej drodze życia mógł usły-
szeć – jak ów urzędnik – orędzie Ewangelii, odnaleźć Chrystusa i iść z Nim 
przez życie. Kościół chce być dla wszystkich Filipem, który przysłuży się do 
nawrócenia i chrztu całej ludzkości odkupionej przez Jezusa Chrystusa.

Ponadczasowa wymowa całego wydarzenia
Historia urzędnika egipskiego ukazuje, że człowiek po przyjęciu chrztu 

nadal zmierza doczesną drogą, ale już wewnętrznie przemieniony. Chrzest 
to początek nowej duchowej drogi. Jest to droga nadprzyrodzonej miłości 



49|

|

Chrzest i świadectwo

do Boga i bliźniego. Nie można bowiem kochać Boga, jeśli nie kocha się 
człowieka; nie można też kochać człowieka bez miłości do Boga. Jedność 
tej podwójnej miłości w chrześcijańskim życiu zakłada szczere nawróce-
nie. Właściwe relacje pomiędzy człowiekiem a Bogiem oraz między ludźmi 
mogą kształtować się i pogłębiać tylko na gruncie wolności od grzechu, co 
jest bezpośrednim owocem nawrócenia i chrztu61.

Wydarzenie chrztu urzędnika etiopskiego potwierdza, że misją Kościo-
ła jest dawanie świadectwa o Chrystusie, aby wszyscy ludzie mogli się na-
wrócić, przyjąć chrzest i stać się również świadkami. Kościół od początku 
otworzył swoje drzwi dla tych, którzy pragnęli się nawrócić i przyjąć chrzest; 
którzy szukali mocy Ducha Świętego, Jego darów dla dobra swojego i całej 
ludzkiej wspólnoty62.

Zgodnie z Jezusową zapowiedzią to Duch Święty, prowadził Kościół 
drogą świadectwa. Umocnieni Duchem Świętym, apostołowie i pierwsi 
uczniowie, a potem w ciągu wieków cały Kościół, stają się świadkami Chry-
stusa, zapraszającego wszystkich ludzi do wejścia na drogę prowadzącą do 
świętości. Jest to droga nawrócenia, chrztu i świadectwa63. Po nawróceniu 
i przyjęciu chrztu dworzanin staje się świadkiem Chrystusa w duchowej 

61	 Wydarzenie z dworzaninem z Etiopii wskazuje, jak ważna jest rola tych, którzy mają wy��-
jaśniać treść Bożego objawienia. W dzisiejszym Kościele tę funkcję pełnią między innymi 
teologowie: „Nie byłoby dobrze, gdyby zwykli wierzący pozostawili odczytywanie Ewan-
gelii tylko uczonym. Nie trzeba czekać na zakończenie najnowszych badań uczonych, 
aby móc dawać świadectwo swej wiary. Z drugiej strony, kiedy czytamy teksty biblijne, 
zawsze mogą pojawić się i pojawiają się pytania, na które ludzie uczeni mają obowiązek 
odpowiedzieć. Przypomina się ów Etiopczyk z Dziejów Apostolskich, który skarży się 
wobec Filipa: «Skąd mam rozumieć, skoro mi nikt nie wyjaśnia» (Dz 8,26–39). Otóż 
obowiązkiem uczonych w Kościele jest wyjaśnić i odpowiedzieć”. A. Paciorek, Kim On 
jest? Pytania o Jezusa z Nazaretu, Częstochowa 2013, s. 20.

62	 Zob. D. Swend, P. Borto, Chrześcijańskie świadectwo dzisiaj, Radom 2012, s. 147.
63	 „Z chwilą wypełnienia się, w krzyżu i zmartwychwstaniu, losu Jezusowego królestwa, 

dokonała się zarazem – przez nawrócenie, wiarę i naśladowanie Jezusa – przemiana 
w statusie uczniów: stali się oni opartą na wierze, chrzcie i życiu chrześcijańskim, pas-
chalną wspólnotą z Jezusem. Przedpaschalna grupa uczniów i uczennic Jezusa […], 
a przede wszystkim dwunastu upełnomocnionych świadków zmartwychwstania, prze-
mieniają się w lud Nowego Przymierza czasów ostatecznych, który Jezus powołał do ist-
nienia przez krzyż i zmartwychwstanie jako definitywną postać królestwa”. G.L. Müller, 
Podręcznik teologii dogmatycznej. Chrystologia – nauka o Jezusie Chrystusie [Traktat V], 
Kraków 1998, s. 192.



50 |

|

Rozdział pierwszy

łączności z całą wspólnotą Kościoła, którego przedstawicielem w tamtym 
biblijnym wydarzeniu był dla niego diakon Filip (Dz 8,25–40).

c. Epokowa decyzja Soboru Jerozolimskiego

Radosne wydarzenie nawrócenia i chrztu urzędnika pogańskiego było 
jednym z wielu znaków, które apostołowie przyjmowali jako wolę Jezusa 
zmartwychwstałego, aby bramy Kościoła były szeroko otwarte na wszyst-
kich ludzi. Dlatego podczas spotkania apostołów, które historia nazwała 
Soborem Jerozolimskim, zapadły decyzje nie tylko co do możliwości udzie-
lania chrztu poganom, ale także szczegółowe wskazania mające uchronić 
wiarę chrześcijańską przed błędnymi praktykami.

Sobór Jerozolimski nie mógłby się odbyć, gdyby działalność apostołów 
od samego początku nie była świadectwem wiary w niewidzialnego Boga, 
który objawił się w Jezusie Chrystusie64. Z polecenia Jezusa apostołowie 
chcieli w zgodzie i jedności głosić Ewangelię nawrócenia i udzielać chrztu. 
Byli przekonani, że ich misja jest skierowana do całego świata.

Treść oświadczenia
Apostołowie zgromadzeni w Jerozolimie ukazali ścisły związek misji 

ewangelizacyjnej Kościoła z objawieniem się Jezusa Chrystusa jako Odku-
piciela całego rodzaju ludzkiego. Tak zwany Sobór Jerozolimski stał się zna-
kiem powszechnego charakteru misji. Rozstrzygnięto w ten sposób spór, jaki 
pojawił się między wiernymi a poganami w sprawie obrzezania. Gdyby ten 
problem nie został rozwiązany, mogłoby powstać poważne zagrożenie dla 
wiarygodności świadectwa o Chrystusie wobec ludów i narodów, do których 
Kościół był posłany. Owocem wspólnych uzgodnień był list – pismo aposto-
łów następującej treści: „Apostołowie i starsi bracia przesyłają pozdrowienie 
braciom pogańskiego pochodzenia w Antiochii, w Syrii i w Cylicji. Ponieważ 
dowiedzieliśmy się, że niektórzy bez naszego upoważnienia wyszli od nas 
i zaniepokoili was naukami, siejąc zamęt w waszych duszach, postanowili-
śmy jednomyślnie wybrać mężów i wysłać razem z naszymi drogimi: Bar-
nabą i Pawłem, którzy dla imienia Pana naszego Jezusa Chrystusa poświęcili 

64	 Zob. W. Rakocy, Tak zwany sobór jerozolimski wyrazem troski o jedność pierwotnego Ko-
ścioła, „Roczniki Teologiczne” (1996) 1, s. 140.



51|

|

Chrzest i świadectwo

swe życie. Wysyłamy więc Judę i Sylasa, którzy powtórzą wam ustnie to samo. 
Postanowiliśmy bowiem, Duch Święty i my, nie nakładać na was żadnego 
ciężaru oprócz tego, co konieczne. Powstrzymajcie się od ofiar składanych 
bożkom, od krwi, od tego, co uduszone, i od nierządu. Dobrze uczynicie, 
jeżeli powstrzymacie się od tego. Bywajcie zdrowi!” (Dz 15,23–29). 

Przyjęto zatem dekret zawierający główne przesłanie i cztery klauzule65. 
Zasady te zostały przyjęte jednomyślnie. Uznano to za radosną nowinę, że 
Bóg wszystkim otworzył podwoje wiary (Dz 13–14). Znakiem zaś nawróce-
nia i przyjęcia wiary miał pozostać chrzest66.

Otwarcie bram do źródeł Jezusowej łaski
W języku współczesnej socjologii moglibyśmy powiedzieć, że otwartość 

ewangelizacyjną, jaką wykazali się uczestnicy Soboru w Jerozolimie, stała 
się fundamentem wspólnotowego charakteru świadectwa chrześcijańskiego 
w świecie. Józef Majka wyjaśnia: „Proces społecznego przekazywania war-
tości nazywamy czynnością społeczną, a zatem świadectwo zbawcze może 
być rozważane i analizowane w kategoriach teorii czynności społecznych 
z uwzględnieniem specyfiki tej szczególnej czynności. Owa specyfika świa-
dectwa chrześcijańskiego polega między innymi na tym, że sam sposób po-
siadania prawdy religijnej i uczestniczenia w niej jest inny aniżeli posiadanie 
prawdy naukowej, znajomości faktów lub afirmacja ideologii społecznej”67.

Aby dawać czytelne świadectwo o Chrystusie i głosić Jego Ewangelię 
bez zniekształceń, trzeba zatem najpierw samemu przyjąć wiarę; trzeba sa-
memu uwierzyć, aby dzielić się tym darem z innymi. Tak właśnie – jak roz-
ważyliśmy – „u początków chrześcijaństwa dworzanin Kandaki, królowej 
etiopskiej, otrzymał wiarę przez chrzest i udał się szczęśliwy w dalszą drogę 
i został świadkiem Chrystusa”68.

Pamiętajmy, że w czasach Soboru Jerozolimskiego bycie świadkiem 
Chrystusa nie było czymś oczywistym i akceptowanym w społeczeństwie. 

65	 Zob. tamże, s. 139.
66	  Zob. tamże, s. 141.
67	 J. Majka, Socjologiczna analiza świadectwa chrześcijańskiego, „Roczniki Nauk Społecz-

nych” (1975) 3, s. 178.
68	 Jan Paweł II, Adhortacja apostolska o Kościele w Afryce i jego misji ewangelizacyjnej 

u progu roku 2000 „Ecclesia in Africa” [14 września 1995], nr 6.



52 |

|

Rozdział pierwszy

Przeciwnie, ochrzczony musiał być przygotowany na to, że jego postawa bę-
dzie potępiana, a nauka przez niego głoszona – bądź zupełnie odrzucana, 
bądź zniekształcana. O wszystkich tych niebezpieczeństwach dobrze wie-
dział św. Paweł, który z troską wyznał: „Obawiam się, ażeby nie były odwie-
dzione umysły wasze od prostoty i czystości wobec Chrystusa w taki sposób, 
jak w swojej chytrości wąż uwiódł Ewę. Jeśli bowiem przychodzi ktoś i głosi 
wam innego Jezusa, jakiegośmy wam nie głosili, lub bierzecie innego ducha, 
któregoście nie otrzymali, albo inną Ewangelię, nie tę, którąście przyjęli – 
znosicie to spokojnie” (2 Kor 11,3–4).

Jan Paweł II z podobnym niepokojem ewangelizacyjnym zauważył, 
że także i w dzisiejszym świecie ochrzczeni narażeni są na utratę tego, co 
otrzymali. Jest tak między innymi z powodu działalności różnego pocho-
dzenia sekt, które pojawiają się  niemal we wszystkich zakątkach świata: 
„Pragnienie Absolutu oraz żywego i głębokiego z Nim kontaktu jest […] tak 
silne, że sprzyja szerzeniu się pewnych form religijności bez Boga oraz sekt 
wszędzie tam, gdzie brak autentycznego przepowiadania całej Ewangelii”69. 
I dalej papież dodaje: „Rozprzestrzenianie się sekt, również w niektórych 
środowiskach tradycyjnie chrześcijańskich, niech będzie dla wszystkich sy-
nów Kościoła, a zwłaszcza dla kapłanów, stałym nakazem przeprowadzania 
rachunku sumienia odnośnie do wiarygodności ich świadczenia o Ewan-
gelii i równocześnie znakiem, jak głębokie i powszechne jest poszukiwanie 
Boga”70.

Warto w tym miejscu podkreślić, że wobec wielu współczesnych za-
grożeń wiary Kościół stara się umocnić wszystkich wierzących, aby mogli 
w możliwie skuteczny sposób odpierać ataki, skierowane przeciw prawdzie 
objawionej. Pomocą jest między innymi Katechizm Kościoła Katolickiego, 
pomyślany jako wzorcowy tekst dla katechezy odnowionej u żywych źródeł 
wiary, służący pogłębianiu jedności w tej samej wierze apostolskiej. Kate-
chizm skierowany jest do przedstawicieli wszystkich środowisk i kultur, po-
nieważ przekazuje objawioną prawdę, głoszoną przez Kościół od początków 
jego istnienia. Dla osób, które pragną wnikliwie zgłębiać treści Katechizmu, 

69	 Jan Paweł II, Adhortacja apostolska o formacji kapłanów we współczesnym świecie 
„Pastores dabo vobis” [25 marca 1992], nr 6.

70	 Tamże.



53|

|

Chrzest i świadectwo

opracowane zostały bloki tematyczne dotyczące głównych prawd wiary. 
U progu trzeciego tysiąclecia chrześcijaństwa na drogach życia spotyka się 
ludzi, którzy potrzebują pomocy i nie mają odwagi, by o nią prosić. Kate-
chizm ma służyć kształtowaniu człowieczeństwa i wiary, która pozwoli spro-
stać współczesnym wyzwaniom i zadaniom. Całemu bowiem światu trzeba 
dzisiaj odważnie głosić, że „Bóg, nieskończenie doskonały i szczęśliwy za-
mysłem czystej dobroci, w sposób całkowicie wolny, stworzył człowieka, by 
uczynić go uczestnikiem swego szczęśliwego życia. Dlatego w każdym cza-
sie i w każdym miejscu jest On bliski człowiekowi. Powołuje go i pomaga 
mu szukać, poznawać i miłować siebie ze wszystkich sił. Wszystkich ludzi 
rozproszonych przez grzech zwołuje, by zjednoczyć ich w swojej rodzinie – 
w Kościele. Czyni to przez swego Syna, którego posłał jako Odkupiciela 
i Zbawiciela, gdy nadeszła pełnia czasów. W Nim i przez Niego Bóg powo-
łuje ludzi, by w Duchu Świętym stali się Jego przybranymi dziećmi, a przez 
to dziedzicami Jego szczęśliwego życia”71.

Decyzje niezmiennie aktualne
Ustalenia Soboru Jerozolimskiego przetrwały wieki i są niezmiennie 

aktualne i dzisiaj. Miały one decydujący wpływ na pojawienie się między 
innymi katechumenatu, skoncentrowanego na przygotowaniu kandydatów 
do przyjęcia sakramentu chrztu, aby mogli poprawnie rozumieć prawdy 
wiary, przyjąć Boże dary i wytrwać we wspólnocie Kościoła. Otwarcie bram 
Kościoła dla wszystkich wciąż jednak wiązało się z niebezpieczeństwem od-
działywania na nowo ochrzczonych obcych chrześcijaństwu wierzeń i zwy-
czajów. Stąd jakże opatrznościowa okazała się ta forma ewangelizacji, jaką 
był katechumenat, który oznaczał stopniową drogę wtajemniczenia, tak, aby 
ci, którzy przyjmują chrzest, byli świadomi tego, w co wierzą; aby byli peł-
ni zapału, radowali się nadzieją i wiernie służyli Bogu; aby wiodąc gorliwe 
chrześcijańskie życie, dostąpili wiecznej nagrody; aby sami byli dla innych 
wiarygodnymi świadkami Chrystusa72.

Także i dzisiaj, wręczając katechumenom Ewangelię, kapłan prosi 
o przyjęcie Pisma Jezusa Chrystusa, Syna Bożego. Zachęca, aby ci, którzy 
71	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1.
72	 Zob. XIX Sobór Powszechny, Trydencki, Sesja VI [1547], Dekret o usprawiedliwieniu, w: 

Breviarium fidei, VII, nr 66 (s. 317–318).



54 |

|

Rozdział pierwszy

przyjęli chrzest, coraz lepiej poznawali Jezusa i coraz wierniej Go naślado-
wali; aby moc ich świadectwa płynęła z mocy krzyża73.

Po obrzędzie wręczenia Ewangelii następuje modlitwa powszechna. 
Wyraża ona radość z tego, że katechumeni przebyli drogę formacji, dozna-
jąc Bożej dobroci i kończąc wyznaczony przez Kościół etap. Zgromadze-
ni błagają Boga, aby nowo ochrzczeni wielkodusznie i ochoczym sercem 
poddawali się zrządzeniom woli Bożej; aby na swojej drodze doznawali nie-
ustannej pomocy innych wierzących, aby we wspólnocie znaleźli jedność 
serc i gorącą miłość, aby byli wiernymi świadkami Chrystusa74.

Tego właśnie pragnęli apostołowie zgromadzeni na Soborze Jerozolim-
skim. Chcieli uczynić wszystko, aby łaska uświęcająca, którą człowiek otrzy-
muje w darze chrztu, była w nim iskrą Bożej miłości, którą trzeba ochraniać 
i nią się dzielić w ramach dzieła ewangelizacji. Świadectwo w sensie religij-
nym „nie jest bowiem sprawą jednego tylko człowieka, lecz elementem dzia-
łania Bożego w świecie przez Kościół, który został przez Chrystusa powołany 
do kontynuacji dzieła zbawienia, a zatem w pierwszym rzędzie do funkcji 
świadectwa. Ta specyfika świadectwa religijnego sprawia, że można wpraw-
dzie mówić o pewnym podobieństwie między przekazywaniem prawd natu-
ralnych a świadectwem zbawienia, ale zachodzą tu także istotne różnice”75.

Wobec realiów współczesnego świata, zwłaszcza przejawów niechęci czy 
wręcz nienawiści skierowanej przeciwko zasadom Ewangelii, z tym większą 
gorliwością Kościół wzywa wszystkich ochrzczonych do stałego „powrotu 
do źródeł”; zachęca do brania wzoru z życia pierwszych chrześcijan; nalega, 
aby – jak to zalecały wskazania apostołów – gorliwie włączać się w misję 
zbawienia, powierzoną Kościołowi przez Jezusa Chrystusa. 

2. W poszukiwaniu harmonii świadectwa osobistego  
     i wspólnotowego

Swoją zbawczą misję Jezus określił słowem „chrzest”. On sam miał być 
ochrzczony, gdy zbliżała się godzina odkupieńczej paschy. Zapytał swoich 

73	 Zob. J. Salij, Świadectwo wiary jako odpowiedź na jej współczesne zakwestionowanie, 
s. 391.

74	 Zob. II Sobór Watykański, Ad gentes, nr 14.
75	 J. Majka, Socjologiczna analiza świadectwa chrześcijańskiego, s. 179.



55|

|

Chrzest i świadectwo

uczniów: „Czy możecie pić kielich, który Ja mam pić, albo przyjąć chrzest, 
którym Ja mam być ochrzczony?” (Mk 10,38). Tymi słowami „chciał otwo-
rzyć […] uczniom oczy, przygotować ich do poznania tajemnicy Jego osoby 
i zapowiedzieć, że w przyszłości zostaną powołani, by stać się Jego świadka-
mi aż po złożenie największej ofiary z własnego życia”76.

Jezus chciał wszystkich ludzi zanurzyć w swojej śmierci, aby móc wy-
prowadzić każdego człowieka z duchowej śmierci, czyli z grzechu. Chrzest 
jest sakramentem tego zanurzenia i wyprowadzenia; jest znakiem paschy, 
czyli przejścia ze śmierci do życia (J 5,24). Jest włączeniem człowieka w od-
kupieńczą śmierć i zmartwychwstanie Jezusa. Obmycie wodą – czy jeszcze 
wyraźniej, gdy chrzest odbywa się przez zanurzenie – to symbol obumiera-
nia dla grzechu i rozpoczęcia nowego życia w mocy Jezusowego odkupienia. 
Po obmyciu wodą chrztu, człowiek powstaje (wynurza się) jako nowe stwo-
rzenie w ramach nowego przymierza77.

Zarówno obmycie, jak i zanurzenie dotyczy „całego” człowieka. Litur-
giczna czynność to sakramentalny znak, wskazujący, że łaska chrztu sięga 
głębin istoty osoby ludzkiej. A to oznacza, że i świadectwo, jakie płynie 
z sakramentu chrztu, nie może angażować tylko „części” człowieka i „czę-
ści” jego życia, lecz „całą” jego egzystencję. Przywołując przykład św. Paw-
ła, jego całkowite poświęcenie się dla Jezusa, B. Widła pisze: „Świadczenie 
o Chrystusie kojarzy się zazwyczaj tylko z funkcją przepowiadania: apostoł, 
upełnomocniony świadek Chrystusa, głosi autorytatywnie prawdę o Jego 
słowach, czynach, śmierci i zmartwychwstaniu. Z ksiąg Nowego Testamen-
tu zdaje się natomiast wynikać, że apostoł może i powinien realizować swe 

76	 Benedykt XVI, Świadkowie Chrystusa. Apostołowie i uczniowie, Warszawa 2007, s. 113.
77	 „Syn Boży w naturze człowieczej z Nim zjednoczonej, zwyciężając śmierć przez śmierć 

i zmartwychwstanie swoje, odkupił człowieka i przemienił w nowe stworzenie […]. 
Przez chrzest bowiem upodobniamy się do Chrystusa […]. W tym świętym obrzędzie 
uprzytamnia się i dokonuje nasze zespolenie ze śmiercią i zmartwychwstaniem Chry-
stusa”. II Sobór Watykański, Lumen gentium, nr 7. „Przez błogosławieństwo wody pra-
gniemy wskazać na osobę Chrystusa, który jest wodą żywą, oraz na sakrament chrztu, 
w którym zostaliśmy odrodzeni z wody i Ducha Świętego. Kiedykolwiek zatem będzie-
my tą wodą pokropieni lub przeżegnamy się nią przy wchodzeniu do kościoła lub prze-
bywając w naszych domach, okazujemy wdzięczność Bogu za niewypowiedziany Jego 
dar, a także prosimy Go o pomoc, abyśmy żyjąc świadomością tego sakramentu, dawali 
świadectwo tym, co wyznajemy w wierze”. A. Żądło, Egzorcyzmy w tradycji i życiu Ko-
ścioła, Katowice 2007, s. 37.



56 |

|

Rozdział pierwszy

podstawowe zadanie nie tylko przez słowo, lecz również przez osobistą po-
stawę i przykład”78.

W tej części naszych rozważań podkreślimy, że osobiste zaangażowanie 
w świadectwo o Chrystusie nie może być ani sprzeczne, ani niezależne od 
tego świadectwa, jakie daje cały Kościół jako instytucja bosko-ludzka79. Aby 
pogłębić tę myśl, przypomnimy, że co do treści wszyscy w Kościele winni 
dawać świadectwo tej samej prawdzie objawionej. Inaczej mówiąc, świadec-
two jest jedno, chociaż wiele osób jest w nie zaangażowanych.

Tak zdefiniowana relacja pomiędzy osobistym i wspólnotowym wymia-
rem oznacza, że chrześcijańskie świadectwo jest budowane na fundamencie 
osobistej wolności, poddanej we wspólnocie kierownictwu Ducha Świętego. 
Rola, jaką Ducha Święty odgrywa w kształtowaniu i pogłębianiu świadectwa 
o Chrystusie od chwili chrztu, jest kluczowa i niezastąpiona. Chodzi o fakt 
Jego przewodniczenia w całym procesie formacyjnym, zarówno w jego wy-
miarze teoretycznym (intelektualnym), jak i praktycznym. Dlatego szczera 
otwartość na Ducha Świętego sprawia, że zarówno świadectwo całego Ko-
ścioła, jak i poszczególnych ochrzczonych jest kształtowane w przestrzeni 
wolności i opromienione nadzieją powszechnego zbawienia.

a. Świadectwo budowane na fundamencie wolności

Przymierze, którego znakiem jest sakrament chrztu, tym się charaktery-
zuje, że nie może zaistnieć wbrew woli człowieka. Przymierze zakłada wol-
ność. Przypomina o tym Konferencja Episkopatu Polski w jednym z listów 
do kapłanów na Wielki Czwartek: „Przyprowadzimy do Boga naszych braci 
i siostry nie przez wielomówstwo i elokwencję, ale przez pokorne, auten-
tycznie ewangeliczne życie. To ono jest najskuteczniejszym sposobem prze-
konywania, ponieważ uwiarygodnia nasze słowa i nadaje im właściwą moc. 
Słowa pozbawione świadectwa ewangelicznego życia nie tylko straciłyby na 
wartości, ale podważałyby wiarygodność głoszonej Ewangelii”80.

78	 B. Widła, Apostolska postawa św. Pawła jako dawanie świadectwa o Chrystusie, „Studia 
Theologica Varsaviensia” 2 (1975), s. 81.

79	 Jan Paweł II, Dominum et Vivificantem, nr 61.
80	 Konferencja Episkopatu Polski, Pilna potrzeba świadków wiary. List do kapłanów na 

Wielki Czwartek 2013, Tarnów 2013, s. 9.



57|

|

Chrzest i świadectwo

Dobrowolność przyjęcia wiary stanowi siłę orędzia Ewangelii81. Apelu-
jąc o gorliwość w głoszeniu tego orędzia, do całego Kościoła i do każdego 
ze swoich uczniów z osobna, Jezus zwraca się z pouczeniem: „Wy jesteście 
solą dla ziemi. Lecz jeśli sól utraci swój smak, czymże ją posolić? Na nic się 
już nie przyda, chyba na wyrzucenie i podeptanie przez ludzi. Wy jesteście 
światłem świata. Nie może się ukryć miasto położone na górze. Nie zapa-
la się też światła i nie stawia pod korcem, ale na świeczniku, aby świeciło 
wszystkim, którzy są w domu. Tak niech świeci wasze światło przed ludźmi, 
aby widzieli wasze dobre uczynki i chwalili Ojca waszego, który jest w nie-
bie” (Mt 5,13–16).

Aktualność obowiązku głoszenia Ewangelii
To, że człowiek świadomie i dobrowolnie jest w stanie odrzucić wiarę 

w Boga, nie jest czymś zaskakującym. Świadczy o tym wielokrotnie Stary 
Testament. Ukazuje Boga, który wybrał naród i zawarł z nim przymierze. 
Prorocy upominali naród i wzywali do sprawiedliwości. Prorocy dostrze-
gali także upadek i grzech. Zauważali bezprawie, przemoc i wyzysk. Mieli 
świadomość dobrowolności wiary, gdyż pomimo wezwań, apelu i zachęt, 
wielu odrzucało prawdę o Bogu, wchodząc na drogę niewiary. Jak w takich 
okolicznościach reagował Bóg?

Autorzy biblijni ukazywali, że Boga w żaden sposób nie pomniejsza 
brak wiary w Niego. Bóg nie przestaje istnieć wtedy, gdy człowiek w Nie-
go nie wierzy. Bóg nie przestaje być Bogiem z powodu niewiary człowieka. 
Nawet wtedy, gdy świadomość człowieka co do istnienia i działania Boga 
byłaby mała lub zupełnie by jej nie było, On nigdy nie traci nic ze swoich 
przymiotów czy istnienia. Problem wiary lub niewiary jest natomiast źró-
dłem określonych konsekwencji dla człowieka i jego otoczenia.

Podobnie jest w czasach nowego przymierza. Dlatego pojawia się py-
tanie: Jeśli ktoś odrzuca istnienie Boga, to czy nie należałoby go zostawić 

81	 „Kościół jako środowisko może pomagać w wychowaniu i w samowychowaniu ludzi 
wielkiego ducha, ale jeśli wiara i miłość jego wiernych słabną, mocna jednostka musi 
się liczyć z potrzebą najtrudniejszego świadectwa – wobec ludzi wierzących, którzy za-
mienili się w «zwietrzałą sól». To zmaganie jest wpisane w dzieje zbawienia i nikt nie 
może mieć pretensji o to, że najbliższe otoczenie, zamiast mu pomagać, przeszkadza”. 
E. Staniek, Bóg mówi do człowieka. Tajemnica modlitwy, Kraków 2007, s. 89.



58 |

|

Rozdział pierwszy

w spokoju? Rzeczywiście, fakt, że ktoś świadomie i dobrowolnie odrzuca Je-
zusa i Kościół, deprymuje tych, którzy głoszą Ewangelię. I wtedy łatwo ulec 
mniemaniu, że powinno się w pewnych okolicznościach zostawić danego 
człowieka samemu sobie, skoro odrzuca on wezwanie do niego skierowane.

To rozwiązanie należy uznać za błędne, gdyż do końca trzeba zachować 
nadzieję. Czerpiemy ją od samego Jezusa, który miał wiele cierpliwości do 
ludzi, czego wyrazem jest postawa ojca z przypowieści o synu marnotraw-
nym. Ojciec jest cierpliwy zarówno wobec syna, który odszedł i wrócił, jak 
i jego starszego brata, który chociaż nie odszedł, nie potrafił otworzyć się 
na drugiego człowieka. Ojciec odpowiada swojemu starszemu synowi na 
jego zarzuty, wyjaśniając motyw swego postępowania: „«Skoro wrócił ten 
syn twój, który roztrwonił twój majątek z nierządnicami, kazałeś zabić dla 
niego utuczone cielę». Lecz on mu odpowiedział: «Moje dziecko, ty zawsze 
jesteś przy mnie i wszystko moje do ciebie należy. A trzeba się weselić i cie-
szyć z tego, że ten brat twój był umarły, a znów ożył, zaginął a odnalazł się»” 
(Łk 15,30–32).

Ojciec z przypowieści o synu marnotrawnym stanowi obraz postawy 
miłosierdzia, jaką zawsze należy zachowywać wobec wszystkich, którzy od-
dalają się od Boga; którzy jakby udają się do odległej krainy, bo chcą robić 
to, czego sami pragną. Nie chcą nikogo słuchać. Zawsze możemy podejmo-
wać wobec nich dzieło ewangelizacji, które ze swej natury nie jest ograni-
czone ani czasem, ani miejscem. Święty Paweł pouczał Tymoteusza: „Głoś 
naukę, nastawaj w porę, nie w porę, [w razie potrzeby] wykaż błąd, poucz, 
podnieś na duchu z całą cierpliwością, ilekroć nauczasz. Przyjdzie bowiem 
chwila, kiedy zdrowej nauki nie będą znosili, ale według własnych pożądań 
– ponieważ ich uszy świerzbią – będą sobie mnożyli nauczycieli. Będą się 
odwracali od słuchania prawdy, a obrócą się ku zmyślonym opowiadaniom. 
Ty zaś czuwaj we wszystkim, znoś trudy, wykonaj dzieło ewangelisty, spełnij 
swe posługiwanie!” (2 Tm 4,2–5).

A zatem nawet fizyczna bliskość osoby, której chcemy głosić Ewan-
gelię, nie jest koniecznym warunkiem, aby móc jej pomagać w drodze do 
Boga. Wiedzieli o tym święci i błogosławieni, którzy wpływali pozytywnie 
na innych, niezależnie od tego, czy kogoś osobiście znali, czy nie, czy byli 
blisko, czy daleko. Każda przecież modlitwa czy dobry uczynek, cierpienie  



59|

|

Chrzest i świadectwo

ofiarowane w intencji innych ludzi, o ich nawrócenie, o przyjęcie wiary, jest 
nieustannym ewangelizowaniem. Przemiana ludzkiego serca dokonuje się 
bowiem ostatecznie w tajemnicy działania Boga, który jako jedyny ma do-
stęp do sumienia każdego człowieka.

Nie jest oznaką naiwności głosić zasady Ewangelii tym, którzy świado-
mie ją odrzucają i nie chcą jej słuchać. Naiwnością natomiast byłoby sądzić, 
że ci, którzy są Ewangelii przeciwni, nie potrafią bronić swoich poglądów 
i przekonań. Co więcej, żywią nadzieję, że w końcu okaże się, że to oni mają 
rację, a nie Kościół, chrześcijaństwo czy w ogóle jakaś religia. Zakładają oni, 
że nie stanie się to dziś, czy jutro, ale ostatecznie kiedyś – w nieokreślonej 
dzisiaj przyszłości – wiara przestanie być dla ludzkości problemem, bo po 
prostu zniknie, gdyż, jak pisał F. Nietzsche, chrześcijaństwo wiedzie ludz-
kość ku nicości82. Gdy więc nastąpi to upragnione „zwycięstwo niewiary”, 
będzie to – jak głoszą – dla ludzkości radosna godzina powrotu na właściwe 
ścieżki rozwoju i szczęścia – wreszcie bez Boga.

Wobec tych jakże krętych ścieżek ludzkiego myślenia wciąż trzeba, aby 
uczniowie Chrystusa umacniali się w przekonaniu, że ludzka niewiara nie 
niweczy planu zbawienia. Warto w tym miejscu przypomnieć fragment 
z Księgi Izajasza, w którym Bóg wyraźnie poucza proroka o realnej moż-
liwości odrzucenia tego, co będzie głosił. Jednocześnie sam Bóg zapewnia 
proroka, że ostateczne zwycięstwo należy do wierzących: „Usłyszałem głos 
Pana mówiącego: «Kogo mam posłać? Kto by Nam poszedł?». Odpowie-
działem: «Oto ja, poślij mnie!». I rzekł mi: «Idź i mów do tego ludu: Słu-
chajcie pilnie, lecz bez zrozumienia, patrzcie uważnie, lecz bez rozeznania! 
Zatwardź serce tego ludu, znieczul jego uszy, zaślep jego oczy, iżby oczami 
nie widział ani uszami nie słyszał, i serce jego by nie pojęło, żeby się nie 
nawrócił i nie był uzdrowiony». Wtedy zapytałem: «Jak długo, Panie?». On 
odrzekł: «Aż runą miasta wyludnione i domy bez ludzi, a pola pozostaną 
pustkowiem. Pan wyrzuci ludzi daleko, tak że zwiększy się pustynia we-
wnątrz kraju. A jeśli jeszcze dziesiąta część ludności zostanie, to i ona po-
wtórnie ulegnie zniszczeniu jak terebint lub dąb, z których pień tylko zostaje 
po zwaleniu. Reszta jego będzie świętym nasieniem»” (Iz 6,8–13).

82	  Zob. K. Jaspers, Rozum i egzystencja. Nietzsche a chrześcijaństwo, Warszawa 1991, s. 254.



60 |

|

Rozdział pierwszy

Przymierze Boga z człowiekiem oparte na wolności
Ewangelizowanie „na siłę” jest sprzeczne z samą ideą przymierza, bę-

dącego w najgłębszym swym wymiarze relacją wolności między Bogiem 
i człowiekiem. Miłość zakłada wolność, co ma podstawowe znaczenie dla 
sensu i wiarygodności świadectwa w życiu ochrzczonych: „W sposób naj-
bardziej autentyczny mogę mówić o mojej miłości nie wprost, ale poprzez 
świadczenie jej, przekazywanie jej swoim życiem. Na to, żeby świadczyć ży-
ciem swoim, że jest Bóg, świadczyć Boga życiem, trzeba głęboko w Niego 
wierzyć: w Jego istnienie, w Jego rzeczywistość Miłość, Prawdę, Piękno. To 
znaczy liczyć się z Nim w swoim postępowaniu, liczyć się z faktem, że po 
śmierci nastąpi spotkanie z Nim: Miłością. Z najwyższym Sędzią. Liczyć się 
z tym w swoim postępowaniu, że Bóg jest miłością i że miłość jest tym, co 
jest naprawdę ważne – realizować ją tak w przebaczaniu, jak w pracy dla 
innych, w dobroci, jak i w poświęceniu”83.

Przymierze z Bogiem zakłada dokonanie przez człowieka dobrowolne-
go wyboru. Tak było od pierwszego – po kolejno odnawiane – przymierza 
Boga z narodem wybranym. Gdyby było inaczej, to znaczy gdyby naród był 
zmuszony do zawarcia przymierza, to – po pierwsze – nie można byłoby 
używać słowa „przymierze”, a – po drugie – odrzucenie przymierza ze strony 
narodu byłoby niemożliwe. A przecież de facto w czasach Starego Testamen-
tu dochodziło bądź do odrzucenia, bądź lekceważenia zasad zawieranego 
z Bogiem przymierza. Było to możliwe, gdyż przymierze z Bogiem było 
oparte na wolności. Także nowe przymierze, zawierane w sakramencie 
chrztu, jest przymierzem wolności.

Wolność to trudny dar. Wymaga uwagi i troski ze względu na skutki 
grzechu pierworodnego. Dlatego Bóg nie pozostawia człowieka bez pomo-
cy. W Starym Testamencie pomocą była między innymi instytucja króla, 
której sens stopniowo odsłaniał się w historii Izraela. Bóg błogosławił jego 
rządom, aby pomóc ludziom w zachowywaniu przymierza. Nigdy swego 

83	 M. Maliński, Słowo świadczące Boga, „W nurcie zagadnień posoborowych” (1968) 2, 
s. 347.



61|

|

Chrzest i świadectwo

ludu nie porzucał, nawet wtedy, gdy przez grzech odchodził od Niego, co 
niestety dokonywało się nawet przez Jego przedstawicieli – królów84.

Grzechy królów były szczególnie wymownym znakiem lekceważenia 
przymierza z Bogiem. Były antyświadectwem. Za panowania króla Jerobo-
ama starodawne centra kultu Betel i Dan stały się królewskimi „sanktuaria-
mi” wyposażonymi w złote cielce; dla nich też król ustanowił „kapłaństwo” 
(zostało ono ostro skrytykowane przez biblijnych autorów). Wszystko to 
stało się przyczyną upadku królewskiego rodu, a ustanowione kapłaństwo 
uznano za nielegalne. Nominacja kapłanów spoza rodu Lewiego przez Jero-
boama opisana jest w Pierwszej Księdze Królewskiej (1 Krl 12,31b) z napo-
mknieniem, że byli kapłanami w królewskim sanktuarium Betel i kapłanami 
wyżyn, i że był to wielki grzech Jeroboama (1 Krl 13,34)85.

Należy jednak dodać, że w narodzie wybranym nie brakowało królów, 
którzy pozostawali wierni przymierzu, stając się wiarygodnymi świadkami 
Boga. Przez przykład ich życia Stary Testament ukazuje, że Bóg zawsze pra-
gnie mieć rozumnego i wolnego adresata swojej miłości. Chce nawiązywać 
kontakt na zasadzie dobrowolnego wyboru. Najbardziej wewnętrzną istotę 
przymierza Boga tworzy bowiem Jego dobrowolna relacja z poszczególnym 
człowiekiem i całym ludem.

W trosce o dobro osobiste i wspólnotowe
Przypomnijmy przykład króla Salomona, który modlił się o wierność 

przymierzu. Ten okres w życiu Salomona został przez autora biblijnego wy-
soko doceniony i pochwalony. Wiemy, że jego życie miało również grzesz-
ne oblicze. Ale jego zachowanie w kontekście błagania Boga o wierność 
przymierzu zostało odebrane przez naród jako przykład wiarygodnego 
84	 „Ten przepis moralny wypływał z powołania Ludu świętego, by był świadkiem swojego 

Boga, który jest prawdą i chce prawdy. Wykroczenia przeciw prawdzie – przez słowa 
lub czyny – wyrażają odmowę zobowiązania się do prawości moralnej; są poważną nie-
wiernością Bogu i w tym sensie podważają podstawy Przymierza. [Dlatego] zadaniem 
chrześcijanina jest ciągłe dawanie świadectwa prawdzie na wzór Chrystusa, który jest 
Prawdą osobową i sam dał ostateczne świadectwo prawdzie […]. Wyznawcy Chrystu-
sa […] są zobowiązani […] ukazywać świadectwem słowa i przykładem życia nowego 
człowieka, przyobleczonego przez chrzest”. J. Królikowski, Mały przewodnik po „Kate-
chizmie Kościoła Katolickiego”, Poznań 1996, s. 119.

85	 Zob. T. Brzegowy, Nielewickie kapłaństwo królestwa Izraela, „Ruch Biblijny i Liturgicz-
ny” (1977) 1–6, s. 229–230.



62 |

|

Rozdział pierwszy

świadectwa, opartego na rozumnej i dobrowolnej decyzji. W wypowiedzia-
nej przez niego modlitwie mamy bowiem do czynienia nie tylko z pokorną 
prośbą, ale także z dobrowolną otwartością modlącego się na konsekwencje, 
jakie niesie ze sobą przymierze zawarte z Bogiem (1 Krl 3,6–15)86.

Prośba Króla Salomona zawierała w sobie wyraźny element osobisty i za-
razem wspólnotowy. Król wiedział, że przymierze z Bogiem nie jest czymś 
abstrakcyjnym, lecz dotyczy samego rdzenia bytu całego narodu. Dlatego 
prosił Boga dla siebie o serce mądre, pełne rozsądku i pojętne. Błagał o serce 
zdolne do słuchania i wypełniania woli Bożej zawartej w Prawie. Pragnął 
nauczyć się rozpoznawać dobro i zło. Modlitwa ta była miła Bogu, gdyż król 
nie prosił o bogactwa i długie życie czy też poskromienie wrogów, ale o mą-
drość, aby móc dobrowolnie zachować zasady przymierza87. Przymierze jest 
potwierdzeniem wolności jako daru, którego Bóg Stwórca udzielił każdemu 
człowiekowi. Dlatego także obecnie, w przymierzu nowym, zbudowanym 
na łasce Jezusa Chrystusa, udzielanej w sakramentu chrztu, wierzący jest 
powołany – a nie przymuszony – do dawania świadectwa o Chrystusie88. 
Ta dobrowolność ma decydujące znaczenie dla wiarygodności tego świa-
dectwa89. Wszyscy więc, pod przewodem kapłanów i pod ich duszpaster-
ską opieką, są zobowiązani do dobrowolnego świadectwa, które sięga łaski 
chrztu, a to oznacza, że pojęcie świadectwa określa samą istotę przymierza 
chrzcielnego90.

86	 Zob. J. Łach, Modlitwa króla Salomona o mądrość (1 Krl 3,6–15), „Ruch Biblijny i Litur-
giczny” (1984) 1–6, s. 44.

87	 Zob. tamże.
88	 „Uczniami w sensie szerszym są wszyscy ochrzczeni i dążący, na drodze powołania, ku 

pełni swego przybrania za synów w Chrystusie. Moralność Nowego Przymierza jest 
tylko jedna i zobowiązująca dla wszystkich. Chrzcielne zobowiązania odnoszą się do 
całego dzieła Kościoła, a w sensie osobowym, nakładają postawę świadectwa niesionego 
w realiach świata”. A.F. Dziuba, Doskonałość odpowiedzi na powołanie Boga, „Często-
chowskie Studia Teologiczne” XXV (1998), s. 102.

89	 „U podstaw zawierzenia znajduje się wybór pójścia za Bogiem w Chrystusie, który 
określa jakość życia moralnego i skłania wolność do przyjęcia radykalnych zobowiązań 
wobec Boga. Mamy tutaj do czynienia z odnowionym wyborem wiary, posłuszeństwa 
wierze (Rz 16,26), poprzez które człowiek z wolnej woli cały powierza się Bogu, okazując 
Jemu pełną uległość rozumu i woli”. J.P. Malicki, Zawierzyć Bożemu miłosierdziu, s. 136.

90	 Zob. Jan Paweł II, List apostolski na 1600-lecie śmierci św. Bazylego „Patres Ecclesiae” 
[2 stycznia 1980], w: tenże, Wybór listów, t. 2, s. 580–581.



63|

|

Chrzest i świadectwo

Warto w tym miejscu dodać, że zasada dobrowolności świadectwa nie 
jest w żaden sposób naruszona, gdy chrzest jest udzielany dzieciom. Do tego 
zagadnienia wrócimy szerzej w ramach refleksji o ekumenicznym profilu 
chrztu. Tutaj niech wystarczy jeden fragment z nauczania Kościoła: „Po-
przez sakrament chrztu (dzieci) stają się członkami Kościoła. Od począt-
ku ich ludzkiej egzystencji chrzest pobudza w nich rozwój życia łaski. Pod 
wpływem Ducha Świętego kształtują się ich pierwsze wewnętrzne skłon-
ności, nawet jeżeli nie są jeszcze zdolne do świadomego aktu wiary: doko-
nają go później, potwierdzając ten pierwszy impuls. Dlatego tak ważny jest 
chrzest dzieci, który uwalnia je od grzechu pierworodnego, czyni je dziećmi 
Bożymi w Chrystusie i daje im udział w życiu łaski chrześcijańskiej wspól-
noty”91.

b. Świadectwo poddane kierownictwu Ducha Świętego

Wielu spośród tych, którzy przyjęli chrzest, zapomina, że są zobowiąza-
ni, aby szczerze odpowiadać na Jezusowe wezwanie i żyć według zasad Jego 
Ewangelii. W życiu ochrzczonych często dochodzi do dramatu odrzucenia 
lub lekceważenia zasad nowego przymierza: „Na co dzień o czytelności świa-
dectwa życia w duchu Ewangelii – wszystkich ludzi ochrzczonych – trudno 
mówić. A Jezus powiedział jasno: «Po tym wszyscy poznają, żeście uczniami 
moimi, jeśli będziecie się wzajemnie miłować» (J 13,36). Trzeba jasno po-
wiedzieć, że obecnie tych, którzy w codziennym życiu dochowują przymie-
rza zawartego na chrzcie świętym, jest mniej, niż tych, którzy to przymierze 
zdradzają, odwracając się od wiary i lekceważąc przykazanie miłości”92. 

Nie brakuje jednak także wspaniałych świadectw wierności zobowiąza-
niom płynącym z sakramentu chrztu. Nie brak osób, które swoim życiem 
dowodzą, że wierność Ewangelii naprawdę jest możliwa. Pomocą i prze-
wodnikiem jest bowiem dla nich Duch Święty. On udziela poznania prawd 
objawionych, co z kolei owocuje życiem wypełnionym pracą nad sobą, aby 
nie lekceważyć Chrystusa i Jego miłosiernej miłości, lecz dawać o tej miłości 
wiarygodne świadectwo.

91	 Jan Paweł II, Dzieci w sercu Kościoła, w: tenże, Wierzę w Kościół, s. 463–464.
92	 E. Staniek, Bogactwo i piękno świata dobra. Rozważania katechizmowe, część trzecia, 

Kraków 2004, s. 108.



64 |

|

Rozdział pierwszy

Mocni w Duchu – nawet za cenę męczeństwa
Duch Święty pozwala człowiekowi wejść w bliską relację z Bogiem Oj-

cem dzięki odkupieniu dokonanemu przez Jezusa Chrystusa. Pod natchnie-
niem Ducha Świętego Jan Chrzciciel, poprzedzając misję Jezusa, wzywał 
do chrztu nawrócenia. Wraz z udzielaniem tego chrztu w Jordanie wska-
zał na zbliżające się królestwo Boże. Ustanowiony przez Chrystusa sakra-
ment chrztu nawiązuje do chrztu Janowego93. Jako ochrzczeni w Chrystusie, 
chcąc o Nim dawać świadectwo – na wzór proroka znad Jordanu – „musimy 
stawić światu czoło, aby dać mu w ten sposób – poprzez świadectwo naszej 
wierności – [dar] Ewangelii”94.

Poddając się kierownictwu Ducha Świętego, ochrzczeni nie powinni się 
lękać pojawiających się przeszkód i trudności, a nawet prześladowań. Świa-
dectwo może bowiem niekiedy wiązać się z męczeństwem: „Świadek w pe-
wien sposób utożsamia się z przedmiotem swojego świadectwa, to znaczy 
jest tym, o czym świadczy. Jedną z form dawania świadectwa wiary stanowi 
męczeństwo – śmierć poniesiona za wiarę chrześcijańską”95.

Jak podkreśla W. Przygoda, męczeńska śmierć świadków ma ogrom-
ną wymowę: „Wierni, którzy przez wiarę przyjmują głoszone przez Kościół 
świadectwo Jezusa Chrystusa, sami stają się jego posiadaczami i świadkami 
mocą Ducha Świętego. Najwyższym dowodem prawdziwości chrześcijań-
skiego świadectwa zawsze pozostanie męczeńska śmierć świadków, która 
nie tylko włącza ich w los Jezusa, ale daje im też udział w Jego życiu i przy-
nosi obietnicę zwycięstwa”96. Świadectwo męczenników, które dokonuje się 
pod natchnieniem i przewodnictwem Ducha Świętego, potwierdza moc Je-
zusowego odkupienia, Jego zwycięstwo nad grzechem i szatanem.

93	 Zob. J. Kudasiewicz, Królestwo Boże w teologii ewangelistów, w: Duch i Oblubienica 
mówią: „Przyjdź”. Księga pamiątkowa dla Ojca Profesora Augustyna Jankowskiego OSB 
w 85. rocznicę urodzin, red. W. Chrostowski, Warszawa 2001, s. 213.

94	 A. Ballestrero, Świadectwo i proroctwo, „Życie Konsekrowane” (1997) 3, s. 46.
95	 D. Adamczyk, Chrześcijanin wiernym świadkiem prawdy, „Ateneum Kapłańskie” (2005) 

3, s. 464.
96	 W. Przygoda, Świadectwo w służbie ewangelizacji, Lublin 2012, s. 27.



65|

|

Chrzest i świadectwo

„Ducha nie gaście!”
Duch Święty prowadzi ochrzczonych do ostatecznego zwycięstwa, do 

pełni świętości, dlatego każdy ochrzczony winien często stawiać sobie py-
tanie: Dlaczego i z jakich motywów mam być świadkiem Chrystusa? Jest to 
pytanie podstawowe, które z kolei prowadzi do innych, nie mniej ważnych: 
Czy wciąż noszę w sobie Boży obraz, jakim zostałem naznaczony w sa-
kramencie chrztu przez Ducha Świętego? W jaki sposób i na ile łaska tego 
sakramentu wywiera realny wpływ na moje postępowanie? I wreszcie, czy 
naśladuję Chrystusa i daję o Nim wiarygodne świadectwo w oparciu o dary, 
jakich nieustannie udziela mi Duch Święty? 

W poszukiwaniu odpowiedzi na te i tym podobne pytania, warto po-
wracać do ponadczasowych wskazówek zawartych w treści Jezusowych bło-
gosławieństw. One wyznaczają drogę dla wszystkich ochrzczonych, o czym 
przypomniał papież Franciszek: „Słowa Jezusa mogą wydawać nam się po-
etyckie, jednak są one przeciwstawne wobec tego, co czyni się zazwyczaj 
i co czyni się w społeczeństwie. […] To orędzie Jezusa nas pociąga, a jed-
nak świat prowadzi nas do innego stylu życia. Błogosławieństwa nie są by-
najmniej czymś lekkim ani powierzchownym. Wręcz przeciwnie, możemy 
nimi żyć tylko wtedy, gdy Duch Święty przenika nas całą swoją mocą i uwal-
nia nas od słabości egoizmu, lenistwa czy pychy”97.

Poddanie się kierownictwu Ducha Świętego jest niezbędne dla wyzwo-
lenia się z niewoli egoizmu, lenistwa i pychy, w jakiej trzyma nas grzech, aby 
kroczyć z pokorną odwagą drogą błogosławieństw98. W adhortacji Sacra-
mentum caritatis Benedykt XVI podkreślił, że światło Ducha Świętego po-
zwala ochrzczonemu wybiegać ku eschatologicznej przyszłości, do tej pełni, 
o której mówią błogosławieństwa, a jednocześnie w pokorze i mądrości 

97	 Franciszek, Gaudete et exsultate, nr 65.
98	 Benedykt XVI w kontekście Wielkiego Postu apelował o wytrwałość: „Od samego po��-

czątku Wielki Post był przeżywany jako czas bezpośredniego przygotowania do chrztu, 
udzielanego uroczyście podczas Wigilii Paschalnej. Cały Wielki Post stanowił drogę 
prowadzącą do tego wielkiego spotkania z Chrystusem, do zanurzenia w Chrystusie 
i odnowy życia. […] Nawrócenie nie następuje raz na zawsze, ale jest procesem, we-
wnętrzną drogą całego naszego życia […], by zbliżyć się do Boga, by pozwolić Bogu 
wejść w nasze istnienie”. Benedykt XVI, Przekazujmy miłość Chrystusa naszym bliźnim 
(Audiencja generalna w Środę Popielcową, 21 II 2007 r.), „L’Osservatore Romano” (2007) 
4, s. 43.



66 |

|

Rozdział pierwszy

pokonywać wszelkie trudności i podejmować ewangelizacyjne wyzwania 
doczesnego „dzisiaj”99.

Jakże aktualne są wskazania św. Pawła, kierowane do wszystkich 
ochrzczonych, którzy w mocy Ducha Świętego pragną być wiarygodnymi 
świadkami Chrystusa: „Zawsze się radujcie, nieustannie się módlcie! W każ-
dym położeniu dziękujcie, taka jest bowiem wola Boża w Jezusie Chrystusie 
względem was. Ducha nie gaście, proroctwa nie lekceważcie! Wszystko ba-
dajcie, a co szlachetne – zachowujcie! Unikajcie wszystkiego, co ma choćby 
pozór zła” (1 Tes 5,16–22).

Świat nie zawsze sprzyja tym, którzy pragną być wiarygodnymi świad-
kami Jezusa. Ale nikt, kto przyjął chrzest, nie powinien rezygnować z da-
wania świadectwa o Chrystusie pod wpływem napotkanych trudności. Co 
więcej, im bardziej świat odsuwa się od Ewangelii, tym pilniejsza jest po-
stawa uległości wobec natchnienia i pomocy ze strony Ducha Świętego: 
„W nasilającej się współcześnie postawie sekularyzacji i zeświecczenia wielu 
osób, a także społeczeństw czy wspólnot, w świecie, który jest jednocześnie 
wielkim, zwartym kompleksem, ale i zarazem różnorodną rzeczywistością – 
niezwykle potrzeby jest akcent położony na świadków wiary”100.

3. Szczególna więź chrztu i bierzmowania w perspektywie 
świadectwa

W ramach doczesnej drogi do wiecznego zbawienia może pojawić się 
pokusa, aby odrzucić łaskę Jezusa i samemu „zapanować” nad swoim ży-
ciem. Tego rodzaju szatańskie podszepty nie omijają nikogo, kto pragnie 
kroczyć drogą wyznaczoną przez Ewangelię. Aby tę – i wiele innych pokus 
– pokonać, dana jest ochrzczonym specjalna łaska w osobnym sakramencie, 
który jest ściśle związany z sakramentem chrztu: w darze bierzmowania. 

Jak wyjaśnia A.J. Nowak, pogłębianie świadomości więzi, jaka istnieje 
między sakramentem chrztu i bierzmowania, przyczynia się do coraz au-
tentyczniejszego świadectwa o Chrystusie. A to świadectwo jest dziś bardzo 
potrzebne, biorąc pod uwagę jawne i ukryte sposoby atakowania orędzia, 

99	 Zob. Benedykt XVI, Adhoracja apostolska o Eucharystii, źródle i szczycie życia i misji 
Kościoła „Sacramentum caritatis” [22 lutego 2007], nr 17.

100	 A.F. Dziuba, Być świadkiem, s. 114.



67|

|

Chrzest i świadectwo

które głosi Kościół w imieniu Jezusa Chrystusa: „Uczeń powinien być go-
towy stanąć w obronie Chrystusa […]. Ma to być świadectwo słowa i czy-
nu, to znaczy męstwo w mówieniu o Chrystusie i w imię Chrystusa oraz 
świadczenie stylem własnego życia. Ten obowiązek wypływa z sakramentu 
chrztu św., a szczególnie z sakramentu bierzmowania, rozumianego jako 
sakrament dojrzałości chrześcijańskiej czytelnej właśnie w słowach i w czy-
nach”101.

Człowiek ochrzczony zmierza do zbawienia nie sam, opierając się tylko 
na własnych siłach, ale z Bożą pomocą we wspólnocie Kościoła. Poddanie 
się autorytetowi Kościoła jest tym samym poddaniem się autorytetowi sa-
mego Jezusa Chrystusa. Najwyższym Wychowawcą ludzkich sumień jest 
bowiem On, Jedyny Odkupiciel człowieka. Z Jego woli Kościół cieszy się au-
torytetem nadanym, powierzonym, zadanym. Zwracając się do apostołów, 
a przez nich do całego Kościoła, Jezus powiedział: „Kto was słucha, Mnie 
słucha, a kto wami gardzi, Mną gardzi; lecz kto Mną gardzi, gardzi Tym, 
który Mnie posłał” (Łk 10,16).

Gdy trwamy posłuszni Jezusowi żyjącemu i działającemu w Koście-
le i przez Kościół, nasz świadectwo jest wiarygodne. Temu posłuszeństwu 
pomaga łaska płynąca z sakramentu bierzmowania. Ona rozbudza i roz-
nieca ogień miłości, jaki zapłonął w czasie chrztu. Bierzmowanie umacnia 
ochrzczonych w łasce chrztu, aby byli zdolni przekazywać ogień nadprzyro-
dzonej miłości innym.

Sakrament bierzmowania jest jednym z trzech sakramentów chrześci-
jańskiego wtajemniczenia. Bierzmowany – jak możemy to odczytać między 
innymi z głębokiej symboliki obrzędów i treści modlitw zanoszonych w cza-
sie udzielania tego sakramentu – dobrowolnie poddaje się woli Bożej, chce 
być otwarty na działanie Ducha Świętego w sobie, w swoim sercu i w życiu 
innych ludzi. Otrzymuje łaskę wsłuchiwania się we własne serce i zaczyna 
działać dla dobra innych w oparciu o prawo Boże. Duch Święty kształtuje 
wolność bierzmowanych, a tym samym wzmacnia dawane przez nich świa-
dectwo wobec świata.

101	 A.J. Nowak, Lęk i męstwo świadka wiary, w: Świadek Jezusa, s. 25.



68 |

|

Rozdział pierwszy

a. Podstawa chrześcijańskiego świadectwa: jedność sakramentów 
wtajemniczenia

Rozpocznijmy od przypomnienia, że Eucharystia wraz z sakramentem 
chrztu i bierzmowania to trzy sakramenty, które określane są jako droga 
chrześcijańskiego wtajemniczenia. Jest to dar stopniowego dojrzewania do 
pełnego udziału w misji Kościoła.

Biskup J. Szkodoń przybliża tę prawdę w następujących słowach: „Sakra-
ment bierzmowania głębiej niż chrzest włącza chrześcijanina we wspólno-
tę Kościoła. Działający przez bierzmowanie Duch Święty łączy chrześcijan 
między sobą nowymi, silniejszymi więzami. Duch Święty, osobowa miłość 
Ojca i Syna, jest zasadą i źródłem jedności i miłości w Kościele. Dary sa-
kramentu bierzmowania: umocnienie przymierza z Ojcem przez Chrystu-
sa w Duchu Świętym, głębszy udział w tria munera Christi, wewnętrzne 
uświęcenie dokonane przez dar Ducha Świętego, niezatarte znamię świadka 
Chrystusowego, pełniejsze włączenie w mistyczne Ciało Chrystusa, Kościół 
– te dary stanowią uzdolnienie, a zarazem zobowiązanie do spełniania no-
wych zadań w realizowaniu Bożych planów stwórczych i Bożych planów 
zbawienia człowieka”102.

Udział w misji Jezusa i Kościoła
Kościół kontynuuje i uobecnia dzieło Jezusa poprzez przepowiadanie 

i działanie liturgiczno-sakramentalne. Wzywa wszystkich do nawrócenia, 
nie wykluczając nikogo z obszaru swej pasterskiej troski. Wie, że głoszone 
przez siebie zasady nigdy nie krzywdzą człowieka, przeciwnie, dwie części 
przykazania miłości – Boga i bliźniego – wzajemnie się przenikają. Pierwsza 
część ukazuje rzeczywistość w znaczeniu wertykalnym: jest to miłość do 
Boga. Ona jest wzorem miłości bliźniego. Wzywanie do nawrócenia opiera 
się na tych dwóch przykazaniach, których przestrzeganie decyduje o dyna-
mice świadectwa dawanego o Chrystusie103.

102	 J. Szkodoń, Wychowanie do apostolstwa w ramach przygotowania do sakramentu bierz
mowania, „Znak” (1980) 8–9, s. 1083.

103	 Zob. I. Stolarczyk, Miłość i sprawiedliwość – prawda o człowieku i społeczeństwie, w: 
Człowiek między losem a wyborem. Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu Władysła-
wowi Szewczykowi, red. M. Drożdż, Tarnów 2006, s. 162.



69|

|

Chrzest i świadectwo

W tę dynamikę świadectwa i miłości włączeni są ludzie ochrzczeni, któ-
rzy przez bierzmowanie zostają w tym zadaniu umocnieni we wspólnocie 
Kościoła, co znajduje swój wyraz w liturgii tego sakramentu: „W obrządku 
łacińskim zwyczajnym szafarzem bierzmowania jest biskup. Chociaż biskup 
może z ważnych powodów udzielić kapłanowi pozwolenia na udzielenie 
tego sakramentu, ze względu na znaczenie bierzmowania powinien udzielać 
go raczej sam, ponieważ właśnie z tego powodu celebracja bierzmowania 
została oddzielona w czasie od chrztu. Biskupi są następcami apostołów; 
otrzymali pełnię sakramentu święceń. Udzielanie przez nich sakramentu 
bierzmowania wyraźnie oznacza, że jednym z jego skutków jest ściślejsze 
zjednoczenie bierzmowanych z Kościołem, z jego apostolskimi początkami 
i jego posłaniem świadczenia o Chrystusie”104.

Sakrament bierzmowania na nowo odsłania misterium zapoczątkowane 
na chrzcie św. Podobnie jak w Starym Testamencie po obmyciu wodami 
potopu gołębica przynosi gałązkę oliwną na znak odradzającego się życia, 
tak w czasach nowego przymierza po chrzcie następuje bierzmowanie, po-
głębiające dar nowego życia z Chrystusem i w Chrystusie. Co więcej, sakra-
menty chrztu i bierzmowania pozostają w stosunku do siebie w takiej relacji, 
jak pascha i zesłanie Ducha Świętego. Zesłanie Ducha Świętego aktualizuje 
Jezusowe paschalne misterium, gdyż w ramach ekonomii sakramentalnej, 
przenosi je na płaszczyznę wiecznie trwającego „teraz”105.

Bierzmowani, dzięki Jezusowi, który pokonał grzech, mogą uczest-
niczyć w owocach Jego śmierci i zmartwychwstania. Mogą zasługiwać 
na hojne dary Ducha Świętego, aby skutecznie świadczyć wobec świata 
o ponadczasowej aktualności orędzia Ewangelii. Ze względu więc na to, 
że świadectwo bierzmowanych jest wpisane w ich drogę chrześcijańskiego 
wtajemniczenia, już przygotowanie do tego sakramentu „powinno mieć na 
celu doprowadzenie do głębszego zjednoczenia z Chrystusem, do większej 
zażyłości z Duchem Świętym, Jego działaniem, darami i natchnieniami, 
aby [bierzmowany] mógł lepiej podjąć apostolską odpowiedzialność życia 
chrześcijańskiego. Katecheza przed bierzmowaniem powinna także starać 
się obudzić zmysł przynależności do Kościoła Jezusa Chrystusa, zarówno 

104	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1313.
105	 Zob. A. Sielepin, Chrystus Omega w liturgii, s. 157.



70 |

|

Rozdział pierwszy

do Kościoła powszechnego, jak i wspólnoty parafialnej. Na tej ostatniej 
spoczywa szczególna odpowiedzialność za przygotowanie kandydatów do 
bierzmowania”106.

Czas przygotowania do bierzmowania
Młodzież jest przygotowywana do bierzmowania przez katechezę. Ka-

techezę tę winna wspierać rodzina, na przykład przez wspólną modlitwę, 
niedzielną i świąteczną Eucharystię – słowem, wspólne przeżywanie sakra-
mentów. Bezcenne jest pozytywne oddziaływanie rodziców na dzieci w cza-
sie całego okresu przygotowania do bierzmowania107.

Niezwykle duże znaczenie w formacji tej ma wspólnie przeżywana nie-
dziela, która jest pamiątką Jezusowego zmartwychwstania. Ten dzień na-
zywa się Dniem Pańskim; jest on uroczysty i przynosi wszystkim radość. 
Niedziela jako „pierwszy dzień tygodnia”, czyli dzień zmartwychwstania 
Chrystusa, oznacza nowe stworzenie zapoczątkowane wraz z Jego zmar-
twychwstaniem. To pierwszy dzień, w którym Bóg z ciemności wyprowa-
dził materię i stworzył świat108.

Wszyscy członkowie rodziny są ewangelizowani i ewangelizują się 
nawzajem. Zadaniem rodziny jest bowiem spełnianie funkcji ewangeliza-
cyjnej, czyli ustawiczne wychowywanie w wierze. W rodzinie dziecko prze-
żywa bliskość Boga i życie Jego łaską. Odkrywa Bożą miłość i uczy się na nią 
odpowiadać. Członkowie rodziny dają wzajemnie wobec siebie świadectwo 
przynależności do Boga. W ten sposób uczestniczą w misji Chrystusa i Ko-
ścioła. Biorą odpowiedzialność za rozwój wiary w świecie.

Pierwszymi i głównymi wychowawcami dzieci na ich drodze chrześci-
jańskiego wtajemniczenia są rodzice. Ich naturalnym prawem i obowiązkiem 
106	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1309. „Wychowanie chrześcijańskie jest należne każ-

demu chrześcijaninowi. Można w nim wyróżnić dwa aspekty: indywidualny i społeczny. 
W aspekcie indywidualnym wyróżnia się: świadomość wiary, umiejętność oddawania 
chwały Bogu, świadectwo życia i nadziei. W aspekcie społecznym można wyróżnić: 
świadomość przynależności do Kościoła, rozwijanie odpowiedzialności za Kościół, dy-
namikę apostolską. Oba rodzaje wychowania są ściśle związane ze sobą, stąd też nie 
należy ich zbytnio oddzielać”. J. Kołaczkowski, Pedagogika rodziny. Teoria wychowania 
w rodzinie, Warszawa–Rzeszów 2009, s. 57.

107	 Zob. W. Świerzawski, Eucharystia Chrystusa i Kościoła, Kraków 1982, s. 198.
108	 Zob. Benedykt XVI, Eucharystia darem Boga dla życia świata (Homilia z 22 czerwca na 

Watykanie), „L’Osservatore Romano” (2008) 7–8, s. 24.



71|

|

Chrzest i świadectwo

jest pomaganie w stopniowym wchodzeniu dzieci w głębię prawd wiary. Ro-
dzice winni czuć się zobowiązani do okazywania wszelkiej pomocy dzie-
ciom, aby mogły dawać o Chrystusie wiarygodne świadectwo.

Ci, którzy są ochrzczeni i zostają umocnieni łaską bierzmowania, z po-
głębioną wiarą mogą przeżywać spotkanie z Chrystusem Eucharystycznym. 
Eucharystia jest pokarmem – sakramentem Ciała i Krwi Jezusa Chrystusa, 
w której uobecnia się odkupieńcze posłuszeństwo Syna wobec Ojca: „Nie 
moja wola, lecz Twoja niech się stanie!” (Łk 22,42)109. Łaska uświęcająca 
wzrasta w życiu ochrzczonych i bierzmowanych przez dar Eucharystii, bę-
dącej Pokarmem na życie wieczne. Jest to dar ponad wszelkie dary. Jest tak 
dlatego, że Bóg Ojciec – jak zauważa św. Jan od Krzyża – nie ma nic więcej 
nam do powiedzenia niż to, co ogłaszał przez proroków, a później potwier-
dził, oddając światu Syna110. Osiągnięcie pełni dojrzałości chrześcijańskiej 
wymaga pomocy Ducha Świętego. On napełnia swoim światłem tych, któ-
rych prowadzi do zbawienia.

b. Wezwanie do świadectwa wpisane w symbolikę obrzędu 
bierzmowania

Łacińska nazwa bierzmowania – confirmatio – zawiera w sobie odniesie-
nie do słowa firmare, czyli „utwierdzać”, „umacniać”, „czynić przydatnym”, 
„obdarzać stałością”. Bierzmowanie jest tym sakramentem, który umacnia 
w wierze i udziela stałości mocą darów Ducha Świętego, aby bierzmowani 
mogli odważnie i z wytrwałością świadczyć o Chrystusie.

Święty Cyryl z Jerozolimy wyjaśniał, że sakrament bierzmowania powo-
duje rozwój tak zwanych zmysłów duchowych. Duch Święty daje nam jak 
gdyby „szósty zmysł”, czyli uzdolnienie do wewnętrznego czucia, słyszenia 
i specyficznego miłowania. Oprócz pięciu cielesnych, naturalnych zmysłów 
mamy nadprzyrodzony zmysł odniesienia do tajemnicy objawienia111.

109	 Zob. A. Pronzato, Ojcze nasz. Modlitwa dzieci Bożych, Warszawa 1999, s. 111.
110	 Zob. Y. Congar, Tożsamość, zmiana i autorytet, „Zeszyty Naukowe Katolickiego Uniwer-

sytetu Lubelskiego” (1977) 3–4, s. 3.
111	 Zob. W. Świerzawski, Eucharystia Chrystusa i Kościoła, s. 195.



72 |

|

Rozdział pierwszy

Głęboka treść przenikająca gesty i słowa
Łaska bierzmowania sprawia upodobnienie do Chrystusa w Jego misji 

pasterskiej, prorockiej i kapłańskiej. Chodzi o oświecenie rozumu i umoc-
nienie woli w celu doskonalszego naśladowania Chrystusa, a przez to – 
zbliżania do Niego wszystkich ludzi. Bierzmowany otrzymuje zdolności 
duchowe (owe duchowe zmysły), które pomagają mu lepiej poznać drogę 
i cel doczesnego pielgrzymowania: życie wieczne. Łaska bierzmowania 
uzdalnia do większej otwartości w przyjmowaniu całej Bożej woli112.

Każdy sakrament składa się z gestów i słów. W czasie wypowiadania słów 
i wykonywania gestów Bóg Ojciec przez Jezusa Chrystusa w Duchu Świętym 
przekazuje swoje dary. Gesty sakramentu bierzmowania to: włożenie rąk, 
naznaczenie znakiem krzyża i namaszczenie krzyżmem świętym. Gestom 
towarzyszy słowo: „N., przyjmij znamię daru Ducha Świętego”. Wcześniej 
jest wypowiadana bogata w treść modlitwa, wyjaśniająca sens i znaczenie 
tego sakramentu. Treść wskazuje na Trójcę Świętą; jest epiklezą, czyli modli-
twą błagalną, skierowaną do Ojca przez Syna o zesłanie Ducha Świętego. Jest 
prośbą o to, by Bóg Ojciec przez Chrystusa, zasługą Jego krzyżowej śmier-
ci i mocą Jego zmartwychwstania, duchowo przebóstwił bierzmowanych 
w mocy Ducha Świętego113. Podobna modlitwa występuje w kanonie mszal-
nym, gdy modlimy się o dar Ducha Świętego i Jego przemieniające działanie.

Trzeba dostrzec w tym podobieństwie znak wewnętrznej jedności 
między sakramentami bierzmowania i Eucharystii. Olej służący do na-
maszczenia bierzmowanego jest poświęcany w Wielki Czwartek, w dzień 
ustanowienia Eucharystii, co jeszcze bardziej tę wspomnianą jedność pod-
kreśla114.

112	 Zob. A. Sielepin, Paschalny tryptyk chrześcijańskiej inicjacji, „Analecta Cracoviensia” 
XXXIII (2001), s. 568. „W sakramencie bierzmowania neofici otrzymują dar Ducha 
Świętego, który przez swoje namaszczenie doskonale upodobnia ich do Chrystusa, ale 
też zobowiązuje do dawania o Nim świadectwa i budowania Kościoła w wierze i miłości. 
Liturgia sakramentu bierzmowania udzielanego dorosłym po chrzcie zawiera jedynie 
krótkie pouczenie neofitów, wezwanie wspólnoty do cichej modlitwy o wylanie na nich 
Ducha Świętego, modlitwę z włożeniem rąk oraz istotny znak sakramentalny: namasz-
czenie czoła wraz z formułą sakramentalną”. C. Krakowiak, Sakrament bierzmowania 
w reformie liturgii II Soboru Watykańskiego, Lublin 2012, s. 318.

113	 Zob. W. Świerzawski, Eucharystia Chrystusa i Kościoła, s. 192.
114	 Zob. tamże.



73|

|

Chrzest i świadectwo

Modlitwa konsekracji krzyżma mówi o „misterium oleju”, które Bóg 
zapowiedział w Starym Testamencie. Wonny olej symbolizuje woń Chry-
stusa, którą chrześcijanie mają roznosić po świecie poprzez dawane o Nim 
świadectwo. Mogą i powinni to czynić, uczestnicząc w misterium Chrystusa 
i realizując Jego wzorem funkcje: kapłańską, królewską i prorocką115.

W perspektywie wieczności
Bierzmowany zyskuje coraz większą możliwość uczestnictwa w dziele 

głoszenia Ewangelii. Bierzmowanie jest sakramentem szczególnie mesjań-
skim. Bierzmowany staje się podobny do Chrystusa przez udział w namasz-
czeniu Duchem Świętym i w trzech – już wymienionych – wymiarach Jego 
misji, przez które Jezus realizuje zbawczy plan. Namaszczony staje się nie 
tylko dzieckiem Boga, ale synem w Synu według Bożego upodobania. Dla-
tego sakrament bierzmowania, w czasie którego ochrzczony otrzymuje moc 
Ducha Świętego, uzdalnia go do dawania wiarygodnego świadectwa o męce 
i zmartwychwstaniu Chrystusa116.

W semickiej tradycji olejem namaszczano na znak oczekiwanej radości 
z uczestnictwa w uczcie eschatologicznej. W kontekście symboliki sakra-
mentu bierzmowania wiemy, że chodzi o udział w przyszłej chwale zbawio-
nych w Chrystusie. Ten chrystologiczny i zarazem eschatologiczny wymiar 
namaszczenia podkreśla prefacja z Mszy konsekracji krzyżma. Człowiek 
namaszczony krzyżmem św. otrzymuje znamię Ducha Świętego. Znamię to 
jest kolejnym stopniem doświadczenia wiary i stanowi zapowiedź uczest-
nictwa w dobrach eschatycznych. Namaszczenie olejem przyczynia się do 
duchowego wzrostu Kościoła. Dla odrodzonych z wody i Ducha Świętego 
olej staje się krzyżmem zbawienia. Jest zapowiedzią nadziei, że będą oni 
uczestniczyć w życiu wiecznym, w chwale niebieskiej117.

W drodze do życia wiecznego bierzmowany uczestniczy w kapłaństwie 
powszechnym. Już w sakramencie chrztu Bóg Trójjedyny swoją mocą do-
puszcza go do zbawczego kontaktu ze sobą. Kolejny stopień wtajemniczenia 
to bierzmowanie, dzięki szczególnemu działaniu Ducha Świętego. Ten sakra-
ment napełnia ochrzczonego duchowymi sprawnościami, ukierunkowuje te 
115	 Zob. A. Sielepin, Chrystus Omega w liturgii, s. 138.
116	 Zob. tamże.
117	 Zob. tamże, s. 137.



74 |

|

Rozdział pierwszy

zdolności w stronę jeszcze głębszej komunii miłości z Chrystusem Kapła-
nem we wspólnocie Kościoła118. Wszystkie gesty i modlitwy przy udzielaniu 
bierzmowania kryją więc w sobie wyraźne odniesienie do podstawowego 
zadania bierzmowanych w doczesności: świadczenia o Chrystusie w per-
spektywie wiecznego zbawienia119.

c. Świadectwo bierzmowanych budowane na dobrowolnym 
przyjęciu łaski

Gdyby człowiek tracił wolność, przyjmując chrzest, albo gdyby ją tracił, 
przyjmując sakrament bierzmowania, nie można byłoby mówić o Kościele 
jako wspólnocie. Bycie z kimś „we wspólnocie” zakłada wolność tych, którzy 
ją tworzą. Dlatego po II Soborze Watykańskim powstały ważne uściślenia 
terminologiczne, które starają się możliwie precyzyjnie wyrazić „wielość 
w jedności”, jaka powinna istnieć wśród uczniów Chrystusa na fundamen-
cie sakramentu chrztu i bierzmowania.

Uściślenia te uczyniono poprzez stopniowanie pojęcia „komunii”. I tak, 
w teologii zaczęto mówić o trzech poziomach urzeczywistniania się Ko-
ścioła jako komunii: communio fidelium – wspólnota namaszczonych Du-
chem Świętym, mających udział w potrójnej misji Chrystusa; communio 
ecclesiarum – wspólnota Kościołów lokalnych w Kościele powszechnym; 
communio hierarchica – wspólnota tych, którzy mają udział w jurysdykcji, 
w pasterskiej funkcji Chrystusa. W skład communio hierarchica wchodzą ci, 
którzy mają udział w urzędowym kapłaństwie120.

118	 Zob. A. Sielepin, Paschalny tryptyk chrześcijańskiej inicjacji, s. 573.
119	 Zob. A. Sielepin, Chrystus Omega w liturgii, s. 137.
120	 Zob. A. Czaja, Diakonat w świetle nauki „Katechizmu Kościoła Katolickiego” o trzech 

stopniach sakramentu święceń, „Roczniki Teologiczne” (2001) 2, s. 61. „Stosunek do 
kapłanów jest jednym z wyrazów stosunku do Kościoła, jak i rozumienia znaczenia 
kapłaństwa w życiu Kościoła. […] Potrzeba świadectwa ze strony kapłanów o godno-
ści i znaczeniu kapłaństwa traktowana jest jako wyzwanie duszpasterskie. Wiele osób 
w społeczeństwach ulegających laicyzacji postrzega wartość spraw w zależności od ich 
użyteczności dla ziemskiego życia, wypierając cierpienie i śmierć jako nieodzowne ele-
menty swej egzystencji. Kapłan przypominający o wartościach nadprzyrodzonych, bę-
dący «znakiem sprzeciwu», wyzwala często w ludziach uzasadnione wyrzuty sumienia, 
związane z ich życiem, którego styl nie zawsze odpowiada ich godności i powołaniu”. 
M. Kudełka, „System parafialnych komórek ewangelizacyjnych” jako nowa propozycja dla 
duszpasterstwa, Katowice 2008, s. 120.



75|

|

Chrzest i świadectwo

„Wolność do” działania w miłości
Każde z tych przypomnianych określeń wskazuje, że łaska udziela-

na przez Chrystusa we wspólnocie Kościoła jest darem adresowanym do 
ludzkiej wolności. Bierzmowany w żadnym wypadku nie przestaje być 
człowiekiem wolnym po przyjęciu tego sakramentu. Dlatego może i chce 
dobrowolnie dawać świadectwo o Chrystusie. Nikt go do tego nie zmusza; 
chce czynić to z pełną dobrowolnością. Bierzmowanie niczego nie zmienia 
bowiem w tej fundamentalnej zasadzie, jaką Bóg kieruje się w całej historii 
zbawienia: budowania dobrowolnej jedności (komunii miłości) z ludźmi 
i ludzi wzajemnie między sobą. 

Jedynym „przymusem”, o którym może być mowa, jest „przymus” miło-
ści. Święty Paweł pisze o nim: „Miłość Chrystusa przynagla nas, pomnych 
na to, że skoro Jeden umarł za wszystkich, to wszyscy pomarli. A właśnie 
za wszystkich umarł [Chrystus] po to, aby ci, co żyją, już nie żyli dla siebie, 
lecz dla Tego, który za nich umarł i zmartwychwstał. Tak więc i my odtąd 
już nikogo nie znamy według ciała; a jeśli nawet według ciała poznaliśmy 
Chrystusa, to już więcej nie znamy Go w ten sposób. Jeżeli więc ktoś pozo-
staje w Chrystusie, jest nowym stworzeniem. To, co dawne, minęło, a oto 
wszystko stało się nowe” (2 Kor 5,14–17).

To, co jest „nowe” – ponieważ „dawne przeminęło” – dotyczy nowego 
wymiaru wolności jako warunku poznania i przyjęcia orędzia zbawienia. 
Jest to nowość wolności w Duchu Świętym. Apostoł Narodów wyjaśnia: 
„Wy zatem, bracia, powołani zostaliście do wolności. Tylko nie bierzcie 
tej wolności jako zachęty do hołdowania ciału, wręcz przeciwnie, miłością 
ożywieni służcie sobie wzajemnie! Bo całe Prawo wypełnia się w tym jed-
nym nakazie: Będziesz miłował bliźniego swego jak siebie samego. A jeśli 
u was jeden drugiego kąsa i pożera, baczcie, byście się wzajemnie nie zjedli” 
(Ga 5,13–15).

Gdy św. Piotr przekazywał duszpasterskie wskazania tym, którzy jako 
„starsi” pełnili misję głoszenia Ewangelii, skorzystał z okazji, aby przypo-
mnieć, że całe posłannictwo Kościoła zakłada dar wolności. Wolność jest 
darem. Nie można i nie wolno tego daru lekceważyć, nawet jeśli się bardzo 
pragnie, aby wszyscy jak najszybciej przyjęli orędzie Ewangelii. Święty Piotr 
napomina duszpasterzy: „Paście stado Boże, które jest przy was, strzegąc 



76 |

|

Rozdział pierwszy

go nie pod przymusem, ale z własnej woli, jak Bóg chce; nie ze względu 
na niegodziwe zyski, ale z oddaniem; i nie jak ci, którzy ciemiężą gminy, 
ale jako żywe przykłady dla stada. Kiedy zaś objawi się Najwyższy Pasterz, 
otrzymacie niewiędnący wieniec chwały” (1 P 5,2–4).

„Wolność od” niewoli grzechu
Nie grzech i trwanie w nim, ale zwycięstwo nad grzechem, zwycięstwo 

nad samym sobą, nad swoją słabością – daje człowiekowi prawdziwe ko-
rzystanie z wolności. Taką drogę wyznaczył Chrystus Pan. Jego naukę od 
początku głosi Kościół, który idzie do całego świata z orędziem wolności – 
nie jakiejkolwiek wolności, lecz tej, którą obdarzył człowieka Bóg Stwórca 
i którą odnowił Jezus Chrystus, jedyny Odkupiciel człowieka. 

Kościół w ciągu wieków zachęca więc wszystkich, aby pozbyli się lęku, 
że Bóg – jak błędnie uważają między innymi ateiści – jest zagrożeniem dla 
ludzkiej wolności. Trzeba się całkowicie uwolnić od tak absurdalnego ar-
gumentu. Nie wolno bowiem obawiać się, że miłość do Boga niszczy lub 
pomniejsza miłość do drugiego człowieka czy też że przynależność do Ko-
ścioła oznacza rezygnację z osobistej wolności.

Nawet nauki pozateologiczne uznają, że człowiek z natury jest istotną 
związaną z innymi; żyje w danej wspólnocie, społeczeństwie; zawsze do ja-
kiejś grupy osób przynależy. Fakt przynależności nie stoi w sprzeczności 
z jego osobistą wolnością. Wręcz przeciwnie, pojedyncza osoba jest niejako 
definiowana przez osobową relacyjność.

W tym miejscu trzeba przypomnieć, że II Sobór Watykański z wielką 
uwagą podszedł do kwestii wolności sumienia w życiu społecznym. Naucza-
nie soborowe zawiera w sobie ponadczasowe przesłanie, że tylko miłość jest 
w stanie wprowadzić równowagę pomiędzy osobistą wolnością człowieka 
a zobowiązaniami, jakie ma on wobec społeczeństwa. Kościół na co dzień 
zwraca się więc w stronę ideału służebnej miłości, jakiej wzór dał Chrystus. 
Wiodącym tematem II Soboru Watykańskiego była, wynikająca z głównego 
przykazania chrześcijańskiego, miłość bliźniego. Konstytucję duszpasterską 
o Kościele w świecie współczesnym „Gaudium et spes” przenika ten temat. 
Wszystkie ludzkie problemy zostały objęte troską Kościoła. Obecnie styl za-
rządzania Kościołem został związany z dialogiem, wymianą myśli, szczerą 



77|

|

Chrzest i świadectwo

rozmową. Akcentowana jest miłość Kościoła do ludzi, wspólnoty dzieci Bo-
żych noszących oblicze Chrystusa ukrzyżowanego121.

Kościół zwrócił uwagę na powszechny charakter zbawczej ekonomii 
Bożej, zapoczątkowanej już od zarania dziejów ludzkości. Głoszenie Ewan-
gelii dokonuje się poprzez dialog ze światem. II Sobór Watykański dokład-
niej rozważył służebną funkcję Kościoła, jaką z Bożej woli winien on pełnić 
dla zbawienia ludzkości i całego świata. Kościół z miłością doszukuje się 
elementów zbawienia wśród ludów i kultur niechrześcijańskich; takich ele-
mentów ludzkich działań, które eliminują zło i poszukują sensu istnienia. 
Dostrzega więź między stworzeniem i naprawą świata. Stąd pojawiło się 
większe poszanowanie dla ludzkiej pracy. Kościół nie jest wspólnotą osób 
specjalnie wybranych i wysłanych. Ukazuje się jako powszechne królestwo 
Boże, jako rzeczywistość, w której Bóg dokonuje dzieła zbawienia122.

Sumienie to wewnętrzny „głos”, którego należy słuchać i do którego na-
leży się odwoływać. Trudno zdefiniować rzeczywistość tak dynamiczną, jak 
sumienie, ale możemy określić charakter jego autorytetu. Konstytucja Gau-
dium et spes podkreśla, że w głębi sumienia człowiek odkrywa prawo, którego 
sam sobie nie nakłada, lecz winien mu być posłuszny. Jest to głos wzywający 
człowieka tam, gdzie go potrzeba – do miłowania i czynienia dobra, a uni-
kania zła. To ono w sercu nakazuje, co czynić, a czego unikać. Sumienie jest 
tajnym sanktuarium człowieka, gdzie przebywa on sam z Bogiem; sanktu-
arium, w którym Bóg do człowieka przemawia. Dlatego „godność człowieka 
wymaga, aby wysławiał Boga w swoim ciele, a nie dozwalał, by ono wysłu-
giwało się złym skłonnościom jego serca. Nie myli się człowiek, gdy uważa 
się za wyższego od rzeczy cielesnych, a nie tylko za cząstkę przyrody lub za 
anonimowy składnik społeczności państwowej. Tym, co zawiera jego wnę-
trze, przerasta człowiek cały świat rzeczy, a wraca do tych wewnętrznych głę-
bi, gdy zwraca się do swego serca, gdzie oczekuje go Bóg, który bada serce, 
i gdzie on sam pod okiem Boga decyduje o własnym losie”123.

Dlaczego więc mielibyśmy się obawiać, że dobrowolnie przyjęty sakra-
ment bierzmowania – przez swoje stopniowe włączanie w misję wspólnoty 
121	 Zob. J. Różański, Wokół koncepcji inkulturacji, Warszawa 2008, s. 104.
122	 Zob. L. Jasiński, Ekonomia i etyka, Kraków 2012, s. 253.
123	 II Sobór Watykański, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 

„Gaudium et spes” [7 grudnia 1965], nr 14.



78 |

|

Rozdział pierwszy

Kościoła – jest sprzeczny z naturalnym prawem wolności? Nie ma żadnych 
powodów do obaw: „Świadectwo jest zawsze procesem dokonującym się 
między osobami. Świadectwo osoby boskiej skierowane jest do osoby ludz-
kiej. To świadectwo będzie tym skuteczniejsze i tym doskonalsze, im głęb-
szy będzie wewnętrzny, osobisty stosunek do Chrystusa w wierze i miłości. 
Trzeba tu odwołać się do dialogicznej struktury osoby oraz personalistycz-
nego charakteru procesu zbawczego i pośrednictwa zbawczego”124.

Gdyby zobowiązanie do świadectwa niszczyło wolność ochrzczonych 
i bierzmowanych, Chrystus nie ustanowiłby tych sakramentów (tak jak i po-
zostałych), gdyż Jezus nigdy nie uczynił niczego, co byłoby sprzeczne z prawdą 
o człowieku, z prawdą o jego wolności. Także posłannictwo Kościoła i spo-
łeczny wymiar jego misji nie występuje ani przeciwko autonomii życia spo-
łecznego, ani tym bardziej przeciwko osobistej wolności człowieka. Na Boże 
orędzie zbawienia nie można odpowiedzieć inaczej, jak tylko dobrowolnie125.

4. Eschatologiczne ukierunkowanie chrztu i świadectwa

Podczas jednego z nabożeństw (czuwania modlitewnego) Benedykt XVI 
przywoływał przykład Mędrców ze Wschodu, aby ukazać, że często okolicz-
ności naszego życia są podobne do ich doświadczenia poszukiwania tego, 
co najważniejsze. Przez sobie współczesnych Mędrcy byli postrzegani jako 
ludzie słabi, którzy ulegli nierealnym tęsknotom i marzeniom, wyruszając 
w nieznanym celu, bez wystarczającej pewności, że ten cel osiągną. Pomi-
mo przeszkód i trudności „wyruszyli w drogę, aby szukać Króla: w głębi 
serca poszukiwali prawa, sprawiedliwości, które miały pochodzić od Boga, 
i chcieli służyć temu Królowi, ukorzyć się przed Nim i tym samym służyć 

124	 Zob. T. Knop, Świadectwo u podstaw tożsamości Kościoła, s. 247.
125	 „Zapał, siła naszego świadectwa, śmiałość naszej odwagi są jedynie odpowiedziami, do 

których Bóg zachęca naszą wolność. Uwolnieni od lęku o to, czy czynimy dobrze, je-
steśmy od tej chwili powołani do działania. Łaska chrztu, który został nam udzielony, 
nie została oddana do naszej dyspozycji. Nie mierzy się nią naszą miarą, lecz miarą 
Boga. Bierzmowanie jest Bożym upewnieniem pochodzącym od Boga Ojca. Bóg Ojciec 
mówi: «Zapewniam cię, że jestem wciąż twym Ojcem». […] Bóg nie wstydzi się tego, 
że jesteśmy Jego dziećmi. Bóg nie żałuje, że nas ochrzcił. Bóg nie rozpacza nad nami. 
Kiedy nas bierzmuje, kiedy udziela nam Ducha pojednania i pokoju, naznacza nasze ży-
cie znakiem przymierza, którego nic nie będzie mogło rozwiązać”. A. Rouet, Zrozumieć 
sakramenty, Kraków 2004, s. 206.



79|

|

Chrzest i świadectwo

odnowie świata. […] Ten głód i to pragnienie wyznaczały ich drogę – stali 
się pielgrzymami poszukującymi sprawiedliwości, której oczekiwali od Boga 
i której chcieli służyć. Chociaż inni ludzie, ci, którzy pozostali w domu, być 
może uważali ich za utopistów i marzycieli, oni, przeciwnie, byli realistami 
i wiedzieli, że aby zmienić świat, trzeba dysponować władzą”126.

Kościół, mając władzę od Chrystusa, buduje królestwo Boże w perspek-
tywie jego pełni w życiu wiecznym. Wszyscy ochrzczeni są włączeni w tę 
władzę Kościoła, w tę zbawczą misję, która ma nie doczesne, lecz eschatolo-
giczne ukierunkowanie. Świadectwo o Chrystusie, do jakiego zobowiązany 
jest cały Kościół i poszczególni ochrzczeni, nie ma bowiem innego ostatecz-
nego celu, jak życie wieczne, wieczne zbawienie.

Wszyscy ochrzczeni – podobnie jak kiedyś Mędrcy ze Wschodu – idą 
w pielgrzymce życia w stronę tego celu. Idą z wewnętrznym przekonaniem, 
że tylko w tym Królu, którego gwiazdę Mędrcy zobaczyli na Wschodzie – 
w Jezusie Chrystusie, człowiek jest w stanie osiągnąć komunię miłości na 
zawsze, na wieki. Płynące z sakramentu chrztu świadectwo o Chrystusie 
ma ze swej istoty charakter ponadczasowy, sięgający o wiele dalej niż to, co 
doczesne. Jest to świadectwo nadziei złożonej w Chrystusie, który dokonał 
dzieła odkupienia i ustanowił Kościół jako wspólnotę świadectwa. Docze-
sny czas świadectwa daje możliwość zasługiwania na życie wieczne.

a. Być świadkiem w drodze do życia wiecznego

Bóg przygotowuje w niebie nagrodę do końca dla nas niepojętą. Święty 
Paweł łączy głoszenie orędzia Ewangelii z obietnicą osiągnięcia tej nagro-
dy. Pisze w Pierwszym Liście do Koryntian: „Głosimy tajemnicę mądrości 
Bożej, mądrość ukrytą, tę, którą Bóg przed wiekami przeznaczył ku chwale 
naszej, tę, której nie pojął żaden z władców tego świata; gdyby ją bowiem 
pojęli, nie ukrzyżowaliby Pana chwały; lecz właśnie głosimy, jak zostało na-
pisane, to, czego ani oko nie widziało, ani ucho nie słyszało, ani serce czło-
wieka nie zdołało pojąć, jak wielkie rzeczy przygotował Bóg tym, którzy Go 
miłują” (1 Kor 2,7–9)127.
126	 Benedykt XVI, Święci zmieniają Kościół i świat (Czuwanie modlitewne – 20 sierpnia), 

„L’Osservatore Romano” (2005) 10, s. 24.
127	 „Naznaczenie krzyżem w ramach chrześcijańskiego wtajemniczenia sprawia w dziedzi��-

nie eschatologicznej dwa skutki: otwiera człowiekowi nową perspektywę, perspektywę 



80 |

|

Rozdział pierwszy

Doczesne życie człowieka jest pielgrzymką wiary. Jan Paweł II, pra-
gnąc przypomnieć o ostatecznym sensie ludzkiego życia, podkreślił, że 
„ci, co mają wiarę, żyją w nadziei objawienia synów Bożych, pomni na 
krzyż i zmartwychwstanie Pana. W tej doczesnej pielgrzymce życia, ukryci 
z Chrystusem w Bogu, wolni od więzów bogactwa, zwracając się do dóbr 
wiecznotrwałych, wielkodusznym sercem poświęcają się całkowicie szerze-
niu królestwa Bożego i kształtowaniu oraz doskonaleniu porządku spraw 
doczesnych w duchu chrześcijańskim”128.

Pielgrzymowanie z nadzieją
Zaraz po upadku człowieka w raju Bóg zapragnął jego odkupienia, po-

jednania ze sobą, czyli wprowadzenia go ponownie na drogę wiodącą do 
szczęśliwego życia wiecznego. Bóg Ojciec posyła na świat swojego Syna dla 
zbawienia rodzaju ludzkiego. Posłany przez Ojca Syn podczas chrztu za-
nurzył się w Jordanie. Dla ówczesnej społeczności był to gest oczyszczenia 
z win, akt pokutny. Jezus poddał się obrzędowi oczyszczenia, co wprawiło 
w zdumienie całe stworzenie129. Jezus nie potrzebował chrztu dla odpusz-
czenia grzechów, bo ich nie miał. Zanurzenie w wodzie uczynił natomiast 
znakiem nowego przymierza, ukierunkowanego na życie wieczne. 

To właśnie eschatologiczne ukierunkowanie przenika całą teologię sa-
kramentu chrztu. Duch Święty dokonuje w nim duchowej adopcji – człowiek 

odkupienia, traktując go integralnie, czyli z ciałem i z duszą, a po drugie zapoczątkowu-
je w człowieku nowe postawy, wynikające z otwarcia się na eschaton, zwłaszcza posta-
wy związane z poznawaniem i naśladowaniem Chrystusa”. A. Sielepin, Chrystus Omega 
w liturgii, s. 115.

128	 II Sobór Watykański, Dekret o apostolstwie świeckich „Apostolicam actuositatem” [18 li-
stopada 1965], nr 4.

129	 „Sztuka chrześcijańska ukazuje symbolicznie Jordan pod postacią starca, który ze 
zdumieniem przygląda się widzeniu dokonującemu się w jego nurtach. W nim bowiem 
– jak głosi liturgia bizantyjska – «obmywa się Chrystus Słońce». Ta sama liturgia w jutrz-
ni dnia Teofanii lub Epifanii Chrystusa zawiera dialog z rzeką: «Coś ujrzał, Jordanie, 
że tak się wzburzyły twe wody? Widziałem Niewidzialnego obnażonego i przeniknęło 
mnie drżenie. Jakże bowiem nie drżeć i nie upaść przed Nim? Aniołowie zadrżeli na 
Jego widok, niebo się zachwiało, ziemia się zatrząsała, a morze cofnęło się ze wszystki-
mi istotami widzialnymi i niewidzialnymi. Chrystus ukazał się w Jordanie, by uświęcić 
wszystkie wody!»”. Jan Paweł II, Chwała Trójcy Świętej w chrzcie Chrystusa, w: tenże, 
W imię Przenajświętszej Trójcy. Ku Wielkiemu Jubileuszowi Roku 2000, Liberia Editrice 
Vaticana 2002, s. 386.



81|

|

Chrzest i świadectwo

nabywa (otrzymuje w darze) godność dziecka Bożego. Są to duchowe na-
rodziny właśnie dla życia wiecznego. Woda chrztu jest znakiem obmycia 
z brudu grzechu, a człowiek otrzymuje łaskę dziecięctwa Bożego w perspek-
tywie eschatologicznej: „Usprawiedliwienie zostało nam wysłużone przez 
mękę Chrystusa. Jest nam ono udzielane przez chrzest. Upodabnia nas 
do sprawiedliwości Boga, który czyni nas sprawiedliwymi. Jego celem jest 
chwała Boga i Chrystusa oraz dar życia wiecznego”130.

Głębię tej prawdy można dostrzec w pismach św. Pawła: „Teksty dotyczą-
ce chrztu ukazują nam – przy zależności od dzieła Chrystusa – narzędzio-
wość Ducha w dokonaniu ontycznej odnowy, a zarazem eschatologicznej 
w sensie szerszym. Wprowadzony przez chrzcielne zmartwychwstanie nowy 
status dziecka Bożego wymaga od dorosłego chrześcijanina «życia dla Boga 
w Chrystusie Jezusie» […]. Ono zaś upływa pod prawem napięcia skutkiem 
zagrożenia przez «dążności ciała», którym trzeba «zadać śmierć» […]. Świa-
dectwo całego życia stoi pod znakiem stałego udziału w śmierci i zmar-
twychwstaniu Chrystusa”131.

Łaska chrztu sprawia, że człowiek zostaje wprowadzony na drogę ku peł-
ni, jaką jest życie wieczne. W tym znaczeniu chrzest jest darem nadziei escha-
tologicznej; nadziei płynącej od samego Źródła – Jezusa Chrystusa. Człowiek 
ochrzczony ma być tej nadziei świadkiem. Być świadkiem Chrystusa na fun-
damencie chrztu oznacza zatem być świadkiem nadziei życia wiecznego132.

Pielgrzymowanie bez nadziei
Bez nadziei pochodzącej od Jezusa, a z Jego woli głoszonej i uobecnianej 

w ramach misji Kościoła, nie można godnie i zasługująco przejść drogami 

130	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 2020.
131	 A. Jankowski, Duch Odnowiciel. Szczególny aspekt eschatologicznego posłannictwa Ducha 

Świętego, „Analecta Cracoviensia” IV (1972), s. 138.
132	 Pouczająca jest w tym względzie lektura tekstów, którymi Kościół modli się przy 

udzielaniu sakramentów, między innymi bierzmowania: „Zgodnie z tekstami obrzędu 
(bierzmowania) odkrywamy, że ochrzczeni łaski w tym sakramencie oczekują i że wia-
ra jako niezbędna łaska i środek dla kontaktu z eschatonem zostaje w bierzmowaniu 
poddana działaniu Ducha Świętego, który ją umacnia do współdziałania w trzech funk-
cjach: – doskonalszego upodobnienia się do Chrystusa, – dawania świadectwa o męce 
i zmartwychwstaniu Pana, – budowania Ciała Chrystusa w wierze i miłości. Wszystkie 
te zadania odnoszą się do życia wiecznego i wskazują na zaangażowanie w rzeczywistość 
eschatyczną”. A. Sielepin, Chrystus Omega w liturgii, s. 135.



82 |

|

Rozdział pierwszy

doczesnej pielgrzymki. Niestety, także człowiek ochrzczony często popa-
da w zwątpienie, czuje się przytłoczony ciężarem zmartwień i trosk, traci 
poczucie ostatecznej nadziei. Konflikty, choroby, utrata kogoś bliskiego – 
powodują duchowe zachwianie, wywołując poczucie bezradności i bezna-
dziejności. Towarzyszy temu zniechęcenie, kryzys wiary, a nawet zwyczajna 
niechęć do podejmowania prób zaradzenia zaistniałym sytuacjom133.

Tego rodzaju dramaty są przejawem kryzysu nadziei ostatecznej. 
W takim stanie trudno dawać wiarygodne świadectwo o Chrystusie, gdyż 
ochrzczony zamyka się w sprawach doczesnych i odrzuca pomocną dłoń 
Kościoła. Zapomina, że orędzie Ewangelii jest pełne nadziei. Dlatego 
wszystkim, a szczególnie tym, którzy przeżywają kryzys nadziei, Kościół 
przypomina o ostatecznym celu, jaki wyznacza prawda o Jezusowym od-
kupieniu. Przypomina pełne nadziei słowa samego Jezusa: „Przyjdźcie do 
Mnie wszyscy, którzy utrudzeni i obciążeni jesteście, a Ja was pokrzepię. 
Weźcie moje jarzmo na siebie i uczcie się ode Mnie, bo jestem cichy i pokor-
ny sercem, a znajdziecie ukojenie dla dusz waszych. Albowiem jarzmo moje 
jest słodkie, a moje brzemię lekkie” (Mt 11,28–30).

W życiu doczesnym „człowiek musi iść za kimś, za czyimś świadec-
twem. Równocześnie człowiek musi kogoś za sobą prowadzić, dając mu ta-
kie czy inne świadectwo. Człowiek nie może całkowicie wyizolować się od 
drugich, iść w procesji życia sam; musi, czy chce, czy nie chce, prowadzić 
w niej innych – ku dobru albo ku złu. Stąd odpowiedzialność każdego czło-
wieka za drugich”134.

Sakrament chrztu sprawia, że w doczesności pojawia się nadprzyrodzo-
ny dar nadziei. Ostateczne spełnienie tej nadziei to tajemnica przyszłości, 
związana z nagrodą życia wiecznego. Już teraz jednak, w drodze, ochrzczeni 
winni dawać o tej nadziei w Chrystusie wiarygodne świadectwo135.

133	 Zob. Benedykt XVI, Encyklika o nadziei chrześcijańskiej „Spe salvi” [30 listopada 2007], 
nr 36.

134	 J. Ablewicz, Będziecie moimi świadkami, s. 297.
135	 „Kościół uświadamia sobie […] wewnętrzną jedność eschatologicznej nadziei i zaanga��-

żowania w świecie, kiedy upamiętnia całą ekonomię zbawienia: od wcielenia do paruzji. 
Pojęcie to może być jeszcze bardziej pogłębione w czasach, gdy osłabł eschatologiczny 
wymiar wiary, a chrześcijański sens historii jako drogi do swego wypełnienia w Bogu, 
zanika robiąc miejsce dla projektów ograniczonych jedynie do horyzontu ludzkiego”. 
Benedykt XVI, Ecclesia in Medio Oriente, nr 80.



83|

|

Chrzest i świadectwo

b. Świadek nadziei eschatologicznej zaangażowany  
w sprawy doczesne

Świadomość przemijalności tego, co doczesne, a zarazem pokładanie 
nadziei w Bogu, który jest Królem wszystkich wieków, było powszechnym 
doświadczeniem już w czasach Starego Testamentu.

Tej głębokiej nadziei dają świadectwo autorzy psalmów. Oto dwa przy-
kłady.

Przejmujący Psalm 31
Z niego pochodzą słowa, którymi Kościół modli się podczas liturgii 

pogrzebowej ochrzczonego: „W ręce Twoje, Panie, oddaję ducha mojego” 
(Ps 31,6). Liturgiczny obrzęd pożegnania dawniej nazywał się „absolucją”, 
która kojarzyła się z rozgrzeszeniem i oczyszczeniem. Modlitwa ta zawie-
ra prośbę: „Przybądźcie, święci Boży”, lub odmówieniem: „W ręce Twoje, 
Panie, oddaję ducha mojego”, pochodzącego właśnie z Psalmu 31. Te słowa 
wypowiedział nade wszystko konający Jezus. W czasie obrzędów pogrzebo-
wych w kontekście tych słów następuje pokropienie trumny wodą święconą, 
co jest nawiązaniem do chrztu zmarłego. W modlitwie końcowej kapłan po-
leca go Bogu: dziękuje za dobrodziejstwa, jakimi go Bóg obdarzył, i wyraża 
nadzieję spotkania wszystkich ludzi wiary we wspólnocie świętych136.

Podobną wymowę ma Psalm 116
Jak przekonuje jego analiza, „modlący się podtrzymywał w sobie żywą 

wiarę, nawet wtedy, kiedy na jego ustach pojawiały się gorzkie słowa rozpa-
czy, podyktowane przez niedolę […]. Otaczał go jakby lodowaty mur nie-
nawiści i oszustwa, ponieważ bliźni był obłudny i niewierny […]. Jednak 
błaganie przeradza się we wdzięczność; Pan pozostał wierny pośród tej nie-
wierności i wydobył swego wiernego z mrocznych odmętów kłamstwa […]. 
I tak, psalm ten jest dla nas zawsze tekstem wyrażającym nadzieję, ponieważ 
nawet w trudnych sytuacjach Bóg nas nie opuszcza, i dlatego powinniśmy 
wciąż podsycać w sobie wiarę”137.

136	 Zob. Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 335. 
137	 Benedykt XVI, Psalm 116b – dziękczynienie w świątyni (25 maja), „L’Osservatore Roma-

no” (2005) 7–8, s. 29.



84 |

|

Rozdział pierwszy

Zbieżność tekstów Starego Testamentu z duchem liturgii pogrzebu 
chrześcijańskiego (pogrzebu osoby ochrzczonej) nie jest czymś zaskakują-
cym, gdyż dar chrztu nawiązuje do czasów Starego Testamentu (przymie-
rze dawne), kryjąc w sobie nowy wymiar: nadziei złożonej w Chrystusie 
(przymierze nowe). Doczesna pielgrzymka jest dla ochrzczonego czasem 
zasługiwania na życie wieczne, a formą tego zasługiwania jest dawanie świa-
dectwa o Chrystusie: „Dar chrztu ma sens eschatologiczny – wyraża obec-
ność i bliskość królestwa oraz uzdalnia do bycia świadkiem nadziei w często 
zawiedzionym i zagubionym świecie”138.

„Czuwajcie i módlcie się”
Dawanie świadectwa o Chrystusie jest dla ochrzczonych sposobem ak-

tywnego włączenia się w sprawy „tego świata”. Jednocześnie zawsze aktu-
alne pozostaje polecenie Jezusa: „Uważajcie na siebie, aby wasze serca nie 
były ociężałe wskutek obżarstwa, pijaństwa i trosk doczesnych, żeby ten 
dzień nie przypadł na was znienacka, jak potrzask. Przyjdzie on bowiem na 
wszystkich, którzy mieszkają na całej ziemi. Czuwajcie więc i módlcie się 
w każdym czasie, abyście mogli uniknąć tego wszystkiego, co ma nastąpić, 
i stanąć przed Synem Człowieczym” (Łk 21,34–36).

Nadzieja nie zwalania więc ochrzczonych z obowiązku zaangażowania 
się w sprawy doczesnego świata. Przeciwnie, uczeń Chrystusa ma być czło-
wiekiem aktywnie czekającym na ponowne przyjście Chrystusa. Wierzy on, 
że przez tę doczesną historię kroczy Pan, który kiedyś zbierze wszystkie na-
sze trudy. Ochrzczeni mają być świadkami nadziei, że dobre czyny człowie-
ka mają ponadczasową wartość.

Święty Ambroży, zawracając się duchowo do każdego ucznia Chrystu-
sa, który pielgrzymuje na drogach doczesności, zachęcał do radosnego da-
wania świadectwa o Chrystusie, aby wszyscy mogli odziedziczyć obiecaną 
przez Niego nagrodę. Ten wielki doktor Kościoła ukazał w Maryi wzór do-
czesnego pielgrzymowania: „Niech w każdym będzie dusza Maryi, by wiel-
bił Pana; niech w każdym będzie duch Maryi, by radował się w Bogu. Jeśli 
według ciała jedna jest tylko Matka Chrystusa, to według wiary wszystkie 
138	 H. Bourgeois, Sakramenty po Soborze Watykańskim II, w: Historia dogmatów, red. 

B. Susboüé, t. 3: Znaki zbawienia. Sakramenty. Kościół. Najświętsza Panna Maryja, 
Kraków 2001, s. 271.



85|

|

Chrzest i świadectwo

dusze rodzą Chrystusa; każda bowiem przyjmuje w sobie słowo Boże. […] 
Dusza Maryi wielbi Pana, a Jej duch raduje się w Panu, ponieważ duszą 
i duchem poświęcona Ojcu i Synowi, adoruje Ona z pobożnym uczuciem 
jedynego Boga, od którego wszystko pochodzi, oraz jedynego Pana, dzięki 
któremu istnieją wszystkie rzeczy”139.

Na wzór Maryi trzeba nieustannie trwać we wspólnocie, aby nasze świa-
dectwo było wiarygodne: „Liczenie się z Bogiem jako Panem życia i wspól-
noty jest zawsze znakiem, który przemawia do świata, zaś posłuszeństwo 
wobec widzialnych przedstawicieli Boga tym mocniej zastanawia, im bar-
dziej kwestionowane są autorytety. […] Sposobem świadczenia wspólno-
ty wobec świata jest głoszenie Jezusa jako Pana i Zbawiciela. To głoszenie 
zakłada posłuszeństwo Bogu oraz tym, którzy są przez Niego ustanowieni 
w Kościele”140.

Od początku, od czasów apostolskich, chrześcijanie byli przekonani, że 
żaden rodzaj życiowego powołania, żadna okoliczność codziennego życia, 
żaden trud doczesnej pielgrzymki – nie wyklucza możliwości dawania świa-
dectwa w duchu nadziei złożonej w Chrystusie we wspólnocie Kościoła. Co 
więcej, „wymownym świadectwem dla świata jest samo życie wspólnoty. 
Świadectwem, które przemawia, pociąga, ewangelizuje. Kiedy tak jest? – 
pytamy, patrząc na wspólnotę Kościoła na kartach Nowego Testamentu. Za-
cznijmy od tego, że wspólnota jest o tyle świadkiem Chrystusa, o ile stanowi 
Jego ucieleśnienie. Nie na darmo Paweł nazywa Kościół Ciałem Chrystusa, 
zaś wierzących – Jego członkami. Świat, patrząc na wspólnotę, winien więc 
widzieć życie Jezusa i zasady, które zna z Ewangelii”141.

Kościół to lud Boży. Owszem, to instytucja posiadająca swoje aspekty 
doczesne (socjologiczne), ale w pierwszym rzędzie to wspólnota ochrzczo-
nych, stanowiąca jakby przedłużenie tajemnicy miłości Boga Ojca objawio-
nej przez Jezusa Chrystusa w Duchu Świętym. W centrum misji Kościoła 
stoi nadzieja życia wiecznego. Kościół jest bowiem świadkiem nadziei po-
wszechnego zbawienia, o czym przypominał Jan Paweł II w kontekście 

139	 Cyt. za: Benedykt XVI, Magnificat – Pieśń Maryi (15 lutego), „L’Osservatore Romano” 
(2006) 4, s. 46.

140	 R. Pindel, Życie wspólnoty Kościoła pierwszych chrześcijan świadectwem dla świata, 
„Zeszyty Odnowy w Duchu Świętym” (2004) 4, s. 10.

141	 R. Pindel, Życie wspólnoty Kościoła pierwszych chrześcijan świadectwem dla świata, s. 15.



86 |

|

Rozdział pierwszy

obaw, jakie często przeżywamy w obliczu pojawiających się trudności i burz 
dziejowych: „Mimo iż czasem, jak w ewangelicznej scenie uciszenia burzy 
(Mk 4,35-41; Łk 8,22-25), mogłoby się wydawać, że Chrystus śpi i pozosta-
wił swą łódź na pastwę mocy wzburzonych fal, od Kościoła […] wymaga 
się, by zachowywał pewność, że Pan – poprzez dar swego Ducha – jest za-
wsze obecny i działa w nim i w historii ludzkości. On kontynuuje swą misję 
w czasie, ustanawiając Kościół jako nurt nowego życia i znak nadziei dla 
ludzkości. W klimacie, w którym łatwo ulec pokusie aktywizmu, również 
na płaszczyźnie duszpasterskiej, od chrześcijan […] wymaga się więc, by 
żyjąc w głębokiej komunii ze Zmartwychwstałym, nie przestawali być Jego 
rzeczywistym objawieniem”142.

c. Świadectwo o Chrystusie jako obrona prawdy o życiu wiecznym

Współczesny świat domaga się ciągłej argumentacji w kwestii prawdzi
wości chrześcijańskiego świadectwa w aspekcie myśli teologiczno-funda
mentalnej143. Dlatego świadczenie o prawdzie życia wiecznego winno 
dokonywać się w życiu wszystkich ochrzczonych. Bez względu na to, w ja-
kim ustroju i w jakiej społeczności przyszło żyć współczesnemu uczniowi 
Chrystusa, winien on głosić całą Ewangelię i być gotowym oddać swe życie 
za głoszoną prawdę144.

Do istoty świadectwa należy moment osobistego stosunku świadka do 
danej prawdy. Świadectwo chrześcijańskie różni się od zwykłych świadectw 
(np. historycznych) nowym wymiarem; chodzi o rzeczywistość, która wy-
chodzi poza układ świata doczesnych zjawisk145. W życiu świeckim (spo-
łecznym) o prawdzie mogą decydować dwa „trybunały”. Jednym z nich jest 
rozum człowieka, który decyduje o tym, co ma być prawdziwe, a co nie; 
drugim – sprawiedliwość świecka, która ukazuje prawdę po zaprzysiężeniu 
świadków. W ten sposób prawda jest ciągle jakby uzależniona – albo od 

142	 Jan Paweł II, Adhortacja apostolska o Jezusie Chrystusie, który żyje w Kościele jako źródło 
nadziei dla Europy „Ecclesia in Europa” [28 czerwca 2003], nr 27.

143	 Zob. J. Mastej, Świadectwo chrześcijańskie jako motyw wiary, „Roczniki Teologiczne” 
(2002) 9, s. 69.

144	 Zob. Z. Hanas, Świadkowie prawdy w społeczeństwie medialnym, w: Świadek Jezusa, s. 301.
145	 Zob. W. Hładowski, Sprawdzanie świadectwa chrześcijańskiego w apologetyce, „Studia 

Theologica Varsaviensia” (1973) 9, s. 28.



87|

|

Chrzest i świadectwo

rozumu, który interpretuje ją subiektywnie, albo od kryterium sprawiedli-
wości, o której decyduje świadek. Rozważymy, że chrześcijańskiego świa-
dectwa o prawdzie życia wiecznego nie można rozpatrywać bez właściwego 
zrozumienia samego słowa „prawda”146.

Niezmienność odwiecznej prawdy
Pojęcie „prawdy” odnosi się do wielu dziedzin – istnieje prawda nauko-

wa, prawda informacji, relacji ludzkich i osobowych, a nawet artystyczna, ale 
jest także prawda biblijna (objawiona). Ta ostatnia nie odsłania się wprost, 
ale przez świadectwo. W ten właśnie sposób Jan Chrzciciel „dał świadectwo 
prawdzie” (J 5,33). W innym miejscu czytamy o świadectwie jednego z apo-
stołów: „A wiemy, że świadectwo jego jest prawdziwe” (J 21,24). Prawda jest 
niejako niesiona przez świadka, który swoją postawą ją potwierdza nawet 
ofiarą z życia147.

Chrześcijańskie świadectwo zakłada istnienie odwiecznej prawdy, a jed-
nocześnie ją potwierdza. Dając świadectwo prawdzie, świadczący o niej kła-
dzie niejako swoją własną pieczęć na jej wiarygodności. Czyni to za pomocą 
działania, słowa, obecności. Świadectwo musi być całościowe, jednoznaczne 
w obecności, słowach i zachowaniu. Musi być czytelne. Tych, którzy na nie 
czekają, winno duchowo podtrzymać, pokrzepić i wstrząsnąć w sumieniu. 
Stąd też świadectwo jest zawsze ryzykiem, gdyż jego przyjęcie jest niepew-
ne, uzależnione od wielu czynników148.

Kto zdradza prawdę, czyni to między innymi dlatego, że chce „dosto-
sować się” do oczekiwań adresatów. Zamiast jednak być świadkiem, staje 
się demagogiem schlebiającym otoczeniu. Prawda zawsze kosztuje, a świa-
dek płaci za nią jakby samym sobą. Świadek może zapłacić za swą wierność 
prawdzie utratą popularności. Nigdy jednak nie powinien się zatrzymywać 
i wycofywać, gdyż bycie świadkiem odwiecznej prawdy jest powołaniem149.

Aby więc bronić odwiecznej prawdy przez dawane świadectwo wobec 
świata, trzeba nieustannie wpatrywać się w przykład Tego, o kim jest to 

146	 Zob. J.M. Lustiger, „Dać świadectwo prawdzie”, „Communio” (1987) 5, s. 69.
147	 Zob. tamże.
148	 Zob. J. Hennelowa, Świadczyć znaczy służyć (Kapłan jako świadek prawdy), „W Drodze” 

(1985) 10, s. 28.
149	 Zob. tamże.



88 |

|

Rozdział pierwszy

świadectwo – w Jezusa Chrystusa. W ramach całej swej publicznej działal-
ności zawsze z wielką cierpliwością pouczał On swoich uczniów, jak mają 
bronić prawdy. Chciał, aby czynili to w duchu służby. Trzeba, aby uczeń 
Chrystusa był – na Jego wzór – sługą prawdy. Zapewne dlatego, gdy Jezus 
umywał nogi apostołom w Wieczerniku, uczniowie mieli otrzymać osta-
teczne potwierdzenie tego wezwania. Jezus wybaczał im błędne myślenie 
o przejęciu władzy nad innymi, wskazując na przykazanie miłości Boga 
i bliźniego. Umycie nóg podczas Ostatniej Wieczerzy było świadectwem 
miłości Jezusa do swoich uczniów, Jego pokory w przyjmowaniu woli Ojca. 
Przykład Jezusa stał się ponadczasowym źródłem natchnienia co do kierun-
ku i sposobu obrony prawdy wobec świata. Bo jest to rzeczywiście prawda 
nie z tego świata: „Gdy przyjdzie On, Duch Prawdy, doprowadzi was do 
całej prawdy. Bo nie będzie mówił od siebie, ale powie wszystko, cokolwiek 
usłyszy, i oznajmi wam rzeczy przyszłe. On Mnie otoczy chwałą, ponieważ 
z mojego weźmie i wam objawi. Wszystko, co ma Ojciec, jest moje. Dlatego 
powiedziałem, że z mojego weźmie i wam objawi” (J 16,13–15).

W ciągu dziejów chrześcijanie niejednokrotnie byli wystawiani na 
pokusę zaniechania obrony odwiecznej prawdy. II Sobór Watykański po-
twierdził to zobowiązanie i przypomniał o tym, przywołując potrzebę świa-
dectwa wobec świata ze strony tych, którzy przyjęli chrzest w Chrystusie. 
Wezwał do świadectwa o życiu wiecznym; świadectwa, które jest kierowane 
do wszystkich bez względu na ich obecną przynależność religijną, poglądy, 
kulturę i pochodzenie150.

„Dominus Jesus”
Jezus Chrystus dokonał odkupienia całego rodzaju ludzkiego. Kongre-

gacja Nauki Wiara ujęła w sposób syntetyczny prawdę o życiu wiecznym, łą-
cząc ją z obowiązkiem dawania o niej świadectwa. Oto zasadnicze elementy 
wiary Kościoła zawarte w Deklaracji o jedyności i powszechności zbawczej 
Jezusa Chrystusa i Kościoła „Dominus Jesus”:
– 	 „Należy wyznawać stanowczo, jako niezmienną naukę wiary Kościoła, 

prawdę o Jezusie Chrystusie, Synu Bożym, Panu i jedynym Zbawicielu, 
który przez wydarzenie swojego wcielenia, śmierci i zmartwychwstania 

150	 Zob. C.S. Bartnik, Łaska drogi. Wybór rozważań religijnych, Warszawa 1978, s. 54.



89|

|

Chrzest i świadectwo

doprowadził do końca historię zbawienia, mającą w Nim swoją pełnię 
i swoje centrum.

– 	 [Prawdę tę] potwierdzają […] jednoznacznie świadectwa nowotesta-
mentowe: «Ojciec zesłał Syna jako Zbawiciela świata» (J 1,29).

– 	 W swojej mowie przed Sanhedrynem Piotr, pragnąc wyjaśnić uzdrowie-
nie chromego od urodzenia (Dz 3,1–8), dokonane w imię Jezusa Chry-
stusa, oświadcza: «I nie ma w żadnym innym zbawienia, gdyż nie dano 
ludziom pod niebem żadnego innego imienia, przez które moglibyśmy 
być zbawieni» (Dz 4,12).

– 	 Ten sam apostoł dodaje ponadto, że Jezus Chrystus «jest Panem wszyst-
kich», «i że Bóg ustanowił Go sędzią żywych i umarłych»; dlatego 
«każdy, kto w Niego wierzy, przez Jego imię otrzymuje odpuszczenie 
grzechów» (Dz 10,36.42.43).

– 	 Paweł zwrócił się do wspólnoty w Koryncie: «A choćby byli na niebie 
i na ziemi tak zwani bogowie – jest zresztą mnóstwo takich bogów 
i panów – dla nas istnieje tylko jeden Bóg, Ojciec, od którego wszystko 
pochodzi i dla którego my istniejemy, oraz jeden Pan, Jezus Chrystus, 
przez którego my jesteśmy» (1 Kor 8,5–6).

– 	 Także apostoł Jan stwierdza: «Tak bowiem Bóg umiłował świat, że Syna 
swego Jednorodzonego dał, aby każdy, kto w Niego wierzy, nie zginął, 
ale miał życie wieczne. Albowiem Bóg nie posłał swego Syna na świat po 
to, aby świat potępił, ale po to, aby świat został przez Niego zbawiony» 
(J 3,16–17).

– 	 W Nowym Testamencie powszechna wola zbawcza Boga łączy się zatem 
ściśle z jednym pośrednictwem Chrystusa; Bóg «pragnie, by wszyscy lu-
dzie zostali zbawieni i doszli do poznania prawdy. Albowiem jest jeden 
Bóg, jeden też pośrednik między Bogiem a ludźmi, człowiek, Chrystus 
Jezus, który wydał siebie samego na okup za wszystkich» (1 Tm 2,4–6)”151.
Cały tok przytoczonej argumentacji potwierdza, że Kościół definiu-

je prawdę o powszechności i jedyności Jezusowego odkupienia w oparciu 
o Boże objawienie. W tym właśnie świetle także misja Kościoła nie jest 
151	 Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja o jedyności i powszechności zbawczej Jezusa Chry-

stusa i Kościoła „Dominus Jesus” [6 sierpnia 2000], w: taż, W trosce o pełnię wiary. Do-
kumenty Kongregacji Nauki Wiary 1995–2000, red. J. Królikowski, Z. Zimowski, Tarnów 
2002, s. 84.



90 |

|

Rozdział pierwszy

jakimś „wymysłem ludzkim”, lecz urzeczywistnioną zbawczą wolą Boga 
Trójjedynego. To ma podstawowe znaczenie dla postrzegania sakramentu 
chrztu jako zobowiązania do osobistego i wspólnotowego dawania świa-
dectwa o Chrystusie, który jako jedyny Odkupiciel wysłużył wszystkim 
ludziom możliwość osiągnięcia zbawienia. Podczas chrztu to bowiem nie 
człowiek, lecz Bóg uobecnia rzeczywistość nowego życia. W dokumencie 
Kongregacji Nauki Wiara widzimy, że misja Kościoła została przyporząd-
kowana tak zwanej soteriologicznej koncentracji. Wniosek: zobowiązanie 
do świadectwa jest konsekwencją faktu, że Jezusowy dar odkupienia został 
skierowany do całego rodzaju ludzkiego152.

Każdy ochrzczony staje się świadkiem powszechnej miłości Boga 
Trójjedynego, przez co przyczynia się do rozwoju Jego królestwa najpierw 
w swoim sercu, a następnie „aż po krańce ziemi” (Dz 1,8). M. Cisowski pod-
sumowuje: „Jeśli więc chcemy wnieść wiarę w Trzecie Tysiąclecie, musimy 
uświadomić sobie niezwłocznie, że wszyscy jesteśmy za nią odpowiedzialni. 
W czasach postępującej coraz silniej laicyzacji i w społeczeństwie coraz bar-
dziej pluralistycznym musimy być autentycznymi i przekonującymi świad-
kami Jezusa Chrystusa, tak jak byli nimi apostołowie, męczennicy i tylu 
świętych w ciągu dwudziestu wieków chrześcijaństwa […]. Szczególnej 
wagi nabiera dziś to świadectwo, do składania którego powołani jesteśmy 
wszyscy w warunkach naszego codziennego życia, zarówno w wymiarze 
osobistym, jak i społecznym”153.

152	 „Obowiązek i prawo do apostolstwa otrzymują świeccy na mocy samego zjednoczenia 
swojego z Chrystusem – Głową. Wszczepieni bowiem przez chrzest w Ciało Mistyczne 
Chrystusa, utwierdzeni mocą Ducha Świętego przez bierzmowanie, są oni przeznaczeni 
przez samego Pana do apostolstwa. Dostępują poświęcenia na królewskie kapłaństwo 
i święty naród (1 P 2,4-10), by przez wszelkie uczynki składać duchowe ofiary i po całej 
ziemi dawać świadectwo Chrystusowi”. II Sobór Watykański, Apostolicam actuositatem, 
nr 3.

153	 M. Cisowski, „Z wiarą w Trzecie Tysiąclecie” – odpowiedzialność za nasze świadectwo wia-
ry, w: Wiara i rozum na progu Trzeciego Tysiąclecia, red. J. Łukomski, Kielce 2001, s. 201.



91|

|

Chrzest i świadectwo

III. Dramat rozłamu: jedno przymierze –  
wiele Kościołów

Chrześcijanie wierzą, że Bóg Trójjedyny jest bytem absolutnym i nie-
podzielnym. Istotą, której tajemnica wybiega ponad wszelkie ludzkie kate-
gorie. Jest tajemnicą niepojętą, ale jednocześnie nie zupełnie niedostępną. 
Boże objawienie zawarte w Starym i Nowym Testamencie przekazuje orę-
dzie o Bogu Stworzycielu. On też jako pierwszy zwrócił się ku człowiekowi 
grzesznemu; dał mu moc powrotu do życia w łasce. Powodowany miłością 
i miłosierdziem, Wcielony Syn Boży wysłużył człowiekowi możliwość kro-
czenia nadprzyrodzoną drogą ku zbawieniu. Jednocześnie Jezus Chrystus 
„stał się Świadkiem dla nas, a nas chciał uczynić swoimi świadkami. Być 
świadkiem Chrystusa, to przede wszystkim przyjąć w duchu wiary to świa-
dectwo, jakie Bogu dał sam Chrystus. Chrystus pouczył nas, jakim jest 
Bóg”154. Oto zatem treść i wzór świadectwa – Jezus Chrystus. O Nim wszy-
scy chrześcijanie pragną dawać świadectwo wobec całego świata.

Niestety, jako chrześcijanie jesteśmy podzieleni. Dlatego ze szczerym 
przekonaniem powinniśmy szukać pełnej zgody i pojednania. Dialog eku-
meniczny to stały wysiłek przezwyciężania różnic w interpretacji objawie-
nia Starego i Nowego Testamentu. Trzeba czynić wszystko, co możliwe, aby 
przybliżyć godzinę trwałej komunii wiary między innymi w tym, co odnosi 
się do teologii i praktyki sakramentu chrztu. Chodzi przecież o to, aby świa-
dectwo chrześcijan o Chrystusie mogło zostać przez świat uznane za w pełni 
wiarygodne.

154	 J. Ablewicz, Będziecie moimi świadkami, s. 16. Wielu teologów akcentuje potrzebę da-
wania świadectwa we wszystkich obszarach życia chrześcijańskiego. To zasada ogólna. 
Ważne jest także, aby w kontekście szczególnych tematów z tej zasady zawsze korzystać, 
np. w kwestii szczególnego poświęcenia się dla świadectwa o Chrystusie, które łączy się 
z rezygnacją z małżeństwa i rodziny: „Celibat pokazuje wiernym, którym służymy, że 
w Bogu i dla Boga kochamy ich wielką miłością, która gotowa jest na wyrzeczenie, ofia-
rę i trud. Z łaski celibatu korzystają najpierw baranki Jezusa, które On nam powierzył, 
ofiarując nam dar kapłaństwa. Ponadto celibat jest wielkim świadectwem zwycięstwa 
człowieka nad całą sferą emocjonalną i zmysłową. Ukazuje, że żyjąc w miłości, człowiek 
może podporządkować sferę popędową rozumowi i odpowiedzialności”. J. Augustyn, 
W trosce o autentyczne życie duchowe, Kraków 2010, s. 33.



92 |

|

Rozdział pierwszy

1. Różnice w interpretacji Biblii zagrażają wiarygodności świadectwa

Zadanie jest jasne i nieodwołalne: „Idźcie i nauczajcie wszystkie naro-
dy, udzielając im chrztu w imię Ojca i Syna, i Ducha Świętego. Uczcie je 
zachowywać wszystko, co wam przykazałem. A oto Ja jestem z wami przez 
wszystkie dni, aż do skończenia świata” (Mt 28,19–20).

Nikt i za żadną cenę nie powinien budować swego życia bez Jezusa 
Chrystusa. Bez Niego nie jest możliwe szczęście osobiste, rodzinne, zawo-
dowe, społeczne, ekonomiczne, polityczne – a ostatecznie szczęście wiecz-
ne155. Misją Kościoła jest dawanie świadectwa o Chrystusie, a celem – aby 
wszyscy ludzie otwarli się na Jego zbawczą łaskę156. Jako podzieleni ucznio-
wie Chrystusa nie możemy jednak być uważani za w pełni wiarygodnych 
świadków Jezusa z Nazaretu. Dlatego istnieje konieczność dialogu ekume-
nicznego. Pojawia się tu postulat ekumenicznej lektury tekstów biblijnych. 
Szukając jedności, trzeba poszukiwać pełnego zrozumienia całej prawdy 
objawionej.

a. Możliwość ekumenicznej lektury tekstów biblijnych

Biblia łączy chrześcijan, a jednocześnie nie przestaje być elementem 
sporu. Pismo Święte powinno być znakiem jedności chrześcijan, ale tak nie 
jest. Owszem, słowo Boże stanowi najważniejszy drogowskaz uznany przez 
wszystkich uczniów Chrystusa. Brakuje jednak zgody co do interpretacji 
zawartego w Biblii orędzia. To sprawia, że świadectwo chrześcijan nie może 
być do końca wiarygodne dla świata.

Powiązanie kwestii jedności z wiarygodnością świadectwa znalazło 
swój wyraźny akcent w modlitwie Jezusa w Wieczerniku. Przed swoim odej-
ściem modlił się On do Ojca o jedność uczniów, aby świat mógł przyjąć 
Jego Ewangelię: „Aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja 
w Tobie, aby i oni stanowili w Nas jedno, aby świat uwierzył, żeś Ty Mnie 
posłał” (J 17,21).

155	 Zob. M. Szmajdziński, Mądrość, która się narodziła, to mądrość, która nas rodzi, „Współ-
czesna Ambona” (2005) 1, s. 18.

156	 Zob. A. Pronzato, Ojcze nasz, s. 16.



93|

|

Chrzest i świadectwo

Otwarci na światło Ducha Świętego
Ekumeniczna lektura Biblii jest możliwa dzięki światłu Ducha Świętego. 

Bez Jego pomocy nikt nie jest w stanie dostrzec w Jezusie Pana i Zbawiciela 
(1 Kor 12,3)157. Duch Święty wyposaża uczniów Chrystusa w dary, służą-
ce przezwyciężaniu trudności, co ma decydujące znaczenie dla wiarygod-
ności chrześcijańskiego świadectwa, aby świadczyć o prawdzie Ewangelii. 
Marian Rusecki nie waha się stwierdzić, że wspólne świadectwo stanowi cel 
dialogu ekumenicznego w jego wymiarze doktrynalnym i duchowym158.

Na obecnym etapie dialogu ekumenicznego podejmowane są konkret-
ne działania, aby uczynić możliwą wspólną refleksję nad poszczególnymi 
tekstami Starego i Nowego Testamentu. Biblia jest bowiem przez wszystkich 
chrześcijan przyjmowana jako bezcenny dar159. Wszyscy uznają, że Pismo 
Święte tworzyli ludzie pod natchnieniem Ducha Świętego. Dlatego, pomi-
mo podziałów, nadzieją napawa fakt wspólnych tłumaczeń poszczególnych 
ksiąg, co staje się punktem wyjścia dla wspólnej refleksji. Chodzi o to, aby 
stopniowo, krok po kroku, zbliżać się do upragnionej jedności, a tym sa-
mym – do wspólnego świadectwa o Chrystusie jako pełni objawienia. Słowa 
Jezusa: „Aby wszyscy stanowili jedno” (J 17,21) – przynaglają do takiego 
działania. Motywują do poszukiwania dróg porozumienia.

157	 „Więcej światła na cudowny dar synostwa rzuca św. Paweł, zapewniając nas, iż łaska 
ta połączona jest z obecnością w naszych duszach samego Ducha Świętego. Nie tylko 
świadczy On o tym, iż jesteśmy synami Boga, lecz, ponieważ bez Ducha Świętego nie 
możemy nawet wymówić imienia Pana Jezusa, Duch Święty modli się w nas i za nas 
nieujętą w słowa modlitwą – modlitwą samego Ojca”. E. Boylan, Modlitwa myślna i to-
warzyszące jej trudności, Warszawa 2011, s. 182.

158	 „Niezbędny jest dialog na płaszczyźnie doktrynalnej, który – choć niesie z sobą wie��-
le trudności – ma decydujące znaczenie w skutecznym realizowaniu jedności. Tego 
rodzaju dialog przyczyni się do lepszego, obiektywnego poznania objawienia, pozwo-
li ludziom różnych wyznań zbliżyć się bardziej do Chrystusa i wzajemnie do siebie. 
[…] Istotnym elementem pojęcia ekumenizmu jest współpraca i wzajemna modlitwa. 
Współpracę (Kościół katolicki) widzi w urzeczywistnianiu wspólnego świadectwa z roz-
dzielonymi braćmi i we wspólnym wyznawaniu wiary, a następnie we wspólnej pracy 
w służbie ludzkości, i to w różnych dziedzinach życia. Wszystko to musi być przepojone 
duchem modlitwy, która jest podstawa ekumenizmu duchowego”. M. Rusecki, Wiary-
godność chrześcijaństwa, 1: Z teorii teologii fundamentalnej, Lublin 1994, s. 65.

159	 Jan Paweł II, Wiara chrześcijańska a religie pozachrześcijańskie, w: tenże, Wierzę w Boga 
Ojca Stworzyciela, Watykan 1987, s. 82–83.



94 |

|

Rozdział pierwszy

Dzisiejszy świat jest pełen konfliktów, napięć i nienawiści, chociaż za-
pewne większość ludzi pragnie miłości wzajemnej i jedności. W obszarze 
podziałów dotyczących wiary tak ważne jest więc wspólne wsłuchiwanie się 
w Boże słowo, które rozszerza horyzonty myślenia, umacnia nadzieję, oba-
la uprzedzenia – przybliżając czas pojednania160. W tym znaczeniu istnieje 
ścisły związek między działaniem Ducha Świętego a poznawaniem i gło-
szeniem prawdy objawionej. Duch Święty oświeca umysły i serca, by wła-
ściwie interpretować i przyjmować treści Pisma. Światło Ducha Świętego 
pozwala pokonywać pokusę redukowania orędzia biblijnego do wymiarów 
naturalnych. Tak łatwo jest bowiem zapomnieć o zasadzie, według której 
należy odróżniać „poznanie religijne od czysto rozumowych dociekań filo-
zofów i myślicieli na temat istnienia Boga. [Poznanie wiary] ogarnia całego 
człowieka i staje się w nim życiodajnym impulsem”161. Dźwignią ekumenii 
jest otwartość na pomoc Ducha Świętego w ramach poszukiwania zgodnej 
z myślą Bożą interpretacji tekstów Starego i Nowego Testamentu.

Pismo Święte jest jedną, wielką, jednolitą i dynamiczną katechezą Boga 
i o Bogu. Oznacza to, że jego pierwszej części, to jest Starego Testamentu, 
nie można objaśniać bez części drugiej – Nowego Testamentu. Z kolei Nowy 
Testament interpretujemy, posługując się treściami Starego162.

Wspólna lektura tekstów biblijnych zakłada wzajemne przenikanie obu 
części Biblii. Otwartość na nowe interpretacje nigdy nie powinna prowadzić 
do zignorowania faktu zawartego w Biblii niezmiennego depozytu wiary163. 

160	 Przykładem szczegółowych rozmów, zmierzających do pełnej jedności, jest tajemnica 
Eucharystii: „Pomimo że odłączonym od nas Wspólnotom kościelnym brakuje pełnej 
jedności z nami, wypływającej z chrztu, i choć w naszym przekonaniu nie przechowały 
one właściwej i całkowitej rzeczywistości eucharystycznego misterium, głównie przez 
brak sakramentu kapłaństwa, to jednak sprawując w świętej Uczcie pamiątkę śmierci 
i zmartwychwstania Pańskiego, wyznają, że oznacza ona życie w łączności z Chrystusem 
i oczekują Jego chwalebnego przyjścia. Wobec tego nauka o Uczcie Pańskiej, o innych 
sakramentach i kulcie oraz o posługach Kościoła powinna stanowić przedmiot dialogu”. 
II Sobór Watykański, Dekret o ekumenizmie „Unitatis redintegratio” [21 listopada 1964], 
nr 22.

161	 Jan Paweł II, Wiara chrześcijańska a religie pozachrześcijańskie, s. 82–83.
162	 Zob. J. Turnau, Pacierz ekumenisty. Dekalog ekumenisty. Siedem błędów głównych ekume-

nii przeszkadzających, w: Nauka, Kościół, ekumenizm. Studia ofiarowane księdzu Bogda-
nowi Trandzie, red. K. Karski, Warszawa 1994, s. 25.

163	 Zob. J. Wicks, Komentarz do dokumentu „Maryja: łaska i nadzieja w Chrystusie”, „Salva-
toris Mater” (2005) 2, s. 461.



95|

|

Chrzest i świadectwo

Ze swej strony Kościół katolicki napomina więc swoich wiernych, aby pod 
duchową opieką duszpasterzy mieli świadomość osobistej odpowiedzialno-
ści za skarb Bożego słowa, zgodnie z pouczeniem Jezusa: „Do każdego, któ-
ry się przyzna do Mnie przed ludźmi, przyznam się i Ja przed moim Ojcem, 
który jest w niebie. Lecz kto się Mnie zaprze przed ludźmi, tego zaprę się i Ja 
przed moim Ojcem, który jest w niebie” (Mt 10,32–33).

Przykład: wspólna refleksja o ewangelicznej bezżenności
Trzeba stwierdzić z radością, że wspólna ekumeniczna lektura Biblii już 

się dokonuje. Oto przykład: dzięki badaniom biblijnym nastąpiło znaczące 
zbliżenie stanowisk między wieloma wspólnotami chrześcijańskimi a Ko-
ściołem katolickim co do interpretacji orędzia biblijnego na temat bezżen-
ności dla królestwa niebieskiego. 

W samym centrum prawdy o celibacie jest miłość – Boga do człowie-
ka, człowieka do Boga i ludzi między sobą164. Praktykowany przez wielu 
ochrzczonych spoza Kościoła katolickiego celibat postrzegany jest również 
jako znak dyspozycyjności w służbie Bogu całym sercem. Otwierając się ze 
względu na Chrystusa i Ewangelię na wszystkich, osoba bezżenna z motywu 
miłości poświęca swoje życie dla świadectwa o Chrystusie165.

Warto przywołać przykład wspólnoty z Taizé. Duchowe dziedzictwo 
świadectwa Brata Rogera sprawiło, że pod koniec lat 90. XX wieku wspól-
nota liczyła 80 braci z 20 krajów Europy, Azji, Afryki i obu Ameryk. Byli 
w nich też bracia pochodzący z wyznań niekatolickich. Spotykali się we 
wspólnocie pojednania. Bracia żyją z własnej pracy, nie posiadają kapita-
łu, żyją wśród biednych w tak zwanych fraterniach rozrzuconych po całym 
świecie. Wspólnota nawiązuje do tradycji życia monastycznego. Członkowie 

164	  Zob. J. Augustyn, Celibat. Aspekty pedagogiczne i duchowe, Kraków 1999, s. 130.
165	  Zob. Roger z Taizé, Ekumeniczność powołania do celibatu, „W Drodze” (1980) 6, s. 47. 

„Jak Maryja przed narodzeniem Jezusa, tak też Kościół czuwa w nocy i ciemności 
świata, w oczekiwaniu na Oblubieńca. Kościół jest dziewiczy dziewictwem wciąż 
odnawianym, dzięki niepodzielnej miłości mężczyzn i kobiet ze wszystkich zakonów 
widzialnych i niewidzialnych, którzy duszą i ciałem poświęcili się, aby świadczyć już 
na tym świecie o obecności królestwa, w którym Bóg jest wszystkim we wszystkich. 
Akceptując wyrzeczenie się wszystkich bogactw i wszystkich «idoli», ci szaleńcy Boży 
pokazują nam, jaką miłością Bóg pragnie być kochany i jak Go szukać”. G. Blaquière, 
Dyskretna obecność Maryi, Kraków 2009, s. 132.



96 |

|

Rozdział pierwszy

wspólnoty są zgodni, że celem ekumenizmu jest jedność w sprawowaniu 
Eucharystii, a przywrócenie tej pełnej jedności dokona się dzięki mocy Du-
cha Świętego. Wszyscy zaś uczestnicy dialogu ekumenicznego winni pamię-
tać, że nie może się to dokonywać w sposób nieodpowiedzialny. W Taizé 
Msza św. odprawiana jest zawsze tylko przez kapłanów katolickich166. Co do 
pełnej jedności w kwestii celibatu podejmowane są analizy Bożego objawie-
nia w ramach wspólnej lektury tekstów objawionych167.

Praktyka celibatu domaga się duchowej odnowy i nawrócenia serc 
w świadomym dążeniu do świętości, a dzięki temu będzie miała miejsce 
stopniowa odbudowa widzialnych struktur Kościoła. Jana Paweł II w en-
cyklice Ut unum sint apelował, aby szukać wspólnego świadectwa na fun-
damencie osobistej więzi z Chrystusem: „Potrzebne jest spokojne i czyste 
spojrzenie prawdy, ożywione Bożym miłosierdziem, które potrafi wyzwolić 
umysły i ponownie wzbudzić w każdym dobrą wolę, właśnie w perspekty-
wie głoszenia Ewangelii ludziom wszystkich narodów i krajów”168.

Podejmowana w Kościele katolickim i wspólnotach niekatolickich prak-
tyka życia bezżennego dla królestwa Bożego może stanowić przykład, jak 
owocna jest wspólna lektura orędzia biblijnego w duchu miłości169. Wszy-
scy ostatecznie jesteśmy powołani do udziału w życiu i miłości Ojca i Syna, 
i Ducha Świętego. Pomimo różnic prawda o miłości Boga Trójjedynego sta-
nowi absolutną podstawę i uzasadnienie wysiłku, aby przezwyciężać docze-
sne trudności w dążeniu do jedności wiary i świadectwa170.

166	 Zob. G. Polak, Wspólnota ekumeniczna z Taizé, w: Ku chrześcijaństwu jutra. Wprowadze-
nie do ekumenizmu, red. W. Hryniewicz, J.S. Gajek, S.J. Koza, Lublin 1997, s. 352–353.

167	 „Celibat to temat o jedynym w swoim rodzaju ukierunkowaniu ekumenicznym, gdyż 
jako taki stanowi znak posłuszeństwa z miłości. W najstarszych tekstach chrześcijań-
skich, które mówią o celibacie jako szczególnej formie posłuszeństwa, pojawiają się 
terminy: «czystość», «czysty». Czysty oznacza często tych, którzy wstrzymują się całko-
wicie od stosunków małżeńskich. Pod wpływem refleksji teologicznej ojców Kościoła 
znaczenie tego terminu poszerzyło się i zaczęto go używać zarówno w odniesieniu do 
małżonków, jak i dziewic i osób żyjących w celibacie. Stąd też „prawodawstwo zakonne 
zwykle mówi o czystości, tłumacząc ją w kategoriach «czystości doskonałej», dla odróż-
nienia jej od czystości małżeńskiej”. J.W. Gogola, Czystość konsekrowana: teologia i prak-
tyka, w: Formacja zakonna (3), red. tenże, Kraków 1997, s. 13.

168	 Jan Paweł II, Encyklika o działalności ekumenicznej „Ut unum sint” [25 maja 1995], nr 2.
169	 Zob. C.S. Bartnik, Łaska drogi, s. 55.
170	 Zob. J. Reichan, Teologia ekumeniczna, „Znak” (1959) 1, s. 109.



97|

|

Chrzest i świadectwo

Skoro przywołaliśmy przykład wspólnoty z Taizé, należy w tym miej-
scu dodać przynajmniej jeden przykład z kręgu katolickiego. Ruch Focolari 
szczególnie działa na rzecz jedności chrześcijan przez to, że miłość przy-
jął za swą zasadę statutową. Ruch ten jest jedną z form szukania wspólne-
go świadectwa o Chrystusie. Wspomaga on dialog Kościoła katolickiego 
z chrześcijanami Wschodu. Stara się tworzyć klimat jedności we wszystkich 
dziedzinach życia. Przez lata doświadczeń wypracował drogę dialogu teo-
logicznego, mimo istniejących różnic. Założycielka ruchu Chiara Lubich, 
rozmiłowana w Piśmie Świętym, uznała za swoje powołanie być świadkiem 
Jezusowej miłości, stając się tym samym apostołką jedności171.

b. Poznanie objawienia biblijnego dla wspólnego świadectwa

Aby być człowiekiem ekumenii, trzeba ruszyć na poszukiwanie całej 
prawdy objawionej. Tę prawdę umysł ludzki nawet po objawieniu poznaje 
tylko fragmentarycznie, w sposób niedoskonały. Zawsze potrzebujemy Bo-
żej miłości i darów Ducha Świętego. Bez pokory narażamy się na uleganie 
pokusie myślenie sekciarskiego. Kochając tradycję swojego Kościoła, po-
winniśmy szanować tradycje innych Kościołów i uczyć się od innych tego, 
co wartościowe, co dobre172.

Otwartość w dialogu w pespektywie wspólnego świadectwa nie ozna-
cza, że wolno sztucznie, bez uzasadnienia rezygnować z własnych tradycji. 
Tego rodzaju ustępstwa nie prowadzą do jedności. Kościoły nie zaowocują 
jednością „za wszelką cenę”. Przed taką pokusą przestrzega II Sobór Waty-
kański: „Sposób formułowania wiary katolickiej żadną miarą nie powinien 
stać się przeszkodą w dialogu z braćmi. Całą i nieskazitelną doktrynę trzeba 

171	 Zob. M. Gawlik, Ekumeniczne znamiona duchowości Ruchu „Focolarii”, „Roczniki Teo-
logiczne” (2003) 7, s. 79.

172	 „Działalność ekumeniczna i zgodne świadectwo dawane Chrystusowi przez chrześcijan 
należących do różnych Kościołów i wspólnot kościelnych przyniosły już obfite owoce. 
Pozostaje jednak sprawą coraz bardziej naglącą, by współpracowali oni i dawali wspólne 
świadectwo zwłaszcza teraz, gdy sekty chrześcijańskie i podobne do chrześcijańskich 
sieją zamieszanie swoim działaniem. Ekspansja tych sekt stanowi zagrożenie dla Ko-
ścioła katolickiego i wszystkich wspólnot kościelnych, z którymi prowadzi on dialog. 
Wszędzie tam, gdzie to jest możliwe, i zgodne z warunkami miejscowymi odpowiedź 
chrześcijan winna posiadać charakter ekumeniczny”. Jan Paweł II, Encyklika o stałej ak-
tualności posłania misyjnego „Redemptoris missio” [7 grudnia 1990], nr 50.



98 |

|

Rozdział pierwszy

przedstawić jasno. Nic nie jest tak obce ekumenizmowi, jak fałszywy ire-
nizm, który przynosi szkodę czystości nauki katolickiej i przyciemnia jej 
właściwy i pewny sens”173.

Biblia „duszą” teologii ekumenicznej
Jak zbawienia, tak i jedności nie osiąga się na skróty, od razu, z zasko-

czenia: „Droga wiodąca do celu jest długa i nie można iść na skróty: ko-
nieczne jest bowiem, aby każdy człowiek w sposób wolny przyjął prawdę 
o miłości Boga. On jest Miłością i Prawdą, a zarówno miłości, jak i prawdy 
nie można narzucić: pukają do serca i umysłu, i tam, gdzie pozwala się im 
wejść, wnoszą pokój i radość”174.

Wiele już zrobiono i wciąż czyni się dużo, z pokornym powierzeniem 
się Duchowi Świętemu. Słowo Boże wciąż jest jednak na różne sposoby in-
terpretowane przez Kościoły i ich teologów. Co więcej, właśnie te różnice 
w interpretacji, uwarunkowane wieloma czynnikami, niejako podtrzymują 
istniejący podział. Dlatego tych różnic nie należy w żadnym wypadku igno-
rować. Jednocześnie nie powinno się ich traktować jako czegoś nieodwra-
calnego175.

To nie słowo Boże jest przyczyną podziału, lecz ludzie, którzy je inter-
pretują w niewłaściwy sposób. Boże objawienie stanowi trwałe i nieomyl-
ne odniesienie, punkt oparcia wiary i moralności. W tym znaczeniu Pismo 
Święte powinno stanowić „duszę” wszelkich dyskusji ekumenicznych. A całą 
prawdę słowa Bożego ukrytą pod zasłoną litery poznać może tylko ten, kto 
szczerze zwróci się do Boga o pomoc. W dokumentach II Soboru Waty-
kańskiego czytamy: „Cieszymy się, widząc odłączonych braci, skupiających 
się wokół Chrystusa jako źródła i ośrodka wspólnoty kościelnej. Pożądając 

173	 II Sobór Watykański, Unitatis redintegratio, nr 11.
174	 Benedykt XVI, Król miłości, sprawiedliwości i pokoju (26 listopada), „L’Osservatore Ro-

mano” (2007) 1, s. 47.
175	 „Mimo że jeszcze nie wszędzie umocnił się ruch ekumeniczny i pragnienie pokoju 

z Kościołem katolickim, ufamy przecież, że stopniowo wzrastać będzie we wszystkich 
zmysł ekumeniczny i wzajemny szacunek. Trzeba jednak przyznać, że między tymi Ko-
ściołami i Wspólnotami a Kościołem katolickim istnieją rozbieżności wielkiej wagi, nie 
tylko na podłożu historycznym, socjologicznym, psychologicznym i kulturowym, lecz 
głównie w interpretacji prawdy objawionej”. II Sobór Watykański, Unitatis redintegratio, 
nr 19.



99|

|

Chrzest i świadectwo

zjednoczenia z Chrystusem, czują się zniewoleni do coraz usilniejszego po-
szukiwania jedności, a nadto do dawania świadectwa swej wierze wobec 
wszystkich narodów”176.

To szlachetne „zniewolenie”, o którym naucza Sobór, sprawia, że współ-
czesny ruch biblijny stanowi wspaniały przejaw ekumenicznego dążenia do 
jedności. Jest on nieocenioną pomocą dla ekumenicznej współpracy Ko-
ściołów w perspektywie poszukiwania wspólnego świadectwa o Chrystusie 
wobec świata. Dlatego urasta do rangi symbolu porozumienie, jakie nastą-
piło po II Soborze Watykańskim co do możliwości nowych tłumaczeń ksiąg 
Starego i Nowego Testamentu177.

Wspólne tłumaczenia
Kościół katolicki jest otwarty na ekumeniczne tłumaczenia tekstów bi-

blijnych, zaznaczając jednak w ramach swojego prawa kanonicznego: „Księ-
gi Pisma Świętego wolno wydawać tylko za aprobatą Stolicy Apostolskiej lub 
Konferencji Episkopatu. Również do wydania ich tłumaczeń na języki narodo-
we wymagana jest aprobata tej samej władzy oraz zaopatrzenie ich w koniecz-
ne i wystarczające wyjaśnienia. Tłumaczenia Pisma Świętego, zaopatrzone 
w odpowiednie wyjaśnienia, katolicy mogą za zezwoleniem Konferencji Epi-
skopatu przygotowywać i wydawać wspólnie z braćmi odłączonymi”178.

Wiele Kościołów i wspólnot chrześcijańskich słusznie uważa, że wspól-
ne tłumaczenia tekstów biblijnych przybliżają godzinę pojednania. Przypo-
mnijmy, że decyzja o rozpoczęciu prac nad ekumeniczną wersją polskiego 
tłumaczenia zapadła w 1995 roku po konsultacjach Redakcji Naukowej 

176	 Tamże, nr 20.
177	 Rolę i znaczenie jak najlepszego przełożenia tekstów biblijnych, w tym także na języki 

narodowe, dla dobra wiary podkreślał już Pius XII: „Autorytet Wulgaty w żaden sposób 
nie zabrania odnośnie do zagadnień nauki kościelnej tę właśnie naukę uzasadniać na 
podstawie tekstów pierwotnych, owszem, dzisiaj nawet tego wymaga; a tym bardziej 
nie zabrania posługiwać się tekstami pierwotnymi, by właściwy sens Pisma Świętego 
wszędzie coraz lepiej wykładać i objaśniać. Dekret Soboru Trydenckiego nie zabrania 
również, aby dla potrzeb i pożytku wiernych dokonywać tłumaczeń na języki narodo-
we celem łatwiejszego zrozumienia słowa Bożego. Czynić to można nawet z tekstów 
pierwotnych, co miało już miejsce w różnych krajach za zezwoleniem Kościoła, jak to 
z uznaniem podkreślamy”. Pius XII, Encyklika o właściwym rozwoju studiów biblijnych 
„Divino afflante Spiritu” [30 września 1943], w: Breviarium fidei, III, nr 62 (s. 138).

178	 Kodeks prawa kanonicznego [27 listopada 1983], kan. 825.



100 |

|

Rozdział pierwszy

Biblii Tysiąclecia z Komitetem Krajowym Towarzystwa Biblijnego w Polsce. 
Trzydziestoosobowy zespół tłumaczy składał się z przedstawicieli Kościo-
łów: katolickiego, prawosławnego, ewangelicko-augsburskiego, ewange-
licko-reformowanego, ewangelicko-metodystycznego, polskokatolickiego, 
starokatolickiego mariawitów, chrześcijan baptystów, zielonoświątkowego, 
adwentystów dnia siódmego i przedstawicieli Kościoła zborów Chrystuso-
wych, którzy dołączyli później. Planując wspólne przedsięwzięcie, tłumacze 
rozpoczęli pracę w duchu wzajemnego zrozumienia i właściwie rozumiane-
go pluralizmu179.

W odniesieniu do Nowego Testamentu najpierw opublikowano Ewan-
gelię według św. Mateusza i kolejno: Ewangelię według św. Marka i Ewange-
lię według św. Łukasza. W wyniku kilkuletniej pracy tłumaczy i redaktorów 
różnych wyznań, w 2001 roku Towarzystwo Biblijne w Polsce wydało Nowy 
Testament i Psalmy w przekładzie ekumenicznym. W 2003 roku oddzielnie 
wydano Księgę Psalmów.

Kończąc temat poszukiwania wspólnego świadectwa w kontekście eku-
menicznej lektury tekstów biblijnych, dodajmy, że przekład Nowego Testa-
mentu, a także przekłady innych ksiąg Pisma Świętego na języki współczesne 
dokonują się według Wytycznych do współpracy międzywyznaniowej w tłu-
maczeniu Biblii, opracowanych w 1987 roku przez Sekretariat do spraw Jed-
ności Chrześcijan i Towarzystwa Biblijne. Przekład powinien być zatem 
dostosowany do lokalnych (np. polskich) kontekstów językowych. Śródty-
tuły, akapity, miejsca wyróżniające cytacje, wyróżnienie poezji, numeracja 
wersetów, odnośniki biblijne winny być przyjęte tak, jak w greckim wydaniu 
krytycznym180.

2. W poszukiwaniu wspólnego świadectwa w odpowiedzi  
na łaskę chrztu

Po zarysowaniu ogólnego tła co do tekstów biblijnych, zatrzymamy się 
teraz przy jednym z tematów obecnych w dialogu ekumenicznym. Chodzi 

179	 Zob. M. Kiedzik, Pismo św. Nowego Testamentu i Psalmy. Przekład ekumeniczny z języ-
ków oryginalnych – główne założenia i zmiany w brzmieniu przekładu Nowego Testamen-
tu oraz ich podstawy, „Collectanea Theologica” (2003) 1, s. 203.

180	 Zob. tamże, s. 204.



101|

|

Chrzest i świadectwo

o powiązanie biblijnej koncepcji chrztu z powinnością dawania świadec-
twa o Chrystusie. Ekumeniczne poszukiwania w tym zakresie mają dzisiaj 
miejsce nie tylko na szczeblu ogólnokościelnym, ale także lokalnym. To zaś, 
co dzieje się pozytywnego w tak zwanych małych środowiskach, jest źró-
dłem nadziei na przezwyciężenie istniejących rozdźwięków doktrynalnych 
w skali ogólnej. Dlatego świadomi wciąż istniejących różnic, chrześcijanie 
nie chcą ustawać w podejmowaniu dalszych badań na temat – jak to określił 
Jan Paweł II – ekumenicznego profilu chrztu181.

Wśród szczegółowych kwestii pojawia się pytanie o wolność człowie-
ka jako podmiotu chrztu. Budzi nadzieję fakt, że coraz więcej Kościołów 
i wspólnot chrześcijańskich interesuje się tym zagadnieniem, a przez to 
zmierza do coraz dokładniejszego określenia wzajemnych powiązań chrztu 
i świadectwa w perspektywie całego dzieła ewangelizacji.

Zaangażowanie w dialog ekumeniczny sprawia, że między innymi 
w Polsce, wraz z refleksją duszpasterską, podejmowane są poszukiwania 
teologiczne na temat chrztu. Ich owocem jest zbliżenie stanowisk w oce-
nie wszelkich uwarunkowań – także historycznych – co do roli i znaczenia 
chrztu w życiu chrześcijańskim w świetle Bożego objawienia.

a. Pytanie o sakramenty pytaniem o Kościół

Wraz z II Soborem Watykańskim pragnienie pojednania przybrało kon-
kretną postać, na co wskazują powstałe instytucje, ich inicjatywy i działa-
nia. Świadomość obowiązku doprowadzenia do zjednoczenia wszystkich 
uczniów Chrystusa zaczyna obejmować coraz szersze kręgi chrześcijan.

Kościół katolicki niejednokrotnie podkreślał potrzebę wspólnej refleksji 
między innymi na temat chrztu i płynącej z niego powinności świadectwa 
o Chrystusie. Podobne otwarcie charakteryzuje wiele Kościołów i wspólnot 
chrześcijańskich.

181	 Zob. Jan Paweł II, Jedyny chrzest wspólnoty chrześcijańskiej, w: tenże, W imię Przenaj-
świętszej Trójcy. Ku Wielkiemu Jubileuszowi Roku 2000, Liberia Editrice Vaticana 2002, 
s. 61.



102 |

|

Rozdział pierwszy

Jezus założył jeden Kościół i ustanowił jeden chrzest
W 1954 roku w Evanston odbyło się II Zgromadzenie Ogólne Światowej 

Rady Kościołów, które było kolejnym krokiem w drodze do przezwycięże-
nia podziałów. Spotkało się wtedy 502 delegatów z 138 Kościołów. Człon-
kowie tych wspólnot wyznali, że Jezus Chrystus jest jedyną nadzieją świata. 
Przyjęta wówczas deklaracja wytyczyła dalszą drogę ekumeniczną, wskazu-
jąc na chrzest jako dar dla zjednoczenia182.

Podczas wspomnianego spotkania chrześcijanie różnych wyznań byli 
wdzięczni Bogu za dar chrztu, który jednoczy z Chrystusem i jest funda-
mentem dążenia do jedności. Bo rzeczywiście, chrzest może i powinien 
być zawsze stałym punktem odniesienia w dialogu ekumenicznym. Mając 
świadomość daru chrztu, „trzeba niejako rozpocząć od opuszczenia po-
zycji przeciwników, stron poróżnionych, aby znaleźć się na płaszczyźnie, 
na której obie strony traktują siebie nawzajem jako partnerów. Podejmując 
dialog, każda ze stron zakłada u swego rozmówcy wolę pojednania, czyli 
jedności w prawdzie. Aby to wszystko mogło się urzeczywistnić, muszą za-
niknąć przejawy wzajemnego zwalczania się. Tylko wówczas dialog pomoże 
w przezwyciężeniu podziału, a posłuży do przybliżenia jedności”183.

I rzeczywiście, dialog ekumeniczny nie unika pytań związanych z teo-
logiczną interpretacją poszczególnych sakramentów. Co więcej, „rzeczy-
wisty postęp na drodze do jedności Kościołów można zauważyć właśnie 
na terenie sakramentologii. Poświadczają to liczne dokumenty-konsensy 
i sprawozdania z osiągnięć dialogu ekumenicznego prowadzonego na wie-
lu płaszczyznach z rozmaitymi partnerami. W tych międzykonfesyjnych 
rozmowach chodzi co prawda nie tyle o sakramentologię ogólną, ile raczej 
o poszczególne sakramenty, zwłaszcza o chrzest”184.

Chrystus założył jeden Kościół. Od początku był bowiem jeden i ten 
sam Nauczyciel, Jezus z Nazaretu, który „swoją publiczną działalność […] 
rozpoczął od powołania uczniów, których następnie uformował i posłał 
w świat. Apostołowie stali się pierwszymi nauczycielami i świadkami Bożej 
182	 Zob. J.S. Gajek, Ekumeniczne doświadczenie nadziei, w: Nadzieja w postawie ludzkiej, 

red. W. Słomka, Lublin 1992, s. 261.
183	 Jan Paweł II, Ut unum sint, nr 29.
184	 G. Koch, Podręcznik teologii dogmatycznej. Sakramentologia – zbawienie przez sakra-

menty [Traktat X], Kraków 1999, s. 133.



103|

|

Chrzest i świadectwo

miłości, co sprawiło, iż Kościół bardzo szybko wzrastał i dotarł na krańce 
ówczesnego świata. Metoda ta nie uległa zmianie”185.

Ruch ekumeniczny zmierza do pogodzenia poróżnionych chrześcijan; 
zmierza do komunii wszystkich ochrzczonych w jednym i jedynym Chry-
stusowym Kościele. Elementy tej ekumenicznej drogi – z punktu widzenia 
katolickiego – zostały określone w dokumentach II Soboru Watykańskiego. 
Wiele zawartych tam wypowiedzi rzuca światło także na związek świadec-
twa chrześcijańskiego z sakramentem chrztu.

Kościół katolicki nie ma wątpliwości, że mocą łaski otrzymanej na 
chrzcie trzeba łączyć dawanie świadectwa z naśladowaniem Chrystusa: 
„Nasza wiara polega na wewnętrznym i zewnętrznym przyjęciu świadectwa 
Chrystusa, który odsłonił nam tajemnicę Boga. Nasza świętość polega na 
naśladowaniu życia Chrystusa w naszym życiu. Naśladując Chrystusa, sta-
jemy się Jego świadkami, a przez to świadkami Boga”186.

Aktualność nauki soborowej
Nauka soborowa wskazuje, że „świadectwo” jest kategorią teologiczną 

bardzo bliską całej historii zbawienia. Tak właśnie „Pismo Święte, Stary 
i Nowy Testament, jest dla wszystkich chrześcijan normatywnym świadec-
twem tego, czego Bóg dokonał dla swojego ludu, w Izraelu i w Chrystusie, 
i co w dalszym ciągu czyni w swoim Kościele i w świecie. Jesteśmy ochrzcze-
ni tym samym chrztem. Dlatego wzajemne uznanie chrztu jest jednym z no-
śnych dźwigarów pracy ekumenicznej”187.

Eklezjologia, jaką wypracował i którą się kierował II Sobór Watykański, 
stała się podstawą aktywnego działania Kościoła w dziedzinie ekumenicz-
nej. Wychodząc z założenia, czym jest i czym powinien być Kościół, także 
papieże posoborowi podkreślają, że „trzeba zdecydowanie kontynuować 
dialog, nie ustępując wobec trudności i przeciwieństw; należy go prowadzić 

185	 M. Urbanowski, Świadkowie miłości, „W Drodze” (2003) 5, s. 7.
186	 J. Ablewicz, Będziecie moimi świadkami, s. 41. W tej samej perspektywie J. Warzeszka 

podkreśla, że w świadectwie chrześcijańskim „chodzi o żywą wiarę, która angażuje ca-
łego człowieka i przekształca jego życie w życie wieczne. Duch Święty wspomaga w słu-
chaniu słowa […], odsłania sens Pisma Świętego […], daje świadectwo Jezusowi, aby 
móc przyjąć Go w wierze […]. Udziela radości w uznawaniu i dawaniu wiary prawdzie”. 
J. Warzeszka, Pneumatologia współczesna, Warszawa 2009, s. 235.

187	 J.E. Vercruysse, Wprowadzenie do teologii ekumenicznej, Kraków 2001, s. 40.



104 |

|

Rozdział pierwszy

«w różnych wymiarach – doktrynalnym, duchowym i praktycznym – kieru-
jąc się logiką wymiany darów, które Duch wzbudza w każdym Kościele, oraz 
wychowując wspólnoty i wiernych, przede wszystkim młodych, do przeży-
wania spotkania i właściwie rozumianego ekumenizmu jako zwykłego wy-
miaru życia i działalności Kościoła»”188.

Ze względu na jedność jako cechę, która powinna charakteryzować 
całe chrześcijaństwo, Benedykt XVI zachęcał do niestrudzonej pracy, aby 
we wszystkich zakątkach ziemi doszło między innymi do uznania ważno-
ści chrztu, udzielanego w danym Kościele i wspólnocie chrześcijańskiej. 
W kontekście Kościoła na Bliskim Wschodzie zaakcentował: „Kościół ka-
tolicki uznaje ważnie udzielony chrzest za «sakramentalny węzeł jedności 
trwający między wszystkimi przezeń odrodzonymi». Oby – dodał Benedykt 
XVI – niezwłocznie zostało zawarte porozumienie ekumeniczne w sprawie 
wzajemnego uznawania chrztu między Kościołem katolickim a Kościołami, 
z którymi utrzymuje on dialog teologiczny, aby można było przywrócić na-
stępnie pełną komunię w wierze apostolskiej!”189.

Mamy tu wyraźne wprowadzenie perspektywy ewangelizacyjnej do za-
gadnienia chrztu. Taka jest bowiem konsekwencja postrzegania całej misji 
Jezusa jako świadectwa, a Jego samego – jako wzoru świadka: „Archetypem 
świadka zbawienia jest Chrystus, w Nim bowiem miłość Boża objawiła się 
ludziom. On jest Prawdą […], jest autorem i źródłem prawdy zbawienia. 
Chrystus jest także wzorem świadka zbawienia i do tego Prawzoru trzeba 
się […] w samej analizie świadectwa odwoływać, ażeby łatwiej zrozumieć 
jego istotę”190.

Ekumeniczna „walka” o chrzest i wartość świadectwa jest zatem obroną 
prawdy o Chrystusie i Jego Kościele. Raz jeszcze przypomnijmy kluczowe 
słowa Jezusa wypowiedziane w modlitwie do Ojca: „Ojcze, nie tylko za nimi 
proszę, ale i za tymi, którzy dzięki ich słowu będą wierzyć we Mnie; aby 
wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, aby i oni sta-
nowili w Nas jedno, aby świat uwierzył, żeś Ty Mnie posłał” (J 17,20–21).

188	 Jan Paweł II, Ecclesia in Europa, nr 31.
189	 Benedykt XVI, Ecclesia in Medio Oriente, nr 78.
190	 J. Majka, Socjologiczna analiza świadectwa chrześcijańskiego, s. 180.



105|

|

Chrzest i świadectwo

b. Ekumeniczny profil chrztu

Podczas Wielkiego Jubileuszu Roku 2000 Jan Paweł II stwierdził, że 
„ekumeniczny profil chrztu zasługuje na szczególne uwydatnienie […]. Po 
dwóch tysiącach lat od przyjścia Chrystusa chrześcijanie nie dają światu 
świadectwa pełnej jedności, której On pragnął i o którą się modlił. Nie po-
winniśmy jednak zapominać, że bardzo wielkie jest to, co nas łączy. Należy 
rozwijać dialog doktrynalny na wszystkich poziomach, pogłębiać wzajemne 
otwarcie i współpracę”191.

Kościół katolicki podejmuje dialog z Kościołami i wspólnotami chrześci-
jańskimi dotyczący ważności sakramentu chrztu. Dialog ten ma na celu od-
nalezienie drogi do jednego świadectwa o Chrystusie, którego „słowa i czyny 
[…] mają dotrzeć do ludzi wszystkich czasów zamieszkujących całą ziemię 
przez głoszenie Dobrej Nowiny o zbawieniu, to jest przez ewangelizację”192.

Wspólna wiara w Trójcę Świętą
Według myśli katolickiej Kościół jest darem dla wszystkich. Charak-

teryzuje się głoszeniem prawdy objawionej, udzielając sakramentów i za-
chowując zwierzchnictwo kościelne. Zwierzchnictwo to wiąże się z posługą 
Biskupa Rzymu oraz Kolegium Biskupiego. Biskupstwo uznane jest za pełnię 
sakramentalnego kapłaństwa. Biskup jest nauczycielem prawdy objawionej, 
sprawuje wszystkie sakramenty i kieruje cząstką ludu Bożego, która mu zo-
stała powierzona. Jest ośrodkiem i narzędziem realizacji misji Kościoła, jego 
trwania, rozwoju i rozprzestrzeniania się193.

Otwierając się na działanie Ducha Świętego na obecnym etapie historii 
zbawienia, trzeba dążyć do jedności, równocześnie jednak nie wolno pomi-
jać kwestii prymatu Biskupa Rzymu i wynikających z tego prymatu konse-
kwencji dla eklezjologii i sakramentologii. Chodzi o pełną świadomość tego 
eklezjotwórczego daru, jakim jest chrzest, ustanowiony z woli Bożej jako 
fundament Kościoła i podstawa świadectwa, zgodnie z tym, o czym pisał 

191	 Jan Paweł II, Jedyny chrzest wspólnoty chrześcijańskiej, s. 61.
192	 J. Zimniak, Katecheta świadkiem wiary, „Bielsko-Żywieckie Studia Teologiczne” (1996) 1, 

s. 178.
193	 Zob. Benedykt XVI, List do Biskupów o „motu proprio” [odnośnie do stosowania liturgii 

rzymskiej sprzed reformy przeprowadzonej w 1970 r.], „L’Osservatore Romano” (2007) 
9, s. 25.



106 |

|

Rozdział pierwszy

św. Paweł: „Zachęcam was ja, więzień w Panu, abyście postępowali w sposób 
godny powołania, jakim zostaliście wezwani, z całą pokorą i cichością, z cier-
pliwością, znosząc siebie nawzajem w miłości. Usiłujcie zachować jedność 
Ducha dzięki więzi, jaką jest pokój. Jedno jest Ciało i jeden Duch, bo też 
zostaliście wezwani do jednej nadziei, jaką daje wasze powołanie. Jeden jest 
Pan, jedna wiara, jeden chrzest. Jeden jest Bóg i Ojciec wszystkich, który [jest 
i działa] ponad wszystkimi, przez wszystkich i we wszystkich” (Ef 4,1–6).

Ze względu na jedność wiary w Trójcę Świętą w dążeniu do jedności 
chrześcijan w pierwszej kolejności trzeba przezwyciężyć różnice dotyczące 
właśnie sakramentu chrztu. Dlatego w pełni uzasadnione jest to, że wiele 
Kościołów i wspólnot chrześcijańskich przywołuje prawdę o Trójcy Świętej 
wtedy, gdy wypowiada się na temat chrztu. W wyniku dyskusji i ustaleń są 
przygotowywane teksty dotyczące między innymi chrztu i urzędu (władzy) 
Kościoła. Wszystkie analizy odwołują się właśnie do tej podstawowej praw-
dy, jaką w chrześcijaństwie jest tajemnica Trójcy Świętej.194.

Biorący udział w dialogu ekumenicznym są przekonani, że podział 
stanowi zgorszenie i jakby samoograniczenie siły ewangelizacji. Stąd tak 
konieczny jest dialog na temat chrztu, co się dokonuje między innymi w ra-
mach prac jednej z najważniejszych organizacji angażującej się w ekume-
nizm: Światowej Rady Kościołów.

Światowa Rada Kościołów
Działania Rady są – zgodnie ze statutem – ukierunkowane na przywró-

cenie jedności. Organizacja ta przynagla wszystkie Kościoły do wzajemne-
go poznania i duchowej odnowy. Inicjuje dyskusje na temat sakramentów. 
Działa z cierpliwością, mając świadomość, że chrześcijan dzieli już sam spo-
sób pojmowania liczby sakramentów. Światowa Rada Kościołów zdaje sobie 
sprawę, że do tej pory nie stworzono jednej normatywnej definicji nie tylko 
Kościoła i sakramentów, ale w ogóle ruchu ekumenicznego. Nie powinno to 
jednak osłabiać gorliwości w dążeniu do jedności chrześcijan195. 

194	 Zob. H. Paprocki, Recepcja – nowe zadanie ekumenizmu dzisiaj (Sympozjum Sekcji Teo-
logii Porównawczej i Ekumenicznej KUL), „Novum” (1980) 12, s. 149.

195	 Zob. J. Leśniewska, Ekumenizm na rozdrożu. Refleksje nad dokumentem „Ku wspólnemu 
rozumieniu i wizji” Światowej Rady Kościołów, „Roczniki Teologiczne” (1998–1999) 7, 
s. 126.



107|

|

Chrzest i świadectwo

Pojednanie może nastąpić dopiero w przypadku pełnego uzgodnienia 
stanowisk na temat chrztu, bierzmowania i Eucharystii. Dobrze się dzieje, że 
w dialogu nieustannie szuka się Chrystusowej prawdy w atmosferze szacun-
ku i towarzyszącej spotkaniom modlitwie. Bezpośrednim wynikiem ustaleń 
są wydane dokumenty, zawierające wnioski z przeprowadzonych rozmów. 
Zawierają one zwyczajnie omówienie punktów, na które uczestnicy dialogu 
wyrażają zgodę, ale także wskazują na katalog rozbieżności, tematy, nad któ-
rymi należy dalej w przyszłości pracować. 

Na 50. rocznicę powstania Światowej Rady Kościołów przygotowano 
dokument Nasza ekumeniczna wizja, określający eklezjologiczne wymia-
ry ruchu ekumenicznego. Dokument ten potwierdza pragnienia jedności 
Ciała Chrystusa na fundamencie chrztu. Przy tej okazji pojawił się apel 
o wzajemne przebaczenie i szczere otwarcie się na dialog w duchu solidar-
ności196. Światowa Rada Kościołów zrzesza 345 Kościołów i wspólnot chrze-
ścijańskich z całego globu. W 70. rocznicę powstawania tej ekumenicznej 
organizacji papież Franciszek uczestniczył w modlitewnym spotkaniu 
w Genewie197.

Dialog na temat chrztu jest prowadzony między innymi z Kościołem 
ewangelicko-reformowanym. Początki tego dialogu sięgają roku 1969. 
Na podstawie intensywnych spotkań i analiz, uznano ważność udzielanego 
chrztu w obu Kościołach i podjęto decyzję o prowadzeniu dalszych rozmów 
między innymi w sprawie ustalenia warunków dopuszczania rodziców 
chrzestnych innego wyznania198.

Podobną intensywnością charakteryzuje się dialog z Kościołem me-
todystycznym. Tam chrzest udzielany jest według dwóch obrzędów – dla 
niemowląt i starszych. Ekumeniczny dialog na temat ważności chrztu 
pomiędzy Kościołem rzymskokatolickim a Kościołem metodystycznym 
zapoczątkowany został również w roku 1969. W roku 1978 odbyło się eku-
meniczne spotkanie przedstawicieli obu Kościołów, którego efektem było 
uznanie ważności chrztu i ustalenia dotyczące formuły tego sakramentu: 

196	 Zob. tamże, s. 126.
197	 Zob. A. Macura, Ekumeniczna wizyta Franciszka, „Gość Niedzielny” (2018) 26, s. 7.
198	 Zob. N. Przyborowski, Wzajemne uznanie ważności chrztu pomiędzy Kościołem rzym-

skokatolickim a Kościołami zrzeszonymi w Polskiej Radzie Ekumenicznej, „Studia Theo
logica Varsaviensia” (1997) 1, s. 280.



108 |

|

Rozdział pierwszy

odbywa się on przez polanie wodą dorosłych i dzieci; i jest szafowany przez 
duchownego lub w wyjątkowych przypadkach przez świeckiego; rodzicom 
chrzestnym stawia się odpowiednie wymagania moralne i doktrynalne199.

W ramach dialogu ekumenicznego z poszczególnymi Kościołami chrze-
ścijańskimi Kościół katolicki podkreśla zatem tę samą nadzieję, że pomimo 
istniejących różnic Duch Święty pobudza wszystkich do działań ekume-
nicznych. Od powstania Światowej Rady Kościołów w 1948 roku wrażli-
wość ekumeniczna wydaje się upowszechniać wśród chrześcijan różnych 
wyznań. Dlatego już w 1949 roku dekret Świętego Oficjum określił powsta-
nie ruchu ekumenicznego jako owoc działania Ducha Świętego. Za zmianą 
jakościowej oceny poszła gotowość do współpracy i dialogu200.

c. Pytanie o wolność osoby przyjmującej chrzest

Wszystkim, którzy biorą udział w dialogu ekumenicznym, towarzyszy 
przekonanie, że chrzest jest ściśle powiązany z powinnością świadectwa 
o Chrystusie. Pojawia się jednak pytanie o chrzest dzieci, o to, czy udzielanie 
im chrztu jest uzasadnione, czy jest zgodne z Bożym objawieniem. Według 
Kościoła katolickiego, chrzest może i powinien być udzielany dzieciom, na-
wet jeśli one nie korzystają jeszcze z daru wolności wyboru. Poprzez chrzest 
człowiek „staje się członkiem Kościoła, Ludu Bożego […]. Jako znak zobo-
wiązujący […] chrzest wymaga, aby wierny świadczył o Jezusie w świecie 
i przygotowuje go do ostatecznego zbawienia ze względu na swój charakter 
znaku dysponującego […]. W sakramencie bierzmowania zaś wierny wcho-
dzi w szczególną relację z Duchem Świętym […] i umacnia swoją apostolską 
dyspozycyjność”201.

Natura i łaska
Powtórzymy, jaka jest istota pojawiających się wątpliwości: chodzi o wol-

ność dzieci przyjmujących chrzest. Pojawiają się więc pytania: Czy chrzest 
dzieci nie jest sprzeczny z prawdą o wolności osoby ludzkiej? Czy ochrzczone 
dzieci tracą wolność przez to, że przyjmują ten sakrament? Czy nie należałoby 

199	 Zob. tamże, s. 281.
200	 Zob. S. Nagy, Katolickie zasady ekumenizmu, w: Ku chrześcijaństwu jutra, s. 448–449.
201	 S. Pié-Ninot, Wprowadzenie do eklezjologii, Kraków 2002, s. 61.



109|

|

Chrzest i świadectwo

udzielać chrztu tylko osobom dorosłym, gdyż tylko one są w stanie dobrowol-
nie zgodzić się na jego przyjęcie, a tym samym stać się uczestnikami dobro-
wolnego świadectwa o Chrystusie? 

Odpowiedź ze strony katolickiej jest jednoznaczna: w chwili chrztu 
człowiek – niezależnie czy jest dzieckiem, czy dorosłym – nie staje się ani 
mniej, ani więcej wolny, nie traci nic i nic nie zyskuje co do swej osobowej 
wolności. Co więcej, właśnie przez przyjęcie łaski wolność człowieka zostaje 
potwierdzona, odnowiona, umocniona i jeszcze bardziej ukierunkowana na 
to, co istotne, co najważniejsze, do czego wzywał św. Paweł: „Jeśliście razem 
z Chrystusem powstali z martwych, szukajcie tego, co w górze, gdzie prze-
bywa Chrystus zasiadając po prawicy Boga. Dążcie do tego, co w górze, nie 
do tego, co na ziemi. Umarliście bowiem i wasze życie jest ukryte z Chrystu-
sem w Bogu. Gdy się ukaże Chrystus, nasze życie, wtedy i wy razem z Nim 
ukażecie się w chwale” (Kol 3,1–4).

Łaska w czasie chrztu nie zależy od wieku osoby, która chrzest przyj-
muje. Jest to łaska Jezusowego odkupienia, która gładzi grzech pierworod-
ny i wprowadza na drogę życia nadprzyrodzonego. Kościół katolicki z tym 
głębokim przekonaniem troszczy się o to, aby już na etapie przygotowania 
do sakramentu chrztu dziecka rodzice i chrzestni byli pouczeni, że przyna-
leżność do Kościoła nie jest sprzeczna z osobistą wolnością człowieka. Przez 
chrzest człowiek zostaje włączony w Mistyczne Ciało Chrystusa – w Ko-
ściół. Nie chodzi oczywiście o samo wejście w życie Kościoła. Trzeba, aby 
w miarę dojrzewania fizycznego ochrzczone dziecko dojrzewało duchowo. 
Od stopnia tej duchowej dojrzałości będzie zależeć wiarygodność świadec-
twa, jakie będzie dawało o Chrystusie.

Dodajmy, że również sakrament bierzmowania potwierdza to powoła-
nie i wezwanie do duchowego dojrzewania w wierze, nadziei i miłości. Za-
równo sakrament chrztu, jak i bierzmowania stanowią wewnętrznie spójną 
drogę, po której sam Chrystus prowadzi człowieka do dawania o Nim świa-
dectwa wobec świata – osobiście i we wspólnocie.

Łaska chrzcielna jest pomnażana przez sakrament bierzmowania. W tym 
znaczeniu oba te sakramenty są ukierunkowane na dawanie dobrowolnego 
świadectwa o Chrystusie: „Wszyscy wyznawcy Chrystusa, gdziekolwiek się 
znajdują, są zobowiązani tak ukazywać świadectwem słowa i przykładem 



110 |

|

Rozdział pierwszy

życia nowego człowieka, przyobleczonego przez chrzest i działanie Ducha 
Świętego, który umocnił ich w sakramencie bierzmowania, aby inni, widząc 
ich dobre czyny, chwalili Ojca i pełniej pojęli prawdziwy sens życia ludzkiego 
i powszechną więź wspólnoty ludzkiej. Aby mogli dawać skutecznie to świa-
dectwo o Chrystusie, powinni tym ludziom okazywać miłość i szacunek, 
uważać się za członków społeczności ludzi, wśród których żyją, i brać udział 
w życiu kulturalnym i społecznym przez różne życiowe kontakty i zajęcia”202.

Głos Kościoła katolickiego
Chrzest udzielany jest dziecku we wspólnocie wiary. Kościół katolicki 

od wieków postrzega możliwość udzielania tego sakramentu tym, którzy 
jeszcze nie podejmują dobrowolnych decyzji. Oto kilka wiążących stwier-
dzeń, które znajdują się w dokumentach, na które Kościół katolicki powołu-
je się w ramach dialogu ekumenicznego:
– 	 „Pochwalamy chrzest dzieci, które – gdyby umarły po chrzcie, zanim 

jeszcze popełniły grzech – dostępują zbawienia, jak to wyznajemy 
i wierzymy. Podobnie wierzymy, że przez chrzest zostają odpuszczone 
wszystkie grzechy, tak dziedziczny pierworodny, jak i te, które były po-
pełnione dobrowolnie”203.

– 	 „Zwyczaj udzielania chrztu dzieciom wkrótce po urodzeniu rozwinął 
się jako wyraz żywej wiary wspólnot, a przede wszystkim rodzin i ro-
dziców, którzy – sami już wyrósłszy w wierze – pragnęli tego daru dla 
swoich dzieci jak najrychlej po urodzeniu. Zwyczaj ten – jak wiadomo 
– stale utrzymuje się w Kościele jako znak przewidującej miłości Bo-
żej. Rodzice proszą o chrzest dla swoich nowo narodzonych dzieci, za-
pewniając, że wychowają je po chrześcijańsku. Aby zapewnieniu temu 

202	 II Sobór Watykański, Ad gentes, nr 11. Niewyczerpalnym źródłem motywacji, aby zada-
niu dawania świadectwa sprostać, jest pobożność eucharystyczna, gdyż to właśnie Jezus 
Chrystus obecny w Eucharystii „uczy duchownych i wiernych świeckich, aby rozpo-
znawali jako podstawowe ich powołanie służbę pojednaniu i jedności między ludźmi. 
Odwzorowywanie postawy i misji Chrystusa w świecie jest głównym narzędziem prze-
miany Kościoła i sposobem świadectwa. Ale tylko Duch Święty jest w stanie ukształto-
wać w człowieku tę jedność ducha z Jezusem, którą nazywamy świętością. Każdy, kto 
zezwala w swoim sercu na nienawiść, zostaje na zewnątrz serca Jezusa”. K. Guzowski, 
Duch Święty a Eucharystia. Strumienie nowego życia, Częstochowa 2014, s. 128.

203	 Innocenty III, Wyznanie wiary przedłożone waldensom [1208], w: Breviarium fidei, VII, 
nr 239 (s. 370).



111|

|

Chrzest i świadectwo

dać jeszcze pełniejszy wyraz, proszą inne osoby, tak zwanych rodziców 
chrzestnych, którzy podejmują się wspierać – ewentualnie zastępować – 
rodziców w wychowaniu nowo ochrzczonego w wierze Kościoła”204.

– 	 „Chrzest dzieci wyraża i urzeczywistnia misterium nowych narodzin do 
życia Bożego w Chrystusie: wierzący rodzice przynoszą swoje dzieci do 
chrzcielnicy, reprezentującej «łono» Kościoła, z którego błogosławio-
nych wód rodzą się dzieci Boże. Otrzymany przez nowo narodzonych 
dar powinien być przez nich przyjęty w sposób wolny i odpowiedzialny, 
gdy staną się dorosłymi: ten proces dojrzewania doprowadzi ich następ-
nie do sakramentu bierzmowania, który będzie właśnie potwierdzeniem 
chrztu i wyciśnie na każdym «pieczęć» Ducha Świętego”205.

– 	 „Tam, gdzie chrzest dzieci stał się w szerokim zakresie zwyczajną formą 
celebracji tego sakramentu, wszystko […] stało się jednym obrzędem, 
który zawiera w sposób bardzo skrócony przygotowujące etapy wtajem-
niczenia chrześcijańskiego. Chrzest dzieci ze swej natury wymaga ka-
techumenatu pochrzcielnego. Nie chodzi tylko o późniejsze nauczanie, 
lecz także o konieczny rozwój łaski chrztu w miarę dorastania osoby. 
Temu celowi powinien służyć katechizm”206.

d. Chrzest i świadectwo – wyraźny motyw ewangelizacyjny 
w dialogu ekumenicznym

Obecny brak jedności między chrześcijanami jest sprzeczny z wolą 
Chrystusa, jest zgorszeniem i przeszkodą w wypełnianiu misji, jaką On swo-
im uczniom powierzył. Dlatego ekumenizm nie jest wydzielonym sektorem 
w całokształcie ewangelizacji. Jednym z głównych zadań II Soboru Waty-
kańskiego było właśnie poszukiwanie nowych dróg do jedności wszystkich 
chrześcijan dla dobra ewangelizacji.

Wielką pomocą w ukierunkowaniu i ewangelizacyjnym uporządkowa-
niu działań ekumenicznych stało się po Soborze Dyrektorium ekumenicz-
nego (z roku 1967 i 1970) oraz wiele innych dokumentów zajmujących się 
204	 Jan Paweł II, Katecheza systematyczna rodzi się z wiary i służy wierze, w: tenże, Wierzę 

w Boga Ojca Stworzyciela, s. 17–18.
205	 Benedykt XVI, Piękno chrztu świętego (8 stycznia), „L’Osservatore Romano” (2006) 4, 

s. 46.
206	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1231.



112 |

|

Rozdział pierwszy

wprost lub pośrednio dialogiem ekumenicznym. Opracowanie i opubliko-
wanie: Kodeksu prawa kanonicznego dla Kościoła łacińskiego (z roku 1983) 
i Kodeksu kanonów Kościołów wschodnich (z roku 1990), oraz Katechizmu 
Kościoła Katolickiego (z roku 2002) również stworzyło dogodną atmosferę 
w poszukiwaniu pojednania wszystkich ochrzczonych207.

„Dyrektorium” i „Karta ekumeniczna”
Napisane w duchu soborowym Dyrektorium ekumeniczne stało się na-

rzędziem i pomocą dla osób bezpośrednio zaangażowanych w ekumeniczną 
działalność. Dokument uzasadnia i wyjaśnia, czym jest działalność ekume-
niczna, wskazując na kompetencje Papieskiej Rady wspierającej działania 
na rzecz jedności chrześcijan208.

Także nowa edycja tego dokumentu potwierdziła pełne posoborowe 
zaangażowanie ekumeniczne Kościoła katolickiego. Poprzednie wydanie 
zostało zaktualizowane i rozszerzone w duchu soborowej teologii, która we 
wszystkich obszarach życia Kościoła promuje duchowość komunii: „Krze-
wienie duchowości komunii ma za swój oczywisty cel świadectwo życia we 
wspólnocie silniejszej niż sympatie i antypatie, niż kręgi zainteresowań lub 
dzielące linie animozji”209.

Warto w tym miejscu dodać, że podobny duch otwarcia i troski o dzieło 
ewangelizacji przenika tekst Karty ekumenicznej, która wzywa Kościoły, aby 
przede wszystkim unikać nowych podziałów. Wychodzenie sobie naprzeciw 
skłania do wyrzeczenia się uprzedzeń, do wyzbycia się kompleksów jednej 
strony wobec drugiej. Karta apeluje o zmianę postaw poprzez odnowę serc 
i gotowość do pokuty i nawrócenia. Możliwa jest przecież wspólna modli-
twa i kontynuowanie konstruktywnego dialogu. Karta uzasadnia zaanga-
żowanie wszystkich w dzieło pojednania, odwołując się do daru chrztu210.

207	 Zob. Papieska Rada do spraw Jedności Chrześcijan, Dyrektorium w sprawie realizacji 
zasad i norm dotyczących ekumenizmu, „Communio” (1994) 2, s. 3.

208	 Zob. tamże, s. 5.
209	 A. Siemieniewski, Aktualność świadectwa osób konsekrowanych na progu Trzeciego 

Tysiąclecia, „Życie Konsekrowane” (2002) 1, s. 68.
210	 Dnia 22 kwietnia 2001 roku w Strasburgu metropolita Jérémie, przewodniczący Rady 

Konferencji Kościołów Europejskich, oraz kardynał Miloslav Vlk, przewodniczący Rady 
Konferencji Episkopatów Europy, „podpisali Kartę ekumeniczną, zawierającą wytyczne 
dla rozwoju współpracy między Kościołami w Europie. Karta zamyka długi okres prac 



113|

|

Chrzest i świadectwo

II Europejskie Zgromadzenie Ekumeniczne w Grazu zobowiązało Ko-
ścioły do opracowania wspólnego dokumentu wyszczególniającego pra-
wa ekumeniczne i obowiązki. Tak powstała Karta ekumeniczna, która ma 
wspierać współpracę i zbliżać Kościoły. Zawarte są w niej podstawowe 
zadania ekumeniczne i różne wskazówki. Jej przyjęcie jest zarazem zobo-
wiązaniem do dialogu i współpracy. Karta nie jest dokumentem dogmatycz-
no-nauczycielskim czy prawno-kościelnym. Obowiązuje te Kościoły, które 
same zobowiązały się do jej przestrzegania. Karta składa się z trzech części. 
Pierwsza, wspólna dla wszystkich chrześcijan, koncentruje się na dogmacie 
trynitarnym. Druga część przedstawia zadania Kościołów w drodze do jed-
ności: wspólne głoszenie Ewangelii, wspólne kontakty, działanie, modlitwa 
i kontynuacja dialogów. Część trzecia dotyczy wspólnej odpowiedzialności 
Kościołów za Europę, polegającą na kształtowaniu Europy, pojednaniu na-
rodów i kultur, ratowaniu stworzenia, pogłębianiu jedności z judaizmem, 
uzdrowieniu stosunków z islamem oraz dialogu z innymi religiami i świa-
topoglądami211.

Jeśli człowiek ochrzczony dobrze zrozumie sens ewangelizacji, będzie 
Bogu wdzięczny za to, że jest włączony w jej realizację. Wszyscy ochrzczeni 
otrzymują bowiem udział w śmierci krzyżowej Chrystusa i Jego zmartwych-
wstaniu. Nie powinni więc już służyć dwom panom (Mt 6,24). Powinni 
budować jedno królestwo, które nie jest z tego świata, chociaż realizuje się 
w świecie, w danym miejscu i czasie.

Budowanie w mocy Ducha Świętego królestwa nie z tego świata
Jezus powiedział: „Tak, jestem królem. Ja się na to narodziłem i na to 

przyszedłem na świat, aby dać świadectwo prawdzie. Każdy, kto jest z praw-
dy, słucha mojego głosu” (J 18,37). Całe życie Jezusa, Jego słowa i czyny, 
należy postrzegać jako dar nie z tego świata, ale dla tego świata. Jest to dar 

zapoczątkowanych dwoma europejskimi zgromadzeniami ekumenicznymi w Bazylei 
(1989) i w Grazu (1997)”. G. dal Ferro, „Karta ekumeniczna” wkładem do Europy, „Spo-
łeczeństwo” (2001) 5, s. 638.

211	 Zob. T. Pikus, „Karta ekumeniczna” na użytek lokalny. Aporie i wyzwania, w: Razem przy 
stole Słowa, red. W. Popielewski, Poznań 2004, s. 30–32.



114 |

|

Rozdział pierwszy

dokonanego przez Jezusa odkupienia, które staje się udziałem człowieka 
przez przyjęcie chrztu212.

Według teologii katolickiej chrzcielne znamię jest niezniszczalne i nie-
materialne, jest namaszczeniem Duchem Świętym. W ochrzczonym żyje 
Duch Chrystusa zmartwychwstałego, który różni się od ducha tego świa-
ta, ducha ciała i krwi, ducha grzechu i szatana. Duch Święty wychowuje 
ochrzczonych do kierowania się prawym sumieniem w perspektywie ko-
niecznej walki między dobrem a złem, w nadziei, że „ostateczne zwycięstwo 
należy do świadectwa dobrego sumienia. Losy Kościoła rozstrzygają się 
w sanktuarium świadectwa, którym są sumienia Jego synów i córek, zwłasz-
cza papieży, biskupów i kapłanów. Losy ludzkości zależą w dużej mierze od 
tego, czy Kościół będzie Wychowawcą ludzkich sumień”213.

W duchu odpowiedzialności za dzieło ewangelizacji Kościół katolicki 
i inne Kościoły chrześcijańskie wzywają swoich wiernych do poszukiwania 
jedności. Zgodnie apelują, aby to poszukiwanie traktować jako odpowiedź 
na misję ewangelizacyjną, jaką Jezus powierzył wszystkim swoim uczniom. 
Nie czekając więc, aż nastąpi upragnione pojednanie, każdy ochrzczony 
winien w swoim życiu, trwając we wspólnocie, głosić Ewangelię: „Świadek 
wyraża wiarę i życie wspólnoty, w imieniu której przemawia. Działa przy 
poparciu i pod pewną kontrolą wspólnoty, chociaż jest, czy może być, od 
niej bardziej teologicznie świadomy. Siła jego znaku jest tym większa, im 
silniejsze jest świadectwo życia wspólnoty, z którą i dla której działa. Jego 
świadectwo przybiera nowe wymiary, gdy syntetyzuje i przedłuża świadec-
two wspólnoty”214.

Wszyscy winni czuć się zobowiązani do budowania królestwa nie z tego 
świata mocą Ducha Świętego: „Gdy Duch Święty zstąpi na was, otrzymacie 

212	 K. Szafraniec podkreśla, że przez dar Ducha Świętego w sakramencie bierzmowania 
„ochrzczeni są bardziej upodobnieni do Chrystusa i umocnieni, żeby Mu składać świa-
dectwo i budować Jego Ciało w wierze i miłości. […] Bierzmowanie razem z chrztem 
i Eucharystią wciela i upodabnia do Chrystusa, naznacza znamieniem, łączy z Ciałem 
Mistycznym […]; wiąże ściślej z Kościołem i daje szczególną moc do dawania świadec-
twa Chrystusowi i szerzenia oraz bronienia wiary”. K. Szafraniec, Życie eucharystyczne 
wspólnoty zakonnej, „Collectanea Theologica” (1982) 4, s. 8.

213	 J. Ablewicz, Będziecie moimi świadkami, s. 258.
214	 H. Pagiewski, Kaznodzieja odpowiedzialnym i oddanym bez reszty świadkiem Chrystusa, 

s. 170.



115|

|

Chrzest i świadectwo

Jego moc i będziecie moimi świadkami w Jerozolimie i w całej Judei, i w Sa-
marii, i aż po krańce ziemi” (Dz 1,8). Przywołując prawdę o zstąpieniu Ducha 
Świętego, J. Kudasiewicz wyjaśnia głębię samego powołania ochrzczonych 
na świadków: „Martys jest to człowiek, który przez własne i bezpośrednie 
doświadczenie jest w stanie wydać jakiś sąd o wydarzeniach, w których 
uczestniczył lub na które osobiście patrzył, względnie o osobach i okolicz-
nościach, które zna z własnego oglądu. Dzięki temu może być powołany na 
oficjalnego świadka w procesie sądowym lub też w innych prawnych aktach 
o charakterze społecznym, jak na przykład kontrakty czy układy. Termin ten 
był używany również poza środowiskiem jurydycznym. Oznaczał on wte-
dy człowieka, który może zaświadczyć o faktach lub osobach, które poznał 
osobiście. Zakres terminu martys poszerza się; oznacza również człowieka, 
który publicznie ujawnia swe przekonanie lub przeświadczenie odnośnie 
do jakiejś prawdy religijnej lub filozoficznej. Martys oznacza tu człowieka, 
który z przekonaniem świadczy o prawdzie doktryny filozoficznej lub mo-
ralnej”215. Duch Święty swoimi darami kształtuje prawdziwych świadków 
Chrystusa. Jego moc jest źródłem współdziałania człowieka z łaską chrztu 
udzielanego w imię Trójcy Świętej.

Pomoc Ducha Świętego objawia się w życiu ochrzczonych przez udzie-
lanie im darów charyzmatycznych także dla podejmowania i realizowania 
konkretnych inicjatyw ekumenicznych. Oto jeden z wielu przykładów.

Jeden z biskupów szwedzkiego Kościoła luterańskiego, z Gotlandii na 
Bałtyku, zainicjował akcję „Theobalt”. Od początku była ona traktowana jako 
inicjatywa ekumeniczna, mająca znamiona działania charyzmatycznego, 

215	 J. Kudasiewicz, „Gdy Duch Święty zstąpi na was, otrzymacie Jego moc i będziecie moimi 
świadkami...” (Dz 1,8; Łk 24,48n.). Studium z teologii św. Łukasza, w: Miłość jest z Boga. 
Wokół zagadnień biblijno-moralnych, red. M. Wojciechowski, Warszawa 1997, s. 192. 
I jeszcze jeden fragment na ten sam temat, tym razem pochodzący z analiz związanych 
z katechizacją: „Do języka teologicznego pojęcie «świadka» i jego «świadectwa» weszło 
z sądownictwa. W znaczeniu prawnym dać świadectwo oznacza urzędowo stwierdzić 
rzeczywistość jakiegoś faktu. Taki czysto jurydyczny charakter tego pojęcia spotykamy 
także w Piśmie Świętego, które ukazuje przede wszystkim świadectwo dawane przez lu-
dzi i podkreśla jego wagę. Przepisy prawne, które znajdujemy w Biblii, regulują najpierw 
sposób dawania świadectwa. Zaznaczają one, że nie wolno nikogo potępiać bez wysłu-
chania zeznań świadków […] i żądają, by dla wykluczenia błędu było ich przynajmniej 
dwóch […]. Tam jednak, gdzie w grę wchodzi ludzkie świadectwo, istnieje możliwość 
kłamstwa”. J. Zimniak, Katecheta świadkiem wiary, s. 177.



116 |

|

Rozdział pierwszy

obejmująca chrześcijan mieszkających w państwach leżących wokół Morza 
Bałtyckiego, które ma się w ten sposób stać „morzem ekumenicznym”. Na-
zwa „Theobalt” powstała ze skrótów i połączenia dwóch terminów: „Bóg” 
(gr. Theos) oraz „Bałtyk” (Mare Balticum). Owocem tej inicjatywy jest to, że 
trzy największe tradycje nadbałtyckie: luteranie, prawosławni i katolicy, od 
lat współdziałają ze sobą. W ramach akcji „Theobalt” odbyło się wiele spo-
tkań ekumenicznych z udziałem delegacji duchowych i świeckich z Polski, 
Niemiec, Danii, Finlandii, Szwecji, Rosji, Litwy, Łotwy i Estonii. Organizato-
rom zależy na udziale ludzi młodych. Organizowane w jej ramach kongresy 
nie są ściśle dialogiem doktrynalnym. Są to spotkania służące wzajemnemu 
poznaniu, wymianie doświadczeń i nawiązaniu braterskich kontaktów216. 
„Theobalt” – to zatem nie jakaś nowa organizacja kościelna, lecz miejsce 
kontaktu, partnerstwa, informacji i wzajemnej komunikacji. Sieć Kościołów 
nadbałtyckich zwielokrotniła kontakty służące wzajemnemu uczeniu się 
i ekumenicznemu dojrzewaniu. Ma to być pomoc w rozwiązywaniu napięć 
i łagodzeniu konfliktów społecznych i międzynarodowych. „Theobalt” ma 
dać chrześcijański wkład w budowanie wspólnoty europejskiej, promować 
chrześcijańskie wartości, pokój, demokrację, pojednanie narodów i Kościo-
łów. Ma również kształtować ekologiczną wrażliwość w zakresie ochrony 
Bałtyku i przyrody w ogóle217.

e. Chrzest, ekumenizm i świadectwo – potrzeba analiz 
historycznych

Dialog na temat chrztu ma swoje teologiczne, ale także historyczne ko-
notacje. Przywołajmy dla przykładu temat Unii Brzeskiej.

W dniach 20–21 września 1995 roku odbyło się na Katolickim Uniwer-
sytecie Lubelskim międzynarodowe sympozjum naukowe poświęcone unii 
kościelnej, zwanej Unią Brzeską, zawartej w Brześciu Litewskim w 1596 
roku. Hasło sympozjum brzmiało: „Unia Brzeska po czterech stuleciach”. 
Organizatorami sympozjum byli: Instytut Historii Kościoła i Instytut 

216	 Zob. J. Jezierski, Inicjatywa ekumeniczna szwedzkiego Kościoła luterańskiego, „Ateneum 
Kapłańskie” (2001) 1, s. 167.

217	 J. Jezierski, Theobalt – kronika ekumenicznego dialogu, „Forum Teologiczne” (2000) 1, 
s. 313–315.



117|

|

Chrzest i świadectwo

Ekumeniczny na Wydziale Teologii KUL (skład komitetu organizacyjnego: 
bp prof. dr hab. Alfons Nossol, ks. prof. dr hab. Bolesław Kumor, ks. prof. dr 
hab. Marek Zahajkiewicz i dr Jan Sergiusz Gajek MIC)218.

Uniwersalizm misji Kościoła
Myślą przewodnią przemówienia otwierającego sympozjum był uni-

wersalizm religii chrześcijańskiej od samego początku jej istnienia. Jezus 
posyła uczniów na cały świat z poleceniem udzielania chrztu. Podkreśla-
jąc bolesne zjawisko konfliktów powodujących wiekowe podziały chrześci-
jan, prelegent wspomniał o historycznych próbach przywrócenia jedności, 
a jedną z nich była Unia Brzeska219.

Przypomnijmy, że w Polsce uregulowano status Cerkwi grekokatolickiej 
w 1989 roku. Wierni otrzymali swojego biskupa, początkowo jako wika-
riusza generalnego prymasa Polski, a następnie jako ordynariusza diecezji 
przemyskiej, rozciągającego swoją jurysdykcję na grekokatolików w całej 
Polsce220. Jak podkreślano na wspomnianym sympozjum, aby we właściwy 
sposób analizować teologiczno-historyczny aspekt Unii Brzeskiej, należy 
poznać współczesne, posoborowe, nauczanie Kościoła na temat ekumeni-
zmu. Podczas II Soboru Watykańskiego po raz pierwszy w dziejach podjęto 
na tak szeroką skalę próbę zjednoczenia chrześcijan. 

218	 Zob. S. Nabywaniec, „Unia Brzeska po czterech stuleciach”. Międzynarodowe sympozjum 
historyczno-ekumeniczne, KUL, 20–21 września 1995 roku, „Roczniki Teologiczne” 
(1995) 7, s. 219.

219	 Zob. tamże.
220	 Zob. tamże, s. 222. Gdzieś w tle analiz ekumenicznych w kontekście historycznym po��-

jawia się problem szerszej natury, a mianowicie obecności Boga w ludzkich dziejach. 
Bruno Maggioni pisze: „Człowiek biblijny nie zgadza się na Boga zaangażowanego w hi-
storię, który jednak ją przytłacza i nie pozostawia miejsca na wolność i zło. Człowiek 
biblijny odrzuca Boga, który – aby stworzyć miejsce dla wolności i świata – przestaje być 
głównym bohaterem i Panem historii. Wierzącemu, świadkowi Boga, nie wolno bronić 
Boga, odbierając Mu zaangażowanie w dzieje: bronić Go, oczerniając człowieka (jak 
to czynili przyjaciele Hioba) ani też szukając schronienia w historii minionej (i prze-
mienionej) czy też po prostu w historii ogólnej i abstrakcyjnej. Z tych też powodów 
poszukiwanie Boga nie jest wysiłkiem poznania spekulatywnego ani też, zasadniczo, 
poszukiwaniem Boga samego w sobie, ale raczej poszukiwaniem Boga w relacji do nas 
i w konkretnym życiu”. B. Maggioni, Bóg wierny historii. Doświadczenie duchowe w Bi-
blii, Kraków 2013, s. 60.



118 |

|

Rozdział pierwszy

Sobór był wezwaniem do odnowienia wszystkiego w Chrystusie: „Chry-
stusowe dzieło odkupienia, mające zasadniczo na celu zbawienie ludzi, 
obejmuje również odnowę całego porządku doczesnego. Stąd posłannictwo 
Kościoła nie polega tylko na przekazywaniu ludziom ewangelicznego orę-
dzia Chrystusa i Jego łaski, ale także na przepajaniu i doskonaleniu duchem 
ewangelicznym porządku spraw doczesnych. […] Sam Bóg pragnie cały 
świat przekształcić w Chrystusie w nowe stworzenie, zaczątkowo już tu, na 
ziemi, a w pełni w dniu ostatecznym”221.

Przykładem soborowego otwarcia było historyczne spotkanie Pawła VI 
z przedstawicielem Kościoła niechalcedońskiego, patriarchą Aleksandrii, 
które odbyło się w 1973 roku. Wspólna deklaracja, będąca jego owocem, 
w części chrystologicznej podkreśla wyznawanie jednej wiary i udzielane-
go chrztu: w imię jednego Boga w Trójcy Świętej. Podkreśla także, że Syn 
Boży stał się człowiekiem, nie przestając być osobą boską222.

Wiele ekumenicznych spotkań odbył także Jan Paweł II. Każda inicja-
tywa i każdy obszar dialogu ekumenicznego przybliżał godzinę pojednania. 
Wciąż jednak nie brakuje trudności i przeszkód. Jan Paweł II miał świado-
mość, że między innymi kwestia prymatu biskupa Rzymu jest przedmiotem 
gorących dyskusji ekumenicznych223. Ekumenizm stał się priorytetowym 
zadaniem, którego realizacja nie może się dokonywać bez uzgodnień w kwe-
stii sakramentu chrztu: „Potrzebne jest spokojne i czyste spojrzenie prawdy, 
które potrafi wyzwolić umysły i ponownie wzbudzić w każdym dobrą wolę, 
właśnie w perspektywie głoszenia Ewangelii ludziom wszystkich narodów 
i krajów”224.

221	 II Sobór Watykański, Apostolicam actuositatem, nr 5.
222	 Zob. J. Kulisz, W drodze ku jedności z Kościołem „Niechalcedońskim”, „Studia Theologica 

Varsaviensia” (1998) 1, s. 187.
223	 „Jako Biskup Rzymu dobrze wiem […], że pełna i widzialna komunia wszystkich Wspól��-

not, w których mocą wierności Boga zamieszkuje Jego Duch, jest gorącym pragnieniem 
Chrystusa. Jestem przekonany, że ponoszę w tej dziedzinie szczególną odpowiedzial-
ność, która polega przede wszystkim na dostrzeganiu ekumenicznych dążeń większości 
chrześcijańskich wspólnot i na wsłuchiwaniu się w kierowaną do mnie prośbę, abym 
znalazł taką formę sprawowania prymatu, która nie odrzucając bynajmniej istotnych 
elementów tej misji, byłaby otwarta na nową sytuację”. Jan Paweł II, Ut unum sint, nr 95.

224	 Jan Paweł II, Ut unum sint, nr 2.



119|

|

Chrzest i świadectwo

Doczesność i jej zmienne uwarunkowania
Mając zatem świadomość tego soborowego otwarcia ekumenicznego, 

można lepiej docenić to, co dotyczy Unii Brzeskiej, jako swego rodzaju za-
powiedzi tego, co miało się urzeczywistniać w myśli Kościoła wiele wieków 
później. Historycy przypominają, że istotnym kontekstem Unii było uak-
tywnienie się Cerkwi Kijowskiej i wypływające z tego faktu konsekwencje. 
Ze swej strony S. Nabywaniec zauważa, że mieszkańcy Podlasia zawdzię-
czają Unii zachowanie tożsamości rusko-ukraińskiej. Gdy zniesiono Unię 
Brzeską w 1875 roku i wprowadzono prawosławie, podlascy unici wyrzekali 
się wszystkiego, co ruskie, i przyjmowali wszystko, co polskie. Unia przyczy-
niła się do wzrostu świadomości narodowej ludności, zaś unijna polemika 
otwarła się na zachodnią dyscyplinę kościelną i kulturę religijną. W ten spo-
sób Ukraina jakby wyprzedziła Rosję w przyjmowaniu cywilizacji Zacho-
du225. Tam, gdzie w zaborze rosyjskim Unia została zlikwidowana, zanikały 
ukraińskie tradycje Cerkwi. W zaborze austriackim grekokatolickie ducho-
wieństwo krzewiło ukraińską świadomość narodową i ukraińską kulturę. 
Później było jeszcze trudniej, gdy kulturę wiary niszczył rosyjski sowietyzm. 
Reasumując, na rozwój kultury i tożsamości narodowej Ukraińców Unia 
Brzeska wywarła korzystny wpływ226.

Kościół unicki powstał wtedy, gdy Wschód i Zachód wzajemnie się 
ignorowały. Prawosławni uznali to za akt wrogości, a problem schizmy jesz-
cze się pogłębił. Do dziś przetrwała niechęć prawosławnych do unitów, choć 
niektórzy teolodzy prawosławni zmieniają obecnie swoją postawę. Na przy-
kład wobec soborowego dekretu o wspólnotach Ecclesiarum orientalium 
prawosławni stawiają zarzuty dotyczące jego eklezjologicznych podstaw, ale 
zdają sobie sprawę, że pełna jego ocena powinna być dokonywana w kon-
tekście całości idei i nauki soboru227.

Dzisiaj w dialogu z prawosławiem kwestią wywołującą wciąż emocje 
jest właśnie Unia Brzeska i jej skutki. Stanisław Nabywaniec jest zdania, że 
Unia Brzeska nie była jednorazowym aktem, ale procesem przenikającym 
życie indywidualne i zbiorowe. Proces ten był z jednej strony aprobowany, 

225	 Zob. S. Nabywaniec, „Unia Brzeska po czterech stuleciach”, s. 223.
226	 Zob. tamże.
227	 Zob. A. Witkowska, Mocarze ducha, s. 110.



120 |

|

Rozdział pierwszy

z drugiej już od początku krytykowany, chociaż głęboko zakorzeniony 
w przekonaniu o wspólnocie chrztu. A zatem na długo przed II Soborem 
Watykańskim ochrzczeni – choć podzieleni – już chcieli podjąć próby zjed-
noczeniowe228.

f. Polski wkład w dążenie do wspólnego świadectwa ochrzczonych

Wspólne rozmowy między Polską Radą Ekumeniczną a Kościołem ka-
tolickim zaczęły się w styczniu 1972 roku, gdy Komisja Episkopatu do spraw 
Ekumenizmu wystosowała zaproszenie do wszystkich Kościołów zrzeszo-
nych do wspólnego udziału w Tygodniu Modlitw o Jedność Chrześcijan. 
Później również Polska Rada Ekumeniczna zapraszała przedstawicieli Epi-
skopatu na nabożeństwa organizowane przez poszczególne Kościoły człon-
kowskie229.

Pod koniec lat sześćdziesiątych XX wieku w Polsce podjęto próbę uzna-
nia ważności chrztu udzielanego w Kościele ewangelicko-augsburskim 
w regionie śląskim. W 1971 roku wysłano pismo w sprawie nawiązania szer-
szego dialogu, ponieważ do tej pory odbywał się on na drodze korespon-
dencyjnej. W kwietniu 1978 roku rozpoczęto oficjalne rozmowy pomiędzy 
Kościołem ewangelicko-augsburskim a Komisją Episkopatu Polski w spra-
wie sposobów udzielania chrztu i wzajemnego zobowiązania do wystawia-
nia świadectwa chrztu. Podjęte rozmowy zaowocowały wydaniem w maju 
1979 roku, obopólnego zobowiązania do wystawiania metryki chrzcielnej, 
dopuszczono także możliwość, aby jedno z rodziców chrzestnych było in-
nego wyznania. Warto przypomnieć, że już w 1969 roku Episkopat Polski 
wydał list pasterski, wzywający swoich wyznawców do przezwyciężenia 
228	 Zob. tamże, s. 221. W dialogu ekumenicznym wprost lub pośrednio dyskutuje się 

o kondycji człowieka, o jego obecności w świecie, o sensie jego istnienia. Czyni się to 
zawsze w świetle wiary. W ten sposób dialog ekumeniczny jest przeniknięty zagadnie-
niami o charakterze antropologicznym. Jest okazją do refleksji nad człowiekiem, który 
„ma podstawy, by widzieć swą niesamowystarczalność w świecie, której zaradzić nie 
jest w stanie ani inny człowiek, ani żadna instytucja życia społecznego. Fundamentalne 
zabezpieczenie ludzkiego bytu może dać tylko ten, kto tego bytu jest dawcą. Osobliwym 
świadkiem ludzkiej przygodności i zależności człowieka od czegoś czy kogoś ponad nim 
jest sumienie moralne, w którym człowiek rozpoznaje prawo, którego sam nie tworzy, 
a któremu winien być uległy”. P. Moskal, Traktat o religii, Lublin 2014, s. 130.

229	 Zob. K. Karski, Stosunki między Polską Radą Ekumeniczną a Kościołem Katolickim, „No-
vum” (1980) 12, s. 12.



121|

|

Chrzest i świadectwo

nieufności i oddalenia do chrześcijan prawosławnych, ewangelików i człon-
ków innych wspólnot chrześcijańskich, by móc nawiązać z nimi bliższe kon-
takty religijne i owocny dialog. W czasie spotkań katoliccy przedstawiciele 
przemawiali między innymi na ten temat w świątyniach Kościołów zrze-
szonych, i odwrotnie. Jednocześnie były też prowadzone rozmowy na temat 
uznania ważności chrztu230.

Droga do porozumienia
Kościół rzymskokatolicki w latach siedemdziesiątych XX wieku zwrócił 

się z pisemną propozycją do Kościołów zrzeszonych w Polskiej Radzie Eku-
menicznej, aby rozpocząć obejmujący wszystkich dialog na temat uznania 
ważności chrztu udzielanego w innym Kościele. Przypomniano, że podsta-
wą jedności chrześcijan, a tym samym wiarygodnego świadectwa o Chry-
stusie winien być właśnie sakrament chrztu. Chrześcijanie są przecież 
braćmi w Chrystusie. Przez chrzest zostali włączeni w Chrystusa i w Nim 
jednoczą się i szukają jedności231.

Jedność na fundamencie chrztu, wynikająca ze wspólnego uczestnic-
twa w tajemnicy Chrystusa i Jego Kościoła, zachowała się w dużym stopniu 
u chrześcijan Wschodu. Rozbieżności większej wagi dominują u zachod-
nich chrześcijan. Różnice te mają, oprócz podłoża historycznego, socjolo-
gicznego i kulturowego, ściśle teologiczny kontekst – chodzi o interpretację 
poszczególnych prawd objawionych232. Świadome różnic, Kościoły chcą jed-
nak dążyć do zgody i pojednania, gdyż ma to bezpośrednie znaczenie dla 
wiarygodności świadectwa o Chrystusie wobec całego świata233.

230	 Zob. tamże.
231	 „Proces ekumenicznego powrotu do apostolskiej wiary i tradycji […] powinien być 

świadomie kontynuowany w dwóch pozostałych projektach studyjnych. Nie powinno 
budzić wątpliwości, że chrzest, Eucharystia i posługiwanie są zasadniczymi elementami 
apostolskiej wiary i tradycji. Równocześnie są one fundamentalnymi sposobami wyra-
żenia świadectwa i służby Kościoła dla dzisiejszego świata”. Chrzest, Eucharystia i posłu-
giwanie duchowe w oczach prawosławia (Ustalenia międzyprawosławnego sympozjum nt. 
„Dokumentu z Limy” w Brooklyn – USA), w: Ku chrześcijaństwu jutra, s. 606.

232	 Zob. S. Napierała, Jedność Kościoła a podział chrześcijan, „Poznańskie Studia Teologiczne”  
(1992) 7, s. 79.

233	 Chodzi między innymi o małżeństwa mieszane. Małżonek winien być „w łonie rodziny 
prawdziwym, wiarygodnym świadkiem poprzez przykład życia i okazywaną współmał-
żonkowi i dzieciom miłość. Małżeństwa pomiędzy katolikami i innymi ochrzczonymi, 



122 |

|

Rozdział pierwszy

Jan Paweł II spotkał się w 1983 roku z Polską Radą Ekumeniczną, a tak-
że z przedstawicielami społeczności żydowskiej i muzułmańskiej. To swego 
rodzaju poszerzenie grona uczestników spotkania miało pozytywne znacze-
nie dla atmosfery ekumenicznej w Polsce. Obecność Żydów i muzułmanów 
była przypomnieniem o wspólnym dla trzech religii monoteistycznych ojcu 
wiary – Abrahamie. Spotkanie odbyło się w atmosferze życzliwości i brater-
stwa. Papież docenił postęp na drodze pojednania. Życzył, aby na wspólnotę 
modlitwy, wiary i działania spłynęło obfite błogosławieństwo Pana234.

W kontekście Roku Jubileuszowego 2000 ostatecznie doszło do pod-
pisania porozumienia w sprawie ważności chrztu. Do porozumienia nie 
przystąpił Kościół chrześcijan baptystów. I w tym Kościele jednak nie 
ustaje refleksja na ten temat235. W końcowych ustaleniach przypomniano, 
że sakrament chrztu w pierwszych wiekach udzielany był przez zanurze-
nie w wodzie, a w wyjątkowych, nadzwyczajnych sytuacjach przez polanie 
wodą. Zanurzenie w wodzie oznacza zanurzenie w Jezusa Chrystusa i w Jego 
śmierć.

już dzięki swej szczególnej fizjonomii, zawierają wiele elementów, które należy doceniać 
i rozwijać tak z uwagi na ich wewnętrzną wartość, jak i ze względu na ewentualny wkład, 
który mogą wnieść w ruch ekumeniczny. Sprawdza się to szczególnie wtedy, kiedy oboje 
małżonkowie są wierni swoim obowiązkom religijnym. Wspólny chrzest i dynamizm 
łaski daje partnerom w tych małżeństwach podstawę i uzasadnienie wyrażania ich jed-
ności w dziedzinie wartości moralnych i duchowych”. Jan Paweł II, Familiaris consortio, 
nr 78.

234	 Zob. W. Benedyktowicz, Spotkanie w drodze. Znaczenie spotkania papieża Jana Pawła II 
z przedstawicielami Kościołów zrzeszonych w PRE. Warszawa 1983, w: Ku chrześcijaństwu 
jutra, s. 421–422.

235	 „W Kościołach baptystów konkretne pytania brzmią następująco: Czy powinniśmy 
nadal chrzcić powtórnie tych, którzy zostają baptystami? Czy chrzest dziecka nie jest 
chrztem? Co znaczy i co sprawia nasz obrzęd poświęcenia dziecka? Czołowi uczeni bap-
tystów w Wielkiej Brytanii usiłują w swym podejściu do tych kwestii zmodyfikować 
tradycyjny punkt widzenia i praktykę swego Kościoła. Wydaje się, że powód i bezpo-
średnie źródło tego ruchu są natury ekumenicznej. Odnosi się wrażenie, że wynika on 
z przyłączenia się Unii Baptystów do Brytyjskiej Rady Kościołów. Jest przy tym rzeczą 
paradoksalną, że podczas gdy duchowni i teologowie innych Kościołów protestanckich 
wykazują teraz skłonność do deprecjonowania albo odrzucania chrztu małych dzieci, 
baptyści zaczynają traktować ten sakrament z większą sympatią i szacunkiem”. M. Hur-
ley, Czego mogą się nauczyć katolicy z kontrowersji co do chrztu małych dzieci, „Conci-
lium” (wybór artykułów 1–10 z 1966/67 r.), Warszawa 1969, s. 143.



123|

|

Chrzest i świadectwo

Potrzeba dalszych działań
O porozumieniu w Polsce z uznaniem wypowiedział się Benedykt XVI: 

„Wiem, że tu, w Polsce, braterski ruch ekumeniczny może poszczycić się 
konkretnymi osiągnięciami. Wspomnę w tym momencie: podpisanie 
w 2000 roku […] deklaracji o wzajemnym uznaniu ważności chrztu przez 
Kościół rzymskokatolicki i Kościoły zrzeszone w Polskiej Radzie Ekume-
nicznej”236. Dzięki porozumieniu realne stało się czytelniejsze świadectwo 
o Chrystusie, gdy bowiem „chrześcijanie żyją i modlą się wspólnie […], 
dają świadectwo wspólnej wiary oraz chrztu otrzymanego w imię Boga, 
Ojca wszystkich w Jego Synu Jezusie, Odkupicielu wszystkich, i w Duchu 
Świętym, który przekształca i jednoczy wszystkich mocą swojej miłości”237.

Porozumienie w kwestii chrztu jest zachętą do coraz lepszego poznania 
się Kościołów w duchu życzliwości i braterskiej miłości w ramach zarówno 
duszpasterstwa ogólnego, jak i formacji duchowej prowadzonej przez róż-
nego rodzaju grupy, stowarzyszenia i wspólnoty. Oto jeden przykład – Do-
rota Duszyk ze Zgromadzenia Sióstr Misjonarek Świętej Rodziny. Siostra 
organizowała liczne rekolekcje ekumeniczne, mające na celu zapoznanie 
młodzieży z Kościołami chrześcijańskimi innych wyznań. Przez to pozna-
nie chciała tworzyć atmosferę wzajemnej tolerancji, akceptacji i wspólnej 
modlitwy. Zaprasza młodych ludzi różnych wyznań, a prowadzącymi byli 
duchowni i przedstawiciele Kościołów chrześcijańskich.

Tematyka rekolekcji wynikała z przyjętego hasła przewodniego. W 2003 
roku uczestnicy mogli się cieszyć uzyskanym porozumieniem, podejmu-
jąc temat: „Sakrament chrztu fundamentem dialogu ekumenicznego”. 

236	 Benedykt XVI, Aby przywrócić pełną i widzialną jedność chrześcijan (Przemówienie pod-
czas spotkania ekumenicznego w ewangelicko-augsburskim kościele Świętej Trójcy w War-
szawie – 25 maja), „L’Osservatore Romano” (2006) 6–7, s. 19. Szukanie jedności jest 
znakiem wiary w odkupieńczą moc sakramentów. Ze swej strony Kościół katolicki wy-
znaje, że „chrześcijanin nieustannie ożywiany duchem uwielbienia, im bardziej przełoży 
na język codzienności swą relację z Chrystusem, tym bardziej wyrazi w swoim życiu 
zjednoczenie z całym Kościołem i będzie świadczył o jego pięknie. Chrześcijanin jest 
zjednoczony z Bogiem w Chrystusie, aby być w komunii ze wszystkimi! W szkole Eu-
charystii – uczcie wiecznego życia – człowiek uczy się coraz bardziej czynić z Chrystusa 
źródło swojego życia, siły piękna i pokoju, które łączy go z innymi w miłości”. B. Forte, 
Szukałem i znalazłem, Kraków 2007, s. 48.

237	 Papieska Rada do spraw Jedności Chrześcijan, Dyrektorium w sprawie realizacji zasad 
i norm dotyczących ekumenizmu, s. 67.



124 |

|

Rozdział pierwszy

Rozważano tajemnicę chrztu św. jako fundamentu chrześcijańskiego życia 
obok bierzmowania i Eucharystii. Zapoznano się szczególnie z luterańskim 
aktem chrztu i jego interpretacją oraz katolickim spojrzeniem na chrzest. 
Wysłuchano świadectwa na temat znaczenia chrztu przedstawionego przez 
przedstawicielkę protestanckiego zgromadzenia zakonnego z Niemiec. 
Uczestniczono też w chrzcie dorosłych na niedzielnym nabożeństwie w zbo-
rze chrześcijan baptystów238.

Katolicy, którzy biorą udział w spotkaniach ekumenicznych, umacnia-
ją się więc w przekonaniu, że „każdy ma obowiązek dawania świadectwa 
prawdzie, którą otrzymał od Kościoła i którą w Kościele żyje. Nie jest to jego 
prawda, lecz Chrystusowa: prawda przekazana Kościołowi. Kościół jako ca-
łość jest jej posiadaczem i stróżem, świadectwo zaś, jakie jej dajemy, winno 
się dokonywać w duchu odpowiedzialności wobec Kościoła i Chrystusa”239.

g. Konieczność kontynuacji ekumenicznej refleksji o chrzcie 
i świadectwie

Dialog ekumeniczny nie jest prosty ani łatwy. Biorący w nim udział są 
jednak zgodni, że jest konieczny. Podzieleni chrześcijanie chcą wrócić do 
jednej wiary, jednego chrztu i jednego świadectwa.

Taką drogę wyznaczył sam Chrystus Pan, gdy modlił się w Wieczerniku: 
„Nie tylko za nimi proszę, ale i za tymi, którzy dzięki ich słowu będą wierzyć 
we Mnie; aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, 
aby i oni stanowili w Nas jedno, aby świat uwierzył, żeś Ty Mnie posłał” 
(J 17,20–21).

Instytut Ekumeniczny
Święty Paweł apelował do wszystkich ochrzczonych, a ten apel jest nie-

zmiennie aktualny: „Usiłujcie zachować jedność Ducha dzięki więzi, jaką 
jest pokój. Jedno jest Ciało i jeden Duch, bo też zostaliście wezwani do 
jednej nadziei, jaką daje wasze powołanie. Jeden jest Pan, jedna wiara, je-
den chrzest. Jeden jest Bóg i Ojciec wszystkich, który [jest i działa] ponad 
wszystkimi, przez wszystkich i we wszystkich” (Ef 4,3–6).

238	 Zob. D. Duszyk, Rekolekcje ekumeniczne, „Homo Dei” (2004) 2, s. 125.
239	 J. Majka, Socjologiczna analiza świadectwa chrześcijańskiego, s. 181.



125|

|

Chrzest i świadectwo

Aby przybliżyć upragnioną godzinę pojednania, temat chrztu podej-
mowany w danym dokumencie ekumenicznym, wymaga kontynuacji 
w ramach systematycznej refleksji teologicznej i praktyki duszpasterskiej. 
W kontekście dialogu ekumenicznego w Polsce taką kontynuację zapew-
nia – po stronie katolickiej – między innymi Instytut Ekumeniczny, który 
powstał w 1983 roku na Wydziale Teologicznym Katolickiego Uniwersyte-
tu Lubelskiego (obecnie Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana Paw-
ła II). Stara się on wspierać wysiłki ekumeniczne zarówno na płaszczyźnie 
refleksji teologicznej, jak i troski duszpasterskiej.

Zadaniem Instytutu jest służenie sprawie jedności chrześcijan budowa-
nej na wspólnocie chrztu. Instytut podejmuje działania na płaszczyźnie ba-
dawczej, dydaktycznej i praktycznej. Kontynuuje działalność Sekcji Teologii 
Porównawczej i Ekumenicznej, funkcjonującej w latach 1970–1983. Publiku-
je odrębne zeszyty „Roczników Teologicznych” o tematyce ekumenicznej240.

W pierwszych latach działalności zajęcia dydaktyczne o tematyce eku-
menicznej w Instytucie oraz w diecezjalnych i zakonnych seminariach du-
chownych prowadziło wielu profesorów, którzy byli zaangażowani w prace 
badawcze prowadzone w ramach programów Instytutu oraz w ramach wła-
snych, indywidualnych programów. Było tak dlatego, że Instytut realizował 
pracę dydaktyczną według programu zatwierdzanego przez Radę Wydziału 
Teologii. Efektem tych prac były i są publikacje książkowe, między inny-
mi międzywyznaniowy podręcznik ekumeniczny: Ku chrześcijaństwu jutra. 
Wprowadzenie do ekumenizmu241.

240	 Zob. S.J. Koza, Z historii Instytutu Ekumenicznego Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 
„Roczniki Teologiczne” (1993) 7, s. 163.

241	 Zob. tamże, s. 164. Warto zauważyć i docenić, że wraz z teoretycznymi analizami wspo��-
mniana publikacja podejmuje szereg tematów dotyczących konkretnych obszarów życia 
chrześcijańskiego, np. zagadnienia cierpienia. To jedno z tych zagadnień, które nieza-
leżnie od czasu i miejsca nurtuje człowieka. Jedynie w świetle wiary możemy poznać, 
że cierpienie związane ze świadectwem; jest wyzwaniem, „aby świadczyć dobro cierpie-
niem i świadczyć dobro cierpiącemu. Mądrość nakazuje nie wrzucać do jednego worka 
wszystkich cierpień i rozróżniać między innymi te, na które mamy wpływ, które zależą 
od nas samych, i te, których nie możemy zmienić, oraz cierpienia, które są niepotrzebne, 
z których nie wynika nic dobrego, i te, które wiążą się z jakimś dobrem”. J. Galarowicz, 
Odnaleźć sens w cierpieniu, Kraków 2015, s. 268.



126 |

|

Rozdział pierwszy

„Ku chrześcijaństwu jutra”
Książka została napisana przez 57 autorów; stanowi kompendium 

w zakresie działalności ekumenicznej Kościoła katolickiego oraz innych 
Kościołów i wspólnot chrześcijańskich. Autorzy reprezentują większość 
działających w Polsce Kościołów i wspólnot chrześcijańskich: adwentystów 
dnia siódmego, chrześcijan baptystów, ewangelicko-augsburski, ewangelic-
ko-metodystyczny, ewangelicko-reformowany, prawosławny, polskokatolic-
ki, rzymskokatolicki, zielonoświątkowy, starokatolicki mariawitów242.

Wacław Hryniewicz we wstępie do książki Ku chrześcijaństwu jutra 
określił tę publikację jako podręcznik ekumeniczny. Wyraził zadowolenie ze 
współpracy z braćmi z innych Kościołów chrześcijańskich. Książka składa 
się ze wstępu, dziesięciu rozdziałów i epilogu. We wstępie nakreślono wizje 
ekumenizmu z punktu widzenia Kościoła prawosławnego, reformowanego 
i rzymskokatolickiego. Pierwszy rozdział wyjaśnia, czym jest ekumenizm, 
określa cel i zadania ruchu ekumenicznego. Podkreśla rolę i znaczenie 
sakramentu chrztu. Ten sakrament – jak o tym przekonujemy się w roz-
dziale drugim – staje się podstawą formułowania teologicznych (zwłaszcza 
eklezjologicznych) zasad współczesnego ekumenizmu. Trzeci rozdział pre-
zentuje poszczególne Kościoły i wspólnoty chrześcijańskie wyrosłe na fun-
damencie chrztu we wschodniej i zachodniej tradycji kościelnej243.

Stanisław Nabywaniec z radością stwierdził, że wspomniana publikacja 
to owoc pracy polskich ekumenistów. Owoce te widoczne są nie tylko na 
płaszczyźnie kościelnej, ale również w życiu społecznym244.

Oprócz działalności naukowej Instytut Ekumeniczny realizuje zadania 
ekumeniczne o duchowym wymiarze, poprzez organizowanie publicznych 
i prywatnych modlitw o jedność chrześcijan. Pielęgnowanie ducha modlitwy 
jest dowodem na wiązanie teoretycznej pracy ekumenicznej z jej wymiarem 
ściśle naukowym. Corocznie w styczniu organizuje się w kościele akade-
mickim tradycyjny Tydzień Powszechnej Modlitwy o Jedność Chrześcijan, 

242 Zob. S. Nabywaniec, Poznanie i dialog drogą ku jedności – pierwszy polski podręcznik do 
ekumenizmu, „Roczniki Teologiczne” (1997) 7, s. 170.

243	 Zob. tamże.
244	 Zob. tamże, s. 174.



127|

|

Chrzest i świadectwo

zabiegając o to, by w głoszeniu słowa Bożego uczestniczyli przedstawiciele 
innych Kościołów chrześcijańskich245.

Warto też zauważyć, że pracownicy Instytutu współpracowali z Towa-
rzystwem Naukowym KUL nad Redakcją Encyklopedii Katolickiej oraz 
innych wydawnictw. Według danych z roku 1993, specjalistyczne studia 
w Instytucie Ekumenicznym miały charakter licencjacki i doktorancki. Stu-
dent Instytutu musiał być już magistrem teologii, stąd liczba studentów była 
ograniczona, ale systematycznie rosła grupa osób, które osiągnęły stopień 
naukowy licencjata czy doktora w zakresie teologii ekumenicznej246.

Zasługi Instytutu Ekumenicznego są dostrzegane przez inne Kościoły 
i wspólnoty. Witold Benedyktowicz, przedstawiciel Kościoła metodystów, 
jako honorowy przewodniczący Polskiej Rady Ekumenicznej, przemawiając 
w czasie spotkania ekumenicznego podczas drugiej pielgrzymki Jana Paw-
ła II do Polski, podkreślił, że ostatnie lata doświadczeń historycznych były 
czasem wspólnych poszukiwań teologicznych w duchu pokory i modlitwy. 
Żyjemy w czasie przyspieszonego biegu historii i musimy się dużo uczyć na 
bieżąco, aby nadążyć za postępującymi zmianami. Nie oszczędzono naro-
dowi polskiemu prób i cierpienia, ale trzeba wciąż na nowo powracać do 
korzeni – do Jezusa Chrystusa, do wszystkich darów Jego bezcennego od-
kupienia247.
245	 Zob. S.J. Koza, Z historii Instytutu Ekumenicznego Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 

s. 169.
246	  Zob. tamże, s. 164. Podejmowane studium na tematy ekumeniczne niekiedy jest 

kojarzone tylko z ludźmi młodymi, studentami. Należy jednak pamiętać, że tam, gdzie 
chodzi o wiarę, nie można ograniczać refleksji teologicznej do jednego okresu w życiu 
człowieka. Często zapomina się, że czas starości ma swoją w tym względzie szczególną 
wartość: „Często towarzysząca starości samotność może stać się okazją do spotkania 
z Bogiem i do głębszego zjednoczenia z Nim, by w czasie ogólnego braku sił z Niego 
czerpać siły do apostolstwa i dawania ewangelicznego świadectwa. Pojawiająca się 
w starszym wieku nostalgia i częste wspomnienia pomagają ogarnąć dotychczasowe 
życie, dokonać rewizji minionych lat, podsumować czas przeszły i wykorzystać dobrze 
ten, który jeszcze pozostał. Ogarniając całe swoje dotychczasowe życie, człowiek 
odkrywa, jak wielki to dar, który otrzymał od Boga. […] W takim duchu przeżywając 
swój starszy wiek, człowiek staje się świadkiem wiary dla tych, którzy zapatrzeni w siebie 
i świat nie widzą w nim szczególnego działania Boga”. D. Lenik, Misja ewangelizacyjna 
osób cierpiących, Kraków 2013, s. 184.

247	  Zob. Przemówienie honorowego przewodniczącego Polskiej Rady Ekumenicznej ks. prof. 
Witolda Benedyktowicza (Kościół metodystów), „Chrześcijanin a Współczesność” (1983) 
2, s. 17.





|

Rozdział drugi
Wiara i świadectwo – 
poznanie prawdy objawionej i jej obrona

Jezus Chrystus oczekuje od człowieka tak mało i zarazem tak wiele: cał-
kowitego zawierzenia, które stanowi serce wiary chrześcijańskiej. Bez 
postawy zawierzenia uczeń Chrystusa znajduje się poza nawiasem tego, 

co istotne i konieczne. Oczekiwane przez Jezusa zawierzenie można uznać 
za synonim chrześcijańskiej miłości. Święty Paweł wyznał: „Gdybym miał 
dar prorokowania i znał wszystkie tajemnice, i posiadał wszelką wiedzę, 
i wszelką [możliwą] wiarę, tak iżbym góry przenosił, a miłości bym nie miał, 
byłbym niczym” (1 Kor 13,2). Wiara przeniknięta miłością staje się zawie-
rzeniem. Dlatego – jak zobaczymy w niniejszym rozdziale – chrześcijańskie 
świadectwo, jeśli ma być wyrazem miłości do Chrystusa, musi być ściśle 
powiązane z głęboką wiarą, będącą autentycznym zawierzeniem.

Aby tak rzeczywiście było, niezbędnym warunkiem jest coraz lepsze 
poznawanie treści Bożego objawienia zawartego w przekazie biblijnym, 
w księgach Starego i Nowego Testamentu. I od tej kwestii, od ukazania roli 
i znaczenia objawienia biblijnego jako źródła wiary i świadectwa, rozpocz-
niemy naszą refleksję.

Podkreślimy, że objawiona Boża miłość – począwszy od chwili stworze
nia aż do pełni objawienia w Chrystusie – stanowi wezwanie, na które 



130 |

|

Rozdział drugi

chrześcijanin winien dać odpowiedź w postaci wiarygodnego świadectwa. 
Ma to być świadectwo pełne pokornej odwagi, gdyż w dzisiejszym świecie 
nie da się uniknąć konfrontacji z wieloma przeszkodami, pytaniami, wąt-
pliwościami i trudnościami. Niektóre z tych pytań rozważymy w końcowej 
części rozdziału. Z przekonaniem i cierpliwością świadek Chrystusa winien 
bronić wiary w oparciu o treść Bożego objawienia.

I. Poznanie Bożego objawienia podstawą  
wiary i świadectwa

Bóg już się objawił. Nie jesteśmy więc w sytuacji beznadziejnej – po-
znajemy Boże objawienie na miarę naszych ludzkich możliwości. Dzięki 
światłu Ducha Świętego docieramy do istotnej treści zbawczej woli Bożej. 
Zagrożeniem dla naszego świadectwa nie jest niepełność naszego poznania, 
lecz – o wiele bardziej – nieumiejętność ciągłego szukania oraz lęk przed 
bezwarunkowym przyjęciem tego, co jest nam dane w Bożym objawieniu. 
Co więcej, nasze zaniedbania i słabości generują i utrwalają różnice w inter-
pretacji treści objawionych, co ostatecznie uderza w wiarygodność świadec-
twa, jakie powinniśmy dawać o Chrystusie wobec całego świata.

Niezwykle ważne jest nieustanne powracanie do biblijnego zapisu Boże-
go objawienia, aby jak najlepiej poznać, jaka jest wola Boża. Chodzi o otwar-
tość na głos Boży, który został niejako wpisany w Stary i Nowy Testament.

Stary Testament stanowi zapis wiary w Boga, który jest jedynym Stwo-
rzycielem. Rozważymy, że jako chrześcijanie możemy budować wiarygodne 
świadectwo o Chrystusie tylko wtedy, gdy będziemy łączyć prawdę o od-
kupieniu (Nowy Testament) z orędziem o Bogu Stworzycielu (Stary Te-
stament). Stworzenie i odkupienie, te dwie prawdy, nie mogą być bowiem 
odczytywane jako niezależne od siebie, lecz jako ściśle ze sobą powiązane. 
Wiarygodne świadectwo o Jezusie Odkupicielu odwołuje się i opiera na sta-
rotestamentalnej prawdzie o Bogu Stwórcy.

W tym kontekście rozważymy postulat stałej formacji biblijnej. Ci, którzy 
wgłębiają się w treść objawienia biblijnego, otrzymują do Kościoła pomoc, 
aby tę formację przeprowadzać w sposób uporządkowany i systematyczny. 



131|

|

Wiara i świadectwo

Dzięki tej formacji pogłębia się autentyczna wiara, bez której nie może za-
istnieć autentyczne świadectwo. 

1. Stary i Nowy Testament zawiera Boże objawienie

Bóg, który jest miłością, objawił się człowiekowi i rozpoczął z nim dia-
log. W sercu wierzącego jaśnieje światło, prawdziwe oświecenie i odkry-
cie, że Boża miłość do człowieka ujawniła się w pełni w Jezusie Chrystusie, 
Wcielonym Synu Bożym (1 J 3,16). Celem misji Kościoła jest to, aby wszy-
scy byli świadkami tej Bożej miłości; aby poznali całą prawdę objawioną 
i dostosowali do niej swoje życie: „Współcześni chrześcijanie byli i są nadal 
zapraszani do twórczej oraz osobowej odpowiedzi wobec tych i wielu in-
nych zmian współczesnych, przede wszystkim, przez bycie autentycznymi 
świadkami wiary oraz życia moralnego hic et nunc – tu i teraz”1.

Każdy, kto zamierza iść do świata jako świadek Chrystusa, winien być 
świadomy, że objawienie zawarte w Starym i Nowym Testamencie to owoc 
Bożego natchnienia. Jednocześnie nie mogą zapominać, że treść zawarta 
w Biblii jest w Kościele odczytywana wraz z nauczaniem ojców Kościoła, 
którzy tworzą tak zwaną Tradycję. W takiej właśnie postaci „święty depozyt 
wiary (depositum fidei), zawarty w świętej Tradycji i Piśmie Świętym, został 
powierzony przez apostołów wspólnocie Kościoła”2. W perspektywie wiary-
godnego świadectwa o Chrystusie nieodzowny jest wysiłek stałego pozna-
wania tego depozytu, kierującego się przekonaniem o Bożym natchnieniu 
i jedności Starego i Nowego Testamentu.

a. Dar natchnienia oraz jedności Starego i Nowego Testamentu

Poznanie prawdy objawionej i jej głoszenie stanowi niełatwe zadanie. 
Ponieważ świat jest nieprzyjazny prawdzie pochodzącej „nie z tego świata”, 
wiara w Chrystusa okazuje się często znakiem sprzeciwu wobec – jawnego 
lub dokonywanego z ukrycia – lekceważenia i odrzucania orędzia Bożego. 
Świadectwo staje się apologią: „Uczniowie Chrystusa powinni nie tylko za-
chowywać wiarę i nią żyć, ale także wyznawać ją, odważnie świadczyć o niej 

1	 A.F. Dziuba, Być świadkiem, s. 111.
2	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 84.



132 |

|

Rozdział drugi

[…]. Człowiek wierzący ma ukazywać Chrystusa we własnym życiu, w peł-
nieniu codziennych obowiązków i w podejmowaniu konkretnych decyzji 
w zgodzie z Ewangelią”3.

Poddając analizie teksty Starego i Nowego Testamentu, możemy stwier-
dzić, że poszczególne księgi już są swego rodzaju apologią. Jest to szczególna 
apologia, gdyż to sam Bóg niejako broni prawdy o sobie; broni tej prawdy, 
którą szatan i każdy ludzki grzech zniekształca.

Bóg daje świadectwo o sobie samym
Stary i Nowy Testament jest słowem-świadectwem Boga skierowanym 

do człowieka: „Bóg nieskończenie doskonały i szczęśliwy zamysłem czy-
stej dobroci, w sposób całkowicie wolny, stworzył człowieka, by uczynić go 
uczestnikiem swego szczęśliwego życia. Dlatego w każdym czasie i w każ-
dym miejscu jest On bliski człowiekowi. Powołuje go i pomaga mu szukać, 
poznawać i miłować siebie ze wszystkich sił. Wszystkich ludzi rozproszo-
nych przez grzech zwołuje, by zjednoczyć ich w swojej rodzinie – w Koście-
le. Czyni to przez swego Syna, którego posłał jako Odkupiciela i Zbawiciela, 
gdy nadeszła pełnia czasów. W Nim i przez Niego Bóg powołuje ludzi, by 
w Duchu Świętym stali się Jego przybranymi dziećmi, a przez to dziedzica-
mi Jego szczęśliwego życia”4.

Stary i Nowy Testament powstał pod natchnieniem Boga, który ze-
chciał przemówić do człowieka i być przez niego poznany: „Teksty Pisma 
Świętego, w których objawienie zostało zapisane, pouczają nas, że człowiek 
zdolny jest do poznania Boga samym rozumem: zdolny jest do pewnej 
«wiedzy» o Bogu, chociaż nie jest to wiedza bezpośrednia. A zatem obok 
«wierzę» znajduje się jakieś «wiem». To «wiem» dotyczy istnienia Boga, 
a także do pewnego stopnia Jego istoty. W sposób systematyczny ujmuje tę 
rozumową wiedzę o Bogu nauka zwana «teodyceą». Nauka ta ma charakter 
filozoficzny i wyrasta na gruncie metafizyki, czyli filozofii bytu. Koncen-
trujemy się na poznaniu Boga jako pierwszej przyczyny, a także ostatecz-
nego celu wszechświata”5.

3	 W. Przygoda, Świadectwo w służbie ewangelizacji, s. 101.
4	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1.
5	 Jan Paweł II, O ile rozum ludzki sam poznaje Boga?, w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stwo-

rzyciela, s. 44.



133|

|

Wiara i świadectwo

Dlaczego powstał Stary i Nowy Testament? Pamięć ludzka jest zawodna. 
Dlatego Psalm 102 podkreśla wartość pisma (spisywania), gdyż ono gwaran-
tuje przetrwanie świadectwa: „«Bo Jahwe odbuduje Syjon i ukaże się w swej 
chwale, przychyli się ku modlitwie opuszczonych i nie odrzuci ich modłów. 
Należy to spisać dla pokolenia, co przyjdzie, a lud, który powstanie, niech 
wychwala Jahwe» (Ps 102,17–19). Przyszłe pokolenie nie było świadkiem 
zbawiennych czynów Jahwe; […] dlatego obwieszczenie […] aktualizowało 
wydarzenia z przeszłości”6. Z natchnienia Bożego spisano więc to, co ważne 
i najważniejsze dla poznania, zapamiętania i przekazywania Bożej woli.

Stary Testament wyraża ciągłość dziejów ludu wybranego. Akt pisania 
poszczególnych ksiąg przekształcił się w świadectwo, jakie w danym czasie 
i miejscu dali o przekazywanej ustnie prawdzie Bożej natchnieni autorzy7. 
Także moc świadectwa Nowego Testamentu płynie z faktu, że księgi po-
wstawały pod natchnieniem Ducha Świętego: „Prawdy przez Boga obja-
wione, które są zawarte i wyrażone w Piśmie Świętym, spisane zostały pod 
natchnieniem Ducha Świętego. Albowiem święta Matka – Kościół uważa 
na podstawie wiary apostolskiej księgi tak Starego, jak Nowego Testamentu 
w całości, ze wszystkimi ich częściami, za święte i kanoniczne dlatego, że 
spisane pod natchnieniem Ducha Świętego (J 20,31; 2 Tm 3,16; 2 P 1,19–21; 
3,15–16). Boga mają za autora i jako takie zostały Kościołowi przekazane. 
Do sporządzenia Ksiąg świętych wybrał Bóg ludzi, którymi jako używają-
cymi własnych zdolności i sił posłużył się, aby przy Jego działaniu w nich 
i przez nich, jako prawdziwi autorowie przekazali na piśmie to wszystko 
i tylko to, co On chciał”8.

6	 L.A. Schökel, Słowo natchnione. Pismo św. w świetle nauki o języku, Kraków 1983, s. 183. 
W innym z psalmów – w Psalmie 71 – „dotarłszy do kresu swej egzystencji, starzec 
[…] pogodnym okiem spojrzy na swą przeszłość pełną radości i wierności, a także na 
swoją teraźniejszość naznaczoną trudnościami i może także goryczą, gotów do końca 
być świadkiem wiary i mądrości: «Lecz i w starości, i w wieku sędziwym nie opuszczaj 
mnie, Boże, gdy moc Twego ramienia głosić będę, całemu przyszłemu pokoleniu – Twą 
potęgę» (Ps 71,18). To będzie jego prawdziwy testament”. G. Ravasi, Czym jest człowiek? 
Uczucia i więzy ludzkie w Biblii, Kraków 2011, s. 132.

7	 Zob. L.A. Schökel, Słowo natchnione, s. 54.
8	 II Sobór Watykański, Dei verbum, nr 11.



134 |

|

Rozdział drugi

Jedno wielkie świadectwo
Taki jest fundament chrześcijańskiego świadectwa: natchnione i stano-

wiące jedność księgi Starego i Nowego Testamentu: „świadectwo Boga Ojca 
wyraża się i realizuje w historii zbawienia poprzez różne świadectwa ludzkie, 
od Starego Testamentu, aż do czasów Kościoła. Dopełnia się ono w świadec-
twie Chrystusa, które jest kontynuowane i przedłużone przez Ducha Świętego. 
Ta zasadnicza jedność świadectwa gwarantuje żywotną jedność objawienia”9.

Wobec współczesnej kontestacji, biorącej na cel autentyczność i spój-
ność objawienia biblijnego, trzeba odważnie sprzeciwiać się „rozrywaniu” 
Biblii na dwie niezależne księgi10. Stary i Nowy Testament przenika bo-
wiem działanie tego samego Ducha Mądrości, który daje poznanie Bożej 
woli i obdarza człowieka potrzebną mocą, aby o tym, czego się dowiedział, 
dawał – jak kiedyś prorocy – odważne świadectwo. Ta wyjątkowa i nieza-
stąpiona rola Ducha Mądrości pochodzi stąd, że On zna i przenika wszyst-
ko. Jest źródłem wszelkiego poznania. Objawia się jako Święty, co wskazuje 
na Jego nadprzyrodzone pochodzenie. Jest jedyny, nieporównywalny przez 
swój byt i działanie. Jest nieskrępowany ani czasem, ani przestrzenią. Jego 
działalność rozciąga się na wszystko w niebie i na ziemi11.

Jan Paweł II podkreślał, że dzięki Duchowi Świętemu, działającemu za-
równo w czasach Starego, jak i Nowego Testamentu, „chrześcijańskie ob-
jawienie stanowi prawdziwy drogowskaz dla człowieka […]; jest ostatnią 
daną przez Boga szansą powrotu do pełni pierwotnego zamysłu miłości, 
którego początkiem było stworzenie”12.

Ze względu więc na natchnienie i jedność Starego i Nowego Testamen-
tu należy kierować się zasadą, według której „poszczególne etapy historii 
zbawienia przynosiły ze sobą różne koncepcje teologiczne, stanowiące jed-
nak w sumie w ciągu stuleci jedno wielkie świadectwo wiary ludzi. Badania 
9	 F. Jóźwiak, Świadectwo Jana Chrzciciela o Jezusie Chrystusie, s. 416.
10	 „Prawda objawienia odrzuca model nihilistycznego poddania się tym, którzy ją po-

twierdzają i są przekonani, że ją poświadczają samym trzymaniem się przy niej. W rze-
czy samej nie jest to prawda przebywająca w świadku (jak jakaś idea czy opinia), ale 
to właśnie świadkowie są nawoływani, tak jak uczniowie, do tego, aby w niej trwali”. 
J.M. Lustiger, „Dać świadectwo prawdzie”, s. 70.

11	 Zob. Jan Paweł II, Encyklika o relacjach między wiarą a rozumem „Fides et ratio” 
[14 września 1998], nr 15.

12	 Tamże.



135|

|

Wiara i świadectwo

teologii biblijnej muszą się odnosić do tych różnych tradycji wiary, do po-
szczególnych form literackich tych świadectw wiary, do wydarzeń, które 
przyczyniły się do takich, a nie innych ujęć literackich oraz do określenia 
warunków umożliwiających rozwijanie się tradycji, przechowujących świa-
dectwo postawy wierzącego wobec Boga”13.

Z woli Bożej Stary i Nowy Testament jest jednym i spójnym zapisem wia-
ry i świadectwa. Jest to zapis dokonany mocą autorytetu samego Boga. Gwa-
rancją prawdy jest Mądrość z Wysoka. Ona była dla autorów poszczególnych 
ksiąg źródłem natchnienia. Oni poznali, że wszystko, co Bóg stworzył oraz 
co mówi i czyni po akcie stworzenia, posiada cechę rozumności, czyli podle-
ga rozumowemu poznaniu, zmierzając ku pełni w Jezusie Chrystusie.

b. Współpraca wiary i rozumu podczas lektury tekstów biblijnych

Kościół staje w obronie dwóch dróg prowadzących do poznania praw-
dy: wiary i rozumu14. Niestety, często człowiekowi wydaje się, że poprzez 
rozwój nauki i techniki staje się panem natury i innych ludzi. Odrzuca wiarę 
w imię autonomii rozumu.

Wobec takich postaw konieczne jest chrześcijańskie świadectwo, czyli 
„postawa osobistego zaangażowania, faktycznego uczestnictwa w dziele zba-
wienia, której świadek nie musi celowo demonstrować, ale która niejako 
z niego emanuje. Idzie zarówno o to, że świadek daje świadectwo z prze-
konaniem, jak i o to, że to przekonanie kształtuje jego praktyczną postawę. 
W skład metody pozytywnego nakłaniania jako metody świadectwa chrze-
ścijańskiego wchodzi nie tylko informacja i argumentacja, ale także świa-
dectwo przez postawę”15.
13	 H. Langkammer, Stary Testament odczytany na nowo. Wprowadzenie, treść teologiczna, 

etos, Lublin 1992, s. 37.
14	 A. Dulles przywołuje nauczanie zawarte w Fides et ratio i podkreśla, że „objawienie bę-

dące słowem Boga jest formą boskiego świadectwa. Wiara jest co do swej istoty przy-
jęciem słowa Boga, świadka, który ani nie może oszukać, ani nie może być oszukany. 
Słowo Boga przychodzi do nas poprzez świadectw człowieka: proroków i apostołów, 
natchnionych autorów Pisma Świętego, oraz Tradycję Kościoła, która w wierny sposób 
przekazuje i interpretuje to, co Kościół otrzymał od Chrystusa i apostołów. Od samego 
początku chrześcijaństwo rozprzestrzeniało się poprzez żywe świadectwo wierzących. 
Apostołowie byli świadomi, że przekazują przesłanie, które przyszło od Boga”. A. Dulles, 
Odrodzenie apologetyki. Od przesady do świadectwa, „W Drodze (2004) 12, s. 86.

15	 J. Majka, Socjologiczna analiza świadectwa chrześcijańskiego, s. 191.



136 |

|

Rozdział drugi

Nadprzyrodzona wartość światła wiary
Jakże często ignorowana jest dzisiaj nadprzyrodzona wartość wiary. Jan 

Paweł II w encyklice Fides et ratio apelował więc o współdziałanie wiary 
i rozumu. Świadectwo o Chrystusie będzie bowiem nieskuteczne, jeśli za-
pomnimy o konieczności spotkania tych dwóch rzeczywistości: wiary i ro-
zumu. Encyklika Jana Pawła II jest wołaniem o metafizykę, która byłaby 
drogą do pogłębiania wiary, a tym samym do rozumowego ugruntowania 
fundamentów moralnych dla dobra całej ludzkości. Ci, którzy szukają praw-
dziwego szczęścia, nie powinni odtrącać i lekceważyć wiary na rzecz kulty-
wowania rozumu, i odwrotnie.

Zadaniem Kościoła jest obrona więzi między wiarą a rozumem, gdyż 
ten sam Bóg, który objawia tajemnice wiary, roznieca w ludzkim umyśle 
światło rozumu. Taką linię argumentacyjną sformułował już I Sobór Waty-
kański16. W oparciu o dziedzictwo nauczania Kościoła Benedykt XVI przy-
pomniał, że orędzie Ewangelii przekazują ci, którzy najpierw sami starają się 
jak najlepiej je rozumowo poznać17.

Rozumowe poznanie dokonuje się zarówno przez studium teologii, jak 
i analizę życia świętych i błogosławionych, którzy w praktyce ukazali, jak 
nieodzowna dla ewangelizacji jest współpraca wiary i rozumu. Ich życie sta-
nowi szczególne potwierdzenie, że dla właściwego odczytania treści Bożego 

16	 Sobór ten, „ujmując syntetycznie i potwierdzając w formie uroczystej nauczanie, któ��-
re wcześniej stanowiło treść zwyczajnego i systematycznego Magisterium papieskiego 
skierowanego do wiernych, podkreślił, jak bardzo są nierozdzielne, a zarazem niespro-
wadzalne do siebie nawzajem, naturalne poznanie Boga i objawienie, rozum i wiara. 
Sobór wychodził z fundamentalnego założenia, stanowiącego podstawę samego obja-
wienia, iż musi być możliwe naturalne poznanie istnienia Boga, źródła i celu wszystkich 
rzeczy; kończył zaś uroczystym stwierdzeniem, przytoczonym już wcześniej: «Istnieją 
dwa porządki poznania, odrębne nie tylko ze względu na swą zasadę, ale także ze wzglę-
du na przedmiot»”. Jan Paweł II, Fides et ratio, nr 53.

17	 „Zaangażowanie chrześcijan w Kościele oraz w instytucjach obywatelskich będzie 
umocnione przez solidną formację duchową. […] Zachęcam Synody oraz inne gre-
mia biskupów do poważnego rozważenia coraz pełniejszej realizacji tego pragnienia 
i niezbędnej aktualizacji nauczania patrystycznego, które uzupełni formację biblijną. 
Oznacza to, że w pierwszym rzędzie kapłani, osoby konsekrowane oraz seminarzyści 
i nowicjusze powinni czerpać z tych skarbów, aby pogłębić swe osobiste życie wiary, aby 
móc je następnie dzielić z innymi w sposób pewny. Nauczanie mistrzów duchowych 
Wschodu i Zachodu oraz świętych pomoże tym, którzy naprawdę szukają Boga”. Bene�-
dykt XVI, Ecclesia in Medio Oriente, nr 94.



137|

|

Wiara i świadectwo

objawienia i wiarygodnego dawania świadectwa o poznanej prawdzie ko-
niecznie należy kroczyć drogą tej współpracy.

Konkretnym sposobem uczenia się współdziałania wiary i rozumu jest 
studium biblijne. Biblia nie jest bowiem tylko dokumentem literackim: „Pi-
smo Święte należy rozumieć jako całość i jako całość jest ono świadectwem 
o Bogu, który objawia się ludziom słowem i czynem. Bóg daje znać o sobie 
w długim szeregu pokoleń. Ta historia jest Bożym wołaniem i odwoływa-
niem, dawaniem i ustanawianiem, lecz także przewyższaniem, znoszeniem 
i nowym stwarzaniem. W tej jego ostatecznej całości jest Pismo Święte praw-
dziwe”18. Każdy zatem, kto na drodze rozumnej wiary będzie szukał w Biblii 
odwiecznej prawdy, stanie się wiarygodnym świadkiem Bożego objawienia19.

Przykład świętych Cyryla i Metodego
O tym, że współdziałanie rozumu i wiary w kontekście coraz lepszego 

poznawania objawienia biblijnego powinno stanowić stałą troskę wszyst-
kich, którzy pragną dawać wiarygodne świadectwo o Chrystusie, przekonuje 
nas między innymi przykład życia i działalności patronów Europy: świętych 
Cyryla i Metodego. Byli ludźmi wykształconymi, o wyprzedzających swoją 
epokę poglądach. Wiedzieli, że wiara umacnia się i pogłębia na drodze po-
głębionej refleksji rozumu. Starali się wszczepiać chrześcijaństwo w Europie 
na drodze przybliżania wszystkim orędzia biblijnego, aby ono kształtowa-
ło ludzkie serca według zawartej w nim prawdy. Do tego potrzebne było 
tłumaczenie tekstów biblijnych na ojczyste języki. Święci Bracia uprzedzili 
tą myślą ducha II Soboru Watykańskiego. Nie angażowali się w polityczne 
spory, ale realizowali nakaz Chrystusa, aby iść do wszystkich ludów i dawać 
o Nim świadectwo20.
18	 K.H. Schelkle, Teologia Nowego Testamentu (2). Bóg był w Chrystusie, Kraków 1984, s. 18.
19	 „W czasach obecnych kłamstwo zakorzeniło się bardzo głęboko w ludzkiej świado��-

mości, można spotkać się z nim na co dzień. […] Człowiek uczy się oszukiwać już od 
najmłodszych lat. Niektóre rodzaje kłamstwa próbuje się dzisiaj przedstawić jako coś 
pozytywnego. Ta sytuacja wymaga od chrześcijan, aby potrafili nie tylko odróżnić praw-
dę od kłamstwa, ale również dawać świadectwo swoim życiem o prawdzie. Prawda jest 
w życiu wartością szlachetną, wzniosłą i fundamentalną. Człowiek prawdy gotów jest za 
nią nawet umrzeć, aby dać jej wierne świadectwo”. D. Adamczyk, Chrześcijanin wiernym 
świadkiem prawdy, s. 460.

20	 II Sobór Watykański potwierdził, że świadectwo o Chrystusie budowane na Biblii nie 
jest skierowane przeciwko autonomii spraw doczesnych: „Obecność chrześcijan w spo-



138 |

|

Rozdział drugi

Święci Cyryl i Metody, ze względu na swą otwartość i umiłowanie praw-
dy objawionej, uznawani są i czczeni jako patronowie pojednania Kościo-
łów wschodniego i zachodniego. Wciąż dla wszystkich chrześcijan – obecnie 
niestety podzielonych – to, co nazywamy współpracą wiary i rozumu, sta-
nowi jedno z najważniejszych wyzwań ewangelizacyjnych21.

Święci Patroni Europy uczyli się formacji do świadectwa od Bożego Na-
uczyciela. Jezus formował swoich uczniów w ten sposób, że wprowadzał ich 
na drogę stopniowego pogłębiania rozumowej refleksji nad prawdą obja-
wioną: „«Jezus poświęcał się formacji swoich uczniów, wprowadzając ich 
w zrozumienie własnej osoby, swego dzieła i ich własnej misji». Jezus nie 
zgromadził ich jednego dnia, żeby im powiedzieć: «Teraz wyjawię wam 
wielką tajemnicę: jestem Synem Bożym». Nie na tym polega Jego pedagogi-
ka. Jezus nigdy nie poprzedza rzeczywistości słowami. Gdyby tak postępo-
wał, czy objawienie takie byłoby do przyjęcia?”22.

Wszyscy, którzy na wzór Bożego Nauczyciela, idąc za przykładem świę-
tych i błogosławionych w ciągu wieków pragną angażować się w dzieło ewan-
gelizacji, powinni „pozwolić” na współpracę wiary i rozumu. Dzięki temu 
będą mogli z wytrwałością formować samych siebie, aby później świadczyć 
wobec innych o tajemnicy Jezusa żyjącego i działającego w Kościele; będą 

łecznościach ludzkich powinna być ożywiona tą miłością, jaką umiłował nas Bóg, który 
chce, abyśmy i my tą samą miłością wzajemnie się miłowali. […] Kościół w żadnym wy-
padku nie chce się wtrącać w rządy ziemskiego państwa. Nie żąda dla siebie żadnej innej 
prerogatywy prócz tej, aby z pomocą Bożą mógł służyć ludziom miłością i wiernym 
posługiwaniem. Uczniowie Chrystusa, złączeni ściśle z ludźmi w swym życiu i dzia-
łalności, mają nadzieję, że będą mogli dawać im prawdziwe świadectwo o Chrystusie 
i pracować dla ich zbawienia również tam, gdzie nie mogą w pełni głosić Chrystusa”. 
II Sobór Watykański, Ad gentes, nr 12.

21	 Jan Paweł II w specjalnej encyklice poświęconej świętym Cyrylowi i Metodemu pisze: 
„Trwają w pamięci Kościoła razem z wielkim dziełem ewangelizacji, jakiego dokonali. 
Co więcej, można stwierdzić, że pamięć ich za naszych czasów staje się jeszcze bardziej 
żywa i aktualna. Biorąc pod uwagę pełną wdzięczności cześć, jaką święci Bracia z Salo-
nik (starożytnej Tesaloniki) cieszą się od wieków, zwłaszcza pośród narodów słowiań-
skich, i pomny na ich bezcenny wkład w dzieło głoszenia Ewangelii wśród tych ludów, 
oraz w dzieło pojednania, przyjaznego współżycia, ludzkiego rozwoju i poszanowania 
wrodzonej każdemu narodowi godności, ogłosiłem 31 grudnia 1980 roku, listem apo-
stolskim Egregiae virtutis, świętych Cyryla i Metodego współpatronami Europy”. Jan Pa-
weł II, Encyklika w tysiącsetną rocznicę dzieła ewangelizacji świętych Cyryla i Metodego 
„Slavorum Apostoli” [2 czerwca 1985], nr 1.

22	 B. Sesboüé, Wierzę. Wezwanie do wiary katolickiej dla kobiet i mężczyzn XXI wieku, 
Warszawa–Poznań 2000, s. 197.



139|

|

Wiara i świadectwo

mogli wiarygodnie świadczyć o zbawczym uniwersalizmie wiary chrześci-
jańskiej23.

c. Postulat stałej formacji biblijnej

Wiara wprowadza człowieka w świat Boga, w życie wewnętrzne Trój-
jedynego. Cnota wiary jest udzielona przez Boga (wszczepiona) i stanowi 
nadprzyrodzoną zdolność duszy do odbierania poruszeń Bożych. Nad-
przyrodzona wiara jest powiązana z łaską uświęcającą24. Ze względu na tak 
wysoką stawkę, jaką jest zbawienie, ci, którzy otrzymują łaskę wiary, żadną 
miarą nie powinni jej lekceważyć. Gdyby tak się stało, doprowadzą „swoje 
życie na krawędź przepaści, nie zdając sobie sprawy, co ich czeka”25.

Każdy, kto pragnie być świadkiem pełni objawienia w Chrystusie, wi-
nien pielęgnować w sobie nadprzyrodzony dar wiary. W ten sposób będzie 
mógł poznać Boże objawienie i dzielić się jego treścią z innymi. Dlatego tak 
ważna jest stała formacja biblijna.

W imię wiarygodności świadectwa
Troska o precyzję analiz tekstów biblijnych nie jest zadaniem, które można 

wypełnić jednorazowo. Wymaga się stałej formacji biblijnej: „Trzeba, abyśmy 
stale pogłębiali naszą religijność. A nasza religijność to nie tylko przeżycia, to 
nie tylko radosne świętowanie, to nasza codzienność, to nasze życie w pracy, 
to nasze życie w rodzinie, to nasz odpoczynek na urlopach i wakacjach. Cho-
dzi o to, abyśmy byli bardziej niż dotąd świadkami Chrystusa”26.

23	 Dlatego Jan Paweł II nauczał: „Najpilniejszym zadaniem jest formacja biblijna i litur��-
giczna ludu Bożego, pasterzy i wiernych. […] To szeroko zakrojone dzieło powinno 
rozpoczynać się między innymi w seminariach i w domach formacyjnych i być konty-
nuowane przez całe życie kapłańskie. Taka sama formacja, dostosowana do ich stanu, 
jest niezbędna także dla ludzi świeckich, tym bardziej, że w wielu krajach są oni dziś 
powołani do podejmowania w coraz większym stopniu odpowiedzialności za wspólno-
tę”. Jan Paweł II, List apostolski z okazji XXV rocznicy ogłoszenia konstytucji soborowej 
o liturgii świętej „Vicesimus quintus annus” [4 grudnia 1988], w: Wybór listów Ojca Świę-
tego Jana Pawła II, t. 1, Kraków 1997, s. 154.

24	 Zob. M. Gogacz, Rola wiary i nauki w życiu chrześcijanina, „W nurcie zagadnień poso-
borowych” (1980) 12, s. 246.

25	 Jan Paweł II, Fides et ratio, nr 6.
26	 D. Zimoń, Stawać się świadkiem Chrystusa. Homilia wygłoszona w kościele NMP Wnie-

bowziętej w Czuchowie (26 grudnia 1986), w: tenże, Przepowiadać Chrystusa, Katowice 
1989, s. 335.



140 |

|

Rozdział drugi

Stała formacja biblijna wpływa pozytywnie na skuteczność i owocność 
dawanego o Chrystusie świadectwa. Jak zresztą mogłoby być ono wiary-
godne, bez poznania i przyjęcia tego bezcennego skarbu, jakim jest Biblia? 
Wciąż na nowo trzeba więc powracać do Starego i Nowego Testamentu, 
pokornie błagając Boga o umiejętność wniknięcia w głębię zawartego tam 
objawienia. Trzeba prosić o dar właściwej interpretacji tekstów biblijnych 
i twórcze rozważanie ich przesłania, szukając w Bożych księgach prawdy. 
Kto zamierza dawać świadectwo o Chrystusie, nie może przestać szukać 
coraz głębszego rozumienia biblijnego objawienia, gdyż „gwarantem skła-
danego [przez siebie] świadectwa […] jest sam Jezus Chrystus. Dotyczy to 
zarówno treści objawienia jak i jego przekazu. […] Autentyczny świadek to 
taki, który poznał Tego, o kim świadczy”27.

Świadek, zanim będzie dawał świadectwo, prosi Chrystusa o dar rozpo-
znania wszystkiego, co zawarte jest w tekstach biblijnych. Szuka łaski zrozu-
mienia „wnętrza” Pisma Świętego, które wskazuje, że „jeden jest Bóg, jeden 
też pośrednik między Bogiem a ludźmi, człowiek, Chrystus Jezus, który wy-
dał siebie samego na okup za wszystkich jako świadectwo we właściwym 
czasie” (1 Tm 2,5–6).

Formacja biblijna, czyli coraz głębsze poznanie i umiłowanie Pisma 
Świętego, dokonuje się w ramach modlitwy osobistej i wspólnotowej. Bi-
blia zawsze bowiem była i jest obecna w modlitwie Ludu Bożego28. Pismo 
Święte, którego teksty są czytane między innymi podczas udzielania wszyst-
kich sakramentów, to zapis dialogu pomiędzy Bogiem a ludzkością. Gdy 
czytamy teksty natchnione, poznajemy, że inicjatywa zbawienia należy do 

27	 T. Pikus, Chrześcijaństwo religią objawienia i świadectwa, „Warszawskie Studia Teolo-
giczne” (1995) 8, s. 171.

28	 Jako przykład można przytoczyć sakrament namaszczenia chorych. Obrzęd składa się 
z dwóch części: liturgii słowa i liturgii samego sakramentu. Na liturgię słowa składają 
się: obrzędy wstępne, akt pokutny, czytania biblijne i modlitwa litanijna. Z kolei liturgię 
sakramentu tworzą: nałożenie rąk, modlitwa dziękczynna nad olejem, namaszczenie 
sakramentalne, modlitwa po namaszczeniu, zakończenie obrzędu i błogosławieństwo. 
W razie konieczności można poprzedzić sakrament namaszczenia spowiedzią: „Celem 
sakramentu namaszczenia jest pokrzepienie, oczyszczenie i dostarczenie duchowej siły, 
[dlatego] prezbiter będzie się starał swoją obecnością przekazać choremu skuteczne 
współczucie Chrystusa i złożyć świadectwo dobroci, z jaką Jezus odnosił się do chorych, 
którym poświęcił znaczną część swej misji ewangelizacyjnej”. Jan Paweł II, Misja prezbi-
terów w sakramentalnej posłudze uświęcania, w: tenże, Wierzę w Kościół, s. 278–279.



141|

|

Wiara i świadectwo

Boga, który oczekuje od człowieka odpowiedzi wiary. Głównym autorem 
Biblii jest Bóg, stąd historia zbawienia to jakby Jego autobiografia. O randze 
Pisma świadczą słowa wypowiadane po odczytaniu: „Oto słowo Boże”, „Oto 
słowo Pańskie”. Te i im podobne formuły są przypomnieniem, że objawienie 
biblijne uobecnia zbawcze dzieło Boga. Święty Paweł określił zbawczy plan 
mianem mysterion. Najważniejszym Misterium jest Jezus Chrystus jako peł-
nia Bożego objawienia29.

Kościół wzywa wszystkich do formacji biblijnej w ramach osobistej 
i wspólnotowej modlitwy, ale także podejmując studia specjalistyczne z teo-
logii. Jan Paweł II apelował: „Jednocząc siły we współpracy z hierarchicznym 
Magisterium, teologowie winni dążyć do coraz pełniejszego naświetlenia 
podstaw biblijnych, znaczeń etycznych oraz motywacji antropologicznych, 
które stanowią podłoże głoszonej przez Kościół doktryny moralnej i wizji 
człowieka”30.

Katecheza rodzinna i szkolna
Wraz z tymi, którzy studiują teologię, formacja biblijna winna być podej-

mowana również przez katechetów i rodziców. Podczas katechezy i w każ-
dym chrześcijańskim domu Biblia powinna zajmować poczesne miejsce. 
Winna być intronizowana, co byłoby znakiem gotowości do przyjęcia jej 
treści. Łatwa dostępność pozwoli do niej wracać i czytać ją w ramach oso-
bistej medytacji.

Sam Duch Święty pragnie obudzić w sercach dzieci i starszych głód 
i pragnienie słowa Bożego. Dzięki poznaniu Pisma Świętego wszyscy stop-
niowo, z coraz większym przekonaniem będą poznawać i głosić, że „wszel-
kie ludzkie rzeczy, wszystkie rzeczy, jakie możemy wymyślić, stworzyć, są 
skończone. Również wszystkie ludzkie doświadczenia religijne są skończo-
ne, ukazują pewien aspekt rzeczywistości, bo nasz byt jest skończony i za-
wsze pojmuje jedynie pewną część, pewne elementy […]. Tylko Bóg jest 
nieskończony. Jego słowo jest uniwersalne i nie zna granic. Zgłębiając sło-
wo Boże, naprawdę wchodzimy w Boży świat. Pokonujemy granice naszego 

29	 Zob. W. Nowak, Liturgia sakramentów celebracją anamnezy Paschalnego Misterium 
Chrystusa w czasie Kościoła, „Roczniki Teologiczne” 6 (2001), s. 20.

30	 Jan Paweł II, Encyklika o niektórych podstawowych problemach nauczania moralnego Ko-
ścioła „Veritatis splendor” [6 sierpnia 1993], nr 110.



142 |

|

Rozdział drugi

doświadczenia i wchodzimy w rzeczywistość, która naprawdę jest uniwer-
salna. Wchodząc w komunię ze słowem Bożym, wchodzimy w komunię 
z Kościołem, który żyje słowem Bożym”31.

Nie trzeba więc szukać nadzwyczajnych sposobów, aby realizować for-
mację biblijną dla wiarygodnego świadectwa o Chrystusie. Trzeba to czynić 
pośród codzienności w duchowej łączności z całą wspólnotą Kościoła, kie-
rując się głębokim przekonaniem, że dla wiarygodnego świadectwa o Chry-
stusie „potrzebna jest formacja biblijna i teologiczna”32. 

Trwając na drodze stałej formacji – osobistej i we wspólnocie – należy 
jednocześnie pamiętać, że chrześcijaństwo nie jest religią księgi, lecz oso-
by: Jezusa Chrystusa. A. Pawłowicz powie to bardziej plastycznie: „Biblia 
to nie święta księga, która spadła z nieba, lecz zapis relacji świadków prze-
kazywany z ust do ust w pierwotnym Kościele. Bez nich – bez apostołów 
i ich następców – Ewangelia staje się tylko jedną z wielu ksiąg, które każdy 
może interpretować według własnej woli”33. A zatem – jak pisze A. Szpo-
nar – „konieczność chrześcijańskiego świadczenia wywodzi się stąd, iż Boże 
objawienie jest osobowym świadectwem Boga o sobie samym”34. Pójście za 
Chrystusem stanowi dowód, że „nie najważniejsze jest tutaj poznanie, ale 
przyjęcie, otwarcie ducha zdolnego do stworzenia odpowiednich warun-
ków, w których świadectwo osiągnęłoby zamierzony cel”35.
31	 Benedykt XVI, Słowo Boże jest trwalsze niż ludzka rzeczywistość (Przemówienie na roz-

poczęcie I kongregacji generalnej [Synodu Biskupów poświęconego roli słowa Bożego 
w życiu i misji Kościoła] – 6 października), „L’Osservatore Romano” (2008) 12, s. 12. 
W tym miejscu warto dodać, że formacja biblijna jest bezcenną wartością wobec faktu 
konieczności analiz tak zwanych objawień prywatnych. Teologowie w świetle objawie-
nia biblijnego starają się wyjaśnić jego słowa i symbolikę. Oto przykład: „Dramatyczna 
historia XX wieku zostaje poddana uzdrawiającej mocy Boga. Aniołowie skrapiają pod 
krzyżem dusze krwią Chrystusa i męczenników, aby je zbliżyć do Boga. Jest to zapo-
wiedź przyszłości Kościoła. Śmierć męczenników XX wieku – zgodnie z nauczaniem 
św. Pawła Apostoła – dopełnia braki udręk Chrystusa dla dobra Jego Ciała […], czyli 
Kościoła. Dzięki temu żadne cierpienie nie jest daremne. Świadectwa świadków wiary 
dostarczają mocy oczyszczającej, dzięki czemu odnawia się oblicze ziemi”. P. Warchoł, 
Przesłanie Fatimy, Warszawa 2017, s. 15.

32	 E. Pironio, Formacja członków i rola odpowiedzialnych, w: Dla Boga i świata. Świeccy 
konsekrowani, red. L. Rutkowska, I. Czarcińska, Kielce 1993, s. 138.

33	 A. Pawłowicz, Ziemia świadectwa, „Post Scriptum” (1997) 3, s. 22.
34	 A. Szponar, Świadectwo życia jako motyw wiarygodności chrześcijaństwa według kardy-

nała Stefana Wyszyńskiego, „Roczniki Teologiczne” 9 (2002), s. 121.
35	 F. Jóźwiak, Świadectwo Jana Chrzciciela o Jezusie Chrystusie, s. 417.



143|

|

Wiara i świadectwo

Już samo objawienie biblijne wskazuje, że „wolna i bezinteresowna inicja-
tywa Boga spotyka się z odpowiedzialnością człowieka i stanowi wezwanie 
dla tych, którzy przyjmują Boże zaproszenie do tego, by – z pomocą własnego 
świadectwa – stać się narzędziami ewangelizacji”36. Dlatego aby naśladować 
Jezusa i być wiarygodnym świadkiem dokonanego przez Niego odkupienia, 
nieodzowne jest „gruntowne studium zapisów ewangelicznych”37.

Jeśli tak, to – dodajmy – studium biblijne domaga się znajomości za-
sad interpretacji tekstów biblijnych38. Biblia należy do tak zwanej literatury 
światowej; stąd można ją badać metodami, jakimi posługuje się na przykład 
literaturoznawstwo. Refleksja wiary, opierając się na autorytecie Boga, za-
wsze jednak wychodzi poza czysto literackie ramy. Każdy więc, kto pragnie 
być świadkiem Bożego objawienia, winien kierować się zasadami interpre-
tacji podawanymi przez Kościół.

Wraz z lekturą pism ojców Kościoła
Jedna z zasad właściwej interpretacji tekstów biblijnych jest związana 

z konieczną lekturą pism ojców Kościoła: „Istnieje biblijna faza rozwoju ob-
jawienia. [Mówimy] o wkładzie trzech czynników w rozwój doktrynalny, 
które teologia wykorzystuje, żeby zrozumieć Pismo Święte i tradycję, mia-
nowicie: ojców Kościoła, liturgię i świadków, których życie było naznaczone 
świętością. Nasi «ojcowie w wierze, ojcowie Kościoła są ważnymi nauczy-
cielami wiary w pierwszych sześciu stuleciach istnienia Kościoła poapo-
stolskiego (100–700), wielu z nich wywarło decydujący wpływ na przyjęcie 
przez Kościół orędzia biblijnego jako spójnego wzorca i zawartości wiary». 
Ojcowie uczyli w Kościele, zanim nastąpiła przemiana teologii w wiekach 
średnich, kiedy to stała się ona wyspecjalizowaną doktryną uniwersytecką 
i rozwinęła słownictwo techniczne oparte na wzorach filozoficznych”39.

36	 W. Przygoda, Świadectwo w służbie ewangelizacji, s. 155.
37	 Jan Paweł II, Cuda Jezusa Chrystusa jako wyraz zbawczej miłości, w: tenże, Wierzę w Je-

zusa Chrystusa Odkupiciela, Watykan 1989, s. 312–313.
38	 „Księgi natchnione nauczają prawdy. «Ponieważ wszystko, co twierdzą autorzy natch��-

nieni, czyli hagiografowie, powinno być uważane za stwierdzone przez Ducha Świętego, 
należy zatem uznawać, że księgi biblijne w sposób pewny, wiernie i bez błędu uczą praw-
dy, jaka z woli Bożej miała być przez Pismo Święte utrwalona dla naszego zbawienia»”. 
Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 107.

39	 J. Wicks, Wprowadzenie do metody teologicznej, Kraków 1995, s. 73.



144 |

|

Rozdział drugi

Przypomnijmy, że gdy teologia stała się „wyspecjalizowaną doktryną 
uniwersytecką”, takie pojęcia, jak wiedza, nauka i znajomość Pisma Święte-
go były rozumiane synonimicznie. Badanie Starego i Nowego Testamentu 
stanowiło zasadniczą część procesu kształcenia uczniów i studentów, w celu 
przygotowywania ich do dawania świadectwa o Chrystusie. Na przykład 
w czasach średniowiecza treści biblijne spotykane były na każdym etapie 
kształcenia; poznanie Pisma Świętego było szczytem ówczesnej formacji in-
telektualnej40.

Dzisiaj często brakuje takiego poważnego traktowania studium tekstów 
biblijnych, które wskazują drogę do świętego życia. Dlatego dokumenty 
II Soboru Watykańskiego zawierają liczne zachęty, aby w drodze do święto-
ści podejmować osobiste i wspólnotowe badania nad Biblią i jej historycz-
no-teologicznym przekazem41.

Ojcowie soborowi apelują o gorliwość, ale także o zachowanie czujno-
ści, między innymi wobec liberalnego pluralizmu. Nie chodzi tu o plura-
lizm uzasadniony, do którego zachęca Kościół w swoim nauczaniu, lecz o tę 
jego postać, która zakłada, że teksty biblijne czyta się „swobodnie”, „bez-
stresowo”, „demokratycznie”. Głosi się tym samym, że żadnej religii nie 
przysługuje prawo priorytetu i żadna z nich nie może być punktem odnie-
sienia dla innych. Taka postać pluralizmu utrzymuje, że różnice występują-
ce między religiami przestają mieć większe znaczenie42. Te i tym podobne 
opinie oraz poglądy są wyzwaniem, aby z tym większym przekonaniem 

40	 Zob. S. Wielgus, Średniowieczny wykład Pisma św., w: Teologia dogmatyczna i jej prze-
kaz, red. S. Kozakiewicz, Olsztyn 2003, s. 37. To, co średniowiecze rozwinęło i umocni-
ło, sięga oczywiście czasów Kościoła w pierwszych latach po zesłaniu Ducha Świętego. 
Wtedy bowiem „drogi apostolskich podróży zawiodły obydwóch apostołów – Piotra 
i Pawła – do ponownego spotkania się w Rzymie. Owi «słudzy Słowa» wspólnie złoży-
li tam świadectwo Chrystusowi własną krwią. Ich drogi skrzyżowały się na początku 
w Jerozolimie. Trzy lata po swoim nawróceniu Paweł udał się do Jerozolimy, do tych, 
którzy apostołami stali się przed nim, a zwłaszcza po to, by «spotkać Kefasa» (Ga 1,18). 
Kerygmat wspólnoty jerozolimskiej o zbawczej śmierci Jezusa, Jego pogrzebie i zmar-
twychwstaniu trzeciego dnia zawiera jako fundamentalną część składową, na której 
opiera się Kościół jako wspólnota świadków, zdanie: «i ukazał się Kefasowi, a potem 
Dwunastu» (1 Kor 15,3)”. G.L. Müller, Papież – posłannictwo i misja, s. 218.

41	 Zob. J. Łach, Jak ujmować w nowy sposób teologię 1–2 Królów?, „Ruch Biblijny i Litur-
giczny” (1996) 1–4, s. 249.

42	 Zob. M. Bala, Wielość religii – jedność mistyki?, w: Pluralizm religijny, red. tenże, Pelplin 
2005, s. 45.



145|

|

Wiara i świadectwo

i gorliwością podejmować trud stałej formacji biblijnej. Dzięki niej będzie-
my mogli skutecznej „przekonywać nieprzekonanych” o prawdzie zawartej 
w księgach Starego i Nowego Testamentu.

2. Objawienie Starego Testamentu ukierunkowane  
na przyjście Mesjasza

Historia zbawienia to dialog Boga z człowiekiem, który sięga dzieła stwo-
rzenia, będącego początkiem relacji między Stwórcą a stworzeniem: „Bóg 
daje się nam poznać jako tajemnica nieskończonej miłości, w której Ojciec 
wyraża odwiecznie swoje Słowo w Duchu Świętym. Dlatego Słowo, które od 
początku jest u Boga i jest Bogiem, objawia nam samego Boga w dialogu mi-
łości między osobami boskimi i zaprasza nas do uczestnictwa w nim. Uczy-
nieni na obraz i podobieństwo Boga miłości, możemy zrozumieć samych 
siebie jedynie wtedy, gdy przyjmujemy Słowo i z uległością poddajemy się 
działaniu Ducha Świętego. Tajemnica losu człowieka wyjaśnia się bowiem 
ostatecznie w świetle objawienia dokonanego przez słowo Boże”43.

Być świadkiem Chrystusa oznacza dawać świadectwo o planie miłości, 
jaki Bóg Ojciec powziął od stworzenia świata. Plan ten realizował w per-
spektywie pełni objawienia w swoim Synu, gdyż „wielokrotnie i na różne 
sposoby przemawiał niegdyś Bóg do ojców przez proroków, a w tych osta-
tecznych dniach przemówił do nas przez Syna. Jego to ustanowił dziedzicem 
wszystkich rzeczy, przez Niego też stworzył wszechświat. Ten [Syn], który 
jest odblaskiem Jego chwały i odbiciem Jego istoty, podtrzymuje wszystko 
słowem swej potęgi, a dokonawszy oczyszczenia z grzechów, zasiadł po pra-
wicy Majestatu na wysokościach” (Hbr 1,1–3). 

Nie można wiarygodnie świadczyć o pełni objawienia w Chrystusa bez 
budowania tego świadectwa na tym wszystkim, co zostało objawione jesz-
cze przed Jego przyjściem. Dlatego jeśli ktoś odrzucałby objawienie Stare-
go Testamentu, a mimo to chciałby świadczyć o Chrystusie, popełnia błąd, 
podobnie gdyby starał się zachować wiarę w Boga Stworzyciela „za cenę” 
odrzucenia objawienia w Chrystusie. Oddzielanie Nowego Testamentu 
od Starego jest znakiem niezrozumienia jedności historii zbawienia. Bez 
43	 Benedykt XVI, Adhortacja apostolska o słowie Bożym w życiu i misji Kościoła „Verbum 

Domini” [30 września 2010], nr 6.



146 |

|

Rozdział drugi

Starego Testamentu nie da się wyjaśnić sensu życia i misji Jezusa z Nazaretu 
jako obiecanego Mesjasza. I odwrotnie, negacja prawdy o Chrystusie jest 
nie tylko antyświadectwem wobec prawdy o Bogu, ale także zanegowaniem 
tego, co On objawił o sobie w Starym Testamencie.

a. Dialog miłości – od stworzenia do odkupienia

Autorzy biblijni przekazują, że Bóg nawiązał dialog z ludzkością, roz-
poczynając tym samym historię zbawienia. Dlatego uznanie w Chrystusie 
obiecanego Mesjasza zakłada wiarę w Boga Stworzyciela.

Akt stwórczy – jak to określił Kościół w swoim nauczaniu – był przejściem 
bytu stworzonego z nicości do istnienia. Akt ten nie był czymś skończonym, 
i to czyni go wyjątkowym pośród zmian, jakie się dokonują. Przejawia się on 
również w tym, że dokonuje się tu i teraz (tzw. creatio continua)44.

Z miłości i dla miłości
Chociaż objawienie biblijne nie przekazuje szczegółów aktu stwórcze-

go, pozostaje niewyczerpalnym źródłem poznania relacji Boga do świata 
i człowieka. Orędzie o stworzeniu przenika cały Stary Testament. Sama in-
terpretacja początku świata – będącego przedmiotem wiary – jest jednocze-
śnie otwarta na badania o charakterze empirycznym. Pomaga tutaj wiedza 
między innymi z zakresu archeologii, historii, geografii, filologii, kultury, 
sztuki, literatury i filozofii. Naukami pomocnymi są również botanika i zoo-
logia, psychologia i socjologia, i jeszcze wiele innych. Dzięki tym naukom 
i dzięki egzegezie pism biblijnych – na drodze współpracy wiary i rozumu 
– jesteśmy w stanie poznać prawdę o Bogu Stwórcy45.

Biblijne objawienie o pochodzeniu i zależności człowieka od Boga jest 
pewne i prawdziwe. A jeśli tak, to i nasza wiara w Boga Stworzyciela jest 
taka sama – pewna i prawdziwa. Na fundamencie tej wiary świadczymy 
o tym, co stało się „na początku”, że człowiek został powołany do istnie-
nia jako stworzenie rozumne i wolne. Stąd i możliwość dialogu z Bogiem 
tkwi niejako w naturze człowieka. Tak Bóg go ukształtował. Ta zaś zależność 
44	 Zob. Jan Paweł II, Stworzenie. Bóg powołuje z nicości do istnienia świat i człowieka, w: 

tenże, Wierzę w Boga Ojca Stworzyciela, s. 235.
45	 Zob. H. Langkammer, Ogólne wprowadzenie do współczesnej introdukcji do Starego Te-

stamentu, w: Wstęp do Starego Testamentu, red. L. Stachowiak, Poznań 1990, s. 12.



147|

|

Wiara i świadectwo

człowieka od Boga Stwórcy jest w objawieniu biblijnym ukazana w perspek-
tywie zbawczej: „Bóg jest nie tylko Wszechmogącym, dla którego nie ma 
nic niemożliwego, jak oznajmił Gabriel (Łk 1,37), ale także Miłosiernym, 
umiejącym okazać dobroć i dochować wierności każdemu człowiekowi”46.

Człowiek został stworzony na obraz i podobieństwo Boga. Bóg Stwo-
rzyciel powołał świat i człowieka z miłości i dla miłości. To, co w człowie-
ku duchowe (a co sprawia, że jest istotą rozumną i wolną), „wywodzi się” 
z pierwszego etapu Bożego planu: z aktu stworzenia. Co więcej, przekonanie 
o osobowym charakterze bytu ludzkiego ma swoje bezpośrednie odniesie-
nie do faktu, że Bóg jest bytem osobowym. Człowiek nie jest więc panem 
świata, gdyż pozostaje w bytowej zależności od bytu osobowego – Boga47. 
Biblijny przekaz o stworzeniu potwierdza i wyjaśnia tę zależność jako wpi-
saną w dialog miłości Boga z człowiekiem w historię zbawienia. Bóg Stwo-
rzyciel jest Bogiem Zbawcą48.

Człowiek jest zależny od swojego Stwórcy, dlatego nie wolno „odrywać” 
stworzenia od Stwórcy ani Stwórcy od Jego stworzenia. II Sobór Watykański 
nie miał wątpliwości, że jedno z najbardziej wymagających dzisiaj zadań, 
przed którym jest dziś postawiony świadek Chrystusa, stanowi dotarcie 
z orędziem Ewangelii do tych wszystkich, którzy interpretują początek i sens 
istnienia świata według klucza ateistycznego i materialistycznego. Jeśli bo-
wiem „słowom «autonomia rzeczy doczesnych» nadaje się takie znaczenie, 
że rzeczy stworzone nie zależą od Boga, a człowiek może ich używać bez od-
noszenia ich do Boga, to każdy uznający Boga wyczuwa, jak fałszywe są tego 
46	 Jan Paweł II, Maryja w „Magnificat” wielbi wielkie dzieła Boże, w: tenże, Maryja w tajem-

nicy Chrystusa i Kościoła, Watykan 1998, s. 130.
47	 Zob. Jan Paweł II, Encyklika o pracy ludzkiej „Laborem exercens” [14 września 1981], 

nr 13.
48	 „Opis starszy, «jahwistyczny», zawarty w rozdz. 2 Księgi Rodzaju, nie zawiera wyraże��-

nia «obraz Boży»; wyrażenie to należy wyłącznie do tekstu późniejszego, bardziej «teo-
logicznego». Niemniej, opis jahwistyczny ukazuje również, chociaż w sposób bardziej 
pośredni, tę samą prawdę. Oto człowiek stworzony przez Boga – Jahwe, choć może 
«nadać nazwę» wszystkim zwierzętom (Rdz 2,19), nie znajduje wśród stworzeń świata 
widzialnego żadnego, które mogłoby stanowić «odpowiednią dla niego pomoc»; stwier-
dza człowiek swoją odrębność. Jakkolwiek więc w drugim opisie Księgi Rodzaju nie ma 
wprost mowy o «obrazie» Boga, znajdujemy tam pewne istotne elementy tego «obrazu»: 
zdolność poznania samego siebie, doświadczenie własnego bytu w świecie, potrzebę wy-
pełnienia własnej samotności, zależność od Boga”. Jan Paweł II, Człowiek stworzony na 
obraz Boga, w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stworzyciela, s. 258.



148 |

|

Rozdział drugi

rodzaju zapatrywania. Stworzenie bowiem bez Stworzyciela zanika. Zresztą 
wszyscy wierzący, jakąkolwiek wyznawaliby religię, zawsze w mowie stwo-
rzeń słyszeli głos i objawienie Stwórcy. Co więcej, samo stworzenie zapada 
w mroki przez zapomnienie o Bogu”49.

Jedność planu zbawienia
Stworzenie świata było początkiem objawiania się Boga swojemu stwo-

rzeniu. A skoro pełnia tego objawienia dokonała się w Jezusie Chrystusie, 
to także nasze świadectwo o Nim nie może być wiarygodne, jeśli nie za-
wiera w sobie wiary w Boga, który stworzył wszechświat. I rzeczywiście, 
apostołowie nie tylko nauczali o jedności planu Bożego – od stworzenia do 
odkupienia – ale swoim życiem ukazywali miłość Boga Stworzyciela, która 
najpełniej objawiła się w miłości Jezusa Chrystusa50.

Wszystko, co Bóg czynił od stworzenia świata, było stopniowym obja-
wianiem Jego woli51. Święty Paweł wzywał do dawania świadectwa o praw-
dziwym obliczu Boga – Stworzyciela i Zbawcy, oraz o Jezusie Chrystusie 
jako pełni miłości, wpisanej w dzieło stworzenia i odkupienia52.

W Starym i Nowym Testamencie przemawia do nas Bóg, Stworzyciel 
i Zbawca. Objawia się nam jako Świadek samego siebie: „Bóg, będąc oso-
bowym, niezależnym i immanentnym bytem, postanowił w swojej nieskoń-
czonej miłości, dobroci i mądrości objawić siebie samego i swoją wolę […]. 
Objawił się, stwarzając wszystko swoim słowem […], które równocześnie 
jest czynem. Objawia się nadal, zachowując byty w istnieniu […]. Bóg, obja-
wiając się przez stworzenie i zachowywanie świata, daje trwałe świadectwo 
o sobie, gdyż objawienie jest świadectwem. Objawiający się Bóg jest samo-
istnym świadkiem zaświadczającym o sobie samym”53.

Bóg objawia się jako „samoistny świadek”, który jednocześnie stwo-
rzył świat i powołał go na swojego świadka. W tej zbawczej woli ukryta jest 
prawda o człowieku. Człowiek jako stworzenie w sposób szczególny został 
49	 II Sobór Watykański, Gaudium et spes, nr 36.
50	 Zob. B. Olivier, Cnota miłości, w: Wprowadzenie do zagadnień teologicznych. Teologia 

moralna, praca zbiorowa, Poznań–Warszawa–Lublin 1965, s. 594.
51	 Zob. tamże.
52	 B. Widła, Apostolska postawa św. Pawła jako dawanie świadectwa o Chrystusie, s. 100.
53	 Z. Skomski, Określenie i teologiczne podstawy świadectwa jako przepowiadania w doku-

mentach Soboru Watykańskiego II, „Studia Pelplińskie” (1983) 14, s. 184.



149|

|

Wiara i świadectwo

powołany na świadka Boga Stworzyciela i Zbawcy54. Nie można być zatem 
świadkiem dzieła odkupienia bez wiary w dzieło stworzenia. To są dwa nie-
rozerwalnie ze sobą powiązane źródła chrześcijańskiego świadectwa: stwo-
rzenie i odkupienie. Należy więc „przyjąć objawienie jako przekaz pełnej 
prawdy o świecie i człowieku; […] pojąć, że dzieło stworzenia i zbawienia 
tworzą całość daru Bożego, a normą konkretną jest sam Chrystus, którego 
należy świadomie naśladować i wraz z Nim oczekiwać na pełne odnowienie 
przy końcu czasów”55.

b. Odrzucenie prawdy o Bogu Stwórcy negacją prawdy 
o Chrystusie

Apostołowie – powołując się na orędzie Starego Testamentu – byli świad-
kami wiary w Jezusa Chrystusa. Ci, którzy zarzucali apostołom głoszenie 
bluźnierstw, także szukali argumentów w Prawie i u Proroków. Chcieli „przy 
ich pomocy” wykazać, że w imię obrony wiary w jednego Boga Stworzyciela 
należy odrzucić orędzie o Jezusie Chrystusie.

Inaczej mówiąc, przeciwnicy Ewangelii widzieli, że uznanie w Jezusie 
z Nazaretu Syna Bożego będzie jednocześnie uznaniem, że to, czego do-
konał (odkupienie), łączy się ściśle z dziełem stworzenia. Dlatego walczyli 
z apostołami i z wszystkimi uczniami Jezusa. Byli przekonani, że dla obrony 
prawdy o Bogu Stworzycielu muszą koniecznie odrzucić to, co apostołowie 
głosili o Jezusie Chrystusie.

Pierworodny wobec każdego stworzenia
Jezus powiedział: „Nie sądźcie, że przyszedłem znieść Prawo albo Pro-

roków. Nie przyszedłem znieść, ale wypełnić. Zaprawdę bowiem powiadam 
wam: Dopóki niebo i ziemia nie przeminą, ani jedna jota, ani jedna kreska 
nie zmieni się w Prawie, aż się wszystko spełni. Ktokolwiek więc zniósłby 
54	 „Święte Pisma Starego i Nowego Testamentu otwierają dostęp do objawienia Bożego 

przez to, że dają o nim świadectwo wewnątrz wspólnoty wierzących. Same one nie są 
objawieniem. Są raczej najstarszym i natchnionym świadectwem objawienia się Boga, 
to znaczy danego ludowi słowa Boga i Jego historycznego działania zmierzającego do 
zbawienia i ocalenia ludzi, które apogeum osiągnęło w Jezusie Chrystusie”. J. Gnilka, 
Biblia a Koran. Podobieństwa i różnice, Kraków 2005, s. 44.

55	 G. Lewandowski, Odpowiedzialność rodziców za kształtowanie osoby dziecka w świetle 
wybranych dokumentów Jana Pawła II, „Studia Pelplińskie” (2003) 33, s. 410.



150 |

|

Rozdział drugi

jedno z tych przykazań, choćby najmniejszych, i uczyłby tak ludzi, ten bę-
dzie najmniejszy w królestwie niebieskim. A kto je wypełnia i uczy wypeł-
niać, ten będzie wielki w królestwie niebieskim. Bo powiadam wam: Jeśli 
wasza sprawiedliwość nie będzie większa niż uczonych w Piśmie i faryze-
uszów, nie wejdziecie do królestwa niebieskiego” (Mt 5,17–20).

Objawienie w Chrystusie nie tylko nie jest zaprzeczeniem wiary w Boga 
Stworzyciela, lecz wiarę tę zakłada i potwierdza. Niestety, po śmierci Jezusa 
i po wyjściu apostołów z Wieczernika rozpoczęły się prześladowania. Święty 
Piotr jednak, wraz z całym gronem apostołów, odważnie, z gorliwością i wy-
trwałością, ukazywał jedność planu Bożego – od stworzenia do odkupienia. 
Przekonywał, że Jezus Chrystus przez swoje życie, śmierć i zmartwychwsta-
nie wypełnił plan miłości, jaki Bóg zamierzył od początku56.

Syntetyczne ujęcie prawdy o braku sprzeczności między wiarą w Boga 
Stworzyciela a wiarą w Jezusa Chrystusa Odkupiciela znajdujemy w Liście 
św. Pawła do Kolosan. Apostoł daje świadectwo, że Wcielony Syn Boży, któ-
ry umarł i zmartwychwstał, jest „obrazem Boga niewidzialnego – Pierwo-
rodnym wobec każdego stworzenia, bo w Nim zostało wszystko stworzone: 
i to, co w niebiosach, i to, co na ziemi, byty widzialne i niewidzialne, czy 
Trony, czy Panowania, czy Zwierzchności, czy Władze. Wszystko przez Nie-
go i dla Niego zostało stworzone. On jest przed wszystkim i wszystko w Nim 
ma istnienie. I On jest Głową Ciała – Kościoła. On jest Początkiem, Pierwo-
rodnym spośród umarłych, aby sam zyskał pierwszeństwo we wszystkim. 
Zechciał bowiem [Bóg], aby w Nim zamieszkała cała Pełnia, i aby przez Nie-
go znów pojednać wszystko z sobą: przez Niego – i to, co na ziemi, i to, co 
w niebiosach, wprowadziwszy pokój przez krew Jego krzyża” (Kol 1,15–20).

Apostołowie zostali przez Jezusa wybrani, aby świadczyć o zbawczym 
planie Boga Stworzyciela i Zbawcy. Święty Piotr nazwał siebie i pozosta-
łych apostołów „uprzednio wybranymi przez Boga świadkami” (Dz 10,41). 
Świadczenie o Chrystusie, który wypełnił odwieczny zamiar Boga i odnowił 
całe stworzenie, traktowali jako swoje życiowe powołanie. W duchu tej sa-
mej zasady, do grona apostołów został włączony Maciej, aby wraz z nimi stał 
się świadkiem Chrystusa zmartwychwstałego. Prawda o zmartwychwstaniu 

56	 Zob. R. Pindel, Życie wspólnoty Kościoła pierwszych chrześcijan świadectwem dla świata, 
s. 13.



151|

|

Wiara i świadectwo

była bowiem jakby syntezą orędzia o Chrystusie, podstawowym argu-
mentem za wypełnieniem się w Nim zapowiedzi mesjańskich: „Jeśli bo-
wiem Chrystus nie zmartwychwstał, daremne jest nasze nauczanie, próżna 
jest także wasza wiara [...], a my bylibyśmy fałszywymi świadkami Boga” 
(1 Kor 15,14.15).

Nikt z apostołów nie chciał być fałszywym świadkiem Boga. Kościół 
w ciągu wieków także stara się nie utracić wiarygodności w tym, czego na-
ucza. Zadanie to nie jest łatwe. Wymaga odwagi i męstwa, gdyż na sposób 
jawny lub ukryty atakuje się nie tylko wiarę w Jezusa Chrystusa, ale podwa-
ża się w ogóle wiarę w istnienie Boga Stwórcę, jak to czynią między innymi 
zwolennicy materializmu ateistycznego.

Materializm ateistyczny
Tego rodzaju pogląd nie uznaje istnienia Boga. W konsekwencji odrzu-

ca możliwość i sens poznania prawdy o człowieku i świecie na drodze wiary, 
czyli na drodze postrzegania człowieka i świata w kategoriach stworzenia. 
Neguje Boże objawienie, o którym Kościół daje świadectwo, że zostało skie-
rowane do człowieka jako stworzenia obdarzonego rozumem i wolnością57.

Istnienie Boga Stworzyciela oraz fakt, że przemówił On do człowieka, jest 
w świetle ateizmu poglądem z gruntu fałszywym. Wielu przedstawicieli myśli 
ateistycznej traktuje więc jako swój „święty obowiązek” bycie antyświadkiem 
idei Boga i Jego rzekomych powiązań ze światem. Głębokim pragnieniem 
ateistów jest uwolnienie wszystkich ludzi od zależności od Stwórcy, w którą 
to zależność wtrącił ich nie Bóg – bo On nie istnieje – ale ludzie, którzy wy-
myślili religię. Trzeba walczyć z „Bogiem” w imię wyzwolenia ludzkości od 

57	 „Aby uwierzyć Bogu, musimy najpierw poznać, czy On istnieje, czy coś powiedział o so��-
bie, czy jest prawdomówny. Gdyby rozum ludzki był absolutnie niezdolny do poznania 
istnienia Boga, to wiara byłaby aktem irracjonalnym i bezrozumnym. Tradycjonalizm, 
odmawiając rozumowi naturalnych uzdolnień do poznania faktu istnienia Stwórcy, bu-
rzy tym samym fundamenty rozumnej wiary. Objawienie Boże nie może być jedynym 
źródłem prawdy, ponieważ jest ono przyjmowane tylko przez ludzi wierzących. W ta-
kim razie ateiści byliby z góry wykluczeni od poznania prawd filozoficznych, etycznych 
i światopoglądowych”. S. Kowalczyk, Odkrywanie Boga. Centralne problemy filozofii 
Boga, Sandomierz 1981, s. 76.



152 |

|

Rozdział drugi

wiary i jej moralnych konsekwencji. Dopóki bowiem człowiek nie uwolni się 
od Boga, dopóty nie będzie prawdziwie wolny58.

O tych i tym podobnych zmaganiach wielu ludzi z prawdą o Bogu 
z niepokojem pisali ojcowie II Soboru Watykańskiego: „W naszych czasach 
ludzie doznają różnego rodzaju ucisku i grozi im pozbawienie możliwości 
postępowania według własnej woli. Z drugiej zaś strony wielu zdaje się skła-
niać do tego, by pod pozorem wolności odrzucić wszelką zależność i zlekce-
ważyć konieczne zasady posłuszeństwa”59.

Uczniowie Chrystusa winni dawać zdecydowane i odważne świadec-
two o stworzeniu i odkupieniu. W punkcie 21. konstytucji Gaudium et spes, 
poświęconym w całości zagadnieniu ateizmu, czytamy: „Środka zaradczego 
na ateizm należy się spodziewać tak od doktryny odpowiednio wyłożonej, 
jak i od nieskażonego życia Kościoła i jego członków. Zadaniem Kościoła 
jest uobecniać i czynić niejako widzialnym Boga Ojca i Jego Syna wcielone-
go przez nieustanne odnawianie się i oczyszczanie pod kierunkiem Ducha 
Świętego. Osiąga się to przede wszystkim świadectwem żywej i dojrzałej 
wiary, usprawnionej do tego, aby mogła jasno widzieć trudności i przezwy-
ciężać je”60.

I rzeczywiście, uczniowie Chrystusa w ciągu dwóch tysięcy lat dają 
„świadectwo swemu najgłębszemu przekonaniu: fenomen inkarnacji jest 
fundamentalnym modelem rozumienia wszystkiego, co ludzkie. Oto bo-
wiem w cudzie wcielenia Bożego Syna streszcza się to, co istotne dla chrze-
ścijańskiej antropologii, posiadającej przecież źródłowo swoje teologiczne 
zakotwiczenie, a finalnie swój teologiczny cel. Boskie – bo sięgające dzie-
ła i zamysłu Stwórcy – początki człowieka i tworzonej przez niego kultu-
ry, pierwszeństwo działającego Boga, zbawczy prasens i nadsens wszelkiej 
kulturotwórczej działalności człowieka, wzajemnie się korelujące prawdy 
o pierwotnym skażeniu i nadprzyrodzonej godności człowieka”61.

58	 Zob. F. Krenzer, Taka jest nasza wiara, Paris 1981, s. 31.
59	 II Sobór Watykański, Deklaracja o wolności religijnej „Dignitatis humanae” [9 grudnia 

1965], nr 8.
60	 II Sobór Watykański, Gaudium et spes, nr 21.
61	 J. Szymik, Paradygmat wcielenia jako fundament ludzkiej kultury. Teologiczna reflek-

sja – literackie świadectwo, „Zeszyty Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego” 
(1998) 1–2, s. 28.



153|

|

Wiara i świadectwo

Kościół czuje się powołany do kontynuowania misji apostołów, czyli do 
świadczenia o Jezusie Chrystusie, w którym została potwierdzona prawda 
o jedności dzieła stworzenia i dzieła odkupienia. W tym znaczeniu dzię-
ki Jezusowi „ani obrzezanie nic nie znaczy, ani nieobrzezanie, tylko nowe 
stworzenie. Na wszystkich tych, którzy się tej zasady trzymać będą, i na Izra-
ela Bożego [niech zstąpi] pokój i miłosierdzie” (Ga 6,15–16).

3. Wiara jako droga poznania ludzkich spraw w świetle Bożego 
objawienia

Nadprzyrodzony akt wiary przekracza tak zwaną wiarę naturalną. Nad-
przyrodzony akt wiary to „uznanie za prawdę Bożego objawienia, a zawarta 
w nim zgoda skierowana jest ku veritas prima przyjmowanej i akceptowanej 
przez człowieka w sposób wolny. Pismo Święte jest w pełni godnym zaufa-
nia źródłem i świadectwem tego, co Bóg objawia człowiekowi. Nie wystar-
czy sama litera, lecz potrzebna jest interpretacja słowa Bożego, którą podaje 
Kościół kierowany przez Ducha Świętego”62.

Serca i umysły uczniów Chrystusa wszystkich czasów powinny czerpać 
siłę i wzór dla swojego świadectwa, wpatrując się z wiarą w świadectwo życia 
Jezusa z Nazaretu63. Inaczej mówiąc, podstawową rolę w „dostosowywaniu” 
naszego świadectwa do świadectwa Jezusa pełni wiara. K.H. Schelkle nie ma 
wątpliwości, że „biblijne świadectwo o historycznym działaniu Boga trzeba 
interpretować z pozycji wiary. Wiara rozpoznaje Boże działanie w wyjątko-
wych wydarzeniach, w nadzwyczajnych i cudownych czynach Boga”64.

Wiarą rozpoznajemy i przyjmujemy, że Autorem objawienia jest Bóg, 
Stwórca i Zbawiciel. On zaś, zgodnie z tym, jak zostało to ukazane w ob-
jawieniu biblijnym, jest komunią Trzech Osób. Jest Bogiem żyjącym, nie 

62	 M. Schmaus, Wiara Kościoła, t. 1: Objawienie – inicjatywa Boża oczekująca odpowiedzi 
człowieka: wiary, Gdańsk-Oliwa 1989, s. 173.

63	 „Cuda i znaki Chrystusa, o których świadectwo dają Ewangelie, są objawieniem Bożej 
wszechmocy i zbawczej władzy Syna Człowieczego. Równocześnie objawia się w nich 
miłość Boga do człowieka, nade wszystko do tego, który cierpi, który jest w potrzebie, 
który błaga o uzdrowienie, przebaczenie i litość. Są to więc «znaki» objawiające miłość 
miłosierną, którą głosi zarówno Stary, jak i Nowy Testament”. Jan Paweł II, Cuda Jezusa 
Chrystusa jako wyraz zbawczej miłości, s. 312.

64	 K.H. Schelkle, Teologia Nowego Testamentu (2), s. 15.



154 |

|

Rozdział drugi

martwą literą, posiadającym swoje imię. On wybawia człowieka z opresji, 
słabości, a nade wszystko niewoli grzechu i śmierci. Jest Stwórcą i Zbawi-
cielem. Bóg Ojciec, Syn Boży i Duch Święty – Bóg Trójjedyny, objawił się 
z miłości do człowieka i daje się Mu poznać przez wiarę65.

Spośród wielkiej liczby publikacji na temat wzajemnych powiązań wia-
ry i Bożego objawienia wybierzemy do analizy jedynie kilka. Każdej poświę-
cimy osobne omówienie. Prezentując treść i kompozycję danej publikacji, 
zwrócimy uwagę, że konkretna sprawa, którą ta publikacja podejmuje (m.in. 
życie małżeńskie i rodzinne; moralność osoby w kontekście kultury; więź 
pomiędzy godnością, prawdą i miłością; troska o moralną dojrzałość czło-
wieka; harmonia między teorią i praktyką wiary; sprzeciw wobec fałszywe-
go antropocentryzmu; budowanie na ponadczasowych zasadach Ewangelii; 
życie świętych i błogosławionych, czy też zagadnienie wierności łasce po-
wołania), jest przez autorów interpretowana w świetle Bożego objawienia.

a. Życie małżeńskie i rodzinne

Małżeństwo i rodzina należą do najcenniejszych dóbr ludzkości i stano-
wią podstawową komórkę ludzkiej społeczności. Współcześnie małżeństwo 
i rodzina podlegają szerokim i głębokim przemianom społecznym i kultu-
rowym. Z jednej strony przynoszą one pozytywne efekty, z drugiej zaś niosą 
zagrożenia. 

O tym, co pozytywne, a co negatywne, pisze wielu teologów, podej-
mujących temat małżeństwa i rodziny w świetle Bożego objawienia. Jedną 
z takich analiz znajdziemy w publikacji A. Kokoszki, pt. Moralność życia 
małżeńskiego. Sakramentologia moralna, cz. III (Tarnów 1996).

Autor wskazuje, że we współczesnym świecie mamy do czynienia z więk-
szym poczuciem wolności osobistej, zwracaniem większej uwagi na jakość 
stosunków międzyosobowych w małżeństwie, na podnoszenie godności 
kobiety, na odpowiedzialne rodzicielstwo, na wychowanie dzieci. Nie bra-
kuje jednak niepokojących objawów degradacji niektórych podstawowych 
wartości, przez na przykład błędne pojmowanie niezależności małżonków 
we wzajemnych odniesieniach, zamęt w pojmowaniu autorytetu rodziców 

65	 Zob. A. Kiejza, „Miłości pragnę, nie krwawej ofiary”, „Współczesna Ambona” (2005) 2, 
s. 131.



155|

|

Wiara i świadectwo

i dzieci, wzrastającą liczbę rozwodów oraz akty przerywania ciąży. Utrwala 
się mentalność przeciwna poczęciu nowego życia.

W obliczu tych zagrożeń zadaniem Kościoła jest ukazać na nowo pod-
stawowe wartości małżeństwa i rodziny w świetle Bożego objawienia, by 
pomóc szczególnie ludziom młodym zakładającym rodziny, dostrzec pięk-
no i wielkość powołania do miłości i służenia życiu. Kościół często zajmuje 
stanowisko w sprawach małżeństwa i rodziny, przedstawiając zasady, od-
czytuje z treści Bożego objawienia.

W obronie ponadczasowego sensu powołania małżeństwa i rodziny do 
świętości wypowiedział się między innymi Pius XI w encyklice Casti con-
nubii (z 1930 r.) i Paweł VI w encyklice Humanae vitae (z 1968 r.). Także 
nauczanie II Soboru Watykańskiego oraz stanowiące konkluzję i rozwinię-
cie wcześniejszych wypowiedzi adhortacja Familiaris consortio Jana Pawła 
II (z 1981 r.) są potwierdzeniem, jak bezcennym darem dla ludzkości jest 
świętość tych dwóch – jakże ściśle ze sobą złączonych – instytucji: małżeń-
stwa i rodziny.

Warto dodać, że Stolica Apostolska świadoma zagrożeń dla świętości 
życia małżeńskiego i rodzinnego, w dokumencie Kongregacji Wychowa-
nia Katolickiego: Wskazania dla formacji alumnów dotyczące zagadnień 
małżeństwa i rodziny (Rzym 1995) zaleca, by temat ten był priorytetem 
w kształceniu w seminariach, domach formacji i instytutach. 

Publikacja Moralność życia małżeńskiego została wydana przez Instytut 
Teologiczny w Tarnowie jako pomoc naukowa z zakresu sakramentologii 
moralnej. Książka ukazuje prawdę objawioną o małżeństwie i rodzinie (Pi-
smo Święte i Tradycja). Autor omawia tak zwaną moralną strukturę mał-
żeńskiego życia, której podstawę stanowią: czystość chrześcijańska, miłość 
małżeńska i rodzicielstwo. Tematy te, ze względu na zagrożenia, jakie czy-
hają na współczesną rodzinę, są niezwykle aktualne.

Publikacja składa się z wprowadzenia, czterech rozdziałów i zakończe-
nia. Wprowadzenie podkreśla rolę małżeństwa i rodziny dla istnienia i roz-
woju ludzkości. Ukazuje godność małżeństwa, powstałego z zamysłu Boga, 
który swoją mocą stwórczą dzieli się z małżonkami, uzdalniając ich do prze-
kazywania życia. Na fundamencie małżeństwa powstaje szersza wspólnota: 
rodzina, w której rodzice pełnią funkcję wspólnototwórczą, wychowawczą 



156 |

|

Rozdział drugi

i apostolską. W rozdziale pierwszym autor omawia powołanie do życia 
małżeńskiego, ukazując małżeństwo w porządku stworzenia i w porządku 
odkupienia. Rozdział drugi traktuje o czystości małżeńskiej, przedstawiając 
ją jako wartość i powołanie. Autor ukazuje wstrzemięźliwość jako postawę 
moralną i omawia wykroczenia moralne w sferze czystości. Miłości małżeń-
skiej poświęcony jest rozdział trzeci. Przedstawia tę miłość jako normę ży-
cia małżeńskiego. Szczegółowo omawia wymagania miłości we wspólnocie 
małżeńskiej oraz dojrzewanie wspólnoty małżeńskiej w miłości. Przedmio-
tem rozważań rozdziału czwartego jest rodzicielstwo, ukazane również jako 
powołanie i zadanie moralne. W tym temacie autor omawia szczegółowo 
dwa aspekty: etyczne zasady regulacji poczęć i działania antyrodzicielskie. 
W ramach zakończenia została podkreślona potrzeba właściwie prowadzo-
nej edukacji seksualnej, czyli wychowania do miłości małżeńskiej i rodzi-
cielskiej w rodzinie i szkole. Autor wspomina o antyhumanitarnej teorii 
neomaltuzjanizmu, którego bolesne skutki odczuła Europa i świat w XIX 
i XX wieku. Jedna z postaci tej teorii zakłada rozdzielanie współżycia płcio-
wego mężczyzny i kobiety od odpowiedzialności za poczęte życie, czemu 
służą takie środki, jak: antykoncepcja, sterylizacja i przerywanie ciąży.

Autor podkreśla, że celem rozwoju aktywności seksualnej człowieka jest 
założenie rodziny. Wszystko inne jest samozniszczeniem. Wychowywać za-
tem należy w odniesieniu do wartości. Najpierw rodzina, potem intymna 
więź małżeńska, następnie miłość, pielęgnowana przez czystość i wierność. 
Społeczeństwo cierpi dziś na „AIDS duchowy”, prowadzący do cywilizacji 
śmierci (Jan Paweł II). Należy się temu przeciwstawić.

Autor omawia też wykroczenia przeciw czystości. Wymienia poszcze-
gólne grzechy nieczystości: przejawy grzesznej niepowściągliwości seksu-
alnej, patologie i zachowania perwersyjne w sferze płciowej. Wszystkie one 
ukazane są jako grzeszne w oparciu o analizę treści Bożego objawienia.

b. Moralność osoby w kontekście kultury

Człowiek wierzący tworzy kulturę we wspólnocie z innymi – kulturę 
jako dobro, na którym opiera się życie duchowe. Naród polski, pomimo że 
przeszedł przez ciężką próbę utraty niepodległości, pozostał sobą, gdyż po-
siadał swoją kulturę. Ponadto tę kulturę jeszcze ubogacił i pogłębił. Kultura 



157|

|

Wiara i świadectwo

polska nosi bardzo wyraźne znamiona chrześcijańskie, a jednym z pierw-
szych historycznie zabytków świadczących o tej kulturze jest Bogurodzica.

Osobowe życie człowieka, tak indywidualne, jak i wspólnotowe, stanowi 
„świat kultury” w najbardziej elementarnym sensie tego pojęcia. Człowiek 
żyje w kulturze i tworzy kulturę – jest nośnikiem wartości kultury. W tym 
znaczeniu problem kultury nie jest obojętny dla sposobu pojmowania wiary 
i Bożego objawienia. Odnosząc się do tych tematów, A. Rodziński przygoto-
wał publikację pt. Osoba, moralność, kultura (Lublin 1989).

Autor zwraca uwagę, że kultura w swoim podstawowym wymiarze jest 
zawsze, podobnie jak wiara i objawienie, ekspresją i komunikacją osoby. 
Kultura wywodzi się od osoby ludzkiej, gdyż człowiek jest jej podmiotem, 
sprawcą i skarbcem. Człowiek jest także odbiorcą kultury, jej celem. Głów-
nym zadaniem kultury jest wychowanie człowieka, praca na rzecz promocji 
osoby. To spełnienie i dojrzewanie osoby jest uwarunkowane wychowaniem. 
Kultura, w swoim powszechnie przyjętym rozumieniu, jest określonym świa-
tem wartości podporządkowanym prymatowi wartości moralnych. Moral-
ność powinna być uważana za podstawową dziedzinę kultury. Ma być jej 
esencją, podstawowym wymiarem, wewnętrzną właściwością kultury. Po-
winna dzierżyć w kulturze prymat, porządkując płaszczyznę aksjologiczną. 

Tę właśnie relację: kultura – człowiek, bada w swej publikacji A. Ro-
dziński. Stwierdza, że prawdziwa kultura w podstawowym, filozoficznym 
i teologicznym rozumieniu jest uszlachetnianiem ludzkiej osoby i udoskona-
laniem jej ducha. Publikacja ukazuje obszar zainteresowań i pracy naukowej 
autora. Jego zainteresowania skupiają się wokół antropologii filozoficznej, 
aksjologii, etyki i filozofii kultury. Można odnaleźć w jego publikacji ujęcie 
charakterystyczne dla tomizmu, augustynizmu, fenomenologii, egzysten-
cjalizmu chrześcijańskiego, kantyzmu, a także personalizmu społecznego. 
W swej filozofii jest A. Rodziński konsekwentnym personalistą, podkreśla-
jącym godność osoby ludzkiej właśnie w świetle Bożego objawienia.

Książka Osoba, moralność, kultura jest zbiorem artykułów i esejów au-
tora, który je uzupełniał i udoskonalał, by po 35 latach pracy wykładowcy 
połączyć w jedną publikację. Pisze o tym w krótkim wprowadzeniu. Tytuły 
trzech rozdziałów to: „Osoba”, „Moralność”, „Kultura”. Na końcu znajduje 
się nota bibliograficzna z wykazem publikacji.



158 |

|

Rozdział drugi

W rozdziale pierwszym autor wyjaśnia pojęcie personalizmu. Przywo-
łuje myśl św. Tomasza z Akwinu odnoszącą się do zagadnień relacji między 
naturą a osobą. Rozważa relacje osoby i bytu, osoby i wartości oraz osoby 
i osoby. Ujmuje i analizuje pojęcie osoby z perspektywy chrześcijańskiego 
personalizmu. Mówi o godności, wolności i odpowiedzialności osoby ludz-
kiej. Rozważa miłość jako wypełnienie wolności. Zastanawia się nad warto-
ściami seksualnymi w optyce personalistycznej oraz rozważa, jaki w świetle 
Bożego objawienia jest sens życia i sens śmierci.

W rozdziale drugim wprowadza czytelnika w klimat etyki persona-
listycznej. Czyni rozróżnienie między osobą a naturą. Definiuje pojęcie 
moralności, podkreślając jej „egzystencjalny” status. Pisze o specyfice war-
tościowania moralnego i o niektórych jego płaszczyznach, skupiając się na 
sprawiedliwości i miłosierdziu. Rozważa też moralne warunki pokojowego 
współistnienia i współpracy.

Najobszerniejszy rozdział trzeci poświęca kulturze, będącej jakby prze-
strzenią uczłowieczenia człowieka. Eksponuje najistotniejsze relacje wystę-
pujące między filozofią wartości a filozofią kultury. Określa pojęcie kultury 
i wyróżnia jej typy. Rozważa relację między kulturą a cywilizacją. Wskazuje 
na tak zwany integralny charakter kultury, z uwzględnieniem kultury poję-
tej jako pewna określona formacja życia duchowego. Podkreśla autonomię 
kultury i jednocześnie wyznacza jej granice. Rozważa postawę chrześci-
janina wobec kultury. Analizuje podstawową rolę Bożego objawienia dla 
jedności ludzi oraz solidarności, wolności i pokoju w świecie. Akcentuje 
personalistyczną koncepcję kultury w odniesieniu do prawa naturalnego. 
Omawia kulturę i chrześcijański sens dziejów. A. Rodziński ukazuje rażą-
ce dysproporcje w korzystaniu z bogactw i osiągnięć cywilizacyjnych we 
współczesnym świecie oraz postępującą technizację świata. Zastanawia się 
nad humanizacją kultury i przedstawia komunionistyczną wizję kultury 
K. Wojtyły.

Jedną z najbardziej widocznych cech publikacji A. Rodzińskiego sta-
nowi jej inspiracja wiarą, która jest drogą do poznania Bożego objawienia. 
Widać to w przypadku jego dialogu z filozofią człowieka, a dokładnie z per-
sonalizmem. Myśl filozoficzna autora idzie jakby torem równoległym do 
myśli K. Wojtyły, jeśli chodzi o rozwiązania problemów filozofii człowieka 



159|

|

Wiara i świadectwo

i etyki, a także do pewnego stopnia problemów kultury. Głoszenie prawdy 
objawionej wymaga wejścia w kulturę państw i społeczeństw, gdyż ewange-
lizować należy od wewnątrz, a nie przez zewnętrzne narzucanie kanonów 
i zasad. Należy sięgnąć do korzeni życia danej społeczności i przepajać je 
treścią słowa Bożego. Nie burzyć zastanych wartości, ale oczyszczać je z błę-
dów i zła. Należy uwypuklać i pielęgnować zawarte w kulturach autentyczne 
wartości duchowe i humanistyczno-religijne i jakby przemieniać je bogac-
twem treści Bożego objawienia.

c. Więź pomiędzy godnością, prawdą i miłością

Jedną z głównych cech pontyfikatu Jana Pawła II było głoszenie prawdy 
o człowieku, źródle jego istnienia, jego wielkości i nieskończonej wartości 
oraz wyjaśnianie celu i sensu ludzkiego życia. Konstytutywnym elementem 
jego nauki o człowieku była prawda o godności osoby ludzkiej i jej nienaru-
szalności. Głosił ją nie tylko swoim apostolskim nauczaniem, ale służył jej 
świadectwem swego życia. W ten sposób stał się żarliwym obrońcą prawdy 
objawionej. Doktrynalną podstawą i fundamentem godności i praw osoby 
uczynił: stworzenie człowieka na obraz i podobieństwo Boże, jego odkupie-
nie krwią Chrystusa, obdarowanie w Bożym synostwem oraz powołanie do 
życia z Bogiem w wieczności.

Te jakże ważne dzisiaj zagadnienia podjął A. Szostek w książce pt. Wo-
kół godności, prawdy i miłości – rozważania etyczne (Lublin 1995). Autor 
przypomina, że personalizm etyczny to nurt antropologii i etyki filozoficz-
nej zapoczątkowany oraz rozwijany przez K. Wojtyłę, łączący fenomeno-
logiczny opis osoby ludzkiej z metafizycznym jej wyjaśnieniem, zgodnie 
z którym norma moralności konstytuuje się w wymiarze powinnościowym, 
to jest w poznaniu i odpowiedzi na wsobną wartość, godność osoby; w wy-
miarze słusznościowym, to jest w odczytaniu natury osoby; w wymiarze eg-
zystencjalnym, to jest w odkryciu ostatecznego wyjaśnienia osoby ludzkiej 
w osobowym Bogu.

Książka Wokół godności, prawdy i miłości jest publikacją z zakresu per-
sonalizmu etycznego odczytanego w świetle Bożego objawienia. Stanowi 
zbiór wcześniej publikowanych artykułów i referatów autora, w których 
doprecyzował on swoje myśli, zostawiając je jednak jako otwarte, w celu 



160 |

|

Rozdział drugi

pobudzenia czytelników do indywidualnych przemyśleń – jak sam wspo-
mina we wstępie. Tam też pisze o tym, że często odwołuje się do dorobku 
kard. K. Wojtyły, który przez 25 lat kierował Katedrą Etyki KUL i sformuło-
wał swoją wizję personalizmu. A. Szostek analizuje pisma kard. K. Wojtyły 
i ukazuje jego wizję człowieka, którą wydobywał z Bożego objawienia.

Warto pamiętać, że Jan Paweł II spędzał znaczną część czasu wśród osób 
świeckich, towarzysząc im w szczególny sposób, nawiązując z nimi głęboką 
więź duchową i intelektualną. Potrafił słuchać ludzi świeckich, co pozwalało 
mu dostrzegać słabe strony i możliwości Kościoła, aby w sposób właściwy 
prowadzić do Chrystusa. Jan Paweł II przyjaźnił się z robotnikami, przed-
stawicielami sztuki i kultury i wielkimi uczonymi. Przez te kontakty wzbo-
gacał swoje doświadczenia duszpasterskie. Z radością przyjął postanowienia 
II Soboru Watykańskiego dotyczące roli laikatu w Kościele, gdyż było to po-
twierdzeniem jego rozważań w tym temacie. Upominał się o dobre warunki 
do korzystania z prawa do wolności religijnej, domagając się jednocześnie, 
aby każdy człowiek miał możliwość wyrażania swoich przekonań oraz mógł 
publicznie i prywatnie czcić Boga.

Personalizm etyczny utrzymuje, że kluczowe znaczenie dla zrozumienia 
problematyki dobra i zła moralnego stanowi dostrzeżenie i respektowanie 
godności każdej osoby ludzkiej. Autor stara się dokładniej sformułować 
i uzasadnić to stanowisko, a także ukazać określone jego konsekwencje. 
Podporządkował temu celowi układ książki, która składa się z czterech 
rozdziałów, wykazu ważniejszych swych prac, podsumowania w języku an-
gielskim oraz indeksów: osobowego i rzeczowego. Poszczególne teksty sta-
nowią swego rodzaju całość, wzajemnie się dopełniają.

W rozdziale pierwszym: „Podstawy personalizmu”, autor podejmuje 
zagadnienia dotyczące podstaw etyki, w szczególności kwestii racjonalno-
ści personalistycznej koncepcji etyki. Rozważa relacje: moralność – osoba, 
definiując pojęcie moralności. W dalszej kolejności objaśnia rolę tego po-
jęcia w etyce, uznając godność za punkt wyjścia dla etyki personalistycz-
nej. W zakresie przedmiotu etyki nawiązuje do dyskusji, jaka miała miejsce 
na KUL w latach 80. XX wieku. Uważa, że warto ten temat dalej rozwijać, 
gdyż chodzi o obronę tożsamości człowieka jako istoty racjonalnej, poprzez 
obronę racjonalnego charakteru moralności.



161|

|

Wiara i świadectwo

Powołując się na Boże objawienie, A. Szostek broni obiektywizmu etycz-
nego. Rozważa postawę człowieka wobec wartości. Dlatego rozdział drugi: 
„Sumienie i prawda o człowieku”, poświęca problematyce sumienia, które 
jest świadkiem zbawczej prawdy o człowieku i strażnikiem jego godności. 
Jest ono kluczem do istoty człowieka. Autor podejmuje temat relacji: wol-
ność – prawda – sumienie, a także: sumienie – prawda – prawo.

Kolejny rozdział, zatytułowany: „Z etyki życia, miłości i społecznego za-
angażowania”, ukazuje konsekwencje wyborów moralnych w życiu człowie-
ka, tych złych i tych dobrych. Autor rozważa w świetle Bożego objawienia 
między innymi następstwa złych wyborów, takich jak zabijanie i przery-
wanie ciąży, moralne zło pornografii. Ostatni, czwarty rozdział: „Etyka 
i Ewangelia”, ujmuje problemy relacji między moralnością a religią. Daje też 
syntetyczną wizję personalizmu wynikającego z Bożego objawienia.

d. Troska o moralną dojrzałość człowieka

Ascetyka, jedna z nauk teologicznych, jest refleksją o zasadach i środ-
kach prowadzących do doskonałości. Teologia ascetyczna podaje zasady 
dążenia do doskonałości w świetle Bożego objawienia. Akcentuje też wysi-
łek człowieka z pomocą Bożej łaski. Ascetyka pozostaje w ścisłym związku 
z teologią dogmatyczną i moralną. Chrześcijańska asceza jest bowiem uwal-
nianiem się od skłonności do grzechu, a rozwijaniem życia łaski, aby móc 
się upodabniać do Chrystusa. Ascetami nazywano tych chrześcijan, którzy 
dawali wzór w dążeniu do doskonałości innym wiernym, aż do osiągnięcia 
świętości. Ascetyka nazywana jest też „nauką duchową”, gdyż mówi o oży-
wionym wiarą życiu wewnętrznym człowieka.

Tej właśnie problematyce poświęconych jest wiele publikacji, między in-
nymi podręcznik do ascetyki J. Bochenka, Zarys ascetyki (Warszawa 1972). 
Publikacja ta jest zbiorem wykładów z zakresu ascetyki, jakie autor prowa-
dził dla alumnów Seminarium Duchownego w Tarnowie, gdzie wykładał 
przez prawie pół wieku. Autor zawarł w niej materiał podawany w różnych 
podręcznikach, z rozwinięciem trzech zagadnień: umartwienia, modlitwy 
i darów Ducha Świętego. Na końcu podaje podstawowe zasady mistyki, 
która z kontemplacją i towarzyszącymi jej zjawiskami nadprzyrodzonymi 



162 |

|

Rozdział drugi

także prowadzi do świętości. O tym wszystkim mówi sam autor w słowie 
wprowadzającym.

Poprzedza je „Słowo wstępne” biskupa tarnowskiego Jerzego Ablewi-
cza, traktujące o wnętrzu człowieka, z którego pochodzi dobro i zło, i które 
rozstrzyga o ludzkim szczęściu. Biskup podkreślił konieczność pracy nad 
kształtowaniem ludzkiego wnętrza. W tym względzie zasadniczą rolę pełni 
teologia życia wewnętrznego, czyli teologia ascetyczna i mistyczna, które 
ukazują człowiekowi drogę do świata wartości, do szczęścia. Doceniając 
wartość publikacji, bp J. Ablewicz stwierdza, że praca ks. J. Bochenka wy-
chodzi naprzeciw zapotrzebowaniu na literaturę z zakresu teologii życia. Jest 
to całościowe ujęcie zagadnienia z zakresu teologii ascetycznej po II Sobo-
rze Watykańskim w języku polskim. Warto podkreślić fakt, że praca ukazała 
się w roku jubileuszowym 150-lecia Seminarium Duchownego w Tarnowie.

Publikację Zarys ascetyki tworzą: obszerny wstęp, trzy części oraz doda-
tek. Każda część zawiera kilka rozdziałów. Do każdego dołączona jest biblio-
grafia. Autor definiuje pojęcie ascetyki, podaje jej źródła, jej relacje z innymi 
naukami teologicznymi, uzasadnia jej znaczenie i omawia jej dzieje, po-
cząwszy od czasów patrystycznych. Całości zawartych w tej publikacji analiz 
towarzyszy światło Bożego objawienia, bez którego – jak zaznacza autor – 
wizja ascezy i ascetyki zostałaby zredukowana do płaszczyzny naturalnej.

Cześć pierwsza składa się z pięciu rozdziałów, w których autor oma-
wia kolejno: istotę doskonałości, przyczyny sprawcze uświęcenia, podmiot 
doskonałości, przeszkody życia wewnętrznego oraz obowiązek dążenia do 
doskonałości. Autor zwraca uwagę na tak zwaną codzienność. Ona jest 
z jednej strony istotnym warunkiem dla uczenia się i dążenia do doskonało-
ści, z drugiej zaś umożliwia zaistnienie tego procesu. Ogromną rolę w dro-
dze do moralnej dojrzałości odgrywa więc codzienność, która jest zbiorem 
powtarzających się sytuacji, jak na przykład wstawanie, jedzenie, droga do 
szkoły czy do pracy itd. Wpływa ona na osiąganie życiowych celów. Zwią-
zek codzienności i procesu doskonalenia się uwidacznia się między inny-
mi w badaniach biograficznych w pedagogice, pozwalających zrozumieć 
kształtowanie się dojrzałości moralnej człowieka.

W części drugiej, poświęconej środkom prowadzącym do doskonało-
ści, autor wyróżnia dwie grupy, to jest negatywne i pozytywne. W trzech 



163|

|

Wiara i świadectwo

rozdziałach dotyczących środków negatywnych wymienia i omawia kolejno: 
umartwienie, rachunek sumienia i sakrament pokuty. Temat pozytywnych 
środków obejmuje siedem rozdziałów: o modlitwie, liturgii, nabożeństwach, 
środkach kierujących uwagę ku Bogu, środkach pogłębiających znajomość 
prawd wiary, rekolekcjach i kierownictwie duchowym.

W trzeciej części autor prowadzi dalsze rozważania nad rozwojem ży-
cia wewnętrznego. Omawia cnoty teologiczne, kardynalne cnoty moralne 
i cnoty moralne pokrewne kardynalnym. W dziale „Cnoty teologiczne”, 
w skład którego wchodzą trzy rozdziały, omawiane są: wiara, nadzieja i mi-
łość. Najobszerniejsze rozważania, bo liczące aż siedemnaście podrozdzia-
łów, poświęca różnym aspektom miłości. Dział „Kardynalne cnoty moralne” 
zawiera cztery rozdziały, w których rozważa: roztropność, sprawiedliwość, 
męstwo i wstrzemięźliwość. W kolejnym, zawierającym cztery rozdziały, 
dziale „Cnoty moralne pokrewne kardynalnym” analizowane są: pokora, 
posłuszeństwo, czystość. W ostatnim rozdziale koncentruje się na darach 
Ducha Świętego, wyjaśniając ich istotę i osobno omawiając każdy z nich.

Dodatek, składający się z sześciu rozdziałów, zawiera podstawowe zasa-
dy mistyki. W czterech z nich autor koncentruje się na pojęciu kontempla-
cji, jej stopniach, powołaniu do niej i dyspozycji do kontemplacji. Jest także 
rozdział, który dotyczy kierownictwa dusz mistycznych. Najobszerniej – 
w szóstym rozdziale – omawia zjawiska mistyczne, wyróżniając: zjawiska 
umysłowe, objawienia i nadzwyczajne zjawiska psychofizyczne. Publikacja 
zawiera również indeks nazwisk i wykaz skrótów.

e. Harmonia między teorią i praktyką wiary

Dogmatyka (teologia dogmatyczna) jest jedną z dziedzin teologii zaj-
mujących się prawdami objawionymi, szczególnie tymi, które ogłoszone 
zostały przez Kościół jako dogmaty. Słowo „dogmat” oznacza prawdę reli-
gijną, którą Bóg objawił, a Kościół jako naukę objawioną podaje do wierze-
nia. Dogmatyka, jako naukowy, pełny i systematyczny „opis” prawd wiary, 
jest w pewnym sensie podstawą wszystkich pozostałych dyscyplin teolo-
gicznych. Przedstawia to, w co wierzymy, a co w swym nauczaniu, głównie 
w dogmatach wiary, podaje Kościół.



164 |

|

Rozdział drugi

Refleksja o charakterze ściśle teologicznym ma zasadnicze znaczenie dla 
formacji i praktyki; jest wręcz nieodzowna dla każdej osoby wierzącej. Stąd 
należy dostrzec wartość pojawiających się publikacji z teologii dogmatycz-
nej, które nie tracą na aktualności ze względu na swój przedmiot i metodę 
badań. Jedną z ogólnych i całościowych opracowań przygotował przed laty 
A. Zuberbier (Wierzę… Dogmatyka w zarysie, Cieszyn 1969).

Książka wychodziła naprzeciw zapotrzebowaniu katolików, przedsta-
wiała bowiem całość zagadnień dogmatycznych z punktu widzenia spraw 
podstawowych. Zamierzeniem autora – jak sam wspomina – było opraco-
wanie dogmatyki w zarysie, jako pomoc także dla księży w pracy duszpa-
sterskiej. Książka przedstawia zasadnicze aspekty naszej wiary, zachęcając 
do poszukiwań i poszerzania ich znajomości. Do niektórych zagadnień 
autor powraca kilkakrotnie, co sprawia, że można korzystać osobno z po-
szczególnych rozdziałów. Książka powstawała w czasie trwania II Soboru 
Watykańskiego, ale w rozdziałach końcowych autor opiera się już na sobo-
rowych dokumentach.

Obszerny wstęp traktuje o wierze, która jest przyjęciem objawienia Bo-
żego, ale nie tylko intelektualnym uznaniem pewnych religijnych prawd. 
Wiara jest przylgnięciem do Boga, który zbawia człowieka. Realizacja histo-
rii zbawienia spełnia się w Kościele, gdzie człowiek otrzymuje i rozwija wia-
rę we wspólnocie wierzących. Wiara, uzyskana najczęściej w dzieciństwie, 
wymaga ciągłego potwierdzania. Na wszystkie niepokoje związane z wiarą 
i podejmowane decyzje moralne należy szukać odpowiedzi w świetle Boże-
go objawienia.

Wierzę… Dogmatyka w zarysie składa się z trzynastu rozdziałów. Pierw-
szy przedstawia ziemskie życie Jezusa, wiarę pierwszych uczniów i naszą wia-
rę. Zawarta jest w nim też tak zwana źródłowa teologia Jezusa z Nazaretu jako 
osoby konkretnej i zarazem wiecznie żyjącego spełniania historii zbawienia. 
Rozdział drugi ukazuje Jezusa jako Syna Bożego, który stał się człowiekiem, 
by ludzi poprowadzić do Boga. Kolejny rozdział odnosi się do istnienia Boga 
jako naszego kochającego i miłosiernego Ojca, którego przybliżył nam Je-
zus Chrystus. „Dzieło Boga” to tytuł rozdziału czwartego. Przedstawia on 
świat i człowieka jako Boże dzieło – od stworzenia pierwszego człowieka po 
kres historii zbawienia. Piąty rozdział („Dzieci Boże”) zawiera to, co Jezus 



165|

|

Wiara i świadectwo

mówi o grzesznym i potrzebującym pokuty człowieku i o tym, kim człowiek 
ma się stawać. Mówi o życiu chrześcijańskim, ustawicznym dojrzewaniu, 
współumieraniu z Chrystusem i odradzaniu się w Chrystusie przez Ducha 
Świętego. Dobrą nowinę o Bożym królestwie głosił Jezus – Prorok. Swoim 
ziemskim życiem urzeczywistniał to królestwo – o czym traktuje rozdział 
szósty. Rozdział siódmy dotyczy tajemnicy paschalnej, która nadała sens nie 
tylko życiu Jezusa na ziemi, ale także wszystkim ludziom. Tajemnica ta kon-
centruje w sobie całą historię zbawienia. Tajemnica paschalna wciąż trwa 
w Kościele, a jej uobecnieniem jest szczególnie Eucharystia. Kolejny rozdział 
autor poświęcił Duchowi Świętemu, który najpierw spoczął na Chrystusie, 
a później przez Niego na całym Kościele, uświęcając całą ludzką rodzinę. 
Rozdział dziewiąty mówi o Kościele jako znaku przymierza Boga z człowie-
kiem przez Jezusa Chrystusa. Kościół jest miejscem, gdzie przebywa Jezus, 
Kościół jest Ciałem Chrystusowym, Nim samym, jego dziełem i miłością. 
W tym rozdziale ukazany jest też związek między Kościołem a Matką Jezusa. 
W kolejnym rozdziale autor omawia sakramentalne życie Kościoła. Sakra-
menty są znakami, w których realizuje się spotkanie Boga z człowiekiem. 
W rozdziale jedenastym autor ukazuje, że chrześcijanie, współpracując z Du-
chem Świętym, winni być świadkami Jezusa Chrystusa. Rozdział dwunasty 
jest rozważaniem o roli Kościoła w świecie, o jego związkach ze światem, 
„zależności” od świata i działaniach chrześcijan w świecie. Autor porusza 
zagadnienie wolności religijnej, ujętej już według nauki II Soboru Waty-
kańskiego. Wspomina o relacjach z innymi religiami. Ostatni rozdział, pt. 
„W chwale Jezusa Chrystusa”, mówi o ostatecznej realizacji tęsknoty wszyst-
kich chrześcijan i ludzi – o końcu dziejów i powtórnym przyjściu Chrystusa 
w chwale, bo On jest początkiem i końcem.

Na końcu otrzymujemy propozycję tekstów źródłowych według roz-
działów oraz indeks wyboru. Podano też skróty nazw ksiąg Pisma Świętego, 
skorowidz rzeczowy oraz wskazówki bibliograficzne zawierające źródła i li-
teraturę.

Książka stanowi kompendium, antologię i podręcznik dogmatyki ka-
tolickiej. Autor szeroko korzysta ze źródeł. Jest to zwięzły przewodnik sta-
nowiący podstawę i punkt wyjścia dla pogłębionego studium dogmatyki. 
W swoim założeniu autor porusza się na gruncie teologii posoborowej. 



166 |

|

Rozdział drugi

Omawia eklezjologię, pneumatologię, chrystologię, charytologię, sakra-
mentologię ogólną i szczegółową, naukę o stworzeniu oraz eschatologię. 
Uwzględnia poglądy myślicieli wspólnot protestanckich, podzielając na-
dzieję na pojednanie w związku z rozwojem dialogu ekumenicznego. 

f. Znak sprzeciwu wobec fałszywego antropocentryzmu

Personalizm katolicki uznaje osobę ludzką za najwyższą formę istnienia 
na ziemi. Człowiek jako osoba jest kimś jedynym, niepowtarzalnym. Jest ce-
lem sam w sobie. Osoba ludzka jest niezależna od praw i dyspozycji innych 
jednostek, w swoim postępowaniu może kierować się własną wolą. Prawa 
osoby wyprzedzają wszelkie ustawodawstwa stanowione przez ludzi. Czło-
wiek jest istotą wolną i rozumną, w związku z czym potrafi tworzyć symbo-
le, dzieła sztuki i odnajdywać sens swojego życia, a także ofiarować się „za” 
i „dla” innych, co wskazuje na integralne i wewnętrzne bogactwo osoby.

Tę prawdę przypomina wielu teologów w swoich publikacjach, wśród 
nich C.S. Bartnik w książce Misterium człowieka (Dzieła zebrane, t. 36, 
Lublin 2004). Podkreśla, że człowiek jako osoba jest skierowany ku tran-
scendencji. Został stworzony przez Boga jako istota społeczna, która do pra-
widłowego funkcjonowania i rozwoju potrzebuje innych osób. Jako osoba 
jest podmiotem praw i obowiązków. Wszyscy ludzie są równi z natury i po-
siadają tę samą godność. Nauką o człowieku, opartą na Bożym objawieniu, 
jest antropologia teologiczna.

Niełatwo jest poznać do końca człowieka jako istotę, osobę, społecz-
ność. Jan Paweł II podczas pielgrzymki do Polski 2 czerwca 1979 roku na 
placu Zwycięstwa w Warszawie powiedział: „Człowieka nie można zrozu-
mieć bez Chrystusa”. Zadania pogłębionej refleksji nad człowiekiem pod-
jął się C.S. Bartnik, zasłużony profesor teologii. Książka uzupełnia niektóre 
wcześniejsze publikacje autora i zawiera krótkie teksty recenzji i omówień 
prac jego uczniów lub współpracowników z zakresu antropologii, pisanych 
pod jego kierunkiem.

W przedsłowiu autor wspomina, że człowiek zawsze prowadził reflek-
sje nad samym sobą. Miały one różny charakter: potoczny, mitologiczny, 
filozoficzny, literacki, naukowy, kulturowy, religijny. Ściśle określona antro-
pologia (naukowa, fizyczna, filozoficzna i teologiczna) rozwija się od XVI 



167|

|

Wiara i świadectwo

wieku. Wydaje się, że dziś człowiek więcej zastanawia się nad sobą, poznaje 
siebie, pyta o sens istnienia, o przeszłość i przyszłość. Rozwijają się nauki 
o człowieku. Człowiek zmienia świat w sposób wolny i świadomy, chociaż 
w wyniku rozwoju techniki jakby kurczy się świat przyrody. Często współ-
czesny człowiek uważa, że posiadł władzę nad światem, że jest „bogiem”. 
Przyczyną tego stanu rzeczy jest „śmierć” Boga w świadomości społecznej, 
w życiu publicznym, w państwie i kulturze. Autor przestrzega przed fatalny-
mi skutkami antropologicznymi tak rozumianej śmierci.

Publikacja składa się z pięciu części. Pierwsza, pt. „Pochodzenie czło-
wieka”, dotyczy początków ludzkiej historii. Autor sięga do wyjaśnień naj-
starszej antropologii, jaką była antropologia sumeryjska łącząca człowieka 
z bóstwem. Następnie wyjaśnia pojęcie antropologii teologicznej i przecho-
dzi do biblijnego opisu stworzenia człowieka, całej tajemnicy stworzenia, 
pierwszych ludzi i ich upadku oraz tematu grzechu i grzeszności. W pod-
rozdziale „Skąd się wzięło życie?” szeroko omawia genezę człowieka, w tym 
tak zwaną genezę ludzkiej duszy. Ustosunkowuje się też do współczesnego 
procesu dewastacji genetycznej, jaką jest klonowanie.

W części drugiej, pt. „Osoba”, autor ukazuje, że osoba ludzka należąca do 
porządku stworzonego ma genezę nadprzyrodzoną, jest darem łaski. Na zie-
mi człowiek jako osoba jest najdoskonalszym przypadkiem samorealizacji. 
Autor przytacza pojęcie osoby, personalizm i antropologię personalistyczną 
w ujęciu własnym oraz wielu innych myślicieli i teologów. Porusza takie te-
maty, jak: jaźń człowieka, osoba jako miłość, relacje między osobą ludzką 
a wszechbytem, osobowość i świadomościowa egzystencja człowieka oraz 
jego samorealizacja jako człowieka i chrześcijanina. Podobny temat podej-
muje w ostatnim podrozdziale, pt. „Uniwersalizm personalny”. Po nim poda-
je bibliografię, co czyni również w przypadku wielu innych podrozdziałów.

Kolejna część, pt. „Człowiek a Bóg”, dotyczy wiary człowieka, jego rela-
cji z Bogiem. Autor objaśnia pojęcie człowieka wierzącego, przytaczając też 
stanowiska innych myślicieli w tej kwestii. Mówi o zbawieniu człowieka, po-
rusza problem wolności i zła, ludzkiego sumienia, sensu życia. Przywołuje 
to, co mówi o człowieku i jego godności Jan Paweł II w encyklice Redemp-
tor hominis. Ukazuje myśli ojców patrystycznych i współczesnych teologów. 
Rozważa, jaki powinien być człowiek, będąc zwierciadłem Boga.



168 |

|

Rozdział drugi

W rozdziale czwartym, pt. „Antropologia strukturalna”, autor omawia 
struktury organizujące różne dziedziny życia społeczności ludzkich, oraz 
„strukturę” osoby ludzkiej, składającej się z ciała i duszy. Przedstawia sta-
nowiska różnych teologów i myślicieli w zakresie antropologii. Poświęca 
sporo uwagi koncepcji człowieka zarówno w jego wymiarze cielesnym, jak 
i duchowym. Mówi o postępie ludzkości i chrześcijaństwie w naszej rzeczy-
wistości. Rozważa sens ludzkiego cierpienia, śmierci i wieczności. Końcowa 
część rozdziału odnosi się do antropologii pastoralnej.

Piąta i zarazem ostatnia część pracy, pt. „Z antropologii społecznej”, 
omawia kolejno struktury społeczne poczynając od najmniejszej, jaką jest 
małżeństwo i rodzina, poprzez państwo, naród, Kościół i świat. Autor ana-
lizuje społeczność jako organizm, podejmuje kwestię genezy społeczności 
i założeń personalizmu społecznego. Rozważa temat człowieka jako współ-
budowniczego świata, a także problem umiłowania człowieka i postulat 
chrześcijańskiej unifikacji. Ukazuje Trójcę Świętą jako archetyp wszelkiej 
społeczności. Na końcu publikacji wyróżniono teksty już publikowane, wy-
kazy ważniejszych prac autora, prac o nim samym oraz indeks osób.

g. Budowanie na ponadczasowych zasadach Ewangelii

Teologia moralna to dział teologii chrześcijańskiej zajmujący się moral-
nością czynów ludzkich, czyli postępowaniem człowieka w świetle Bożego 
objawienia. Teologia moralna fundamentalna ukazuje wzniosłość powoła-
nia wiernych w Chrystusie i ich obowiązek przynoszenia owocu w miłości. 
Jest refleksją nad tajemnicą ludzkiego powołania w Chrystusie i oddźwię-
kiem tej tajemnicy w codziennym życiu moralnym.

Aby poznać całość tych zagadnień, warto sięgnąć do publikacji: E. 
Cófreces Merino, R. Garcίa de Haro, Teologia moralna fundamentalna 
(Kraków 2004). W oparciu o Pismo Święte i przekaz wiary Kościoła auto-
rzy wyjaśniają, że Dobra Nowina jest wezwaniem skierowanym do każde-
go człowieka. Teologia moralno-fundamentalna ukazuje urzeczywistnienie 
powołania człowieka w wymiarze zbawczym, czyli w kluczu odpowiedzi na 
otrzymane od Boga powołanie.

Książka Teologia moralna fundamentalna została opracowana przez 
E. Cófrecesa Merino w oparciu o dorobek naukowy ks. prof. R. Garcίa de 



169|

|

Wiara i świadectwo

Haro, a konkretnie jego 850-stronicową publikację Życie chrześcijańskie. 
Wykład teologii moralnej. Ponieważ dzieło było zbyt obszerne, nie w pełni 
dostosowane do potrzeb studentów, podjął się wraz z jego twórcą przygoto-
wania nowej wersji. W międzyczasie prof. Garcίa de Haro zmarł. E. Cófreces 
Merino urzeczywistnił jednak pomysł i opracował Teologię moralną funda-
mentalną, dodatkowo wykorzystując bogactwo treści zawarte, w wydanej 
w 1993 roku, encyklice Veritas splendor Jana Pawła II. Powyższe informacje 
przedstawia we wstępie sam autor.

Obydwaj autorzy omawianej publikacji byli wykładowcami na Wydziale 
Teologicznym Uniwersytetu w Nawarze. Teologia moralna fundamentalna 
jest podręcznikiem prezentującym podstawy teologii moralnej, odpowia-
dającym zapotrzebowaniom profesorów i studentów. Stanowi także pomoc 
dla kapłanów, mających obowiązek przekazywania i interpretacji moralne-
go nauczania Kościoła.

Publikacja składa się ze wstępu, ośmiu rozdziałów, z których każdy 
kończy się wykazem źródeł, ogólnego zestawienia bibliografii, indeksu pre-
zentowanych autorów i indeksu przytoczonych dokumentów magisterium. 
Indeks dokumentów zawiera wykaz wykorzystanych w publikacji doku-
mentów: synodów i soborów, papieskich, kongregacji rzymskich i Konfe-
rencji Episkopatu Hiszpanii.

W rozdziale pierwszym, pt. „Pojęcie i historia teologii moralnej”, autorzy 
w szerokim zakresie historycznym ukazują teologię moralną i przedstawiają 
zarys jej rozwoju, od okresu patrystycznego aż do II Soboru Watykańskiego. 
Rozważają relacje między chrześcijańską teologią moralną a etyką natural-
ną, podkreślając nadprzyrodzony charakter tej pierwszej. Rozdział drugi, 
pt. „Antropologia chrześcijańska a moralność”, objaśnia obydwa te pojęcia 
i ukazuje ich wzajemne powiązania. Moralność to bowiem swoisty wymiar 
działania osoby i przywilej jej godności. W kolejnym rozdziale, pt. „Cel 
ostateczny odpowiedzią na ludzkie pytania”, mowa jest o Bogu jako celu 
ostatecznym człowieka i stworzenia. Kościół stara się pomóc człowiekowi 
w dążeniu do tego celu, wskazując na potrzebę przyjęcia moralnej nauki 
Chrystusa i wypracowanie w sobie moralności, której motywem przewod-
nim jest miłość. Rozdział czwarty nosi tytuł: „Wolność, łaska i czyny ludzkie”. 
Poświęcony jest zagadnieniu aktów ludzkich, za pomocą których człowiek 



170 |

|

Rozdział drugi

zbliża się do celu ostatecznego lub od niego oddala. Autorzy analizują po-
jęcia: „akt dobrowolny” i „wolność”, czyli dane nam przez Boga możliwości 
osiągania własnej doskonałości. Omawiają wpływ na dobrowolne działania 
człowieka: umysłu, woli, uczucia i łaski, oraz przedstawiają przeszkody na 
drodze wolności działania. Określają także czynniki wpływające na dobro 
i zło naszych czynów i rozpatrują kwestię zasługi na życie wieczne. Rozdział 
piąty, pt. „Prawo moralne – droga do ludzkiej doskonałości i pełni”, określa, 
czym jest prawo moralne, i wszystko to, co się na nie składa. Moralność 
jest wpisana w wewnętrzny dynamizm ludzkiej natury, stworzonej na obraz 
Boży, i w moc Bożej łaski – skąd wypływa prawo moralne. Wyraża je Pismo 
Święte i Tradycja, a na jego straży stoi Urząd Nauczycielski Kościoła. Au-
torzy omawiają rodzaje prawa, prawo odwieczne i naturalne, nowe prawo 
łaski oraz prawa ludzkie.

Rozdział szósty, pt. „Sumienie”, jest poświęcony zasadniczemu elemen-
towi teologii moralnej, jakim jest sumienie – „miejsce”, gdzie dokonuje się 
spotkanie Boga z człowiekiem. Kształtowanie wrażliwego sumienia jest za-
daniem edukacji moralnej. Omawiając pojęcie, cechy i rodzaje sumienia, 
autorzy piszą także o jego deformacjach. „Ludzkie i nadprzyrodzone cnoty 
chrześcijaństwa” to tytuł rozdziału siódmego. Po omówieniu natury, poję-
cia cnót i ogólnej ich klasyfikacji autorzy wymieniają cechy ludzkie (nabyte) 
i cechy nadprzyrodzone (wlane) oraz dary Ducha Świętego. Ostatni, naj
obszerniejszy, rozdział jest zatytułowany: „Walka z grzechem i nieustanny 
proces nawrócenia”. Ta część uzasadnia potrzebę nawrócenia, szczególnie 
w obecnym czasie, kiedy mamy do czynienia z kryzysem pojęcia grzechu, 
powodującym między innymi deprecjonowanie sakramentu pokuty. Negacja 
grzechu prowadzi do zakwestionowania podstawowego warunku przebacze-
nia. Autorzy ukazują rzeczywistość grzechu i rodzaje grzechów, ich specyfikę 
jakościową i ilościową oraz przyczyny i skutki grzechu. Podkreślają potrzebę 
nieustannego nawracania się jako drogę do miłości chrześcijańskiej.

h. Przykład życia świętych i błogosławionych

Jak daleko możemy „korzystać” z Bożego objawienia zawartego 
w Starym Testamencie, gdy chcemy dawać świadectwo o nowości Jezusowej 
Ewangelii? Mówiąc kolokwialnie: całymi garściami. Jezus nie przyszedł po 



171|

|

Wiara i świadectwo

to, aby znieść Stare Przymierze, lecz aby je wypełnić. Przykładem jest ob-
szar modlitwy. Jezus często modlił się psalmami i wykonywał zwyczajowe 
modlitewne gesty. Żydowska modlitwa z czasów Jezusa zatraciła częściowo 
swoją wzniosłość i żarliwość, uległa też spłyceniu. Groził jej formalizm i ry-
tualizm. Swoją nauką i osobistym przykładem Jezus nadał nowe ukierunko-
wanie dawnej modlitwie. Jego wskazania przekazali nam ewangeliści. Bogu 
należy oddawać cześć w Duchu i w prawdzie (J 4,23–24), bez nadmiaru 
słów (Mt 6,7), unikając redukowania modlitwy do zewnętrznych praktyk 
(Mk 7,6), nie zapominając, że Bóg widzi w ukryciu (Mt 6,6).

Te i inne zagadnienia warto analizować, przywołując myśli osób, które 
dobrze znały oba przymierza – stare i nowe. Jedna z takich publikacji jest po-
święcona św. Edycie Stein: A. Grzegorczyk, Filozofia światła Edyty Stein (Po-
znań 2004). Książka ta jest zbiorem dwunastu esejów poświęconych myślom 
tej świętej. Autorka, wykazując znajomość całego bogactwa jej myśli, ukazuje 
jej osobę w kontekście historii kultury, jednocześnie starając się ukazać po-
przez jej analizy, samą ludzką naturę. Obok zagadnień prawdy, duchowości, 
transcendencji, teksty traktują także o problematyce kobiety i feminizmu. 
Wspomina o tym A. Półtawski, który publikację opatrzył wstępem.

Przedstawia on autorkę książki, A. Grzegorczyk, profesora Instytu-
tu Kulturoznawstwa Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza w Poznaniu 
i dyrektora Międzywydziałowego Centrum Badań im. Edyty Stein tego 
Uniwersytetu. Autorka na podstawie badań dokonała diagnozy kryzysu 
współczesnej kultury Zachodu, a równocześnie zajmowała się problematy-
ką współczesnej duchowości, w szczególności E. Stein, przedstawicielki po-
dejścia fenomenologicznego. Andrzej Półtawski podkreśla zdolność autorki 
książki do plastycznego ukazywania szerokich perspektyw i uchwycenia 
bogatych skojarzeń, co czyni teksty publikacji czytelnymi i atrakcyjnymi.

Pierwszy esej, pt. „Blask prawdy”, ukazuje jedną z koncepcji E. Stein na 
temat łączności bytu skończonego i wiecznego w prawdzie. Autorka opisu-
je naturę prawdy, naturę człowieka i naturę Boga. Esej drugi, pt. „Pieczęć 
sensu”, mówi o dojrzewaniu ludzkiej osobowości i o pozytywności w życiu 
ludzkim, którą E. Stein wpisuje w swoją filozofię i egzystencję. Pieczęcią 
sensu życia świętej karmelitanki było zgodne z wolą Boga oddanie wła-
snego życia za innych. „Niewidzialna rzeczywistość”, esej trzeci, ukazuje 



172 |

|

Rozdział drugi

wznoszącą się drogę do prawdy – pełni. Kolejny esej, pt. „Filozofia a świa-
dectwo”, mówi o fenomenie świadectwa i rodzeniu się nowego człowieka. 
Esej piąty, pt. „Filozofia światła”, poświęcony jest filozofii duchowej E. Stein 
i innych filozofów.

„Filozofia niemożliwego Edyty Stein i Karola Wojtyły” to tytuł eseju 
szóstego, mówiącego o przymierzu religii i filozofii w pismach i życiu E. 
Stein i K. Wojtyły. Siódmy esej, pt. „Edyta Stein z własnej głębi”, ukazuje 
„portret” głębi człowieka w rozumowaniu Edyty Stein, wyrażającej się po-
przez duchowość. Karmelitanka dochodzi do wniosku, że odkrycie głębi 
duszy jest zarazem odkryciem Boga. Kolejny esej poświęcony jest kwestii 
prawdy w jej pismach. Edyta Stein uważała, że tęsknota za prawdą była jej 
modlitwą. Dochodzenie do prawdy łączyła z przemianą osobowości, a za 
najmocniejszą postać prawdy duchowej uważała świadectwo. Esej dziewią-
ty, pt. „Nauka Edyty Stein o kobiecie wobec współczesnych tendencji femi-
nistycznych”, jest rozważaniem na temat współczesnych problemów kobiet. 
Autorka, po szczegółowej analizie, formułuje piętnaście wniosków wynika-
jących z nauki E. Stein na temat kobiet i feminizmu. Kolejne rozważania 
autorka poświęca analizie porównawczej dwóch portretów feminizmu, re-
prezentowanych przez walczące o emancypację E. Stein i S. de Beauvoir. 
Esej jedenasty, pt. „Fides i ratio Edmunda Husserla według Edyty Stein”, 
poddaje analizie filozofię E. Husserla i E. Stein w dociekaniu do prawdy. 
Ostatni esej, pt. „Moc zdziwienia”, jest komentarzem do rozważań E. Stein 
nad tajemnicą Bożego Narodzenia.

Publikacja kończy się notą bibliograficzną zawierającą tytuły artykułów 
wcześniej publikowanych lub wygłoszonych przytaczanych w książce. Jest 
też „Polska bibliografia Edyty Stein”, w której wyróżniono polskie tłuma-
czenia jej prac oraz publikacje polskie jej poświęcone (książki i artykuły), 
a których wyboru dokonał R. Koschany. Jest też indeks osobowy, streszcze-
nie w języku niemieckim i kilka grafik komputerowych J. Marciniaka z 2003 
roku, stanowiących ilustracje do nienapisanej biografii E. Stein.

i. Wierność łasce powołania

Życie konsekrowane zrodziło się w Kościele pod wpływem Ducha Świę-
tego. Wywodzi się ono ze świętości Jezusa Chrystusa. Jest uczestnictwem 



173|

|

Wiara i świadectwo

w Jego zbawczej misji. Założyciele konkretnych rodzin i wspólnot zakon-
nych odpowiedzieli na głos Boży zawarty w Jego objawieniu.

Ścisły związek misji Jezusa z powstawaniem nowych zakonów omawia 
i wyjaśnia A.J. Nowak w książce Homo consecratus (Lublin 2002). Przy-
pomina, że początek życia konsekrowanego to świętość, czyli pełnia życia 
w Chrystusie Jezusie – świętość, realizowana w codziennym apostolskim 
posłannictwie. Istotę życia konsekrowanego określa Konstytucja dogmatycz-
na o Kościele „Lumen gentium” II Soboru Watykańskiego. Przez śluby, któ-
rymi wierny zobowiązuje się do praktykowania trzech rad ewangelicznych 
(czystości, posłuszeństwa i ubóstwa), oddaje się całkowicie na własność 
umiłowanemu Bogu i poświęca się służbie Bogu i Jego czci.

Życie konsekrowane objawia jedność przykazania miłości – nieroze-
rwalną więź między miłością do Boga i miłością bliźniego. Celem życia 
konsekrowanego jest służba Kościołowi i ludzkiej rodzinie zgodnie z chary-
zmatem danego zgromadzenia, zakonu czy instytutu. Osoby konsekrowane 
i wszystkie rodziny zakonne są powołane w Kościele, aby nieść wierną mi-
łość, miłość do końca, czyli miłować miłością samego Chrystusa. Życie kon-
sekrowane jest życiem ofiarnej miłości, konkretnej i wielkodusznej służby. 
Idąc śladami Chrystusa, jest służbą przede wszystkim najuboższym i naj-
bardziej potrzebującym. Stanowi radykalną formę życia Ewangelią.

Homo consecratus jest zbiorem dziewiętnastu merytorycznie spójnych 
artykułów na temat życia zakonnego. W przypisach podano ewentualne 
zmiany lub korekty dokonane przez autora oraz tytuł prezentowanego arty-
kułu czy referatu, z adnotacją, gdzie i kiedy był publikowany lub wygłoszony. 
Każdy z prezentowanych artykułów kończy się wnioskami lub podsumo-
wującą refleksją. Publikacja skierowana jest do osób konsekrowanych, ka-
płanów, spowiedników osób konsekrowanych i wychowawców. Wspomina 
o tym autor w słowie wstępnym.

W pierwszym artykule, opracowanym na podstawie referatu Apostolski 
wymiar życia konsekrowanego, wygłoszonego w 1999 roku na sympozjum 
w Ołtarzewie, autor w teologicznej refleksji stara się zdefiniować cel i zakres 
teologii życia konsekrowanego. Kolejny artykuł, pt. „Życie konsekrowane 
w tajemnicy Kościoła”, jest referatem wygłoszonym podczas Ogólnopolskiej 
Sesji Naukowej w Lublinie, w 2001 roku. Zawiera on ogólną charakterystykę 



174 |

|

Rozdział drugi

życia konsekrowanego, którą autor ujął w siedmiu podsumowujących punk-
tach. Kolejna część publikacji to artykuł pierwotnie umieszczony w „Życiu 
Konsekrowanym” (7/2000), pt. Bogarodzica wzorem życia konsekrowanego. 
Maryja, chociaż nie była konsekrowana w Kościele (konsekracja osoby jest 
możliwa tylko w Kościele), była pierwszym „skonkretyzowanym” Kościo-
łem, wyprzedzając historycznie „Kościół Piotrowy”. Stała się Matką Kościo-
ła i wzorem życia konsekrowanego.

Artykuł czwarty był publikowany w „Życiu Konsekrowanym” (5/1998), 
a jego tytuł to: Maryja – łaski pełna otwarta na Ducha Świętego wzorem 
osób konsekrowanych. Bogurodzica w sposób absolutnie doskonały jest 
otwarta na Ducha Świętego i stanowi wzór posłuszeństwa, ofiary i ubóstwa. 
Osoba konsekrowana powinna stanowić Jej odbicie. Następny artykuł, pt. 
Nowy człowiek powołany do życia konsekrowanego („Życie Konsekrowane”, 
5/1998) mówi o postawie osoby konsekrowanej wobec wyzwań, jej zako-
twiczeniu w Chrystusie zmartwychwstałym i świadectwie życia. „Ducho-
wość osób konsekrowanych” to artykuł, w którym autor omawia cechy 
duchowości wspólne dla osób konsekrowanych, różniących się określonym 
charyzmatem. Duchowość ta powinna być dla świata porywającym świa-
dectwem. Artykuł szósty, pt. Wiara, nadzieja i miłość osoby konsekrowanej, 
opublikowany w „Życiu Konsekrowanym” (8/2001), odpowiada na pytanie 
o to, jak wiara, nadzieja i miłość dynamizują osoby konsekrowane, nawet 
wtedy, gdy trzeba cierpieć. Kolejny artykuł, pt. „Confessio trinitatis” w ra-
dach ewangelicznych”, traktuje o życiu radami ewangelicznymi. 

Następna część to referat pt. Ślub czystości czy konsekracja ciała?, któ-
ry był wygłoszony na sympozjum naukowym w 1995 roku. Dotyczy dzie-
wiczości konsekrowanej, która jest bogactwem ducha wypływającym 
z miłości. Kolejny referat, z 2001 roku, to Antropologia ciała i czystość kon-
sekrowana w nauczaniu Kościoła; był wygłoszony na Zebraniu Plenarnym 
Konsulty Wyższych Przełożonych Zakonów Żeńskich w Warszawie. Wią-
że się z nim też następny, pt. Wychowanie do celibatu i czystości, ujmujący 
temat w aspekcie psychologii personalistycznej. Przypomina się w nim, że 
Kodeks prawa kanonicznego podaje kilka poważnych przyczyn wydalenia 
z zakonu. Są to między innymi wydalenie na mocy samego prawa kano-
nicznego – dotyczy członka zgromadzenia zakonnego, który odstąpił od 



175|

|

Wiara i świadectwo

wiary katolickiej, zerwał więź z Kościołem; członka zakonu, który usiłował 
zawrzeć lub zawarł małżeństwo nawet tylko cywilne jest również istotnym 
naruszeniem jednego z istotnych aspektów życia zakonnego. Dwunasty ar-
tykuł, opublikowany w „Ethosie” (5/1992), nosi tytuł Antropologiczno-teo-
logiczne przesłanki ewangelicznego ducha ubóstwa. Z antropologicznego 
punktu widzenia postawa ubóstwa warunkuje normalny, zdrowy rozwój 
człowieka. Refleksja Praca osoby konsekrowanej, która jako artykuł ukazała 
się w „Życiu Konsekrowanym” (5/1998), podkreśla wartość pracy jako dro-
gi do świętości. Praca jest wielkim wkładem w kształtowanie doczesności, 
a jednocześnie ma charakter sakralny. 

Tematycznie wiąże się z tym artykuł następny („Życie Konsekrowane”, 
9/2002), pt. Praca istotnym wymiarem rady ewangelicznej ubóstwa. Piętnasty 
z kolei artykuł, pt. Służebne powołanie przełożonych rodzin konsekrowanych, 
jest referatem, publikowanym wcześniej w „Studiach Franciszkańskich” 
(7/1996); odnosi się on do służebnego wymiaru władzy zakonnej. Świado-
mość drogi w przeżywaniu konsekracji na poszczególnych etapach formacji 
ciągłej to referat wygłoszony na Ogólnopolskiej Sesji Formacyjnej dla Sióstr 
Odpowiedzialnych za Formację Stałą (w Zakliczynie, w 2000 roku). Podkre-
śla się w nim, że formacja winna być wyrazem prawdziwej szkoły duchowo-
ści ewangelicznej. Kolejny referat, wygłoszony w Niepokalanowie w 1981 
roku, nosi tytuł Nerwica jako problem wychowawczy w domach zakonnych. 
Autor omawia w nim kryteria osobowości znerwicowanej. Następny, wy-
głoszony w Tyńcu w 1984 roku, skupia się na dojrzałości osobowej w życiu 
konsekrowanym i nosi tytuł: Dojrzałość osobowości i życie zakonne. Ostatni 
artykuł, opublikowany wcześniej w „Życiu Konsekrowanym” (4/1997), pt. 
Jezus dla współczesnego człowieka w habicie: wyzwanie, problem, przygoda, 
analizuje relacje między Jezusem a współczesną osobą konsekrowaną.



176 |

|

Rozdział drugi

II. Dawać świadectwo,  
czyli bronić wiary w Chrystusa

Człowieka, który w swoim życiu preferuje postawę indywidualisty i na-
stawiony jest wyłącznie na swoje dobro, cechuje chęć posiadania wszyst-
kiego – nawet drugiego człowieka – na własność. Wykorzystuje wszystkich 
wokół siebie i staje się – jeśli można tak to określić – kłopotliwym uczestni-
kiem życia wspólnotowego. Taki egoizm wyklucza prawdziwe uświęcenie, 
które przecież dokonuje się w komunii miłości z Bogiem i ludźmi.

Jezus Chrystus, Syn Boży i prawdziwy człowiek, wysłużył wszystkim 
łaskę skutecznego przeciwstawienia się pokusie egoizmu i samozbawienia. 
Ukazał drogę do prawdziwej komunii miłości – człowieka z Bogiem, czło-
wieka z samym sobą i z otoczeniem. Nie jest to droga prosta i łatwa, jakże 
często naznaczona jest trudem i cierpieniem, ale wszelkie trudności mogą 
być przezwyciężone.

Jezus był prześladowany i odrzucany. Pomimo sprzeciwu nieustannie 
ponawiał zaproszenie i wezwanie do opowiedzenia się po stronie miłości 
Boga i bliźniego. Fundamentem takiej odpowiedzi uczynił wiarę – rozumną 
i dobrowolną, bo tylko taka wiara może być odporna na niebezpieczeństwa 
i przeciwności. Idąc śladami Jezusa, Kościół wzywa wszystkich do zachowa-
nia stałości w wyznawaniu wiary oraz do jej obrony (apologii) we współcze-
snym świecie.

Szczytem świadectwa wiary jest męczeństwo. Jest to wyjątkowy znak 
działania Boga, który w swym niezgłębionym miłosierdziu udziela ludziom 
„łaski złożenia w ofierze siebie samych na świadectwo dla Chrystusa. Dzieło 
to nie jest owocem ludzkiego planu, decyzji lub samozaparcia, ale odpowie-
dzi na inicjatywę i propozycję Boga, który wzywając do złożenia takiego 
daru, sam też kształtuje wnętrze wezwanego, a przez to uzdalnia go do przy-
jęcia i zniesienia cielesnych tortur i cierpień”66.

Jako uczniowie Chrystusa w swoim codziennym życiu winniśmy szukać 
pogłębiania wiary, aby móc ją wyznawać i bronić jej wobec tych, którzy do-
magają się uzasadnienia naszej nadziei w Chrystusie (1 P 3,15). Jako świad-
kowie Chrystusa musimy być przygotowani, aby się zmierzyć z wieloma 
66	 A. Żądło, Męczeństwo jako dar szczególnego świadectwa, „Homo Dei” (2000) 3, s. 39.



177|

|

Wiara i świadectwo

pytaniami i wątpliwościami, jakie pojawiają się w kontekście akceptacji 
bądź odrzucenia misji Kościoła. Niektóre z tych trudności zasygnalizujemy 
na zakończenie tej części naszych analiz. Na każde z podanych pytań, po-
staramy się wskazać przynajmniej ogólną odpowiedź – wskazówkę, odsy-
łając do szerszej apologetycznej argumentacji, jaką można znaleźć w wielu 
współczesnych publikacjach teologicznych.

1. Dobrowolność wiary i świadectwa

Gdy myślimy o dobrowolności aktu wiary, wcześniej czy później staje-
my przed pytaniem o sensowność udzielania chrztu dzieciom. Rzeczywiście 
wielu rodziców przeżywa rozterkę w tej kwestii. Już w tym miejscu odpo-
wiedzmy, że nauczanie Kościoła jest w tym zagadnieniu jasno określone.

Syntezę myśli Kościoła podaje C.S. Bartnik: „Nie wolno mylić wiary 
chrześcijańskiej ze świadomością o niej. Są przypadki, że wiara nie jest wca-
le uświadamiana: u małych dzieci posiadających wiarę z chrztu, u ciężko 
chorych psychicznie, nieraz nawet u przeżywających wielki dramat wiary, 
których myśli przeczą sercu. Wiara wreszcie nie jest czymś wyłącznie in-
dywidualnym, prywatnym, dla «wygody» sentymentalnej jednostki. Wiara 
chrześcijańska jest przede wszystkim «służbą» Bogu, innym ludziom i świa-
tu. My tworzymy «wspólnotę wiary» […]. Stąd dzieli ona losy jednostek 
i społeczności. Niemniej, nawet w swych postaciach trudnych, zniekształco-
nych lub mało zauważalnych pozostaje cudownym zjawiskiem religijnym. 
Człowiek wierzący jest przedziwnym znakiem wszechogarniającej obecno-
ści Boga”67.

Bóg nie pozostawia człowieka samemu sobie. Rozważymy, że wiara, 
będąc darem, potwierdza zdolność człowieka do podejmowania dobrowol-
nych decyzji. Moc Ducha Świętego jest źródłem nieustannej pomocy, aby 
człowiek przyjął dar wiary, wchodząc na drogę świadectwa. Z tego właśnie 
powodu, że wiara i świadectwo są czymś dobrowolnym, szatan stara się od-
wieść człowieka od Boga.

67	 C.S. Bartnik, Misterium człowieka, Lublin 2004, s. 174.



178 |

|

Rozdział drugi

a. Pokusa wolności bez Boga

Największym wrogiem świadomego i dobrowolnego wyboru wiary 
i świadectwa o Chrystusie jest szatan. Jest to anioł, który sprzeciwił się Bogu, 
stając się przeciwnikiem zbawienia rodzaju ludzkiego. Szatan, w którego tak 
trudno uwierzyć współczesnemu człowiekowi, nie jest baśniowym tworem 
ani fikcją. Jest to inteligentny duch, który stał się źródłem zła występującego 
w świecie. Od początku jest kłamcą i bluźniercą – antyświadkiem.

Czy zatem jesteśmy prawdziwie wolni, skoro działanie szatana jest tak 
potężne? Czy nie należałoby uznać, że wcześniej czy później musimy ulec 
jego potędze? Czy dobrowolny wybór wiary i drogi świadectwa nie pozosta-
je jedynie szlachetną ideą i marzeniem? Święty Augustyn odrzucił zdecydo-
wanie tego rodzaju determinizm, gdyż niweczyłby on dzieło Jezusowej łaski. 
Jednocześnie apelował do wszystkich chrześcijan o gotowość obrony wiary: 
„W obecnych warunkach historycznych człowiek oczywiście posiada wolną 
wolę, ale sam z siebie nie jest w stanie dokonać własnego wyzwolenia z wię-
zów zła, grzechu, szatana, śmierci. Taka wolność i wyzwolenie to owoc łaski. 
Umiłowanie dobra «nie bierze się w ludzkim sercu z naturalnej właściwości 
wolnej woli, ale z łaski Bożej za sprawą Ducha Świętego»”68.

Największy wróg wiary i świadectwa
W rozmowie z Nikodemem Jezus stwierdził: „Zaprawdę, zaprawdę, po-

wiadam ci, jeśli się ktoś nie narodzi z wody i z Ducha, nie może wejść do 
królestwa Bożego. To, co się z ciała narodziło, jest ciałem, a to, co się z Du-
cha narodziło, jest duchem. Nie dziw się, że powiedziałem ci: Trzeba wam 
się powtórnie narodzić. Wiatr wieje tam, gdzie chce, i szum jego słyszysz, 
lecz nie wiesz, skąd przychodzi i dokąd podąża. Tak jest z każdym, który 
narodził się z Ducha” (J 3,5–8).

Słowa Jezusa wypowiedziane podczas spotkania z Nikodemem wypeł-
niły się szczególnie w dniu, w którym Izrael wspominał dar prawa i przy-
mierza. Podczas Pięćdziesiątnicy Duch Święty wszczepił w serca wierzących 
nowe prawo, swoje prawo – prawo Ducha. Jest to prawo, które przenika 
Jezusowe Kazanie na górze. Dlatego „Góra Synaj i Góra Ośmiu Błogosła-
wieństw są to dwie złączone ze sobą góry świadectwa. Dekalog jest również 
68	 Cyt. za: B. Mondin, Preegzystancja, nieśmiertelność, reinkarnacja, Kraków 1996, s. 158.



179|

|

Wiara i świadectwo

świadectwem, jakie Bóg dał naturze człowieka. W dekalogu bowiem są wy-
rażone zasadnicze postulaty natury ludzkiej”69. Dzięki Duchowi Świętemu, 
chrześcijanin jest zdolny zrozumieć i praktykować błogosławieństwa, które 
zakładają wiarę i pogłębiają stan dziecięctwa, synostwa Bożego, gdyż to Je-
zus jest „dawcą prawdy ośmiu błogosławieństw i sam jest ich Spełnieniem”70.

Wzorem świadectwa opartego na dobrowolnym wyborze wiary jest Ma-
ryja. Jako Służebnica Pańska była prawdziwie Niewiastą Błogosławieństw, 
dlatego stała się dla uczniów Chrystusa pierwowzorem i modelem nowego 
przymierza: „Będąc […] przeciwieństwem zachowania Ewy, jawi się w du-
chowych dziejach ludzkości jako nowa Oblubienica, nowa Ewa, Matka żyją-
cych, jak będą Ją często nazywać doktorzy i ojcowie Kościoła. Ona stanie się 
pierwowzorem i modelem Nowego Przymierza jako oblubieńczego związku 
Ducha Świętego z każdym człowiekiem i z całą ludzką wspólnotą daleko 
większą aniżeli granice starożytnego Izraela: ludzie i narody w ich uniwer-
salnym wymiarze będą wezwani do przyjęcia daru i do korzystania z niego 
w nowej wspólnocie wierzących, którzy otrzymali «moc, aby się stali dzieć-
mi Bożymi» (J 1,12) i przez chrzest odrodzili się «z Ducha» (J 3,6), stając się 
częścią rodziny Bożej”71.

Pokusa ateizmu
Ponieważ wiara jest wyborem dobrowolnym, człowiek może poddać się 

pokusie ateizmu. Wielu historyków filozofii (np. Hermann Ley) doszuku-
je się wątków czy wręcz początków ateizmu walczącego w filozofii Talesa 
z Miletu. Według H. Leya już przed wiekami pojawił się postulat powrotu 
do korzeni72.

Gdyby to była prawda, ateizm byłby jedynym właściwym wyborem czło-
wieka, gdyż byłby zgodny z jego pierwotną naturą. A.K. Wucherer-Hulden-
feld słusznie jednak uważa tego rodzaju interpretacje za błąd. Według niego 
ignoruje się istotne różnice treściowe pomiędzy ateizmem współczesnym 
69	 J. Ablewicz, Będziecie moimi świadkami, s. 182.
70	 P. Wojciechowski, Jeden świat, jeden mózg: Voodoo i „Wiadomości Literackie”, „Więź” 

(2000) 1, s. 105. 
71	 Jan Paweł II, Duch Święty i Maryja. Model związku oblubieńczego między Bogiem i ludź-

mi, w: tenże, Wierzę w Ducha Świętego, s. 188.
72	 Zob. A.K. Wucherer-Huldenfeld, Doniosłość fenomenu współczesnego ateizmu, w: Socjo-

logia religii. Wybór tekstów, red. F. Adamski, Kraków 1983, s. 468.



180 |

|

Rozdział drugi

(np. K. Marksa) a ateizmem pierwotnym (np. u Greków). Zwraca uwagę, że 
teza H. Leya jest anachronizmem typowym dla marksistowskiego trakto-
wania historii filozofii. Zwolennicy takich interpretacji głoszą bowiem, że 
dawne religie, pozbawione Boga osobowego, stworzyciela świata czy panu-
jącego nad światem, mogą być określane mianem ateistycznych. A przecież 
„nie może tu być mowy o ateizmie radykalnym (w najszerszym tego słowa 
znaczeniu), który zaprzecza jakiejkolwiek formie […] boskości, mistyczno-
ści czy absolutu”73.

Ze swej strony É. Gilson dodaje, że niereligijne używanie słowa „bóg” 
było charakterystyczne właśnie dla okresu wczesnogreckiej filozofii. To 
wszak nie oznacza, że da się mówić o epoce ateistycznej. Wszak według Ta-
lesa z Miletu (filozofa greckiego okresu przedsokratejskiego i przedstawicie-
la jońskiej filozofii przyrody) w świecie występuje mnóstwo bogów, którymi 
nazwać można fizyczne i naturalne energie, jak na przykład woda. Również 
następca Talesa – Anaksymenes uważał, że nieokreśloność jest boska, a po-
wietrze stanowi pierwszą przyczynę wszystkiego, także istot boskich jako 
możliwych przedmiotów kultu74.

Po wielu wiekach „ukrywania się” w filozofiach natury i przyrody ate-
izm poczuł się mocniejszy w okresie pozytywizmu radykalnego. Przyjął 
jako punkt wyjścia zasadę, że tym, co wykracza poza doświadczenie, nie 
warto czy wręcz nie godzi się interesować. W najbardziej radykalnej fazie 
pozytywizmu twierdzono, że to, czego nie można uchwycić w doświadcze-
niu, nie istnieje. Był to swego rodzaju metodologiczny totalitaryzm, gdyż 
granice racjonalności utożsamiono z granicami matematyczno-empirycz-
nej metody, czyli że ostateczne wyjaśnienie świata ma być zredukowane do 
wymiarów naturalnych i uzależnione od matematyczno-empirycznej meto-
dy. To nastawienie przetrwało do dziś wśród wielu filozofów analitycznych, 
mimo upadku klasycznego pozytywizmu75.

Nawiązując do idei sprzed wielu wieków, a także do założeń pozytywi-
stycznych, klasyk ateizmu – F. Nietzsche krytykował więc głównie chrześci-
jaństwo i jego etykę jako doświadczenie oparte na złudzeniu. Współcześnie 
73	 Tamże.
74	 Zob. É. Gilson, Bóg i ateizm, Kraków 1996, s. 25.
75	 Zob. M. Heller, Ostateczne wyjaśnienia w kosmologii, w: Człowiek między losem a wybo-

rem, s. 33.



181|

|

Wiara i świadectwo

S. Kowalczyk ocenia, że jego podejście do religii i moralności było prze-
jawem psychologizmu, a negacja religijnego wymiaru życia duchowe-
go i etycznego znajdowała oparcie w rozwijanej przez niego metafizyce. 
Nietzsche domagał się między innymi jednoznacznego zarzucenia pojęcia 
grzechu, gdyż „etyka chrześcijańska, gloryfikująca ascetyzm i altruizm, sta-
nowi – według niego – moralność niewolniczą. Nietzsche, odrzuciwszy ją, 
propagował nową etykę nadludzi, wyrastającą ponad dotychczasowy zestaw 
norm i ideałów etycznych. […] W referowanej postawie myśliciela widocz-
na jest niechęć do chrześcijaństwa i jego etyki”76.

Inny filozof – K. Marks, niejako wyprowadził dyskusję o człowieku 
i sensie jego życia na teren społeczny. Wraz z F. Engelsem w swoich mate-
rialistycznych teoriach wieścił zanik religii, w której widział trwałe zagro-
żenie autonomii ludzkiej wolności. Negował istnienie Boga i sens religii 
w imię wolności człowieka. Wypowiedział „wojnę” religii jako takiej. Był 
negatywnie nastawiony do każdej formy religijnej wiary. Pokładał nadzieję 
w ateizmie walczącym. Głosił, że chrześcijański Bóg to tyran niesprawie-
dliwy i przewrotny, godny nie miłości, lecz odrzucenia, a nawet pogardy. 
W konsekwencji teologia nie powinna być dopuszczona do życia publicz-
nego, gdyż nie pełni żadnej pozytywnej funkcji poznawczej czy formacyj-
no-moralnej77.

Już sam ten ogólny nurt i nastawienie zwolenników ateizmu dowodzi, 
jak bardzo ignorowana jest prawda o człowieku, którą poznajemy przez wia-
rę. Ateizm nie daje człowiekowi ani tożsamości, ani poczucia ostatecznej 
wartości, a człowiek tylko pozornie czuje się autonomiczny w sferze moral-
nej. Wmawia sobie, że może swobodnie – bez odwoływania się do Boga – 
sterować nie tylko przyrodą, ale i życiem moralnym. 

Podejmując trudny dialog z ateizmem, Kościół głosi, że człowiek jest 
w stanie poznać, że Stwórca istnieje; może ten fakt uznać pod wpływem 
analizy widzialnego świata, naturalnym światłem rozumu. Jednym z pod-
stawowych sposobów „ratowania” świata przed ateizmem jest więc świadec-
two tych, którzy wierzą. Takie świadectwo to niezastąpiona droga przekazu 
76	 S. Kowalczyk, Filozofie odrzucające miłość i miłosierdzie, w: Jan Paweł II, „Dives in 

misericordia”. Tekst i komentarze, red. S. Nagy, Lublin 1983, s. 263.
77	 Zob. S. Kowalczyk, Konsekwencje odmowy wiary w postawie ludzkiej, w: Wiara w posta-

wie ludzkiej, red. W. Słomka, Lublin 1991, s. 309.



182 |

|

Rozdział drugi

prawdy o koniecznej współpracy rozumu i wiary. Obrona tej współpracy 
jest pilna w szczególności tam, gdzie pojawia się ateizm praktyczny. Ewan-
gelizacja winna być świadomym przeciwstawianiem się procesowi dechry-
stianizacji inicjowanym przez ateizm. Dechrystianizacja bowiem to proces, 
który z jednej strony pozbawia ludzi wiary, z drugiej zaś prowadzi do roz-
kładu i zaniku zmysłu moralnego, do rezygnacji z fundamentalnych zasad 
i prawdziwych wartości78.

b. Stan dziecięctwa Bożego znakiem dobrowolności wiary 
i świadectwa

Być może pod wpływem odradzającej się „mody” na ateizm w niektó-
rych środowiskach panuje coś, co moglibyśmy nazwać kultem wolności. To 
jest znak wielkiego zamieszania pojęciowego, odbijającego się negatywnie 
w życiu społecznym. To prawda, że każdy ma prawo do wolności. 

Ale – jak głosi Kościół – to prawo jest nieodłącznie związane z posłu-
szeństwem wobec prawdy objawionej. W przeciwnym wypadku korzystanie 
z wolności staje się drogą do niewolnictwa, przed którym przestrzega II So-
bór Watykański: „Świat dzisiejszy okazuje się zarazem mocny i słaby, zdolny 
do najlepszego i do najgorszego; stoi bowiem przed nim otworem droga do 
wolności i do niewolnictwa, do postępu i cofania się, do braterstwa i niena-
wiści. Poza tym człowiek staje się świadomy tego, że jego zadaniem jest po-
kierować należycie siłami, które sam wzbudził, a które mogą go zmiażdżyć 
lub też służyć mu”79.

Dar wolności dziecka Bożego
Nie są to przypadki odosobnione, że ktoś sięga po alkohol czy narkotyki 

po to, aby świadomie nie podejmować działań i – jak fałszywie domnie-
mywa – uniknąć odpowiedzialności za swoje czyny. Ucieczkę człowieka od 
wolności, czyli od odpowiedzialności, można zaobserwować także wtedy, 
gdy winą za wyrządzone krzywdy, za wszelkie zło, za swoje życiowe niepo-
wodzenia obarcza się innych, mając o sobie zawsze pozytywną opinię. Czło-
wiek o takim stanie sumienia godzi w miłość Boga i Jego plan zbawienia, 

78	 Zob. Jan Paweł II, Fides et ratio, nr 9.
79	 II Sobór Watykański, Gaudium et spes, nr 9.



183|

|

Wiara i świadectwo

a przez swoje trwanie w grzechu zamyka do siebie dostęp łasce Bożego mi-
łosierdzia. 

Jezus głosił konieczność szczerego nawrócenia i jednocześnie wzywał 
do podjęcia decyzji wiary: „Nawracajcie się i wierzcie w Ewangelię” (Mk 
1,15). Jedynie dobrowolna wiara i dobrowolne nawrócenie mogą wydać 
błogosławiony owoc: właściwe korzystanie z daru wolności. Przez akt wiary, 
rozumnej i dobrowolnej człowiek jako osoba staje się przybranym dziec-
kiem Bożym; „przybranym”, gdyż nie chodzi o dziecięctwo naturalne, lecz 
duchowe.

Duchowe dziecięctwo Boże nieskończenie przewyższa w swej godności 
dzięcięctwo naturalne, jakie charakteryzuje relację dziecka ze swoimi rodzi-
cami. Ta różnica wpisana jest właśnie w darmowość wiary i w jej dobrowol-
ność. Jak wyjaśnia F. Woronowski: „Zjednoczony z Chrystusem przez wiarę 
człowiek winien czynić głównym czynnikiem swojej egzystencji zawierze-
nie Bogu, uznanie Jego woli i poddanie się jej. Ma ona przejawiać się w ca-
łym życiu człowieka wierzącego. Ma ona być formą jego egzystencji, a nie 
tylko słowną deklaracją […]. Przejawia się ona zaś najpełniej w konkrety-
zacji miłości […]. Miłujący Boga człowiek dąży do oddawania Mu należnej 
czci i do współdziałania z Nim oraz do miłości innych ludzi, którzy są Jego 
przybranymi w Chrystusie synami”80.

Dziecięctwo (synostwo) Boże nie jest mierzone wiekiem, płcią ani da-
nym stadium rozwoju. Jest relacją nadającą istnieniu ludzkiemu nową wła-
ściwość. Dziecięctwo Boże jest darem i elementem Bożym, którego nie da 
się osiągnąć własnym wysiłkiem, ale nie jest też czymś odbiegającym od 
„normy”, przypadkowym, dodanym sztucznie do stanu naturalnego. Dzie-
cięctwo Boże znajduje dla siebie w dziecięctwie naturalnym pewną wzor-
czość. Dlatego Jezus apelował do swoich uczniów: „Zaprawdę, powiadam 
wam: Jeśli się nie odmienicie i nie staniecie jak dzieci, nie wejdziecie do 
królestwa niebieskiego. Kto się więc uniży jak to dziecko, ten jest największy 
w królestwie niebieskim. I kto by przyjął jedno takie dziecko w imię moje, 
Mnie przyjmuje” (Mt 18,3–5).

Idąc za myślą Jezusa, św. Jan Apostoł definiował wiarę jako znak przyję-
cia daru dziecięctwa Bożego. Napominał w swoich listach chrześcijan, aby 

80	 F. Woronowski, Zarys teologii pastoralnej, t. 1, Warszawa 1984, s. 239.



184 |

|

Rozdział drugi

tego daru ani nie utracili, ani nie pomniejszyli w drodze do radości życia 
wiecznego. Wszyscy, którzy podjęli decyzję wiary, mogą więc do siebie od-
nieść słowa apostoła: „Popatrzcie, jaką miłością obdarzył nas Ojciec: zo-
staliśmy nazwani dziećmi Bożymi: i rzeczywiście nimi jesteśmy. Świat zaś 
dlatego nas nie zna, że nie poznał Jego. Umiłowani, obecnie jesteśmy dzieć-
mi Bożymi, ale jeszcze się nie ujawniło, czym będziemy. Wiemy, że gdy się 
objawi, będziemy do Niego podobni, bo ujrzymy Go takim, jakim jest. Każ-
dy zaś, kto pokłada w Nim tę nadzieję, uświęca się, podobnie jak On jest 
święty” (1 J 3,1–3).

Dar wiary można, niestety, utracić. Święty Jan Ewangelista wyraźnie od-
różnił dwie grupy ludzi, dwa sposoby odniesienia do osoby i misji Jezusa: 
wiarę i niewiarę. Przywołując ideę dziecięctwa Bożego, niejako zdefiniował 
Jezusowe odkupienie jako wezwanie skierowane do wszystkich ludzi, aby 
każdy dokonał wyboru: „Na świecie było [Słowo], a świat stał się przez Nie, 
lecz świat Go nie poznał. Przyszło do swojej własności, a swoi Go nie przyję-
li. Wszystkim tym jednak, którzy Je przyjęli, dało moc, aby się stali dziećmi 
Bożymi, tym, którzy wierzą w imię Jego – którzy ani z krwi, ani z żądzy 
ciała, ani z woli męża, ale z Boga się narodzili” (J 1,10–13).

Zaraz po grzechu pierwszych rodziców Bóg złożył obietnicę zbawienia, 
obietnicę wyzwolenia. Człowiek znalazł się na drodze koniecznego wyboru 
między wiarą i niewiarą, między świadectwem i antyświadectwem. Bóg nie-
ustannie otacza opieką i pomocą każdego człowieka, aby nie uległ pokusom 
szatana, lecz otworzył się na współpracę z bezcennym darem wiary jako 
źródłem wolności dziecka Bożego. 

Nasze dziecięctwo Boże pod opieką Maryi
Maryja jest wzorem świadectwa budowanego na dobrowolnym wyborze 

wiary, przez co stała się „świadkiem rodzącego się Kościoła. Była świadkiem 
najprawdziwszym. W sposób szczególny odnosi się to do czasów bardzo 
trudnych, kiedy Pan Jezus w pierwszy dzień po zrodzeniu się Kościoła zo-
stał ukrzyżowany, a potem spoczywał w grobie. Maryja ufnie czekała na 
dzień zmartwychwstania”81.
81	 Z.S. Jabłoński, „Z Maryją Królową Polski bądźmy świadkami miłości. Dziś i jutro”. Ogól-

nopolskie Sympozjum Mariologiczno-Maryjne, Jasna Góra, 23–24 kwietnia 2010, Często-
chowa 2010, s. 138.



185|

|

Wiara i świadectwo

W czasach dawnego przymierza Abraham uwierzył nadziei, że stanie się 
ojcem wielu narodów. W nowym przymierzu Błogosławiona Dziewica uwie-
rzyła, że z mocy Najwyższego, za sprawą Ducha Świętego, stanie się Matką 
Syna Bożego. Abraham i Maryja to świadkowie nadziei wbrew nadziei. Na 
fundamencie wiary złożyli całą swą nadzieję w Bogu, który zawsze jest wier-
ny swym obietnicom. Maryja w hymnie Magnificat wyraża radość z powodu 
spełnienia się Bożej obietnicy danej Abrahamowi i jego potomstwu. Głosi, że 
realizacja Bożych obietnic odnosi się do wszystkich, „którzy się Go boją”82.

Historia Abrahama i Maryi dowodzi, że Bóg realizuje swoje plany przez 
pokornych i ubogich, przez tych, którzy są otwarci na Jego moc i pokładają 
w Nim nadzieję. Wiara Abrahama stała się początkiem przymierza dawne-
go, wiara Maryi rozpoczęła nowe przymierze w mocy wcielenia Syna Boże-
go: „Wiara Maryi, tak jak wiara Abrahama, to nie tylko przyjęcie za prawdę 
objawienia Bożego, ale przede wszystkim «zawierzenie siebie», a więc wy-
bór Boga i pójście za Nim niejako «wbrew nadziei» (Rz 4,18)”83.

Chrześcijanie jako spadkobiercy wiary Abrahama powinni wpatrywać 
się w jego wiarę i naśladować jego świadectwo. Na obecnym etapie historii 
zbawienia dla wszystkich chrześcijan wiara i świadectwo Maryi również po-
zostają ponadczasowym przykładem do naśladowania84. Im bowiem głębsza 
wiara, tym lepsze poznanie prawdy objawionej i coraz bardziej ogarniająca 
nasze doczesne życie odpowiedź na dar wysłużonego nam przez Chrystusa 
dziecięctwa Bożego85.

82	 Zob. B. Kochaniewicz, Maryja a chrześcijańska nadzieja. Teologiczna wymowa tytułów 
maryjnych, „Salvatoris Mater” (2003) 4, s. 174. 

83	 A. Rybicki, Życie duchowe Maryi świadectwem o Jezusie, w: Świadek Jezusa, s. 48.
84	 „Bóg może do każdego człowieka przemówić, kiedy chce i jak chce. Kontakt Boga z czło��-

wiekiem jest bezpośredni. Bóg zbawia człowieka, a nie grupę ludzi. Każdy człowiek staje 
przed Bogiem osobiście. Zawsze są aktualne słowa Chrystusa, że Bóg może «z kamieni 
wzbudzić dzieci Abrahamowi». Dlatego św. Paweł zaleca: «Ducha nie gaście, proroctwa 
nie lekceważcie». Każdy człowiek wiary może spełnić jakieś posłannictwo w Kościele 
i przez nie dać świadectwo Chrystusowi. Stąd II Sobór Watykański poucza: «Nie ma 
żadnego członka, który by nie uczestniczył w posłannictwie całego Ciała, lecz każdy 
ma nosić w sercu swoim Jezusa jako świętość, a duchem proroctwa dawać świadectwo 
o Jezusie»”. T. Pawluk, Człowiek charyzmatyczny we wspólnocie kościelnej na przykładzie 
stosunku Kościoła do objawień prywatnych, w: Człowiek we wspólnocie Kościoła, red. 
L. Balter, Warszawa 1979, s. 296.

85	 „Udzielanie się Boga ludziom dokonuje się w historii, a szczególnie w dziejach ludu 
Izraela. Wybranie tego ludu, organizowanie go i kierowanie nim przez Abrahama, Moj-



186 |

|

Rozdział drugi

c. Miłość przenikająca wiarę i świadectwo

Zbawienie związane jest z poznaniem prawdy, będącej z ustanowienia 
Bożego darem dla wszystkich ludzi (w przeciwieństwie na przykład do sys-
temów gnostyckich, gdzie poznanie oraz zbawienie zarezerwowane były dla 
wybranych). Wszystkich obejmuje Boże pragnienie zbawienia. Jest to pra-
gnienie powszechne, które przenika całą działalność Kościoła. Taka jest więc 
Boża miłość objawiona przez Jezusa Chrystusa – zbawcza i powszechna.

Pragnąc odpowiedzieć na to Boże pragnienie, Kościół łączy w swej dzia-
łalności miłość i świadectwo. Przykładem spotkania tych rzeczywistości jest 
troska o nowe powołania do służby w Kościoła. Jan Paweł II w Adhortacji 
o formacji kapłanów we współczesnym świecie „Pastores dabo vobis” pisze: 
„Kościół jako lud kapłański, prorocki i królewski stara się sprzyjać i słu-
żyć narodzinom i dojrzewaniu powołań kapłańskich przez modlitwę i ży-
cie sakramentalne, przez głoszenie słowa i wychowywanie do wiary, przez 
przewodzenie i świadectwo miłości. Dla Kościoła, obdarzonego godnością 
i odpowiedzialnością ludu kapłańskiego, istotne i najważniejsze momen-
ty duszpasterstwa powołań to modlitwa i sprawowanie liturgii. Modlitwa 
chrześcijańska bowiem, żywiąc się słowem Bożym, stwarza idealne wa-
runki, aby każdy mógł odkryć prawdę swego istnienia oraz istotę jedynego 
i niepowtarzalnego planu życia, zawierzonego mu przez Ojca”86.

Miłość Syna Bożego i Jego świadectwo
Jezus Chrystus poprzez słowa i czyny dał poznać ludzkości drogę do 

wiecznej komunii miłości z Trójcą Przenajświętszą. Przez swoje życie i na-
uczanie złożył świadectwo odwiecznej prawdzie. Taki był cel Jego zbawczej 
misji otrzymanej od Ojca: „Ja się na to narodziłem i na to przyszedłem na 
świat, aby dać świadectwo prawdzie. Każdy, kto jest z prawdy, słucha moje-
go głosu” (J 18,37).

żesza i proroków, wyzwolenie z niewoli egipskiej, długa wędrówka przez pustynię, zaję-
cie Ziemi Obiecanej oraz wiele innych wydarzeń, w których Bóg okazywał się pomocą 
i zbawieniem, dają o Nim świadectwo. Przez działanie w historii Bóg ukazuje przymioty 
troskliwej miłości i świętości. W swym prawie przejawia swą wolę i plany. Zawsze jed-
nak On sam decyduje, co chce objawić i komu powierzyć swe objawienia”. J. Gnilka, 
Biblia a Koran, s. 43.

86	 Jan Paweł II, Pastores dabo vobis, nr 38. 



187|

|

Wiara i świadectwo

Świadectwo Wcielonego Syna Bożego jest najdoskonalszym świadec-
twem, jakie ktokolwiek może złożyć. Zostało ono ukazane uczniom jako 
wzór do naśladowania, o czym dowiadujemy się, analizując między innymi 
wydarzenie Ostatniej Wieczerzy. Boży Nauczyciel nie tylko przekazał testa-
ment swojej miłości, ale czynami – umyciem nóg – niejako to przykazanie 
zilustrował, aby uczniowie we wzajemnej miłości byli wiarygodnymi Jego 
świadkami wobec świata.

Jezus umywa uczniom nogi, podkreślając pokorną służbę wobec braci. 
Boży Nauczyciel daje przykład, jak łączyć miłość i świadectwo. Poleca swo-
im uczniom, aby prowadzili nowe życie, które polega na pokornym świa-
dectwie miłości względem wszystkich87.

Miłość Boga do człowieka domaga się odpowiedzi miłości. Grzech jest 
przejawem braku takiej odpowiedzi. Sprawia, że więź miłości z Bogiem 
i ludźmi zostaje przerwana. Jezusowe miłosierdzie, którego znakiem było 
obmycie nóg uczniom, przywraca jednak człowiekowi godność dziecka 
Bożego. Odzyskany dar miłości staje się źródłem szczęścia, radością serca, 
spełnieniem najgłębszych ludzkich pragnień88.

Analiza przebiegu Ostatniej Wieczerzy prowadzi do tych samym wnio-
sków, co refleksja nad całym objawieniem, którego dokonał Jezus: On ocze-
kuje od nas odpowiedzi w postaci świadectwa miłości. Ma być to miłość, 
która nie zna granic, miłość „do końca” (J 13,1). Uczeń i świadek Chry-
stusowej miłości ma umywać nogi braciom, przebaczać tym, co krzywdzą, 
dzielić się posiadanymi dobrami z ubogimi, wprowadzać pokój i służyć in-
nym w pokorze. Świadczenie miłości miłosiernej wobec bliźnich ma być 
znakiem rozpoznawczym ucznia, który się modli i traktuje swoje życie 
w kategoriach świadectwa o Chrystusie89. Taką też drogę podejmuje przez 
wieki cały Kościół90.

87	 Zob. E. le Joly, Trwajcie w miłości mojej. Medytacje nad Ewangelią św. Jana, Warszawa 
1992, s. 160.

88	 Zob. tamże, s. 202.
89	 Zob. tamże, s. 171.
90	 Możemy przekonać się o tym, podziwiając życie instytutów zakonnych oddanych bez 

reszty kontemplacji: „Trwają oni w samotności i milczeniu, a przez słuchanie słowa Bo-
żego, sprawowanie świętej liturgii, praktykę ascezy osobistej, modlitwę, umartwienie 
i komunię braterskiej miłości skupiają całe swoje życie i działanie wokół kontemplacji 
Boga. W ten sposób składają wobec kościelnej wspólnoty szczególne świadectwo mi-



188 |

|

Rozdział drugi

Naśladować miłość Mistrza i Nauczyciela
W czasie Ostatniej Wieczerzy Jezus ustanowił Najświętszą Eucharystię  – 

stanowiącą centrum modlitwy Kościoła – potwierdzając tym samym wezwa-
nie do świadectwa miłości. Jezus umiłował człowieka „do końca” (J 13,1). 
Miłość i świadectwo to integralne elementy Jego życia i wzór dla każdego 
ucznia, który winien nieustannie modlić się, umacniać w sobie i rozwijać dar 
nadprzyrodzonej miłości, aby dawać świadectwo o zbawczej i powszechnej 
miłości Bożego Mistrza i Nauczyciela91. Jezus pragnie nieustannie umywać 
nogi. Pragnie to czynić przez swoich świadków zjednoczonych w miłości.

Nie jest rzeczą przypadkową, że podczas Ostatniej Wieczerzy Jezus mo-
dlił się o jedność swoich uczniów. W ten sposób raz jeszcze podkreślił, jak 
ściśle łączy się ze sobą miłość i świadectwo92. Miłość Jezusa uzdalnia czło-
wieka do prawdziwego miłowania. Jej owocem jest zjednoczenie, komunia 
– jedność. Pod wpływem dobroci Jezusa człowiek nie pragnie nic ponad to, 
czego pragnie Jezus. Otwiera przed Nim swoje wnętrze na wzór św. Pawła. 
Serce Apostoła Narodów stawało się gorętsze niż płomień, i szlachetniejsze 
niż diament. W Liście do Galatów stwierdza on, że żyje w nim Chrystus, 
wypełniając go aż do końca (Ga 2,20), dając mu odwagę do wiernego naśla-
dowania Go na drodze miłości93.

łości, jaką Kościół darzy swego Pana, a dzięki swej przedziwnej apostolskiej płodności 
przyczyniają się do wzrostu Ludu Bożego”. Jan Paweł II, Vita consecrata, nr 8.

91	 Zob. E. le Joly, Trwajcie w miłości mojej, s. 156.
92	 Benedykt XVI w jednej ze swych środowych katechez przypomniał o tym powiązaniu 

w kontekście ekumenicznym: „Każdy chrześcijanin, duchowo głuchy i niemy z powodu 
grzechu pierworodnego, otrzymuje na chrzcie dar Pana, który dotyka palcami jego twa-
rzy, i dzięki łasce chrztu staje się zdolny do słuchania słowa Bożego i przekazywania go 
braciom. Co więcej, jego zadaniem jest od tego momentu wzrastać w poznawaniu i mi-
łości Chrystusa, by móc głosić Ewangelię i dawać o niej skuteczne świadectwo. Temat 
ten, ukazujący dwa aspekty posłannictwa każdej wspólnoty chrześcijańskiej – głoszenie 
Ewangelii i świadectwo miłości – podkreśla również, jak ważną rzeczą jest przekłada-
nie Chrystusowego orędzia na konkretne inicjatywy solidarności. Sprzyja to dążeniu 
do jedności, można bowiem powiedzieć, że za każdym razem, gdy chrześcijanie razem 
starają się ulżyć cierpieniom bliźniego, ukazują łączącą ich wspólnotę oraz wierność 
przykazaniu Jezusa. Modlitwa o jedność chrześcijan nie może więc ograniczać się do 
jednego tygodnia w roku”. Benedykt XVI, Potrzebna jest ciągła modlitwa o zjednoczenie 
chrześcijan (Katecheza środowa Ojca Świętego – 17 stycznia 2007 r.), „L’Osservatore Ro-
mano” (2007) 3, s. 13.

93	 Zob. E. Cófreces Merino, R. García de Haro, Teologia moralna fundamentalna, Kraków 
2004, s. 433.



189|

|

Wiara i świadectwo

Każdego chrześcijanina powinno cechować pragnienie upodobnienia 
się do Chrystusa we wszystkim. Miłość bowiem pragnie się upodobnić do 
Ukochanego i wszystko z Nim dzielić – także cierpienie, w gotowości odda-
nia życia. A zatem „wraz z miłością, z przesłaniem miłości, z tym wszystkim, 
co możemy zrobić dla cierpiących na tym świecie, powinniśmy bowiem 
dawać świadectwo o Bogu, o zwycięstwie Boga właśnie przez odrzucenie 
przemocy na krzyżu. […] Oto, co możemy zrobić – dać świadectwo miłości, 
świadectwo wiary, a przede wszystkim możemy wzywać Boga – możemy się 
modlić!”94.

2. Nieugięta wiara i świadectwo do końca: męczeństwo

Jakże bylibyśmy dalecy od całej prawdy na temat świadectwa o Chry-
stusie, gdybyśmy zapomnieli o tej apologii wiary, jaką reprezentują męczen-
nicy: „Krew męczenników cenna jest w oczach Boga, który sam wzbudza 
w Kościele osoby zdolne w szczególnych sytuacjach przyjąć męczeństwo 
i złożyć ofiarę z własnego życia na świadectwo Jezusowi, objawiającemu 
swym życiem pełnię prawdy i miłości”95.

Wiesław Przygoda wyraża przekonanie, że w kontekście skuteczności 
dzieła ewangelizacji „męczeństwo w chrześcijaństwie rozumiane jest jako 
szczególny rodzaj świadectwa wiary i miłości wobec ludzi, a zwłaszcza wo-
bec prześladowców. W akcie tym istotne jest publiczne przyznanie się do 
przynależności do Chrystusa i mężnie ponoszona śmierć na potwierdze-
nie tych słów. Decydującym czynnikiem w męczeństwie jest treść świadec-
twa – powód śmierci, a nie charakter zadawanych cierpień. Męczennicy 
zaświadczają przede wszystkim o Jezusie Chrystusie ukrzyżowanym i zmar-
twychwstałym, siedzącym po prawicy Boga i mającym sądzić żywych 
i umarłych”96.

Od początku misji Kościoła świadectwo o Chrystusie napotyka na opór 
i niezrozumienie, ale też spotykało się z podziwem prowadzącym do zaak-
ceptowania i przyjęcia wiary. Szczególnie skuteczne dla niechrześcijan było 

94	 Benedykt XVI, Panie, obdarz nas pokojem (Przemówienie w kościele parafialnym w Rhe
mes-Saint-Georges – 23 lipca), „L’Osservatore Romano” (2006) 9–10, s. 28.

95	 A. Żądło, Męczeństwo jako dar szczególnego świadectwa, s. 44.
96	 W. Przygoda, Świadectwo w służbie ewangelizacji, s. 133. 



190 |

|

Rozdział drugi

świadectwo męczeństwa, w którym element widzialny – postawa męczen-
ników – był drogą do świata niewidzialnego, nadprzyrodzonego, czyli skut-
kował przyjęciem przez nich wiary w Chrystusa97.

Trzeba więc dziękować Bogu za tych chrześcijan, którzy w imię zasad 
Ewangelii byli i są gotowi stać się świadkami Chrystusa za najwyższą cenę – 
za cenę męczeństwa. Poświęcają swe życie z miłości dla Chrystusa, stając się 
wzorem miłości i miłosierdzia. Są przykładem miłości nieprzyjaciół, bo prze-
cież jednym z elementów świadectwa o Chrystusie jest właśnie przebaczenie 
winowajcom – tym, którzy zadają nam cierpienie z powodu naszej wiary.

a. Jezus prześladowany i odrzucony

Jezus w czasie całej swej publicznej działalności napiętnował grzech, 
pragnąc nakłonić zatwardziałe ludzkie serca do nawrócenia. Ostrzegał 
zwłaszcza swoich uczniów przed grzechem jako antyświadectwem, powo-
dującym skandal zgorszenia: „Kto by się stał powodem grzechu dla jednego 
z tych małych, którzy wierzą we Mnie, temu byłoby lepiej kamień młyński 
zawiesić u szyi i utopić go w głębi morza. Biada światu z powodu zgorszeń! 
Muszą wprawdzie przyjść zgorszenia, lecz biada człowiekowi, przez które-
go dokonuje się zgorszenie” (Mt 18,6–7). Wcielony Syn Boży tymi słowami 
wskazał na bezwzględną potrzebę nawrócenia.

Apel Jezusa nie był przez wszystkich przyjmowany. Sprzeciw wobec Jego 
osoby i Jego nauki był charakterystyczny dla całej Jego publicznej działal-
ności. Odrzucenie tego, o czym nauczał, narastało niemal z każdym dniem 
od chwili, gdy został wskazany przez Jana Chrzciciela: „Oto Baranek Boży, 
który gładzi grzech świata. To jest Ten, o którym powiedziałem: Po mnie 
przyjdzie Mąż, który mnie przewyższył godnością, gdyż był wcześniej ode 
mnie. Ja Go przedtem nie znałem, ale przyszedłem chrzcić wodą w tym celu, 
aby On się objawił Izraelowi” (J 1,30–31).

„Swoi Go nie przyjęli”
Nauczyciel z Nazaretu był w sferze publicznej przyjmowany i słuchany, 

ale był także prześladowany i ostatecznie odrzucony. Święty Jan Ewangelista 
stwierdzi później krótko: „Słowo przyszło do swojej własności, a swoi Go 
97	 Zob. J. Mastej, Świadectwo chrześcijańskie jako motyw wiary, s. 84.



191|

|

Wiara i świadectwo

nie przyjęli” (J 1,11). Mając w pamięci to, co stało się z ich Mistrzem, apo-
stołowie wiedzieli, że również oni muszą być przygotowani na odrzucenie 
i ugruntowani w wierze, aby wytrwać do końca.

Apostołowie wiedzieli, że Jezus był prześladowany i zaznał cierpienia, a 
ostatecznie śmierci z powodu ludzkiego grzechu, dlatego traktowali każdy 
grzech jako najgroźniejszą przeszkodę w poznaniu i przyjęciu prawdy o Je-
zusie, o której pisał św. Paweł: „Gdy nadeszła pełnia czasu, zesłał Bóg Syna 
swego, zrodzonego z niewiasty, zrodzonego pod Prawem, aby wykupił tych, 
którzy podlegali Prawu, abyśmy mogli otrzymać przybrane synostwo. Na 
dowód tego, że jesteście synami, Bóg wysłał do serc naszych Ducha Syna 
swego, który woła: Abba, Ojcze! A zatem nie jesteś już niewolnikiem, lecz 
synem. Jeżeli zaś synem, to i dziedzicem z woli Bożej” (Ga 4,4–7).

Podczas zwiastowania Maryja doświadczyła bliskości spełnienia się 
tych zbawczych obietnic. Otwarła swe serce dla realizacji Bożych planów, 
dziękując później w pieśni Magnificat za wielkie rzeczy, jakie Bóg czyni dla 
ludzkości. Motywem Jej wielbienia Boga było spełnianie się obietnicy o zwy-
cięstwie nad wszelkim złem. Maryja otrzymała od anioła radosną nowinę, 
że to właśnie Jej Syn, Jezus, tego dokona; On zbawi swój lud: „Będzie wielki 
i będzie nazwany Synem Najwyższego, a Pan Bóg da Mu tron Jego praojca, 
Dawida. Będzie panował nad domem Jakuba na wieki, a Jego panowaniu nie 
będzie końca” (Łk 1,32–33). 

Niestety, nie wszyscy radowali się z przyjścia Mesjasza tak jak Maryja. 
Myśl o tym, że Jezus z Nazaretu, „syn Maryi, a brat Jakuba, Józefa, Judy i Szy-
mona” (Mk 6,3), miałby być obiecanym prorokiem i zwycięskim Mesjaszem, 
wprawiała wielu ówczesnych ludzi w zakłopotanie, które niejednokrotnie 
przeradzało się w radyklany sprzeciw. Autorytet Jezusa kwestionowali mię-
dzy innymi reprezentanci Wysokiej Rady, a saduceusze i faryzeusze sta-
rali się Go publicznie ośmieszyć. Jezus był prześladowany i jeszcze przed 
śmiercią wielokrotnie oskarżany, że bezprawnie czyni się Bogiem, czyli że 
przypisuje sobie władzę nad grzechem: „On bluźni. Któż może odpuszczać 
grzechy, prócz jednego Boga?” (Mk 2,7).

Wprawdzie dostrzegali u Jezusa niezwykłe dary, takie jak znajomość 
Pism i umiejętność argumentacji, ale nie chcieli tych darów łączyć z faktem 
wypełniania się obietnic mesjańskich w Jego osobie. Nawet w rodzinnym 



192 |

|

Rozdział drugi

mieście mówiono o Jezusie: „«Skąd On to ma? I co za mądrość, która Mu 
jest dana? I takie cuda dzieją się przez Jego ręce. Czy nie jest to cieśla, syn 
Maryi, a brat Jakuba, Józefa, Judy i Szymona? Czyż nie żyją tu u nas także 
Jego siostry?». I powątpiewali o Nim” (Mk 6,2–3).

W tamtym czasie wszyscy wiedzieli – bo to było wpisane w wyznawaną 
wówczas wiarę – że Bóg może przemawiać przez proroków, których wybie-
ra. Prorocy byli upoważnieni do mówienia w imieniu Boga, do przekazy-
wania Jego słowa, wezwań i obietnic. Działali z Jego natchnienia, głosząc 
prawdę dla przemiany ludzkich serc, dla zwycięstwa nad grzechem. Oto-
czenie Jezusa nie chciało jednak uznać w Nim kogoś, kto miałby przymioty 
proroka, kto nauczałby i działał w imieniu Boga. Co więcej, sprzeciw wobec 
Jezusa prowadził niektórych do tak absurdalnych wniosków, na podstawie 
których zaczęto przypisywać Jezusowi działanie w imieniu szatana. Na takie 
argumenty Jezus musiał z całą mocą reagować: 

„Wszystkie tłumy pełne były podziwu i mówiły: «Czyż nie jest to Syn 
Dawida?». Lecz faryzeusze, słysząc to, mówili: «On tylko przez Belzebuba, 
władcę złych duchów, wyrzuca złe duchy». Jezus, znając ich myśli, rzekł do 
nich: «Każde królestwo, wewnętrznie skłócone, pustoszeje. I żadne miasto 
ani dom, wewnętrznie skłócony, nie ostoi się. Jeśli szatan wyrzuca szatana, to 
sam ze sobą jest skłócony, jakże się więc ostoi jego królestwo? I jeśli Ja przez 
Belzebuba wyrzucam złe duchy, to przez kogo je wyrzucają wasi synowie? 
Dlatego oni będą waszymi sędziami. Lecz jeśli Ja mocą Ducha Bożego wyrzu-
cam złe duchy, to istotnie przyszło do was królestwo Boże»” (Mt 12,22–28).

„Kto wytrwa do końca, ten będzie zbawiony”
Konflikt z tymi, którzy zamykają swoje serce na wezwanie do wiary i na-

wrócenia, zdaje się powtarzać w ciągu wieków. Poszczególne osoby i całe 
społeczności odrzucają wiarę w Jezusa Chrystusa, świadomie ignorując 
wartość nauczania Kościoła. Jezus tę sytuację przewidział: „Miejcie się na 
baczności przed ludźmi! Będą was wydawać sądom i w swych synagogach 
będą was biczować. Nawet przed namiestników i królów będą was wodzić 
z mego powodu, na świadectwo im i poganom. Kiedy was wydadzą, nie 
martwcie się o to, jak ani co macie mówić. W owej bowiem godzinie będzie 
wam poddane, co macie mówić, gdyż nie wy będziecie mówili, lecz Duch 



193|

|

Wiara i świadectwo

Ojca waszego będzie mówił przez was. Brat wyda brata na śmierć i ojciec 
syna; dzieci powstaną przeciw rodzicom i o śmierć ich przyprawią. Będzie-
cie w nienawiści u wszystkich z powodu mego imienia. Lecz kto wytrwa do 
końca, ten będzie zbawiony. Gdy was prześladować będą w tym mieście, 
uciekajcie do innego. Zaprawdę, powiadam wam: Nie zdążycie obejść miast 
Izraela, nim przyjdzie Syn Człowieczy” (Mt 10,17–23).

Nauczanie Jezusa, a obecnie – w Jego imieniu – nauczanie Kościoła, za-
pewne nie jest łatwe do przyjęcia, gdyż wiąże się ze zobowiązaniem do wia-
ry, nawrócenia i świętości. Jest apelem o podjęcie świadomej i dobrowolnej 
decyzji, od której zależy życie wieczne. I jedni to wezwanie przyjmują, inni, 
niestety, odrzucają (J 1,11–13). Każdy, kto je przyjmuje, czuje się zobowią-
zany do dawania świadectwa o Chrystusie, czyli także o Jego zwycięstwie 
nad grzechem, śmiercią i szatanem. Kto zaś nie wierzy, staje się antyświad-
kiem, gdyż odrzuca i zaprzecza konieczności łaski wysłużonej przez Jezusa: 
„Kto uwierzy i przyjmie chrzest, będzie zbawiony; a kto nie uwierzy, będzie 
potępiony” (Mk 16,16).

Kościół stara się odważnie głosić, że wiara, nawrócenie i świętość to de-
cyzje konieczne i pilne. Wzywa do pójścia drogą Ewangelii, nawet jeśli – jak 
Boży Nauczyciel – ktoś będzie z tego powodu odrzucany i prześladowany. 
Sam Jezus z żalem musiał wyznać swoim rodakom: „Przyszedłem w imie-
niu Ojca mego, a nie przyjęliście Mnie. Gdyby jednak przybył kto inny we 
własnym imieniu, to byście go przyjęli. Jak możecie uwierzyć, skoro od sie-
bie wzajemnie odbieracie chwałę, a nie szukacie chwały, która pochodzi od 
samego Boga? Nie mniemajcie jednak, że to Ja was oskarżę przed Ojcem. 
Waszym oskarżycielem jest Mojżesz, w którym wy pokładacie nadzieję. 
Gdybyście jednak uwierzyli Mojżeszowi, to byście i Mnie uwierzyli. O Mnie 
bowiem on pisał. Jeżeli jednak jego pismom nie wierzycie, jakżeż moim sło-
wom będziecie wierzyli?” (J 5,43–47).

Jezus ani przez chwilę nie poddał się presji prześladowców. Do końca 
wypełnił swej posłannictwo. Uczynił to w mocy Ducha Świętego, którego 
obiecał także posłać swojemu Kościołowi, aby go umacniał i prowadził po 
trudnych ścieżkach doczesności. Mówił do apostołów: „Pożyteczne jest dla 
was moje odejście. Bo jeżeli nie odejdę, Pocieszyciel nie przyjdzie do was. 
A jeżeli odejdę, poślę Go do was. On zaś, gdy przyjdzie, przekona świat 



194 |

|

Rozdział drugi

o grzechu, o sprawiedliwości i o sądzie. O grzechu – bo nie wierzą we Mnie; 
o sprawiedliwości zaś – bo idę do Ojca i już Mnie nie ujrzycie; wreszcie o są-
dzie – bo władca tego świata został osądzony” (J 16,7–11).

W dniu Pięćdziesiątnicy Duch Święty został posłany i „obficie zstąpił na 
rodzący się Kościół; i w dalszym ciągu, niczym wiatr, tchnie tam, gdzie chce, 
niczym ogień topi lód egoizmu, jak woda nawadnia to, co wysuszone”98.

b. Prześladowanie próbą wiary i świadectwa

Nie brakuje osób, które boją się jednoznacznych wyborów. Lękają się 
odpowiedzialności za podejmowane decyzje. Jest to swego rodzaju ucieczka 
od wolności. Dla nich powinno jak najszybciej zajaśnieć światło objawienia 
w Chrystusie, które jest mocą i źródłem odwagi, o czym przekonuje nade 
wszystko postawa męczenników.

Oni nie bali się wiary, lecz jej utraty: „Męczeństwo – ponieważ związany 
jest z nim jednoznaczny i radykalny akt wyboru między Bogiem a światem, 
między Stwórcą a stworzeniem – jest aktem najwyższej pokory. Jest zatem 
aktem posłuszeństwa prawdzie, za której źródło osoba uznaje Boga jako 
Prawdę absolutną. Jako takie męczeństwo jest więc świadectwem istotnego, 
niejako źródłowego, znaczenia wolności ducha w osobie”99.

Człowiek jest z natury ukierunkowany na dobro. Tęsknota ludzkiego 
serca za Bogiem jest odruchem stworzenia w stosunku do Najwyższego Do-
bra, jakim jest Bóg Stwórca. Światło Bożego objawienia pozwala zrozumieć 
to ukierunkowanie, pojąć jego sens. To samo objawienie poucza nas, że naj-
większą przeszkodą w drodze do prawdziwego dobra jest grzech, albo – co 
gorsza – trwanie w grzechu, brak nawrócenia.

W ciągu wieków Kościół, chcąc być wiarygodnym świadkiem Chrystu-
sa, pozostaje znakiem sprzeciwu wobec każdego grzechu, wzywając wszyst-
kich do otwarcia się na Bożą pomoc, na łaskę Jezusa Chrystusa, jedynego 
Odkupiciela człowieka. Kościół spełnia rolę świadka, stając w obronie daru 
łaski, tak często zagrożonego i odrzucanego.

98	 Benedykt XVI, Przesłanie z okazji XXVI Kapituły Generalnej Salezjanów, „L’Osservatore 
Romano” (2008) 4, s. 8.

99	 J. Królikowski, Świadkowie wolności w historii. Próba filozoficznego usprawiedliwienia 
męczeństwa, „Ethos” 53–54 (2001), s. 73.



195|

|

Wiara i świadectwo

Pasterz i owce
Misją całego Kościoła jest pomaganie wszystkim osobom będącym 

w drodze w pełnym zwycięstwie nad wszelkim grzechem. W tej duchowej 
walce niezastąpioną rolę pełni świadectwo męczenników, którzy za wier-
ność prawdzie objawionej zapłacili swoim życiem. Oddali swoje życie dla-
tego, że nie chcieli utracić łaski wiary. Wypowiedzieli swoje zdecydowane 
„tak” dla wiary w Chrystusa. Dosięgły ich prześladowania, w których – 
w sposób jawny lub ukryty – występował ten sam motyw: negacja prawdy. 
Wszyscy prześladowcy kierują się intencją skierowaną przeciwko prawdzie. 
W przypadku prześladowania wiary chrześcijańskiej chodzi im o uderzenie 
w prawdę objawioną przez Jezusa Chrystusa. Dlatego – i to jest w pewnym 
sensie logiczne – atakują najbardziej tych, którzy tę prawdę głoszą innym, 
którzy jej nauczają, między innymi papieża, biskupów, kapłanów, kateche-
tów itd.

Sam Jezus zdemaskował strategię, jaką stosują prześladowcy. Podczas 
Ostatniej Wieczerzy powiedział: „Wy wszyscy zwątpicie we Mnie tej nocy. 
Bo jest napisane: Uderzę pasterza, a rozproszą się owce stada” (Mt 26,31). 
Jest w tych słowach nawiązanie do Księgi Zachariasza: „A gdy go ktoś zapy-
ta: Cóż to za rany masz na twoim ciele? Wówczas odpowie: Tak mnie pobito 
w domu moich najmilszych. Mieczu, podnieś się na mego Pasterza, na Męża, 
który jest Mi bliski wyrocznia Pana Zastępów. Uderz Pasterza, aby się roz-
proszyły owce, bo prawicę moją zwrócę przeciwko słabym” (Za 13,6–7).

Męczennicy są potwierdzeniem prawdy, że aby być świadkiem Chrystu-
sa, trzeba dokonać wyboru – „za” lub „przeciw”. Dostrzegł tę konieczność 
św. Jan Apostoł, zapisując w Apokalipsie słowa napomnienia skierowane 
do wszystkich, którzy unikają jednoznacznego wyboru, a próbują pogo-
dzić w swoim życiu „tak” i jednocześnie „nie” wobec Prawdy, wobec Jezusa: 
„Znam twoje czyny, że ani zimny, ani gorący nie jesteś. Obyś był zimny albo 
gorący! A tak, skoro jesteś letni i ani gorący, ani zimny, chcę cię wyrzucić 
z mych ust” (Ap 3,15–16).

Świat jest trudnym miejscem, w którym każdy chrześcijanin musi doko-
nać jednoznacznego wyboru. Trzeba być więc świadomym, że w tym świecie, 
niechętnym temu, co „należy do Boga”, należy odważnie rzucać ziarno praw-
dy objawionej – w imieniu Jezusa z Nazaretu (Mt 13,1–9). I jest to możliwe 



196 |

|

Rozdział drugi

zawsze i wszędzie, jeśli będziemy opierali się nie na własnych siłach, lecz 
na skale wiary, na fundamencie łaski Jezusowego odkupienia (Mt 7,24–29). 
O tej zwycięskiej mocy wiary dają świadectwo męczennicy. Analizując ich 
postawę, uświadamiamy sobie, że to „Bóg sam powołuje swych świadków. 
To On rozpoznaje, czy serce ich jest wystarczająco «wolne», gdyż świadec-
two, osobowej prawdzie może dać jedynie wolna wewnętrznie osoba”100.

Wspomnieliśmy, że pasterze są szczególnie „niebezpieczni” dla wrogów 
wiary chrześcijańskiej, gdyż głoszą prawdę objawioną innym, wyjaśniają ją 
i jej bronią. W tym miejscu wystarczy przytoczyć tylko jeden przykład takiej 
postawy – abp. M. Vlka. Przeszedł on szereg ciężkich doświadczeń w cza-
sie okresu komunistycznego. Jego bolesne doświadczenia wynikały z prze-
śladowania Kościoła jako nauczyciela i świadka prawdy. Potrafił odważnie 
bronić prawa i obowiązku Kościoła do nieskrępowanego przekazywania 
prawdy objawionej. Przebyty okres swojego cierpienia porównywał do 40 
lat wędrówki Izraelitów przez pustynię. W 1989 roku został proboszczem, 
a rok później Jan Paweł II mianował go biskupem rodzimej diecezji Czeskie 
Budziejowice: „Podczas czterdziestu lat, w czasie których na samym sobie 
doświadczył skutków prześladowania Kościoła w Czechosłowacji, potrafił 
obronić jasne, pozytywne oraz pełne chrześcijańskiej mądrości i nadziei 
spojrzenie”101.

Aby słowo Boże nie uległo skrępowaniu
Od samych początków Kościół został postawiony wobec dylematu: Gło-

sić naukę Ewangelii tylko wtedy, gdy jest ona przyjmowana, czy też także 
wtedy, gdy jest odrzucana? Zwyciężyła wiara w niezawodną pomoc Bo-
żej łaski. Z odwagą więc i nadzieją dokonuje się w ciągu wieków „wejście” 
świadków Chrystusa w taki świat, jaki on jest. Świadkowie są gotowi oddać 
wszystko, nawet życie, aby tylko – jak pisze św. Paweł – „słowo Boże nie 
uległo skrępowaniu” (2 Tm 2,9).

Taka świadomość przebija także z nauczania św. Piotra. Jego słowa wy-
powiedziane przed Sanhedrynem stanowią swoisty dogmat ewangelizacyjny, 

100	 A. Rojewski, Pierwsi męczennicy jako świadkowie wiary. Refleksje teologiczne, w: Wiara 
w postawie ludzkiej, s. 137.

101	 T. Fitych, Źródło światła duszpasterza. Na pustynnej drodze Miloslava Vlka – od pomy-
wacza witryn do arcybiskupa, „Homo Dei” (1993) 3, s. 41.



197|

|

Wiara i świadectwo

aktualny bez względu na pojawiające się trudności. W imieniu wszystkich 
apostołów, którzy znaleźli się w sytuacji zagrożenia życia z powodu głoszo-
nej Ewangelii, św. Piotr powiedział: „Trzeba bardziej słuchać Boga niż ludzi 
[…]. Bóg naszych ojców wskrzesił Jezusa, którego straciliście, zawiesiwszy 
na drzewie. Bóg wywyższył Go na prawicę swoją jako Władcę i Zbawiciela, 
aby dać Izraelowi nawrócenie i odpuszczenie grzechów. Dajemy temu świa-
dectwo my właśnie oraz Duch Święty, którego Bóg udzielił tym, którzy Mu 
są posłuszni” (Dz 5,29–32).

Skąd u apostołów było tle odwagi i męstwa? Otóż zgodnie z obietnicą 
Jezusa otrzymali oni dar poznania i obrony prawdy objawionej: „Gdy przyj-
dzie On, Duch Prawdy, doprowadzi was do całej prawdy. Bo nie będzie mó-
wił od siebie, ale powie wszystko, cokolwiek usłyszy, i oznajmi wam rzeczy 
przyszłe. On Mnie otoczy chwałą, ponieważ z mojego weźmie i wam objawi. 
Wszystko, co ma Ojciec, jest moje. Dlatego powiedziałem, że z mojego weź-
mie i wam objawi” (J 16,13–15).

Duch Prawdy pozwalał apostołom na coraz głębsze poznawanie i rozu-
mienie tego, co Bóg objawił w czasach starego przymierza, a co wypełniło 
się przez misję Jezusa. Dzięki mocy Ducha Świętego apostołowie rozpoznali 
drogi Bożej opatrzności i chcieli się tą prawdą dzielić ze wszystkimi, zgod-
nie poleceniem Jezusa: „Idźcie na cały świat i głoście Ewangelię wszelkiemu 
stworzeniu!” (Mk 16,15). Przykład apostołów wskazuje, że aby innym głosić 
Ewangelię, trzeba ją najpierw samemu poznać i przyjąć. Wiara jest drogą 
poznania treści objawienia i zarazem źródłem mocy, aby tę treść przeka-
zywać innym. W tym znaczeniu szczególnie męczennicy potwierdzają, że 
świadczymy o prawdzie, którą nie my wymyśliliśmy, lecz którą poznaliśmy 
i którą mamy odważnie głosić, zachowując pełne posłuszeństwo i wierność 
Bożemu objawieniu: „Życiorysy męczenników fascynują, przyciągają uwa-
gę, w nich dostrzega się świadectwo miłości, dlatego ufamy ich słowu. Wy-
chowanie do dawania świadectwa prawdzie to zatem podstawowe zadanie, 
jakie powinien stawiać sobie Kościół”102.

102	 D. Adamczyk, Chrześcijanin wiernym świadkiem prawdy, s. 468.



198 |

|

Rozdział drugi

c. Miłość nieprzyjaciół jako przejaw świadectwa o prawdzie

Jezus powiedział o samym sobie: „Tak, jestem królem. Ja się na to na-
rodziłem i na to przyszedłem na świat, aby dać świadectwo prawdzie. Każ-
dy, kto jest z prawdy, słucha mojego głosu” (J 18,37). Po ubiczowaniu Piłat 
chciał pokazać ludziom Jezusa, aby wzbudzić u patrzących odruch miłosier-
dzia, żeby zobaczyli Jezusa cierpiącego. Liczył być może na litość ze strony 
tłumu, na współczucie, na miłosierdzie. Zawołał: „Oto człowiek”. W odpo-
wiedzi usłyszał jednak: „Ukrzyżuj Go!” (J 19,5–6). Zamiast Jezusa, zażądali 
uwolnienia Barabasza.

Pomimo odrzucenia Jezus ukazał zbawcze oblicze Boga. Dał „świadec-
two o posłannictwie otrzymanym od Ojca. Pełen godności stanął wobec są-
dów, wobec ludu, który zamiast Niego wybrał Barabasza. Wielki okazał się 
w milczeniu, z jakim znosił cierpienia; a nade wszystko w postawie, z jaką 
okazywał miłosierdzie tym, którzy tak niemiłosiernie z Nim się obeszli”103.

Miłość aż do końca
Wpatrując się w przykład Jezusa, męczennicy nie dali się pokonać przez 

zło i pogardę. Ta ich postawa stanowi „świadectwo istnienia osobowej praw-
dy, którą jest Bóg, objawiony ludziom w swym Synu”104. Męczennicy są zna-
kiem, że krzyż „stanowi najgłębsze pochylenie się Bóstwa nad człowiekiem 
[…]. Krzyż stanowi jakby dotknięcie odwieczną miłością najboleśniejszych 
ran ziemskiej egzystencji człowieka”105. Do świadectwa aż do końca Jezus 
103	 E. Bulanda, Spotkanie z Trójosobowym Bogiem, w: Sakramenty Kościoła posoborowego, 

s. 126.
104	 A. Rojewski, Pierwsi męczennicy jako świadkowie wiary, s. 132. „Miłość bliźniego po-

ciąga za sobą konsekwencje wykraczające poza sferę indywidualną – społeczne i poli-
tyczne; omówię je nieco dalej. Jednak społeczne i polityczne zaangażowanie może być 
wiarygodne wyłącznie pod pewnym warunkiem: wymagania należy stawiać nie tylko 
innym osobom czy instytucjom państwowym i kościelnym, naśladowanie Chrystusa 
i chrześcijańska proegzystencja muszą bowiem być obecne – bardzo konkretnie i nama-
calnie – w naszym życiu osobistym i w naszym otoczeniu. Takie świadectwo znajdzie 
naśladowców i zachęci do zaangażowania również innych ludzi. Identyfikacja z Jezusem 
Chrystusem w ubogich przekracza każde konkretne spotkanie; ma ona znaczenie dla 
innych i dla Kościoła”. W. Kasper, Miłosierdzie. Klucz do chrześcijańskiego życia, Poznań 
2014, s. 166.

105	 Benedykt XVI, Słowo do chorych w sanktuarium Bożego Miłosierdzia (Kraków-Łagiew-
niki, 27 maja 2006 r.), w: Trwajcie mocni w wierze. Przemówienia i homilie Benedykta 
XVI w Polsce, 25-28 maja 2006, red. E. Data, K. Kuźnik, Marki 2006, s. 70.



199|

|

Wiara i świadectwo

wzywa wszystkich swoich uczniów. Szczególną postacią tego świadectwa 
jest właśnie męczeństwo.

Przywołując fakty ze współczesnej historii kontynentu afrykańskiego, 
T. Atlas podkreśla, że wyraźnym elementem świadectwa o Chrystusie jest 
ofiara ze zdrowia i życia. Wysiłek, cierpienie, upokorzenie oraz niezrozu-
mienie, których tak często misjonarze doświadczają, mają bowiem swój 
związek z tajemnicą Jezusowego krzyża. Gdy zaś dochodzi do rozlewu krwi, 
wówczas potwierdzeniem pracy misyjnej staje się męczeństwo. Zgodnie 
z pouczeniami zawartymi w Katechizmie Kościoła Katolickiego jest to naj-
wyższe świadectwo, jakie człowiek będący w jedności ze Zmartwychwsta-
łym może dać. Męczeństwem świadczy się o prawdziwości wiary i nauki 
Ewangelii106.

Jest wielu misjonarzy – zarówno znanych z imienia, jak i anonimo-
wych – którzy dając świadectwo o Chrystusie, wpisali w nie nie tylko swoje 
zdrowie, ale także śmierć. Na pogrzebie ks. Jana Czuby – zwracając się nieja-
ko do zmarłego ks. Jan Wnęk powiedział: „Drogi Księże Janie! Tak chlubnie 
dokończyłeś biegu i posługiwania, które otrzymałeś od Pana Jezusa, i dałeś 
wielkie świadectwo o Ewangelii łaski Bożej (por. Dz 20,23). I chociaż nam 
smutno i gorzko, to jednak przez łzy patrzymy ku niebu i chcemy dziękować 
Bogu za Twoje 39 lat życia, 14 lat kapłaństwa, w których pewnie tak wiele 
podobieństwa do 14 stacji drogi krzyżowej, za 9 lat pracy na misjach, czyli 
wielką nowennę, którą odprawiłeś przed jubileuszem dwutysiąclecia chrze-
ścijaństwa, za Twoje trwanie do końca dla Chrystusa i męczeńską śmierć. 
I cieszy się Tobą cały Kościół tarnowski i raduje się Tobą nasza mała sło-
towska parafia i dziękuje Bogu, że jej wiara zrodziła tak wielkiego syna”107.

106	 Zob. T. Atlas, Różne oblicza męczeństwa misjonarzy, „Światło Narodów” (2005) 4, s. 99.
107	 Cyt. za: J. Bartoszek, Miłość przypieczętowana krwią. Ksiądz Jan Czuba. Życie, świadec-

two, męczeństwo, Tarnów 2008, s. 77. „Ksiądz Jan Czuba był człowiekiem czyniącym 
dobro. Kochał ludzi, wśród których pracował, czemu dawał wyraz choćby przez troskę 
o ich potrzeby. Przejawem tego było staranie o zapewnienie im dostępu do wody czy 
też o założenie we wioskach małych aptek. Był również duszpasterzem, który nie tyle 
myślał o swoich korzyściach, ile budował kościoły i troszczył się bardzo o krainę Ba 
Dondo, opuszczoną i słabo dostępną. Miał dużo projektów na przyszłość. Cenny wkład 
wniósł w pomoc dzieciom niedożywionym, co było ważnym świadectwem wobec lu-
dzi”. K. Czermak, Zostaję na miejscu do końca. O apostolskim entuzjazmie i męczeńskiej 
śmierci ks. Jana Czuby, polskiego misjonarza fideidonisty, Tarnów 2018, s. 114.



200 |

|

Rozdział drugi

Kościół wzywa do męstwa i odwagi
Słusznie podziwiamy męczenników, bo są świadkami miłości nieprzy-

jaciół. Miłość do prześladowców zawsze jest bowiem bardzo trudna. Wy-
maga szczególnego wsparcia łaską Bożą, ponieważ kochać nieprzyjaciół 
można tylko przez Chrystusa, w Chrystusie i z Chrystusem. Męczennik 
jest w stanie ukształtować w sobie taką miłość miłosierną mocą łaski i na 
wzór Chrystusa, a „duchowa więź z Chrystusem Miłosiernym [jest w chwili 
męczeństwa] źródłem ulgi w […] cierpieniach fizycznych i duchowych”108. 
Kościół wzywa do odwagi. Męczeństwo jest szczególnym znakiem pokory 
i odwagi, gdyż kryje w sobie akt miłosierdzia – przebaczenie prześladow-
com109. Orężem męczenników jest miłość nieprzyjaciół, która – jak ukazuje 
przykład Szczepana – stanowi niepokonalną siłę, skuteczną w walce ze złem. 
Miłość nieprzyjaciół otwiera męczennikom drogę do nieba. Jest źródłem 
i początkiem dobra; daje moc do pokonania lęku, niepewności; wspomaga, 
kieruje i prowadzi po drogach Ewangelii110.

Nie tylko jednak katolicy, również chrześcijanie w innych Kościołach, 
wielokrotnie w przeszłości, a także w czasach nam współczesnych, przybli-
żają światu prawdę o Jezusie za cenę utraty życia, kierując się zasadą miłości 
nieprzyjaciół: „Prześladowania ludzi wierzących – kapłanów, zakonników 
i świeckich – zaowocowały wielkim ich posiewem w różnych częściach 
świata. Świadectwo dawane Chrystusowi aż do przelania krwi stało się 
wspólnym dziedzictwem zarówno katolików, jak i prawosławnych, anglika-
nów i protestantów”111.

108	 Jan Paweł II, Przemówienie pożegnalne na lotnisku w Balicach [19 sierpnia 2002], w: 
tenże, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, Kraków 2012, s. 1227.

109	 Ukamienowany Szczepan z wielką miłością modlił się za swoich prześladowców, 
a zwłaszcza za Szawła, który dzięki jego modlitwie nawrócił się i stał żołnierzem Chry-
stusa. Oto dlaczego od początku Kościół był przekonany, że „w sposób szczególny Duch 
Święty jest mocą świadectwa w prześladowaniach i trudnościach […]. Piotr oskarżo-
ny przed Sanhedrynem daje odważne świadectwo o Jezusie Chrystusie: Dajemy temu 
świadectwo […] my właśnie oraz Duch Święty, którego Bóg udzielił tym, którzy Mu są 
posłuszni […]. Podobnie odważnie składał świadectwo Szczepan pełen łaski i mocy, na-
pełniony mądrością i Duchem”. J. Kudasiewicz, „Gdy Duch Święty zstąpi na was, otrzy-
macie Jego moc i będziecie moimi świadkami...”, s. 195.

110	 Zob. B. Mokrzycki, Misterium Kościoła, s. 189.
111	 A. Żądło, Męczeństwo jako dar szczególnego świadectwa, s. 34. Męczennicy dają świadec-

two, że „nasz bliźni to nie tylko ten, z kim od razu wiążemy się przyjaźnią, to także ten, 



201|

|

Wiara i świadectwo

Stąd pochodzi ta moc umierających za wiarę, która tak zadziwia świat? 
Andrzej Żądło wyjaśnia: „Męczennicy to wyznawcy Jezusa, którzy bez lęku 
przyjmują prześladowanie aż do krwi. Umierając, nie czują się słabi, wy-
straszeni. Idą na śmierć z odwagą, otwarci na działanie Tego, który sprawia, 
iż poniżająca śmierć manifestuje Bożą potęgę, która w ostatecznym rozra-
chunku tryumfuje nad ludzką słabością; jest w nich moc Tego, który ich 
w całej pełni przenika, prowadzi i pobudza do czynu […], a właściwie sam 
w nich daje świadectwo”112.

3. Obrona rozumności wiary w perspektywie świadectwa 
o Chrystusie

Różne są definicje wiary, ale w każdej podkreśla się jej intelektualny (ro-
zumowy) charakter. Słusznie zakłada się, że wiara i rozum nie są ze sobą 
sprzeczne, lecz nawzajem się potrzebują. Jezus wzywał wszystkich, aby no-
sić w sobie światło, aby do swego serca dopuścić Boże światło. W przeciw-
nym wypadku ogarnia człowieka ciemność: „Światłem ciała jest oko. Jeśli 
więc twoje oko jest zdrowe, całe twoje ciało będzie w świetle. Lecz jeśli twoje 
oko jest chore, całe twoje ciało będzie w ciemności. Jeśli więc światło, które 
jest w tobie, jest ciemnością, jakże wielka to ciemność!” (Mt 6,22–23). 

Jezus Chrystus jest światłością świata, a ci, którzy idą za Nim, stają się 
„światłością w Panu”. Pisze św. Paweł: „Niegdyś byliście ciemnością, lecz 
teraz jesteście światłością w Panu: postępujcie jak dzieci światłości! Owo-
cem bowiem światłości jest wszelka prawość i sprawiedliwość, i prawda” 
(Ef 5,8–9). Powołaniem uczniów jest być światłem świata, zgodnie z po-
uczeniem Jezusa: „Wy jesteście światłem świata” (Mt 5,14).

Chodzi o światło prawdy, a do prawdy dociera się na dwóch skrzydłach – 
rozumu i wiary: „Wiara i rozum [Fides et ratio] są jak dwa skrzydła, na któ-
rych duch ludzki unosi się ku kontemplacji prawdy. Sam Bóg zaszczepił 

kogo z początku mijamy obojętnie – dlatego właśnie zasługuje bardziej niż ktokolwiek 
inny na to, by patrzeć na niego spojrzeniem samego Chrystusa. W tym świetle spójrzmy 
na chrześcijanina i zobaczmy w nim przede wszystkim tego, kto niesie Chrystusa. Od-
rzućmy rozpamiętywanie tkwiących w nim może niedostatków, by dostrzec dary Boże, 
złożone w każdym małe światło. Nic tak nie odnawia, jak odkrycie żywej nadziei prze-
nikającej Bożego świadka”. Roger z Taizé, Jego miłość jest ogniem, Kraków 2018, s. 35.

112	 A. Żądło, Męczeństwo jako dar szczególnego świadectwa, s. 41.



202 |

|

Rozdział drugi

w ludzkim sercu pragnienie poznania prawdy, którego ostatecznym celem 
jest poznanie Jego samego, aby człowiek – poznając Go i miłując – mógł 
dotrzeć także do pełnej prawdy o sobie”113.

Od każdego ucznia Chrystusa wymaga się rozumnej wiary, która jest 
kroczeniem w światłości. Bez wiary autentyczne świadectwo o Chrystusie 
byłoby tylko pobożnym marzeniem. Dlatego pomimo trudności należy po-
głębiać współdziałanie wiary i rozumu dla coraz lepszego poznania prawd 
objawionych. W ten sposób to, co poznajemy, może stać się integralnym 
elementem naszego świadectwa o Chrystusie wobec świata.

a. Przedmiot wiary przekraczeniem możliwości poznania  
czysto rozumowego

Treść Bożego objawienia pozostaje dla nas nieprzenikniona, czyli nie do 
końca możliwa do wyjaśnienia w kategoriach ludzkich. Wiara jest rzeczywi-
stym – choć zawsze ograniczonym – poznaniem Bożego objawienia. Ozna-
cza to, że tutaj, w doczesności, nie jesteśmy w stanie do końca zrozumieć 
tego, co Bóg nam objawia.

To, co Bóg objawił o sobie, przekracza możliwości poznania ze strony 
jakiegokolwiek stworzenia, ale jednocześnie przez istoty rozumne (aniołów 
i ludzi) może być poznawane i przyjmowane. Coraz głębsze poznanie Boże-
go objawienia jest więc nie tylko możliwe, ale konieczne.

Zakryte przed mądrymi, poznane przez prostaczków
Jezus dziękował Niebieskiemu Ojcu, że stopniowo prowadzi ludzi do po-

znania odwiecznej tajemnicy: „Wysławiam Cię, Ojcze, Panie nieba i ziemi, 
że zakryłeś te rzeczy przed mądrymi i roztropnymi, a objawiłeś je prostacz-
kom. Tak, Ojcze, gdyż takie było Twoje upodobanie. Wszystko przekazał Mi 
Ojciec mój. Nikt też nie zna Syna, tylko Ojciec, ani Ojca nikt nie zna, tylko 
Syn, i ten, komu Syn zechce objawić” (Mt 11,25–27).

Wiara jest tajemnicą, bo jej przedmiot – Bóg Trójjedyny – pozostaje 
nieprzenikniony dla ludzkiego umysłu: „Podsumowaniem całego objawie-
nia są słowa: «Bóg jest miłością» (1 J 4,8.16); miłość zawsze jest tajemni-
cą, rzeczywistością, która przerasta rozum, ale mu nie przeczy, przeciwnie, 

113	 Jan Paweł II, Fides et ratio, Wstęp.



203|

|

Wiara i świadectwo

uwydatnia jego możliwości. Jezus objawił nam tajemnicę Boga: On, Syn, 
dał nam poznać Ojca, który jest w niebie, i udzielił nam Ducha Świętego, 
Miłość Ojca i Syna. Teologia chrześcijańska ujmuje w sposób syntetyczny 
prawdę o Bogu w tym stwierdzeniu: jeden Bóg i trzy osoby. Bóg nie jest 
samotnością, lecz doskonałą wspólnotą”114.

Istnieje ścisła więź pomiędzy poznaniem i świadectwem. Świadczymy 
o tym, co poznaliśmy (J 3,11). Wymiar teoretyczny łączy się z praktycznym 
zastosowaniem w życiu poznanej prawdy: „Z jednej strony cały Kościół sta-
ra się lepiej zrozumieć objawienie, przedmiot wiary, poprzez systematyczne 
studium Pisma św. oraz stałą refleksję lub medytację nad głębokim znacze-
niem i wartością słowa Bożego. Z drugiej strony Kościół daje świadectwo 
wiary własnym życiem, ukazując konsekwencje i konkretne zastosowanie 
objawionej nauki oraz wielką ich wartość dla ludzkich postaw”115.

Aby zatem świadczyć o tym, co Bóg objawia, trzeba najpierw możli-
wie jak najlepiej to poznać; zrozumieć słowa i poddać analizie wydarzenia. 
Trzeba zaznajomić się z treścią Bożego objawienia. Inaczej mówiąc, jeśli 
zadaniem tego, który głosi Ewangelię, jest „przekazanie słuchaczom całej 
nauki chrześcijańskiej, on sam musi ją najpierw dobrze poznać. Nie może 
tylko dawać świadectwa własnej wiary; musi przekazywać jej treść”116.

Prawda o Trójcy Świętej jest źródłem poznania całego świata. Wierzymy, 
że każda z boskich osób jest osobą odrębną od pozostałych i jednocześnie 
tożsamą z istotą wszystkich trzech osób (natura boska). Pełne wyjaśnienie 
tej prawdy wykracza poza możliwości intelektu człowieka. Jednak pomimo  
braku pełnej poznawalności, „tajemnica Trójcy Świętej w żadnym wypadku 
nie jest […] suchą prawdą przekazaną naszemu rozumowi, lecz jest życiem 
mieszkającym w nas i nas wspierającym”117.

Oczywiście istnieją różnice w pojęciu osoby Boskiej i ludzkiej. W Bogu 
trzy osoby mają jedną naturę, a każdy człowiek to jedna osoba, która ma 
jedną, ludzką, naturę. Osoby Trójcy są doskonałe, człowiek zaś podlega 

114	 Benedykt XVI, Bóg jest miłością (22 maja), „L’Osservatore Romano” (2005) 7–8, s. 31.
115	 Jan Paweł II, Świadectwo wiary w Kościele – wspólnocie prorockiej, w: tenże, Wierzę 

w Kościół, s. 151. 
116	 Jan Paweł II, Formacja katechistów, w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stworzyciela, s. 31.
117	 Jan Paweł II, U źródeł i szczytu historii zbawienia, w: tenże, W imię Przenajświętszej 

Trójcy, s. 372.



204 |

|

Rozdział drugi

prawom czasu i przestrzeni, wciąż się rozwija. Osoby boskie istnieją w peł-
nym, doskonałym istnieniu i w pełni doskonałych relacjach: „Oto zatem 
podstawowa i najważniejsza tajemnica, Trójca Przenajświętsza, która jest 
tajemnicą samego Boga, Boga jedynego, żywego i prawdziwego”118.

Agnostycyzm
Skoro nie potrafimy w pełni wyjaśnić tajemnicy Boga Trójjedynego, 

czyż nie jest to wystarczający powód – jak twierdzą agnostycy – aby w ogóle 
odrzucić wartość wiary jako poznania o charakterze rozumowym? Bo je-
śli wiara nie daje nam pełnego poznania prawdy, to czy nie obraca się tym 
samym przeciwko rozumowi? Żadną miarą. Kościół ma głębokie przeko-
nanie, że poznanie rozumowe i poznanie przez wiarę nie wykluczają się, 
gdyż poznanie przez wiarę jest w najgłębszej swej istocie poznaniem rozu-
mowym. To, co Bóg objawia, jest wewnętrznie spójne i daje naszemu rozu-
mowemu poznaniu pewność. Benedykt XVI często wskazywał na paradoks 
chrześcijaństwa odnoszący się do tej specyficznej pewności wiary, dlatego 
oceniał agnostycyzm jako wielkie nieporozumienie. Uważał go za niewła-
ściwą drogę, która „wynika ze sprowadzania ludzkiego intelektu do rozumu 
jedynie kalkulacyjnego i funkcjonalnego, i stara się zagłuszyć zmysł religijny 
głęboko zapisany w naszej naturze”119.

Zwolennicy agnostycyzmu oraz innych podobnych kierunków inter-
pretacji nie przyjmują do wiadomości, że wiara opiera się na autorytecie 
Boga, a On ani mylić się nie może, ani nikogo nie może wprowadzić w błąd. 
I to jest podstawa świadectwa, które w ostatecznym rozrachunku opiera się 
118	 Jan Paweł II, Patres Ecclesiae, s. 568–586. „Pierwotne «Chrystusowe ukształtowanie», 

które czyni Kościół przypowieścią o trynitarnym i historycznym odniesieniu Syna do 
Ojca, leży u podstaw wszelkiej zbawiającej i wyzwalającej działalności Kościoła (w świa-
dectwie, liturgii i służbie) oraz dokonuje jego nieustannego przeformowania. Oznacza 
to także konieczność dążenia do świętości”. M. Jagodziński, Węzłowe zagadnienia chry-
stologii komunijnej, Radom 2013, s. 287. Gdy dajemy świadectwo prawdzie objawionej, 
winniśmy się odnieść do pomocy, jakiej nam udziela droga analogii: „Jeżeli w całym na-
szym myśleniu o Bogu w kategoriach esse dochodzi do głosu analogia bytu – to wskazuje 
ona o wiele bardziej na niepodobieństwo niż na podobieństwo, o wiele bardziej na nie-
porównywalność niż na porównywalność Boga do stworzeń (co przypomniał w swoim 
czasie również Sobór Laterański IV w 1215 r.)”. Jan Paweł II, Bóg niepojęty, nieogarniony 
(Deus absconditus), w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stworzyciela, s. 135–136.

119	 Benedykt XVI, Radość płynąca z wiary i wychowanie nowych pokoleń (Do uczestników 
kongresu diecezji Rzymu – 5 czerwca), „L’Osservatore Romano” (2006) 12, s. 14.



205|

|

Wiara i świadectwo

nie na naszym (zawsze częściowym) poznaniu prawd objawionych, ale na 
pewności, że te, które już poznaliśmy i głosimy, są zgodne z prawdą pocho-
dzącą od nieomylnego Boga.

Benedykt XVI apelował do współczesnej młodzieży: „Jesteśmy zatro-
skani o stan świata i pytamy: Gdzie mogę znaleźć kryteria, jakimi mam się 
kierować w życiu, kryteria, które pozwolą w sposób odpowiedzialny współ-
pracować w budowaniu teraźniejszości i przyszłości naszego świata? Komu 
mogę zaufać – komu zawierzyć? Gdzie jest Ten, który może mi dać odpo-
wiedź zaspokajającą oczekiwania mojego serca? Zadawanie takich pytań 
jest równoznaczne przede wszystkim z uznaniem, że wędrówka nie może 
się zakończyć, dopóki nie spotkamy Tego, który ma moc zaprowadzić swo-
je powszechne królestwo sprawiedliwości i pokoju, do którego ludzie dążą, 
lecz którego nie potrafią budować o własnych siłach. Stawianie takich pytań 
oznacza również szukanie Kogoś, kto się nie myli i kto nie może oszukać, 
a zatem jest w stanie dać pewność na tyle mocną, aby można było dla niej 
żyć i, jeśli to konieczne, również umrzeć”120.

Słowa te potwierdzają, że poznanie przez wiarę, chociaż jest częściowe 
i niepełne, to zakorzenione w nieomylnym autorytecie objawiającego się 
Boga. Inaczej mówiąc, nie trzeba mieć obaw, że to, o czym chcemy – jako 
uczniowie Chrystusa – dawać świadectwo wobec świata, nie miałoby być 
prawdą z tego powodu, że my sami tej prawdy nie rozumiemy do końca. 
Odwieczna prawda jest bowiem zawsze większa od naszego ludzkiego po-
znania. Poza tym „właściwym przedmiotem wiary nie jest zbiór wiadomości 
o Bogu, czyli prawdy o Nim wyrażone w formułach abstrakcyjnych, ale Bóg 
osobowy, a ściślej – Chrystus w swej pełni […], czyli Chrystus jako Bóg-
-Człowiek żyjący w jedności z Ojcem i Duchem Świętym, żyjący w Koście-
le oraz Jego zbawcze dzieło: słowa i czyny dokonane i wciąż dokonywane 
dla zbawienia człowieka. Objawienie Boże nie jest tylko informacją o Bogu 
i Jego sprawach, ale samoudzieleniem się Boga człowiekowi. Dlatego pozy-
tywna odpowiedź człowieka na objawienie, czyli wiara, stanowi podstawę 
i warunek jego zbawienia”121.
120	 Benedykt XVI, Otwórzcie szeroko wasze serca Chrystusowi (Powitanie uczestników 

Światowego Dnia Młodzieży – 18 VIII), „L’Osservatore Romano” (2005) 10, s. 14.
121	 Z. Trzaskowski, Wiara jest wyborem. Integralny wymiar wiary religijnej, w: Wiara i rozum 

na progu Trzeciego Tysiąclecia, s. 50.



206 |

|

Rozdział drugi

b. Rozumność wiary potwierdzeniem możliwość jej głoszenia 
i praktykowania

Wyjątkowo niebezpiecznym błędem, jaki może popełnić ktoś, kto chce 
być świadkiem Chrystusa, jest oddzielanie wiary od moralności. Dlatego 
Kościół nieustannie przypomina słowa Jezusa: „Nie każdy, który Mi mówi: 
Panie, Panie!, wejdzie do królestwa niebieskiego, lecz ten, kto spełnia wolę 
mojego Ojca, który jest w niebie” (Mt 7,21). Z wiarygodnym świadectwem 
mamy do czynienia tylko wtedy, gdy uczeń Chrystusa w taki sposób ukazuje 
światu moc wiary, że jej treść niejako wprowadza w swoje codzienne życie122.

Chociaż zasada łączenia teorii z praktyką w sferze wiary i świadectwa 
wydaje się jasna i oczywista, nie brakuje dziś głosów przeciwnych. I aby uza-
sadnić stanowisko negujące potrzebę „przenoszenia” wiary do życia, przy-
wołuje się na przykład tragiczne przykłady zamachów terrorystycznych, 
które miałyby dowodzić, do jakich nieszczęść prowadzi „stosowanie” wiary 
w praktyce.

Dramat zagubienia moralnego
Przytoczone powyżej „argumenty” są wyrazem zupełnego nieporozu-

mienia, gdyż wiara w Chrystusa właśnie po to jest wprowadzana w prak-
tyczne życie – osobiste i społeczne – aby móc pokonywać wszelkie zło. Taki 
cel wyznacza całe nauczanie Jezusa, a szczególnie przypomniane już słowa 
ostrzeżenia i napomnienia: „Nie każdy, który Mi mówi: Panie, Panie!, wej-
dzie do królestwa niebieskiego, lecz ten, kto spełnia wolę mojego Ojca, któ-
ry jest w niebie” (Mt 7,21).

Jak inaczej moglibyśmy „spełniać wolę Ojca, który jest w niebie”, jak 
nie przez kierowanie się Jego wolą w praktycznym życiu? O to właśnie pro-
simy w Modlitwie Pańskiej: „Niech Twoja wola spełnia się na ziemi, tak 
jak i w niebie” (Mt 6,10). A jednak wciąż wielu ludzi boi się łączenia wiary 
z życiem. Skutki tego nieuzasadnionego lęku są aż nadto widoczne: zamiast 
wiary w Chrystusa i płynących z niej dobrych postaw moralnych, w życiu 
osobistym i społecznym dominuje indywidualizm i relatywizm. A to nigdy 
nie będzie droga godna człowieka, raczej ślepa uliczka.

122	 Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Godność i prawa osoby ludzkiej [1983], w: taż, 
Od wiary do teologii, s. 192.



207|

|

Wiara i świadectwo

Wymowne są tym kontekście słowa ubolewania Jana Pawła II nad za-
gubieniem moralnym wielu społeczeństw: „Dziś zwykło się twierdzić, że 
filozofią i postawą odpowiadającą demokratycznym formom polityki są 
agnostycyzm i sceptyczny relatywizm, ci zaś, którzy żywią przekonanie, że 
znają prawdę, i zdecydowanie za nią idą, nie są, z demokratycznego punktu 
widzenia, godni zaufania, nie godzą się bowiem z tym, że o prawdzie de-
cyduje większość czy też że prawda się zmienia w zależności od zmiennej 
równowagi politycznej. W związku z tym należy zauważyć, że w sytuacji, 
w której nie istnieje żadna ostateczna prawda, będąca przewodnikiem dla 
działalności politycznej i nadająca jej kierunek, łatwo o instrumentalizację 
idei i przekonań dla celów, jakie stawia sobie władza”123.

Co zatem czynić? Otóż wbrew obawom, jakie wnoszą na teren dyskusji 
o wierze zwolennicy oddzielania jej od moralności, należy dawać świadec-
two o Chrystusie, który jeden wie, co kryje się w sercu człowieka (J 2,25).

Wewnętrzna logika wiary
W świetle nauki katolickiej, moralność to obszar, w którym człowiek 

przeżywa swoją relację do Boga i ludzi jako doświadczenie prawdziwej wol-
ności. Poznaje, że otrzymał od Boga dar rozumnej wolności, aby być współ-
twórcą siebie samego i swojego życia: „Teraz w Jezusie Chrystusie dokonuje 
się «ruch» wcielenia, mocą którego Bóg zbliża się tak radykalnie do człowie-
ka, że On sam staje się człowiekiem, pozwalając mu na realizację samego 
siebie we wspólnocie-przynależności do Boga. W takiej logice ujmuje się 
nowość antropologii chrześcijańskiej”124.

Wiara nie jest ucieczką od życia, ale drogą do niej prowadzącą. Mo-
ralność płynąca z wiary w Chrystusa nie jest zagrożeniem dla człowieka 
123	 Jan Paweł II, Encyklika w setną rocznicę „Rerum novarum” „Centesimus annus” [1 maja 

1991], nr 46. Prześladowanie za wiarę jest wezwaniem do jeszcze większej wierności 
i autentycznego świadectwa. W Polsce po II wojnie światowej „Kościół cierpiał soli-
darnie wraz z całym narodem. Wspierał w czasie II wojny światowej jego dążenia do 
odzyskania wolności, a potem dzielił los prześladowanego społeczeństwa oraz służył 
ludziom, gdy na pięćdziesiąt lat nasza Ojczyzna znalazła się za żelazną kurtyną roz-
ciągniętą w Europie przez totalitarny komunizm. W tych trudnych czasach, zwłaszcza 
w chwilach najbardziej dramatycznych, Kościół odkrywał, ukazywał oraz świadczył 
o tym, że prawdziwa wolność jest wolnością ducha”. D. Strączek, Wolność jest trudniej-
sza, niż myśleliśmy. Teksty z „Tygodnika Powszechnego”, Kraków 2018, s. 20.

124	 Zob. Komisja Teologiczno-Historyczna Wielkiego Jubileuszu Roku 2000, Pełna jest 
ziemia Twego Ducha, Panie, s. 50.



208 |

|

Rozdział drugi

i społeczeństwa, lecz drogą do prawdziwego szczęścia. Wiara w Chrystusa 
jest bowiem aktem nadprzyrodzonym, osobowym, świadomym i wolnym. 
Jest aktem w pełni ludzkim, „jego rozumu, woli i uczucia, poprzez który 
przyjmujemy tajemnice przez Boga objawione na podstawie Jego autoryte-
tu. Bóg objawiający ani sam nie może się mylić, ani innych w błąd wprowa-
dzać. Ta definicja aktu wiary dobrze jest nam znana od dziecka […]. Mówiąc 
o wierze, mamy na uwadze to, że człowiek wierzy, że wyznaje wiarę i daje 
świadectwo wiary – świadectwo o wierze. Wiara jest bardzo osobistym ak-
tem wewnętrznym i przede wszystkim zewnętrznym, to znaczy wyznaje się 
wiarę, a zarazem wiara jest darem Bożym. […] Wiara jest bramą do Kościo-
ła. Jest konieczna do zbawienia. Jest inicjacją życia Bożego w człowieku”125.

Człowiek wierzący powinien chcieć coraz lepiej poznawać Jezusa, aby 
Go coraz głębiej miłować i o tej miłości dawać świadectwo. Taka jest we-
wnętrzna logika wiary. Wiara przeniesiona w życie jest wyrazem miłości 
do Jezusa, a przez to wprowadza człowieka w świat Jego miłości; świat nad-
przyrodzony i święty. Miłość do Jezusa wyrasta z wiary i jest fundamentem 
chrześcijańskiej moralności.

W żadnym wypadku nie jest to moralność wymuszona i sprzeczna z god-
nością człowieka jako osoby. Przeciwnie, gdy człowiek żyje według Jezusowej 
prawdy, odczuwa radość z powodu duchowej komunii z Jezusem, którego 
poznaje przez wiarę. Współpracuje z Jego łaską na rzecz swojego i innych 
zbawienia, dla uświęcenia siebie i innych. Celem wiary i moralności jest wzra-
stanie w miłości, poprzez którą Jezus nawiązuje kontakt z poszczególnym 
człowiekiem i całym światem. Oto dlaczego „grzech niewiary można nazwać 
współczesnym językiem grzechem nieufności; […] wiara bowiem […] to sy-
nonim ufności w istnienie Boga i w Jego dobre wobec nas zamiary”126.

c. Współpraca teologii i filozofii elementem sprzyjającym 
wiarygodności świadectwa chrześcijańskiego

Wielkim wyzwaniem dla świadków Chrystusa w dzisiejszym świecie jest 
umiejętność dialogu z całą różnorodnością szkół i kierunków filozoficznych. 

125	 A. Kurasińska, Zasada ascezy i nowa jakość życia, w: Wiara i rozum na progu Trzeciego 
Tysiąclecia, s. 213.

126	 Dar nieustannej pięćdziesiątnicy – o „Dominum et Vivificantem”. Z ks. Andrzejem Siemie-
niewskim rozmawia Paweł Kozacki OP, „W drodze” (2003) 5, s. 13.



209|

|

Wiara i świadectwo

Szczególnie złożoną metodologicznie jest konfrontacja z tak zwanym skraj-
nym racjonalizmem. Racjonalizm jako taki wywodzi się ze starożytności. 
Samo pojęcie jest czymś pozytywnym, gdyż eksponuje wartość poznania 
rozumowego oraz potrzebę kierowania się rozumem wszędzie tam, gdzie 
ma to sens127.

W skrajnym racjonalizmie przyjmuje się jednak tylko to, co można 
poznać i wytłumaczyć siłą rozumu. Skoro więc tajemnice wiary dotykają 
spraw, których rozum nie jest w stanie do końca przeniknąć, trzeba odrzu-
cić wyniki zdobyte na drodze poznania przez wiarę128.

Co na to Kościół? Przypomina, że współdziałanie rozumu i wiary jest 
nie tylko możliwe, ale nieodzowne, jeśli człowiek ma uzyskać dostęp do 
prawdy o sobie i o świecie. Dlatego tak ważny jest postulat o współpracy 
teologii i filozofii. 

Wiara – rozum – prawda
W ostatnich dekadach postulat ten został potwierdzony szczególnie 

przez Jana Pawła II w encyklice Fides et ratio. W treści tego dokumentu 
S. Ziemiański słyszy nie tylko głos nauczającego Kościoła, ale także swego 
rodzaju kontynuację profesorskiej troski kard. K. Wojtyły z lat jego pracy 
akademickiej: „Wykształcony filozof i długoletni profesor etyki, na podsta-
wie własnego doświadczenia zna wartość filozofii i jej użyteczność dla pod-
budowy i wyjaśnienia wiary. Wie też, jakimi inspiracjami służy rozumowi 
wiara. Dostrzega ponadto niebezpieczeństwa, jakie grożą wierze ze strony 
127	 Zob. L.M. Sokołowski, Współczesne zagrożenia racjonalizmu, „Analecta Cracoviensia” 

XXXIII (2001), s. 213.
128	 Zob. tamże, s. 220. Wydaje się, że w wielu krajach okolicznością sprzyjającą kryzysowi 

wiary, czyli także pozbawianiu wiary jej racjonalnego oblicza, jest emigracja i imigracja. 
Uważa się, że przenikanie się różnych religii zagraża ich wymiarowi rozumowemu, ra-
cjonalnemu; że zamiast dialogu, górę biorą emocje. A w takich okolicznościach niewiele 
już brakuje, żeby bronić swojej wiary (swojej religii) nie za pomocą „siły argumentów”, 
lecz posługując się „argumentem siły”. Dlatego tak ważne jest przypominanie, że „Ko-
ściół obejmujący w sobie różne narodowości jest świadkiem i promotorem integracji 
migrantów zarówno w swoim środowisku, jak i w społeczeństwie. Wielorakie dziedzic-
two ludów, narodów i kultur poprzez emigrację staje się wspólnym dobrem całego spo-
łeczeństwa. Tak rodzi się wspólnota wielokulturowa, a istniejąca w niej wielość tradycji, 
kultur i tożsamości narodowych daje się pogodzić z fundamentalną jednością wspól-
noty ludu Bożego, jaką jest Kościół”. A. Lysy, Troska pasterska o życie chrześcijańskie 
migranta w świetle nauczania Jana Pawła II, Poznań 2015, s. 234.



210 |

|

Rozdział drugi

źle uprawianej filozofii, ale też jakie negatywne skutki dla wiedzy rozumo-
wej mogą stanowić niewłaściwe, fundamentalistyczne metody interpretacji 
tekstów objawionych”129. Jakże zatem aktualny jest postulat współpracy teo-
logii i filozofii, w trosce o autentyczne świadectwo o Chrystusie.

Ogólnie mówiąc, myślenie filozoficzne winno przenikać myślenie teo-
logiczne, z zachowaniem zakresu wolności prowadzonych badań przez obie 
te dziedziny. Jan Paweł II usilnie zachęcał do obrony prawdy przez współ-
działanie teologii i filozofii w ramach poznawania prawd objawionych i da-
wanie o nich świadectwa: „Stosunek chrześcijanina do filozofii wymaga 
wnikliwego rozeznania”130. Oznacza to, że jeśli zachowuje się właściwe pro-
porcje i wzajemny szacunek dla odrębności tych dwóch dziedzin (teologii 
i filozofii), to nie ma obaw, że ich współdziałanie będzie dla którejś z nich 
niekorzystne. Należałoby raczej mieć obawy, gdyby ktoś pobudzał do kon-
fliktów między nimi.

Kongregacja Nauki Wiary przypomina, że „właściwa badaniom teo-
logicznym wolność realizuje się w obrębie wiary Kościoła. […] Wolność 
badań, która słusznie uważana jest przez ludzi nauki za jedno z najcen-
niejszych dóbr, oznacza gotowość do przyjęcia prawdy takiej, jaka jawi się 
na końcu tych badań, do których nie wkradł się żaden obcy element, nie-
zgodny z wymaganiami metody odpowiadającej badanemu przedmiotowi. 
W teologii owa wolność poszukiwań jest wpisana w poznanie rozumowe, 

129	 S. Ziemiański, Między nadprzyrodzonym a filozoficznym obrazem Boga, w: Rozum i wia-
ra mówią do mnie. Wokół encykliki Jana Pawła II „Fides et ratio”, red. K. Mądel, Kraków 
1999, s. 55.

130	 Jan Paweł II, Fides et ratio, nr 23. „Z Nowego Testamentu, a zwłaszcza z listów Pawło�-
wych, wyłania się bardzo wyraźnie jedna prawda: przeciwstawienie między «mądrością 
tego świata» a mądrością Bożą objawioną w Jezusie Chrystusie. Głębia objawionej mą-
drości rozrywa ciasny krąg schematów myślowych, do których przywykliśmy, a któ-
re absolutnie nie są w stanie należycie jej wyrazić. Dylemat ten zostaje ukazany z całą 
ostrością na początku Pierwszego Listu do Koryntian. […] Posługując się językiem 
współczesnych sobie filozofów, Paweł osiąga szczyt swego nauczania oraz paradoksu, 
który pragnie ukazać: «Bóg wybrał właśnie to, co według świata jest niczym, by to, co 
jest, unicestwić». […] Jakież wyzwanie zostaje tu rzucone naszemu rozumowi i jakąż 
korzyść może on odnieść, jeśli je podejmie! […] Orędzie Chrystusa ukrzyżowanego 
i zmartwychwstałego jest rafą, o którą może się rozbić powiązanie wiary i filozofii, ale 
poza którą otwiera się nieskończony ocean prawdy. Wyraźnie ujawnia się tutaj granica 
między rozumem i wiarą, ale dokładnie zostaje też zakreślony obszar, na którym może 
dojść do ich spotkania”. Tamże.



211|

|

Wiara i świadectwo

którego przedmiot pochodzi z objawienia, przekazanego i interpretowane-
go w Kościele pod zwierzchnictwem Urzędu Nauczycielskiego i przyjętego 
przez wiarę. Pominięcie tych mających zasadnicze znaczenie założeń ozna-
czałoby zaprzestanie uprawiania teologii”131.

I jeszcze jeden cytat, nawiązujący pośrednio do chrześcijańskiego świa-
dectwa w kontekście współpracy teologii i filozofii. „Pośrednio” – gdyż każ-
dy (niekoniecznie bezpośredni) przejaw troski o prawdę jest działaniem na 
rzecz autentycznego świadectwa. Świadczyć bowiem można albo o praw-
dzie, albo wcale. Jak pisze É. Boné, nie należy rezygnować z poszukiwania 
odpowiedzi na pytanie: „W jaki sposób dzisiejszy człowiek odczuwa, jak 
przeżywa i przyjmuje faktyczną jukstapozycję świata myśli naukowej i świa-
ta wiary, zwłaszcza w jej chrześcijańskim wydaniu? Zwrócić należy uwagę 
na trzy istotne kwestie: a) erozyjny, rozsadzający i destabilizujący wpływ 
naukowej racjonalności w niektórych jej dziedzinach; b) wynikającą z sa-
mego jej niewiarygodnego rozwoju paradoksalną łatwość przechodzenia 
przez współczesną technikę na teren etyki; c) i wreszcie – to spojrzenie bę-
dzie miało charakter bardziej pozytywny – trzeba podkreślić stymulującą 
funkcję myśli naukowej w odniesieniu do refleksji teologicznej i stawiane jej 
przez naukę nowe wyzwania, torujące drogę dalszemu rozwojowi dogmatu 
chrześcijańskiego”132.

U podstaw współdziałania teologii i filozofii winno być zatem przeko-
nanie, że najwyższym dobrem człowieka jest poznanie i umiłowanie praw-
dy. Dlatego słusznie wielu teologów, których można by określić mianem 
współczesnych apologetów, szuka dróg spotkania w dialogu z różnymi kie-
runkami filozoficznymi. Wśród nich należy wymienić H.U. von Baltha-
sara, który przypominał, że „wiara «nie jest naszym aktem skierowanym 
do Boga, lecz aktem Boga, skierowanym do nas; aktem wejścia nieba do 
naszego ziemskiego świata, uczestnictwem w boskiej naturze». Są to dwa 
przeciwstawne sobie ruchy, nawet jeżeli jeden, naturalny, jest wszczepiony 
istocie człowieka, tak by był zorientowany na Boga […]. Synteza natury 
i nadnatury nie wynika z filozoficznej refleksji nad ich wzajemną relacją, 

131	 Kongregacja Nauki Wiary, Instrukcja o powołaniu teologa w Kościele „Donum veritatis” 
[24 maja 1990], w: taż, W trosce o pełnię wiary, s. 357.

132	 É. Boné, Bóg – niepotrzebna hipoteza? Wiara a nauki przyrodnicze, Kraków 2004, s. 14. 



212 |

|

Rozdział drugi

lecz tylko z Chrystusa, który jest Bogiem i Człowiekiem; w Nim Bóg obja-
wił się światu, i w tym akcie zstąpienia ustanowił sens każdego ludzkiego 
wzlotu do Boga”133.

Filozofia jest z definicji wielopoglądowa
Dialog teologii z filozofią jest przedsięwzięciem bardzo złożonym. Filo-

zofia jest bowiem z definicji wielopoglądowa. Pytanie o „jedność filozofii” 
zdaje się mieć charakter retoryczny. Historia potwierdza, że w żadnej innej 
dziedzinie wiedzy nie istniało tak wiele stanowisk, kierunków, poglądów, 
przekonań, idei, problemów i pojęć, jak w filozofii. Również ilość sporów, 
polemik, dyskusji w sprawach fundamentalnych była i jest ogromna, co po-
twierdza permanentną niejednorodność filozofii134.

Cała ta różnorodność nie musi być jednak zagrożeniem dla prawdy. 
Przeciwnie, może być postrzegana jako potwierdzenie konieczności dialo-
gu, w którym nie może zabraknąć także teologii. Ci, którzy reprezentują 
teologię, nie chcą więc w żaden sposób „walczyć” z pluralizmem w filozofii. 
Wiedzą, że filozofia objaśnia świat w jedności i wielości zjawisk. Uważają 
jednak, że pole jej dialogu z teologią jest realne i szerokie.

Nie można natomiast zgodzić się z jakimkolwiek filozoficznym wyko-
rzystywaniem rozumu do walki z wiarą. Takich podstępnych zakusów jest 
wciąż bardzo wiele. Błędne interpretacje powodują, że wielu ludzi zaczy-
na podzielać pogląd, według którego „wiara” jest synonimem „niewiedzy”. 
Ferdynand Krenzer pisze: „Wiara wydaje się człowiekowi albo za trudna, 
owszem prawie niemożliwa, albo też człowiek przeciwstawia się konse-
kwencjom, które wynikałyby dla niego jako dla wierzącego, albo wreszcie 
pogardza wiarą jako czymś niegodnym człowieka, dziecinnym i nie do 
przyjęcia. Niewiara polega zatem na odrzuceniu, zobojętnieniu lub też zaro-
zumiałości. Jako brak wiary może ona jednak być także wyrazem potrzeby 
wiary u współczesnego człowieka i może sygnalizować (rzekomą) jego nie-
zdolność do uwierzenia. Jakkolwiek by nie było, wiara stała się w podwój-
nym tego słowa znaczeniu czymś godnym zastanowienia się. Trzeba więc 
rozpocząć całkiem od nowa i najpierw zapytać o wiarę. Może dojdziemy do 

133	 E. Guerriero, Hans Urs von Balthasar. Monografia, Kraków 2004, s. 219.
134	 Zob. G.L. Müller, Papież – posłannictwo i misja, s. 135.



213|

|

Wiara i świadectwo

nowego rozumienia wiary – jako osobistego spotkania z żywym Bogiem. 
[…] [Niestety] wciąż w mowie potocznej wiara uchodzi za niewiedzę”135.

Z kolei A. Whitehead uważał, że tragedią cywilizacji jest intelektualne 
samozadowolenie uczonych, ich „wiara” w doskonałość aktualnej wiedzy. 
Konkretne ujęcia filozofii, jakie zaproponował także ten uczony, wpisują 
się w ogół współczesnych propozycji, które chcą umożliwić dialog filozofii 
z teologią136. Dialog daje bowiem szansę przezwyciężenia bolesnego roz-
darcia między Bogiem filozoficznych poszukiwań a Bogiem żywej wiary – 
Bogiem, o którym teologowie chcą dawać wiarygodne świadectwo wobec 
świata.

Pokusa wolności oderwanej od prawdy
Człowiek ze swoją rozumną wolnością ma dostęp do prawdy. Doku-

menty II Soboru Watykańskiego zawierają zachęcę, skierowaną szczegól-
nie do instytutów akademickich, do podejmowania współpracy między 
teologami i szkołami teologicznymi, aby uczynić bardziej owocnym dialog 
z innymi dziedzinami ludzkiego poznania, między innymi z filozofią: „Na-
jusilniej trzeba się starać, aby między szkołami katolickimi rozwijała się od-
powiednia koordynacja i aby między nimi oraz innymi szkołami wzrastało 
współdziałanie, którego domaga się dobro całej ludzkości. Z większej koor-
dynacji i współpracy, szczególnie w obrębie instytutów akademickich, da-
dzą się zebrać obfitsze owoce. Dlatego różne wydziały każdego uniwersytetu 
powinny ze sobą współpracować, o ile na to pozwala przedmiot. Niech też 
same uniwersytety łączą się z sobą wzajemnie we współdziałaniu, niech or-
ganizują wspólne spotkania międzynarodowe, dzieląc się badaniami nauko-
wymi, zawiadamiając się wzajemnie o osiągnięciach, wymieniając okresowo 
pracowników naukowych i podejmując inne inicjatywy, które przyczyniają 
się do większej współpracy”137.

Jeśli zabraknie dialogu, górę weźmie wolność, która niszczy i burzy, 
która nie buduje ani nie tworzy dobra. A przecież wolność Jezus uczynił 
miarą godności każdego człowieka – pod warunkiem, że jest ona oparta na 

135	 F. Krenzer, Taka jest nasza wiara, s. 81.
136	 Zob. J. Życiński, Bóg Abrahama i Whiteheada, Tarnów 1992, s. 14.
137	 II Sobór Watykański, Deklaracja o wychowaniu chrześcijańskim „Gravissimum educatio-

nis” [28 października 1965], nr 12.



214 |

|

Rozdział drugi

prawdzie i do prawdy się odwołuje. Idea świadczenia o Chrystusie łączy się 
ściśle z rozumną koncepcją wiary, która prowadzi do prawdy, kierując tym 
samym wolność człowieka w stronę dobra.

Święty Paweł wyraził wszystkie te współzależności w syntetycznym opi-
sie dramatycznej walki, jaka toczy się w człowieku: „Jestem świadom, że 
we mnie, to jest w moim ciele, nie mieszka dobro; bo łatwo przychodzi mi 
chcieć tego, co dobre, ale wykonać – nie. Nie czynię bowiem dobra, którego 
chcę, ale czynię to zło, którego nie chcę. Jeżeli zaś czynię to, czego nie chcę, 
już nie ja to czynię, ale grzech, który we mnie mieszka. A zatem stwierdzam 
w sobie to prawo, że gdy chcę czynić dobro, narzuca mi się zło. Albowiem 
wewnętrzny człowiek [we mnie] ma upodobanie zgodne z Prawem Bożym. 
W członkach zaś moich spostrzegam prawo inne, które toczy walkę z pra-
wem mojego umysłu i podbija mnie w niewolę pod prawo grzechu miesz-
kającego w moich członkach. Nieszczęsny ja człowiek! Któż mnie wyzwoli 
z ciała, [co wiedzie ku] tej śmierci? Dzięki niech będą Bogu przez Jezusa 
Chrystusa, Pana naszego!” (Rz 7,18–24). 

Przekonany o tym, że jedynie w Jezusie Chrystusie można odnaleźć 
ostateczną odpowiedź na pytanie o człowieka, kard. K. Wojtyła promował 
dialog teologii z filozofią, a także interesował się postępem w naukach ści-
słych. Spotykał się między innymi z fizykami, najpierw w czasie wielodnio-
wych wędrówek letnich czy zimowych, a później, gdy został arcybiskupem, 
na kilkudniowych pobytach w schroniskach narciarskich. Jeszcze później 
spotykano się w Krakowie kilka razy w roku. Na spotkania przygotowywano 
specjalny program. Poza nowościami z dziedziny fizyki omawiano ważne 
problemy w skali całej ludzkości138. Warto brać przykład z takiej działalno-
ści, w której współdziałanie teologii i filozofii staje się bezcenną pomocą 
dla obrony rozumnej i dobrowolnej wiary, a tym samym dla kształtowania 
autentycznego świadectwa o Chrystusie wobec świata.

138	 Zob. A. Tomczak, Od wyprawy góralskiej do seminarium naukowego (w piętnastolecie 
seminariów w Castel Gandolfo), w: Nauka – religia – dzieje. Co to znaczy realnie być…? 
VIII Seminarium Interdyscyplinarne w Castel Gandolfo, 8–10 sierpnia 1995, red. J.A. Ja-
nik, Kraków 1996, s. 147.



215|

|

Wiara i świadectwo

Dopowiedzenie: postulat współpracy antropologii i socjologii
Ze względu na to, że wiele społeczeństw przyjmuje pewne rozwiązania 

filozoficzne jako swoje, warto w tym miejscu podkreślić, że pomiędzy so-
cjologią a antropologią jako dyscyplinami naukowymi występuje pewna 
bliskość, ale i różnice, które zauważył J. Beattie. Podkreślał on, że socjologia 
bada zjawiska, związane z kulturą i wierzeniami, a także ich wartości jako 
„pochodne systemu społecznego”, a antropologia bada je autonomicznie, 
jako „same w sobie”139. Według P. Merciera pomiędzy poszczególnymi na-
ukami humanistycznymi zmieniają się podziały zadań i każda z tych nauk 
przechodzi przez zmienne fazy – od jej izolacji do szerokiego otwarcia. 
„Relacje zewnętrzne” socjologii wobec innych dziedzin wiedzy, jak na 
przykład antropologii, są więc zapewne odbiciem i wyrazem wewnętrz-
nych problemów tej dyscypliny140.

W wielu podręcznikach wyróżnia się trzy kierunki badań wzajemnych 
powiązań antropologii i socjologii. Pierwsza z nich dotyczy przedmiotu po-
znania. Druga odnosi się do definiowania pojęcia kultury, jej granic i struk-
turalizowania wewnętrznego obszaru jej zjawisk. Model trzeci postuluje 
dokonanie uściśleń co do metod poznawania kultury141.

Poza tym ze względu na swój specyficzny przedmiot rozróżnia się an-
tropologię indywidualną i społeczną. Wychodząc od człowieka jako jed-
nostki (antropologia indywidualna), jest przez nią analizowany obraz całej 
wspólnoty (antropologia społeczna)142.

To, co odnosi się ogólnie do antropologii, można – zachowując od-
powiednie ramy metodologiczne – odnieść do antropologii teologicznej. 
A zatem tworzenie i kształtowanie życia społecznego powinno być zarów-
no efektem mądrego i odpowiedzialnego działania rozumowego (socjo-
logia), jak i owocem zasad inspirowanych światłem wiary (antropologia 
teologiczna)143.

139	 Zob. E. Tarkowska, Współczesna socjologia polska wobec antropologii, czyli perspektywy 
i ograniczenia antropologii Polski współczesnej, „Kultura i Społeczeństwo” (1990) 3, s. 32.

140	 Zob. tamże.
141	 Zob. A. Tyszka, Antropologiczna i socjologiczna perspektywa badania kultury współcze-

snej, „Kultura i Społeczeństwo” (1981) 1–2, s. 202.
142	 Zob. tamże.
143	 Zob. I. Stolarczyk, Miłość i sprawiedliwość, s. 170.



216 |

|

Rozdział drugi

Z drugiej strony, korzystanie z dorobku badań socjologicznych pro-
wadzi do coraz lepszego poznania prawd, którymi zajmuje się teologia, 
a dokładniej teologia antropologiczna. Owszem, są takie kierunki socjolo-
giczne, które zanim będą mogły być włączone w dialog z teologią, muszą 
najpierw jakby same się dookreślić144. Cechą charakterystyczną teologii an-
tropologicznej jest jej otwartość na ponadczasowy wymiar życia człowie-
ka, tak w sferze osobistej, jak i wspólnotowej145. Jest to refleksja oparta na 
wierze w Chrystusa i umiłowaniu Go. Bada rzeczywistość związków ludzi 
z Bogiem146. Uzasadnia, że za sprawą rozumnej i wolnej świadomości czło-
wiek w ramach swej doczesnej historii stanowi istotę otwartą na przyszłość. 
Ponieważ miłuje Boga, przedkłada Go ponad wszystkie osobiste i społeczne 
korzyści; dzięki wierze dostrzega w Nim najwyższą doskonałość. A zatem 
człowiek i społeczeństwo zmierzają w stronę eschatologicznej przyszłości.

4. Obrona wzajemnych powiązań wiary i świadectwa – niektóre 
z pytań i odpowiedzi

Wielu ludzi ma fałszywy obraz Boga. Sądzą, że jest On na przykład 
władcą absolutnym, kochającym tylko niektórych, dalekim od tego, co na-
prawdę dotyczy człowieka. Fałszywy obraz Boga jest szczególnie wielkim 
zagrożeniem w życiu tych, którzy mają być świadkami Chrystusa. Bez praw-
dziwego obrazu Boga nie może być mowy ani o wiarygodnym świadectwie, 
ani o przyjęciu tego świadectwa przez innych.

Prawdziwy obraz Boga jaśnieje na obliczu Chrystusa, a także ma jaśnieć 
na obliczach Jego uczniów. Papież Franciszek wyjaśnia: „«[Bóg] zabłysnął 
w naszych sercach, by olśnić nas jasnością poznania chwały Bożej na ob-
liczu Chrystusa» (2 Kor 4,6). Światło Jezusa jaśnieje jak w zwierciadle na 
obliczach chrześcijan i tak się rozchodzi, i tak dociera do nas, abyśmy i my 
mieli udział w tym widzeniu i odzwierciedlali innym Jego światło, tak jak 
światło paschału, które w liturgii wielkanocnej zapala tyle innych świec. 
Wiara przekazywana jest, można powiedzieć, od osoby do osoby, podobnie 

144	 Zob. A. Węgrzecki, Idea systemu względnie izolowanego w antropologii filozoficznej, 
„Studia Filozoficzne” 1 (1976), s. 57.

145	 Zob. B. Mokrzycki, Misterium Kościoła, s. 28.
146	 Zob. M. Gogacz, Rola wiary i nauki w życiu chrześcijanina, s. 257.



217|

|

Wiara i świadectwo

jak płomień zapala się od innego płomienia. Chrześcijanie w swym ubó-
stwie sieją tak urodzajne ziarno, że staje się ono wielkim drzewem, zdolnym 
napełnić świat owocami”147.

W samym centrum orędzia, o którym chcemy świadczyć wobec świata, 
jest Bóg Ojciec, który umiłował człowieka. Dał swojego Syna, aby złożył 
ofiarę za ludzkie grzechy. Cała Ewangelia przepełniona jest świadectwem 
o miłości Boga Ojca do ludzi. Odpowiedzią na tę miłość winna być wza-
jemna miłość między ludźmi. Odpowiedzią ma być świadectwo o doskona-
łej miłości pomiędzy Ojcem i Synem, i Duchem Świętym148, Bogiem, który 
pierwszy umiłował człowieka i oczekuje odpowiedzi miłości.

Niestety, także ci, którzy mają być świadkami tej miłości, często zado-
walają się rozwiązaniami, jakie podpowiada świat. Tak powstaje fałszywy 
obraz samego siebie i nieprawdziwy obraz Boga w porównaniu z tym, jaki 
objawił się na obliczu Jezusa Chrystusa. Dlatego ta część naszej refleksji bę-
dzie próbą przywołania przynajmniej niektórych pytań, na jakie natrafia 
dzisiaj świadek Chrystusa. Dokonany przez nas wybór zagadnień w żadnym 
wypadku nie wyczerpuje złożonej dyskusji, jaka wprost lub pośrednio doty-
czy wzajemnych powiązań wiary i świadectwa. Przytoczone przez nas frag-
menty publikacji po każdym postawionym pytaniu wskazują, że świadek 
Chrystusa winien być dobrze merytorycznie przygotowany do niełatwego 
dialogu ze światem na temat wiary i moralności. Ten dialog staje się bowiem 
jakże często apologią wiary chrześcijańskiej we współczesnym świecie.

a. Zależność naszego świadectwa od świadectwa Chrystusa

Dlaczego nasze świadectwo ma być zawsze podejmowane w imieniu 
Chrystusa?
Odpowiedź: Taka jest logika dziejów zbawienia, w której uczeń jest po-

słany przez Nauczyciela. Jezus powiedział do swoich uczniów, do swoich 
świadków: „Kto was słucha, Mnie słucha, a kto wami gardzi, Mną gardzi; 
lecz kto Mną gardzi, gardzi Tym, który Mnie posłał” (Łk 10,16).

J.M. Lustiger: „Duch daje uczniom, którzy już się stali dziećmi Bożymi, 
uczestnictwo przez łaskę w pierwotnym przywileju: oni są już w Początku, 
147	 Franciszek, Encyklika o wierze „Lumen fidei” [29 czerwca 2013], nr 37.
148	 Zob. B. Olivier, Cnota miłości, s. 599.



218 |

|

Rozdział drugi

którym jest Słowo. I dlatego mogą, w Duchu i Prawdzie, wykonywać także 
dzieła Syna, realizować w swoim własnym życiu Prawdę. To Prawda daje 
o sobie świadectwo w uczniu, jak w Chrystusie, albowiem Duch Chrystu-
sowy, inny Pocieszyciel, przyobleka ucznia: w świadectwie, jakie ten daje 
Prawdzie; jest to zatem także świadectwo Prawdy o sobie samej”149.

Co to znaczy, że jedynie świadectwo Jezusa jest w pełni autorytatywne?
Odpowiedź: Tylko Syn zna Ojca: „Nikt nie zna Syna, tylko Ojciec, ani 

Ojca nikt nie zna, tylko Syn, i ten, komu Syn zechce objawić (Mt 11,27).
W. Przygoda: „Zapowiedzi Starego Testamentu o jedynym i wiarygod-

nym świadku Boga wypełniają się w Jezusie Chrystusie. Jedynie On jako 
wcielony Syn Boży może być autorytatywnym świadkiem Boga Ojca, w pełni 
objawiając ludziom wewnętrzną tajemnicę Boga, to, co «widział» i «słyszał» 
u Ojca. Przez swoje świadectwo dane Ojcu Chrystus stał się równocześnie 
treścią chrześcijańskiego świadectwa i paradygmatem świadka”150.

Dlaczego nie można być chrześcijaninem i w swoim świadectwie nie 
odnosić się do osoby Jezusa?
Odpowiedź: Jezus nauczał, że uczeń nie jest większy od swojego Mistrza, 

a „sługa nie jest większy od swego pana ani wysłannik od tego, który go 
posłał” (J 13,16).

F. Jóźwiak: „Św. Jan Ewangelista uważał objawienie Boże przyniesione 
przez Jezusa Chrystusa za jedno z głównych zagadnień swojej Ewangelii. 
Pojęcie zaś świadectwa jest z tą ideą bardzo ściśle związane”151.

A.J. Nowak: „Męstwo, rozumiane jako dar Ducha Świętego, usuwa lęk 
i pozwala być świadkiem wiary w Chrystusa ukrzyżowanego, zmartwych-
wstałego – nauczając zgodnie z nauką Kościoła świętego”152.

Czy nasze świadectwo miałoby sens bez powiązania ze świadectwem 
Jezusa?
Odpowiedź: Bóg przemawiał wielokrotnie na różne sposoby i przez wie-

lu ludzi, ale dopiero Jezus jest pełnią objawienia Bożego: „Wielokrotnie i na 
różne sposoby przemawiał niegdyś Bóg do ojców przez proroków, a w tych 
149	 J.M. Lustiger, „Dać świadectwo prawdzie”, s. 73.
150	 W. Przygoda, Świadectwo w służbie ewangelizacji, s. 28.
151	 F. Jóźwiak, Świadectwo Jana Chrzciciela o Jezusie Chrystusie, s. 415.
152	 A.J. Nowak, Lęk i męstwo świadka wiary, s. 26.



219|

|

Wiara i świadectwo

ostatecznych dniach przemówił do nas przez Syna. Jego to ustanowił dzie-
dzicem wszystkich rzeczy, przez Niego też stworzył wszechświat. Ten [Syn], 
który jest odblaskiem Jego chwały i odbiciem Jego istoty, podtrzymuje 
wszystko słowem swej potęgi, a dokonawszy oczyszczenia z grzechów, za-
siadł po prawicy Majestatu na wysokościach” (Hbr 1,1–3).

A. Rojewski: „Chrześcijaństwo istnieje, gdyż jego zmartwychwstały Za-
łożyciel działa i w każdym czasie powołuje szczególnych świadków, którzy 
czynią Ewangelię sprawą aktualną, świeżą, pociągającą. Obecność chrześci-
jaństwa w świecie jest tajemnicą paradoksu miłości, która nakazuje stracić 
życie, aby je zyskać (Mt 10,39), i rodzi wiarę w zwycięstwo tam, gdzie czło-
wiek odczuwa absolutną niemoc”153.

F. Blachnicki: „Naszą odpowiedzią na słowo Boże skierowane do nas 
musi być pewna, niewzruszona wiara. Taka wiara daje radość, poczucie 
wyzwolenia, daje moc, uzdalnia do świadectwa. Świadectwo człowieka nie-
pewnego w swej wierze nie jest świadectwem. Dlatego też ogromna liczba 
chrześcijan nie daje świadectwa, bo nie jest pewna”154.

W jakiej mierze przyjęcie przez kogoś naszego świadectwa o Chrystusie 
zależy od nas?
Odpowiedź: Jesteśmy żywymi narzędziami w rękach Boga. Ludzie, pa-

trząc na nas, albo będą przybliżać się do Boga, albo od Niego oddalać: „Tak 
niech świeci wasze światło przed ludźmi, aby widzieli wasze dobre uczynki 
i chwalili Ojca waszego, który jest w niebie” (Mt 5,16).

J. Salij: „Skuteczność świadectwa zależy od osobowego zaangażowania 
dwóch stron, składających i odbierających świadectwo. Jesteśmy winni, jeśli 
za mało staramy się, aby nasze świadectwo było głębsze i bardziej autentycz-
ne, jeśli składane przez nas świadectwo jest skażone lub fałszywe. Ale nie 
można zapominać, że nawet najlepsze świadectwo będzie nieskuteczne, jeśli 
zawarte w nim wezwanie nie zostanie podjęte i zabraknie aktywnego odbio-
ru. Pod tym względem nasze świadectwo na pewno nie może być bardziej 
skuteczne niż świadectwo Chrystusa”155.

153	 A. Rojewski, Pierwsi męczennicy jako świadkowie wiary, s. 131.
154	 F. Blachnicki, Uwierzyliśmy miłości i o niej świadczymy. Konferencje ewangelizacyjne, 

Kraków 2008, s. 18.
155	 J. Salij, Świadectwo wiary jako odpowiedź na jej współczesne zakwestionowanie, s. 392.



220 |

|

Rozdział drugi

J.W. Gogola: „Będące w powszechnym użyciu wyrażenie: «uczynki 
miłosierdzia» posiada czytelne znaczenie jako świadczenie miłości osobie 
znajdującej się w potrzebie. Im większa jest nędza danego człowieka, tym 
bardziej przyciąga do siebie miłosierdzie osoby, która może tej nędzy jakoś 
zaradzić. Dla chrześcijan źródłem miłosierdzia jest Bóg, a cały sposób życia 
i postępowania wierzącego jest odbiciem świętości i doskonałości Boga”156.

Czy zależność od Jezusa nie pomniejsza naszego osobistego wkładu 
w dawanie świadectwa?
Odpowiedź: Ani nie pomniejsza, ani nie ogranicza, gdyż słowo „zależ-

ność”, kryje w sobie dobrowolny akt naszego posłuszeństwa. Bez poddania 
się Jezusowi nie możemy być Jego wiarygodnymi świadkami. Jezus powie-
dział: „Ja jestem krzewem winnym, wy – latoroślami. Kto trwa we Mnie, 
a Ja w nim, ten przynosi owoc obfity, ponieważ beze Mnie nic nie możecie 
uczynić. Ten, kto we Mnie nie trwa, zostanie wyrzucony jak winna latorośl 
i uschnie. I zbiera się ją, i wrzuca do ognia, i płonie” (J 15,5–6).

R. Habachi: „Im bardziej nieskończony jest przedmiot świadectwa, tym 
bardziej świadczący powinien się sam jawić jako nieskończony. Wszelkie 
zaangażowanie nas kosztuje, wymagając od nas przeświadczenia. Umo-
tywowane koniecznością transcendencji świadectwo narodzi się dopiero 
w trakcie ruchu transcendującego”157.

Czy centralną prawdą chrześcijańskiego świadectwa jest Jezus czy Trój-
ca Święta?
Odpowiedź: Nie ma żadnej sprzeczności, ani „konkurencji” między ta-

jemnicą Trójcy Świętej i tajemnicą Jezusa Chrystusa, który powiedział: „Kto 
Mnie zobaczył, zobaczył także i Ojca” (J 14,9).

S. Budzik: „Oto centralna prawda naszej wiary: tajemnica Trójcy Świę-
tej. Streszczenie całego objawienia. Sens chrześcijańskiego życia, które 
jest uczestnictwem w życiu Bożym. Cel naszej ziemskiej wędrówki, która 
wiedzie do życia wiecznego, do pełnej wspólnoty i komunii z Ojcem, Sy-
nem i Duchem Świętym. Każda nasza modlitwa rozpoczyna się znakiem 
krzyża i wyznaniem Trójcy Świętej. Każde błogosławieństwo mszalne jest 
156	 J.W. Gogola, Ubóstwo konsekrowane jako świadectwo miłosierdzia, „Życie Konsekrowane” 

(2004) 1, s. 68.
157	 R. Habachi, Świadectwo prawdziwe i fałszywe, s. 47.



221|

|

Wiara i świadectwo

posłaniem chrześcijanina w imię Trójcy Świętej, aby dawał świadectwo 
o swojej wierze”158.

Jaki powinien być najgłębszy motyw naszego angażowania się w świa-
dectwo o Chrystusie?
Odpowiedź: Miłość jest i powinna być w samym centrum świadectwa 

chrześcijańskiego. Święty Paweł stwierdził: „Gdybym też miał dar proro-
kowania i znał wszystkie tajemnice, i posiadał wszelką wiedzę, i wszelką 
[możliwą] wiarę, tak iżbym góry przenosił, a miłości bym nie miał, byłbym 
niczym” (1 Kor 13,2).

K. Krajewski: „Człowiek zostaje wezwany do dania świadectwa praw-
dzie, do czynienia prawdy dla niej samej, czyli z miłości”159.

J. Moskałyk: „Nawet wobec dużego zwątpienia w sens wiary opar-
tej na praktyce we współczesnym świecie potrzeba świadectwa wiary nie 
musi wcale zamierać. Wiele tu zależy od osobistego nastawienia człowieka 
i jego samookreślenia w sferze życia duchowego. Raczej jest rzeczą oczywi-
stą, iż wiara słabnie lub zanika zwłaszcza wtedy, gdy brak jej zakorzenienia 
w świadomości, żywej refleksji, doświadczeniu i autentycznym wyborze 
wewnętrznym. Taka postawa najczęściej wiąże się ze zbyt powierzchow-
nym stosunkiem wobec przedmiotu wiary i ufnością w jej oddziaływanie, 
a z drugiej strony uległością pokusie sprzeciwu i buntu”160.

b. Ponadczasowość paradygmatu wiary i świadectwa apostołów

Czy apostołowie od razu w pełni świadczyli o Jezusie?
Odpowiedź: W czasie publicznej działalności Jezusa najbliższe Jego oto-

czenie zdradzało wiele niedoskonałości. Stopniowo jednak dojrzewało do 
pełnego zrozumienia tego, czego Jezus nauczał. On sam, przemawiając do 
tłumów, „w wielu przypowieściach głosił im naukę, o ile mogli [ją] rozumieć. 
A bez przypowieści nie przemawiał do nich. Osobno zaś objaśniał wszystko 

158	 S. Budzik, Homilia Księdza Rektora WSD w Tarnowie podczas Eucharystii kończącej 
II Diecezjalne Forum Ruchów i Stowarzyszeń Katolickich, w: „Bądźcie świadkami miło-
sierdzia”. Materiały z II Diecezjalnego Forum Ruchów i Stowarzyszeń Katolickich, red. 
W. Piotrowski, Tarnów 2003, s. 93.

159	 K. Krajewski, Ethos pielgrzyma – etosem świadka prawdy, „Ethos” 63–64 (2003), s. 53.
160	 J. Moskałyk, Nieprzemijająca tożsamość chrześcijańskiej wiary, Poznań 2015, s. 110.



222 |

|

Rozdział drugi

swoim uczniom” (Mk 4,33–34). Także po zmartwychwstaniu nie od razu 
wszystko pojmowali. Do uczniów w drodze do Emaus musiał powiedzieć: 
„O nierozumni, jak nieskore są wasze serca do wierzenia we wszystko, co 
powiedzieli prorocy!” (Łk 24,25).

W. Przygoda: „Świadectwo apostołów, które łączy w sobie świadectwo 
faktów i świadectwo prawdy, ewoluuje od opowiadań o ich spotkaniach ze 
Zmartwychwstałym, przez głoszenie doświadczenia Jego żywej obecności, 
aż po zapowiedzi spotkania z Nim w chwale”161.

Czy apostołowie mogli przynajmniej po części budować swoje świadec-
two na argumentach empirycznych?
Odpowiedź: Nie tylko mogli, ale to czynili, powołując się na wydarze-

nia, w których słuchacze sami brali udział. Święty Piotr mówił do tłumów 
w Dniu Pięćdziesiątnicy: „Tego Męża, który z woli postanowienia i prze-
widzenia Bożego został wydany, przybiliście rękami bezbożnych do krzyża 
i zabiliście” (Dz 2,23).

W. Hładowski: „Istnienie świadectwa chrześcijańskiego o Jezusie Chry-
stusie stwarza sytuację, w której możliwe jest swego rodzaju empiryczne 
sprawdzanie hipotezy transcendencji. Świadectwo to bowiem informuje, 
że zachodzi przyczynowy związek pomiędzy nadprzyrodzonym działaniem 
Boga w historii Jezusa a zespołem danych empirycznych, które mogą być 
ustalone krytycznie w obserwacji samego świadectwa. Świadectwo chrze-
ścijańskie, oparte na przeżyciach refleksyjnej wiary, nie może się jednak stać 
w postępowaniu historycznym podstawą do stwierdzenia wprost nadprzyro-
dzonego charakteru faktu Jezusa. Analizowane w kontekście historycznych 
faktów świadectwo chrześcijańskie może jedynie potwierdzić wiarogodność 
niezwykłego faktu Jezusa jako przedmiotu refleksyjnej wiary”162.

S. Grzechowiak: „Postawę niewierzącego często cechuje uprzednie na-
stawienie negatywne. Wyraża się ono w absolutnie pewnym przekonaniu, 
że to, co zawiera świadectwo chrześcijańskie, nie jest realne. Przekonanie 
to może opierać się na dwu różnych od siebie racjach, które jednak mogą 
się wzajemnie uzupełniać. Jedna z tych racji brzmi: teoretycznie nie jest 

161	 W. Przygoda, Świadectwo w służbie ewangelizacji, s. 26.
162	 W. Hładowski, Sprawdzanie świadectwa chrześcijańskiego w apologetyce, s. 42.



223|

|

Wiara i świadectwo

możliwe, aby świadectwo chrześcijańskie mogło być prawdziwe. Druga na-
tomiast kwestionuje historyczne istnienie przedmiotu tegoż świadectwa”163.

Dlaczego św. Paweł mógł się powołać w swoim świadectwie na fakt, że 
setki ludzi widziało Jezusa po zmartwychwstaniu?
Odpowiedź: Podobnie jak pozostali apostołowie, tak i św. Paweł powo-

ływał się na szeroko rozumiane argumenty empiryczne, wiedząc, że jego 
słuchacze sami mogą je zweryfikować: „Przekazałem wam na początku to, 
co przejąłem; że Chrystus umarł – zgodnie z Pismem – za nasze grzechy, że 
został pogrzebany, że zmartwychwstał trzeciego dnia, zgodnie z Pismem; 
i że ukazał się Kefasowi, a potem Dwunastu, później zjawił się więcej niż 
pięciuset braciom równocześnie; większość z nich żyje dotąd, niektórzy zaś 
pomarli” (1 Kor 15,3–6).

J. McDowell: „Święty Paweł powoływał się na pięciuset świadków 
w czasach, gdy większość z nich jeszcze żyła i mogła zaprzeczyć relacjom 
o zmartwychwstaniu. Gdyby nie było tych pięciuset świadków, Paweł byłby 
wyśmiewany w synagogach, wydrwiwany w teatrach. Zamiast tego tysiące 
ludzi nawracało się w odpowiedzi na to, co głosił”164.

Jaką wartość ma fakt, że apostołowie byli naocznymi świadkami życia 
Jezusa?
Odpowiedź: Lektura Ewangelii nie pozostawia wątpliwości, że nie we 

wszystkich wydarzeniach z życia Jezusa brali zawsze udział wszyscy apo-
stołowie. O tych jednak wydarzeniach, których byli świadkami naocznymi, 
mogli dawać szczególnie wiarygodne świadectwo. Święty Jan tak się wypo-
wiada o przebiciu boku Jezusa na krzyżu: „Gdy [żołnierze] podeszli do Je-
zusa i zobaczyli, że już umarł, nie łamali Mu goleni, tylko jeden z żołnierzy 
włócznią przebił Mu bok i natychmiast wypłynęła krew i woda. Zaświadczył 
to ten, który widział, a świadectwo jego jest prawdziwe. On wie, że mówi 
prawdę, abyście i wy wierzyli” (J 19,33–35). 

R. Bartnicki: „Nie wszyscy narratorzy są trzecioosobowi i wszechwiedzą-
cy. Mogą być także pierwszoosobowi. Wówczas narrator mówi o sobie jako 

163	 S. Grzechowiak, Logiczno-dialektyczna wiarogodność świadectwa chrześcijańskiego, 
s. 176.

164	 J. McDowell, Sprawa zmartwychwstania, czyli świadectwa historyczne potwierdzają 
zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa, Warszawa 1996, s. 133.



224 |

|

Rozdział drugi

uczestniku pewnej historii lub po prostu jej świadku. Czerpie on wiedzę na 
temat myśli i czynów bohaterów obecnych w opowiadaniu z ich zachowań 
i wypowiedzi. Zatem jego wiedza jest ograniczona. Jednocześnie, jeśli narra-
tor jest świadkiem wydarzeń, podnosi to jego autorytet u czytelnika”165.

Dlaczego informacje zawarte w Ewangeliach są często skąpe i niepełne, 
skoro apostołowie byli naocznymi świadkami życia Jezusa?
Odpowiedź: Autorzy Ewangelii mieli pełną świadomość, że nie są w sta-

nie opisać wszystkiego, czego byli świadkami. Święty Jan tak kończy swo-
ją Ewangelię: „Jest ponadto wiele innych rzeczy, których Jezus dokonał, 
a które, gdyby je szczegółowo opisać, to sądzę, że cały świat nie pomieściłby 
ksiąg, które by trzeba napisać” (J 21,25).

W. Hładowski: „Zgodnie z naturą świadectwa historycznego w przeka-
zach biblijnych chodzi w pierwszym rzędzie nie o zrelacjonowanie szczegó-
łów zdarzenia, ale o zaświadczenie o jego zbawczym znaczeniu. Istotnym 
przedmiotem świadectw ewangelijnych jest osoba Jezusa w jej ponadcza-
sowym znaczeniu. Dlatego świadkowie nie dbają o szczegóły, nie uchyla-
ją nieraz ich wieloznaczności lub nawet rozbieżności. W pewnym stopniu 
świadectwa biblijne o Jezusie wyróżnia moment uprzywilejowania świad-
ków. Pochodzą one od świadków wybranych”166.

Czy apostołowie byli świadomi, że to, co głoszą i jak się zachowują, jest 
świadectwem o Jezusie?
Odpowiedź: Wiedzieli o tym, i z czasem coraz głębiej to rozumieli. 

Święty Paweł ujmuje to panujące wśród wszystkich apostołów przekonanie 
w następujący sposób: „Jeden jest Bóg, jeden też pośrednik między Bogiem 
a ludźmi, człowiek, Chrystus Jezus, który wydał siebie samego na okup za 
wszystkich jako świadectwo we właściwym czasie. Ze względu na nie ja zo-
stałem ustanowiony głosicielem i apostołem – mówię prawdę, nie kłamię – 
nauczycielem pogan we wierze i prawdzie” (1 Tm 2,5–7).

D. Piekarz: „Po zmartwychwstaniu Jezus wstępuje do Ojca, a uczniowie 
mają o Nim świadczyć. To piękne, że określają oni swoją misję tym jednym 
słowem: «świadectwo». Wiemy, na czym polega rola świadka w sądzie: jest 

165	 R. Bartnicki, K. Kłósek, Metody interpretacji Nowego Testamentu. Wprowadzenie, Kra-
ków 2014, s. 234.

166	 W. Hładowski, Sprawdzanie świadectwa chrześcijańskiego w apologetyce, s. 27.



225|

|

Wiara i świadectwo

to ktoś, kto widział, słyszał, a teraz może poświadczyć nawet pod przysię-
gą: «Tak było!». W Nowym Testamencie różne warianty słów: «świadek», 
«świadectwo», «świadczyć» występują aż ponad 160 razy. Apostołowie za-
pewniają nas, że są świadkami tego, co głoszą. Dlatego w pierwotnym Ko-
ściele nauczanie o Jezusie podlega ścisłej weryfikacji”167.

O czym przede wszystkim dawali świadectwo apostołowie?
Odpowiedź: Gdy wybrano Macieja na miejsce Judasza, jednym z naj-

ważniejszych kryteriów przy jego wyborze było to, że był on świadkiem 
początku działalności Jezusa, od chrztu w Jordanie, do wniebowstąpie-
nia. Takie właśnie założenie przyjęło grono apostołów: „Trzeba, aby jeden 
z tych, którzy towarzyszyli nam przez cały czas, kiedy Pan Jezus przebywał 
z nami, począwszy od chrztu Janowego aż do dnia, w którym został wzięty 
od nas do nieba, stał się razem z nami świadkiem Jego zmartwychwstania” 
(Dz 1,21–22). 

B. Połeć: „Apostołowie świadczyli o tym, co się wydarzyło od chrztu 
Jana aż po wniebowstąpienie, a dzięki działaniu Ducha Świętego świadec-
two to dotyczyło tajemnicy życia Wcielonego Słowa, kryjącej się za znanymi 
im faktami. Był to podwójny wymiar katechezy doświadczenia: świadectwo 
w słowie i czynie aż po męczeńską ofiarę”168.

Czy świadectwo apostołów jest dla nas dzisiaj wciąż najważniejsze, sko-
ro sami nie byli oni świadkami tak podstawowego wydarzenia, jakim 
było zmartwychwstanie Jezusa?
Odpowiedź: To Jezus zawsze decydował o tym, co chciał przekazać swo-

im nauczaniem i swoim postępowaniem. Z Jego woli całe trzydzieści lat ży-
cia odbyło się bez „świadków”, w ścisłym tego słowa znaczeniu. Dopiero 
chrzest w Jordanie był początkiem tak zwanej publicznej działalności Jezusa. 
Nie oznacza to, że życie ukryte nie było ważne dla naszego zbawienia. Ozna-
cza natomiast, że apostołowie nie byli świadkami tego okresu życia Jezusa. 
To samo należy odnieść do wydarzenia zmartwychwstania. Apostołowie nie 
byli świadkami tego wydarzenia. I to jest fakt. Można jedynie próbować od-
powiedzieć na pytanie, dlaczego ich tam wtedy nie było. Ale zawsze należy 
167	 D. Piekarz, Ewangelia dla początkujących, Kraków 2010, s. 10.
168	 B. Połeć, Katecheza w przestrzeni doświadczenia religijnego i świadectwa wiary, „Tarnow-

skie Studia Teologiczne” 21 (2002) 1–2, s. 293.



226 |

|

Rozdział drugi

pamiętać, że to w niczym nie pomniejsza ich świadectwa o zmartwychwsta-
niu, które jest oparte na spotkaniach ze zmartwychwstałym Jezusem. Święty 
Piotr oświadczył: „Bóg wskrzesił Go [Jezusa] trzeciego dnia i pozwolił Mu 
ukazać się nie całemu ludowi, ale nam, wybranym uprzednio przez Boga 
na świadków, którzyśmy z Nim jedli i pili po Jego zmartwychwstaniu. On 
nam rozkazał ogłosić ludowi i dać świadectwo, że Bóg ustanowił Go sędzią 
żywych i umarłych” (Dz 10,40–42).

B. Szpakowski: „Zmartwychwstanie Jezusa dokonało się bez świad-
ków. Jedynie Jego grób pozostał pusty. Wydaje się, że inny scenariusz nie 
wchodził w grę z tej racji, że potencjalni świadkowie, czyli ludzie, musieli-
by przekroczyć granicę ludzkiej kondycji. Albowiem w życiu ziemskim nie 
posiadamy jeszcze takiej percepcji, aby dostrzec rzeczywistość radykalnie 
nową, rzeczywistość zmartwychwstania. Dlatego zmartwychwstanie Jezusa 
Chrystusa dokonało się bardzo dyskretnie. On nie chciał porazić światłem 
wieczności tych, których umiłował, swoich przyjaciół. Jak długo żyjemy 
w doczesności, tak długo nie jesteśmy przygotowani, aby ujrzeć światło 
wieczności i pozostać przy życiu w ziemskim wymiarze. Musimy pogodzić 
się z naszymi duchowymi granicami”169.

Dlaczego Kościół zawsze będzie się odwoływał do świadectwa aposto-
łów?
Odpowiedź: Kościół jest zbudowany na fundamencie apostołów: „[Je-

steśmy] zbudowani na fundamencie apostołów i proroków, gdzie kamie-
niem węgielnym jest sam Chrystus Jezus” (Ef 2,20).

J. Ablewicz: „Kościół musi opierać się na nauce i władzy apostołów, aby 
mógł przekazać nienaruszony depozyt wiary i łaski otrzymany od Chry-
stusa, którego oni byli najbliższymi i najbardziej autentycznymi świadkami. 
Kościół idzie przez wieki zanurzony w apostołach, którzy bezpośrednio od 
Chrystusa otrzymali ducha i jurysdykcję. Dzięki temu zanurzeniu Kościół 
jest i ukazuje się oczom naszym równocześnie jako duchowa wspólnota bra-
terska wiary i miłości i jako instytucja hierarchiczna”170.

169	 B. Szpakowski, Jak odzyskać radość życia?, Kraków 2013, s. 55.
170	 J. Ablewicz, Będziecie moimi świadkami, s. 272.



227|

|

Wiara i świadectwo

c. Rola Kościoła jako wspólnoty wiary i świadectwa

Czy Kościół powinien świadczyć najpierw o miłości czy o wierze?
Odpowiedź: Wiara jest pierwszym aktem nad drodze do zbawienia, 

zgodnie z poleceniem Jezusa skierowanym do apostołów i całego Kościoła: 
„Idźcie na cały świat i głoście Ewangelię wszelkiemu stworzeniu! Kto uwie-
rzy i przyjmie chrzest, będzie zbawiony; a kto nie uwierzy, będzie potępio-
ny” (Mk 16,15–16).

J. Taborska: „Bóg jest Prawdą i Miłością. O prawdzie i miłości Boga 
wspólnota ma świadczyć wiarą i miłością. To podwójne świadectwo jest 
sprawą niesłychanie istotną; nie można w nim oddzielić jednego elemen-
tu od drugiego pod groźbą zniekształcenia Bożego obrazu. Ontologicznie 
pierwsze jest świadectwo wiary, bo ona jest podstawą usprawiedliwienia, 
psychologicznie jednak pierwszeństwo ma świadectwo miłości”171.

Z. Sobolewski: „Zbiórki, inicjatywy kościelne, rozwój wolontariatu 
wśród dzieci i młodzieży, liczne dzieła, które podejmuje wspólnota diece-
zjalna lub parafialna, cieszą i napawają dumą. Są bowiem świadectwem Ko-
ścioła, który zapatrzony w Chrystusa i posłuszny Jego orędziu idzie śmiało 
do świata, by służyć. Są dowodem żywotności Kościoła – wspólnoty brater-
skiej, w której ubodzy są u siebie. Są też konkretnym i czytelnym dla wszyst-
kich znakiem uwiarygadniającym nas wobec świata”172.

Czy poza wspólnotą Kościoła możliwe jest świadectwo?
Odpowiedź: W sensie szerszym tak, gdyż Jezus nauczał, że „kto nie jest 

przeciwko nam, ten jest z nami” (Mk 9,40).
J. Ablewicz: „Człowiek z natury swojej jest świadkiem. Ziemia jest peł-

na świadectw. Metafizyka świadectwa wyznacza działanie i rozwój ducha 
ludzkiego, jego wzloty i upadki. I pierwsze, i drugie są świadectwem, które 
człowiek daje o sobie samym. Ale jedno świadectwo jest najważniejsze. Jest 
nim świadectwo dawane zmartwychwstaniu Chrystusa. Zmartwychwstanie 
bowiem Chrystusa stanowi główne wydarzenie w historii zbawienia, która 
jest najważniejszą historią”173.

171	 J. Taborska, Świadectwo wspólnoty, „Znak” (1964) 4, s. 378.
172	 Z. Sobolewski, Czy ty mnie miłujesz? Kochające Boga i bliźnich Podlasie, Siedlce 2018, s. 111.
173	 J. Ablewicz, Będziecie moimi świadkami, s. 100.



228 |

|

Rozdział drugi

J. Majka: „Wszyscy w Duchu Świętym jesteśmy świadkami zbawienia 
i świadectwo każdy z nas ma w całości wspólnoty kościelnej swoje miejsce 
i znaczenie. Duch Święty może zresztą objawiać się i rzeczywiście się obja-
wia także poza Kościołem, i wszyscy powinniśmy być otwarci na Jego głos 
i Jego świadectwo”174.

Czy świadectwo Kościoła różni się od świadectwa Chrystusa?
Odpowiedź: Co do treści świadectwo Kościoła nie powinno się niczym 

różnić. Kościół głosi to i tylko to, czego nauczał Jezus: „Zaprawdę powia-
dam wam: Dopóki niebo i ziemia nie przeminą, ani jedna jota, ani jedna 
kreska nie zmieni się w Prawie, aż się wszystko spełni. Ktokolwiek więc 
zniósłby jedno z tych przykazań, choćby najmniejszych, i uczyłby tak ludzi, 
ten będzie najmniejszy w królestwie niebieskim. A kto je wypełnia i uczy 
wypełniać, ten będzie wielki w królestwie niebieskim” (Mt 5,18–19).

T. Knop: „Świadectwo Chrystusa jest objawianiem prawdy o Bogu, któ-
ry jest miłością. Prawda ta jest skierowana do każdego człowieka i musi do 
niego dotrzeć, dlatego Chrystus ustanowił Kościół, stawiając przed nim za-
danie ciągłego przedłużania i uobecniania tego świadectwa o Bogu. Istotną 
funkcją Kościoła jest dawanie świadectwa, które w treści nie różni się od 
tego, które dał Jezus. Dlatego Kościół sprawuje sakramenty, zwłaszcza Eu-
charystię, uobecniającą ofiarę Chrystusa, która jest świadectwem miłości 
Boga”175.

Jaką rolę pełni Duch Święty w prowadzeniu uczniów Chrystusa po dro-
gach świadectwa we wspólnocie Kościoła?
Odpowiedź: Bez Ducha Świętego nie możemy powiedzieć i wyznać, że 

Jezus jest Panem (1 Kor 12,3). Jezus posłał swego Ducha Kościołowi, aby 
prowadzić całą ludzkość do pełni prawdy: „Gdy przyjdzie On, Duch Praw-
dy, doprowadzi was do całej prawdy. Bo nie będzie mówił od siebie, ale po-
wie wszystko, cokolwiek usłyszy, i oznajmi wam rzeczy przyszłe. On Mnie 
otoczy chwałą, ponieważ z mojego weźmie i wam objawi” (J 16,13–14). 

G.M. Bartosik: „Duch Święty pełni nieodzowną misję Nauczyciela. Jest 
tą boską osobą, która jest Świadkiem zarówno Boga Ojca, jak i Syna oraz 

174	 J. Majka, Socjologiczna analiza świadectwa chrześcijańskiego, s. 192.
175	 T. Knop, Świadectwo u podstaw tożsamości Kościoła, s. 242.



229|

|

Wiara i świadectwo

całego dzieła zbawienia. Dany jest jako gwarant właściwego rozumienia 
i przeżywania wiary, owocującej dawaniem jej prawdziwego świadectwa. 
Duch Święty jest Uświęcicielem i jako taki przyczynia się do wzrostu świę-
tości Kościoła, czyli udoskonala świadectwo wiary wierzących w Chrystusa. 
To On kształtuje chrześcijan na obraz samego Chrystusa. Nie ma lepszego 
świadectwa jak osobista świętość poszczególnych chrześcijan”176.

Czy skuteczność świadectwa dawanego przez Kościół zależy od stoso-
wanych przez niego określonych metod ewangelizacji?
Odpowiedź: W pewnej mierze tak, ale nie przede wszystkim. W dużo 

mniejszym stopniu skuteczność ta zależy – jak się niekiedy uważa – od ja-
kichś sposobów wyuczonych czy nabytych, którym, posługują się głosiciele 
Ewangelii. Przekonał się o tym św. Paweł, gdy w Atenach większość słu-
chaczy nie przyjęła jego słów. Skuteczność bierze się z duchowego trwania 
w Chrystusie jak w winnym krzewie. On powiedział do swoich uczniów: „Ja 
jestem prawdziwym krzewem winnym, a Ojciec mój jest tym, który upra-
wia. Każdą latorośl, która we Mnie nie przynosi owocu, odcina, a każdą, 
która przynosi owoc, oczyszcza, aby przynosiła owoc obfitszy” (J 15,1–2).

K. Romaniuk: Napełniony Duchem Świętym, św. Paweł „nie zamierzał 
błyszczeć słowem i mądrością tego świata. Inaczej mówiąc, wcale nie miał 
zamiaru konkurować z filozofami i retorami greckimi. Jego nauczaniu przy-
świecały całkiem inne cele. Został posłany po to, by «głosić świadectwo 
Boże». Było to tym godniejsze podkreślenia, iż Paweł wiedział, że Chrystus 
ukrzyżowany był głupstwem dla pogan […]. Postanowieniu temu pozostał 
Paweł wierny w sposób godny prawdziwego podziwu”177.

Jak należy rozumieć funkcję Maryi, Matki Kościoła, jako świadka Chry-
stusa?
Odpowiedź: Maryja jest wzorem dla wszystkich, którzy pragną dawać 

świadectwo o Chrystusie. Jest Tą, którą św. Elżbieta nazwała Błogosławioną, 
gdyż uwierzyła, że spełnią się słowa powiedziane Jej od Pana (Łk 1,45).

176	 G.M. Bartosik, Maryjny kształt świadectwa. Materiały z sympozjum mariologicznego 
i spotkania kustoszów sanktuariów polskich, Częstochowa, 22-24 września 2011 r., Czę-
stochowa 2012, s. 74.

177	 K. Romaniuk, Św. Paweł. Życie i dzieło, Katowice 2008, s. 112.



230 |

|

Rozdział drugi

S. Smuniewski: „Maryja jawi się nie tylko jako pierwszy świadek przy-
chodzącego Syna, ale także świadek rodzącego Ojca, bo właśnie w Niej to 
rodzenie przedwieczne właściwe Ojcu znalazło swoje ziemskie objawie-
nie. Nikt też nigdy nie wyraził tej prawdy tak jak Ona, bo tylko Ona jest 
świadkiem mającym udział we wcieleniu. Nie jest niemym i martwym 
narzędziem, ale wolnym uczestnikiem tego wydarzenia. Tylko Ona może 
powiedzieć słowa właściwe Ojcu Syna: «Ja Go rodzę. To jest mój Syn umiło-
wany». W ten sposób także Kościół odkrywa swoje powołanie do rodzenia 
i bycia świadkiem w świecie Ojca rodzącego”178.

Co Kościół może uczynić, gdy widzi, że jego świadectwo nie jest przyj-
mowane?
Odpowiedź: To się zdarza zarówno w społeczeństwach już chrześcijań-

skich, jak i w krajach misyjnych. Podstawową cechą świadectwa Kościoła 
jest cierpliwość i nadzieja, gdyż różna jest gleba ludzkich serc: „Oto siewca 
wyszedł siać. A gdy siał, niektóre [ziarna] padły na drogę, nadleciały ptaki 
i wydziobały je. Inne padły na miejsca skaliste, gdzie niewiele miały ziemi; 
i wnet powschodziły, bo gleba nie była głęboka. Lecz gdy słońce wzeszło, 
przypaliły się i uschły, bo nie miały korzenia. Inne znowu padły między 
ciernie, a ciernie wybujały i zagłuszyły je. W końcu padły na ziemię żyzną 
i plon wydały, jedno stokrotny, drugie sześćdziesięciokrotny, a inne trzy-
dziestokrotny. Kto ma uszy, niechaj słucha” (Mt 13,3–9).

F. Zapłata: „Kościół zawsze czeka cierpliwie, aż łaska Boża objawi się 
w prawdzie. W dialogowej konfrontacji często obie strony się wzbogacają. 
Chrześcijańska strona często dopiero wtedy spostrzeże, jak wielki jest dar 
jej wiary i jak duże są jeszcze jej braki, aby świadectwo jej mogło być pełne 
i owocne”179.

J. Salij: „Logika tematu ciągle kieruje nas od problemu świadectwa do 
problemu świadczących. Jeśli świadczenie wierzących jest niekiedy bardziej 
świadectwem naszej zaborczości lub wewnętrznej pustki niż wiary, przecież 
tego nie zmienimy przez moralizatorskie wytknięcie sobie braków i win. 
Moralizowanie ma tylko pozory konkretu, w rzeczywistości jest od niego 

178	 C. Smuniewski, Wspólnota łaski. Charytologiczno-trynitarna eklezjogeneza, Kraków 
2013, s. 287.

179	 F. Zapłata, Dawanie świadectwa o Chrystusie w nowej rzeczywistości misyjnej, s. 211.



231|

|

Wiara i świadectwo

oderwane i właśnie dlatego – tak jak wszystko, co abstrakcyjne – niesku-
teczne”180.

Jaka jest rola świadectwa teologów w odniesieniu do autorytetu  
Magisterium Kościoła?
Odpowiedź: Różne są charyzmaty i posługi, które z woli Bożej zostały 

włączone w realizację zbawczej misji Kościoła. Wśród nich jest dar i zadanie 
nauczania. Święty Paweł apelował: „Jeżeli kto ma [dar] przemawiania, niech 
to będą jakby słowa Boże! Jeżeli kto pełni posługę, niech to czyni mocą, któ-
rej Bóg udziela, aby we wszystkim był uwielbiony Bóg przez Jezusa Chrystu-
sa. Jemu chwała i moc na wieki wieków!” (1 P 4,11).

R. Selejdak: „Właściwy stosunek profesora teologii do Magisterium 
Kościoła jest decydującym dla życia Kościoła i dla świadectwa, do którego 
dawania Chrystus powołał wszystkich wierzących. Istotnie, dzięki takiemu 
poprawnemu stosunkowi możliwe jest uniknięcie błędów i niepewności, 
które poważnie niepokoją sumienia wiernych, czyniąc ich niepewnymi od-
nośnie tego, co jest najcenniejsze, to jest tej prawdy, dla której trzeba być 
gotowym oddać również życie”181.

Dlaczego dla wiarygodności świadectwa Kościoła tak ważna jest apo-
logetyka?
Odpowiedź: Świat niejako domaga się od Kościoła uzasadnienia dawa-

nego przez niego świadectwa wiary, nadziei i miłości. Święty Paweł wzywa 
wszystkich uczniów Chrystusa, aby zawsze byli gotowi do takiej obrony: 
„Pana Chrystusa miejcie w sercach za Świętego i bądźcie zawsze gotowi do 
obrony wobec każdego, kto domaga się od was uzasadnienia tej nadziei, któ-
ra w was jest” (1 P 3,15).

W. Hładowski: „To, co istotnie różni świadectwo chrześcijańskie od zwy-
kłych świadectw historycznych, to nowy wymiar zaświadczonej przezeń 
rzeczywistości religijnej. Wszak dotyczy ono rzeczywistości, której ontolo-
giczne wymiary wychodzą poza układ zjawiskowego świata. Na ile przeżycie 
wiary jest przejawem transcendentnego wymiaru rzeczywistości historycz-
nej, na tyle samo przeżycie i opierające się na nim świadectwo religijne 
180	 J. Salij, Świadectwo wiary jako odpowiedź na jej współczesne zakwestionowanie, s. 398.
181	 R. Selejdak, Profesor teologii wychowawcą i świadkiem wiary, „Częstochowskie Studia 

Teologiczne” XXIX (2001), s. 224.



232 |

|

Rozdział drugi

zakładają sensowność kategorii transcendencji. Z kolei apologetyka, sta-
wiając swój problem w związku z istnieniem świadectwa chrześcijańskiego 
o Jezusie, zakłada sensowność transcendentnego wymiaru rzeczywistości 
historycznej. I w tym zakresie apologetyka obowiązana jest usprawiedliwić 
to założenie”182.

Z. Rostkowski: „Zasadniczą funkcją […] świadectwa [apologii wiary], 
jest ustrzeżenie nauki Chrystusowej przed zniekształceniem i przekazanie 
autentycznego orędzia o zbawieniu wszystkich narodów”183.

d. Osobiste zaangażowanie w świadectwo o Chrystusie

Czy w czasach Starego Testamentu było już znane świadectwo osobiste 
czy tylko całego narodu?
Odpowiedź: Oba rodzaje świadectwa były znane i praktykowane. Przy-

kładem są prorocy. Tak właśnie w Księdze Izajasza słyszymy pytanie Boga 
i odpowiedź proroka: „I usłyszałem głos Pana mówiącego: Kogo mam po-
słać? Kto by Nam poszedł? Odpowiedziałem: Oto ja, poślij mnie!” (Iz 6,8).

W. Przygoda: „W starotestamentalnej teologii świadectwa istotne jest to, 
że pojęcie świadka nie jest bezpośrednio używane w odniesieniu do głosi-
cieli słowa Bożego. Podczas sądu nad grzechem decydującą postacią jest bo-
wiem sam Bóg. Jeśli prorocy głoszą świadectwo Boże, są jedynie nosicielami 
i głosicielami świadectwa Boga, ogłaszając niewiarę i niewierność Izraela 
oraz wystawianie Go na próbę”184.

M. Cisowski: „Szczególnym rodzajem świadectwa jest rola świadków Boga, 
jaką odgrywają naród izraelski oraz Jezus i Jego uczniowie przed światem. 
Rola Izraela – wybranego Sługi Bożego, to dawanie świadectwa o jedynym 
Bogu żywym i prawdziwym, Bogu wybawicielu wobec innych narodów”185.

Czy pojedyncza osoba może być świadkiem czegoś więcej niż tylko tego, 
co dotyczy jej osobistego życia?
Odpowiedź: Gdy chodzi o świadectwo pozareligijne, to zapewne obszar 

świadectwa jest ściśle związany z kręgiem spraw, które dotyczą konkretnej 
182	 W. Hładowski, Sprawdzanie świadectwa chrześcijańskiego w apologetyce, s. 28.
183	 Z. Rostkowski, Znaczenie apostolskiego świadectwa w dziele ewangelizacji, s. 52.
184	 W. Przygoda, Świadectwo w służbie ewangelizacji, s. 20.
185	 M. Cisowski, „Z wiarą w Trzecie Tysiąclecie”, s. 196.



233|

|

Wiara i świadectwo

osoby. W przypadku świadectwa wiary człowiek może jednak dawać świa-
dectwo ogarniające całą historię zbawienia. Prorok Jeremiasz miał poważne 
obawy, czy jako słaby i niedoświadczony młodzieniec jest w stanie spro-
stać zadaniu zleconemu przez Boga; czy jest w stanie świadczyć o czymś, co 
przekracza jego osobiste życie. Przedstawił więc Bogu swoje lęki i usłyszał 
w odpowiedzi: «Zanim ukształtowałem cię w łonie matki, znałem cię, nim 
przyszedłeś na świat, poświęciłem cię, prorokiem dla narodów ustanowiłem 
cię». I rzekłem: «Ach, Panie Boże, przecież nie umiem mówić, bo jestem 
młodzieńcem!». Pan zaś odpowiedział mi: «Nie mów: Jestem młodzieńcem, 
gdyż pójdziesz, do kogokolwiek cię poślę, i będziesz mówił, cokolwiek tobie 
polecę. Nie lękaj się ich, bo jestem z tobą, by cię chronić» – wyrocznia Pana. 
I wyciągnąwszy rękę, dotknął Pan moich ust i rzekł mi: «Oto kładę moje 
słowa w twoje usta»” (Jr 1,5–9).

J. Ablewicz: „Człowiek może być świadkiem nie tylko historii świeckiej, 
lecz również historii świętej, która jest historią zbawienia. Historia zbawie-
nia przedstawia nam, jak Bóg w ciągu wieków na kanwie historii świeckiej 
ludzi, narodów i ludzkości urzeczywistniał swój plan zbawczy w stosunku 
do człowieka. Historia zbawienia to historia zbawczego dialogu Boga z czło-
wiekiem”186.

Co decyduje o duchowej sile i skuteczności osobistego świadectwa?
Odpowiedź: Źródłem skuteczności jest miłość – dar od Boga i zadanie 

dla człowieka. Miłość połączona z wiarą pozwala przezwyciężać wszelki, 
trudności na drodze świadectwa, zgodnie z zapewnieniem Jezusa: „Gdyby-
ście mieli wiarę jak ziarnko gorczycy, powiedzielibyście tej morwie: Wyrwij 
się z korzeniem i przesadź się w morze, a byłaby wam posłuszna” (Łk 17,6). 

W. Przygoda: „Otwarcie się na Ducha Świętego stanowi podstawowy 
warunek skutecznego spełniania misji bycia świadkiem Chrystusa. On jest 
mocą świadectwa i siłą napędową misji Kościoła. Mimo kruchości ludzkich 
świadków Jego moc przychodzi im z pomocą; daje zdolność i siłę do da-
wania świadectwa aż do przelania krwi; zapewnia też owoce świadectwa, 
a zwłaszcza dar proroctwa”187.

186	 J. Ablewicz, Będziecie moimi świadkami, s. 169.
187	 W. Przygoda, Świadectwo w służbie ewangelizacji, s. 29.



234 |

|

Rozdział drugi

F. Drączkowski: „Miłość uzdalnia do doskonałego świadczenia szla-
chetnym i nieskazitelnym postępowaniem, zgodnym z prawem agape do-
skonałej”188.

Kto może dawać osobiste świadectwo? Czy tylko osoby duchowne? 
Odpowiedź: Wszyscy ochrzczeni mają tę powinność. Jest to wspólne 

zadanie wszystkich ochrzczonych, które Jezus powiązał z nagrodą życia 
wiecznego: „Do każdego, który się przyzna do Mnie przed ludźmi, przy-
znam się i Ja przed moim Ojcem, który jest w niebie. Lecz kto się Mnie 
zaprze przed ludźmi, tego zaprę się i Ja przed moim Ojcem, który jest w nie-
bie” (Mt 10,32–33).

B. Cywiński: „Człowiek stopniowo uzdalnia się do dialogu, w którym 
własne świadectwo i akceptacja świadectwa partnera stają się coraz bardziej 
harmonijne. Ta droga formacji duchowej i samowychowania do postawy 
dialogu jest […] dostępna dla wszystkich chrześcijan, zarówno świeckich, 
jak i duchownych”189.

Czy fakt zaangażowania w dawanie świadectwa we wspólnocie ograni-
cza naszą osobistą wolność?
Odpowiedź: Tylko grzech jest realnym zagrożeniem dla właściwego ko-

rzystania z wolności, także w tym, co odnosi się do dawania świadectwa 
o Chrystusie. Wspólnota natomiast nadaje specjalną moc naszemu osobi-
stemu świadectwu, o czym przekonali się apostołowie, wychodząc z Wie-
czernika po zesłaniu Ducha Świętego: „Nagle dał się słyszeć z nieba szum, 
jakby uderzenie gwałtownego wiatru, i napełnił cały dom, w którym prze-
bywali. Ukazały się im też języki jakby z ognia, które się rozdzieliły, i na 
każdym z nich spoczął jeden. I wszyscy zostali napełnieni Duchem Świę-
tym, i zaczęli mówić obcymi językami, tak jak im Duch pozwalał mówić” 
(Dz 2,2–4).

A. Szostek: „Dawać świadectwo prawdzie może tylko człowiek wolny – 
i jedynie w ten sposób może on swą wolność potwierdzać i umacniać”190.

188	 F. Drączkowski, Rodzaje świadczenia Chrystusowi w nauce Klemensa Aleksandryjskiego, 
„Studia Pelplińskie” 33 (2003), s. 215.

189	 B. Cywiński, Dialog. Świadczenie i przyjmowanie świadectwa. Notatki o przygotowaniu 
duszpasterzy do dialogu, „Ateneum Kapłańskie” (1973) 3, s. 407.

190	 A. Szostek, „Teologia rodzi się ze świadectwa”, „W Drodze” (1991) 12, s. 20.



235|

|

Wiara i świadectwo

Czy należy kształtować dawane o Chrystusie świadectwo, czy też wy-
starczy poddać się Duchowi Świętemu?
Odpowiedź: Droga świadectwa jest obszarem współpracy człowieka 

z łaską. To prawda, że Duch Święty jest w stanie pobudzić do czynienia do-
bra także osoby, które są oddalone od Boga. Ale po to Jezus wysłużył łaskę 
odkupienia, aby z nią świadomie i dobrowolnie współpracować. Święty Pa-
weł niejednokrotnie przekonał się, że na współpracy z łaską opiera się wia-
rygodne świadectwo o Chrystusie. Pisze w Pierwszym Liście do Koryntian: 
„Za łaską Boga jestem tym, czym jestem, a dana mi łaska Jego nie okazała 
się daremna; przeciwnie, pracowałem więcej od nich wszystkich, nie ja, co 
prawda, lecz łaska Boża ze mną. Tak więc czy to ja, czy inni, tak nauczamy 
i tak wyście uwierzyli” (1 Kor 15,10–11).

S. Grzechowiak: „Świadectwo […] nie tkwi w człowieku jak jakiś mar-
twy przedmiot, wciąż w tej samej dokładnie postaci, lecz podlega pewne-
mu rozwojowi, niejako się uzupełnia. Dokonuje się to na skutek zetknięcia 
się świadectwa z całym tak zwanym wewnętrznym bogactwem podmiotu, 
przez porównywanie, do którego coraz to nowego materiału dostarcza pa-
mięć i wydarzenia dalszego biegu życia. W ten sposób coraz bardziej uwi-
dacznia się tkwiący wirtualnie w świadectwie wewnętrzny jego sens”191.

Czy nasze osobiste doświadczenia wpływają na jakość naszego świadec-
twa?
Odpowiedź: Wszystko, co przeżywamy, może realnie wpływać na da-

wane o Chrystusie świadectwo. Święty Paweł często przywoływał własne 
doświadczenia – i radosne, i smutne – aby umocnić adresatów swych listów 
w nadziei i gorliwości chrześcijańskiego świadectwa: „Dlatego mam upodo-
banie w moich słabościach, w obelgach, w niedostatkach, w prześladowa-
niach, w uciskach z powodu Chrystusa. Albowiem ilekroć niedomagam, 
tylekroć jestem mocny. Oszalałem, a wyście mnie do tego zmusili. To wy 
powinniście wyrażać mi uznanie. W niczym przecież nie byłem mniejszy od 
wielkich apostołów, chociaż jestem niczym. Dowody [mojego] apostolstwa 
okazały się pośród was przez wielką cierpliwość, a także przez znaki i cuda, 
i przejawy mocy” (2 Kor 12,10–12).
191	 S. Grzechowiak, Logiczno-dialektyczna wiarogodność świadectwa chrześcijańskiego, 

s. 169.



236 |

|

Rozdział drugi

F. Brovelli: „Oto Paweł, nawigator świadectwa chrześcijańskiego. Ma 
w sobie świeżość Damaszku, ma w sobie ciężar próby w Koryncie, w Filip-
pi, w Tesalonice, w Rzymie. Ma w sobie wiedzę przewodnika, Nauczyciela. 
Spójrzcie, Paweł pozwala, aby towarzyszyło mu jego powołanie, nie odłożył 
go do archiwum, aby strzec go zazdrośnie, pozwala mu zakwitnąć, krok po 
kroku, podczas gdy Pan go prowadzi, towarzyszy mu, umieszcza go w róż-
nych sytuacjach, wiedzie go do różnych Kościołów”192.

Czy to jest jakieś nadużycie, że czasem czujemy się „przymuszeni” przez 
Kościół do dawania świadectwa?
Odpowiedź: Jest tylko jeden „dobry przymus”. Pisał o nim św. Paweł: 

„Jeśli odchodzimy od zmysłów – to ze względu na Boga, jeżeli przytomni 
jesteśmy – to ze względu na was. Albowiem miłość Chrystusa przynagla 
nas, pomnych na to, że skoro Jeden umarł za wszystkich, to wszyscy po-
marli. A właśnie za wszystkich umarł [Chrystus] po to, aby ci, co żyją, już 
nie żyli dla siebie, lecz dla Tego, który za nich umarł i zmartwychwstał” 
(2 Kor 5,13–15).

B. Połeć: „Człowiek, który osobiście doświadczył Boga, przez świadec-
two wiary pomaga innym w jego aktualizacji. Czuje on przymus wewnętrz-
ny mówienia i głoszenia. Człowiek jest zdolny, odczuwa potrzebę, a nawet 
pewien przymus świadectwa wiary, gdy jej doświadczy”193.

W. Przygoda: „Tylko człowiek jako istota wolna może składać świa-
dectwo. Jego świadectwo, jako bytu osobowego, jest aktem odkrywania 
i wypowiadania przez niego jego własnego jestestwa oraz wewnętrznej jed-
ności z przyświadczanymi wydarzeniami. Nie chodzi tyle o sam przekaz, ile 
o wniknięcie i wejście w ukrytą za nim rzeczywistość. Istotne jest wewnętrz-
ne zaangażowanie świadka, które odróżnia go od obojętnego obserwatora. 
Wierzący o tyle mogą składać świadectwo wiary, o ile w Duchu Świętym 
oraz w wierze przyjmują Chrystusa i Jego objawienie”194.

Czy kwestia dawania świadectwa powinna być elementem osobistego 
rachunku sumienia?

192	 F. Brovelli, Nawrócenie apostoła. Słuchając św. Pawła, Kraków 2009, s. 86.
193	 B. Połeć, Katecheza w przestrzeni doświadczenia religijnego i świadectwa wiary, s. 292.
194	 W. Przygoda, Świadectwo w służbie ewangelizacji, s. 132.



237|

|

Wiara i świadectwo

Odpowiedź: Tak, podobnie jak wszystkie inne sprawy, od których zależy 
nasza droga do świętości. Jezus zalecał, aby zastanawiać się nad sobą i swo-
im życiem. Dzięki temu można odpowiadać na wymagania prawdy. W jed-
nej ze swych przypowieści zwrócił uwagę na możliwość zmiany złej decyzji 
na dobrą dzięki refleksji, dzięki zastanowieniu się i opamiętaniu: „Pewien 
człowiek miał dwóch synów. Zwrócił się do pierwszego i rzekł: «Dziecko, 
idź dzisiaj i pracuj w winnicy». Ten odpowiedział: «Idę, panie», lecz nie 
poszedł. Zwrócił się do drugiego i to samo powiedział. Ten odparł: «Nie 
chcę». Później jednak opamiętał się i poszedł. Któryż z tych dwóch spełnił 
wolę ojca? Mówią Mu: «Ten drugi». Wtedy Jezus rzekł do nich: «Zaprawdę, 
powiadam wam: Celnicy i nierządnice wchodzą przed wami do królestwa 
niebieskiego” (Mt 21,28–31).

J. Salij: „Samosprawdzania wymaga – rzecz jasna – składane przez nas 
świadectwo wiary, chodzi zarówno o bardziej świadome oczyszczanie oraz 
pogłębianie świadectwa prawdziwego, jak również o demaskowanie i od-
rzucanie świadectwa niezgodnego z duchem Ewangelii”195.

Dlaczego nasze świadectwo nie może być sprzeczne z zasadami moral-
nymi głoszonymi przez Kościół?
Odpowiedź: Autentyczne świadectwo potrzebuje moralności zintegro-

wanej z wiarą, gdyż „wiara, jeśli nie byłaby połączona z uczynkami, martwa 
jest sama w sobie” (Jk 2,17).

P. Bortkiewicz: „Pełna realizacja wolności może się dokonać tylko po-
przez poznanie pełnej prawdy w Jezusie Chrystusie. Stąd konsekwencją jest 
stwierdzenie, że autentyczna moralność jest moralnością ściśle zintegrowa-
ną z wiarą. To oczywiście nie przekreśla wartości życia ludzi niewierzących. 
Dla człowieka wierzącego w momencie poznania prawdy o Bogu objawio-
nym w Jezusie Chrystusie sprawa staje się jednak z jednej strony prostsza, 
z drugiej nakłada większą odpowiedzialność, ponieważ poznając prawdę 
o Chrystusie, moim Odkupicielu, i najpełniejszą prawdę o sobie, jestem 
zobligowany do konkretnego życia, wezwany do świadectwa, które może 
przybrać nawet postać męczeństwa”196.

195	 J. Salij, Świadectwo wiary jako odpowiedź na jej współczesne zakwestionowanie, s. 396. 
196	  Świadectwo życia. O „Veritatis splendor”z Pawłem Bortkiewiczem TChr rozmawia Paweł 

Kozacki OP, „W drodze” (2003) 9, s. 15.



238 |

|

Rozdział drugi

M. Cisowski: „Jednym z istotnych aspektów wiary chrześcijańskiej 
jest świadectwo, jakie o niej dajemy. Bez tego świadectwa trudno mówić 
o prawdziwej wierze. W tym miejscu warto zacytować znane nam z pewno-
ścią słowa z Listu św. Jakuba: «Tak jak ciało bez ducha jest martwe, tak też 
jest martwa wiara bez uczynków» (Jk 2,26). Niestety, z przykrością trzeba 
stwierdzić, że taką właśnie postawę «martwej wiary» reprezentuje niema-
ło ochrzczonych w imię Jezusa Chrystusa. Wydaje się, że jedną z przyczyn 
tego stanu rzeczy jest niepoważne traktowanie wiary, która nie ma żadnego 
wpływu na życie. Dalszą konsekwencją takiej postawy jest brak odpowie-
dzialności za świadectwo, dzięki któremu wiara może się rozwijać w nas 
i być przekazywana innym”197.

e. Świadectwo wiary w ramach powołania kapłańskiego 
i zakonnego

Jakie są obszary kapłańskiego świadectwa?
Odpowiedź: Święty Piotr zwraca się do „starszych”, aby wszystkie swoje 

obowiązki podejmowali ze świadomością odpowiedzialności przed Tym, 
których ich powołał – Jezusem Chrystusem. Całość tych obowiązków wy-
nika z charyzmatu kapłaństwa. W Pierwszym Liście św. Piotr stwierdza ja-
sno i wyraźnie: „Starszych więc [prezbiterów], którzy są wśród was, proszę, 
ja również starszy [prezbiter], a przy tym świadek Chrystusowych cierpień 
oraz uczestnik tej chwały, która ma się objawić: paście stado Boże, które 
jest przy was, strzegąc go nie pod przymusem, ale z własnej woli, jak Bóg 
chce; nie ze względu na niegodziwe zyski, ale z oddaniem; i nie jak ci, któ-
rzy ciemiężą gminy, ale jako żywe przykłady dla stada. Kiedy zaś objawi się 
Najwyższy Pasterz, otrzymacie niewiędnący wieniec chwały” (1 P 5,1–4)198.

M. Maliński: „Ten, który otrzymał święcenia kapłańskie, powinien być 
po pierwsze w pełnym tego słowa znaczeniu człowiekiem religijnym. Po-
winien być tym, który daje świadectwo o Bogu, który świadczy Boga sobą, 
życiem swoim. A po drugie, ma być tym, który głosi Chrystusa swoim sło-
wem. Przez to rozumiemy w pierwszym rzędzie wszystko, co należy do tak 

197	 M. Cisowski, „Z wiarą w Trzecie Tysiąclecie”, s. 195.
198	 Jan Paweł II, Pastores dabo vobis, nr 15.



239|

|

Wiara i świadectwo

zwanego słowa mówionego, a tu zwłaszcza kazanie i katechizację, poza tym 
wszystko, co zaliczyć można do jego działalności duszpasterskiej”199.

Na co winni zwracać uwagę kapłani, aby ich świadectwo było skuteczne 
w dzisiejszym świecie?
Odpowiedź: To, co dotyczy wszystkich ochrzczonych, w sposób szcze-

gólny odnosi się do biskupów i kapłanów. Pisze św. Paweł: „Biskup winien 
być, jako włodarz Boży, człowiekiem nienagannym, niezarozumiałym, 
nieskłonnym do gniewu, nieskorym do pijaństwa i awantur, nie chciwym 
brudnego zysku, lecz gościnnym, miłującym dobro, rozsądnym, sprawiedli-
wym, pobożnym, powściągliwym, przestrzegającym niezawodnej wykładni 
nauki, aby przekazując zdrową naukę, mógł udzielać upomnień i przekony-
wać opornych” (Tt 1,7–9).

W. Przygoda: „Świadectwo prostego życia biskupów, prezbiterów i dia-
konów realizuje się przede wszystkim przez unikanie wyniosłości i afirma-
cję postawy służebnej. Nabiera ono szczególnego znaczenia wobec kryzysu 
postaw służebnych, jaki można zaobserwować w świecie współczesnym”200.

J. Augustyn: „Po pierwsze – bezinteresowność. Nasza bezinteresowna 
praca dla ludzi ma być świadectwem i obrazem bezinteresowności samego 
Boga. Pracując dla wiernych, nie możemy koncentrować się na wynagro-
dzeniu za to, co dla nich robimy. Nie powinniśmy oczekiwać ani korzyści 
materialnych, ani gratyfikacji emocjonalnej. Pracujemy dla ludzi, ponieważ 
jesteśmy do nich posłani przez Jezusa”201.

Czy zewnętrzne okoliczności mogą w istotnej mierze wpływać na treść 
świadectwa kapłańskiego?
Odpowiedź: Czy tego chcemy, czy nie, tak zwane zewnętrzne okoliczno-

ści życia (społecznego, narodowego), wpływają na każdego poszczególnego 
człowieka. Kapłani nie są w tym względzie osobami wyizolowanymi ze śro-
dowiska. Z tym większą troską winni czuwać nad sobą, aby nie ulec temu, co 
jest negatywną (w sensie moralnym) presją ze strony otoczenia; aby nigdy 
nie doszło w ich życiu do zniekształcenia orędzia Ewangelii. Święty Paweł 

199	 M. Maliński, Słowo świadczące Boga, s. 355.
200	 W. Przygoda, Świadectwo w służbie ewangelizacji, s. 122.
201	 J. Augustyn, Kapłaństwo. Duchowość i posługa – współczesne wyzwania, Kraków 2012, 

s. 60.



240 |

|

Rozdział drugi

z radością mógł napisać o sobie, zwracając się do Tymoteusza, że nigdy nie 
uległ presji zagrażającej prawdzie Ewangelii: „Rozważaj, co mówię, albo-
wiem Pan da ci zrozumienie we wszystkim. Pamiętaj na Jezusa Chrystusa, 
potomka Dawida! On według Ewangelii mojej powstał z martwych. Dla niej 
znoszę niedolę aż do więzów jak złoczyńca; ale słowo Boże nie uległo skrę-
powaniu” (2 Tm 2,7–9).

W. Ziółek: „Nie wolno w kapłańskiej posłudze objawiać paradoksu 
(obecnego) czasu, lecz być wiernymi, najwierniejszymi, wytrwałymi bez 
reszty świadkami ewangelicznych wartości i ewangelicznego porządku ist-
nienia”202.

Dlaczego głoszenie słowa Bożego przez kapłana, zwłaszcza podczas 
liturgii, ma podstawowe znaczenie w kontekście dawania świadectwa 
o Chrystusie?
Odpowiedź: Liturgia stanowi uprzywilejowane miejsce głoszenia Ewan-

gelii. Kapłan jest przewodnikiem w modlitwie ludu Bożego. Osobą, która 
przekazuje prawdę objawioną. I nie jest to słowo ludzkie, lecz Boże. Święty 
Paweł, wspominając swój pobyt wśród wiernych w Tesalonikach, podkreśla 
różnicę pomiędzy słowem ludzkim a słowem Bożym: „Wiecie: tak każdego 
z was zachęcaliśmy i zaklinaliśmy, jak ojciec swe dzieci, abyście postępowali 
w sposób godny Boga, który was wzywa do swego królestwa i chwały. Dlate-
go nieustannie dziękujemy Bogu, bo gdy przyjęliście słowo Boże, usłyszane 
od nas, przyjęliście je nie jako słowo ludzkie, ale – jak jest naprawdę – jako 
słowo Boga, który działa w was wierzących” (1 Tes 2,11–13).

H. Pagiewski: „Zasada wierności Bogu i człowiekowi kształtuje postawę 
świadka w konkretnej sytuacji i jego wysiłku adaptacyjnym. Słuchacz, przyj-
mując świadectwo wiary kaznodziei, formuje w sobie postawę wiary własnej, 
dojrzałej, odpowiedzialnej. I dlatego ciągła wewnętrzna odnowa kaznodziei, 
w którym żyją głoszone prawdy, decyduje o odnowie kaznodziejstwa. Ka-
znodzieja-świadek tkwi w kontekście wspólnoty żywego świadectwa całego 
Kościoła i tysiącletniej naszej tradycji”203. „Kaznodzieje, następcy apostołów 
w przekazywaniu objawienia – to świadkowie pośredni, świadkowie wiary. 

202	 W. Ziółek, Słudzy i świadkowie. W 30. rocznicę święceń biskupich, Łódź 2010, s. 11. 
203	 H. Pagiewski, Kaznodzieja odpowiedzialnym i oddanym bez reszty świadkiem Chrystusa, 

s. 171.



241|

|

Wiara i świadectwo

Tak jak apostołowie – żyjący Chrystusem, bo nie można świadczyć aż do 
śmierci o osobie, gdy ona nie jest wszystkim w życiu świadka”204.

Na jakim fundamencie należy budować świadectwo o Chrystusie w ży-
ciu zakonnym?
Odpowiedź: Fundamentu nie ma innego, jak ten, który został położony, 

gdyż kamieniem węgielnym jest Jezus Chrystus (Ef 2,20). 
B. Giemza: „Osoby konsekrowane przypominają Piotra, Jakuba, Jana 

i innych apostołów, którzy w odpowiedzi na Jezusowe zaproszenie zostawili 
wszystko i poszli za Nim. Winny one naśladować i odtwarzać życie ewange-
liczne głoszone i realizowane przez Bożego Zbawiciela, dając przez to świa-
dectwo Ewangelii jako rzeczywistości zawsze żywej w Kościele i w świecie. 
Można powiedzieć inaczej, że osoby konsekrowane winny być «piątą Ewan-
gelią». W ten sposób ujawnia się inny wymiar świadectwa osób konsekro-
wanych – jako znak bezinteresownej miłości do Boga i człowieka”205.

Czy zakonnicy mogą być wiarygodnymi świadkami dla świata, skoro 
prowadzą życie z dala od niego?
Odpowiedź: Oddalenie fizyczne nie powoduje automatycznie oddalenia 

duchowego. Można być w środku, w centrum spraw doczesnych, a duchem 
pozostawać z dala od tych spraw; ale i odwrotnie, można oddalić się fizycz-
nie od świata, a mimo to wciąż w nim tkwić duchowo. Wszystko zależy 
od tego, co rozumiemy przez „bycie w świecie”. Chrześcijanie, w tym także 
zakonnicy, są powołani do świadczenia o Chrystusie niezależnie, czy prze-
bywają fizycznie w świecie spraw doczesnych, czy żyją w odosobnieniu. Jako 
uczniowie Chrystusa mają być w tym świecie, ale nie z tego świata. Wymow-
ne są tym względzie słowa modlitwy, jaką Jezus zanosił do Ojca podczas 
spotkania z uczniami w Wieczerniku: „Nie proszę, abyś ich zabrał ze świata, 
ale byś ich ustrzegł od złego. Oni nie są ze świata, jak i Ja nie jestem ze świa-
ta. Uświęć ich w prawdzie. Słowo Twoje jest prawdą. Jak Ty Mnie posłałeś 
na świat, tak i Ja ich na świat posłałem. A za nich Ja poświęcam w ofierze 
samego siebie, aby i oni byli uświęceni w prawdzie” (J 17,15–19).

204	 Tamże, s. 167.
205	 B. Giemza, Apostolski wymiar życia konsekrowanego w nauczaniu Jana Pawła II. Studium 

teologicznopastoralne, Wrocław 2012, s. 143.



242 |

|

Rozdział drugi

J.W. Gogola: „Wspólnoty osób konsekrowanych mają dawać właściwe 
swojemu powołaniu świadectwo w miejscu, w którym żyją i w sposób wy-
znaczony im przez charyzmat założycieli. Uwzględniając treść misji osób 
zakonnych: świadectwo życia, modlitwa i ofiara […], można by sądzić, że 
główna ich działalność, to jest świadectwo życia, ogranicza się tylko do 
fizycznego miejsca przebywania, a modlitwą i ofiarą mogą ogarniać cały 
świat. Ale jest to uproszczenie. Współczesny świat umożliwia poszerzenie 
oddziaływania na środowisko poprzez środki przekazu”206.

Jaką rolę odgrywają rady ewangeliczne w realizacji postulatu dawania 
świadectwa o Chrystusie w życiu zakonnym?
Odpowiedź: Im bardziej dążymy do świętości, tym owocniejsze jest nasze 

kroczenie za Chrystusem i nasze o Nim świadectwo. Na taką współzależność 
wskazał Jezus między innymi w rozmowie w bogatym młodzieńcem (Mk 
10,17–22). Gdy ten młodzieniec odszedł zasmucony, gdyż nie chciał opuścić 
tego, co posiadał, Jezus pouczył swoich uczniów, że pozbawienie się tego, co 
materialne, jest pozorną stratą w porównaniu z tym, jak wielki i pozytyw-
ny wpływ na innych uzyskujemy: „Piotr zaczął mówić do Jezusa: «Oto my 
opuściliśmy wszystko i poszliśmy za Tobą». Jezus odpowiedział: «Zaprawdę, 
powiadam wam: Nikt nie opuszcza domu, braci, sióstr, matki, ojca, dzieci 
i pól z powodu Mnie i z powodu Ewangelii, żeby nie otrzymał stokroć więcej 
teraz, w tym czasie, domów, braci, sióstr, matek, dzieci i pól, wśród prześla-
dowań, a życia wiecznego w czasie przyszłym. Lecz wielu pierwszych będzie 
ostatnimi, a ostatnich pierwszymi»” (Mk 10,28–31).

J.W. Gogola: „Bóg nie powołuje chrześcijanina do oddania się całym ser-
cem praktyce czystości, ubóstwa i posłuszeństwa, ale do pójścia za Chrystu-
sem. Sequela Christi stanowi główny ośrodek egzystencji konsekrowanej, ale 
także cel działalności apostolskiej. Rady ewangeliczne stanowią formę bycia 
jedno z Chrystusem, drogę kroczenia za Nim i kontynuowania w świecie 
Jego misji. Rady są więc konsekwencją pójścia za Chrystusem w życiu kon-
sekrowanym i jednocześnie są na służbie Jego misji”207.

206	 J.W. Gogola, Ubóstwo konsekrowane jako świadectwo miłosierdzia, s. 71.
207	 Tamże, s. 73.



243|

|

Wiara i świadectwo

Czy niewierność wobec jednej z rad ewangelicznych – ślubowanej 
czystości zakonnej – może realnie podważyć wiarygodność dawanego 
o Chrystusie świadectwa?
Odpowiedź: Bez wątpienia tak, biorąc pod uwagę fakt, że ta dziedzina 

ludzkiego życia, jaką jest sfera cielesna, stanowi szczególne trudny obszar 
walki duchowej. Dlatego ci, którzy ślubują ewangeliczną czystość i tego ślu-
bu nie dochowują, powodują nie tylko u siebie, ale także u innych znaczące 
spustoszenie duchowe czy wręcz zgorszenie. Działa tu zasada „miasta po-
łożonego na górze”. Jezus zwrócił się do swoich uczniów z następującym 
pouczeniem: „Wy jesteście solą dla ziemi. Lecz jeśli sól utraci swój smak, 
czymże ją posolić? Na nic się już nie przyda, chyba na wyrzucenie i pode-
ptanie przez ludzi. Wy jesteście światłem świata. Nie może się ukryć miasto 
położone na górze. Nie zapala się też światła i nie stawia pod korcem, ale na 
świeczniku, aby świeciło wszystkim, którzy są w domu. Tak niech świeci wa-
sze światło przed ludźmi, aby widzieli wasze dobre uczynki i chwalili Ojca 
waszego, który jest w niebie” (Mt 5,13–16).

R. Pindel: „Z życiem wspólnoty, które stanowi świadectwo dla świata, 
szczególnie wiąże się czystość pojmowana przede wszystkim jako wyłączna 
i wierna miłość wobec Boga. Jeżeli wspólnota przestaje być wierną oblubie-
nicą Chrystusa, jeżeli jej obyczaje ukazują, że skłania się ku bożkom – traci 
swoją wiarygodność. Świat uwierzy Kościołowi, który jest poślubiony tylko 
Bogu”208.

Od czego zależy wiarogodność świadectwa w życiu zakonnym?
Odpowiedź: Od stopnia zjednoczenia z Chrystusem. Przekonał się o tym 

między innymi św. Paweł, i mógł później napisać: „Umiem cierpieć biedę, 
umiem i obfitować. Do wszystkich w ogóle warunków jestem zaprawiony: 
i być sytym, i głód cierpieć, obfitować i doznawać niedostatku. Wszystko 
mogę w Tym, który mnie umacnia” (Flp 4,12–13). 

J.W. Gogola: „Świadectwo, jak wiadomo, wymaga uczestnictwa i zaan-
gażowania w sprawę, o której się świadczy. Świadectwo zakonników dotyczy 
nie życia zdyscyplinowanego, bo do niego można dojść samemu przy odpo-
wiedniej motywacji, nie życia ograniczonego poważnymi wyrzeczeniami, bo 

208	 R. Pindel, Życie wspólnoty Kościoła pierwszych chrześcijan świadectwem dla świata, s. 19.



244 |

|

Rozdział drugi

one nie mogłyby być przedmiotem naśladowania przez «niepowołanych», 
ale zbawczego działania Boga w człowieku. To świadectwo możliwe jest dzię-
ki obiektywnemu uczestnictwu chrześcijanina w misterium Chrystusa. Jego 
jakość natomiast uzależniona jest od stopnia zjednoczenia z Chrystusem”209.

W czym tkwi specyfika świadectwa życia zakonnego?
Odpowiedź: Jednym z elementów świadectwa osób życia konsekrowa-

nego, które decyduje o specyfice ich świadectwa, jest dar i zadanie łączenia 
modlitwy z uczynkami. „Módl się i pracuj” – to zawołanie dobrze oddaje tę 
szczególną wartość ewangelizacyjną życia zakonnego. Taka jest też logika 
ośmiu błogosławieństw i napomnienia Jezusa: „Nie każdy, który Mi mówi: 
Panie, Panie!, wejdzie do królestwa niebieskiego, lecz ten, kto spełnia wolę 
mojego Ojca, który jest w niebie” (Mt 7,21).

A. Siemieniewski: „Świadectwo osób konsekrowanych obejmuje ważny 
element: umiejętność znajdowania równowagi między działaniem i kon-
templacją”210.

Dlaczego osoby życia konsekrowanego winny świadczyć o Chrystusie 
szczególnie przez ślubowane ubóstwo?
Odpowiedź: Niebezpieczeństwo bogactw pozostaje niezmiennie aktual-

nym zagrożeniem dla wszystkich, którzy pragną świętości i chcą, aby tak-
że inni byli świętymi. Świat nie sprzyja postawie ewangelicznego ubóstwa. 
A przecież ma ono niezwykłą siłę i moc, dzięki której może objawiać się 
wśród ludzi chwała Boża. Oto zaledwie jeden przykład – spotkanie apo-
stołów z chorym człowiekiem, który chciał od nich jałmużny: „Lecz Piotr 
wraz z Janem przypatrzywszy się mu, powiedział: «Spójrz na nas». A on 
patrzył na nich, oczekując od nich jałmużny. «Nie mam srebra ani złota – 
powiedział Piotr – ale co mam, to ci daję: W imię Jezusa Chrystusa Nazarej-
czyka, chodź!». I ująwszy go za prawą rękę, podniósł go. A on natychmiast 
odzyskał władzę w nogach i stopach. Zerwał się i stanął na nogach, i cho-
dził, i wszedł z nimi do świątyni, chodząc, skacząc i wielbiąc Boga. A cały 
lud zobaczył go chodzącego i chwalącego Boga. I rozpoznawali w nim tego 
człowieka, który siadał przy Pięknej Bramie świątyni, aby żebrać, i ogarnęło 
209	 J.W. Gogola, Ubóstwo konsekrowane jako świadectwo miłosierdzia, s. 74.
210	 A. Siemieniewski, Aktualność świadectwa osób konsekrowanych na progu Trzeciego Ty-

siąclecia, s. 70.



245|

|

Wiara i świadectwo

ich zdumienie i zachwyt z powodu tego, co go spotkało. A gdy on trzymał 
się Piotra i Jana, cały lud zdumiony zbiegł się do nich w krużganku, który 
zwano Salomonowym” (Dz 3,4–11).

J.W. Gogola: „Zestawienie ubóstwa konsekrowanego ze świadectwem 
miłosierdzia przenosi refleksję o życiu zakonnym w samo centrum ewan-
gelicznego orędzia o zbawieniu. W tym świetle życie radami ewangelicz-
nymi jawi się jako przywilej i cała egzystencja zakonna ukierunkowana na 
ewangelizację. Ubóstwo konsekrowane rozumiemy tutaj w jego najszer-
szym znaczeniu, jako całościowy wymiar osoby, tak by zawierało ono także 
wyrzeczenie związane z czystością i posłuszeństwem”211.

J. Wal: „Gdyby chrześcijanie dawali świadectwo, działając na rzecz wie-
lorako ubogich i słabych, nie musielibyśmy się bać, że Kościół straci prestiż 
społeczny, że zostanie zepchnięty do zakrystii. Jesteśmy w stanie Kościół 
obronić świadectwem”212.

f. Wiara katolików świeckich – obszar świadectwa w rodzinie  
i na katechezie

Dlaczego rodzina ma być miejscem świadectwa?
Odpowiedź: Rodzina jest powołana do świadczenia o Chrystusie ze 

względu na otrzymany dar wiary i chrztu. Dlatego św. Paweł formułował 
zasady życia domowego nie na płaszczyźnie psychologiczno-socjologicz-
nej, lecz religijnej, w kontekście świadectwa, jakie cała rodzina ma dawać 
o Chrystusie wobec świata: „Żony bądźcie poddane mężom, jak przystało 
w Panu. Mężowie, miłujcie żony i nie bądźcie dla nich przykrymi! Dzieci, 
bądźcie posłuszne rodzicom we wszystkim, bo to jest miłe w Panu. Ojcowie, 
nie rozdrażniajcie waszych dzieci, aby nie traciły ducha” (Kol 3,18–21). 

J. Stala: „Słowo «przymierze» wskazuje na osobowy i jednocześnie reli-
gijny charakter związku małżeńskiego. Jest ono związkiem dwojga osób, wy-
nikającym z ich wolnej decyzji, mocą której powierzają się sobie wzajemnie 
w sposób nieodwołalny – zawierają przymierze. Przymierze to jest szcze-
gólnym miejscem, obdarzonym z samej natury szczególnym charyzmatem. 

211	 J.W. Gogola, Ubóstwo konsekrowane jako świadectwo miłosierdzia, s. 67. 
212	 J. Wal, Realizacja Bożego miłosierdzia w życiu Kościoła i chrześcijanina, w: „Bądźcie 

świadkami miłosierdzia”, s. 46.



246 |

|

Rozdział drugi

Umocnione łaską sakramentalną otrzymuje specjalną siłę, by stawać się 
miejscem świadectwa dla człowieczeństwa, wiary i miłości”213.

C. Ciattini: „Rodzina, im bardziej odnajdzie w prezbiterach ojców – 
zdolnych do zawiązywania więzi wiary, pielęgnujących w każdej wspólnocie 
relacje, które ukazują, czym powinna być: właściwym miejscem do przyję-
cia i strzeżenia życia, gdzie wspomaga się najsłabszych, a człowiek znajduje 
wybawienie w swoich najbardziej bolących biedach – tym bardziej będzie 
przygotowana i gotowa do dawania świadectwa”214.

Jakie są skutki braku świadectwa ze strony rodziców i wychowawców?
Odpowiedź: Jezus wypowiedział słowa pełne powagi i ostrzeżenia o zgor-

szeniu dzieci. Są to pouczenia kierowane do wszystkich, ale bez wątpienia 
szczególnie do tych, którzy mają specjalną przed Bogiem odpowiedzialność 
za młode pokolenie: „Kto by się stał powodem grzechu dla jednego z tych 
małych, którzy wierzą we Mnie, temu byłoby lepiej kamień młyński zawie-
sić u szyi i utopić go w głębi morza. Biada światu z powodu zgorszeń! Muszą 
wprawdzie przyjść zgorszenia, lecz biada człowiekowi, przez którego doko-
nuje się zgorszenie” (Mt 18,6–7).

B. Hiszpańska: „Świadectwo fałszu w dziedzinie pedagogicznej jest przy-
czyną chaosu moralnego spowodowanego relatywizacją świadectwa, co 
uniemożliwia rozpoznawanie wartości, a tym samym utworzenie hierarchii 
aksjologicznej”215. „Największą siłą przekazu pedagogicznego jest świadectwo 
wychowawcy, które wyraża się przede wszystkim zgodnością jego słów z tym, 
co czyni, z całym jego życiem. Jest to «prawdomówność» egzystencjalna, czyli 
prawość, która stanowi szansę dla rozwoju zaufania i miłości wychowanka. 
Wychowanie wymaga aktywnego łączenia słowa i działania z uwzględnie-
niem niepowtarzalności osób i specyfiki ich życiowych sytuacji”216.

B. Pylak: „W wychowaniu młodzieży świadectwo życia ich nauczycieli – 
wychowawców odgrywa ważną rolę, budzi bowiem zaufanie do głoszonej 
przez nich prawdy i zasad postępowania”217.

213	 J. Stala, Przymierze małżeńskie jako miejsce i źródło świadectwa, w: Człowiek między 
losem a wyborem, s. 430.

214	 C. Ciattini, Prezbiter a nauka społeczna Kościoła, Katowice 2007, s. 86.
215	 B. Hiszpańska, Na antypodach świadectwa, s. 365.
216	 Tamże, s. 357.
217	 B. Pylak, „Bądźcie świadkami Chrystusowej miłości”, „Ethos” 41–42 (1998), s. 192.



247|

|

Wiara i świadectwo

Co jest bezpośrednim celem świadectwa ze strony katechetów?
Odpowiedź: Celem jest to, aby wszyscy wychowankowie zawierzyli 

i zaufali Bogu teraz i w całym swoim dorosłym życiu. Takiego świadectwa 
oczekują wychowankowie od swoich wychowawców, nawet jeśli sami wy-
chowawcy doświadczają trudności w swoim życiu osobistym. Warto, aby 
często powracali do wyznania, jakie uczynił św. Paweł na temat dramatu 
ludzkiej egzystencji, która pomimo słabości grzechu, jest przecież podda-
na nadziei opartej na mocy łaski Jezusa Chrystusa: „Jestem świadom, że 
we mnie, to jest w moim ciele, nie mieszka dobro; bo łatwo przychodzi mi 
chcieć tego, co dobre, ale wykonać – nie. Nie czynię bowiem dobra, którego 
chcę, ale czynię to zło, którego nie chcę. Jeżeli zaś czynię to, czego nie chcę, 
już nie ja to czynię, ale grzech, który we mnie mieszka. A zatem stwierdzam 
w sobie to prawo, że gdy chcę czynić dobro, narzuca mi się zło. Albowiem 
wewnętrzny człowiek [we mnie] ma upodobanie zgodne z Prawem Bożym. 
W członkach zaś moich spostrzegam prawo inne, które toczy walkę z pra-
wem mojego umysłu i podbija mnie w niewolę pod prawo grzechu miesz-
kającego w moich członkach. Nieszczęsny ja człowiek! Któż mnie wyzwoli 
z ciała, [co wiedzie ku] tej śmierci? Dzięki niech będą Bogu przez Jezusa 
Chrystusa, Pana naszego!” (Rz 7,18–24).

S. Sułkowski: „Katecheta powinien kształtować w uczniach postawę za-
wierzenia i zaufania Panu Bogu – istotny jest w tym względzie wymiar świa-
dectwa katechety. Ma to wszystko prowadzić do odnowy w uczniach zapału 
misyjnego i odwagi wyjścia na peryferie”218.

E. Zarębska: „Podstawowym czynnikiem warunkującym autentycz-
ność postawy świadectwa katechety jest jego własna wiara, w której wciąż 
nieustannie wzrasta, według niej kształtuje swoje życie i ukazuje ją na ze-
wnątrz”219.

J. Zimniak: „Świadectwo wiary nie jest w żadnym wypadku indoktryna-
cją, lecz ukazaniem swego osobistego stosunku do Chrystusa, nie tylko inte-
lektualnego, lecz przede wszystkim emocjonalnego. Coraz powszechniejsze 

218	 S. Sułkowski, Nawracajcie się i wierzcie w Ewangelię. Przez Chrystusa, z Chrystusem, 
w Chrystusie, przez wiarę i chrzest do świadectwa, Poznań 2014/2015, s. 34.

219	 E. Zarębska, Postawy katechety, s. 316. 



248 |

|

Rozdział drugi

staje się dziś przekonanie, że wiarę i życie z wiary przekazuje się głównie 
dzięki świadectwu katechetów”220.

B. Połeć: „Katecheza niewątpliwie korzysta z doświadczenia Kościoła, 
ale zarazem tak świadczy o Chrystusie, że swoim świadectwem wzboga-
ca doświadczenie Kościoła. Jej osobowe świadectwo zaś zwielokrotnia się 
przez świadectwo wspólnotowe całego Ludu Bożego. Dzięki doświadczeniu 
i świadectwu katecheza ma zwracać uwagę na człowieka współczesności: 
zagubionego, osamotnionego, sfrustrowanego, przygnębionego i znudzone-
go, by ukazać mu sens życia, godność w Chrystusie i wolność w Kościele”221.

J. Szpet: „Osobiste zaangażowanie, troska o dobro nie może przesłaniać 
Chrystusa. Rola katechety w dialogu zbawienia polega na informacji, pod-
prowadzeniu i świadczeniu. Aby przemówiło Słowo Boże, mówiący powi-
nien zamilknąć. Katecheta jest świadkiem inicjującym dialog”222.

Czy czas zajęć szkolnych ogranicza dawanie świadectwa przez kate-
chetów?
Odpowiedź: Świadectwo chrześcijańskie nigdy nie jest ograniczone 

miejscem ani czasem. Tak jest i w przypadku posługi nauczania i wycho-
wywania; katecheta powinien starać się całe swoje życie kształtować w du-
chu autentycznego świadectwa o Chrystusie. Nie traci na aktualności rada, 
jakiej udziela św. Paweł: „Głoś naukę, nastawaj w porę, nie w porę, [w razie 
potrzeby] wykaż błąd, poucz, podnieś na duchu z całą cierpliwością, ilekroć 
nauczasz” (2 Tm 4,2).

J. Zimniak: „Świadectwo wykracza poza zwykłe nauczanie, obejmuje też 
o wiele szerszy zakres, nie ograniczając się jedynie do grupy klasowej czy 
katechetycznej. Katecheta jest świadkiem wiary również poza szkolą, w ży-
ciu prywatnym. Istotną zaś cechą jego świadectwa wiary jest w pierwszym 
rzędzie autentyzm życia, wyrażający się między innymi w spontaniczności 
reakcji, te zaś są różne od dobrego przykładu, który może być wypracowany 
i narzucony sobie siłą woli”223.

J. Szpet: „Podczas [katechezy] przekazuje się treści służące kształtowa-
niu postaw religijnych, a w szczególności przygotowuje katechizowanych do 
220	 J. Zimniak, Katecheta świadkiem wiary, s. 179.
221	 B. Połeć, Katecheza w przestrzeni doświadczenia religijnego i świadectwa wiary, s. 294.
222	 J. Szpet, Katecheta – świadkiem i przyjacielem, „Katecheta” (1986) 1, s. 19.
223	 J. Zimniak, Katecheta świadkiem wiary, s. 180.



249|

|

Wiara i świadectwo

dawania świadectwa o Bogu i wierze w codziennym życiu. […] Elementem 
życia wspólnotowego jest apostolstwo i świadectwo, zaś działalność misyj-
na wynika z natury Kościoła. Na te dwa aspekty katecheta powinien […] 
w sposób szczególny zwrócić uwagę i akcentować je w swojej posłudze prze-
powiadania słowa Bożego”224.

B. Połeć: „Dynamiczny rozwój poszczególnych dziedzin wiedzy i szyb-
kie przemiany zachodzące w świecie, domagają się aktywnej obecności czło-
wieka w dokonujących się przemianach. Z tego względu potrzeba również 
ustawicznego, permanentnego kształcenia religijnego, które powinna pod-
jąć i realizować katecheza, na bazie doświadczenia religijnego, co w konse-
kwencji prowadzi do świadectwa wiary”225.

Dlaczego w kontekście bierzmowania świadectwo katechetów i wycho-
wawców jest szczególnie oczekiwane?
Odpowiedź: Ponieważ to świadectwo pomaga kandydatom do bierzmo-

wania w przygotowaniu się nie tylko do przyjęcia łaski sakramentalnej, 
ale do gorliwej z tą łaską współpracy poprzez dzieła apostolskie, zgodnie 
z testamentem Jezusa przekazanym uczniom w Wieczerniku: „Przykazanie 
nowe daję wam, abyście się wzajemnie miłowali tak, jak Ja was umiłowałem; 
żebyście i wy tak się miłowali wzajemnie. Po tym wszyscy poznają, żeście 
uczniami moimi, jeśli będziecie się wzajemnie miłowali” (J 13,34–35).

D. Adamczyk: „Przez sakrament bierzmowania Duch Święty czyni czło-
wieka świadkiem wiary, który odtąd powinien urzeczywistniać wskazania 
Ewangelii przez autentyczne świadectwo życia. Owocem tego sakramentu 
jest umocnienie otrzymanego na chrzcie daru Ducha Świętego, który uzdal-
nia i prowadzi do aktów świadczenia słowem i życiem o Chrystusie”226.

A. Szponar: „W sakramencie bierzmowania człowiek zostaje umocniony 
Duchem Świętym i wezwany do dawania świadectwa wszędzie tam, gdzie 
postawi go Boża opatrzność. Bierzmowanie, nazywane również sakramen-
tem dojrzałości chrześcijańskiej, stanowi w tym kontekście wezwanie do 
świętości życia i do chrześcijańskiego świadectwa”227.

224	 J. Szpet, Katecheta – świadkiem i przyjacielem, s. 18.
225	 B. Połeć, Katecheza w przestrzeni doświadczenia religijnego i świadectwa wiary, s. 288.
226	 D. Adamczyk, Chrześcijanin wiernym świadkiem prawdy, s. 463.
227	 A. Szponar, Świadectwo życia jako motyw wiarygodności chrześcijaństwa, s. 124.





|

Rozdział trzeci 
Modlitwa i świadectwo – 
dialog z Bogiem we wspólnocie miłości

Wcielony Syn Boży, Jezus Chrystus, przez swoją ofiarę na krzy-
żu wypełnił wolę Ojca w stopniu absolutnie doskonałym. Ta 
najwyższa jakość i wartość dzieła Jezusa wynikała z faktu „ab-

solutnie doskonałego zjednoczenia Syna z Ojcem”1. Dlatego Jezus jest dla 
swoich uczniów najwspanialszym wzorem we wszystkim, także w tym, co 
dotyczy świadectwa.

Będąc pośrednikiem między człowiekiem a Bogiem Ojcem w Duchu 
Świętym, Jezus dokonał odkupienia nie dla siebie, ale dla ludzi, tworząc nowy 
rodzaj relacji: komunii miłości z Bogiem i między sobą. W tym celu ustano-
wił Kościół2. W Kościele istnieje całe bogactwo darów, ale jeden Duch; wiele 
różnych urzędów, ale jeden Pan; wielka jest liczba sposobów działania, ale 
jeden Bóg, który wszystko sprawia we wszystkich (1 Kor 12,47; Ef 4,11–13).

W tę zbawczą jedność i różnorodność wpisana jest modlitwa i płynące 
z niej świadectwo. Istnieje więc w Kościele cały szereg możliwych powiązań 
modlitwy i świadectwa, na przykład modlitwa jako źródło zobowiązania do 
1	 Komisja Teologiczno-Historyczna Wielkiego Jubileuszu Roku 2000, Eucharystia – sakra

ment nowego życia, Katowice 2000, s. 94.
2	 Zob. A.L. Krupa, Znaczenie Maryi w religii, w: Pod tchnieniem Ducha Świętego. Współ-

czesna myśl teologiczna, red. M. Finke, Poznań–Warszawa–Lublin 1964, s. 302.



252 |

|

Rozdział trzeci 

świadectwa; kształtowanie świadectwa za sprawą modlitwy; dawanie świa-
dectwa przez praktykowanie modlitwy; modlitwa w intencji wiarygodne-
go świadectwa; modlitwa o przyjęcie dawanego przez nas świadectwa itp. 
W niniejszym rozdziale rozważymy głównie jeden aspekt, a mianowicie ten, 
że rozwój życia modlitewnego we wspólnocie Kościoła jest i powinien być 
niewyczerpalnym źródłem wiarygodnego świadectwa o Chrystusie w życiu 
chrześcijańskim.

Kościół stanowi szczególną przestrzeń dialogu Boga z człowiekiem. 
Ci, którzy chcą o Chrystusie dawać wiarygodne świadectwo, jednoczą się 
na modlitwie we wspólnocie Kościoła. Obszarem wzajemnych powiązań ży-
cia modlitewnego i świadectwa jest liturgia sakramentów, w tym szczególnie 
Eucharystii. Kościół gromadzi się na modlitwie, aby wspólnie celebrować 
misteria zbawienia, dzięki czemu Duch Święty kształtuje i pogłębia w ser-
cach wierzących gorliwość w dawaniu wiarygodnego świadectwa o Chry-
stusie. Z tego też względu podkreślimy, że aby jak najlepiej wypełnić swoją 
misję, wszyscy powinni kroczyć drogą modlitwy i świadectwa na wzór i za 
wstawiennictwem Maryi, Niewiasty Eucharystii.

I. Dziedzictwo modlitwy czasów dawnego przymierza

Modlitwę należy postrzegać w perspektywie zbawczego dialogu Boga 
zarówno z całą ludzkością, jak i z poszczególnym człowiekiem. W Starym 
Testamencie hesed określa Boże otwarcie wobec człowieka, pełne życzliwo-
ści i łaski. Hesed określa Bożą miłość, przebaczenie, miłosierdzie i wierność: 
„Objawiając swoje imię, Bóg objawia równocześnie swoją wierność, która 
nie ma ani początku, ani końca, obejmuje zarówno przeszłość («Jestem Bo-
giem ojca twego», Wj 3,6), jak i przyszłość («Ja będę z tobą», Wj 3,12). Bóg, 
który objawia swoje imię jako «Ja Jestem», objawia się jako Bóg, który jest 
zawsze przy swoim ludzie, aby go zbawić”3.

O tym, kim jest Bóg i w jaki sposób prowadzi ludzkość do siebie, do-
wiadujemy się na podstawie objawienia biblijnego. Zawiera ono wspania-
łe przykłady ludzi modlitwy. Szczególnym świadkiem modlitwy pozostaje 

3	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 207.



253|

|

Modlitwa i świadectwo

dla całych pokoleń postać Abrahama. Bóg zawarł z nim przymierze, które 
później wielokrotnie potwierdzał i odnawiał w ramach historii narodu wy-
branego. 

Modlitwa przenikała cały okres dawnego przymierza. Dlatego nie-
wyczerpalnym natchnieniem dla modlitwy chrześcijańskiej – osobistej 
i wspólnotowej – a tym samym dla wiarygodnego świadectwa o Chrystusie, 
pozostają psalmy. Recytując je lub śpiewając, duchowo szukamy Boga mó-
wiącego do nas w każdym słowie w nich zapisanym4. Co więcej, modlitwa 
psalmów wskazuje, że cały świat stworzony jest włączony w świadectwo, ja-
kie o wszechmogącym Bogu powinien dawać człowiek, czyniąc to poniekąd 
właśnie w imieniu całego stworzenia.

1. Bóg pragnie rozmawiać z człowiekiem

Modlitwa sięga samych początków istnienia człowieka. Od chwili stwo-
rzenia rozpoczął się dialog Stwórcy ze swoim stworzeniem. Od początku był 
to dialog miłości, a tym samym dialog zbawienia. Przekonujemy się o tym, 
gdy wracamy do ponadczasowego dziedzictwa objawienia Starego Testa-
mentu, a także wczytujemy się w orędzie Nowego Testamentu.

Bóg od początku, od chwili powołania człowieka do istnienia, zapro-
sił go do dialogu. Do pierwszych rodziców, Adama i Ewy, zwrócił się ze 
słowami błogosławieństwa, a jednocześnie wyznaczył im zadania: „Rzekł 
Bóg – «Uczyńmy człowieka na Nasz obraz, podobnego Nam. Niech panuje 
nad rybami morskimi, nad ptactwem powietrznym, nad bydłem, nad całą 
ziemią i nad wszystkimi zwierzętami pełzającymi po ziemi!»” (Rdz 1,26).

Adam i Ewa
Fakt stworzenia człowieka i przekazania mu polecenia, aby czynił so-

bie ziemię poddaną (Rdz 1,28), stanowi podstawowe przymierze, jakie 
Bóg zawarł z ludzkością. Stworzyciel przekazał ludziom przez siebie stwo-
rzonym władzę nad światem. Mieli oni kierować światem w Jego imieniu. 
Niestety, gdy pojawił się grzech, to pierwotne przymierze zostało złamane; 
człowiek odrzucił zasady jakże korzystnego dla siebie przymierza, a przez 

4	 Zob. A. Grün, Modlitwa chórowa a kontemplacja, Kraków 1991, s. 26.



254 |

|

Rozdział trzeci 

to wprowadził w swoje życie smutek, cierpienie i śmierć: „Do mężczyzny 
[Bóg] rzekł: «Ponieważ posłuchałeś swej żony i zjadłeś z drzewa, co do któ-
rego dałem ci rozkaz w słowach: Nie będziesz z niego jeść – przeklęta niech 
będzie ziemia z twojego powodu: w trudzie będziesz zdobywał od niej poży-
wienie dla siebie po wszystkie dni twego życia. Cierń i oset będzie ci ona ro-
dziła, a przecież pokarmem twym są płody roli. W pocie więc oblicza twego 
będziesz musiał zdobywać pożywienie, póki nie wrócisz do ziemi, z której 
zostałeś wzięty; bo prochem jesteś i w proch się obrócisz!»” (Rdz 3,17–19).

Bóg wypowiedział słowa kary, ale jednocześnie w swej nieskończonej 
dobroci postanowił zapowiedzieć ostateczne pokonanie grzechu i szata-
na. Na kolejnych etapach historii zbawienia – poprzez zawieranie nowych 
przymierzy i odnawianie już zawartych – przygotowywał ludzkość do pełni 
objawienia w Chrystusie: „Wtedy Jahwe Bóg rzekł do węża: «Ponieważ to 
uczyniłeś, bądź przeklęty wśród wszystkich zwierząt domowych i polnych; 
na brzuchu będziesz się czołgał i proch będziesz jadł po wszystkie dni twego 
istnienia. Wprowadzam nieprzyjaźń między ciebie a niewiastę, pomiędzy 
potomstwo twoje a potomstwo jej: ono zmiażdży ci głowę, a ty zmiażdżysz 
mu piętę»” (Rdz 3,14–15).

Opis biblijny wskazuje, że Bóg poszukiwał Adama i Ewy, ukrywających 
się w ogrodzie, i jako pierwszy rozpoczął dialog. Ludzie nie mogli więc czuć 
się osądzeni pochopnie i bez wysłuchania, bez rozmowy. Przeciwnie, do-
świadczyli Bożego miłosierdzia. Bóg z nimi prowadził dialog, gdy osądzał 
ich czyny. Wyznaczył karę, ale jednocześnie wprowadził na drogę nadziei.

Znakiem tej nadziei było między innymi przymierze zawarte z Noem. 
Bóg zdecydował, że upadły ród ludzki zostanie ocalony od ostatecznego 
zniszczenia. I tak się rzeczywiście stało. Później, „gdy nadeszła pełnia cza-
su” (Ga 4,4), wody potopu zostały niejako przemienione przez Chrystusa 
w wodę chrztu, dającą ratunek i zbawienie5.
5	 „Gołębica, zapraszająca Noego do wyjścia z arki po potopie, jest zapowiedzią odnowio��-

nego stworzenia oraz jego owoców w postaci nowego dzieła stwórczego (Rdz 8,8–12). 
Obraz chrztu połączonego z symbolem gołębicy stanowi nurt biblijnego wyrazu faktów 
zbawczych Nowego Przymierza. Idzie o zwiastowanie nowych rzeczywistości, Nowego 
Przymierza Ducha, Przymierza realizmu Boga z nami. Jan Ewangelista, opisując chrzest 
Chrystusa, wkłada w usta Jana Chrzciciela znamienne stwierdzenie: «Ujrzałem Ducha, 
który jak gołębica zstępował z nieba i spoczął na Nim» (J 1,32)”. A.F. Dziuba, Sakrament 
bierzmowania w dynamice wiary, „Studia Pelplińskie” 16 (1985), s. 272.



255|

|

Modlitwa i świadectwo

Wszystkie wydarzenia Starego Testamentu wskazują, że Bóg od począt-
ku chciał z człowiekiem rozmawiać. Gdyby było inaczej, człowiek nigdy nie 
usłyszałby Jego głosu, nie poznałby Jego woli, Jego objawienia. Szukałby 
Boga „po omacku” (Dz 17,27). Bóg pozwolił człowiekowi usłyszeć swoje 
słowo i dowiedzieć się, czego jako Stwórca pragnie od swego stworzenia.

Naród wybrany
U początków narodu wybranego jest postać patriarchy Abrahama. Był 

to człowiek głębokiego dialogu z Bogiem. Na modlitwie i przez modlitwę 
poznawał to, co Bóg mu przekazywał. Począwszy od Abrahama, Bóg kon-
tynuował swój dialog ze swoim ludem, „jeden raz dla poznania i ogłoszenia 
swego prawa i woli, a innym razem dla zwrócenia uwagi na konieczność 
przestrzegania jego przykazań zleconych w poprzednich pokoleniach. Sło-
wem Pana jest miłość, miłosierdzie i tchnienie, lecz także i ich przeciwsta-
wienia: gniew, oskarżenie czy groźba. […] Wierzący Starego Testamentu 
wyłuskuje przed swoim Bogiem różne uczucia, które kiełkują w jego sercu. 
Ma świadomość, że Bóg go wysłuchuje, traktując jako osobę, jako partnera 
dialogu”6.

Dzięki modlitwie płynącej z wiary naród wybrany coraz pełniej pozna-
wał, kim jest Bóg, jego Stwórca i Zbawiciel. Kim jest Ten, „Który jest, i Który 
był i Który przychodzi” (Ap 1,4). Trudno nie wspomnieć w tym kontekście 
króla Dawida. Był przywódcą, który mocno powiązał w swoim życiu wiarę 
i modlitwę, gdyż w ten sposób chciał być świadkiem dzieł wszechmogącego 
Boga. Postać Dawida to jedna z zapowiedzi przeszłego Mesjasza. W sercu 
Dawida pulsowała wiara, a z niej płynęła modlitwa – „strumień słów tryskał 
ku Bogu; wszystkie zasoby człowieczeństwa były mu potrzebne do wyraże-
nia nieskończonej rozmaitości”7.

Chciał, aby wszyscy na wzór Abrahama byli otwarci na Jego głos; aby 
byli tego głosu świadkami: „Po tej ziemi przeszli Abraham, Mojżesz i pro-
rocy, i pozostawili potomstwu drogę wiary, nawrócenia ze złych dróg, po 
których tak łatwo idziemy w naszym życiu. Pokazali drogę: słuchać Boga 
i Jego słowa i udać się niemożliwą drogą do przyszłości z Bogiem. Przez te 

6	 A.F. Dziuba, Modlitwa jako relacja międzyosobowa, „Katecheta” (1982) 5, s. 200.
7	 A.M. Besnard, Myśli o modlitwie, Paris 1972, s. 69.



256 |

|

Rozdział trzeci 

jednostki, które były świadkami objawienia, wiemy, że w żaden sposób sami 
przez się nie moglibyśmy poznać Boga”8.

Analiza orędzia Starego Testamentu pozwala zatem stwierdzić, że po-
cząwszy od Abrahama, każde kolejne przymierze było wyrazem tej samej 
zbawczej pedagogii Boga. Ponawiane przymierza wyznaczały kolejne etapy 
w realizacji zbawczych planów Bożej opatrzności. U początków był Abra-
ham – wzór łączenia modlitwy i świadectwa w ramach zawartego z Bogiem 
przymierza.

W ten sposób, począwszy od Adama i Ewy, poprzez Abrahama, Mojże-
sza, proroków i wiele innych postaci – poznajemy prawdziwe oblicze Boga, 
który duchowo ukazuje się przed człowiekiem podczas modlitwy. Ci, którzy 
w swoim życiu potrafili połączyć wiarę i modlitwę, stawali się wiarygodny-
mi świadkami Boga, gdyż „wiara i modlitwa otwierają szeroko drogę dla po-
mocy Bożej, która okaże się tym skuteczniejsza, im człowiek będzie bardziej 
dysponowany wewnętrznie do przyjęcia łaski i psychicznie zmobilizowany 
do walki ze sobą o sprawę Bożą. […] Zarówno działalność ludzka, jak Boże 
iluminacje rozpoczynają się zawsze od wpływu na poznanie, potem poru-
szają wolę, a w końcu mobilizują dynamizmy afektywne”9.

2. Modlitwa i świadectwo Abrahama

Chrześcijanin jest powołany do dawania świadectwa, które ma swoje 
zakorzenienie w sakramencie chrztu. Ten zaś sakrament, będąc znakiem 
nowego przymierza, posiada głębokie powiązania z przymierzem dawnym, 
a dokładniej – z następującymi po sobie kolejnymi etapami historii zbawie-
nia, w ramach których Bóg zawierał i odnawiał przymierze ze swoim ludem. 
Już początek świata i stworzenie człowieka – gdy „rzekł Bóg” i „stało się” 
(Rdz 1,1–3) – należy postrzegać jako znak przymierza, które urzeczywist-
niało się i było odnawiane w historycznym następstwie dziejów.

Wincenty Granat wyjaśnia: „W Starym Testamencie, począwszy od po-
wołania Abrahama, bardzo często powtarza się zwrot: «I rzekł Jahwe...». Bóg 
przez swe słowo oznajmia ludowi wybranemu swą wolę, poucza go, a nawet 
8	 T. Pervan, „Mów, Panie…”. Kazania na rok „A”, Kalwaria Zebrzydowska 2004, s. 136.
9	 A. Żynel, Poznanie Boga według św. Bonawentury, w: W kierunku prawdy, red. B. Bejze, 

Warszawa 1976, s. 442.



257|

|

Modlitwa i świadectwo

gdy się objawia przez swe działanie czy w formie teofanii, to i wówczas sło-
wo odgrywa rolę istotną. […] Religijność Izraela koncentrowała się głównie 
na słuchaniu słowa Jahwe”10. W tym znaczeniu obietnica zbawienia – tak 
ściśle związana z dialogiem z Bogiem w trakcie modlitwy – została objawio-
na i przekazania Abrahamowi, a poprzez niego całemu jego potomstwu na 
fundamencie wiary.

a. Świadectwo Abrahama wypływające z jego modlitwy

Jan Paweł II nauczał, że „Stwórca objawił się człowiekowi jako Bóg 
Przymierza”11. Aby więc zrozumieć rolę i znaczenie modlitwy w życiu Abra-
hama, trzeba mieć w pamięci prawdę o przymierzu, jakie Bóg z nim zawarł; 
trzeba niejako pójść tym śladem. Dzięki temu będziemy mogli „dostrzec 
w życiu Abrahama, a zwłaszcza w jego otwarciu się na Boże wołanie, także 
naszą własną historię. […] [Także] nasza ludzka egzystencja może wydawać 
się banalna, dopóki nie odkryjemy jej sensu w osobistym spotkaniu z Bo-
giem. Na tym właśnie polega objawienie”12.

Abraham jest przykładem człowieka, który w modlitwie poszukiwał 
zrozumienia objawionej przez Boga prawdy, a poznawszy ją, czuł się zobo-
wiązany, aby o niej dawać świadectwo. Hugolin Langkammer pisze: „Jeśli 
okiem historyka czytamy księgi Starego Testamentu, to odrębności Izraela, 
który zupełnie inaczej niż ościenne narody patrzył na wydarzenia w świe-
cie, nie można zrozumieć i wyjaśnić bez szczególnego objawienia się Boga, 
które swój początek bierze od Abrahama. Od tego czasu Biblia stanowi rów-
nocześnie świadectwo doświadczenia Izraela w różny sposób objawiającego 
się Boga, czasem nawet przez większe zaangażowanie się człowieka w do-
chodzeniu do Boga, Jego praw i żądań”13.

10	 W. Granat, Dogmatyka katolicka. Tom wstępny, Lublin 1965, s. 111. 
11	 Jan Paweł II, List do Kapłanów „Modlitwa Chrystusa w Getsemani” [13 kwietnia 1987], 

w: Listy Ojca Świętego Jana Pawła II do wszystkich kapłanów Kościoła na Wielki Czwar-
tek (1979–1997), Kraków 1998, s. 153–154.

12	 A. Tronina, Abraham – ojciec wierzących, w: Wiara w postawie ludzkiej, s. 12.
13	 H. Langkammer, Życie po śmierci. Eschatologia Starego i Nowego Testamentu, Lublin 

2004, s. 35. Takiego zaufania Bogu, jakiego przykład zostawił Abraham, nie można zi-
gnorować. Kościół wielokrotnie potwierdzał, że każdy uczeń Chrystusa winien wzo-
rować się na wierze Abrahama. Dlatego ma być to wiara otwarta na wszystkich, gdyż 
zbawcza wola Boga jest powszechna, o czym należy świadczyć między innymi w ra-



258 |

|

Rozdział trzeci 

Modlitwa zawierzenia
Abraham całkowicie zawierzył siebie Bogu i spełniał Jego polecenia. 

Modlitwa była dla niego „zwyczajnym” sposobem rozmowy z Bogiem. Była 
z serca płynącą ufnością, zawierzeniem Temu, który do niego przemówił. 
Pełne posłuszeństwo Bogu zapewniło Abrahamowi Jego błogosławieństwo. 
Od początku, gdy rozpoczynał swoją wędrówkę z rodzinnej ziemi, z Ur 
chaldejskiego, traktował ją w kategoriach duchowych, religijnych. Jego po-
słuszeństwo było odpowiedzią na wydarzenia, które dokonywały się w jego 
życiu. Przez nie Bóg stopniowo wchodził w osobistą historię jego życia. Sło-
wo Boże – Boże objawienie – dokonywało przemiany jego serca, co należy 
uznać za biblijną zapowiedź przemiany ludzkich serc, jakiej miał dokonać 
Jezus Chrystus14.

Abraham szczerze uwierzył słowu Bożemu. W jego posłuszeństwie było 
ufne oczekiwanie. Choć czas mijał – mijały miesiące i lata – Abraham głębo-
ko wierzył. Zapewne czekanie na wypełnienie się Bożych obietnic nie było 
łatwe. Abraham nie tracił jednak nadziei. Istotnym źródłem jego świadec-
twa była głęboka łączność z Bogiem w akcie modlitwy. Modlitwa usuwała 
z jego serca lęk, dając stopniowe poznawanie ogromu Bożego miłosierdzia. 
Oto dlaczego Abraham stał się ponadczasowym wzorem modlitwy i świa-
dectwa wiary.

Katechizm Kościoła Katolickiego stwierdza: „Na wezwanie Boga Abra-
ham udaje się w drogę, «jak mu Pan rozkazał» (Rdz 12,4); jego serce jest 
całkowicie «poddane słowu»; jest posłuszny. Istotne dla modlitwy jest słu-
chanie serca, które skłania się do Boga; słowa mają charakter względny. 
Modlitwa Abrahama wyraża się jednak najpierw w czynach: jako człowiek 
milczenia, w tych miejscach, gdzie się zatrzymuje, buduje ołtarz dla Pana. 
Dopiero później pojawia się jego pierwsza modlitwa wyrażona w słowach: 

mach wspólnej modlitwy: „Autentyczne świadectwo wymaga darów i owoców Ducha 
Świętego, stąd kolejna prośba w modlitwie nad darami o światło wiary – jej rozumienie 
i zgłębienie. Świadectwo o Chrystusie najpełniej realizuje się w miłości, w trosce o czło-
wieka, bo człowiek nie jest fikcją, każdy człowiek jest bratem. Troska ta poszerza się 
o «inne Kościoły» […], prawdziwy wyznawca Chrystusa jest otwarty, chrześcijanie są 
«białą kartą», na której pozwalają pisać Duchowi Świętemu”. B. Nadolski, Św. Paweł, 
wielki apostoł, Kraków 2008, s. 48.

14	 Zob. Benedykt XVI, Spotkanie z duchowieństwem diecezji Belluno-Feltre i Treviso, 
„L’Osservatore Romano” (2007) 10–11, s. 37.



259|

|

Modlitwa i świadectwo

cicha skarga przypominająca Bogu Jego obietnice, które – jak się wyda-
je – nie spełniają się. Od samego początku ukazuje się w ten sposób jeden 
z aspektów modlitwy: próba wiary w wierność Boga”15.

Taką modlitewną próbę wiarę Abraham przeszedł szczególnie wtedy, 
gdy okazując Bogu posłuszeństwo, podjął decyzję poświęcenia Mu swoje-
go jedynego syna16. Trzeba ciągle wracać myślą „do starego człowieka i do 
małego chłopca, którzy razem wspinają się na górę, o pierwszych brzaskach 
dnia: Abraham i Izaak, dziecko Obietnicy. Ich dialog jest niezwykły w swej 
prostocie i powściąganym cierpieniu (Rdz 22). Jesteśmy tu świadkami obja-
wienia i najwyraźniejszego w Starym Testamencie proroctwa o Bożym na-
rodzeniu i o krzyżu”17.

Historia Abrahama to wielka katecheza o świadectwie zbudowanym 
na całkowitym zaufaniu Bogu. Dlatego w Ewangelii św. Jana postać Abra-
hama została wyróżniona przez samego Jezusa, który w dyskusji z Żyda-
mi powiedział: „Abraham, ojciec wasz, rozradował się z tego, że ujrzał mój 
dzień – ujrzał [go] i ucieszył się” (J 8,56). Jezus nazywa Abrahama ojcem 
tych, którzy uwierzyli. Wszyscy uczniowie Chrystusa – wszyscy ochrzczeni 
w Jego imię – mogą odnaleźć w historii Abrahama wzór zwycięskiej wiary 
i ufnej modlitwy.

Jan Paweł II w trzeciej części Tryptyku rzymskiego przywołuje postać 
Abrahama, mówiąc o jego otwartości wobec woli Boga, który pragnie zba-
wić swój lud. Bóg powołuje Abrama, wzywając go do opuszczenia rodzinnej 
ziemi i udania się w stronę ziemi Kanaan. Papież akcentuje heroiczne po-
słuszeństwo Abrama, któremu Bóg nada później imię: Abraham. Jednym 
z kluczowych momentów powierzonej mu misji okaże się wezwanie do zło-
żenia syna Izaaka w ofierze. Według papieża niedoszła śmierć Izaaka od-
czytywana w kontekście śmierci Jezusa przeniknięta jest prawdą o Bożym 
miłosierdziu18.

15	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 2570.
16	 Zob. P. Piasecki, Abrahamiczna nadzieja Maryi, „Salvatoris Mater” 1 (2003), s. 102.
17	 G. Blaquière, Ewangelia Maryi, Warszawa 1994, s. 62.
18	 Zob. H. Witczyk, Ofiarne życie drogą do ofiarnej śmierci, „Współczesna Ambona” (2005) 

3, s. 99.



260 |

|

Rozdział trzeci 

Modlitwa przymierza
Lud starego przymierza – opartego na świadectwie Abrahama – stop-

niowo poznawał prawdę o Bogu. Rozpoznawał w swych dziejach Jego obec-
ność. Tak było szczególnie po cudownym przejściu przez Jordan, gdy „lud 
Boży otrzymuje dar ziemi obiecanej potomstwu Abrahama, będący obra-
zem życia wiecznego. Obietnica tego błogosławionego dziedzictwa wypeł-
nia się w Nowym Przymierzu”19. Przełomowym punktem w objawieniu 
było przymierze na Synaju. Po modlitwie Mojżesz schodzi z góry do ludu: 
„Przez fakt zawarcia przymierza (na Synaju) Jahwe stał się Bogiem Izraela, 
a Izrael ludem Jahwe, który jako główny partner przymierza obiecuje bli-
skość i obecność wśród ludu, szczególną pomoc w trudnościach, dar Prawa 
i ziemi […]. Lud natomiast jako drugi, niższy partner przymierza zobowią-
zuje się je zachować przez wierność Prawu”20.

We wszystkich wydarzeniach Bóg objawiał swój zamiar – pragnienie, 
aby człowiek osiągnął zbawienie. W tym znaczeniu przyjście Jezusa Chry-
stusa odsłaniało to, co pozostawało zakryte pod literą Starego Testamen-
tu, czyli misterium Chrystusa: „Nazywa się [to] katechezą «typologiczną», 
ponieważ [Nowy Testament] objawia nowość Chrystusa na podstawie «fi-
gur» (typów), które zapowiadały Go w wydarzeniach, słowach i symbolach 
pierwszego przymierza. Figury zostają odsłonięte przez nowe odczytanie 
tekstów starotestamentalnych w Duchu Prawdy, wychodząc od Chrystusa. 
W ten sposób potop i arka Noego są figurami zbawienia przez chrzest, po-
dobnie obłok i przejście przez Morze Czerwone, a woda wyprowadzona ze 
skały jest figurą duchowych darów Chrystusa; manna na pustyni stanowi 
zapowiedź Eucharystii, «prawdziwego Chleba z nieba» (J 6,32)”21.

U samych początków tych wszystkich zapowiedzi jest Abraham. Dlate-
go jego postać podziwiały i podziwiają całe pokolenia za połączenie modli-
twy ze świadectwem w ramach zawartego z Bogiem przymierza. Podziw ten 
jest tym bardziej uzasadniony, że jego wiara była – przypomnijmy raz jesz-
cze – wystawiona na szczególną próbę – „można powiedzieć: najtrudniej-
szą próbę. Bóg chce, aby Abraham […] oparł się wyłącznie na Jego słowie. 
19	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1222.
20	 J. Kudasiewicz, Przymierze, w: Słownik teologiczny, red. A. Zuberbier, Katowice 1998, 

s. 475–476
21	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1094.



261|

|

Modlitwa i świadectwo

Abraham właściwie zrozumiał, że ma złożyć Bogu na całopalenie swego 
jedynego syna. Z Izaaka ma uczynić najdoskonalszą ofiarę, gdyż ofiara po-
winna być całkowicie spalona. […] W biblijnym opowiadaniu położono 
duży nacisk na posłuszeństwo Abrahama. Wyrusza on rankiem na złożenie 
ofiary, zaś trzy dni drogi dowodzi, że posłuszeństwo Abrahama miało trwa-
ły charakter i wcale nie słabło w miarę upływu czasu”22.

Podobnie jak kiedyś Abraham, tak i później, w ciągu wieków, na każ-
dym etapie historii zbawienia, Bóg wzywa cały lud i poszczególnego czło-
wieka do modlitwy w ramach zawartego przymierza. Wzywa i zobowiązuje, 
aby z modlitwy płynęło świadectwo życia, gdyż – jak napisze św. Jakub Apo-
stoł – „tak jak ciało bez ducha jest martwe, tak też jest martwa wiara bez 
uczynków” (Jk 2,26).

b. Modlitwa wpisana w przymierze zawarte z potomstwem 
Abrahama

Świadectwo winno wypływać z modlitwy i równocześnie do niej pro-
wadzić. Wierzący czasów starego przymierza modlili się, kierując wzrok 
w stronę Jerozolimy. Wzywali pomocy ze strony Boga, o którym pragnęli 
dawać wiarygodne świadectwo wobec wierzących i wobec pogan23. W świe-
tle objawienia Starego Testamentu modlitwa była znakiem wiary, że istnieje 
tylko jeden Bóg. Ta zaś wiara w Boga jedynego domagała się z kolei świa-
dectwa o Jego istnieniu i działaniu.

Owszem, „istnieje ścisły związek między relacją z Bogiem i etyką mi-
łości […] we wszystkich wielkich tradycjach religijnych. My jednak, chrze-
ścijanie, czujemy się w tym utwierdzeni i jeszcze bardziej oświeceni przez 
słowo Boże. Już Stary Testament objawia miłość Boga do wszystkich naro-
dów, które w przymierzu zawartym z Noem jednoczy On w jednym wielkim 
uścisku, symbolizowanym przez «łuk na obłokach» […] i które – zgodnie ze 
słowami proroków – pragnie ostatecznie zgromadzić w jedną powszechną 
rodzinę”24.
22	 S. Bielecki, Biblijne pojęcie wiary, w: Wiara i rozum na progu Trzeciego Tysiąclecia, s. 23.
23	 Zob. P.M. Delfieux, Jak modlić się w „gwarze miasta”, Kraków 2004, s. 25.
24	 Benedykt XVI, Znaczenie modlitwy dla budowania pokoju (Przesłanie z okazji 20. roczni-

cy Światowego Dnia Modlitwy o Pokój, który odbył się w Asyżu 27 października 1986 r.), 
„L’Osservatore Romano” (2006) 12, s. 5.



262 |

|

Rozdział trzeci 

Modlitwa i przykazania
Ogólnie rzecz ujmując, „przymierze” oznaczało w Starym Testamen-

cie „szczególny stosunek Izraela jako narodu wybranego do Jahwe. Sto-
sunek ten opierał się na łaskawym wyborze, na mocy którego sam Bóg 
stał się partnerem ludu izraelskiego, jednak tak, że On pozostaje Panem 
przymierza, a sam ten stosunek nie może być zerwany ani przez jedną, 
ani przez drugą stronę. […] Z całym Izraelem przymierze zostało zawarte 
na górze Synaj […], następnie z Dawidem […]; inne relacje o zawarciu 
przymierza należy traktować raczej jako jego odnowienie czy upomnienia 
do zachowania już zawartych. Centralne jest przymierze zawarte na Sy-
naju […]: ofiarowana Izraelowi miłość zobowiązuje go do posłuszeństwa 
i wierności, to znaczy okazywania wierności Jahwe przez wzajemną wier-
ność i przyjaźń”25.

Nadane Prawo obejmowało głównie przepisy moralne; było niejako 
rozszerzeniem i wyjaśnieniem przykazań Dekalogu. Przymierze zawierało 
także przepisy rytualne i złączone z nimi przepisy prawa cywilnego, karnego 
i publicznego. Pomyślność Izraela związana była z wiernością Jahwe, z wier-
nością zasadom zawartego z Nim przymierza26.

W wymiarze historycznym, czyli licząc od powołania Abrahama, Bóg 
zawierał przymierze ze swym ludem za pośrednictwem wybranych przez 
siebie osób. Wśród nich był nade wszystko Mojżesz i Jozue. Przymierze 
z Mojżeszem zostało przypieczętowane aktem modlitwy – ofiarą złożoną 
dla Jahwe. Mojżesz, a potem i Jozue spisali wolę Boga. Prawo spisane przez 
Jozuego aktualizowało Mojżeszowe przymierze synajskie. Jozue doprowa-
dził lud Izraela do Kanaanu, oddał ziemię i podzielił na pokolenia. Jego 

25	 K. Rahner, H. Vorgrimler, Przymierze, w: ciż, Mały słownik teologiczny, Warszawa 1987, 
s. 376–377.

26	 „Obrazowa, ale i zarazem głęboka jest Pawłowa teologia starego i nowego człowieka 
będącego w drodze ziemskiego pielgrzymowania, znaczonego kiedyś prawem Synaju 
(Dekalog), a dziś Prawem Chrystusa (Błogosławieństwa). Przez chrzest ludzie stają się 
jednym ludem Bożym, przebywającym jednak na wygnaniu […], uwolnieni od zła, 
pielgrzymują do Ziemi Obiecanej nowego królestwa niebieskiego”. A.F. Dziuba, Moce 
Paschy Nowego Przymierza, w: Tradycja i otwartość. Księga pamiątkowa poświęcona 
o. Profesorowi dr. hab. Stanisławowi Celestynowi Napiórkowskiemu, red. K. Kowalik, Lu-
blin 1999, s. 189.



263|

|

Modlitwa i świadectwo

działalność kończy się zgromadzeniem ludu Izraela w Sychem, które stało 
się sanktuarium. Tam Jakub odrzucił bóstwa pogańskie27.

Bóstwa – a dokładniej: modlitwa do nich, a nie do prawdziwego Boga – 
były szczególnym zagrożeniem dla zachowania wierności przymierzu; były 
wielką pokusą dla narodu wybranego. Nie mniejszą próbą były wszelkie wy-
darzenia niekorzystne: klęski, niepowodzenia – słowem: cierpienie. Próba 
stawała się wówczas wyjątkowo trudna i dotkliwa, a dotyczyła nie tylko na-
rodu jako całości, lecz sięgała poszczególnych osób, należących do ludu na 
mocy zawartego z Bogiem przymierza. Z tego powodu cierpienie było od-
czytywane jako znak, że Bóg przymierze zerwał, a raczej: musiał je zerwać, 
ponieważ przez grzech ludzie odrzucili Jego miłość i wyrzekli się prawdzi-
wej wiary. A gdzie nie ma wiary, tam zanika modlitwa i świadectwo28.

Dlatego Bóg posyłał proroków, którzy dawali świadectwo zawartemu 
z Bogiem przymierzu, łącząc ściśle swoją misję z modlitwą. Jakże wymowna 
jest w tym kontekście modlitwa proroka Jeremiasza, który mając świadomość 
grzeszności ludu, wołał i błagał Boga, aby nie zrywał przymierza: „Uznajemy, 
Panie, naszą niegodziwość, przewrotność naszych przodków, bo zgrzeszy-
liśmy przeciw Tobie. Nie odrzucaj nas przez wzgląd na Twoje imię, od czci 
nie odsądzaj tronu Twojej chwały! Pamiętaj, nie zrywaj swego przymierza 
z nami! Czy są wśród bożków pogańskich tacy, którzy by zesłali deszcz? Czy 
może niebo zsyła krople deszczu? Czy raczej nie Ty, Panie, nasz Boże? W To-
bie pokładamy nadzieję, bo Ty uczyniłeś to wszystko” (Jr 14,20–22).

Cierpienie próbą modlitwy i wierności przykazaniom
Pomimo grzechu Bóg nie porzucał swego ludu, nie odwoływał zawar-

tego z nim przymierza. Była to odpowiedź na błagania ludu zanoszone 
w modlitwie. Właśnie podczas modlitwy stopniowo uświadamiano sobie, 
że sam fakt niepowodzenia czy cierpienia niekonieczne oznacza, że Bóg 
zrywa przymierze. Księga Hioba wskazuje, że wierność Bogu nie przynosi 
„automatycznie” widocznego błogosławieństwa Bożego ani też, że jeśli ktoś 
cierpi, to „automatycznie” jest przeklęty za złamanie przymierza z Bogiem. 

27	 Zob. A. Tronina, Jozue – Jezus. Biblijna typologia Zbawiciela, „Verbum Vitae” (2002) 1, 
s. 45.

28	 Benedykt XVI, Pseudo-Dionizy Areopagita (14 maja), „L’Osservatore Romano” (2008) 6, 
s. 56.



264 |

|

Rozdział trzeci 

Zwłaszcza końcowa część Księgi Hioba „naświetla transcendentne miste-
rium Boga Ojca i poucza, że człowiek nie może sobie rościć prawa do zrozu-
mienia Bożych planów wobec świata, a zwłaszcza sensu cierpienia i śmierci. 
W tajemniczym doświadczeniu cierpienia i słabości człowiek «potrzebuje 
szczególnej łaski Bożej, aby pod wpływem lęku nie upadł na duchu i, podle-
gając pokusom, nie zachwiał się w wierze»”29.

Księga Hioba, zawierająca niemal w każdej swej części dialog Hioba 
z Bogiem – powiedzielibyśmy modlitwę Hioba – stanowi wyraz pogłębiają-
cego się w narodzie wybranym przekonania, że cierpienie może dosięgnąć 
również sprawiedliwego. Hiob nie cierpi za swój grzech, ale przyjmuje cier-
pienie w formie zastępczej. Odczytując tę myśl w świetle Nowego Testa-
mentu, rozumiemy, dlaczego Jezus mógł wejść na drogę cierpienia i krzyża 
dla naszego zbawienia. On wobec świata postawił „argument krzyża swojej 
męki; na domaganie się ludzkiej weryfikacji odpowiedział ukrzyżowaniem, 
czyniącym dosłownie samą Prawdę krzyżową w tym znaczeniu, że jedynie 
prawdziwe jest Słowo, Wola Ojca. W Nim Prawda daje świadectwo o sobie 
i objawia Ojca”30.

Szczególnym obrazem przymierza między Bogiem i ludem jako potom-
stwem Abrahama była miłość między małżonkami. Podobnie jak małżon-
kowie zawierają ze sobą przymierze, tak i Bóg przyjął lud pod swoją opiekę, 
pragnąc okazywać mu swoją miłość. Księga Pieśni nad Pieśniami wychwala 
miłość prawdziwą i wierną, bo tylko taka jest w stanie przetrwać życiowe 
próby. Miłość wierna – na wzór doskonałej miłości wiernej samego Boga – 
jest skarbem najcenniejszym, stąd „jeśliby kto oddał za miłość całe bogac-
two swego domu, pogardzą nim tylko” (Pnp 8,7)31.

29	 Komisja Liturgiczna Wielkiego Jubileuszu Roku 2000, Abba, Ojcze, Katowice 1998, 
s. 19. „Kiedy Hiob staje do tego sądu, odkrywa, że nie ma nikogo, kto by za nim po-
świadczył. On sam jest przekonany o swojej prawości, ale potrzebuje świadka. Gdy 
idziesz do sądu, musisz mieć świadka. Ci, którzy powinni za nim świadczyć, czyli jego 
przyjaciele, świadczą przeciwko niemu. […] Hiob prosi ziemię, żeby przynajmniej ona 
była po jego stronie, żeby nie zakryła tej krwi. Ziemia jednak nie może za nim świadczyć 
przed Bogiem. Więc Hiob pyta, kto może za nim świadczyć; potrzebuje świadka. To jest 
kontekst tego przedziwnego zdania: «Teraz mój Świadek jest w niebie, Ten, co mnie zna, 
jest wysoko»”. G. Ryś, Hiob – księga nadziei, Kraków 2017, s. 51.

30	 J.M. Lustiger, „Dać świadectwo prawdzie”, s. 72.
31	 Starotestamentalna symbolika miłości małżeńskiej jako obrazu przymierza Boga z ludź��-

mi nie straciła swego blasku w czasach Nowego Testamentu. Jan Paweł II wzywał do 



265|

|

Modlitwa i świadectwo

Bóg postanowił powołać Abrahama, aby mógł zaistnieć naród, któ-
ry miał być świadkiem Jego dobroci i Jego zbawczych planów. Objawił, że 
pragnie zbawienia wszystkich ludzi. Ustanowił Prawo. Powstało ono po to, 
aby wychowywać w czasach przed Chrystusem do wiernego zachowywania 
zasad przymierza. Prawo stare stało się wychowawcą w perspektywie prawa 
nowego, o czym pisze św. Paweł: „Do czasu przyjścia wiary byliśmy poddani 
pod straż Prawa i trzymani w zamknięciu aż do objawienia się wiary. Tym 
sposobem Prawo stało się dla nas wychowawcą, [który miał prowadzić] ku 
Chrystusowi, abyśmy z wiary uzyskali usprawiedliwienie” (Ga 3,23–24).

Stary Testament określa się często mianem zapisu religii Abrahamo-
wej32. Zachowując pamięć o tym, w jaki sposób Bóg powołał Abrahama 
i z jaką wiernością i miłością odpowiedział on Bogu na Jego wezwanie, księ-
gi Starego Testamentu ukazują świadectwo tego patriarchy jako wzór dla 
całych pokoleń wierzących. Cały naród, jak i poszczególni wierzący czuli się 
zobowiązani, aby poznawać Boże objawienie i umacniać w modlitwie swoją 
wierność zasadom zawartym w przymierzu.

c. Świadectwo jako łączność pomiędzy modlitwą i wiernością 
przymierzu

Modlitwa jest czymś tak realnym, jak realne jest istnienie Boga. U pod-
staw życia modlitewnego narodu wybranego znajdowała się wiara w jedne-
go Boga Stworzyciela. To decydowało o oryginalności modlitwy w Izraelu 
w porównaniu z wierzeniami pogańskimi, na przykład w Egipcie, gdzie 
modlitwa była najczęściej prośbą związaną z potrzebami dnia codziennego: 
bezpieczeństwem i pożywieniem.

Taka właśnie była modlitwa faraona Amenofisa IV. Była uwielbieniem 
tego, który jest w Tarczy Słonecznej, uwielbieniem wschodu i zachodu 

dawania świadectwa o Chrystusie szczególnie małżonków. Na mocy chrztu św. są oni 
powołani, aby odpowiadać na przymierze odkupieńczej miłości Chrystusa: „Apostol-
skie posłannictwo rodziny jest zakorzenione w chrzcie św., a przez łaskę sakramentu 
małżeństwa otrzymuje nową moc dla przekazywania wiary, dla uświęcania i przemiany 
współczesnego społeczeństwa wedle zamysłu Bożego. Rodzina chrześcijańska, zwłasz-
cza dzisiaj, jest szczególnie powołana do świadczenia o przymierzu paschalnym Chry-
stusa poprzez ustawiczne promieniowanie radością miłowania i pewnością nadziei, 
z których ma zdać sprawę”. Jan Paweł II, Familiaris consortio, nr 52.

32	 Zob. Benedykt XVI, Spotkanie z duchowieństwem diecezji Belluno-Feltre i Treviso, s. 37.



266 |

|

Rozdział trzeci 

Słońca oraz jego krążenia po półkolu nad ziemią. Błagano bóstwo o po-
karm, deszcze, urodzaje. Owszem, przewijały się elementy bezinteresow-
ności jako dziękczynienie i uwielbienie. Starożytni Egipcjanie mieli wielu 
bogów. Od czasów faraona Amenofisa IV czczono boga Słońca. Faraon wy-
rażał cześć Tarczy żywej, która kieruje swe promienie w stronę ludzi, by ich 
objąć z miłością. Wielbił tę Tarczę, która oddala swe promienie od ziemi 
i odpoczywa za horyzontem zachodu, a ziemię ogarniają ciemności. Stąd też 
„jako wyobrażenie mocy na mitrze faraona egipskiego znajdowały się dwa 
węże, symbol potęgi Dolnego i Górnego Egiptu, a równocześnie przestroga 
dla wrogów. Również na słupach granicznych i u wejść do pałaców umiesz-
czano węże, aby zabijały napastników. Wąż jako tajemniczy miał posiadać 
siły magiczne, odgrywał zgubną rolę w awanturach herosów”33.

Wszyscy są równi wobec Boga
Czytamy w Katechizmie Kościoła Katolickiego, że w Starym Testamencie 

„modlitwa jest przeżywana najpierw na podstawie rzeczywistości stworze-
nia. Dziewięć pierwszych rozdziałów Księgi Rodzaju opisuje ten związek 
z Bogiem jako ofiarę z pierwocin trzody składaną przez Abla, jako wzy-
wanie imienia Bożego przez Henocha oraz jako «wędrówkę z Bogiem» 
(Rdz 5,24). Ofiara Noego jest «przyjemna» Bogu; Bóg błogosławi Noego, 
a przez niego błogosławi całe stworzenie, ponieważ jego serce było spra-
wiedliwe i nieskazitelne; on także odbywa «wędrówkę z Bogiem». Taka mo-
dlitwa jest udziałem bardzo wielu sprawiedliwych we wszystkich religiach. 
W niezachwianym przymierzu z istotami żywymi Bóg ciągle powołuje lu-
dzi, by modlili się do Niego. Jednak w Starym Testamencie modlitwa została 
objawiona przede wszystkim począwszy od naszego ojca Abrahama”34.

Postać Abrahama zawsze była przywoływana jako wzór łączenia mo-
dlitwy z praktycznym postępowaniem. Słusznie uważano, że – jak czytamy 
w Księdze Przysłów – „od nieprawych jest Pan daleko, a modlitwy prawych 
On słyszy” (Prz 15,29). Taką postawę – zgodności modlitwy i czynu – za-
lecano wszystkim, i bogatymi, i ubogim. I tak, świadomi duchowego dzie-
dzictwa Abrahama, bogaci powinni sprawiedliwie traktować najemników 

33	 T. Jelonek, Małżeństwo i rodzina w Piśmie św., Kraków 2007, s. 53.
34	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 2569.



267|

|

Modlitwa i świadectwo

i nie wykorzystywać swojej przewagi. Ale i ubodzy – powinni samych siebie 
osądzać według tych samych kryteriów. Oznacza to, że obie grupy (bogaci 
i ubodzy) – wzywając podczas modlitwy pomocy Boga Abrahama – są od-
powiedzialni za to, jakie dają praktyczne świadectwo ze względu na zawarte 
z Bogiem przymierze35.

Księgi Starego Testamentu uszczegóławiają, że w ramach pomocy ubo-
gim powinno być pozostawiane na polu pokłosie, a także winogrona, które 
opadły na ziemię. Autorzy biblijni opisują i pochwalają życie ubogich, któ-
rzy miłują Boga i modlą się do Niego, prosząc Go o opiekę. Liczne są w Sta-
rym Testamencie wezwania do porzucenia drogi nienawiści i zemsty na 
rzecz przebaczenia i pojednania. Miłość bliźniego jawi się nie jako uczucie, 
lecz rodzaj świadectwa wiary w duchu odpowiedzi na zasady przymierza, 
sięgającego patriarchy Abrahama36.

Słowami proroka Izajasza zostaje w Starym Testamencie podkreślona 
miłość Boga do narodu wybranego. Miłość Boga porównano tu do miłości 
matki. Miłość Boga jest jednak zawsze większa niż wszelka miłość ludzka (Iz 
49,14). Także Księga Powtórzonego Prawa wskazuje na tajemnicę niepoję-
tej i najwyższej miłości Boga. Udziela ona odpowiedzi na pytanie, dlaczego 
Bóg wybrał ten, a nie inny naród. Odpowiedź jest jednoznaczna: ponieważ 
umiłował ojców i ich potomstwo (Pwt 4,37–38; 10,14–15). Prorocy nie po-
trafią w inny sposób wyjaśnić motywu wyboru i opieki Boga wobec ludu. 
Ozeasz, Jeremiasz i Ezechiel oraz ich uczniowie uwydatniają w swych pi-
smach niepojętą miłość Boga Abrahama, przy całej świadomości tego, jak 
często umiłowany przez Boga lud okazywał się niewierny37.

35	 Zob. G. Hentschel, „Ponieważ Pan was umiłował” (Pwt 7,8). Miłość w Starym Testamen-
cie, „Communio” (1995) 5, s. 25.

36	 Zob. tamże.
37	 Zob. tamże, s. 23. Postać Abrahama, jego świadectwo wiary i modlitwy, na trwałe wpi��-

sało się w historię zbawienia; w dzieje relacji Boga i Jego ludu. Teksty Starego Testa-
mentu różnią się w tym względzie między innymi od mitologicznych opisów z Ugarit, 
gdzie użycie czasownika „kochać” odnosiło się tylko do seksualności. Dzieje zbawienia 
zawarte w Biblii, sięgają miłości Boga do Abrahama, i nadają nowe znaczenie miło-
ści, która jest potężna jak śmierć i nawet wielka woda nie jest w stanie ugasić jej ognia 
(Rdz 24,67; Sdz 16,4). Zob. tamże, s. 19.



268 |

|

Rozdział trzeci 

Modlitwa źródłem wierności
Kiedy w Nowym Testamencie szuka się w przeszłości przykładów mo-

dlitwy i świadectwa, przywołuje się nade wszystko postać Abrahama. Oto 
syntetyczne ukazanie Abrahama jako ponadczasowego wzoru świadectwa 
w perspektywie usprawiedliwienia, jakiego dokonał Jezus Chrystus: „Abra-
ham otrzymał znak obrzezania jako pieczęć usprawiedliwienia osiągniętego 
z wiary posiadanej wtedy, gdy jeszcze nie był obrzezany. I tak stał się ojcem 
wszystkich tych, którzy nie mając obrzezania, wierzą, by i im poczytano to 
za tytuł do usprawiedliwienia, a także ojcem tych obrzezanych, którzy nie 
tylko na obrzezaniu się opierają, ale nadto kroczą śladami tej wiary, jaką oj-
ciec nasz Abraham posiadał przed obrzezaniem. […] On to wbrew nadziei 
uwierzył nadziei, że stanie się ojcem wielu narodów zgodnie z tym, co było 
powiedziane: takie będzie twoje potomstwo. […] Oddał przez to chwałę 
Bogu i był przekonany, że mocen jest On również wypełnić, co obiecał. Dla-
tego też poczytano mu to za sprawiedliwość. A to, że poczytano mu, zostało 
napisane nie ze względu na niego samego, ale i ze względu na nas, jako że 
będzie poczytane i nam, którzy wierzymy w Tego, co wskrzesił z martwych 
Jezusa, Pana naszego. On to został wydany za nasze grzechy i wskrzeszony 
z martwych dla naszego usprawiedliwienia” (Rz 4,11–12.18.20–25).

Tak oto dziedzictwo Abrahama zostaje ukazane w Liście do Rzymian 
jako aktualne w kontekście obecnej ekonomii nowego przymierza, gdyż on 
jako „ojciec wierzących, upodobnił się do Ojca, który nie oszczędzi własne-
go Syna, lecz wyda Go za nas wszystkich. Modlitwa odnawia w człowieku 
podobieństwo do Boga i pozwala mu uczestniczyć w mocy miłości Bożej, 
która zbawia wielu”38. W życiu Abrahama, podobnie jak w życiu patriar-
chów, modlitwa była naznaczona duchową walką o zachowanie wierności 
zawartemu z Bogiem przymierzu; była szkołą wiarygodnego świadectwa 
o Bogu, który zawsze jest wierny: „Modlitwa Abrahama […] ukazuje się 
jako walka wiary, pełna ufności w wierność Boga i pewna zwycięstwa obie-
canego wytrwałości”39.

Dziedzictwo myśli Starego Testamentu na temat modlitwy jest więc 
dla chrześcijan nie tylko aktualne, ale ze wszech miar inspirujące. Inaczej 

38	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 2572.
39	 Tamże, nr 2592.



269|

|

Modlitwa i świadectwo

mówiąc, nie można w pełni zrozumieć nauczania Jezusa o modlitwie i świa-
dectwie bez odniesienia do orędzia zawartego w Starym Testamencie. Ta 
myśl jest często potwierdzana w nauczaniu Kościoła i refleksji teologów. Co 
więcej, po II Soborze Watykańskim płyną zachęty do coraz szerszego ko-
rzystania z tekstów Starego Testamentu w ramach osobistej i wspólnotowej 
modlitwy40.

Trzeba wznosić ręce w modlitwie o Bożą pomoc, abyśmy postępowa-
li według Jego woli41. Ci, co chcą wiarygodnie o świadczyć o Chrystusie, 
powinni być ludźmi modlitwy, zachowującymi w swym praktycznym ży-
ciu zasady nowego przymierza: „W powołaniu Abrahama zawarte jest […] 
powołanie wszystkich wyznawców Chrystusa, synów owego Patriarchy we-
dług wiary, a wyjście ludu wybranego z ziemi niewoli jest mistyczną zapo-
wiedzią i znakiem zbawienia Kościoła”42.

3. Księga Psalmów szkołą modlitwy i świadectwa

Psalmy kryją w sobie głębokie przekonanie, że świadectwo jest nie-
odwołanym zadaniem człowieka wierzącego, gdyż nie sposób milczeć wo-
bec niezmierzonych przejawów Bożej dobroci. Zatrzymamy się przy kilku 
wybranych fragmentach psalmów, aby zaakcentować główną myśl tej części 
naszych rozważań, czyli aby dostrzec w modlitwie źródło powinności dawa-
nia świadectwa o Bogu. Psalmy są tej powinności potwierdzeniem.

Modlitewna treść psalmów pobudzała i wciąż pobudza do świadectwa. 
Słowa psalmów są świadectwem o dobroci i wszechmocy Boga. Wszyscy 
wierzący w Boga są wezwani i zobowiązani, aby zakwitnąć w domu Pańskim 
i „świadczyć, że Pan jest sprawiedliwy” (Ps 92,16). Świadectwo to ma być 
odpowiedzią na objawienie, jakie Bóg kieruje do człowieka.

40	 Zob. Benedykt XVI, Dekalog naszym wspólnym dziedzictwem i zobowiązaniem (Wizyta 
w synagodze kolońskiej – 19 VIII), „L’Osservatore Romano” (2005) 10, s. 18.

41	 Zob. A. Louf, Żyć łaską. Rozważania o życiu duchowym, Kraków 2004, s. 197.
42	 II Sobór Watykański, Deklaracja o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich 

„Nostra aetate” [28 października 1965], nr 4.



270 |

|

Rozdział trzeci 

Psalm 93 i 118
Autor Psalmu 93 daje do zrozumienia, że wystarczy spojrzeć na otacza-

jący nas świat, aby dostrzec, że „Pan króluje, oblókł się w majestat, Pan przy-
wdział potęgę i nią się przepasał: tak utwierdził świat, że się nie zachwieje. 
Twój tron niewzruszony od wieczności, Ty jesteś od wieków, o Boże. Pod-
noszą rzeki, o Panie, rzeki swój głos podnoszą, rzeki swój szum podnoszą. 
Ponad szum wód rozległych, ponad potęgę morskiej kipieli potężny jest Pan 
na wysokościach. Świadectwa Twoje są bardzo godne wiary; domowi Two-
jemu przystoi świętość po wszystkie dni, o Panie!” (Ps 93,1–5).

Motyw radosnego świadczenia o Bożej miłości przenika też Psalm 118. 
Jego treść stanowi wezwanie skierowane do wszystkich, którzy wierzą 
w Boga prawdziwego i sprawiedliwego (Pwt 32,4). Jest to wezwanie do od-
powiedzi na wielkie dary Jego miłości:

„Alleluja. Dziękujcie Panu, bo jest dobry, bo łaska Jego trwa na wieki. 
Niech mówi dom Izraela: Łaska Jego na wieki. Niech mówi dom Aarona: 
Łaska Jego na wieki. Niech mówią bojący się Pana: Łaska Jego na wieki. 
Zawołałem z ucisku do Pana, Pan mnie wysłuchał i wywiódł na wolność. 
Pan jest ze mną, nie lękam się: cóż mi może zrobić człowiek? Pan ze mną, 
mój wspomożyciel, ja zaś będę mógł patrzeć z góry na mych wrogów. Le-
piej się uciec do Pana, niż pokładać ufność w człowieku. Lepiej się uciec do 
Pana, niżeli zaufać książętom. Osaczyły mnie wszystkie narody, lecz star-
łem je w imię Pańskie. Osaczyły mnie w krąg, tak, osaczyły mnie, lecz star-
łem je w imię Pańskie. Osaczyły mnie w krąg jak pszczoły, paliły jak ogień 
ciernie: lecz starłem je w imię Pańskie. Popchnięto mnie, popchnięto, bym 
upadł, lecz Pan mi dopomógł. Pan, moja moc i pieśń, stał się moim Zbaw-
cą. Okrzyki radości i wybawienia w namiotach ludzi sprawiedliwych […]. 
Kamień odrzucony przez budujących stał się kamieniem węgielnym. Stało 
się to przez Pana: cudem jest w oczach naszych. Oto dzień, który Pan uczy-
nił: radujmy się zeń i weselmy! O Panie, wybaw! O Panie, daj pomyślność! 
Błogosławiony, który przybywa w imię Pańskie! Błogosławimy wam z domu 
Pańskiego. […] Jesteś moim Bogiem, chcę Ci dziękować: Boże mój, chcę 
Ciebie wywyższać. Wysławiajcie Pana, bo dobry; bo łaska Jego na wieki”.

Wiele fraz z tego psalmu można zestawić z przesłaniem Jezusowej 
przypowieści o nieposkromionych dzierżawcach, która występuje w trzech 



271|

|

Modlitwa i świadectwo

Ewangeliach synoptycznych: u Mateusza, Marka i Łukasza. Wszystkie wersje 
posiadają ten sam układ tekstu zawierający siedem elementów: wstęp, opis 
zasadzenia winnicy i kontraktu z rolnikami zawarty przez właściciela, opis 
wysłania sług w celu odebrania zbiorów, wysłania syna i zabicia go przez 
najemców, komentarz biblijny nawiązujący do zabicia syna i kary właśnie 
w formie cytatu z Psalmu 118, o kamieniu odrzuconym przez budujących, 
a wywyższonym przez Boga, oraz epilog opisujący wrogość przywódców 
świątyni wobec Jezusa43.

Z tego psalmu pochodzą myśli zawarte w hymnie związanym z prefa-
cją: „Święty, Święty, Święty Pan, Bóg Zastępów. Pełne są niebiosa i ziemia 
chwały Twojej. Hosanna na wysokości”. Początkowo, gdy tworzyły się mo-
dlitwy eucharystyczne, kanony nie zawierały modlitwy Święty. Hymn ten 
został wprowadzony do kanonu około IV wieku, pod wpływem teologii 
funkcjonujących na terenach Palestyny i krajów ościennych, gdzie rozwi-
jało się chrześcijaństwo. Od IV wieku tę krótką modlitwę Święty… powta-
rzają wszyscy chrześcijanie jako świadkowie Bożej doskonałości: „Kościół 
wyznaje każdego dnia świętość Boga. Czyni to zwłaszcza w liturgii Mszy 
św., po prefacji, rozpoczynając modlitwę eucharystyczną. Powtarzając po 
trzykroć słowo «święty», Lud Boży skierowuje to wyznanie do Boga Trój-
jedynego, dając zarazem wyraz najwyższej Jego transcendencji i niedości-
gnionej doskonałości”44.

Analiza Psalmu 118 wskazuje zatem, że człowiek oczekuje pomocy od 
Boga, a zarazem jest przekonany, że wobec darów Bożej dobroci nie można 
pozostawać obojętnym, lecz trzeba o Bogu dawać wiarygodne świadectwo 
wobec całego świata i wraz z całym stworzonym światem. Psalmiści głoszą, 
że „kto doświadczył od Jahwe łaski, winien być świadkiem Jego działania 
i dobroci”45.

43	 Zob. Jan Paweł II, Jezus Chrystus: Syn posłany od Ojca, w: tenże, Wierzę w Jezusa Chry-
stusa Odkupiciela, s. 183–184.

44	 Jan Paweł II, Bóg trzykroć święty, w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stworzyciela, s. 211.
45	 S. Łach, Księga Psalmów. Wstęp, przekład z oryginału, komentarz, ekskursy, Poznań 

1990, s. 277.



272 |

|

Rozdział trzeci 

Na chwałę Bogu i dla zbawienia ludzi
Nie powinien dziwić fakt, że już w gminach chrześcijańskich natchnie-

niem i umocnieniem w dawaniu świadectwa o Chrystusie była modlitwa 
sięgająca bogactwa duchowego Księgi Psalmów. Ponadczasowa wartość 
psalmów została potwierdzona przez to, że stały się one własną modlitwą 
uczniów Chrystusa. Stały się dla chrześcijan modlitwą osobistą i społeczną46.

Psalmy są poetyckim zapisem zasad życia moralnego. Ich treść dotyczy 
całego spektrum życia człowieka. Bóg występuje w psalmach jako pasterz, 
obrońca, ucieczka, wybawiciel, dziedzictwo i wieczna radość. Przychodzi 
jako tajemnica godna wiary, miłująca i godna miłości. Podczas modlitwy 
psalmami świadomość człowieka opanowuje myśl o Bogu i potrzebie posłu-
szeństwa Jego nakazom47. Psalmy zawierają wiele wzniosłych modlitewnych 
porywów, które egzegeci postrzegają jako najpiękniejsze wyrażenia Starego 
Testamentu, dopatrując się w nich elementów więzi między mistyką i mo-
ralnością. Psalmy wyrażają pragnienie zjednoczenia z Bogiem: „Dusza moja 
pragnie i tęskni” (Ps 84,3). Pełne żarliwości modlitwy psalmów odzwiercie-
dlają także niespokojną duchową walkę towarzyszącą wznoszeniu się czło-
wieka do Boga48. 

Święty Benedykt apelował, aby dostrzec w Księdze Psalmów przykład 
łączenia modlitwy z dobrymi uczynkami w ramach dawanego świadectwa 
wiary. Według jego zaleceń, odmawiając psalmy, trzeba sobie wyobrazić, że 
stoimy przed Bogiem, którego adorują aniołowie. Modlitwa jest wejściem 
do liturgii niebiańskiej w odwieczną pieśń anielską, wejściem do wspólnoty 
świętych w niebie. Bóg dociera wtedy do nas jakby przez całe ciało. Święty 
Benedykt twierdzi, że człowiek powinien patrzeć na Boga nie tylko oczami, 
ale każdym zmysłem – całym ciałem. Trzeba otwierać się na Bożą rzeczywi-
stość całą swą świadomością. Nie ma tu miejsca na zwrot ku sobie. Należy 
tak się modlić, by zasmakować w Bogu, do którego wznosi się modlitwę, 
wchodząc w najgłębszy sens psalmów49.

46	 Zob. Z. Nabzdyk, Modlitwa – źródło i wyraz duchowości, w: Teologia duchowości katolic-
kiej, red. M. Igielski, Lublin 1993, s. 126.

47	 Zob. tamże.
48	 Zob. I. de la Potterie, Modlitwa Jezusa, s. 116.
49	 Zob. A. Grün, Modlitwa chórowa a kontemplacja, s. 26. 



273|

|

Modlitwa i świadectwo

Można więc i trzeba w kontekście teologii świadectwa chrześcijańskiego 
sięgać do tych żywych źródeł – do modlitw Starego Testamentu, pamięta-
jąc, że „Pismo Święte, Stary i Nowy Testament, jest dla wszystkich chrze-
ścijan normatywnym świadectwem tego, czego Bóg dokonał dla swojego 
ludu, w Izraelu i w Chrystusie, i co w dalszym ciągu czyni w swoim Kościele 
i w świecie”50.

Takiej postawy wobec ksiąg starego przymierza, w tym także wobec 
zbioru psalmów, uczą nas już pierwsi świadkowie Jezusa – apostołowie. Ich 
świadectwo o Chrystusie czerpało moc z modlitwy psalmami: „Po wniebo-
wstąpieniu Jezusa przebywali oni ciągle w świątyni, wielbiąc i wychwalając 
Boga. […] Modlitwa psalmów otrzymała nowe zabarwienie i nową funkcję, 
przechodząc z dotychczasowej roli towarzyszenia ofiarom w ofiarę uwiel-
bienia Boga. Psalmy wraz z innymi nowotestamentalnymi hymnami i pie-
śniami […] stać się odtąd miały ofiarą chwały z owocu warg, składanego 
Bogu przez Jezusa Chrystusa […]. Modlitwa połączona z dobrymi uczyn-
kami otrzymała znaczenie miłej Bogu ofiary”51.

Świat stworzony świadczy o Bogu Stwórcy
Jezus modlił się przede wszystkim tekstami zaczerpniętymi z ksiąg, któ-

re dzisiaj określamy jako Stary Testament. Rzeczywiście, bowiem Stary Te-
stament stanowi nieprzebrane bogactwo treści, ukazujących autentycznego 
ducha wiary. Teksty modlitw Starego Testamentu okazały się darem dla ca-
łych pokoleń, dla świadków Boga i Jego zbawczego działania. A wśród tych 
starotestamentalnych tekstów wyróżniają się psalmy, będące arcydziełem 
modlitwy. Ich treść potwierdza, że wielorakie dary Jahwe Stworzyciela mają 
jedno źródło: miłość wobec całego stworzenia. Na przykład Psalm 136 mówi 
o miłości Boga względem ludu Izraela. Rzecz charakterystyczna, że treść tego 
psalmu nie zamyka się w kręgu jednego narodu. Psalmista wzywa całe stwo-
rzenie, aby było świadkiem Bożej dobroci, Jego miłości miłosiernej:

„Alleluja. Chwalcie Pana, bo dobry, bo Jego łaska na wieki. Chwalcie 
Boga nad bogami, bo Jego łaska na wieki. Chwalcie Pana nad panami, bo 
Jego łaska na wieki. On sam cudów wielkich dokonał, bo Jego łaska na wieki. 
50	 J.E. Vercruysse, Wprowadzenie do teologii ekumenicznej, s. 40.
51	 S. Potocki, Psalmy modlitwą Ludu Bożego Starego i Nowego Przymierza, w: Liturgia 

uświęcenia czasu, red. W. Świerzawski, Kraków 1984, s. 143.



274 |

|

Rozdział trzeci 

On w mądrości uczynił niebiosa, bo Jego łaska na wieki. On rozpostarł zie-
mię nad wodami, bo Jego łaska na wieki. On uczynił wielkie światła, bo Jego 
łaska na wieki. Słońce, by dniem władało, bo Jego łaska na wieki. Księżyc 
i gwiazdy, by władały nocą, bo Jego łaska na wieki. On Egipcjanom pobił 
pierworodnych, bo Jego łaska na wieki. I wywiódł spośród nich Izraela, bo 
Jego łaska na wieki. Ręką potężną, wyciągniętym ramieniem, bo Jego łaska 
na wieki. On Morze Czerwone podzielił na części, bo Jego łaska na wieki. 
I przeprowadził środkiem Izraela, bo Jego łaska na wieki. I faraona z jego 
wojskiem strącił w Morze Czerwone, bo Jego łaska na wieki”.

Nieogarniona przez serce człowieka miłość Boga niejednokrotnie uwal-
niała Izraela od ludów i narodów im wrogich. Wielkie dzieła w historii były 
jednocześnie kolejnym etapami objawiania się miłości Jahwe. Ta zaś miłość 
trwa na wieki i przenika stworzony świat.

Wobec tego faktu rodzi się w sercach wierzących pragnienie świadczenia 
– głoszenia prawdy o miłości Boga. Pragnienie to może być realizowane nie 
tylko wobec całego stworzenia, ale także wraz z całym stworzeniem. Bene-
dykt XVI wyjaśnia: „Trzeba mieć czyste spojrzenie, by kontemplować Boże 
objawienie, mając w pamięci przestrogę z Księgi Mądrości, która wzywa 
nas do poznawania z wielkości i piękna stworzeń – przez podobieństwo – 
ich Sprawcy (Mdr 13,5; Rz 1,20). […] Z kontemplacji «cudów» Bożych 
(Ps 136[135],4), widocznych w stworzeniu, rodzi się modlitewne uwielbie-
nie i przekształca się w radosny hymn chwały i dziękczynienia Panu”52.

Wobec wiedzy o tym, kim jest Bóg Stworzyciel i jak wielka jest Jego mi-
łość, także Psalm 148, wzywa cały świat, aby o tej miłości świadczył: 

„Alleluja. Chwalcie Pana z niebios, chwalcie Go na wysokościach! 
Chwalcie Go, wszyscy Jego aniołowie, chwalcie Go, wszystkie Jego zastępy! 
Chwalcie Go, słońce i księżycu, chwalcie Go, wszystkie gwiazdy świecące. 
Chwalcie Go, nieba najwyższe i wody, co są ponad niebem: niech imię Pana 
wychwalają, On bowiem nakazał i zostały stworzone, utwierdził je na za-
wsze, na wieki; nadał im prawo, które nie przeminie. Chwalcie Pana z ziemi, 
potwory i wszystkie morskie głębiny, ogniu i gradzie, śniegu i mgło, gwał-
towny huraganie, co pełnisz Jego słowo, góry i wszelkie pagórki, drzewa 

52	 Benedykt XVI, Psalm 136,1–9 – hymn paschalny (1) (9 listopada), „L’Osservatore Roma-
no” (2006) 3, s. 39.



275|

|

Modlitwa i świadectwo

rodzące owoc i wszystkie cedry, dzikie zwierzęta i bydło wszelakie, to, co 
się roi na ziemi, i ptactwo skrzydlate, królowie ziemscy i wszystkie narody, 
władcy i wszyscy sędziowie na ziemi, młodzieńcy, a także dziewice, star-
cy wraz z młodzieżą niech imię Pana wychwalają, bo tylko Jego imię jest 
wzniosłe, majestat Jego góruje nad ziemią i niebem i pomnaża moc swojego 
ludu. Pieśń pochwalna dla wszystkich Jego świętych, synów Izraela ludu, 
który Mu jest bliski. Alleluja”.

Autor tego psalmu starał się bardzo dokładnie wyliczyć wszelkie stwo-
rzenia. Nie chciał pominąć niczego i nikogo, tak aby wszyscy byli świadkami 
Bożej dobroci: „Na wysokościach pokazują się aniołowie, słońce, księżyc, 
gwiazdy i niebiosa; na ziemi poruszają się dwadzieścia dwa stworzenia – 
tyle, ile liter liczy alfabet hebrajski, co oznacza pełnię i całość. Wierny jest 
niejako «pasterzem istnienia», to znaczy tym, który prowadzi do Boga 
wszystkie istoty, zachęcając je, by śpiewały pochwalne «alleluja». Psalm 
wprowadza nas jakby do kosmicznej świątyni, której sklepienie stanowią 
niebiosa, nawy – części świata, a w jej wnętrzu śpiewa Bogu chór stworzeń. 
Ta wizja mogłaby z jednej strony przedstawiać raj utracony, a z drugiej – raj 
obiecany”53.

Bóg ukazany jest jako Stworzyciel, pełen dobroci i łaskawości wobec ca-
łego stworzenia. Ta prawda stanowi centrum wszystkich modlitw Starego 
Testamentu. Widać, jak mocno wśród Izraelitów rozpowszechniony był kult 
Boga jako Stwórcy. Dlatego między innymi uznawany za „kantyk stworzeń 
dla Stwórcy”, Psalm 148 był dla Izraelitów codzienną modlitwą. Wierzący 
zauważał wielkość i majestat Boga w stworzonym przez Niego świecie, od-
dawał Mu chwałę i wyrażał wdzięczność. Wzywał cały świat do dawania 
o tej prawdzie świadectwa54.

53	 Jan Paweł II, Trzeba zapobiec katastrofie ekologicznej, w: tenże, W imię Przenajświętszej 
Trójcy, s. 501.

54	 Zob. Jan Paweł II, Stwórca „rzeczy niewidzialnych”: aniołów, w: tenże, Wierzę w Boga 
Ojca Stworzyciela, s. 347–348.



276 |

|

Rozdział trzeci 

II. Życie Jezusa Chrystusa wzorem świadectwa 
płynącego z modlitwy

Święty Paweł mógł napisać o sobie i o tych, z którymi podejmował trud 
apostolskiej posługi, że dzięki otrzymanej łasce byli zdolni łączyć modlitwę 
z dawaniem świadectwa o Chrystusie: „Zawsze dziękujemy Bogu za was 
wszystkich, wspominając o was nieustannie w naszych modlitwach, pomni 
przed Bogiem i Ojcem naszym na wasze dzieło wiary, na trud miłości i na 
wytrwałą nadzieję w Panu naszym Jezusie Chrystusie. Wiemy, bracia przez 
Boga umiłowani, o wybraniu waszym, bo nasze głoszenie Ewangelii wśród 
was nie dokonało się przez samo tylko słowo, lecz przez moc i przez Ducha 
Świętego, z wielką siłą przekonania. Wiecie bowiem, jacy byliśmy dla was, 
przebywając wśród was” (1 Tes 1,2–5).

Idąc po drodze wyznaczonej przez Jezusa, apostołowie – i później Ko-
ściół – w ciągu wieków zobowiązywali wszystkich ochrzczonych, aby zbie-
rali się na modlitwie, oddawali cześć Bogu Ojcu przez Jezusa Chrystusa 
w Duchu Świętym, a tym samym umacniali się na drodze chrześcijańskiego 
świadectwa. Apostołowie byli głęboko przekonani, że prowadzeni przez Du-
cha Świętego właśnie na modlitwie mogą uczyć się walczyć ze złem i prowa-
dzić życie według Ducha, zgodnie z pouczeniem św. Pawła skierowanym do 
każdego świadka Chrystusa: „Prawo Ducha, który daje życie w Chrystusie 
Jezusie, wyzwoliło cię spod prawa grzechu i śmierci. […] Ci bowiem, którzy 
żyją według ciała, dążą do tego, czego chce ciało; ci zaś, którzy żyją według 
Ducha – do tego, czego chce Duch. Dążność ciała prowadzi do śmierci, dąż-
ność zaś Ducha – do życia i pokoju” (Rz 8,2.5–6).

Uczeń Chrystusa to ktoś, kto dokonał jednoznacznego wyboru „życia 
według Ducha”. I tu pojawia się rola modlitwy. Aby bowiem nie tylko do-
konać wyboru drogi, która – jak określa to św. Paweł – prowadzi do „życia 
i pokoju”, ale także na tej drodze wytrwać, modlitwa jest nieodzowna. Jest 
ona wzniesieniem myśli tam, gdzie jest nasz Skarb. Jezus powiedział: „Gdzie 
jest twój skarb, tam będzie i serce twoje” (Mt 6,21). Tym Skarbem jest On 
sam, Wcielony Syn Boży, Pełnia Bożego objawienia, Jedyny Odkupiciel czło-
wieka, który dla wszystkich swoich uczniów jest najdoskonalszym wzorem 
łączenia modlitwy i świadectwa.



277|

|

Modlitwa i świadectwo

1. Pełnia objawienia w Chrystusie

Być świadkiem oznacza głosić z wiarą, że w centrum historii zbawienia 
znajduje się osoba i dzieło Jezusa Chrystusa. On jest Odwiecznym Słowem, 
przez które wszystko się stało (J 1,3)55. 

On też wziął grzechy ludzkości na swoje ramiona i spłacił dług sprawie-
dliwości wobec Ojca, oddając swoje życie na krzyżu. Miłość między Ojcem 
i Synem w Duchu Świętym stała się źródłem naszego odkupienia. Mocą tej 
miłości, człowiek może prowadzić nowe życie56.

Przykład syntezy teologicznej o Jezusie jako pełni objawienia
Paul Auvray dokonał teologicznej syntezy historii zbawienia, której po-

czątek sięga dzieła stworzenia, a uwieńczeniem jest objawienie w Jezusie 
Chrystusie:

– 	 „Stwarzając świat mocą swojego słowa […], Bóg powołał nicość do 
istnienia […]. Tę działalność pierwotną prowadzi On dalej, ożywia-
jąc stworzenia; w Nim mamy życie, ruszamy się i jesteśmy […]. On 
stworzył świat i wszystko, co znajduje się w świecie […]; wszystko 
istnieje przez Niego i dla Niego”57.

– 	 „Każde stworzenie jest dobre: wszystko, co do Boga należy, jest czy-
ste […]. Dlatego powinien człowiek szanować prawo porządku na-
turalnego. […]. «Przez wiarę bowiem poznajemy, że słowem Boga 
światy zostały stworzone» […], podobnie jak niewidzialne dosko-
nałości Boga widoczne są dla oczu każdego, kto potrafi odkryć sens 

55	 Od chwili stworzenia Bóg objawia się swojemu stworzeniu: „Im bardziej Bóg się obja��-
wia, tym bardziej się daje i tym bardziej zbawia. W objawieniu bowiem istnieją pewne 
etapy historyczne: pierwszy etap, który pozostaje fundamentem pozostałych, to obja-
wienie kosmiczne, związane od początku z osobowym i bezinteresownym objawieniem 
Boga: Bóg, przez Słowo stwarzając wszystko i zachowując […], daje ludziom poprzez 
rzeczy stworzone trwałe świadectwo o sobie […]; a chcąc otworzyć drogę do zbawienia 
nadziemskiego, objawił ponadto siebie samego pierwszym rodzicom zaraz na początku 
[…]. Stwierdzenia te nie są historyczne, ale ściśle teologiczne: cofają one do początków 
pojmowanie objawienia przyniesionego przez historię zbawienia”. B. Sesboüé, Komuni-
kacja Słowa Bożego: Dei Verbum, w: Historia dogmatów, red. tenże, t. 4: Słowo zbawienia, 
Kraków 2003, s. 444.

56	 Zob. Jan Paweł II, Dives in misericordia, nr 12.
57	 P. Auvray, Stworzenie, w: Słownik teologii biblijnej, red. X. Leon-Dufour, Poznań 1994, 

s. 911–912.



278 |

|

Rozdział trzeci 

stworzeń […]. U człowieka, który żyje wiarą, ta nauka zamienia się 
w uwielbienie […], tworząc podstawy do ufności”58.

– 	 „W jednym punkcie, bardzo zasadniczym, Nowy Testament dopełnia 
to, co znajdowało się tylko potencjalnie w Starym Testamencie. Bóg-
-Stworzyciel, którego znał Izrael, objawił się teraz jako «Ojciec» Jezusa 
Chrystusa. Ściśle związany z Ojcem w swej stwórczej działalności, Je-
zus sam jest «Panem, przez którego wszystko się stało i dzięki które-
mu także my jesteśmy» […], jest «Początkiem stworzenia Bożego»”59.

– 	 „Jezus, będąc Mądrością Boga […], «odblaskiem chwały i odbiciem 
istoty Jego» […], «obrazem Boga niewidzialnego – Pierworodnym 
wobec każdego stworzenia» […], jest Tym, który «podtrzymuje 
wszystko słowem swojej potęgi» […], bo to w Nim zostały stworzo-
ne wszystkie rzeczy i w Nim istnieją”60.

– 	 „Jezus, będąc Słowem Boga, Słowem, które istniało od początku 
z Bogiem, zanim stało się u kresu czasów ciałem […], uczyniło 
wszystko i od samego początku było «życiem i światłością świata» 
[…]. W ten sposób nauka o stworzeniu znajduje swoje ukoronowa-
nie w kontemplacji Syna Bożego. Dzięki niej w Synu Bożym właśnie 
widzi się twórcę, model i cel wszystkich rzeczy”61.

Oto w wielkim skrócie „opisany” sam rdzeń celu stworzenia: pełnia obja-
wienia w Jezusie Chrystusie, gdyż „całe dzieło stworzenia przez Boga należy 
rozumieć w świetle stworzenia w Synu, w którym każdy człowiek jest powo-
łany do nowego i wiecznego przymierza”62. W Jezusie Chrystusie przyszedł 
58	 Tamże, s. 912.
59	 Tamże.
60	 Tamże.
61	 Tamże. Często się dzisiaj podkreśla, że dzieło stworzenia otworzyło człowiekowi skarby 

Bożego miłosierdzia. F. Horak apeluje więc: „Dla ubłagania miłosierdzia Bożego niech 
każdy z nas świadczy dokoła siebie miłosierdzie, spełniajmy względem naszych żywych 
braci dobre uczynki i rozdawajmy jałmużny, choćby niewielkie, jak ta wdowa ewange-
liczna. Wspomagajmy dusze cierpiące […] ofiarami złożonymi do skarbonki kościelnej 
lub kawałkiem chleba danego ubogiemu. Aby modlitwa i uczynki miłosierne mogły rze-
czywiście dopomóc cierpiącym duszom, trzeba koniecznie samemu być w stanie łaski, 
to jest nie poczuwać się do żadnego śmiertelnego grzechu”. F. Horak, O życiu pozagrobo-
wym. Świętych obcowanie, Wrocław 2013, s. 145.

62	 Komisja Teologiczno-Historyczna Wielkiego Jubileuszu Roku 2000, Pełna jest ziemia 
Twego Ducha, Panie, s. 39. Każdy zatem, kto wierzy w Jezusa Chrystusa, jest zobowią-
zany do przyjęcia Jego nauki i naśladowania Go w codziennym życiu: „Chrześcijanin 



279|

|

Modlitwa i świadectwo

do nas Ktoś nam bardzo bliski; niosący nadzieję pełni życia w wieczności. 
Swoim nauczaniem i przykładem dał świadectwo odwiecznej prawdzie63. 
Jako Wcielony Syn Boży, ukazał miłosierne oblicze Ojca. Objawił, że Bóg 
Stworzyciel jest miłością (1 J 4,8; 4,16); że jest tajemnicą miłości trzech bo-
skich osób, Pełnią dobra i szczęścia, którymi pragnie się z nami dzielić. Bę-
dąc samowystarczalny, z motywu miłości postanowił udzielać wszelkiego 
dobra swojemu stworzeniu.

Harmonia między początkiem i pełnią objawienia
Wcielony Syn Boży przywrócił przez swe odkupienie zbawcze relacje 

między Bogiem Stwórcą a człowiekiem. Relacje te „zepsuł” człowiek przez 
swój grzech. Doczesne narodziny Syna Bożego „dążyły więc do naprawienia 
zwiedzionego człowieka. […] Nie moglibyśmy pokonać sprawcy grzechu 
i śmierci bez udziału w naszej naturze i bez przyjęcia jej na siebie przez 
Tego, którego ani grzech nie mógł skazić, ani śmierć nie mogła związać”64.

Obie tajemnice: stworzenia i odkupienia, łączy jedna osoba – Jezus 
Chrystus. A to oznacza, że chrześcijańskie świadectwo jest głoszeniem 
wszystkiego, czego dokonał Bóg od chwili stworzenia aż po wydarzenia ob-
jawiające Jego świętość i miłosierdzie w Jezusie Chrystusie. Innymi słowy, 
chrześcijańskie świadectwo jest ukazywaniem wobec świata prawdziwego 
oblicza Boga Stwórcy, który z motywu miłości miłosiernej wyzwolił ludz-
kość z niewoli grzechu i dał jej – na mocy odkupienia dokonanego przez 

dający świadectwo o wartościach najważniejszych winien być świadomy, że tylko o tyle 
jego świadectwo jest prawdziwe, o ile jest naśladowaniem i uczestnictwem w Tym, który 
po to się narodził i przyszedł na świat, aby dać świadectwo prawdzie (J 18,37). Za auten-
tycznym świadectwem chrześcijańskim zawsze stoi Jezus Chrystus”. J. Salij, Świadectwo 
wiary jako odpowiedź na jej współczesne zakwestionowanie, s. 394.

63	 Zob. Jan Paweł II, Dives in misericordia, nr 8.
64	 Leon I Wielki, List do Flawiana, bpa Konstantynopola [449], w: Breviarium fidei, VI, nr 

7 (s. 223). Podczas nabożeństwa drogi krzyżowej rozważamy dzieło odkupienia jako 
zwycięstwo nad grzechem. W modlitwie zwracamy się do Jezusa: „Dopełniwszy dzieła 
odkupienia, spokojnie oddałeś ducha w ręce Ojca. To Twoje świadectwo o miłości Boga 
i Jego nieskończonym miłosierdziu, jest tak mocne, że pękła zasłona świątyni zakrywa-
jąca miejsce najświętsze. Zadrżała ziemia, pękła skała i zbladło słońce. Przekonało też 
wielu spośród stojących pod Twym krzyżem. Jezu! Spraw, aby rozważanie Twej męki 
umocniło mnie w miłości do Boga i ludzi, bo ona jest streszczeniem prawdy, którą gło-
siłeś”. A. Mucha, Trzeba aby wywyższono Syna Człowieczego, Rzeszów 2017, s. 65.



280 |

|

Rozdział trzeci 

Jezusa Chrystusa – możność osiągnięcia nieutracalnego szczęścia w życiu 
wiecznym65.

Pełnia objawienia w Chrystusie jest potwierdzeniem, że dobroć Boga 
Stwórcy jest nieskończona, bezinteresowna, skuteczna, najwyższa i dosko-
nała. W Liście do Rzymian św. Paweł podkreślił tę niezwykłą zbieżność cech 
i motywacji, pisząc, że Wcielony Syn Boży, dokonując dzieła nowego stwo-
rzenia, złożył ofiarę krzyża i umarł w czasie, gdy wszyscy byli jeszcze grzesz-
nikami (Rz 5,6–8)66.

Kościół głosi tę prawdę po całym świecie. Świadczy o niej wobec tych, 
którzy jej jeszcze nie znają, ale też umacnia jej poznanie u tych, którzy już 
ją przyjęli w wierze. Do tych, którzy już wierzą, czyli już są uczniami Chry-
stusa, kieruje apel, aby czynili postępy na drodze coraz lepszego poznawa-
nia całej treści Bożego objawienia i dostosowywania do niej swojego życia. 
W ten sposób staną się wiarygodnymi świadkami Chrystusa wobec świata67.

2. Wcielony Syn Boży, Ten który modlił się i nauczał o modlitwie

„Zdumiewali się Jego nauką: uczył ich bowiem jak ten, który ma władzę, 
a nie jak uczeni w Piśmie” (Mk 1,22). Treść i sposób, w jaki Jezus przeka-
zywał orędzie zbawienia, wprawiał otoczenie w zachwyt i zdumienie. Wy-
czuwano różnicę pomiędzy Nim a uczonymi w Piśmie. Jezus uczył jak ten, 
który ma władzę – także w tym, co dotyczyło spotkania człowieka z Bogiem 
na modlitwie.

Sam Jezus wykorzystywał każdą okazję, by modlić się do Ojca. Życie Na-
uczyciela z Nazaretu naznaczone było modlitwą. Towarzyszyła Mu w całej 
Jego działalności. Podczas apostolskich wędrówek udawał się na modlitwę 
w odosobnieniu: „Przynaglił uczniów, żeby wsiedli do łodzi i wyprzedzili 
Go na drugi brzeg, zanim odprawi tłumy. Gdy to uczynił, wyszedł sam 
jeden na górę, aby się modlić. Wieczór zapadł, a On sam tam przebywał” 
(Mt 14,22–23).
65	 Zob. W. Świerzawski, Eucharystia Chrystusa i Kościoła, s. 66.
66	 Zob. B. Olivier, Cnota miłości, s. 592.
67	 „Głoszenie słowa Bożego nie ogranicza się do nauczania; wymaga ono odpowiedzi 

wiary jako zgody i zaangażowania ze względu na przymierze między Bogiem i Jego lu-
dem. To Duch Święty daje łaskę wiary, umacnia ją i sprawia jej wzrost we wspólnocie”. 
Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1102.



281|

|

Modlitwa i świadectwo

Życie Jezusa przeniknięte modlitwą
Znakiem posłuszeństwa Jezusa wobec woli Ojca była Jego ewangeli-

zacyjna działalność. Integralnym zaś elementem tych działań była modli-
twa. Po jednym z uzdrowień Jezus modlił się nad ranem, gdy jeszcze było 
ciemno. Owocem tej modlitwy stała się decyzja o opuszczeniu Kafarnaum, 
aby iść także do innych miejscowości, gdzie ludzie oczekiwali na Jego słowa 
i czyny (Łk 4,42–44).

Jezus przyszedł na świat, aby objawić, że mamy Ojca w niebie. Sam mo-
dlił się do Niego. Pragnął, aby zawsze spełniała się Jego wola. Stopniowo 
wprowadzał uczniów w osobową relację Bogiem, który jest w niebie. Jego 
wewnętrzne życie było zjednoczeniem z Bogiem Ojcem w Duchu Świętym.

Jako Wcielony Syn Boży nadał naszej modlitwie nowy kierunek, do-
tychczas nieznaną wartość – otworzył ją na relację ze swoim Ojcem w mocy 
swojego synowskiego pośrednictwa. I za to dziękował Ojcu właśnie na mo-
dlitwie: „Jezus wzniósł oczy do góry i rzekł: Ojcze, dziękuję Ci, żeś mnie 
wysłuchał. Ja wiedziałem, że mnie zawsze wysłuchujesz. Ale ze względu na 
otaczający Mnie lud to powiedziałem, aby uwierzyli, żeś Ty Mnie posłał” 
(J 11,41–42).

Przed wyborem apostołów Jezus modlił się przez całą noc na górze. 
Szczególny charakter miała także Jego modlitwa na górze Tabor, gdy odmie-
nił się Jego wygląd i nastąpiło – jak to określamy – przemienienie Pańskie. 
Wywarło to wielkie wrażenie na towarzyszących Mu apostołach, którzy tak 
to zapamiętali: „Jezus wziął z sobą Piotra, Jakuba i brata jego Jana i zaprowa-
dził ich na górę wysoką, osobno. Tam przemienił się wobec nich: twarz Jego 
zajaśniała jak słońce, odzienie zaś stało się białe jak światło” (Mt 17,1–2). 

Jezus zawsze był gotów pełnić ojcowską wolę: „Moim pokarmem jest 
wypełnić wolę Tego, który Mnie posłał” (J 4,34). Modlitwa niejako karmiła 
Go, pozwalając wsłuchiwać się w głos Ojca, który zawsze działa w miłości. 
W całym dziele ewangelizacji posłuszeństwo Ojcu w miłości było u Jezusa 
na pierwszym miejscu: „Wszystko, co Mi daje Ojciec, do Mnie przyjdzie, 
a tego, który do Mnie przychodzi, precz nie odrzucę, ponieważ z nieba zstą-
piłem nie po to, aby pełnić swoją wolę, ale wolę Tego, który Mnie posłał” 
(J 6,37–38).



282 |

|

Rozdział trzeci 

Jezus jako Odwieczny Syn nieprzerwanie był zjednoczony z Ojcem. Stąd 
nie musiał wznosić swych myśli do Niego. W sensie ścisłym nie musiał się 
modlić. Jednak Ewangelia podaje wiele opisów, które wyraźnie wskazują, że 
Jezus zawsze łączył swoje świadectwo o Ojcu z modlitwą do Niego. „W tym 
czasie Jezus wyszedł na górę, aby się modlić, i całą noc spędził na modlitwie 
do Boga” (Łk 6,12)68.

W bliskiej już perspektywie śmierci, w Ogrodzie Oliwnym, rozegrała się 
swoista „ewangelizacyjna bitwa”, zakończona zwycięstwem Jezusa nad sła-
bością ludzkiej natury. Jezus wszystkie trudności pokonał, zwracając się – 
tak jak zawsze w swoim życiu – do Ojca w modlitwie: „Nie moja wola, lecz 
Twoja niech się stanie!” (Łk 22,42).

Jezus okazał się zwycięzcą w sytuacji ekstremalnie niekorzystnej dla sie-
bie. Gdy umierał, modlił się. Błaganie Syna Bożego na krzyżu o to, aby cała 
ludzkość się nawróciła i aby Ojciec przebaczył wszystkie ludzkie grzechy, 
było wołaniem najbardziej podstawowym w dziejach. Czując się opusz-
czonym przez ludzi, nie przestawał się modlić do Ojca. W kulminacyjnym 
punkcie swej misji, w czasie męki i śmierci na krzyżu, zanosił prośbę o na-
wrócenie wszystkich grzeszników: „Ojcze, przebacz im, bo nie wiedzą, co 
czynią” (Łk 23,34). Śmierć Jezusa na krzyżu, Jego słowa, ale także Jego mil-
czenie, wszystko to było jedną wielką modlitwą. Składał w ofierze swoje ży-
cie, nieustannie trwając na modlitwie69.

Jezus nauczył nas modlić się
Jezus nie tylko modlił się, realizując swoją zbawczą misję. On także 

pragnął nas, ludzi, nauczyć modlitwy. Dlatego tak często temat modlitwy 
pojawiał się w Jego nauczaniu. Podczas swej publicznej działalności głosił, 
że zawsze trzeba się modlić i nigdy nie ustawać. Zostawił wskazówki doty-
czące właściwej modlitwy. Przekazał swoim uczniom nade wszystko treść 
modlitwy Ojcze nasz: „Gdy Jezus przebywał w jakimś miejscu na modli-
twie i skończył ją, rzekł jeden z uczniów do Niego: «Panie, naucz nas się 
modlić, jak i Jan nauczył swoich uczniów». A On rzekł do nich: «Kiedy się 
modlicie, mówcie: Ojcze, niech się święci Twoje imię; niech przyjdzie Twoje 

68	 Zob. I. de la Potterie, Modlitwa Jezusa, s. 40.
69	 Zob. P.M. Delfieux, Jak modlić się w „gwarze miasta”, s. 15.



283|

|

Modlitwa i świadectwo

królestwo! Naszego chleba powszedniego dawaj nam na każdy dzień i prze-
bacz nam nasze grzechy, bo i my przebaczamy każdemu, kto nam zawinił; 
i nie dopuść, byśmy ulegli pokusie»” (Łk 11,1–4).

W swych pouczeniach na temat modlitwy Jezus zalecał między innymi 
właściwy wybór miejsca. Przestrzegał przed modlitwą udawaną, na pokaz, 
dla ludzkiego oka. Udawana modlitwa nie posiada bowiem mocy świadec-
twa: „Gdy się modlicie, nie bądźcie jak obłudnicy. Oni lubią w synagogach 
i na rogach ulic wystawać i modlić się, żeby się ludziom pokazać. Zaprawdę, 
powiadam wam: otrzymali już swoją nagrodę. Ty zaś, gdy chcesz się modlić, 
wejdź do swej izdebki, zamknij drzwi i módl się do Ojca twego, który jest 
w ukryciu. A Ojciec twój, który widzi w ukryciu, odda tobie” (Mt 6,5–6).

Jezus pragnął wpoić w serca uczniów potrzebę modlitwy jako źródła 
siły do dawania wiarygodnego świadectwa. Podkreślał, że wejście na dro-
gę modlitwy domaga się całkowitego, nieograniczonego zaufania i oddania 
się Bogu, ustawicznego szukania u Niego pomocy we wszystkich życiowych 
trudnościach. Sam stał się dla swoich uczniów wzorem doskonałej modli-
twy i świadectwa.

Wspomnijmy raz jeszcze górę Tabor. Tam uczniowie otrzymali dar nad-
zwyczajnego doświadczenia tajemnicy modlitwy Jezusa, Jego niewyobrażal-
nej dla nas zdolności kontemplacji Ojca. Jezus zapragnął podzielić się tym 
doświadczeniem z tymi, którzy w Niego wierzyli i chcieli być Jego świadka-
mi. Także i teraz „Bóg zaprasza człowieka «do lotu», chce, aby zwrócił ku 
Niemu swój rydwan świetlany, to znaczy, by wszedł w rzeczywistość modli-
twy i kontemplacji. «Wstać» do lotu, to wznieść się w stronę Boga”70.

Swoją modlitwą Jezus dał przykład najpierw apostołom, a przez nich 
wszystkim uczniom, jak należy się modlić i czym w ogóle jest modlitwa 
w historii zbawienia. Ucząc modlitwy, zachęcał, aby modlono się w Jego 
imię. Tylko w Chrystusie nasza modlitwa jest godna Boga i staje się pomo-
cą do osiągnięcia zbawienia: „Zaprawdę, zaprawdę, powiadam wam: Kto 
we Mnie wierzy, będzie także dokonywał tych dzieł, których Ja dokonuję, 
owszem, i większe od tych uczyni, bo Ja idę do Ojca. A o cokolwiek prosić 

70	 K. Kaczor, Maciej Kazimierz Sarbiewski a św. Jan od Krzyża, „Przegląd Powszechny” 
(2000) 7–8, s. 78.



284 |

|

Rozdział trzeci 

będziecie w imię moje, to uczynię, aby Ojciec był otoczony chwałą w Synu. 
O cokolwiek prosić Mnie będziecie w imię moje, Ja to spełnię” (J 14,12–14).

Modlimy się zatem nie sami, lecz w Chrystusie z Chrystusem i przez 
Chrystusa. On jest w nas, a my w Nim71. Zaraz po wniebowstąpieniu pierwsi 
uczniowie trwali na wspólnej modlitwie. We wspólnej modlitwie wyrażali 
uwielbienie, cześć i wdzięczność wobec Boga, Stwórcy i Zbawiciela, za Jego 
nieskończone miłosierdzie dla całego świata. Zostawili tym samym przy-
kład dla całego Kościoła, aby modlitwę łączyć z misją – z dawaniem świa-
dectwa o miłości Boga Ojca, objawionej ludzkości przez Jego umiłowanego 
Syna, Jezusa Chrystusa, w mocy Ducha Świętego72.

3. Bezcenny dar Modlitwy Pańskiej w perspektywie świadectwa 
o Chrystusie

Jezus nauczył nas modlitwy zarówno słowami, jak i przykładem swoje-
go życia. Obiecał, że o cokolwiek prosić będziemy Ojca w Jego imię, On to 
spełni. Modlitwa do Boga Ojca przez Jezusa, Jego Syna, w Duchu Świętym, 
wyznacza drogę do pełni zbawienia: „Jeśli trwać będziecie we Mnie, a słowa 
moje w was, proście o cokolwiek zechcecie, a stanie się wam” (J 15,7).

Jednym z wyrazów miłości Jezusa do nas było to, że nauczył nas mo-
dlitwy Ojcze nasz. Pragnął nam w ten sposób wskazać, o co mamy prosić 
w każdej innej modlitwie. Ojcze nasz – tak jak każda ludzka modlitwa – 
opiera się na zasługach Jezusa Chrystusa, otwierającego nam dostęp do ła-
skawości Jego Ojca73. 

Modlitwa Pańska jest szczególnym spotkaniem z Bogiem Trójjedynym. 
Przedstawiamy Bogu swoje uczucia, prośby; błagamy o darowanie popełnio-
nych grzechów; oddajemy Mu cześć i uwielbienie; składamy dziękczynienie 
za otrzymywane dobrodziejstwa. Każda modlitwa chrześcijańska wzoro-
wana na Ojcze nasz posiada właśnie te cztery aspekty (cele): uwielbienie, 
dziękczynienie, prośbę i przebłaganie, które w zależności od okoliczności, 
są mniej lub bardziej akcentowane. W modlitwie Bóg porusza wolę, serce 

71	 Zob. S. Urbański, Wiara w modlitwie chrześcijańskiej, w: Wiara w postawie ludzkiej, 
s. 245.

72	 Zob. Z. Nabzdyk, Modlitwa – źródło i wyraz duchowości, s. 127.
73	 Zob. A. Marchetti, Zarys teologii życia duchowego, cz. 2, Kraków 1996, s. 64.



285|

|

Modlitwa i świadectwo

i umysł, skłaniając je następnie do działania. Jezus nauczał nas, jak należy 
modlić się; pozostawił modlitwę Ojcze nasz, wyznaczając nam drogi życia 
chrześcijańskiego74. Katechizm Kościoła Katolickiego stwierdza, że dzięki za-
wartym w Ojcze nasz prośbom Duch Święty „nadaje nowy kształt naszym 
pragnieniom, wewnętrznym poruszeniom, które ożywiają nasze życie”75.

Modlitwa Pańska posiada wielką moc. Odmawiamy ją w imię Chrystu-
sa, w łączności z Nim i na Jego wzór. Jesteśmy przybranymi dziećmi Boga, 
wołając „Abba, Ojcze” nawet wtedy, gdy wydaje się nam, że nie potrafimy 
się modlić. Tę zbawczą perspektywę powiązania wiary, modlitwy i świa-
dectwa ukazują także słowa św. Pawła: „Duch przychodzi z pomocą naszej 
słabości. Gdy bowiem nie umiemy się modlić tak, jak trzeba, sam Duch 
przyczynia się za nami w błaganiach, których nie można wyrazić słowami. 
Ten zaś, który przenika serca, zna zamiar Ducha, [wie], że przyczynia się za 
świętymi zgodnie z wolą Bożą. Wiemy też, że Bóg z tymi, którzy Go miłują, 
współdziała we wszystkim dla ich dobra, z tymi, którzy są powołani według 
[Jego] zamiaru. Albowiem tych, których od wieków poznał, tych też prze-
znaczył na to, by się stali na wzór obrazu Jego Syna, aby On był pierworod-
nym między wielu braćmi. Tych zaś, których przeznaczył, tych też powołał, 
a których powołał – tych też usprawiedliwił, a których usprawiedliwił – tych 
też obdarzył chwałą” (Rz 8,26–30).

Wszystkie prośby, które przenikają zarówno pierwszą, jak i drugą część 
Modlitwy Pańskiej, mogą i powinny stać się zaczynem wiarygodnego świa-
dectwa o Chrystusie. Do takiego świadectwa są powołani wszyscy, którzy tę 
modlitwę odmawiają.

74	 Współpracując z łaską Bożą przez modlitwę, jesteśmy dopuszczani do korzystania 
z Jego dobroci; uczestniczymy w dziele uświęcenia i zbawienia własnego i innych ludzi: 
„Modlitwa jest dziękczynieniem, jest uwielbieniem Boga, jest przepraszaniem – i wresz-
cie jest prośbą, jest błaganiem. W każdej z tych postaci modlitwa rodziny ma z całą pew-
nością bardzo wiele do powiedzenia Bogu. […] Modlitwa jest tym miejscem, w którym 
najprościej objawia się stwórcza i ojcowska pamięć Boga o człowieku. Nie tylko i nie tyle 
pamięć człowieka o Bogu, ale przede wszystkim – pamięć Boga”. Jan Paweł II, List do 
Rodzin z okazji Roku Rodziny „Gratissimam sane” [2 lutego 1994], w: Wybór listów, t. 1, 
s. 289.

75	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 2764.



286 |

|

Rozdział trzeci 

a. Część pierwsza

Modlitwa ożywiała realizację całego zbawczego posłannictwa w życiu 
Jezusa. Można powiedzieć, że na modlitwie formował się kształt Kościoła 
i jego misji. Jezus rozmawiał ze swoim Ojcem o apostołach i o tych wszyst-
kich, którzy w ciągu wieków podejmą się realizacji zbawczego posłania. Pro-
sił za tymi, którzy wierzą i którzy kiedyś wierzyć w Niego będą: „Nie tylko 
za nimi proszę, ale i za tymi, którzy dzięki ich słowu będą wierzyć we Mnie; 
aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, aby i oni 
stanowili w Nas jedno, aby świat uwierzył, żeś Ty Mnie posłał” (J 17,20–21).

Mając swe źródło w modlitwie Jezusa, podstawowym wymiarem modli-
twy Ojcze nasz jest jej wspólnotowość. Jest ona kierowana we wspólnocie do 
Wspólnoty: we wspólnocie Kościoła do Wspólnoty Boga Trójjedynego – do 
Ojca przez Syna w Duchu Świętym.

W modlitwie Ojcze nasz Jezus sformułował zasadnicze myśli w sposób 
genialny, niezwykle zwięźle, krótko. Zawarł w tej modlitwie istotę swego 
nauczania. Modlitwa Pańska jest aktem poddania się woli Boga Ojca, przez 
co streszcza całą Ewangelię76. A to oznacza, że ma wymiar chrystocentrycz-
ny (skoncentrowana jest na darach wysłużonych przez Jezusa Chrystusa) 
i chrystoformiczny (Jezus Chrystus jest zawsze Tym, który prowadzi ludz-
kość do ostatecznego celu)77.

Jezus modlił się za wszystkich, którzy w Niego uwierzą, aby zawsze byli 
jednością na wzór Jego jedności z Ojcem w Duchu Świętym. Boską jedność 
podkreślają słowa Jezusa skierowane do Filipa o tym, że kto zobaczył Syna, 
zobaczył też i Ojca (J 14,8–10). Modlitwa Pańska ukazuje nie tylko jedność 
Ojca i Syna w Duchu Świętem, ale też wyznacza drogę świadectwu, jakie 
każdy uczeń Chrystusa winien o Nim dawać wobec całego świata.

„Ojcze nasz, któryś jest w niebie”
Nasze świadectwo o Chrystusie powinno niejako dojrzewać w promie-

niach Modlitwy Pańskiej, która jest objawieniem tajemnicy Boga jako Ojca. 
Przez modlitwę Ojcze nasz oczyma wiary wpatrujemy się w niebo, w którym 

76	 Zob. S. Czerwik, Liturgia w „Katechizmie Kościoła Katolickiego”, „Ateneum Kapłańskie” 
(1995) 1, s. 78–80.

77	 Zob. I. de la Potterie, Modlitwa Jezusa, s. 59.



287|

|

Modlitwa i świadectwo

przebywa Bóg Ojciec. Uczymy się dzięki temu zachowania właściwej hie-
rarchii doczesnych wartości. W tym znaczeniu Ojcze nasz stanowi źródło 
motywacji i wyznacza drogę świadectwa78.

Jednocząc się z Chrystusem, możemy do Boga mówić: „Ojcze”. Tym za-
wołaniem człowiek oddaje Bogu największą chwałę. Zwrócenie się do Boga 
jako Ojca w zjednoczeniu z Chrystusem, nadaje nadprzyrodzoną wartość 
naszemu świadectwu. Jesteśmy bowiem dziećmi Bożymi, a mając Ducha 
Świętego, mamy przystęp do Ojca przez Syna79.

Przez wypowiadanie słów: „Ojcze nasz”, włączamy się nie tylko w mo-
dlitwę Jezusa, ale także w Jego świadectwo, jakie przyniósł światu – świa-
dectwo prawdzie: „Ja się na to narodziłem i na to przyszedłem na świat, aby 
dać świadectwo prawdzie. Każdy, kto jest z prawdy, słucha mojego głosu” 
(J 18,37). Stanisław Dziekoński wyjaśnia, że dzielić doświadczenie duchowe 
samego Chrystusa to modlić się Jego słowami do Ojca, przedstawiając Mu 
te prośby, które On, Jego Boży Syn, zawarł w modlitwie Ojcze nasz. Dlatego 
każda z próśb tej modlitwy to swego rodzaju wskazówka dla tych, który 
pragną dawać wiarygodne świadectwo o Chrystusie, a to oznacza, że „w wy-
chowaniu do modlitwy w oparciu o Biblię [winno położyć się akcent] na 
ukazanie bogactwa Modlitwy Pańskiej jako drogi chrześcijanina. […] [Jest 
to zarazem] wychowywanie do świadectwa modlitwy”80.

„Święć się imię Twoje”
Ta prośba jest nade wszystko adoracją wdzięczności wobec Boga jako 

Źródła stworzenia; jest uwielbieniem Piękna, które napawa bojaźnią i rów-
nocześnie zachwyca. Modlący się z wdzięcznością oddaje cześć Bogu, chce 
chwały dla Jego imienia, powierza się Mu i dąży do zjednoczenia z Nim. 
Takie są uczucia serca wypowiadającego modlitwę Ojcze nasz, a przecież 
takie są właśnie motywy świadectwa w codziennym życiu. 

Świadek Chrystusa chce innym głosić nie tylko to, że Bóg istnieje, że 
jest w niebie, ale także prawdę o Jego świętości. Imię Boga jest święte. Uczeń 
Chrystusa staje się świadkiem Boga Trójjedynego, który jest Przenajświętszy. 

78	 Zob. J. Bolewski, Podstawy modlitwy, Kraków 2002, s. 118. 
79	 Zob. Z. Nabzdyk, Modlitwa – źródło i wyraz duchowości, s. 128.
80	 S. Dziekoński, Komunikacja wiary w podstawowych środowiskach katechezy, „Commu-

nio” (2002) 5, s. 85.



288 |

|

Rozdział trzeci 

Uczeń Chrystusa woła: „Święć się imię Twoje”, gdyż pragnie, aby imię Boga 
było przez wszystkich poznane i uwielbione81.

W Modlitwie Pańskiej Jezus potwierdza i objawia świętość Boga. Dlatego 
gdy mówimy: „Święć się imię Twoje”, rozumiemy, że są to słowa motywujące 
nas do świadectwa, aby święte imię Boga „było uświęcone w nas, którzy je-
steśmy w Nim, ale także w innych, na których łaska Boża jeszcze oczekuje”82.

Podczas swej ziemskiej działalności, ucząc modlitwy Ojcze nasz, Jezus 
polecił jej odmawianie w kontekście doczesnej drogi do świętości. Modlitwa 
ta, odmawiana przez miliony ludzi na świecie, jest więc modlitwą ukazującą 
i potwierdzającą cel życia – świętość. „Święć się imię Twoje” – nie jest jedy-
nie proroctwem, którego spełnienia się dopiero wyczekujemy, lecz wezwa-
niem, które ma się spełniać już teraz, każdego dnia. Stanowi program życia 
dla poszczególnych wiernych i dla całej ludzkości83.

„Przyjdź królestwo Twoje”
Modlitwa Pańska stanowi wzór dla wszystkich modlitw, gdyż w niej 

zwracamy się do Boga, aby Jego królestwo zapanowało we wszystkich ser-
cach ludzkich. Postawę świadka Chrystusa winno charakteryzować szcze-
re pragnienie osiągnięcia tego królestwa przez wszystkich ludzi. Modlitwa 
Pańska jest prośbą o „przyjście” Bożego królestwa. Jest to prośba do Boga, 
a zarazem zobowiązanie dla wypowiadających tę prośbę. Chodzi o zobo-
wiązanie zaangażowania się w działania, które przyjście Bożego królestwa 
przybliżają84.

Przypomnijmy, że jednym z przejawów nierozumienia Jezusa w cza-
sie Jego publicznej działalności było ograniczanie Jego misji do wymiaru 
doczesnego (politycznego). Sami apostołowie musieli się z tej pokusy stop-
niowo wyzwalać. Im też nie było łatwo wyzbyć się nadziei, że założy On 

81	 Zob. Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 2814.
82	 Tamże.
83	 Zob. M. Jędraszewski, Filozofia i modlitwa, Poznań 2001, s. 184.
84	 „W dniu Pięćdziesiątnicy […] wszyscy, którzy otrzymali Ducha Świętego, uświadomili 

sobie, że została im przekazana misja głoszenia Ewangelii, założenia i budowania Ko-
ścioła. […] Teologia sakramentalna uściśliła tę wizję, głosząc, że wszyscy, którzy stają 
się członkami Kościoła przez chrzest, z pomocą Ducha Świętego uczestniczą w dawaniu 
świadectwa wierze i w szerzeniu królestwa”. Jan Paweł II, Apostolstwo i posługi świeckich, 
w: tenże, Wierzę w Kościół, s. 398–399.



289|

|

Modlitwa i świadectwo

doczesne królestwo. Dlatego Jezus jednoznacznie wypowiedział się na ten 
temat między innymi podczas przesłuchania przed Piłatem: „Powtórnie 
wszedł Piłat do pretorium, a przywoławszy Jezusa, rzekł do Niego: «Czy Ty 
jesteś Królem żydowskim?». Jezus odpowiedział: «Czy to mówisz od siebie, 
czy też inni powiedzieli ci o Mnie?». Piłat odparł: «Czy ja jestem Żydem? 
Naród Twój i arcykapłani wydali mi Ciebie. Coś uczynił?» Odpowiedział 
Jezus: «Królestwo moje nie jest z tego świata. Gdyby królestwo moje było 
z tego świata, słudzy moi biliby się, abym nie został wydany Żydom. Teraz 
zaś królestwo moje nie jest stąd». Piłat zatem powiedział do Niego: «A więc 
jesteś królem?». [Odpowiedział Jezus:] «Tak, jestem królem. Ja się na to na-
rodziłem i na to przyszedłem na świat, aby dać świadectwo prawdzie. Każdy, 
kto jest z prawdy, słucha mojego głosu»” (J 18,33–37).

Wszyscy uczniowie Chrystusa są powołani do budowania królestwa 
Bożego, które jest na tym świecie, ale nie jest z tego świata. Jezus powie-
dział przecież: „Gdyby królestwo moje było z tego świata, słudzy moi bi-
liby się, abym nie został wydany Żydom. Teraz zaś królestwo moje nie jest 
stąd” (J 18,36). Modlitwa Pańska głosi i przybliża królestwo Boże w ludz-
kich sercach85. Wszyscy, którzy świadczą o Chrystusie, przyczyniają się do 
spełnienia się prośby zawartej w Ojcze nasz – przybliżają pełnię królestwa 
Bożego, które „wrasta w świat przez orędzie Kościoła, humanizację treści 
i formy życia społecznego oraz osoby realizujące świętość, sprawiedliwość, 
miłosierdzie i pokój, chociaż – z racji na skażenie grzechem – jego ostatecz-
ne przyjście, jak modlimy się w Modlitwie Pańskiej, będzie dziełem Ojca. 
Zanim pojawi się drzewo gorczyczne, łany zboża, chleb i ryby królestwa 
«pełni wieków», konieczny jest zatem historyczny proces wzrostu i oddzie-
lania dobra i zła. Świadkiem i głównym środowiskiem tego wzrastania jest 
Kościół – to Kościół, nie kto inny, upamiętnia i głosi Chrystusową «dobrą 
wieść» o królestwie Bożym”86.
85	 Zob. J. Hadryś, Eucharystia i modlitwa w świetle nauczania Sługi Bożego Stefana kardy-

nała Wyszyńskiego, „Roczniki Teologiczne” (2002) 5, s. 99.
86	 H. Seweryniak, Świadectwo i sens. Teologia fundamentalna, Płock 2001, s. 405. „Rze-

czywistość, w której przyszło nam żyć, stawia nas wobec wielu wyzwań, jakie stanowi 
między innymi globalizacja, niesprawiedliwość społeczna, przemoc, i rodzi wiele pytań, 
między innymi to, jak należy budować lepszy świat – oparty na prawdzie, sprawiedliwo-
ści, solidarności i miłości. Starając się odnieść do tych wyzwań i pytań, stajemy się – jak 
naucza II Sobór Watykański – współtwórcami i świadkami – «nowego humanizmu» 



290 |

|

Rozdział trzeci 

Prośba o przyjście królestwa Bożego zakłada prymat Boga. Jezus, gdy 
wycofywał się do miejsc samotnych, by się modlić, dawał szczególne świa-
dectwo prymatu Boga. Uczynił to między innymi w Ogrodzie Oliwnym: 
„Jezus oddalił się od [uczniów] na odległość jakby rzutu kamieniem, upadł 
na kolana i modlił się tymi słowami: «Ojcze, jeśli chcesz, zabierz ode Mnie 
ten kielich! Jednak nie moja wola, lecz Twoja niech się stanie!». Wtedy uka-
zał Mu się anioł z nieba i umacniał Go. Pogrążony w udręce jeszcze usil-
niej się modlił, a Jego pot był jak gęste krople krwi, sączące się na ziemię” 
(Łk 22,41–44). 

Nie wolno nam sądzić, że w czasie tamtej modlitwie Ojciec był surowy 
czy wręcz okrutny dla Syna. Nigdy nie było bowiem tak, że Ojciec chciałby 
uczynić coś przeciwko Synowi. Wola Syna zawsze pozostawała w jedności 
z wolą Ojca. Jezus pozostawił przykład bezgranicznej miłości do Ojca. Dał 
świadectwo prymatu miłości do Niego. I do zachowania tego prymatu wzy-
wał swoich uczniów, aby zawsze – zwłaszcza w okolicznościach cierpienia 
i prześladowań – budowali królestwo Boże na fundamencie całkowitego za-
wierzenia. Inaczej mówiąc, nasze świadectwo będzie autentyczne, jeśli za-
chowamy prymat Boga we wszystkim. Tego oczekuje Jezus od wszystkich, 
formułując przykazanie miłości do Boga i bliźniego: „Będziesz miłował Pana 
Boga swego całym swoim sercem, całą swoją duszą i całym swoim umysłem. 
To jest największe i pierwsze przykazanie. Drugie podobne jest do niego: 
Będziesz miłował swego bliźniego jak siebie samego. Na tych dwóch przy-
kazaniach opiera się całe Prawo i Prorocy” (Mt 22,37–40).

Nie należy więc ustawać w dawaniu świadectwa o Chrystusie, czerpiąc 
siły z Modlitwy Pańskiej, która jest szkołą prymatu Boga. Wypowiadając sło-
wa tej modlitwy, uczymy się miłować Boga „całym swoim sercem, całą swo-
ją duszą i całym swoim umysłem” (Mt 22,37). Przybliżamy pełnię królestwa 
Bożego, czyli „aby Bóg był wszystkim we wszystkich” (1 Kor 15,28).

[…], który umiejscawia człowieka w świecie, określając jego odpowiedzialność wobec 
siebie, innych i wobec historii”. G. Sudoł, Rola miłości w życiu indywidualnym i społecz-
nym w świetle nauczania papieża Jana Pawła II, Kraków 2016, s. 111.



291|

|

Modlitwa i świadectwo

b. Część druga

Miłość Boga Ojca do całego stworzenia objawiła się w Jego Synu – Jezu-
sie Chrystusie, którego przebłagalna ofiara za grzechy przyniosła ludziom 
nowe życie (1 J 4,9–10). Dzięki odkupieńczej mocy łaski wysłużonej przez 
Jezusa człowiek może poznać i uwierzyć w Bożą miłość i wytrwać w niej 
do końca. Przyjęcie tej łaski wiąże się z naśladowaniem Jezusa we wszyst-
kim, bo tylko wtedy można stać się Jego wiarygodnym świadkiem. Jezus 
pragnie, aby uczniowie Go naśladowali, kierując się we wszystkim miłością 
(1 J 4,19). O to właśnie prosił swego Ojca – aby miłość Ojca, którą darzy Go 
jako swojego Syna, była także w sercach wszystkich Jego uczniów (J 17,26).

W centrum wiary chrześcijańskiej nie jest jakaś idea, lecz konkretna 
osoba – Wcielony Syn Boży, Jezus Chrystus87. Szczególnie dzięki analizie 
Modlitwy Pańskiej uświadamiamy sobie, że podobnie jak wiara, modlitwa 
chrześcijańska „niewiele ma wspólnego z tak zwanym mglistym przeczu-
ciem. Nie chodzi bowiem o «coś», ale o «Kogoś». I ten «Ktoś» nie znajduje 
się na końcu drogi, jaką człowiek ma do przebycia (znamy różne odmia-
ny takich dróg: spekulacja filozoficzna, praktyki ascetyczne, obrzędy...). 
Owego «Kogoś» spotykamy tylko dzięki zstępującej drodze podjętej przez 
jedynego, prawowitego Zwiastuna […]: «Boga nikt nigdy nie widział, Ten 
Jednorodzony Bóg, który jest w łonie Ojca, [o Nim] pouczył» (J 1,18)”88.

„Bądź wola Twoja jako w niebie, tak i na ziemi”
Jezus skierował do wszystkich słowa przestrogi i pouczenia: „Nie każdy, 

który Mi mówi: Panie, Panie!, wejdzie do królestwa niebieskiego, lecz ten, 
kto spełnia wolę mojego Ojca, który jest w niebie” (Mt 7,21). Jeśli nie szuka-
my woli Bożej, zaczynamy być posłuszni woli kogoś, kto chce zająć miejsce 
Boga. Aby ustrzec wiernych przed poddaniem się pokusie spełniania swojej 
woli, a nie woli Bożej, już u schyłku średniowiecza zalecano wszystkim od-
mawianie Modlitwy Pańskiej. W tamtym czasie, w wielu miejscach upra-
wiane były między innymi praktyki magiczne, które musiały być z powodu 

87	 Zob. Jan Paweł II, List do Przełożonego Generalnego Karmelitów Bosych na 400-lecie 
śmierci św. Teresy z Avila „Virtutis exemplum” [14 października 1981], w: Wybór listów, 
t. 2, s. 706–707. 

88	 A. Pronzato, Ojcze nasz, s. 36.



292 |

|

Rozdział trzeci 

sprzeczności z wolą Bożą karane (co jest udokumentowane w księgach po-
kutnych). Duchem wróżbiarstwa były przeniknięte liczne czynności, które 
wykorzystywały poświęcone przedmioty89.

Odmawianie Modlitwy Pańskiej uznano jako skuteczne lekarstwo wo-
bec tej szczególnej duchowej choroby, jaką jest lekceważenie woli Bożej na 
rzecz kierowania się magią, czy też wolą jakiegoś człowieka. Dzięki odma-
wianiu Modlitwy Pańskiej, wierni uświadamiali sobie, że Jezus zostawił wzór 
doskonałego posłuszeństwa: „Moim pokarmem jest wypełnić wolę Tego, 
który Mnie posłał, i wykonać Jego dzieło” (J 4,34). Taki też powinna mieć 
„kształt” cała działalność Kościoła i jego świadectwo wobec świata. Celem 
jest spełnienie się prośby, jaką kierujemy do Boga w Modlitwie Pańskiej: 
„Bądź wola Twoja jako w niebie, tak i na ziemi”90.

Jakże dramatyczne są skutki – w życiu osobistym i społecznym – licze-
nia się ze wszystkimi i ze wszystkim, tylko nie z Bogiem91. Modlitwa Pań-
ska ukazuje, że sprawy Boże i sprawy ludzkie mogą i powinny pozostawać 
w pełnej harmonii. Wówczas „ziemia” staje się miejscem, w którym będzie-
my mieli namiastkę „nieba”, przez wypełnianie woli Ojca – „jako w niebie, 
tak i na ziemi”92.

W tajemnicy wcielenia Syna Bożego to, co zstępuje z góry, złączyło się 
z tym, co jest na dole (Jk 1,17). Od tamtej pory także modlitwa stała się taka: 
bosko-ludzka. A jeśli modlitwa, to i świadectwo o Chrystusie nie ma innego 
celu, jak tylko ten, który tak bezpośrednio określa jedna z próśb Modlitwy 
Pańskiej: „Bądź wola Twoja jako w niebie, tak i na ziemi93.

89	 Zob. G. Ryś, Od bałwochwalców do „innych owiec”, „Znak” (1998) 4, s. 19.
90	 Zob. W. Życiński, Ekumenizm a wolność religijna, w: Ku chrześcijaństwu jutra, s. 713–

714.
91	 Zob. W. Janyga, J. Jańczak, Summa wszystkich wątpliwości, „Znak” (2004) 12, s. 44.
92	 Zob. A. Pronzato, Ojcze nasz, s. 23.
93	 „Ewangelizowanie oparte na głębokim doświadczeniu Boga i wspólnotowym poszuki��-

waniu światła oraz mądrości, pozwalających stawić czoło problemom życia codzienne-
go, będzie gwarancją skutecznego i zrozumiałego przepowiadania Ewangelii ludziom 
nam współczesnym, będzie autentycznym zwiastowaniem i świadectwem Słowa życia, 
przyjętego w wierze i przeżytego we wspólnocie kościelnej”. Jan Paweł II, List apostolski 
do zakonników i zakonnic Ameryki Łacińskiej na 500-lecie ewangelizacji Nowego Świata 
„Los caminos del Evangelio” [29 czerwca 1990], w: Wybór listów, t. 2, s. 496–497.



293|

|

Modlitwa i świadectwo

Cała Modlitwa Pańska przenosi nas w inny świat, w niewidzialny świat, 
pozazmysłowy, niewyrażalny, nienamacalny94. W tamtym innym świecie – 
w niebie – przebywa Bóg Ojciec, który oczekuje na swoje dzieci. „Bądź wola 
Twoja jako w niebie, tak i na ziemi” – to uznanie Jego władzy nad nami, 
poddanie się zasadom Jego królestwa, której ostatecznym celem jest nasza 
świętość: „Święty to ten mężczyzna czy ta kobieta, którzy w odpowiedzi na 
wezwanie Chrystusa zostawiają wszystko, by radośnie i ofiarnie pójść za Nim. 
Podobnie jak św. Piotr i pozostali apostołowie […], i jak wielu niezliczonych 
przyjaciół Boga, również i nowi święci weszli na trudną, ale dającą szczęście 
drogę ewangeliczną i otrzymali – wraz z cierpieniami i prześladowaniami – 
«stokroć więcej» już za ziemskiego życia, a potem życie wieczne”95.

Modlitwa Pańska jest odmawiana w tym świecie, ale jednocześnie pro-
wadzi nas poza jego granice. Perspektywa życia wiecznego przenika całą 
treść Ojcze nasz i chroni nas przed „niewolą doczesności”. Odnawia w nas 
nadzieję życia wiecznego. Uzdalnia do przyjęcia tego, co Bóg dla nas przy-
gotowuje w wieczności. Życie, które przyniósł Jezus, Dobry Pasterz, jest bo-
wiem życiem wiecznym, „życiem w obfitości” (J 10,10). Nie jest to życie 
ziemskie, śmiertelne. Dzięki Ojcze nasz stopniowo otwiera się nasze serce 
na ogrom Bożej miłości i Jego ponaddoczesne obietnice96.

Nadzieja życia wiecznego jest jak tlen dla serca, daje nam siłę do poko-
nywania wszelkich trudności w drodze do nieba97. Być świadkiem Chry-
stusa w doczesności oznacza zatem, czynić wszystko, aby ziemia stawała się 
cząstką nieba przez to, że wola Boża będzie spełniana „jako w niebie, tak 
i na ziemi”. Taki cel świadectwa wyznacza treść Modlitwy Pańskiej, kierując 
nasze doczesne pragnienia i wysiłki w stronę innego świata, świata, którego 
nawet św. Paweł nie próbował bliżej opisywać, gdyż „ani ani oko nie widzia-
ło, ani ucho nie słyszało, ani serce człowieka nie zdołało pojąć, jak wielkie 
rzeczy przygotował Bóg tym, którzy Go miłują” (1 Kor 2,9). 

94	 Zob. P.M. Delfieux, Jak modlić się w „gwarze miasta”, s. 41.
95	 Benedykt XVI, Wyrzekli się wszystkiego, by pójść za Jezusem (Homilia podczas Mszy 

św. kanonizacyjnej [Róży Venerini i trojga innych błogosławionych]), „L’Osservatore 
Romano” (2007) 1, s. 7.

96	 Zob. P.M. Delfieux, Jak modlić się w „gwarze miasta”, s. 38.
97	 Zob. E. Staniek, Bogactwo i piękno świata dobra, s. 48.



294 |

|

Rozdział trzeci 

„Chleba naszego powszedniego daj nam dzisiaj”
Modlitwa Pańska wznosi nasze serca ku niebu. Jezus nie pozwala nam 

troszczyć się zbytnio o to, co jest na ziemi – co będziemy jeść, albo w co 
się przyodziewać. Prośba zawarta w Modlitwie Pańskiej: „Chleba naszego 
powszedniego daj nam dzisiaj”, pozostaje w doskonałej harmonii z całym 
nauczaniem Jezusa na temat tego, jak mamy iść przez życie doczesne: „Nie 
troszczcie się zbytnio o swoje życie, o to, co macie jeść i pić, ani o swoje 
ciało, czym się macie przyodziać. Czyż życie nie znaczy więcej niż pokarm, 
a ciało więcej niż odzienie? […] Nie troszczcie się więc zbytnio i nie mów-
cie: co będziemy jeść? co będziemy pić? czym będziemy się przyodziewać? 
Bo o to wszystko poganie zabiegają. Przecież Ojciec wasz niebieski wie, że 
tego wszystkiego potrzebujecie. Starajcie się naprzód o królestwo [Boga] 
i o Jego sprawiedliwość, a to wszystko będzie wam dodane. Nie troszczcie 
się więc zbytnio o jutro, bo jutrzejszy dzień sam o siebie troszczyć się będzie. 
Dosyć ma dzień swojej biedy” (Mt 6,25.31–34). 

W Modlitwie Pańskiej modlimy się o chleb powszedni: „Odmawiając 
modlitwę Ojcze nasz, prosimy: «Chleba naszego powszedniego daj nam 
dzisiaj». Co oznaczają słowa tej prośby? Święty Augustyn tak wyjaśnia tę 
prośbę z modlitwy, której nauczył nas Jezus z Nazaretu: «Możemy przyto-
czone słowa rozumieć jako prośbę o środki konieczne do utrzymania ciała, 
przez chleb bowiem określamy wszystko, co jest konieczne do życia. Wolno 
również utożsamiać ów codzienny chleb z tym, który otrzymacie z ołtarza. 
W każdym razie słusznie prosimy, aby Pan dał nam go dziś, to jest w tym 
czasie»”98.

Wyjaśnienie podane przez św. Augustyna potwierdza, że wszystkie 
prośby zawarte w Ojcze nasz dotyczą tylko i wyłącznie tego, co jest praw-
dziwie dobre. Wykluczona jest prośba do Boga o coś złego. Oznacza to, że 
w sposób dozwolony możemy pragnąć tylko dobra.

Przykładem zdecydowanej reakcji apostołów na próbę „wykorzysty
wania” powiązania wiary i modlitwy, pozostaje wydarzenie związane 
z Ananiaszem i Safirą. Ich troska o chleb codzienny okazała się niezgodna 
z duchem Jezusowej Ewangelii. Upomnienie, jakie Ananiasz i Safira otrzy-
mali, co więcej – śmierć, która ich wówczas spotkała, stanowi ponadczasowe 
98	 P. Staroszczyk, Eucharystia jako codzienność, „Współczesna Ambona” (2005) 3, s. 180.



295|

|

Modlitwa i świadectwo

ostrzeżeniem dla wszystkich: „Pewien człowiek, imieniem Ananiasz, z żoną 
swoją Safirą, sprzedał posiadłość i za wiedzą żony odłożył sobie część zapła-
ty, a pewną część przyniósł i złożył u stóp apostołów. «Ananiaszu – powie-
dział Piotr – dlaczego szatan zawładnął twym sercem, że skłamałeś Duchowi 
Świętemu i odłożyłeś sobie część zapłaty za ziemię? Czy przed sprzedażą 
nie była twoją własnością, a po sprzedaniu czyż nie mogłeś rozporządzić 
tym, coś za nią otrzymał? Jakże mogłeś dopuścić myśl o takim uczynku? 
Nie ludziom skłamałeś, lecz Bogu». Słysząc te słowa, Ananiasz padł martwy. 
A wszystkich, którzy tego słuchali, ogarnął wielki strach” (Dz 5,1–5).

„Odpuść nam nasze winy, jako i my odpuszczamy naszym 
winowajcom”
Modlitwa Pańska wyraża nasze najgłębsze pragnienia. Wymienia i stresz-

cza to wszystko, co kryje się w naszym sercu. Jezus jakby wydobywa z nasze-
go serca to, czego naprawdę pragniemy. Jednym z tych pragnień jest pokój na 
fundamencie przebaczenia. Przebaczenie naszych grzechów zależy od prze-
baczenia, jakie okażemy naszym winowajcom.

Przebaczenie nie jest zadaniem prostym i łatwym. Gdyby takim było, 
zapewne nie znalazłoby się na tej krótkiej liście spraw najważniejszych, 
wpisanych w Ojcze nasz. Pomimo więc trudności nie wolno ustawać w po-
szukiwaniu Bożego miłosierdzia, przy jednoczesnym okazywaniu naszego 
miłosierdzia innym. I to jest kolejny obszar chrześcijańskiego świadectwa, 
który wyznacza nam treść Modlitwy Pańskiej99.

„Nie wódź nas na pokuszenie, ale nas zbaw ode złego. Amen”
Czuwając na modlitwie, człowiek jest umocniony, aby stawić opór sza-

tańskiej pokusie. Modlitwa jest źródłem zwycięstwa w walce duchowej. Jest 
99	 „Gdy człowiek żywi złość przeciw drugiemu, jakże u Pana szukać będzie uzdrowienia? 

Nie ma on miłosierdzia nad człowiekiem do siebie podobnym, jakże błagać będzie o od-
puszczanie swoich własnych grzechów? Sam, będąc ciałem, trwa w nienawiści, któż od-
pokutuje za jego przewinienia? (Syr 28,3–5). Jakże łatwo kojarzy się powyższy tekst z tą 
oto prośbą Modlitwy Pańskiej: «Odpuść nam nasze winy, bo i my odpuszczamy naszym 
winowajcom». Tak więc od świadczenia naszego międzyludzkiego miłosierdzia zależy 
w pewnym stopniu nasze życie wieczne. Nasuwa się przy tym taka oto myśl w związku 
z zacytowaną tu prośbą Modlitwy Pańskiej. A jeśli my bliźnim, czyli naszym winowaj-
com nie przebaczamy przez tygodnie, miesiące, a nawet może i lata całe?”. K. Romaniuk, 
Biblijny traktat o miłosierdziu, Ząbki 1994, s. 91.



296 |

|

Rozdział trzeci 

znakiem nawrócenia, bo tylko ci, którzy się nawrócą, mogą być świadkami 
odkupieńczego zwycięstwa Jezusa nad grzechem i szatanem.

Teresa Paszkowska pisze: „Pożądliwości obecne w nas jako skutek grze-
chu prarodziców, a także odwieczny przeciwnik Boga stanowią stałe zagro-
żenie człowieka. Konkretne zło [«nasze winy»] wyznajemy Bogu – i On nas 
zbawia (od tego, co jest naszą przeszłością). W ostatniej prośbie Modlitwy 
Pańskiej zwracamy się do Ojca jak dzieci zalęknione atakami Złego. Jego 
mocy nie należy lekceważyć. Nazbyt wiele grzechowych ran deformuje 
w nas obraz i podobieństwo do Syna Człowieczego. Rany Ukrzyżowanego 
są świadectwem naszej okaleczałości, ale w tych ranach jest nasze zdrowie 
(Iz 53,5)”100.

Duch Święty jest Mocą z Wysoka dla zwycięstwa nad szatanem. Duch 
Święty wspiera nas w modlitwie i w dawaniu świadectwa o Chrystusie. Nie-
stety, wciąż „człowiek współczesny ma wiele oporów do pokonania, żeby 
mógł tak zwyczajnie uklęknąć […] i mówić Ojcze nasz […]. A właśnie chodzi 
o to, o ten gest, o to zgięcie kolan przed Bogiem, o to świadectwo, że wierzy. 
[…] Każdy wierzący wielokrotnie powtarzał już to Ojcze nasz […]. [Chodzi 
o to], żeby nie tylko wyrecytować, ale według tego żyć, to zrealizować”101.

Walka duchowa to wysiłek zmierzający do pokonania trudności i prze-
szkód na drodze do radości życia wiecznego. Jezus w modlitwie, jakiej nas 
nauczył, zapewnia o swej nieustannej pomocy. On bowiem już dokonał 
dzieła naszego odkupienia. Ten fakt umacnia nas w odważnym świadectwie 
o Nim, gdyż „wszystko, co z Boga zrodzone, zwycięża świat; tym właśnie 
zwycięstwem, które zwyciężyło świat, jest nasza wiara” (1 J 5,4).

4. Zadanie wszystkich uczniów Chrystusa: łączyć modlitwę  
ze świadectwem

Jezus pozostawił przykład i wzór modlitwy. Swoim nauczaniem i ży-
ciem pokazał także, jak łączyć modlitwę ze świadectwem. W odpowiedzi 
na Jego dary powinniśmy nieustannie podejmować wysiłek zachowania 

100	 T. Paszkowska, Medytacje nad literą i duchem „Modlitwy Pańskiej”, w: „Abba, Ojcze!”, 
red. A.J. Nowak, Lublin 2000, s. 354.

101	 W. Półtawska, „By rodzina była Bogiem silna…”. Na kanwie „Listu do Rodzin” Ojca 
Świętego Jana Pawła II, Częstochowa 1995, s. 27.



297|

|

Modlitwa i świadectwo

i pogłębiania tej więzi, jaka istnieje – i powinna istnieć – pomiędzy modli-
twą i świadectwem: „Ewangelizacja wymaga żywego świadectwa modlitwy 
i życia. Człowiek współczesny nie przyjmie nauczania o Jezusie, które bę-
dzie jeszcze jedną informacją. Ewangelizacja, jeżeli ma okazać się owocna, 
winna być dzieleniem się własnym doświadczeniem Jezusa ukrzyżowanego 
i zmartwychwstałego”102.

Duch Święty wprowadza chrześcijanina w świat modlitwy i tym samym 
przygotowuje do dawania świadectwa. Modlitwa to szkoła autentycznego 
świadectwa o Chrystusie. Za tak rozumianą troskę o modlitwę i o świa-
dectwo dziękował między innymi osobom życia konsekrowanego Paweł VI: 
„Kościół miłuje was za to, co mu dajecie przez życie kontemplacyjne i czyn-
ne. Miłuje was za wierność, jaką ślubujecie Chrystusowi w duchu błogosła-
wieństw ewangelicznych, których jesteście w świecie żywym świadectwem. 
Miłuje was za żywy i pociągający przykład, dzięki któremu mimo wszystko, 
mimo krytyki i nieprzyjaznego stosunku świata, jesteście niezwykle cenni, 
bo jeżeli na świecie jest jeszcze dużo, dużo dobra, to i dlatego, że patrząc na 
was – choć się tego nie mówi – czerpie się z waszego przykładu moc po-
trzebną do utrzymania się w wierności Bogu nawet pośród trudności i po-
kus. Kościół miłuje was za posługi, jakie pełnicie wśród różnorodnych form 
waszego powołania; za skuteczne podtrzymywanie jego modlitwy, jego apo-
stolatu, jego zmagań, przez ciągłe dawanie siebie w życiu dla Kościoła”103.

Pomimo naszych słabości i pojawiających się przeszkód
Im bardziej człowiek jest związany przez modlitwę z Bogiem, tym wia-

rygodniejsze będzie dawał świadectwo w postawie pokory i duchowej doj-
rzałości. Modlitwa jest uświadomieniem sobie i przeżyciem naszej ludzkiej 
skończoności. Modląc się przed nieskończenie świętym Bogiem, poznajemy 
naszą nicość i ograniczoność104.

Tym bardziej powinniśmy szukać pomocy u Niego i tę pomoc ufnie 
na modlitwie wypraszać. Powinniśmy z pokorą czerpać z modlitwy siłę do 

102	 J. Augustyn, O miłości i akceptacji, Kraków 2004, s. 18.
103	 Paweł VI, Kościół miłuje was, w: tenże, Charyzmat życia zakonnego. Przemówienia 

i dokumenty, red. A. Żuchowski, T. Sułkowska, Poznań–Warszawa 1974, s. 19.
104	 Zob. Benedykt XVI, Kobiety w służbie Ewangelii (14 lutego), „L’Osservatore Romano” 

(2007) 5, s. 53.



298 |

|

Rozdział trzeci 

dawania świadectwa na fundamencie pełnego posłuszeństwo Bożym pla-
nom, które zostały ludzkości objawione przez Jezusa Chrystusa, w którym 
nigdy nie było nic z nieposłuszeństwa grzechu105. Chrześcijanie powołani 
są do tego, by naśladując Jezusa, byli „entuzjastami modlitwy i pozwolili się 
niejako oderwać od świata, aby przeżyć tę tajemniczą rzeczywistość ducho-
wą, jaką jest rozmowa z Bogiem”106.

Już sama modlitwa jest świadectwem. Modląc się, dajemy świadectwo, że 
wierzymy i bezgranicznie Bogu ufamy. Modlitwa jest czasem poświęconym 
dla Boga, w którego wierzymy. We wszystkich sprawach chcemy szukać tego, 
czego On chce. Czas modlitwy jest nam bardzo potrzebny, by zatrzymać się 
i zastanowić się nad sobą, aby stanąć w prawdzie. Modlitwa jest zaprosze-
niem, aby Bóg w nas mieszkał, aby prawda w nas zwyciężyła, aby Jezus w nas 
modlił się do Ojca. Nie jest bowiem modlitwa sposobem zdobywania dla 
siebie próżnej chwały; jej celem jest chwała Boża i zbawienie dusz107.

Modlitwa i płynące z niej świadectwo to odpowiedź na dar Bożej miło-
ści. Bóg godzien jest miłości pierwszej i największej. Tak bowiem brzmi na-
pomnienie i wezwanie zapisane w księdze Apokalipsy: „Znam twoje czyny: 
trud i twoją wytrwałość, i to że złych nie możesz znieść, i że próbie poddałeś 
tych, którzy zwą samych siebie apostołami, a nimi nie są, i żeś ich znalazł 
kłamcami. Ty masz wytrwałość: i zniosłeś cierpienie dla imienia mego – 
niezmordowany. Ale mam przeciw tobie to, że odstąpiłeś od twej pierwotnej 
miłości. Pamiętaj więc, skąd spadłeś, i nawróć się, i pierwsze czyny podej-
mij! Jeśli zaś nie – przyjdę do ciebie i ruszę świecznik twój z jego miejsca, 
jeśli się nie nawrócisz” (Ap 2,2–5). 

Pojmować swoje życie jako komunię miłości z Jezusem
Jezus Chrystus chciał, aby Jego uczniowie naśladowali Go we wszystkim. 

Pouczał ich o tym w czasie całej swej publicznej działalności. Mówił do nich:
– 	 „Jeśli kto chce pójść za Mną, niech się zaprze samego siebie, niech 

weźmie krzyż swój i niech Mnie naśladuje. Bo kto chce zachować 
swoje życie, straci je; a kto straci swe życie z mego powodu, znajdzie 
je” (Mt 16,24–25).

105	 Zob. I. de la Potterie, Modlitwa Jezusa, s. 131.
106	 Paweł VI, Wierni swemu charyzmatowi, w: tenże, Charyzmat życia zakonnego, s. 70.
107	 Zob. P.M. Delfieux, Jak modlić się w „gwarze miasta”, s. 35.



299|

|

Modlitwa i świadectwo

– 	 „Kto kocha ojca lub matkę bardziej niż Mnie, nie jest Mnie godzien. 
I kto kocha syna lub córkę bardziej niż Mnie, nie jest Mnie godzien. 
Kto nie bierze swego krzyża, a idzie za Mną, nie jest Mnie godzien” 
(Mt 10,37–38).

– 	 „Przykazanie nowe daję wam, abyście się wzajemnie miłowali tak, 
jak Ja was umiłowałem; żebyście i wy tak się miłowali wzajemnie. 
Po tym wszyscy poznają, żeście uczniami moimi, jeśli będziecie się 
wzajemnie miłowali” (J 13,34–35).

Szczerą i pełną miłości modlitwę winien praktykować każdy, kto pra-
gnie być świadkiem Chrystusa na fundamencie „uczestnictwa w dialogu 
Ojca z Synem”108. Święta Teresa Wielka pisała, że człowiek i świat takiej mo-
dlitwy potrzebuje, często nie zdając sobie w pełni z tego sprawy. I taka mo-
dlitwa jest dla wszystkich dostępna. Trzeba mieć jedynie postawę dziecka, 
aby w pokorze serca uwierzyć w Boga i złożyć Mu samego siebie w darze109.

Wpatrzeni w przykład świętych i błogosławionych, a nade wszystko 
przykład najdoskonalszy w Jezusie Chrystusie, trzeba przezwyciężać prze-
szkody i trudności, aby trwać na modlitwie i na niej uczyć się świadectwa. 
Zanim bowiem pójdziemy do świata z orędziem Ewangelii, nie możemy nie 
rozmawiać z Chrystusem, o którym pragniemy dawać świadectwo. Mo-
dlitwa jest szkołą harmonii pomiędzy naszą wiarą i pragnieniem dzielenia 
się tą wiarą z innymi: „Żadne rozdarcie nie powinno zagrażać harmonii 
między wiarą a życiem: jedność Kościoła zostaje naruszona nie tylko przez 
chrześcijan, którzy odrzucają lub zniekształcają prawdy wiary, ale i przez 
tych, którzy nie doceniają wagi powinności moralnych, jakie nakłada na 
nich Ewangelia (1 Kor 5,9–13)”110.

108	 J. Lafrance, Modląc się mówcie: Ojcze, Warszawa 1989, s. 110. „Postacią centralną Prolo-
gu jest Logos w swej relacji do Boga, Syn w relacji do Ojca. Wokół tej postaci skupiają się 
wszyscy inni bohaterowie: ich stosunek do Logosu określa ich miejsce i rolę. Pierwszym 
podmiotem zajmującym wyraźne stanowisko wobec Logosu (tak przed wcieleniem jak 
i po) jest Jan Chrzciciel: świadczy o Jego bóstwie. Pozostali bohaterowie (aktorzy) dzielą 
się na dwie grupy: ci, którzy odrzucają świadectwo Jana («świat») i ci, którzy je przyj-
mują («my»)”. H. Witczyk, Kościół Syna Bożego. Studium eklezjologii czwartej ewangelii, 
Kielce 2012, s. 64.

109	 Zob. Jan Paweł II, Virtutis exemplum, s. 706–707. 
110	 Jan Paweł II, Veritatis splendor, nr 26.



300 |

|

Rozdział trzeci 

W duchu zatroskania o tę harmonię, także papież Franciszek zwrócił się 
ze słowami otuchy do uczniów Chrystusa, którzy lękają się i obawiają iść ze 
świadectwem o Chrystusie do współczesnego świata: „Także ty powinieneś 
pojmować całe swe życie jako misję. Spróbuj tego, słuchając Boga na mo-
dlitwie i rozpoznając znaki, jakie On ci daje. Zawsze pytaj Ducha Świętego, 
czego Jezus oczekuje od ciebie w każdej chwili twojego życia i w każdej de-
cyzji, którą musisz podjąć, aby rozeznać miejsce, jakie zajmuje dana kwestia 
w twojej własnej misji. I pozwól Mu ukształtować w tobie tę osobistą tajem-
nicę, która odzwierciedla Jezusa Chrystusa we współczesnym świecie”111.

5. Życie chrześcijańskie budowane na modlitwie i świadectwie

Uczniowie Jezusa od początku byli świadomi, jakiej odpowiedzi Jezus 
od nich oczekuje. Dzięki rozmowie z Nim na modlitwie, głęboko odczuwali 
powinność dawania świadectwa o swoim Bożym Nauczycielu wobec ówcze-
snego świata. Pragnęli wszystkich nauczyć drogi, jaką Jezus przeszedł i jaką 
wyznaczył ludziom w perspektywie wieczności.

Napełnieni darem, wiary, nadziei i miłości, uczniowie poszli do ów-
czesnego świata, wyrzekając się wszystkiego, co dotychczas stanowiło ich 
codzienność (Mt 19,27–30). Źródłem ich duchowej mocy i umocnieniem 
w dawaniu świadectwa była – podobnie jak to ma być także i obecnie – oso-
bista i wspólnotowa modlitwa.

a. Fundament wiary

Więź pomiędzy modlitwą i świadectwem może zaistnieć jedynie na 
fundamencie wiary. Anselm Grün pisze, że modlitwa jest jakby oglądaniem 
Boga oczyma wiary112. Dzięki zaś modlitwie wiara wprowadza człowieka 
w obszar świadectwa (Kol 3,14).

Wiara i modlitwa sprawiają, że człowiek uzdolniony jest do rozlewania 
miłości wokół siebie. A jest tak dlatego, że wierzymy w Boga prawdziwe-
go. Trzeba więc nieustannie odnawiać w sobie wiarę, aby móc z modlitwy 

111	 Franciszek, Gaudete et exsultate, nr 23.
112	 Zob. A. Grün, Modlitwa chórowa a kontemplacja, s. 67.



301|

|

Modlitwa i świadectwo

czerpać siłę do coraz bardziej autentycznego świadectwa o tym, w co wie-
rzymy113.

Niebezpieczeństwo małej wiary
Bóg obdarza nas darem wiary i wzbudza w nas pragnienie modlitwy. Nie 

tylko je wzbudza, ale również ożywia. Gdy pragnienie to w nas dojrzewa, 
wiara staje się drogą do „coraz ściślejszego i coraz żywszego kontaktu z ob-
jawieniem i z historyczną rzeczywistością Chrystusa; i jest to równie praw-
dziwe w odniesieniu tak do indywidualnych osób, jak i do całego Kościoła. 
Dlatego nie jest przypadkiem, że wiara infantylna zadowala się łatwo słabą 
znajomością objawienia i dość wątłym kontaktem z osobą Chrystusa, a każ-
dy jej wzrost, czy to indywidualny, czy to zbiorowy, ma u źródeł pogłębienie 
tej znajomości i tego kontaktu i pogłębieniem takim się charakteryzuje”114.

Nigdy nie jesteśmy w pełni ludźmi wiary. Modlitwa objawia naszą ukry-
tą cząstkę niewiary i jakby ewangelizuje nas. Na modlitwie wołamy: „Panie, 
przymnóż nam wiary” (Łk 17,5). Kościół zaś poucza nas, że troska o wia-
rę jest troską o modlitwę, a w konsekwencji – o wiarygodne świadectwo 
o Chrystusie. Z powodu tak dużego znaczenia, jakie dla chrześcijańskiego 
świadectwa ma związek wiary i modlitwy, nie ustaje w Kościele teologiczna 
refleksja na ten temat. Wielu teologów słusznie przypomina, że „z zanikiem 
wiary ginie modlitwa; gdy zaś «wiara się modli», wiara daje pewność obec-
ności Bożej, wiara pobudza do modlitwy, a modlitwa przyczynia się do po-
głębienia wiary”115.

Moc modlitwy nie pochodzi od niej samej. Modlitwa jest częścią Bożego 
planu zbawienia; przez nią Bóg prowadzi ludzkość do ostatecznego celu. Od 
modlitwy niejako uzależnia osiągnięcie zbawienia. Praktykowanie modli-
twy – zwłaszcza tej szczególnej modlitwy, jaką jest Eucharystia – należy po-
strzegać jako wyraz posłuszeństwa zbawczej woli Boga: „Duch Święty przez 
niesienie słowa i głoszenie Ewangelii wzywa wszystkich ludzi do Chrystusa 
i budzi w sercach posłuszeństwo wierze […]; wierzących w Chrystusa rodzi 
we chrzcie do nowego życia; […] gromadzi ich w jeden Lud Boży, który jest 

113	 Zob. M. Jędraszewski, Filozofia i modlitwa, s. 259.
114	 J.M. Pohier, Mentalność religijna a mentalność dziecięca, „Znak” (1962) 11, s. 1698.
115	 D.E. Wider, Modlitwa. Studium z zakresu teologii modlitwy, w: Postawy duchowe wobec 

Boga, Kościoła i człowieka, red. M. Chmielewski, Lublin 1995, s. 161.



302 |

|

Rozdział trzeci 

«rodzajem wybranym, królewskim kapłaństwem, narodem świętym, ludem 
nabytym» (1 P 2,9). […] Wspólnota chrześcijańska staje się znakiem obec-
ności Bożej w świecie. Sama bowiem przez ofiarę eucharystyczną nieustan-
nie zdąża z Chrystusem do Ojca, karmiona troskliwie słowem Bożym – daje 
świadectwo Chrystusowi i wreszcie – postępuje w miłości oraz pała duchem 
apostolskim”116.

Wiara prowadzi do modlitwy
Pierre Talec zauważył, że modlitwa jest jak wielki wiatr miłości, który 

powoduje, że człowiek we wspólnocie Kościoła staje się jakby kimś innym, 
staje się tchnieniem. Na modlitwie dusza człowieka wierzącego daje się po-
rwać Duchowi Świętemu. Modlitwa jest uśmiechem człowieka do Boga. Nie 
można więc tylko teologicznie uzasadniać jej racji bytu i przekonywać o jej 
konieczności. Trzeba kochać, trzeba szukać miłości, a modlitwa jakby przyj-
dzie sama117.

Modlitwa jest aktem wiary; wiara generuje modlitwę. W tym znaczeniu 
przyszłość człowieka, świata i Kościoła jest nierozerwalnie związana z mo-
dlitwą118. Dlatego Bóg Trójjedyny wlewa w serce człowieka dar wiary i zara-
zem głęboką tęsknotę za sobą. Samo pragnienie Boga już staje się modlitwą. 
Jeżeli to pragnienie jest ciągłe, to i modlitwa jest nieustanna. Nie znaczy 
to – jak niekiedy wypowiadają się dzieci – że cały dzień mamy być w koście-
le i modlić się. Chodzi natomiast o tę formę modlitwy, którą jest pragnienie 
w sercu człowieka wierzącego. Cokolwiek robi, jeżeli czyni to pod kątem 
prawdziwego dobra, nie przerywa modlitwy. Nie ustaje bowiem w pragnie-
niu, które jest znakiem posłuszeństwa Bogu. Inaczej mówiąc, modlitwa cią-
gła, permanentna, jest tęsknotą skierowaną ku Bogu, ciągłym wyglądaniem 
Boga: „Boże, Boże mój, Ciebie szukam; Ciebie pragnie moja dusza, za Tobą 
tęskni moje ciało, jak ziemia zeschła, spragniona bez wody” (Ps 63,2–3).

Święty Jan od Krzyża mówił, że dla niego modlitwa to ciągłe, pełne 
miłości wyczulenie na Boga. Tęsknota za Bogiem jest Jego darem. Dzięki 

116	 II Sobór Watykański, Ad gentes, nr 15.
117	 Zob. P. Talec, Wierzyć dzisiaj, Paris 1974, s. 238.
118	 Zob. Kongregacja Nauki Wiary, List do Biskupów Kościoła katolickiego o niektórych 

aspektach medytacji chrześcijańskiej „Orationis formas” [15 października 1989], w: taż, 
W trosce o pełnię wiary, s. 342–343.



303|

|

Modlitwa i świadectwo

modlitwie nieustannie Go szukamy i znajdujemy119. Dlatego modlitwa wy-
pracowuje w człowieku stałą dyspozycję posłuszeństwa wobec woli Bożej. 
Spotkanie modlitewne zakłada bowiem doświadczenie „Kogoś”, z kim na-
wiązuje się relację. Z boskim „Ty” rozmawia ludzkie „ja”. Na zaproszenie 
Boga człowiek daje odpowiedź.

Nie ma w tym więc żadnej przesady, jeśli Kościół zachęca i argumentuje, 
aby całe życie stopniowo zamieniać na nieustającą modlitwę. Przykładem 
na to, że jest to możliwe, stał się między innymi Brat Rufin, który był towa-
rzyszem św. Franciszka i człowiekiem wielkiej świętości. Brat Rufin, jeden 
z najszlachetniej urodzonych mieszkańców Asyżu, przez św. Franciszka na-
zwany został – w związku z tym, że ustawicznie był zamyślony w modli-
twie – „stale pogrążonym w Bogu”120.

O to, aby wszyscy byli pogrążeni w Bogu, zabiegał św. Paweł, który 
w trosce o wiarygodne świadectwo o Chrystusie polecał: „Uważajcie, aby 
nikt nie odpłacał złem za złe, zawsze usiłujcie czynić dobrze sobie nawzajem 
i wobec wszystkich! Zawsze się radujcie, nieustannie się módlcie! W każ-
dym położeniu dziękujcie, taka jest bowiem wola Boża w Jezusie Chrystusie 
względem was. Ducha nie gaście, proroctwa nie lekceważcie! Wszystko ba-
dajcie, a co szlachetne – zachowujcie! Unikajcie wszystkiego, co ma choćby 
pozór zła” (1 Tes 5,15–22).

Czas ludzki mierzony jest myśleniem, rozumianym jako całość strumie-
nia życia świadomego. Komunikacja z Bogiem w modlitwie jest prawdziwa 
i bezpośrednia, gdy całe nasze myślenie skierowane jest ku Bogu, a życie 
kształtowane zgodne z Jego wolą. Tak właśnie postrzegali i przeżywali mo-
dlitwę święci i błogosławieni.

Przykład świętych i błogosławionych
Jan Paweł II, przywołując świętych Braci Polskich Męczenników, pod-

kreślił, że „poświęcali wiele czasu na modlitwę i w ten sposób przygoto-
wywali się do tego wielkiego zadania, jakie Bóg w swoich niezbadanych 
wyrokach im przygotował. Przygotowali się do tego, aby dać o Nim naj-
większe świadectwo: ofiarować życie za Ewangelię. Bracia Polscy – poprzez 
119	 Zob. A. Grün, Modlitwa chórowa a kontemplacja, s. 16.
120	 Zob. Brat Rufin Cipii, Wydarzenia z życia, w: Antologia mistyków franciszkańskich, red. 

S. Kafel, t. 1: Wiek XIII, Warszawa 1985, s. 104.



304 |

|

Rozdział trzeci 

swoją daninę krwi, którą złożyli Panu u początków naszej historii – chcie-
li powiedzieć wszystkim, którzy po nich będą, że aby dawać świadectwo 
o Chrystusie, trzeba się do tego przygotować. Rodzi się ono bowiem, doj-
rzewa i uszlachetnia w atmosferze modlitwy, owej głębokiej i tajemniczej 
rozmowy z Bogiem. Na klęczkach! Nie można ukazywać Chrystusa innym, 
jeżeli wcześniej się Go nie spotka we własnym życiu. Tylko wówczas świa-
dectwo to będzie miało prawdziwą wartość”121.

W trosce o świadectwo budowane na fundamencie wiary należy prak-
tykować systematyczną modlitwę122. Święta Teresa z Avila, wielka nauczy-
cielka modlitwy mistycznej, zawsze traktowała modlitwę i świadectwo jako 
jedność. Twierdziła, że bez modlitwy wewnętrznej to, co czynimy na ze-
wnątrz, traci sens. Trzeba więc otworzyć się na Boga, przeżyć w duszy zjed-
noczenie z Nim, aby móc później nieść Jego orędzie zbawienia do całego 
świata123.

Pięknie tę prawdę symbolizuje ikona Rublowa, przedstawiająca trzech 
aniołów, poprzez których możemy wznieść się ku kontemplacji Boga je-
dynego i po trzykroć świętego. W tym milczeniu kontemplacji następuje 
dzielenie się miłością. Modlitwa stawia nas w obecności Boga, wprowadza 
nasze życie duchowe w życie Boga124. Świadek Chrystusa modlitwę winien 

121	 Jan Paweł II, Homilia w czasie liturgii słowa odprawionej przed kościołem Braci Polskich 
Męczenników [Gorzów Wielkopolski, 2 czerwca 1997], w: tenże, Pielgrzymki do ojczyzny, 
s. 902.

122	 Zob. E. Boylan, Modlitwa myślna i towarzyszące jej trudności, s. 69.
123	 Zob. A. Grün, Modlitwa chórowa a kontemplacja, s. 22. Każdy święty był do głębi prze-

jęty pragnieniem uwiarygodniania życia modlitewnego przez autentyczne świadectwo. 
Tak św. Benedyktowi zależało, aby modlący się nie zatrzymywali się na powierzchni 
wypowiadanych na modlitwie słów. Należy się modlić z oddaniem, nawet niewiele mó-
wiąc, ale w czystości serca i we łzach skruchy. I rzeczywiście, mnisi stosowali modlitwę 
nawet całym ciałem – najpierw padali na twarz i później powstawszy modlili się z rozło-
żonymi ramionami, a modląc się w ten sposób, wyrażali swoją tęsknotę za Bogiem. Pau-
za po każdym psalmie nie służyła do medytacji, ale była momentem swobody, w którym 
w wyniku wewnętrznej modlitwy, bez słów i myśli następowało zjednoczenie z Bogiem. 
Te obyczaje dawnych mnichów dowodzą, że modlitwa kontemplacyjna była świadomie 
wbudowana we wspólną modlitwę chórową tak, że po każdym psalmie powstawała har-
monia wspólnej psalmodii i modlitwy wewnętrznej. Elementy te zlewały się ze sobą, 
zawierały się w sobie. Modlitwa wewnętrzna przejawiała się w śpiewie, recytacji, milcze-
niu. Prowadziła do duchowej przemiany modlącego się w perspektywie jego życia poza 
modlitwą. Zob. tamże, s. 35.

124	 Zob. P.M. Delfieux, Jak modlić się w „gwarze miasta”, s. 27.



305|

|

Modlitwa i świadectwo

postawić w centrum swojego życia duchowego, gdyż – jak obrazuje ikona 
Rublowa – Bóg sam jest dialogiem. Modlimy się nie tylko do Boga, lecz 
rozmawiamy z Bogiem, modlimy się w Bogu (J 14,23)125.

Jezus powiedział, że „niebo i ziemia przeminą”, a Jego słowa jako słowa 
Boga „nie przeminą” (Mt 24,35). Całe życie duchowe – w tym szczególnie 
medytacja, osobista modlitwa i adoracja – winno być zakorzenione w słowie 
Bożym. Tego uczą nas mistrzowie życia duchowego. Ale nade wszystko tego 
uczy nas Chrystus Pan, który do tych, którzy są przez Niego wybrani i po-
słani kieruje ponadczasowe pouczenia:

– 	 „Na modlitwie nie bądźcie gadatliwi jak poganie. Oni myślą, że 
przez wzgląd na swe wielomówstwo będą wysłuchani. Nie bądźcie 
podobni do nich! Albowiem wie Ojciec wasz, czego wam potrzeba, 
wpierw zanim Go poprosicie” (Mt 6,7–8).

– 	 „Przed namiestników i królów będą was wodzić z mego powodu, 
na świadectwo im i poganom. Kiedy was wydadzą, nie martwcie się 
o to, jak ani co macie mówić. W owej bowiem godzinie będzie wam 
poddane, co macie mówić, gdyż nie wy będziecie mówili, lecz Duch 
Ojca waszego będzie mówił przez was” (Mt 10,18–20).

– 	 „Gdybyście mieli wiarę jak ziarnko gorczycy, powiedzielibyście tej 
morwie: Wyrwij się z korzeniem i przesadź się w morze, a byłaby 
wam posłuszna” (Łk 17,5–6).

b. Perspektywa nadziei

Stan łaski jest stanem nadziei jako całkowitego zawierzenia się Bogu 
we wszystkim. Grzech oddala człowieka od Boga, łaska do Niego przybliża 
i z Nim nas łączy. Największym zagrożeniem nadziei jest właśnie grzech. Jest 
on bowiem – mniej lub bardziej – wyrazem rozpaczy lub drogą do niej pro-
wadzącą. Łaska natomiast udziela nam daru komunii z niewyczerpalnym 
źródłem nadziei. Tym źródłem jest Jezusowe zwycięstwo nad grzechem. To 
zwycięstwo przywróciło wszystkim nadzieję osiągnięcia życia wiecznego.

Świat niejako domaga się od chrześcijan uzasadnienia tej nadziei, jaką 
pokładamy w Jezusie Chrystusie. Pisze o tym św. Piotr: „Pana zaś Chrystusa 
miejcie w sercach za Świętego i bądźcie zawsze gotowi do obrony wobec 
125	 Zob. tamże.



306 |

|

Rozdział trzeci 

każdego, kto domaga się od was uzasadnienia tej nadziei, która w was jest. 
A z łagodnością i bojaźnią [Bożą] zachowujcie czyste sumienie, ażeby ci, 
którzy oczerniają wasze dobre postępowanie w Chrystusie, doznali zawsty-
dzenia właśnie przez to, co wam oszczerczo zarzucają” (1 P 3,15–16). 

W perspektywie nadziei ostatecznej
Dzieło odkupienia dowodzi, że pragnieniem najgłębszym w człowie-

ku jest uzyskanie pełnej wolności od grzechu126. Dlatego apostołowie, za-
chowując wierność nauczaniu Jezusa, wołali: „Nawracajcie się i wierzcie 
w Ewangelię” (Mk 1,15).

Także i dzisiaj Kościół „zaprasza nie tylko do osobistego nawrócenia, 
lecz także do wspólnoty z wszystkimi wiernymi. […] Chcąc ewangelizować, 
musimy pozwolić na to, aby świadectwo Boga, apostołów i Kościoła prze-
mawiało przez nas. Nie możemy tego uczynić w przekonujący i skuteczny 
sposób, jeśli sami nie będziemy pewni, że świadectwo to jest wiarygodne, 
i jeśli nie będziemy w stanie do tego przekonać innych”127.

Każdy, kto nie uznaje w Jezusie oczekiwanego Mesjasza jako Zwycięzcy 
nad grzechem, zamyka się na dar prawdziwej nadziei, a interpretację zła 
i grzechu sprowadza do kategorii czysto naturalnych, psychologicznych czy 
kulturowych. Od początku apostołowie musieli zmierzyć się z taką formą 
odrzucenia Chrystusa. Od początku też czynili wszystko, aby świat uznał 
w Jezusie oczekiwanego Mesjasza, Sługę Pańskiego; aby wszystkie narody 
złożyły w Nim nadzieję; aby spełniła się zapowiedź proroka Izajasza: „Oto 
mój Sługa, którego wybrałem; Umiłowany mój, w którym moje serce ma 
upodobanie. Położę ducha mojego na Nim, a On zapowie prawo narodom. 
Nie będzie się spierał ani krzyczał, i nikt nie usłyszy na ulicach Jego gło-
su. Trzciny zgniecionej nie złamie ani knota tlejącego nie dogasi, aż zwy-
cięsko sąd przeprowadzi. W Jego imieniu narody nadzieję pokładać będą” 
(Mt 12,18–21).

Człowiek sam o własnych siłach, nie może się zbawić. Ale Syn Boży, 
posłany przez Ojca w Duchu Świętym, odniósł zwycięstwo nad grzechem, 
otwierając tym samym niezliczone dary miłosierdzia dla całego świata. 
126	 Zob. Jan Paweł II, Powszechność grzechu w dziejach człowieka: jego dziedziczny charakter, 

w: tenże, Wierzę w Jezusa Chrystusa Odkupiciela, s. 27–28.
127	 A. Dulles, Odrodzenie apologetyki, s. 90.



307|

|

Modlitwa i świadectwo

Warunkiem przyjęcia tych darów jest szczere nawrócenie w duchu szczerej 
nadziei: „Żal i nawrócenie są […] zbliżeniem się do świętości Boga oraz 
odnalezieniem własnej wewnętrznej prawdy, zakłóconej i naruszonej przez 
grzech, wyzwoleniem w głębi własnego człowieczeństwa, a przez to odzy-
skaniem utraconej radości: radości, że się jest zbawionym, której to radości 
większość ludzi naszych czasów nie potrafi już odczuwać”128.

Brak nadziei i wspomniana przed chwilą nieumiejętność odczuwania 
radości jest przejawem ukrytego w głębi ludzkiego serca niedowiarstwa. Jan 
Paweł wyjaśnia, że niedowiarstwo to „brak zawierzenia Bogu, który się ob-
jawia jako Stwórca, Ojciec i Zbawca. [Niedowiarstwo] wskazuje na to, że 
człowiek grzesząc, nie tylko przekracza przykazanie [Prawo], ale rzeczywi-
ście «przeciwstawia się» Bogu samemu, «pragnąc osiągnąć cel swój poza 
Nim». W ten sposób u korzenia każdego grzechu aktualnego możemy od-
naleźć – daleki może, niemniej rzeczywisty – refleks owych słów, które legły 
u podstaw pierwszego grzechu. Słowa te – słowa kusiciela – przedstawiały 
nieposłuszeństwo Bogu jako drogę do tego, aby być tak jak Bóg; i jak Bóg 
«znać dobro i zło»”129.

Na modlitwie i przez modlitwę wraca do ludzkiego serca nadzieja poko-
nania grzechu. Nic bowiem nie straciły na aktualności pouczenia Kościoła 
sprzed wielu wieków, w których wolność od grzechu została ukazana jako 
podstawa życia moralnego i wiarygodnego świadectwa: „Pobożność potrze-
buje kontroli od strony doktrynalnej, gdyż pozostawiona własnej dynamice 
mogłaby się wypaczyć i kroczyć wątpliwymi drogami, co potwierdza histo-
ria ascezy chrześcijańskiej. Musi zaistnieć wzajemna i stała wymiana mię-
dzy wiarą wyrażoną w dogmatach a życiem chrześcijańskim w jego aspekcie 
moralnym, pobożnościowym i liturgicznym. Wierny modli się i działa na 
podstawie jakiegoś pierwotnego zapoznania się z przedmiotem wiary. Jego 
modlitwa i jego postawa moralna w życiu praktycznym wzbogacają pozna-
nie religijne w taki sposób, że wiele elementów wiary dochodzi do rozum-
nego poznania na podstawie modlitwy i praktyki moralnej”130.

128	 Jan Paweł II, Reconciliatio et paenitentia, nr 31.
129	 Jan Paweł II, Grzech: złamanie przymierza z Bogiem, w: tenże, Wierzę w Jezusa Chrystusa 

Odkupiciela, s. 56.
130	 Kult Boży. Wybrane zagadnienia, nr 625 (s. 514).



308 |

|

Rozdział trzeci 

Pomiędzy techniką a duchem modlitwy
Przykładem łączenia nadziei i modlitwy w praktyce życia moralnego są 

święci i błogosławieni. Jednym z nich był św. Wincenty à Paulo. Tak o jego 
świadectwie pisze Jan Paweł II: „Ojciec Berulle posłał najpierw Wincente-
go na przedmieście Paryża, do Clichy-la-Garenne, by tam pełnił funkcję 
proboszcza. Cztery miesiące później umieścił go w rodzinie generała galer, 
Gondi, jako nauczyciela jego dzieci. Jeżdżąc z rodziną Gondi do jego pała-
ców i posiadłości na prowincji, Wincenty à Paulo doznał wstrząsu, pozna-
jąc materialną i duchową nędzę «biednego ludu wiejskiego». […] Berulle, 
powiernik niepokojów Wincentego, skierował go na probostwo do Chatil-
lon-des-Dombes. Doświadczenia nowego pasterza tej bardzo zaniedbanej 
parafii okazały się decydujące dla jego życia. Wezwany pewnej niedzieli 
sierpnia 1617 roku do rodziny, w której wszyscy byli chorzy, zaczął organi-
zować pomoc sąsiadów i ludzi dobrej woli: tak narodziło się pierwsze Brac-
two miłosierdzia, które posłużyło za model wielu innym”131.

To jeden w wielu przykładów łączenia modlitwy i świadectwa w per-
spektywie nadziei złożonej w Chrystusie. To także potwierdzenie, że życie 
moralne musi być ściśle związane z życiem duchowym. Chodzi bowiem 
ostatecznie o życie z Ducha Świętego i postępowanie w Duchu Świętym 
(Rz 8,4.9), czyli twórcza współpraca chrześcijanina z Trzecią Osobą Trój-
cy Przenajświętszej na mocy misterium paschalnego, którego owocem ma 
być odwzorowanie w sobie postaw Chrystusa (chrystoformizacja), a więc – 
świętość i dojrzałość osobowa132.

Warto w tym miejscu dodać, że sam fakt pojawiających się na modlitwie 
trudności nie koniecznie jest naszym grzechem, ale niestety może mieć ne-
gatywny wpływ na wiarygodność naszego świadectwa o Chrystusie. Ogól-
nie rzecz ujmując, chodzi o wszelkie niedociągnięcia i niedoskonałości, co 
do których wielu zdaje się mieć przekonanie, że są nie do uniknięcia; że 
zawsze się wcześniej czy później pojawiają, osłabiając autentyczność płyną-
cego z modlitwy świadectwa.

131	 Jan Paweł II, List z okazji czterechsetlecia urodzin św. Wincentego à Paulo „Voici quatre 
cents ans” [12 maja 1981], w: Wybór listów, t. 2, s. 718–722.

132	 Zob. A. Deneka, Duch Święty, w: Leksykon duchowości katolickiej, red. M. Chmielewski, 
Lublin–Kraków 2002, s. 223–225.



309|

|

Modlitwa i świadectwo

Pierre Talec przekazuje w tym kontekście słowa pocieszenia i podnie-
sienia na duchu dla tych, którzy wydają się zmęczeni nieustanną duchową 
walką, jaką muszą podejmować, aby pokonywać trudności w praktykowa-
niu dobrej modlitwy. Pisze, że jeśli modlitwa ma jakieś niedociągnięcia, 
jesteśmy w stanie je w końcu pokonać. Dotyczy to między innymi roztar-
gnień. Autor nie waha się nawet paradoksalnie stwierdzić, że modlitwa to 
„najpiękniejsze roztargnienie”, w tym znaczeniu, że najważniejsza jest nie 
technika modlitwy, lecz miłość, z jaką się modlimy. Stąd i zwyczajna, tak 
zwana niewypracowana modlitwa, odmawiana na przykład w metrze, jest, 
jaka jest. Jeśli oddamy się w trakcie dialogu narracji, to wcale nie znaczy, że 
skończyliśmy się modlić. To roztargnienie, które się zdarzyło, też możemy 
ofiarować Bogu. W gwarze głosów, śmiechu i zgiełku człowiek jest z Bo-
giem, w którego głęboko wierzy: z Bogiem tygodnia, Bogiem weekendów, 
Bogiem niedzieli i Bogiem święta. Panem wszystkich ludzi na ziemi133.

Podobną receptę wobec pojawiających się rozproszeń i roztargnień na 
modlitwie możemy odczytać z życiorysu Arseniusza. To postać z dawne-
go kręgu życia zakonnego, jedna z najznamienitszych postaci pośród ojców 
pustyni (w Egipcie). Często przez całą noc Arseniusz wypowiadał tylko je-
den raz Ojcze nasz. Czynił tak dlatego, aby uniknąć rozproszenia z powodu 
nadmiaru słów. Rozważając, doszukiwał się w Modlitwie Pańskiej duchowe-
go smaku. Słowa tej modlitwy przenikały jego serce i umysł. A my często 
modlimy się, niestety, inaczej. Powtarzamy niezliczoną liczbę słów, lecz ich 
nie czujemy. Nie docierają one do głębi naszego wnętrza, ponieważ „poły-
kamy” je ustami, a nie pozwalamy im dotrzeć do serca. Nie pozwalamy im 
oddychać i rosnąć, więc w nas jakby umierają. To przejaw naszej doczesnej 
gonitwy przez życie134.

Kościół naucza więc i apeluje, aby nie tylko w kwestii modlitwy, lecz 
w ogóle w sposobie przeżywania „wyzbyć się błędnego i dość rozpowszech-
nionego mniemania, że chrześcijaństwo – poprzez swe przykazania i za-
kazy – zbyt mocno ogranicza radość, którą daje miłość, a zwłaszcza, że nie 
pozwala w pełni zażywać tego szczęścia […]. W rzeczywistości jest zgoła 
inaczej, wiara i etyka chrześcijańska nie chcą tłumić miłości, lecz sprawić, 

133	 Zob. P. Talec, Wierzyć dzisiaj, s. 252.
134	 Zob. A. Pronzato, Ojcze nasz, s. 11.



310 |

|

Rozdział trzeci 

by była ona zdrowa, silna i wolna: taki właśnie jest sens Dziesięciu przyka-
zań, które nie są zbiorem zakazów, lecz wielką afirmacją miłości i życia. 
Miłość ludzka musi się bowiem oczyszczać, dojrzewać, a także przekraczać 
samą siebie, aby mogła się stać w pełni ludzka, być fundamentem prawdzi-
wej i trwałej radości oraz aby zaspokoić pragnienie wieczności, które ma 
w sobie, a którego odrzucenie oznaczałoby zdradę samej siebie”135.

Pokonując trudności
Dla wielu ludzi – i przenoszą oni to na sferę religijną – synonimem 

szczęścia jest posiadanie materialnego bogactwa, posiadanie władzy i sła-
wy. Jest to jednak tylko złudne szczęście, które sprawia, że w gruncie rzeczy 
ludzie żyją w ciągłym strachu o to, by nie stracić swoich majętności, aby 
nie utracić zdobytej pozycji czy władzy. Trwając w tym nastawieniu, stają 
się niekiedy wręcz wrogo nastawieni do najbliższego otoczenia, doświad-
czają smutku i zazdrości z powodu sukcesów innych. Drugi człowiek staje 
się dla nich zagrożeniem. To znak fałszywej nadziei i nieszczerej modlitwy. 
Pisze więc Benedykt XVI: „Modlić się to nie znaczy wychodzić poza historię 
i chować się w prywatnym kącie własnego szczęścia. Prawidłowa modlitwa 
jest procesem oczyszczenia wewnętrznego, który czyni nas otwartymi na 
Boga i przez to właśnie otwartymi na ludzi. W modlitwie człowiek powi-
nien uczyć się, o co prawdziwie powinien prosić Boga – co jest godne Boga. 
Musi uczyć się, że nie może modlić się przeciw drugiemu. Musi uczyć się, że 
nie może prosić o rzeczy powierzchowne i wygody, których pragnie w da-
nym momencie – ulegając małej, fałszywej nadziei, która odwodzi go od 
Boga. Musi oczyszczać swoje pragnienia i nadzieje. Musi uwalniać się od 
ukrytych kłamstw, którymi zwodzi samego siebie”136.

A zatem życie duchowe i wiarygodne świadectwo nie może być pozba-
wione tego źródła: prawdziwej nadziei, dzięki której „modlitwa nie jest wy-
łącznie prośbą i nie sprowadza się tylko do błagania Boga o pomoc. Nade 
wszystko zaś nie jest tylko prośbą o rzeczy i powodzenie doczesne. […] Chry-
stus zachęcał swoich uczniów, by nie mnożyli słów, jak to czynią poganie”137.

135	 Benedykt XVI, Radość płynąca z wiary i wychowanie nowych pokoleń, s. 14.
136	 Benedykt XVI, Spe salvi, nr 33.
137	 A. Marchetti, Zarys teologii życia duchowego, cz. 2, s. 59. „Potrzeba świadectwa ubóstwa 

nie zamyka się jednak w wąskich granicach ubóstwa konsekrowanego, lecz stwarza 



311|

|

Modlitwa i świadectwo

Zawinione przez nas trudności, niedoskonałości i niedociągnięcia na 
modlitwie są jak zablokowana przez kamienie woda źródlana. Gdy odsu-
niemy kamień, woda wytryśnie i znowu okaże swoją moc: poniesie, wprawi 
w ruch, wydrąży. Modlitwa ma coś z tej siły wody, która uwolniona, staje się 
źródłem niezwyciężonej nadziei138. Odsuwanie kamieni nie jest oczywiście 
czymś łatwym i prostym ze względu na skutki nieposłuszeństwa grzechu 
pierworodnego139. Ale z pomocą Jezusowej łaski, jest to możliwe i ze wszech 
miar owocne dla jakości świadectwa, jakie chcemy dawać o Chrystusie.

Największym zmartwieniem nie są więc niedociągnięcia i niedoskonało-
ści na modlitwie, ale stan, w którym człowiek doszedłby do przekonania, że 
nie ma już sensu „walczyć” o dobrą modlitwę. Z takim nastawieniem bardzo 
szybko przestanie się modlić. A nawet jeśli będzie się modlił, zacznie trak-
tować modlitwę jako swego rodzaju uiszczanie zapłaty, albo kontrakt z Jezu-
sem na określone prezenty. Taka „motywacja” sprawi, że modlitwa stanie się 
przypadkowa, jak przysłowiowa świąteczna czynność dla „świętego spoko-
ju”, dla zachowania tradycji. Wobec takiego traktowania Jezus wypowiedział 
słowa surowego napomnienia: „Obłudnicy, dobrze powiedział o was prorok 
Izajasz: Ten lud czci Mnie wargami, lecz sercem swym daleko jest ode Mnie. 
Ale czci Mnie na próżno, ucząc zasad podanych przez ludzi” (Mt 15,7–9)140. 

ona także wyzwanie dla wszystkich chrześcijan. Dlatego ubóstwo staje się jednym 
z głównych wątków współczesnej duchowości chrześcijańskiej, ponieważ głoszenie 
Ewangelii uzależnia się od tego świadectwa. Zatem ubóstwo ewangeliczne ma szczególną 
wartość, gdyż należy do ośmiu błogosławieństw ewangelicznych, na nim też powinno 
być oparte dążenie do zjednoczenia mistycznego z Bogiem. Osoba uboga ewangelicznie 
ma w sobie wszystko, czego potrzebuje. Jej nagrodą zaś będzie królestwo Boże, które ma 
w głębi duszy”. S. Urbański, Życie mistyczno-konsekrowane, Warszawa 2015, s. 79.

138	  Zob. A. Louf, Żyć łaską, s. 189. Święty Benedykt w swoich pouczeniach akcentował, 
że obroną przed osobistymi trudnościami na modlitwie jest włączanie się w modli-
twę wspólnotową. O relacji między modlitwą chórową a kontemplacją pisał w dwóch 
krótkich rozdziałach, wyjaśniając w nich, jak pokonywać przeszkody na drodze dobrej 
modlitwy. Dla św. Benedykta modlitwa była rzeczą tak oczywistą, że stosunkowo mało 
o niej pisał. Był zakorzeniony w tradycji monastycznej, głównie związanej z Kasjanem. 
Tradycja ta wskazuje, że podstawowym zajęciem mnicha jest modlitwa nieustanna. 
W Regule św. Benedykta zakłada się znajomość i ciągłe praktykowanie przez mnichów 
modlitwy, nie ustalając określonego na modlitwę czasu. Potwierdza się też teologiczną 
jedność modlitwy chórowej i kontemplacji. Zob. A. Grün, Modlitwa chórowa a kontem-
placja, s. 24.

139	 Zob. A. Pronzato, Ojcze nasz, s. 29.
140	 Benedykt XVI, Więź z Chrystusem fundamentem waszego życia i apostolatu (Podczas 

spotkania z duchowieństwem diecezji rzymskiej w bazylice św. Jana na Lateranie – 



312 |

|

Rozdział trzeci 

Trzeba więc dostrzegać realne zagrożenia dla głębokiego i uporządkowanego 
życia modlitewnego, aby z powodu świadomych zaniedbań w dziedzinie mo-
dlitwy nie doprowadzić do zniekształcenia świadectwa o Chrystusie.

c. Więź miłości

Człowiek nawiązujący kontakt z Bogiem na modlitwie powinien postę-
pować tak, aby wszystko, co czyni, podobało się Bogu. Nie da się bowiem 
pogodzić dobrej modlitwy i złego życia141. Modlitwa jest odnajdywaniem 
Bożej miłości, jej rozważaniem i doświadczaniem, aby móc o niej świadczyć 
przez zgodne z wolą Bożą czyny miłości142.

Jezus nauczał, że wyrazem i najważniejszym sprawdzianem miłości do 
Boga jest miłość do każdego człowieka143. Miłości wobec bliźnich Jezus na-
dał nowe znaczenie; poszerzył jej zakres. Podkreślił, że chodzi między inny-
mi o unikanie osądzania i potępiania innych, o przebaczanie doznanych od 
nich krzywd, obdarowywanie dobrem, napominanie braci, którzy źle czynią 
itp. Takie postępowanie zapewnia wieczne szczęście w domu Ojca w niebie. 
Jaką miarą bowiem mierzymy, taką i nam odmierzą (Łk 6,36–38)144.

Na wzór Jezusowej miłości
Podczas modlitwy stajemy w obecności Boga Ojca przez Jezusa Chry-

stusa w Duchu Świętym. Bóg Trójjedyny jest blisko nas i patrzy na nas z mi-
łością. Uświadamiamy sobie Jego obecność. Modlitwa rozszerza nasze serce, 
a spotkanie z Bogiem owocuje później miłością do drugiego człowieka145.

13 maja), „L’Osservatore Romano” (2005) 7–8, s. 12.
141	 Zob. Z. Nabzdyk, Modlitwa – źródło i wyraz duchowości, s. 135.
142	 „Pozostawanie w służbie Chrystusa ma konkretną nazwę, a mianowicie: «świadectwo». 

Nie istnieje autentyczne powołanie, tylko jakieś jego wykrzywienie (co w następstwie 
prowadzi do goryczy), jeśli nie rozumiemy powołania jako świadectwa o Chrystusie. 
Kryterium, według którego Pan Bóg nas wezwał, to świadectwo dawane przez kapłanów 
o Nim w świecie. Czyli, podsumowując: powołanie pokrywa się z samą relacją Chry-
stusa z nami; o formie tej relacji nie my decydujemy, ale Pan”. M. Piacenza, Chrystus 
tożsamością kapłana, Kraków 2011, s. 13.

143	 Zob. II Sobór Watykański, Ad gentes, nr 12.
144	 Zob. B. Olivier, Cnota miłości, s. 590.
145	 Zob. Jan Paweł II, Encyklika o Odkupicielu człowieka „Redemptor hominis” [4 marca 

1979], nr 20.



313|

|

Modlitwa i świadectwo

Przypowieść o niegodziwym słudze (Mt 18,23–35), który otrzymaw-
szy od swojego Pana wybaczenie i wolność, sam nie chciał darować długu 
swojemu słudze, jest ostrzeżeniem, że można utracić dostęp do królestwa 
Bożego z powodu odmowy miłości wobec bliźniego znajdującego się w ży-
ciowej potrzebie. Postawa sługi pozbawionego miłosierdzia kontrastuje ze 
wspaniałomyślnością jego pana. Za swoje postępowanie sługa zostaje srogo 
ukarany. Przypowieść Jezusa potwierdza, że nowe przykazanie miłości od-
nosi się do każdego człowieka146.

Co więcej, miłość bliźniego ma być wzorowana na miłości Jezusowej147. 
Należy pamiętać, że ostatecznym celem naszej miłości jest Bóg Trójjedyny. 
Nasza miłość jest spotkaniem z drugim człowiekiem w duchu odpowiedzi 
na Bożą miłość do każdego człowieka. Jest odpowiedzią, a zarazem przygo-
towaniem do jej godnego przyjęcia148.

Jezus w sposób szczególny troszczył się o biednych i ubogich, podkre-
ślając w ten sposób ich godność i wskazując drogę postępowania dla wszyst-
kich, którzy chcą być Jego świadkami. Dlatego czyny miłosierdzia w ciągu 
wieków są chlubą Kościoła, wyrazem wierności Chrystusowi. Przebywanie 
z ubogimi i dzielenie się z nimi dobrem, to jednocześnie znak, że się dobrze 
modlimy. Na modlitwie bowiem wzrasta i dojrzewa wrażliwość naszego ser-
ca na innych. Historia Kościoła obfituje w świadectwa dzieł charytatywnych 
prowadzonych przez osoby prowadzące głębokie życie modlitewne149.

Już pierwsi uczniowie przyjęli do swego życia Jezusowy przykład mo-
dlitwy i świadectwa, co uczyniło ich świadectwo owocnym i wiarygodnym: 

146	 Zob. Jan Paweł II, Jezus Chrystus ma moc odpuszczania grzechów, w: tenże, Wierzę 
w Jezusa Chrystusa Odkupiciela, s. 256–257.

147	 Zob. J. Bramorski, Wyzwalająca moc pokuty chrześcijańskiej. Studium teologicznomoral-
ne, Pelplin 2004, s. 308. „Przykazanie Chrystusa powiada, abyśmy się wzajemnie miło-
wali. A więc, aby nasze świadectwo miłości wzajemnej promieniowało szczęściem i było 
znakiem dla innych. Po tym wszyscy poznają, żeście uczniami moimi, jeśli będziecie się 
wzajemnie miłowali. Nie jednostronnie, lecz wzajemnie. Jeden umywa nogi” drugiemu. 
A ten drugi umywa temu, który już mu umył. To wydarzenie z Wieczernika wzywa do 
spojrzenia na nasze nogi i na nogi naszych braci w duchu miłości. Ich umywanie przez 
Jezusa jest nieustanną żywą jej lekcją, którą Bóg nas darzy i którą my winniśmy darzyć 
swoich braci”. E. Staniek, Człowiek arcydziełem Boga, Kraków 2009, s. 90.

148	 Zob. Jan Paweł II, List do Młodych całego świata z okazji Międzynarodowego Roku Mło-
dzieży „Parati semper” [31 marca 1985], w: Wybór listów, t. 1, s. 256–260.

149	 Zob. II Sobór Watykański, Apostolicam actuositatem, nr 8.



314 |

|

Rozdział trzeci 

„Życie codzienne kształtowane było poprzez naukę i świadectwo życia apo-
stołów, modlitwę wspólnoty w świątyni, codzienne łamanie chleba [Eu-
charystia], wspólne posiłki, wzajemne wspieranie się modlitwą. To dzięki 
żywotności tej wspólnoty apostołowie podjęli decyzję dotyczącą wypraw 
ewangelizacyjnych poza granice Jerozolimy. Dzięki temu Kościół zaczął suk-
cesywnie otwierać swe podwoje dla pogan. Owocem modlitwy, ewangeliza-
cji i cierpień spowodowanych prześladowaniami wspólnoty jerozolimskiej, 
stał się między innymi młody Kościół w Antiochii. W swoich początkach 
składał się z pogan i nawróconych Żydów”150.

Nowy wymiar przykazania miłości
W czasach Jezusa termin „bliźni”, podobnie jak „brat”, wskazywał na 

współrodaka. Przeciwieństwem tego określenia w praktyce było słowo „Sa-
marytanin” i „cudzoziemiec”. Dla Żydów „bliźnim” był więc każdy, który 
pochodził z narodu wybranego. „Bliźniemu” należały się wszystkie związa-
ne z tym przywileje. Jezus jednak jakby oczyszcza to pojęcie. Z Jego przy-
powieści o dobrym Samarytaninie płynie nauka o miłości bliźniego, którą 
należy świadczyć każdemu, zwłaszcza temu, kto potrzebuje pomocy151.

Ze względu na przykazanie miłości uczniowie są zobowiązani do zacho-
wania miłości i jedności w pierwszym rzędzie w swoim gronie. Ma to być 
znak dla innych, że wzajemna miłość jest możliwa. Jednocześnie mają być 
szczerze otwarci na innych, na wszystkich spoza ścisłego grona, co znajduje 
swoje uzasadnienie w poleceniu Jezusa: „Idźcie na cały świat i głoście Ewan-
gelię wszelkiemu stworzeniu!” (Mk 16,15).

Jezus modlił się o miłość wzajemną i jedność swoich uczniów. Pod-
kreślał, że jest to warunek wiarygodności ich świadectwa o Nim: „Już nie 
jestem na świecie, ale oni są jeszcze na świecie, a Ja idę do Ciebie. Ojcze 
Święty, zachowaj ich w Twoim imieniu, które Mi dałeś, aby tak jak My sta-
nowili jedno” (J 17,11); „Nie tylko za nimi proszę, ale i za tymi, którzy dzięki 
ich słowu będą wierzyć we Mnie; aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, 

150	 B. Mierzwiński, J. Czaplicki, Znaczenie pierwszych wspólnot chrześcijańskich w refleksji 
nad kościelnymi ruchami odnowy, w: Dziś i jutro ruchów kościelnych, red. W. Nowacki, 
J. Czaplicki, Pelplin 2005, s. 130.

151	 Zob. B. Olivier, Cnota miłości, s. 590.



315|

|

Modlitwa i świadectwo

we Mnie, a Ja w Tobie, aby i oni stanowili w Nas jedno, aby świat uwierzył, 
żeś Ty Mnie posłał” (J 17,20–21).

Od początku zadanie dawania świadectwa było związane z zachowa-
niem zasady miłości wobec wszystkich, na wzór miłości Jezusa, który nie 
przyszedł powołać sprawiedliwych, ale grzeszników (Mk 2,17). Dawać świa-
dectwo mogło więc nie tylko ścisłe grono uczniów, ale wiele innych osób, 
którzy wraz z nimi lub od nich uwierzyły w Chrystusa: „U swych początków 
chrześcijaństwa misja widziana jest jako zadanie wspólnotowe i odpowie-
dzialność Kościoła lokalnego, który potrzebuje «misjonarzy», by zwrócić się 
ku nowym horyzontom. Obok tych wysłanników byli także inni misjonarze, 
którzy «spontanicznie» dawali świadectwo tej nowości, która przemieniła 
ich życie, i łączyli następnie te tworzące się wspólnoty z Kościołem apostol-
skim. Lektura Dziejów Apostolskich pozwala nam zrozumieć, że u zarania 
Kościoła misja wśród narodów, mając wprawdzie także misjonarzy «na całe 
życie», którzy poświęcali się jej dzięki szczególnemu powołaniu, była w isto-
cie uważana za normalny owoc życia chrześcijańskiego, codzienne zadanie 
dla każdego wierzącego poprzez świadectwo osobiste i wyraźne przepowia-
danie tam, gdzie to było możliwe”152.

Miłość bliźniego jest możliwa, jeśli kroczy się drogą wyznaczoną przez 
Ewangelię. Niestety, „cieniem na chrześcijańskiej historii kładą się rozłamy 
i wynikająca z nich nienawiść, nawet wojny pomiędzy chrześcijanami. Anta-
gonizmy, różnice w wierze, wzajemna rywalizacja, były przyczyną zgorsze-
nia i budziły nieufność wśród ewangelizowanych ludów. To wszystko było 
niejako wołaniem o jedność, powodem, że wielu wyznawców Chrystusa, 
mając w pamięci modlitwę arcykapłańską Chrystusa o jedność wszystkich 
wyznawców, nie chce się pogodzić z wewnętrznymi podziałami chrześci-
jaństwa. By stać się bardziej wiarygodnym świadkiem głoszenia Ewangelii 
Mistrza z Nazaretu, w XIX wieku podjęto próbę związania pozrywanych 
więzi, leczenia dotychczasowego rozdarcia”153.

152	 Jan Paweł II, Redemptoris missio, nr 27.
153	 L. Makiola, Rozwój nauki na temat ofiarniczego charakteru Eucharystii. Studium dogma-

tyczno-pastoralne w oparciu o wybrane podręczniki z teologii dogmatycznej (1930–2000), 
Opole 2003, s. 156.



316 |

|

Rozdział trzeci 

Jedność w miłości
Jezus prosił Ojca o przezwyciężenie wszelkich podziałów wśród swoich 

uczniów, wszelkich dystansów, konfliktów i egoizmów. Jedność jest wolą Je-
zusa. Dlatego w kolegium apostołów pierwszym został ustanowiony Piotr. 
Był on znakiem jedności. Ewangelista Łukasz, opisując działalność aposto-
łów po wniebowstąpieniu Jezusa, za pomocą różnych zwrotów, podkreśla 
tę rolę Piotra, nie używając pojęcia „autorytet”. Jednak specyficzna termi-
nologia wskazuje na wiodącą rolę Piotra wśród apostołów, a także w całym 
pierwotnym Kościele. Przykładem takiej narracji jest zwrot: „Wtedy Piotr 
w obecności braci, tak przemówił” (Dz 1,15).

Współczesne poszukiwanie jedności (ekumenizm) w sposób konieczny 
odwołuje się do kwestii prymatu Piotra. Jeśli bowiem innych chcemy jed-
noczyć z Bogiem, to sami musimy najpierw odnaleźć drogę do jedności154. 
Bez jedności jesteśmy narażeni na dalsze zło (bo rozbicie chrześcijaństwa 
jest złem). Dlatego Jezus polecał modlitwę, aby nie ulec szatańskim poku-
szeniom: „Czuwajcie i módlcie się, abyście nie ulegli pokusie” (Mt 26,41). 
Modlitwa o wzajemną miłość i jedność jest „konkretnym i skutecznym spo-
sobem uczestniczenia w «godzinie Jezusa», zakorzenienia w Nim i w Jego 
paschalnej tajemnicy. […] Bez modlitwy grozi niebezpieczeństwo owego 
«pokuszenia», któremu apostołowie niestety ulegli, gdy wypadło im stanąć 
oko w oko ze «zgorszeniem krzyża» (1 Kor 1,23)”155.

Idąc za Jezusem ukrzyżowanym i zmartwychwstałym, będziemy w stanie 
zachować pełny wymiar wzajemnych powiązań pomiędzy miłością i świa-
dectwem na fundamencie modlitwy. Taką drogę wskazuje nam Jezus swo-
im życiem i nauczaniem, zapewniając: „Jeśli dwaj z was na ziemi zgodnie 
o coś prosić będą, to wszystkiego użyczy im mój Ojciec, który jest w niebie. 
Bo gdzie są dwaj albo trzej zebrani w imię moje, tam jestem pośród nich” 
(Mt 18,19–20).
154	 „Pozornie sprzeczne ze sobą wypowiedzi Jezusa łączy jeden cel: wezwanie do czujności 

i wierności. W czasie danym Kościołowi przed powtórnym przyjściem Jezusa należy od-
znaczać się gorliwością chrześcijańskiego życia, w którym dawanie świadectwa odgrywa 
podstawową rolę. Pomiędzy czasem ziemskiego życia Jezusa a Jego paruzją królestwo 
Boże ma być głoszone jako Ewangelia”. A. Dynak, „Kopać nie jestem w stanie, żebrać się 
wstydzę” – dylemat zarządcy w perykopie Łk 16,1–13. Analiza egzegetyczno-teologiczna, 
Tarnów 2011, s. 183.

155	  Jan Paweł II, „Modlitwa Chrystusa w Getsemani”, s. 152–153.



317|

|

Modlitwa i świadectwo

III. Eucharystia wyznaczająca we wspólnocie Kościoła  
drogi świadectwa

Jezus jest objawieniem oblicza Ojca156. Objawił ludzkości tajemnicę 
Trójcy Świętej. W Wieczerniku wołaniem „Ojcze” Jezusowa modlitwa ar-
cykapłańska zostaje jakby przeniknięta synowskim zawierzeniem i miłością 
(J 17,1–26). Wszystkie wersety zawierające słowo „Ojcze” pozwalają odczuć 
głęboko synowski charakter oraz intensywność związku pomiędzy Nim 
a Ojcem. Jezus często podkreślał, że tajemnicą Jego więzi z Ojcem jest ko-
munia życia. Każda modlitwa Jezusa, w odróżnieniu od psalmów, w których 
zjednoczenie z Bogiem było przedmiotem dążeń, tchnie spokojem, gdyż Je-
zus jest z Ojcem istotowo zjednoczony157.

Na obecnym etapie historii zbawienia modlitwa Kościoła, a szczególnie 
liturgia Mszy św., jest także spotkaniem nieba z ziemią, miejscem uwielbie-
nia Ojca „w Duchu i prawdzie” (J 4,23). Dlatego, jak rozważymy, poszczegól-
ne części Mszy św. stanowią jedyną w swoim rodzaju szkołę wiarygodnego 
świadectwa. Podczas sprawowania Eucharystii modlimy się bowiem przez 
Chrystusa, z Chrystusem i w Chrystusie. Tutaj uczymy się dawać o Nim 
świadectwo.

1. Liturgia Mszy św. – ogólny zarys teologiczny

Aby ukazać powiązanie Mszy św. z życiem chrześcijańskim, rozumianym 
jako dawanie świadectwa o Chrystusie, konieczne jest dokonanie przynaj-
mniej zarysu teologii poszczególnych elementów sprawowanego misterium. 
Nasze refleksja obejmie obrzędy wstępne i liturgię słowa, przygotowanie da-
rów i modlitwę eucharystyczną oraz Modlitwę Pańską i komunię św.

Nasze rozważanie skoncentrujemy zatem na dwóch częściach, „z któ-
rych w pewnym stopniu składa się Msza św., a mianowicie na liturgii słowa 
i liturgii eucharystycznej, [które] tak ściśle wiążą się z sobą, że stanowią je-
den akt kultu. Sobór święty usilnie zachęca duszpasterzy, aby w katechezie 

156	 Zob. Jan Paweł II, Dives in misericordia, nr 1.
157	 Zob. I. de la Potterie, Modlitwa Jezusa, s. 115.



318 |

|

Rozdział trzeci 

gorliwie uczyli wiernych uczestniczenia w całej Mszy św., zwłaszcza w nie-
dziele i obowiązujące święta”158.

a. Obrzędy wstępne i liturgia słowa

Eucharystia stanowi dar prawdziwej, realnej i substancjalnej obecności 
Jezusa Chrystusa zmartwychwstałego pod postaciami chleba i wina. „W Naj-
świętszym Sakramencie Eucharystii «są zawarte prawdziwie, rzeczywiście 
i substancjalnie Ciało i Krew wraz z duszą i bóstwem Pana naszego Jezusa 
Chrystusa, a więc cały Chrystus». «Ta obecność nazywa się ‘rzeczywistą’ nie 
z racji wyłączności, jakby inne nie były ‘rzeczywiste’, ale przede wszystkim 
dlatego, że jest substancjalna i przez nią uobecnia się cały Chrystus, Bóg 
i człowiek»”159.

Nie jest bowiem tak, że Jezus żył pośród ludzi dwa tysiące lat temu, a po 
śmierci pozostawił po sobie wyłącznie pamięć swojej nauki, pamięć kogoś 
niezwykłego. To prawda, że wstąpił do nieba i siedzi po prawicy Ojca, ale 
jest również obecny w Kościele, przede wszystkim w tajemnicy sakramentu 
Eucharystii.

W tym miejscu zaznaczmy jedynie, że posoborowe zmiany w liturgii 
spotkały się z niezadowoleniem części wiernych, którzy są zwolennikami 
tak zwanej Mszy trydenckiej. Trudno im było zaakceptować posoborowe 
zmiany. Krytykowano sprowadzenie Mszy do uczty i zniszczenie jej ofiar-
nego charakteru, zmianę formuły konsekracyjnej, zredukowanie dominują-
cej roli kapłana. Nie dostrzegano znaczenia gestu znaku pokoju. A przecież 
teologia nie ulegała zmianie. Eucharystia jest uobecnieniem ofiary krzyżo-
wej, a także spotkaniem z Jezusem zmartwychwstałym. To ofiara, i zarazem 
uczta, wspomnienie i jednocześnie zapowiedź. Według jednych, po II So-
borze Watykańskim liturgia znalazła się w stanie upadku, a rozwiązaniem 
może być tylko powrót do liturgii przedpoborowej. Według innych, należy 
bronić jej obecnego kształtu i cierpliwie czekać na właściwe owoce reformy 
posoborowej. Nie brakuje także głosów, że posoborowa reforma zatrzymała 
się w połowie drogi i trzeba ją pchnąć do przodu. Ten „spór posoborowy” 

158	 II Sobór Watykański, Konstytucja dogmatyczna o liturgii świętej „Sacrosanctum Conci-
lium” [4 grudnia 1963], nr 56.

159	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1374.



319|

|

Modlitwa i świadectwo

wciąż angażuje teologicznych i liturgicznych ekspertów oraz świeckich wier-
nych, duchownych, biskupów i najwyższych przedstawicieli Watykanu160.

Wracając do zasadniczego nurtu naszych analiz, należy z wielką 
wdzięcznością Bożej opatrzności przyjmować dar II Soboru Watykańskie-
go i jego duszpasterskie pouczenia. W ich świetle poznajemy, że obrzędy 
wstępne i liturgia słowa stanowią przygotowanie do mającego się dokonać 
cudu eucharystycznego przeistoczenia i obrzędu komunii św. Na początku 
Mszy św. wierni uświadamiają więc sobie, że w centrum wiary chrześcijań-
skiej powinna być miłość161.

Warunkiem koniecznym godnego korzystania z darów Eucharystii jest 
właśnie miłość, co oznacza postanowienie wyzbycia się wszelkiego przywią-
zania do zła na rzecz kierowania się zasadami Ewangelii. Eucharystia jest 
człowiekowi dana po to, ażeby mógł stać się wolnym oraz kochającym; aby 
jego wolność i miłość mogły urzeczywistniać się jako życiodajny dar dla in-
nych. Człowiek, kochając Boga, wzrasta jednocześnie w miłości do bliźnie-
go. Uczestnicy Mszy św. kierują się motywacją wiary, gdy przygotowując się 
do przyjścia Jezusa na ołtarz w tajemnicy przeistoczenia, najpierw proszą 
Boga o miłosierdzie i otwierają się na Jego zbawcze słowo.

Obrzędy wstępne – akt pokutny
Liturgia stanowi źródło budowania wspólnoty. Szczególnym sakramen-

tem wspólnototwórczym jest w Kościele Eucharystia. W tej sakramentalnej 
tajemnicy tajemnic, wśród wielu wymiarów, wymiar jednoczący jest zasad-
niczy i pierwszorzędny. Ujawnia się w całym obrzędzie eucharystycznym. 
Obecny w słowie przez Ducha Świętego, zmartwychwstały i uwielbiony 
Chrystus jednoczy zebranych wiernych i wzywa do jedności.

Mszał wydany po Soborze Trydenckim zawierał wyznanie grzechów 
i modlitwy przygotowujące do Mszy św. Modlitwy odmawiane w ciszy 
nazywano secreto lub submissa voce. Kapłan sprawujący Eucharystię prze-
wodniczy zebranym w uwielbieniu Boga i odmawia modlitwy w imieniu 
całego ludu świętego i wszystkich obecnych. Większość modlitw wypo-
wiada głośno, ale niektóre modlitwy odmawia w ciszy. Jest ich niewiele, ale 

160	 Zob. P. Marini, Jak celebrować Eucharystię?, Kraków 2014, s. 41.
161	 Zob. Benedykt XVI, List do Biskupów o „motu proprio”, s. 23.



320 |

|

Rozdział trzeci 

w przeszłości było ich więcej. Modlitw odmawianych w ciszy nie było wcale 
w najstarszej liturgii rzymskiej. Pojawiły się dopiero w epoce karolińskiej 
i sformułowane w liczbie pojedynczej miały pokutny charakter. Życie chrze-
ścijańskie jest bowiem jakby wielkim pielgrzymowaniem do domu Ojca, 
którego miłość odkrywamy na nowo każdego dnia. To pielgrzymowanie ma 
ostatecznie ogarnąć całą ludzkość162. 

Jan Paweł II często nawiązywał do udziału pierwszych chrześcijan w Eu-
charystii („w łamaniu chleba”), na przykład gdy pisał, że „życie chrześcijań-
skie polega na tym, że idziemy za Chrystusem, a więc na sequela Christi”163. 
Zarówno Msza św., jak i każda modlitwa to szkoła naśladowania Jezusa; 
szkoła ożywiana i kierowana „przez Ducha ku świętości i ku doskonaleniu 
miłości”164.

Ofiara Mszy św. jest szczytem i źródłem całej modlitwy chrześcijańskiej, 
bo w niej – na sposób sakramentalny – uobecnia się misterium paschal-
ne Wcielonego Syna Bożego. Msza św. jest najpiękniejszym spotkaniem 
z Chrystusem i Jego miłością i ma moc przemieniania postaw, myśli, dążeń 
i planów człowieka w taki sposób, by stawał się on podobny do Niego we 
wszystkim. Z tego powodu Msza św. rozpoczyna się liturgią słowa, w któ-
rej Bóg mówi do człowieka i kształtuje jego świadomość. Słowo to jest po-
karmem, które daje nowe życie w Chrystusie i pozwala na czynne i pełne 
uczestnictwo w ofierze Chrystusa, która urzeczywistnia się na ołtarzu Pań-
skim. Spotkanie to powinno mieć swoje odzwierciedlenie w codziennym 
życiu i wyrażać się ofiarną miłością wobec bliźnich. Miłość Boga i bliźniego 
jest najlepszym sprawdzianem uczestnictwa we Mszy św. Papież Pius XII 
w encyklice Haurietis aquas naucza, że Eucharystia jest darem Jezusowego 
Serca, które wzrusza się z miłości do ludzi. Moc tej miłości była źródłem 
dobrowolnej ofiary Chrystusa, który w Eucharystii stał się pokarmem lu-
dzi, umiłowawszy ich do końca, aż po wsze czasy. Również papież Paweł VI 
w swoich apostolskich listach nazywa Eucharystię najwspanialszym darem 
Serca Jezusa i wyraża pragnienie, by wszyscy chrześcijanie oddawali Mu 

162	 Zob. Jan Paweł II, List apostolski w związku z przygotowaniem do Jubileuszu roku 2000 
„Tertio millennio adveniente” [10 listopada 1994], w: Wybór listów, t. 1, s. 199.

163	 Zob. Jan Paweł II, Adhortacja apostolska o katechizacji w naszych czasach „Catechesi 
tradendae” [16 października 1979], nr 5.

164	 Jan Paweł II, Pastores dabo vobis, nr 19.



321|

|

Modlitwa i świadectwo

cześć przez aktywny i owocny udział we Mszy św., która jest szkołą praw-
dziwej miłości165.

Przychodząc na Mszę św., uświadamiamy sobie, że jesteśmy pielgrzy-
mami w drodze do domu Ojca w niebie. Przekraczając progi świątyni, na 
samym początku – podczas obrzędów wstępnych – doświadczamy więc 
swego rodzaju oderwania od doczesności. Zastawiamy na chwilę nasze co-
dzienne życie, nasze codzienne pielgrzymowanie, aby spotkać się z Jezusem 
Chrystusem, który nas zaprasza na eucharystyczną ucztę, będącą obrazem 
i zapowiedzią uczty niebieskiej.

Obrzędy wstępne obejmują gromadzenie się wiernych na celebrację, 
pieśni na wejście celebransa i służby ołtarza, znak krzyża. Po pozdrowieniu 
następuje akt pokutny (np. aklamacja Kyrie elejson), a także – w celebracjach 
uroczystych – hymn Chwała na wysokości Bogu, po którym wypowiadana 
jest modlitwa dnia (kolekta).

Jako bracia i siostry w Chrystusie podczas obrzędów wstępnych przy-
gotowujemy się do duchowego wejścia w tajemnicę sprawowanej pamiątki 
zbawczej Ofiary Chrystusa. Wszystkie wstępne etapy Mszy św. służą odno-
wieniu i ożywieniu naszej wiary, nadziei i miłości. Uświadamiają nam, że 
jako wspólnota przynależymy do jednego Mistrza i Pana, Jezusa Chrystusa.

Każdy uczestnik liturgii w akcie pokutnym błaga Boga o przebaczenie 
grzechów166. I to dzieje się właśnie na początku Mszy św.: „Każdy ma zasta-
nowić się nad sobą, w jakiej mierze czuje się grzeszny wobec Boga”167. Taka 
spowiedź powszechna ma moc przybliżyć nas do Chrystusa i wzajemnie do 
siebie. Jakże ważne jest, aby uczynić to zaraz na samym początku Mszy św., 
chociaż – o czym nie wolno zapominać – to sakrament pokuty jest ustano-
wioną przez Chrystusa drogą odpuszczenia grzechów.

Obrzędy wstępne – kolekta
Kolekta kończy wstępne przygotowanie i jest przejściem do liturgii sło-

wa. Kolektę wszyscy potwierdzają słowem „Amen”, co znaczy: „Niech się tak 

165	 Zob. I. Słoma, „Niech będzie wszędzie miłowane Najświętsze Serce Jezusa”. Kult Najświęt-
szego Serca Pana Jezusa w wybranych pismach św. Józefa Sebastiana Pelczara, Lublin 
2013, s. 35.

166	 Zob. T. Chałupczak, Modlitwa eucharystyczna – modlitwą dziękczynienia, s. 199.
167	 Z. Pawłowicz, Człowiek a Eucharystia, Gdańsk 1993, s. 121.



322 |

|

Rozdział trzeci 

stanie”. Ta modlitwa nie jest w pierwszym rzędzie modlitwą osobistą, ale ca-
łego zgromadzenia wiernych, całego Kościoła jako Mistycznego Ciała Chry-
stusa. Kościół zwraca się do Boga z jedną dla wszystkich, wspólną prośbą.

Po wezwaniu kapłana: „Módlmy się”, jest chwila milczenia, przezna-
czona na sformułowanie naszej własnej modlitwy do Chrystusa. Kapłan 
w imieniu zgromadzonych formułuje modlitwę wspólną, przeznaczoną 
na dany dzień i dla danego zgromadzenia wiernych. Zebrani odpowiadają 
„Amen”. „Amen” to słowo aramejskie, wyrażające zatwierdzenie: tak jest, 
zgadzamy się na to, potwierdzamy to i chcemy tego, niech się tak stanie. 
Po tej modlitwie zaczyna się liturgia słowa. Przygotowani do odbioru słowa 
Bożego wierni, słuchają czytań z Pisma Świętego, które wyrażają Bożą wolę. 
Objaśnia ją później kapłan w homilii168.

W kolekcie celebrans modli się więc w imieniu wszystkich, wspominając 
ofiarę paschalną Chrystusa, która wszystkim otworzyła drogę do szczęśliwe-
go życia wiecznego. Modlitwa ta w prostym i krótkim tekście ujmuje całość 
tajemnicy danego dnia liturgicznego. A zatem wychodzimy poza problemy 
własnych, osobistych spraw. Prosimy Boga Ojca, który przez zwycięstwo 
Chrystusa obdarzył nas darem odkupienia, abyśmy wszyscy razem trwali na 
drodze prowadzącej do świętości prowadzeni światłem Ducha Świętego.

Liturgia słowa – czytania mszalne, homilia i wyznanie wiary
W ramach liturgii słowa „wszyscy obecni stają się, mają być, słuchacza-

mi otwartymi, uważnymi i skutecznymi, to znaczy wprowadzającymi sło-
wo Boże w swoje osobiste i wspólnotowe życie. Aby być takim słuchaczem, 
trzeba słowo przyjmować w ciszy umysłu i sumienia, w subtelnym wycisze-
niu, pozwalającym na bardzo osobiste przyjęcie słowa”169.

Czytanie fragmentów biblijnego objawienia sprawuje się w miejscu, 
które można nazwać „stołem słowa”. Od tego miejsca, celebrans przechodzi 
później do ołtarza – stołu Chleba Pańskiego. Istnieje ścisła łączność stołu 
słowa i chleba. II Sobór Watykański, nawiązując do Janowego opisu roz-
mnożenia chleba, podkreślił, że tamto wydarzenie było zapowiedzią uczty 
eucharystycznej. Jezus stosował w czasie rozmnożenia chleba te same gesty, 

168	 Zob. Benedykt XVI, Verbum Domini, nr 87.
169	 Z. Pawłowicz, Człowiek a Eucharystia, s. 121.



323|

|

Modlitwa i świadectwo

co w Wieczerniku. Były to słowa i czyny odnoszące się do tajemnicy Chleba 
Życia. Te podobieństwa i zbieżności utrwaliły w tradycji Kościoła ukształto-
wanie się dwóch stołów: słowa i chleba170.

Po odczytaniu tekstów biblijnych następuje homilia. Głoszący ją obdarza 
słuchaczy skarbem największym – Prawdą dającą zbawienie. Według zasad 
homiletyki, tak zwane uwarunkowania zewnętrzne w stosunku do osoby 
odbierającej treść homilii określa się czynnikiem obiektywnym. Wszyst-
ko zaś to, z czym słuchacz staje w obliczu podawanej mu treści (całe jego 
wnętrze, poziom intelektualny, nastawienie do prawdy i jej proklamatora), 
nazywamy czynnikiem subiektywnym171. Homilia jednocześnie przekracza 
ramy każdej teorii międzyludzkiej komunikacji, gdyż to sam Bóg Trójjedy-
ny przemawia do ludzkich serc.

Głoszący homilię zawsze powinien uwzględnić treść i jedność Biblii, 
Tradycję Kościoła oraz analogię wiary, aby uniknąć niejasności i zafałszo-
wań. Oprócz tradycji patrystycznej i dokumentów Kościoła warto i trze-
ba homilię „aktualizować” przez obrazujące prawdę objawioną przykłady 
z życia. Pomocą w tym aktualizowaniu może być dobra literatura, sztuka, 
a także wartościowa poezja, sięgająca do autentycznych wartości i ludzkich 
przeżyć, zgodnie z duchem inkulturacji wiary, gdyż „tak jak Słowo Boże 
stało się podobne do nas we wszystkim z wyjątkiem grzechu, tak też w pro-
cesie inkulturacji Dobra Nowina wchłania wszystkie autentyczne wartości 
ludzkie, oczyszczając je z grzechu i przywracając im ich pełne znaczenie”172.

Po homilii następuje wyznanie wiary i modlitwa powszechna. Można 
powiedzieć, że już sam udział we Mszy św. stanowi wyznanie wiary, jest 
świadectwem wiary. Wyznajemy wiarę w Boga Trójjedynego i zanosimy do 
Niego nasze wspólne prośby, wiedząc, że On pragnie, aby wszyscy ludzie 
zostali zbawieni; aby doszli do poznania całej prawdy, aby stali się kiedyś 
uczestnikami liturgii zbawionych w niebie.

W duszpasterstwie szczególną rolę pełni głoszenie słowa Bożego. 
W czasie liturgii głoszenie słowa Bożego jest pomostem łączącym słuchacza 
z Bogiem. Jest to czas wyjaśniania treści Pisma Świętego. Służy umacnianiu 

170	 Zob. II Sobór Watykański, Sacrosanctum Concilium, nr 56.
171	 Zob. H. Piszkalski, Jak dzieci przeżywają kazania, „Katecheta” (1974) 5, s. 217.
172	 Jan Paweł II, Ecclesia in Africa, nr 61.



324 |

|

Rozdział trzeci 

wiary i aktualizacji jej wymagań. Odwoływanie się do Pisma Świętego i za-
stosowanie do konkretnych sytuacji życiowych to elementy konstruktywnej 
ewangelizacji. Dotyczy to na przykład kazań maryjnych173.

Po homilii następuje wyznanie wiary. Wierny powinien się wtedy już 
oderwać od wyciszenia i indywidualnego myślenia i duchowo wrócić do 
wspólnoty. Powinien stanąć w szeregu wszystkich chrześcijan, głośno wyznać 
Chrystusa. W codziennym życiu taką samą gotowość jedności z Chrystusem 
i braćmi manifestować powinien w trudniejszych sytuacjach, wymagających 
nawet świadectwa krwi. Wyznanie wiary – Credo – zostało wprowadzone 
w XI wieku. Zawsze łączyło się w Kościele z sakramentem chrztu.

Wyznanie wiary jest głoszeniem prawdy objawionej, że początek świata 
stał się początkiem Bożego objawienia. Protologia jest opartą na objawie-
niu doktryną dotyczącą początku świata i ludzkości i stanowi swego rodzaju 
komentarz do opisu stworzenia zawartego w Biblii. Protologia nie redukuje 
stwórczej mocy Boga tylko do jednego aktu stworzenia. Przemawia za tym 
również Wyznanie wiary: Wierzę w Boga Stworzyciela, a nie w świat stwo-
rzony czy dzieło stworzenia. Trydenckie wyznanie wiary w jeden, święty, 
powszechny i apostolski Kościół ma swoje korzenie w formule chrzciel-
nej z początków III wieku. Wątek wiary w święty Kościół pojawił się tak-
że w czasie synodu w Toledo w 675 roku oraz w późnym średniowieczu: 
w wyznaniu wiary papieża Leona IX z 1053 roku, na Soborze Lyońskim 
w 1274 roku. Na IV Soborze Laterańskim w 1215 roku także omówiono 
podstawowe dogmaty wiary chrześcijańskiej: Trójcy Świętej, osoby Jezusa 
Chrystusa, Kościoła i sakramentów świętych. Chodzi także o ukazywanie 
prawdy o Maryi. Ona, Pełna Łaski, to milczący świadek śmierci wszystkich 
prawd wiary. Jej przykład może rozbudzić świadomość roli, jaka w historii 
zbawienia została wyznaczona każdej osobie w pielgrzymce do eschatolo-
gicznej wspólnoty z Bogiem. Maryja została wybrana. Także każdy z nas ma 
wyznaczone specyficzne zadanie życiowe, które ma pełnić zgodnie z wiarą, 
jaką zwłaszcza w czasie liturgii wyznaje174.

173	 Zob. F. Courth, P. Neuner, Podręcznik teologii dogmatycznej. Mariologia, eklezjologia 
[Traktat VI], Kraków 1999, s. 197.

174	 Zob. tamże.



325|

|

Modlitwa i świadectwo

b. Liturgia eucharystyczna i końcowe błogosławieństwo

Eucharystia to tajemnica obecności Jezusa Chrystusa, która kształtuje 
duchową wspólnotę Kościoła. Od samego początku była traktowana jako 
misterium wiary, a tym samym jako szkoła autentycznej miłości chrześci-
jańskiej.

Uczestnicząc w drugiej części Mszy św., w liturgii eucharystycznej, włą-
czamy nie tylko swoje troski, ale także sprawy wszystkich ludzi w modli-
twę Chrystusa i Kościoła. Czynimy to z pokorą, analizując naszą wierność 
w wypełnianiu Bożych przykazań. Prosimy o wytrwanie przy Chrystusie do 
ostatniej chwili życia, a więc o siłę w realizacji codziennych obowiązków, 
o zachowanie radości i pokoju, zwłaszcza w okolicznościach niesprzyjają-
cych i wymagających męstwa.

Przygotowanie darów
W czasie przygotowywania darów włączamy owoce naszej ludzkiej pra-

cy w odkupieńcze dzieło Jezusa, będące darem dla całego świata. Szczegól-
nym znakiem naszej gotowości do odpowiedzi na dokonane przez Jezusa 
odkupienia jest przynoszony chleb i wino.

Benedykt XVI zwraca uwagę, że w przygotowaniu darów „nie chodzi po 
prostu o coś w rodzaju «przerwy» pomiędzy liturgią słowa i liturgią eucha-
rystyczną. Takie rozumienie podważyłoby sens jednego obrzędu złożonego 
z dwóch połączonych ze sobą części. Ten prosty i pokorny gest ma w rze-
czywistości wielkie znaczenie: w chlebie i winie, jakie zanosimy na ołtarz, 
Chrystus Odkupiciel przyjmuje całe stworzenie, by je przemienić i ofiaro-
wać Ojcu. W tej perspektywie zanosimy na ołtarz również całe cierpienie 
i ból świata, wierząc, że wszystko jest cenne w oczach Bożych. Aby ten gest 
był prawdziwie przeżywany, nie potrzebuje podkreślenia przez niepotrzeb-
ne dodatki. Pozwala on docenić pierwotne uczestnictwo, jakiego oczekuje 
Bóg od człowieka, aby doprowadzić do spełnienia w nim swego dzieła oraz 
nadania pełnego znaczenia dla pracy ludzkiej, która poprzez celebrację eu-
charystyczną jest zjednoczona z ofiarą odkupieńczą Chrystusa”175.

175	 Benedykt XVI, Sacramentum caritatis, nr 47.



326 |

|

Rozdział trzeci 

Prefacja i kanon eucharystyczny
Prefację od właściwego kanonu rozdziela krótka modlitwa: „Święty, 

Święty, Święty Pan, Bóg Zastępów…”. Słowo „Święty” wyraża z jednej strony 
świętość samego Boga, ale także to, że Bóg jest źródłem świętości. W rze-
czywistość naszego życia włącza się coś nadprzyrodzonego. Bóg objawia 
i udziela ludziom świętości. Czynił to przez cały okres historii przed Chry-
stusem, potem podczas Jego ziemskiego życia, a następnie w czasie trwania 
Kościoła. Objawia swoją chwałę, którą wielbimy i za nią dziękujemy. Jego 
chwała objawiła się w pełni w życiu, męce i zmartwychwstaniu Jezusa Chry-
stusa. Tej swojej chwały i świętości Bóg udziela nam od wewnątrz – przez 
Ducha Świętego. Śpiew aklamacji: „Święty, Święty, Święty”, nawiązuje do 
wizji proroka Izajasza w świątyni. Jest w nim także echo orędzia pochodzą-
cego z Apokalipsy św. Jana. Tenże apostoł stał się wybranym przez Jezusa 
Zmartwychwstałego świadkiem, gdyż „oglądał” chwałę nieba, gdzie prze-
bywa Bóg po trzykroć święty176.

Uwielbienie Boga w prefacji dokonuje się poprzez całe stworzenie ra-
zem z kosmosem, którego najwyższym przedstawicielem jest człowiek. On 
w imieniu stworzenia wielbi Boga. Dziękujemy Ojcu za Jezusa – Boga Czło-
wieka, który poprzez wydarzenie paschalne dokonał zbawienia wszystkich 
ludzi. Wielbi Boga zebrany lud kapłański. W swojej literackiej budowie pre-
facje wyszczególniają czyny Boże w historia zbawienia.

Prefację kończy aklamacja wiernych, która podkreśla i potwierdza słowa 
celebransa, to jest „Święty, Święty, Święty…”. Zostaliśmy obdarowani życiem 
Bożym i otwarty nam został dostęp do Ojca. W prefacji człowiek wyraża 
uczucia radości, zachwytu miłości i wdzięczności Bogu Ojcu za dzieło od-
kupienia dokonane przez Jego Syna. Prefację określano mianem praedica-
tio – przepowiadanie, czyli głoszenie Bożych czynów. Stanowiła ona jakby 
symfonię eucharystyczną wielbiącą Boże dzieła. W dziejach liturgii licz-
ba prefacji wynosiła około dwieście pięćdziesiąt. W mszale jest ich około 
stu. Najstarsze księgi liturgiczne, zwane sakramentarzami, zawierały wiele 
prefacji, na przykład sakramentarz Leoniański (Weroniański) ma ich 267, 
a sakramentarz z Gellone – 260. Prefacja otwiera nasze serca na część sa-
kramentalną Eucharystii. Warto podkreślić, że po II Soborze Watykańskim 
176	 Zob. Jan Paweł II, Ecclesia in Europa, nr 5. 



327|

|

Modlitwa i świadectwo

wprowadzono nowe kanony. Ich kompozycje zaczerpnięto, jak to się zwykle 
czyni, z bogatej spuścizny wieków: „Poszczególne modlitwy eucharystycz-
ne zawarte w mszale zostały nam przekazane przez żywą Tradycję Kościoła 
i wyróżniają się nieprzebranym teologicznym oraz duchowym bogactwem. 
Wiernych należy nauczyć, by je cenili. Ogólne wprowadzenie do «Mszału 
rzymskiego» ułatwia to, przypominając podstawowe elementy każdej modli-
twy eucharystycznej: dziękczynienie, aklamację, epiklezę, narrację o usta-
nowieniu, konsekrację, anamnezę, ofiarowanie, modlitwy wstawiennicze 
oraz końcową doksologię”177.

„Modlitwa Pańska”
Jezus nauczył swoich uczniów modlitwy Ojcze nasz. Jej treść to jedyny 

w swoim rodzaju program życia chrześcijańskiego. Odmawiając Ojcze nasz, 
człowiek jest jakby prześwietlony od wewnątrz. Ta modlitwa prowokuje do 
otwarcia się, do wyjścia naprzeciw wspaniałomyślności Ojca i Jego troskli-
wości, ale także do wytłumaczenia się ze swoich zaniedbań178.

Ojcze nasz pomaga uwolnić się od utrapień, niepokojów, trosk i obaw. 
Przecież Ojciec niebieski wie, czego potrzebujemy, choć nie zwalnia nas to 
z odpowiedzialności z naszej strony. Ten rodzaj posłuszeństwa jest darem 
od Ojca, który jest niebie179.

Jezus nauczył nas, by zbliżać się do Ojca z prostotą i ufnością dziecka. 
Tajemnica życia i modlitwy Jezusa zawierała się właśnie w słowie „Ojciec”180. 
Modlitwa Pańska jest dla nas wezwaniem do odkrywania i zachwycania się 
dobrocią Boga jako Ojca. Nasze małe marzenia zostają niejako włączone 
w „marzenia” Boga Ojca, który pragnie nas mieć u siebie, w swoim króle-
stwie. Ojcze nasz nie jest modlitwą żałości, płaczu, lamentu i niemocy. Jest 
natomiast modlitwą w mocy wiary181.

Modlitwa Pańska ma szczególną moc zobowiązującą. Wzywa do wy-
raźnego określenia postaw moralnych, do wyboru drogi. Ojcze nasz nie jest 
modlitwą, która coś „załatwia”. Nie jest to modlitwa, która stanowi parawan 

177	 Benedykt XVI, Sacramentum caritatis, nr 48.
178	 Zob. A. Pronzato, Ojcze nasz, s. 20.
179	 Zob. tamże.
180	 Zob. I. de la Potterie, Modlitwa Jezusa, s. 131.
181	 Zob. A. Pronzato, Ojcze nasz, s. 15.



328 |

|

Rozdział trzeci 

osłaniający nas przed wymaganiami, jakie stawia prawda. Modlitwa Pańska 
nie jest pobożną przykrywką dla kompromisów, dwuznaczności, hipokry-
zji, sprzeczności, niesprawiedliwości. Ojcze nasz jest natomiast szkołą po-
słuszeństwa Bogu we wszystkim. Jest też wielkim modlitewnym pytaniem 
o jakość naszego życia, o jego zgodność z Ewangelią182.

Modlitwa Pańska jest tak ułożona, że najpierw występuje część pochwal-
na Boga, a później są błagania w sprawie naszych potrzeb. Widzimy tu tak 
zwaną zbieżność interesów, gdyż człowiek oprócz chleba, potrzebuje nade 
wszystko królestwa Bożego. To, co dla człowieka jest potrzebne, zaspokojo-
ne zostanie, jeśli mieści się w woli Bożej. Kiedy człowiek przebacza, też czy-
ni to na chwałę Bożą, a zwyciężając zło, powiększa „terytorium” królestwa 
Bożego, bo wydziera je z rąk przeciwnika. Wychwalanie Boga i błaganie Go 
o pomoc występują więc naprzemiennie. Uwielbiając Boga, człowiek prosi 
Go, by wejrzał na jego małość i pomógł mu przebaczyć innym. Wie, że Bóg 
jako Ojciec pragnie objawić mu swoją dobroć i przebaczenie183.

Embolizm
Pierwszą modlitwą z modlitw komunijnych jest Wybaw nas (Libera 

nos), zwana embolizmem. Modlitwa ta rozwija wezwania Modlitwy Pań-
skiej. Posiada ona swoje odpowiedniki we wszystkich liturgiach, z wyjąt-
kiem bizantyjskiej, gdzie Ojcze nasz kończy się doksologią. W pierwszym 
tysiącleciu odmawiana była głośno, a następnie po cichu. Przed II Soborem 
Watykańskim milczenie dotyczyło trzech modlitw: modlitwy nad darami, 
kanonu (Te igitur) oraz Libera nos. Te trzy milczenia miały symbolizować 
trzy dni przebywania Chrystusa w grobie. W odnowionej liturgii posoboro-
wej powrócono do pierwotnej tradycji głośnego odmawiania Libera nos184.

Kościół niejako rzuca się na kolana przed majestat Boży i błaga o po-
moc w przezwyciężeniu największego wroga: szatana. Przypominają się sło-
wa św. Jana Apostoła, że „cały […] świat leży w mocy złego” (1 J 5,19). Do 
tego właśnie świata z orędziem Ewangelii są posłani uczestnicy Eucharystii. 
Można powiedzieć, że „obecność szatana w historii ludzkości […] nasila 
się w miarę, jak człowiek i społeczeństwa odsuwają się od Boga. Wówczas 
182	 Zob. tamże, s. 19.
183	 Zob. tamże, s. 24.
184	 Zob. B. Nadolski, Odpowiedzi na 101 pytań o Mszę św., Kraków 2005, s. 29.



329|

|

Modlitwa i świadectwo

też wpływ złego ducha może się pełniej i skuteczniej «zakonspirować», co 
z pewnością odpowiada jego «interesom». […] Rozumiemy więc […], dla-
czego Pan Jezus w tak stanowczy sposób kończy modlitwę królestwa Boże-
go Ojcze nasz, której nas nauczył, w odróżnieniu do wielu innych modlitw 
tamtych czasów, przypominając nam o tym, że w życiu jesteśmy stale na-
rażeni na podstępne działanie Zła – Złego. Chrześcijanin, zwracając się do 
Ojca w duchu Jezusa i wzywając Jego królestwa, woła z całą mocą swojej 
wiary: nie wódź nas na pokuszenie, wybaw nas od Zła, ode Złego. Spraw, 
Panie, byśmy nie zgrzeszyli niewiernością, do której namawia nas ten, który 
od samego początku był niewierny”185.

Komunia św.
Kościół naucza, że „komunia św. w przedziwny sposób dokonuje w na-

szym życiu duchowym tego, czego pokarm materialny w życiu cielesnym. 
Przyjmowanie w komunii Ciała Chrystusa zmartwychwstałego, «ożywio-
nego i ożywiającego Duchem Świętym», podtrzymuje, pogłębia i odnawia 
życie łaski otrzymane na chrzcie. Wzrost życia chrześcijańskiego potrzebuje 
pokarmu komunii eucharystycznej, Chleba naszej pielgrzymki, aż do chwili 
śmierci, gdy zostanie nam udzielony jako Wiatyk”186.

Istnieje głęboka łączność pomiędzy komunią św. a całą liturgią eucha-
rystyczną. Aby tę więź uwydatnić, II Sobór Watykański zaleca, aby po ko-
munii kapłana wierni przyjmowali Ciało Pańskie z tej samej ofiary187. Nie 
wprowadzono wszędzie tego w życie, oświadczając, że nie jest istotne, z ja-
kiej ofiary przyjmie się Jezusa. Jest to pewne nieporozumienie, stanowiące 
dowód, jak komunia św. często staje się obrzędem pozostawionym samym 
w sobie, jakby odizolowanym od całej celebracji. To prawda, że udzielanie 
komunii św. z tej samej ofiary jest niekiedy w praktyce trudniejsze, ale wte-
dy nabiera ona pełniejszego wyrazu.

185	 Jan Paweł II, Aniołowie upadli, czyli szatani, w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stworzyciela, 
s. 362.

186	 Katechizm Kościoła Katolickiego, nr 1392.
187	 Zob. II Sobór Watykański, Sacrosantcum Concilium, nr 55.



330 |

|

Rozdział trzeci 

Końcowe błogosławieństwo
Msza św. jest spotkaniem w miłości. Wierni, którzy słuchają słowa Bo-

żego, trwają przy ognisku Bożej miłości objawionej. Msza św., będąc spotka-
niem w miłości, przynagla wiernych, by wyszli naprzeciw swoim braciom 
nieobecnym na Eucharystii, by zanieść im dar Chrystusowej miłości, która 
w niej nieustannie się urzeczywistnia i aktualizuje. Prawdziwa miłość nigdy 
nie zamyka się, ale wychodzi na spotkanie innych, by dzielić się z nimi tym, 
co posiada i wypracowuje. Długa jest tradycja błogosławienia osób i rzeczy. 
Występują różne formy: błogosławieństwo osób (dzieci i dorosłych z róż-
nych okazji), błogosławieństwo przedmiotów kultu, błogosławieństwa oka-
zjonalne (np. miejsc pracy i nauki, mieszkania, samochodu). Na potrzeby 
duszpasterskie w niektórych krajach opracowano księgi błogosławieństw, 
odpowiednie teksty temu służące. W określonych przypadkach błogosła-
wieństwa dokonują osoby świeckie188.

Zakończeniem każdej Mszy św. jest obrzęd rozesłania, który nawiązuje 
do podstawowej misji Kościoła – posłannictwa wszystkich wiernych jako 
żywych świadków Chrystusa. Obrzęd ten ma doniosłe znaczenie w kształ-
towaniu prawdziwie chrześcijańskiej postawy, ponieważ zawiera w sobie 
echo słów samego Chrystusa, który uczniów rozesłał na świat z Dobrą No-
winą o zbawieniu. To posłannictwo jest obowiązkiem wszystkich wiernych, 
którzy mienią się wyznawcami i świadkami Zmartwychwstałego. Rozpo-
wszechnione są różne gesty wykonywane w chwili błogosławieństwa, na 
przykład żegnanie się wodą święconą. Są trzy aspekty wszystkich błogosła-
wieństw: wspólnotowy, biblijny i liturgiczny. Błogosławieństwa wypływają 
z głębokiego przekonania, że pomoc Boża jest niezbędna, aby wierni mogli 
właściwie odpowiedzieć na dary, jakie otrzymują od Boga189.

2. Msza św. i świadectwo – konkluzja

Udział we Mszy św. daje możliwość odkrycia przed Bogiem wszystkich 
potrzeb naszego życia – także w tym, co dotyczy naszego pragnienia i za-
razem obowiązku dawania wiarygodnego świadectwa o Chrystusie wobec 
188	 Zob. Benedykt XVI, Szukamy oblicza Chrystusa w obliczach braci (Przemówienie w sank-

tuarium), „L’Osservatore Romano” (2006) 12, s. 10.
189	 Zob. tamże. 



331|

|

Modlitwa i świadectwo

świata. Prawdę tę A.J. Nowak ujmuje w następujący sposób: „W liturgicznej 
budowie Mszy św. zawiera się bardzo głęboka myśl. Po wspólnym przygoto-
waniu się na przyjęcie Chrystusa każdy z osobna w swoich obowiązkach co-
dziennych daje świadectwo dziękczynienia, rodząc Chrystusa dla świata; stał 
się bowiem Jego tabernakulum, nosicielem Chrystusa w środowisku kon-
kretnych obowiązków. Trzeba nam wszędzie roznosić woń, zapach poznania 
i doświadczenia Chrystusa […]. [Aby] rodzić Chrystusa dla świata”190.

Poszczególne części liturgii Mszy św., ich teologiczna treść i symbolika 
obrzędów, są zatem „otwarte” na realizację zadania, które określamy jako 
dawanie świadectwa o Chrystusie. Inaczej mówiąc, Msza św. „otwiera nas” 
na głos Chrystusa, który pragnie za naszym pośrednictwem iść – po za-
kończeniu liturgii – do każdego człowieka „aż po krańce ziemi” z orędziem 
zbawienia.

Oto zatem krótka konkluzja, z zaakcentowaniem tych elementów li-
turgii Mszy św., w których w szczególny sposób ujawnia się dar i zadanie 
świadczenia o Chrystusie. 

Obrzędy wstępne – Zgromadzeni na Mszy św. pragniemy jak najgodniej 
uczestniczyć w pamiątce zbawczej ofiary Chrystusa. Na początku więc wyra-
żamy skruchę za popełnione grzechy i zaniedbania. Postanawiamy zmieniać 
swoje życie w przekonaniu, że im bliżsi będziemy Chrystusa, tym bardziej 
świadectwo, jakie będziemy dawać o Nim wobec świata – poza Mszą św. – 
będzie wiarygodne. To przecież On sam, Jezus Chrystus, gromadzi nas na 
swej uczcie, abyśmy na fundamencie wolności od wszelkiego grzechu, two-
rzyli – i w czasie liturgii, i poza nią – jedną wspólnotę wiary i świadectwa.

190	 A.J. Nowak, Osoba konsekrowana, t. 2, s. 189. „Msza św. jest modlitwą. Modlitwa jest za-
nurzeniem człowieka w tajemnicy życia. W czasie modlitwy jesteśmy najczęściej tymi, 
którymi powinniśmy być, którzy nie koncentrują się tylko na sobie, lecz kierują się ku 
głębi świata”. F. Steffensky, Msza św., w: Żyć duchowością. 101 inspiracji – od codzien-
ności do mistyki, red. G. Hartlieb, Ch. Quarch, B. Schellenberger, Kielce 2005, s. 147. 
„W krzyżu Chrystusa ukazała się niepojęta dla ludzi logika Bożej mądrości. Krzyż, bę-
dąc osobowym darem Boga dla ludzi, jest świadectwem i wyrazem największej wolności 
i zbawczej miłości; miłości bezwarunkowej, największej, bo przypieczętowanej krwią 
i oddaniem życia za tych, których Bóg ukochał. Człowiek nie potrafi wyjaśnić i odkryć 
do końca zbawczej mocy krzyża. Sam Bóg wybrał taki właśnie sposób realizacji swego 
zbawczego planu”. J. Mastej, Staurologiczno-rezurekcyjna wiarygodność chrześcijaństwa, 
Lublin 2009, s. 113.



332 |

|

Rozdział trzeci 

Kolekta – To kolejny obszar wzajemnych powiązań liturgii Mszy św. 
z teologią świadectwa. Chodzi o fakt połączenia w jednej modlitwie – 
w kolekcie – wielu różnych myśli, intencji i próśb, które wierni przynoszą 
w swych sercach na Mszę św. Kolekta to znak wspólnoty modlącego się Ko-
ścioła. Znak, ale i zobowiązanie – do zachowania tej jedności także poza 
obszarem modlitwy – w codziennym życiu, które zawsze powinno być na-
znaczone wiarygodnym świadectwem o Chrystusie wobec świata191.

Liturgia słowa – Jeśli obrzędy wstępne są w swym przebiegu i teologicz-
nej treści otwarte na świadectwo o Chrystusie w codziennym życiu, to bez 
wątpienia podobnie – a może jeszcze bardziej – powiązanie świadectwa 
z Eucharystią widać w kontekście liturgii słowa. Nie można bowiem poprze-
stać na wysłuchaniu czytań biblijnych, na wysłuchaniu homilii i słownym 
wyznaniu wiary. Wszyscy winni być potem świadkami tego, co usłyszeli.

Poprzez liturgię słowa Kościół stara się umocnić w sercach uczestni-
ków Mszy św. przekonanie o potrzebie „dogłębnej odnowy sumienia i życia 
w świetle tajemnicy odkupienia i zbawienia, dokonanego przez Chrystu-
sa oraz powierzonego posłudze Kościoła”192. Chodzi o to, aby ci, którzy 
przyjmują dar słowa Bożego w skupieniu i modlitwie, później byli pozna-
nej prawdy świadkami. Nie może być bowiem autentycznego świadectwa 
chrześcijańskiego bez uprzedniego umocnienia się duchowym pokarmem, 
jakim jest „każde słowo, które pochodzi z ust Bożych” (Mt 4,4)193.

Trzeba więc, aby słuchacz stał się świadkiem; aby wytworzył w sobie 
otwartość na słowo Boże; by nieustannie prosił w duchu: „Mów do mnie, 
Panie”; aby nakarmiwszy się ziarnem słowa Bożego, chciał o nim wiarygod-
nie świadczyć wobec świata. Można powiedzieć, że celem liturgii słowa jest 
przygotowanie wszystkich jej uczestników do wiarygodnego świadczenia 
o Chrystusie jako pełni Bożego objawienia.

Prefacja – Jest uwielbieniem świętości Boga jako Pana całego wszech-
świata. W szczególności wielbimy Boga za nasze odkupienie. Uwielbienie 
i wdzięczność koncentrują się na Darczyńcy, na Bogu. Język uwielbienia 
i dziękczynienia staje się jednocześnie zachętą do dopełniania tej chwały 
w życiu chrześcijańskim poprzez świadectwo. Prefacja pomaga zrozumieć, 

191	 Zob. F. Suárez, Ofiara ołtarza, Ząbki 2000, s. 39.
192	 Jan Paweł II, Reconciliatio et paenitentia, nr 25.
193	 Zob. J. Wocial, Nie lękajcie się świętości, „Więź” (1997) 8, s. 42.



333|

|

Modlitwa i świadectwo

że istotną motywacją tego, co czynimy w codziennym życiu, jest wdzięcz-
ność za niezliczone dary, jakie otrzymujemy od Boga po trzykroć świętego.

Modlitwa eucharystyczna – Ponownie sprawdza się ta sama logika wza-
jemnych powiązań liturgii Mszy św. i chrześcijańskiego świadectwa: wszyscy, 
którzy są świadkami cudu przemiany eucharystycznej, mają być świadkami 
Chrystusa w codziennym życiu. Podkreślił tę prawdę Jan Paweł II, gdy z oka-
zji Roku Eucharystii zachęcał całą wspólnotę Kościoła, a szczególnie duszpa-
sterzy: „Wam […] powierzam ten rok, pewny, że przyjmiecie moje wezwanie 
z całym apostolskim zapałem. Wy, kapłani, którzy każdego dnia powtarzacie 
słowa konsekracji, jako świadkowie i głosiciele tego wielkiego cudu miłości, 
dokonującego się w waszych rękach, otwórzcie się na łaskę tego specjalne-
go roku, sprawując codziennie Mszę św. z radością i zapałem, takimi jak za 
pierwszym razem, i chętnie trwając na modlitwie przed tabernakulum”194.

Modlitwa Pańska – Dzięki Ojcze nasz pogłębia się w nas świadomość 
przynależności do Chrystusa. Żadnej z zanoszonych przez nas modlitw do 
Boga nie wolno zawężać tylko do własnych intencji. Trzeba dostrzegać spra-
wy całego Kościoła i całej ludzkości. Modlitwa Pańska jest taką modlitwą 
powszechną. Jest prośbą o nadejście pełni królestwa Bożego, którego każdy 
wypowiadający tę modlitwę winien być wiarygodnym świadkiem195.

Komunia św. – Pragnienie dawania świadectwa winno być traktowane 
jako swego rodzaju przedłużenie komunii św. w warunkach życia codzien-
nego. Taką wskazówkę znajdujemy między innymi w poleceniach, jakie 
otrzymała od Jezusa św. Faustyna Kowalska: „Pierwszą i zasadniczą for-
mą głoszenia orędzia miłosierdzia jest świadectwo życia, które czerpie siłę 
z przyjmowania miłosierdzia w Eucharystii i w sakramencie pokuty. Święta 
Faustyna przypomina, że każdy chrześcijanin może doświadczyć Bożego 
miłosierdzia we Mszy św., przyjmując Chrystusa w komunii św. […] Pan 
Jezus zachęcał przez św. Siostrę Faustynę do dawania świadectwa o miło-
sierdziu przez czyn, słowo i modlitwę”196.

194	 Cyt. za: P.M. Gajda, Eucharystia sercem przeżywana – zadatkiem szczęśliwej wieczności. 
Rozważania w świetle najnowszych dokumentów Nauczycielskiego Urzędu Kościoła, Tar-
nów 2005, s. 234.

195	 Zob. Franciszek, Lumen fidei, nr 46.
196	 J. Machniak, L. Mateja, Wstęp, w: Rozniecić iskrę Bożego miłosierdzia, red. ciż, Kraków 

2006, s. 8.



334 |

|

Rozdział trzeci 

Końcowe błogosławieństwo – Być świadkiem Chrystusa w kontekście 
otrzymywanego błogosławieństwa mszalnego oznacza gorliwie starać się, 
aby do codziennego życia przenieść prawdę o Jezusowym odkupieniu, które 
uobecnia się w Eucharystii. Końcowe błogosławieństwo jest znakiem za-
równo wielkości Bożych darów, jak i naszej dyspozycyjności do dawania 
o nich świadectwa: „Każda nasza modlitwa rozpoczyna się znakiem krzyża 
i wyznaniem Trójcy Świętej. Każde zaś błogosławieństwo mszalne jest po-
słaniem chrześcijanina w imię Trójcy Świętej, aby dawał świadectwo o swo-
jej wierze”197.

3. Modlitwa z Maryją – Niewiastą Eucharystii – uczącą nas 
świadectwa

Maryja jest wzorem realizacji życiowego powołania. Wszyscy powołani 
do dawania świadectwa o Chrystusie mogą dostrzec w Niej doskonały wzór 
dla siebie. Zjednoczenie z Maryją polega na naśladowaniu Jej miłości. Ma-
ryja jest Nauczycielką w szkole świętości198.

Świadectwo życia świętych i błogosławionych potwierdza, jak obfite są 
owoce obecności Maryi w życiu chrześcijańskim. Z pomocą Maryi i pod Jej 
przewodnictwem postępujemy ku Chrystusowi199. Maryja ofiarowuje nam 
pomoc dla zwycięstwa nadziei nad zwątpieniem, wspólnoty nad samot-
nością, pokoju nad zamieszaniem, radości, piękna i życia – nad duchową 
śmiercią, czyli grzechem. Najświętsza Panna Maryja jest dla całego Kościoła 
Nauczycielką wiary i wzorem dawania świadectwa o Chrystusie200.

197	 S. Budzik, Homilia Księdza Rektora WSD w Tarnowie podczas Eucharystii kończą-
cej II Diecezjalne Forum Ruchów i Stowarzyszeń Katolickich, s. 93. „Z liturgii rodzi się 
wezwanie i posłanie do ewangelizacji. Ostatnie słowa każdej Eucharystii: Ite, missa 
est – «Idźcie, Msza jest/trwa», są wezwaniem do tego, aby całe swoje życie uczynić eu-
charystycznym, a więc pełnym dziękczynienia Boga i Jego miłości, a także gotowości 
do wydania się za braci. To wezwanie do głoszenia własnymi słowami Bożego słowa, 
a szczególnie swoim życiem, które będzie konkretnym jego wypełnieniem i realizacją. 
Ostatecznie, obok własnej mocy Bożego słowa, to świadectwo naszego chrześcijańskie-
go życia stanowi największą siłę ewangelizacyjną”. K. Porosło, Święta codzienność. O li-
turgii przemieniającej życie, Kraków 2018, s. 68.

198	 Zob. L.J. Suenens, Kim jest Ona? Synteza mariologii, Warszawa 1988, s. 108.
199	 Zob. tamże.
200	 Zob. B. Kochaniewicz, Maryja a chrześcijańska nadzieja, s. 182.



335|

|

Modlitwa i świadectwo

Każdy więc, kto pragnie we właściwy sposób kształtować swoje świadec-
two o Chrystusie, może i powinien uczyć się od Maryi całkowitego zaufania 
i zawierzenia Bogu. Rozważymy, że przykład i wstawiennictwo Maryi – 
zwłaszcza podczas Eucharystii – udziela chrześcijanom zawsze nowych 
duchowych zdolności, motywacji i siły. Maryja uczy patrzeć w przyszłość 
i dostrzec, że Bóg wychodzi nam na spotkanie. Uczy zaufania Bogu w trud-
nych sytuacjach, aby nie poddawać się pokusie rozpaczy. Maryja modli się 
z nami i za nas, abyśmy dając świadectwo o Chrystusie, byli zawsze – tak jak 
Ona – poddani Jego nieskończonej miłości201.

a. Przez Maryję do Jezusa

Chrześcijanin powinien żywić cześć dla Matki Chrystusowej, obcho-
dząc Jej uroczystości i święta, wypełnia znane powszechnie praktyki reli-
gijne, uciekając się do Niej w potrzebach życiowych, jak dziecko do swej 
Matki. Jezus, powierzając Maryję Janowi, powierzył Ją wszystkim ludziom, 
dla których stała się duchową Matką. Cześć oddawana Maryi przez Kościół 
to spełnienie woli Chrystusa. 

Jezus postanowił, że więź miłości między Maryją a Jego uczniami będzie 
trwała w Kościele, przynosząc obfite owoce: „Zachęceni obecnością Maryi, 
wierzący odczuwają potrzebę poświęcenia się ubogim, wydziedziczonym, 
chorym, aby dla tych «najmniejszych» mieszkańców ziemi być znakiem 
macierzyńskiej opieki Maryi – żywej ikony miłosierdzia Ojca. Wszystko to 
dowodzi, że wymiar maryjny przenika całe życie Kościoła. Przepowiadanie 
słowa, liturgia, różne praktyki charytatywne i kultowe – wszystko to wzbo-
gaca się i odnawia dzięki więzi z Maryją”202.
201	 Zob. tamże.
202	 Jan Paweł II, Maryja w duchowym doświadczeniu Kościoła, w: tenże, Maryja w tajemnicy 

Chrystusa i Kościoła, s. 28–29. Refleksja o świętości Maryi niejako dostarcza nowych 
argumentów, które są dzisiaj tak bardzo potrzebne, aby ci, którzy odsuwają od siebie 
głos wezwania do świętości, przekonali się, że „świętość to nie jakiś luksusowy artykuł 
dla dusz wybranych, to raczej chrześcijańskie zadanie skierowane do wszystkich ludzi. 
Apostoł pisze niedwuznacznie: «Wolą Bożą jest uświęcenie wasze». Rozkaz Boga jest 
obowiązujący i dokładnie wypowiedziany. Nie wolno mówić: «To nie dla mnie, ja jestem 
inaczej uzdolniony i interesuję się przede wszystkim nowoczesnymi kwestiami». Wobec 
Bożego żądania nie ma znaczenia to, jakie uzdolnienia posiada człowiek; ono jest nie-
ubłagane, choćbyśmy nie wiadomo, jak chcieli uwolnić się od niego”. W. Nigg, Święci 
widziani inaczej, w: Drogi świętości, red. W. Słomka, Lublin 1981, s. 165. 



336 |

|

Rozdział trzeci 

W drodze do świętości
Kult Maryi jest bardzo silnym węzłem spajającym wspólnotę Kościoła 

oraz – także z woli Jezusa, powinien stanowić integralny element osobistej 
drogi do świętości każdego Jego ucznia. Liturgia Kościoła jest bogata po-
bożnością maryjną. Maryja, Matka Jezusa Chrystusa, została bowiem obda-
rowana wyjątkowymi darami Bożymi. Ona jest najwspanialszym owocem 
odkupienia. W cudowny sposób odzwierciedla pełen pokory, wiary i miło-
ści ideał chrześcijańskiej doskonałości203.

Zabiegany i zmęczony człowiek gubi się w szybko następujących zmia-
nach, modach, technice i natłoku informacji, które nie przynoszą spokoju, 
ale często pozostawiają niesmak i tak zwane wewnętrzne wypalenie. Cho-
ciaż ma wiedzę i doświadczenie życiowe, nie znajduje szczęścia. Jakby nie-
świadomie szuka Boga, chociaż Go niekiedy nie rozumie, a nawet z Nim 
walczy. Dzięki Maryi może odkryć, że to Bóg go szuka, że Bóg za nim tęskni 
i dąży do nawiązania z nim relacji. W Maryi, pełnej skromności, miłosier-
dzia i dobroci, człowiek odkrywa, kim jest Bóg. Matka Boża ukazuje drogę. 
Tą Drogą jest Jej Syn, Jezus Chrystus204. Dlatego w tym, co dotyczy obecno-
ści i roli Maryi w życiu Kościoła, nic się nie zmienia; niezmiennie aktualne 
pozostaje wezwanie: „Przez Maryję do Jezusa”.

Może się jednak pojawiać wątpliwość: Czy to dobrze, że zawołanie: 
„Przez Maryję do Jezusa”, nie traci na aktualności? Czy to dobrze, że to się 
w Kościele nie zmienia? Czy Kościół nie popełnia jakiegoś nadużycia, a na-
wet czy nie popełnia błędu, nie zmieniając swojego przekonania co do miej-
sca Maryi w życiu chrześcijańskim?

Odpowiedź na te i podobne pytania jest jednoznaczna. W przypadku 
prawd wiary i ich realnego wpływu na ludzkie życie, niezmienność – jak 
podkreśla Kościół w swoim nauczaniu – nie jest przejawem błędu, lecz prze-
ciwnie, jest znakiem wierności Bożemu objawieniu.

Przypomnijmy: nade wszystko sam Bóg jest niezmienny w swym istnie-
niu i doskonałości. Wyrażały tę prawdę między innymi wyznania wiary już 
w czasach średniowiecza: „Wierzę i wyznaję, że Święta i niepodzielna Trójca 

203	 Zob. T. Paszkowska, Niewiasta pełna łaski jako „Żywa Forma”, w: Signum Magnum – 
duchowość maryjna, red. M. Chmielewski, Lublin 2002, s. 207.

204	 Zob. M. Kotyński, Medytacje nad ikoną Matki Bożej Nieustającej Pomocy, Kraków 2004, 
s. 78.



337|

|

Modlitwa i świadectwo

to nie trzej bogowie, lecz jeden Bóg wszechmocny, odwieczny, niewidzialny 
i niezmienny, w trzech osobach i w jednej naturze, czyli istocie. To znaczy, 
że bez wahania wyznaję Ojca niezrodzonego, Syna jednorodzonego, Ducha 
Świętego ani zrodzonego, ani niezrodzonego, lecz pochodzącego od Ojca 
i Syna”205.

A czy podobną niezmienność można przypisywać Maryi? Jan Paweł II 
odpowiada: „Maryja pozostaje wobec Boga, a także wobec całej ludzkości 
niezmiennym i nienaruszonym znakiem Bożego wybrania, o jakim mówi 
List Pawłowy: «W Chrystusie […] wybrał nas przed założeniem świata […] 
i przeznaczył dla siebie jako przybranych synów» (Ef 1,4). Wybranie to jest 
potężniejsze od wszelkich doświadczeń zła i grzechu, od całej owej «nie-
przyjaźni», jaką naznaczone są ziemskie dzieje człowieka. Maryja pozostaje 
w tych dziejach znakiem niezawodnej nadziei”206.

Niezmienność woli Bożej wobec Maryi
Oto zatem niezmienność Boga i niezmienność Jego woli wobec Maryi, 

stanowi podstawę naszej ufności, wyrażonej w zawołaniu: „Przez Mary-
ję do Jezusa”. Maryja niezmiennie towarzyszy nam na drogach doczesnej 
pielgrzymki, będąc wzorem stałości i niezmienności w postawie zaufania 
wobec planów Bożej opatrzności: „Jej nadzieja umacnia się […] w okresie 
życia ukrytego i publicznej działalności Jezusa. Dzięki wielkiej wierze, jaką 
pokładała w słowie Chrystusa, który zapowiedział swoje zmartwychwstanie 
trzeciego dnia, nie załamała się nawet w obliczu dramatu krzyża: niezmien-
nie ufała w wypełnienie się mesjańskiego dzieła, oczekując niezachwianie – 
po ciemnościach Wielkiego Piątku – poranka zmartwychwstania”207.

Na wzór Maryi cały Kościół i każdy wierny osobiście, powinien zacho-
wać i pogłębiać ten niezwykły i bezcenny przymiot wiary: stałość i nie-
zmienność208. Wszyscy powinni z całym przekonaniem iść „przez Maryję do 

205	 Leon IX, Wyznanie wiary [1053], w: Breviarium fidei, IX, nr 27 (s. 634).
206	 Jan Paweł II, Redemptoris Mater, nr 11.
207	 Jan Paweł II, Wpływ Maryi na życie Kościoła, w: tenże, Maryja w tajemnicy Chrystusa 

i Kościoła, s. 31.
208	 „Wyrażając niezmienną wiarę Kościoła, II Sobór Watykański przypominał, że cudowne 

wcielenie Syna dokonało się w łonie Dziewicy Maryi bez udziału mężczyzny, za sprawą 
Ducha Świętego. […] Wszystko bowiem ma źródło w woli Ojca, który posłał Syna na 
świat, objawiając Go ludziom i ustanawiając Głową Kościoła oraz centrum dziejów. Za-



338 |

|

Rozdział trzeci 

Jezusa”. Benedykt XVI w homilii wygłoszonej w sanktuarium Matki Bożej 
w Pompejach w roku 2008 powiedział: „Kiedy widzimy, jak na słynnym ob-
razie Madonny pompejańskiej Dziewica Matka i Dzieciątko Jezus wręczają 
korony św. Katarzynie ze Sieny i św. Dominikowi, pojmujemy od razu, że ta 
modlitwa prowadzi nas przez Maryję do Jezusa, o czym pouczał także drogi 
papież Jan Paweł II w liście Rosarium Virginis Mariae, gdzie wspomina o bł. 
Bartłomieju Longu i o charyzmacie Pompejów”209.

Maryja jest drogą do Jezusa. Taka jest Jej funkcja i powołanie: prowadzić 
całą ludzkość do Chrystusa. Ta zaś maryjna droga jest owocem zbawczego 
działania Boga Trójjedynego w Jej życiu210.

b. Eucharystia i naśladowanie Maryi – w modlitwie 
i w świadectwie

Maryja została włączona w plan zbawienia rodzaju ludzkiego i obdarzo-
na szczególną relacją z Trójcą Świętą. Zgodnie z testamentem Jezusa stała się 
Matką wszystkich ludzi. Szczególnym przejawem obecności Maryi w dzie-
jach zbawienia jest Jej modlitwa. Ona jest wzorem modlitwy. Jednocześnie 
wszelkie przejawy i formy Jej kultu są tak kształtowane, że w niczym nie 
zostaje naruszony prymat Boga, o czym możemy się przekonać, gdy rozwa-
żamy obecność Maryi w całokształcie kultu eucharystycznego w Kościele.

Uczniowie Chrystusa – kapłani, zakonnicy i świeccy – zwracają się pod-
czas Eucharystii do Boga Trójjedynego w modlitwie uwielbienia, przebła-
gania, dziękczynienia i prośby. Czynią tak zresztą w każdej modlitwie, ale 
szczególnie w czasie Eucharystii, która jest niewyczerpalnym źródłem życia 

mysł ten urzeczywistnił się przez wcielenie, dzieło Ducha Świętego, ale zarazem dzięki 
istotnemu udziałowi kobiety, Maryi Dziewicy, która wniosła w ten sposób ważny wkład 
w ekonomię udzielania się Trójcy Świętej rodzajowi ludzkiemu”. Jan Paweł II, Maryja 
w perspektywie trynitarnej, w: tenże, Maryja w tajemnicy Chrystusa i Kościoła, s. 51.

209	 Benedykt XVI, Miłość Boga ma moc odnawiania wszystkiego (Homilia podczas Mszy 
św. w sanktuarium Matki Bożej Różańcowej w Pompejach – 19 października 2008 r.), 
„L’Osservatore Romano” (2008) 12, s. 49. Wielu teologów uzasadnia, że więź mariologii 
i chrystologii jest jedną z najważniejszych zasad pogłębienia i odnowy życia chrześcijań-
skiego. Piszą o tym na przykład R. Faricy i L. Rooney, w książce pt. Przez Maryję do Jezusa. 
Seminarium Odnowy w Duchu Świętym, Kraków 2000, a także T. Siudy, w artykule pt. 
„Przez Jezusa do Maryi” i „Przez Maryję do Jezusa”. Autentyczna duchowość maryjna w ży-
ciu i posłudze kapłana, „Częstochowskie Studia Teologiczne” XXIX (2001), s. 99–110.

210	 Zob. L.J. Suenens, Kim jest Ona?, s. 102.



339|

|

Modlitwa i świadectwo

i misji Kościoła. I właśnie podczas Eucharystii modli się z nami i za nas Ma-
ryja, Niewiasta Eucharystii. W tym znaczeniu pobożność eucharystyczna 
jest wewnętrznie powiązana z pobożnością maryjną.

Maryja modli się z nami i za nas
Całe ziemskie życie Maryi przepełnione było duchem nieustannej mo-

dlitwy. Ewangelie mówią o działaniu Ducha Świętego w czasie zwiastowania, 
gdy dokonało się wcielenie Syna Bożego. Dar Ducha Świętego, dzięki które-
mu Maryja mogła przyjąć Chrystusa, stał się znakiem Jej szczególnej więzi 
z Bogiem. Ona została powołana ze względu na Chrystusa, zajęła wyjątkowe 
miejsce w Jego życiu i misji, i – w konsekwencji – w posłannictwie Kościoła 
we wszystkim, także – a może szczególnie – w tym, co dotyczy modlitwy.

Któż z ludzi, jeśli nie Maryja, wie, jak bezcennym darem jest możliwość 
rozmawiania z Bogiem na modlitwie? Ona najbardziej w modlitwie i przez 
modlitwę otwierała swe serce na to, co Bóg Jej objawiał. Dary Boże przyj-
mowała na modlitwie z głęboką pokorą. Była łaski pełna, najściślej związana 
z Jezusem Chrystusem, obiecanym Mesjaszem, jako Jego Dziewicza Matka. 
A później, od zesłania Ducha Świętego – gdy od początku trwała na modli-
twie z apostołami w Wieczerniku – Jej modlitwa została na trwałe powiąza-
na ze zbawczą misją Kościoła.

Szczególnie podczas Eucharystii Kościół modli się i uczy się świadczyć 
o Chrystusie na wzór i za wstawiennictwem Maryi. Jan Paweł II dostrzegał 
tę głęboką analogię pomiędzy fiat wypowiedzianym przez Maryję w czasie 
zwiastowania i „amen” wypowiadanym przez wierzących przyjmujących 
w komunii św. Ciało Pańskie211. Maryja jest Tą, która prowadzi i wychowuje 
wiernych do pełnego udziału w Eucharystii – Ofierze Chrystusa i Kościoła. 
Eucharystyczna ofiara została ustanowiona w celu przedłużenia na wieki 
ofiary krzyża Zbawiciela i powierzona Kościołowi – Jego Świętej Oblubie-
nicy. Eucharystia to oczekiwanie na Jego przyjście w łączności ze świętymi, 
zwłaszcza z Maryją, która już teraz, pośród doczesności, jest przykładem 
i wsparciem dla uczniów w ich doczesnym pielgrzymowaniu212. 

211	 Zob. A. Wojtczak, Maryja – „Niewiasta Eucharystii” według nauczania Jana Pawła II, 
„Salvatoris Mater” (2004) 1, s. 361.

212	 Zob. S. Czerwik, Maryja wzorem współdziałania Kościoła z Ojcem, Synem i Duchem 
Świętym w celebracji Eucharystii według „Zbioru mszy o Najświętszej Maryi Pannie”, 



340 |

|

Rozdział trzeci 

Wierni uczą się od Maryi, jak słuchać i realizować w życiu wolę Jezusa. 
Ona dała przykład, jak wytrwać w chwilach cierpienia, składając Bogu Ojcu 
ofiarę Jego Syna; jak łączyć z tą ofiarą dar własnego życia. Katechizm Ko-
ścioła Katolickiego przypomina, że to, co wiemy o Maryi, jest pomocą w wy-
jaśnieniu wiary w Chrystusa213. Lud Boży pielgrzymujący do bram nieba, 
podąża więc śladami Maryi i za Jej przyczyną modli się w czasie Eucharystii 
o pełnię królestwa Bożego w sercach wszystkich ludzi214.

Pobożność maryjna jest ze wszech miar pobożnością eucharystyczną, 
a tym samym – szkołą chrześcijańskiego świadectwa. Matka Najświętsza 
jest wychowawczynią w ciągłym doskonaleniu naszej miłości do Boga i bliź-
niego. Pod wpływem Jej przykładu i dzięki wsparciu Jej modlitwy, możemy 
coraz owocnej współdziałać z łaską, aby przemieniać samych siebie w no-
wego człowieka, a tym samym dawać wiarygodne świadectwo o Chrystusie 
wobec świata. 

Jesteśmy dziećmi Bożymi oddanymi pod macierzyńską opiekę Maryi
Z miłością Matka Najświętsza czuwa nad rozwojem miłości w naszym 

życiu. Swoją miłością nas obejmuje i opiekuje się nami w życiu i przy śmier-
ci. Czuwa od samego początku naszego życia, aż do końca, do ostatnich jego 
chwil215.

W każdej Mszy św. jakby wciąż na nowo oddaje w naszej intencji swoje 
swoje zasługi i aktualnie trwające wstawiennictwo. Z Maryją jesteśmy za-
wsze blisko Źródła Łaski. Za Jej wstawiennictwem włączamy się w Ofiarę Jej 
Syna, gdy karmimy się w Jego Ciałem i Krwią na życie wieczne216.

Celebracja uczty eucharystycznej dokonuje się we wspólnocie Kościoła, 
w której duchowo zawsze obecna jest Maryja jako Ta, która uczy słucha-
nia słowa Bożego i rozważania go w sercu. Maryja uczy pokory i uległości 

„Salvatoris Mater” (2000) 3, s. 176.
213	 Zob. W. Życiński, Między wiarą a pobożnością. Ekumeniczny wymiar duszpasterstwa 

maryjnego w Polsce, „Salvatoris Mater” (2005) 2, s. 342.
214	 Zob. S. Czerwik, Maryja wzorem współdziałania Kościoła z Ojcem, Synem i Duchem 

Świętym, s. 176.
215	 Zob. A.A. Dunikowska, Znaczenie nabożeństwa do Matki Bożej dla życia wewnętrznego 

według pism Sługi Bożego J. S. Pelczara, w: Polscy święci (2), red. J.R. Bar, Warszawa 1983, 
s. 327. 

216	 Zob. A. Wojtczak, Maryja – „Niewiasta Eucharystii”, s. 371.



341|

|

Modlitwa i świadectwo

w wypełnianiu woli Bożej. W swojej matczynej trosce o swoje dzieci – 
o Kościół święty – wyprasza dla wszystkich uczestników Eucharystii obfite 
owoce i swoim przykładem prowadzi do naśladowania Chrystusa w posłu-
szeństwie i miłości wobec planów Ojca. W swoim orędownictwie również 
zawsze podporządkowuje się Bożym planom217. Dzięki takiej postawie jest 
Orędowniczką wiernych, prosząc dla nich o obfite owoce Eucharystii, a kie-
dyś życie wieczne w chwale nieba218.

Jezus, Syn Boży i Syn Maryi, jest obecny pod postaciami chleba i wina 
w swym uwielbionym bosko-ludzkim istnieniu. Wiara daje nam możliwość 
uznania tej niezwykłej obecności i owocnego jej przeżywania219. Maryja 
z macierzyńską czułością pomaga nam przeżywać liturgię Mszy św. w taki 
sposób, aby łączyć ofiarę własnego życia z ofiarą Chrystusa. Kościół jest 
świadomy tej macierzyńskiej obecności i pomocy Maryi w czasie liturgii, 
dlatego celebrując Eucharystię, często wprost wspomina Jej wspierającą 
i wzorczą obecność220.

W swych modlitwach Kościół podkreśla rolę Bogarodzicy jako wzo-
ru do naśladowania dla wszystkich, którzy mają świadomość, że Ona była 
pierwszą i najdoskonalszą Uczennicą Chrystusa i Jego wiarygodnym Świad-
kiem221. Z wiarą bowiem przyjęła Boże słowo i z miłością wprowadziła je 
w czyn. To była Jej odpowiedź na powołanie na Matkę Wcielonego Syna 
Bożego i Matkę całego rodzaju ludzkiego222.

A zatem Maryja – Niewiasta Eucharystii – jest wzorem zawierzenia, 
zwierciadłem wszelkich cnót, ideałem człowieczeństwa, ikoną chrześci-
jańskiego świadectwa223. Nasze wiarygodne świadectwo o Chrystusie jest 
możliwie, gdyż dzięki Duchowi Świętemu jesteśmy przybranymi dziećmi 
Bożym, oddanymi pod macierzyńską opiekę Maryi224.

217	 Zob. S. Czerwik, Maryja wzorem współdziałania Kościoła z Ojcem, Synem i Duchem 
Świętym, s. 177.

218	 Zob. tamże. 
219	 Zob. A. Wojtczak, Maryja – „Niewiasta Eucharystii”, s. 362.
220	 Zob. tamże, s. 371.
221	 Zob. H. Wollny, Najnowsze dzieje rodzimej czci Matki naszego Zbawiciela. Posoborowa 

ewolucja kultu maryjnego w Polsce, Opole 1995, s. 106.
222	 Zob. J. McManus, Błogosławioną zwać mnie będą…, Warszawa 2004, s. 13.
223	 Zob. T. Paszkowska, Niewiasta pełna łaski jako „Żywa Forma”, s. 208.
224	 Zob. tamże.





|

Zakończenie

Święty Piotr polecił wszystkim wierzącym: „Pana Chrystusa miejcie 
w sercach za Świętego i bądźcie zawsze gotowi do obrony wobec każ-
dego, kto domaga się od was uzasadnienia tej nadziei, która w was jest. 

A z łagodnością i bojaźnią [Bożą] zachowujcie czyste sumienie, ażeby ci, 
którzy oczerniają wasze dobre postępowanie w Chrystusie, doznali zawsty-
dzenia właśnie przez to, co wam oszczerczo zarzucają. Lepiej bowiem – jeżeli 
taka wola Boża – cierpieć dobrze czyniąc, aniżeli czyniąc źle” (1 P 3,15–17).

Zatroskany o dzieło ewangelizacji, św. Piotr wiedział, że są i będą takie 
osoby i grupy osób, które oczekują – a nawet więcej: domagają się – „uza-
sadnienia nadziei” od wszystkich, którzy przynależą do Chrystusa. Do tej 
myśli apostoła Piotra nawiązał II Sobór Watykański. W konstytucji Lumen 
gentium potwierdził, że „wszyscy uczniowie Chrystusowi, trwając w mo-
dlitwie i chwaląc wspólnie Boga […], samych siebie składać mają na ofiarę 
żywą, świętą, miłą Bogu […], wszędzie mają głosić świadectwo o Chrystu-
sie, a tym, którzy się tego domagają, zdawać sprawę z nadziei życia wieczne-
go, która jest w nich”1.

1	 Zob. II Sobór Watykański, Lumen gentium, nr 10.



344 |

|

Zakończenie

Być świadkiem Chrystusa wobec świata to niełatwe zadanie. Świat czę-
sto stwarza tylko pozory, że chce dialogu z Kościołem. Zamiast otwartości, 
umacnia się w swym dystansie do Ewangelii, powodując, że zamiast móc 
swobodnie głosić Ewangelię, Kościół musi bronić się przed różnego rodzaju 
zarzutami.

Co więcej, są osoby i wspólnoty, którym jest na rękę generowanie i pod-
sycanie konfliktów z Kościołem i w Kościele, aby mogło dojść do upragnio-
nej przez nich tak zwanej emancypacji nauki, polityki i ekonomii w stosunku 
do autorytetu wszelkiej religii2.

Dochodzi także do takich paradoksalnych sytuacji, że wielu wierzących 
jest duchowo oddalonych od prawdy, a nie chcąc się „narazić” Kościoło-
wi, po cichu sprzyja tym, którzy „uderzają” w orędzie Jezusowej Ewangelii. 
W ten sposób, przez niewiarę i niedowiarstwo, Jezus wciąż jest odrzucany 
przez budujących. A przecież tylko On jest Odkupicielem, gdyż „właśnie 
ten kamień, który odrzucili budujący, stał się głowicą węgła. Pan to sprawił, 
i jest cudem w naszych oczach” (Mt 21,42). A zatem „nie ma w żadnym 
innym zbawienia, gdyż nie dano ludziom pod niebem żadnego innego imie-
nia, w którym moglibyśmy być zbawieni” (Dz 4,11–12).

W niniejszej publikacji, gdy analizowaliśmy kontekst chrztu, wia-
ry i modlitwy, wielokrotnie podkreślaliśmy, że trudności, jakie pojawiają 
się w życiu chrześcijańskim, nie powinny osłabić determinacji i poczucia 
obowiązku, aby dawać wiarygodne świadectwo o Chrystusie wobec świata. 
A nawet właśnie te przeszkody i odrzucenie powinny stanowić jakby dodat-
kową motywację, aby w każdym czasie i na każdym miejscu – jak pisał św. 
Paweł: „w porę i nie w porę” (2 Tm 4,2) – odważnie „zdawać sprawę z na-
dziei, która jest w nas”, w uczniach Jezusa Chrystusa (1 P 3,15).

Znana jest powszechnie wypowiedź Pawła VI, że człowiek współczesny 
chętniej słucha świadków aniżeli nauczycieli; a jeśli słucha nauczycieli, to 
dlatego, że są świadkami. Przypominał tę myśl Jan Paweł II w adhortacji 
Ecclesia in Europa, dodając od siebie wymowny apel: „Potrzeba wyrazistych 
osobistych i wspólnotowych świadectw nowego życia w Chrystusie. Nie wy-
starcza bowiem przekazywać prawdę i łaskę przez głoszenie słowa i sprawo-
wanie sakramentów; konieczne jest, by były one przyjmowane i przeżywane 

2	 Zob. A. Nossol, Jedność Kościołów, jedność Europy, „Znak” (2004) 2, s. 13.



345|

|

Zakończenie

w każdej konkretnej sytuacji, w sposobie życia chrześcijan i wspólnot ko-
ścielnych”3.

W wypełnianiu zadania dawania świadectwa o Chrystusie wobec świata 
nigdy nie jesteśmy sami. Odejście Jezusa do Ojca sprawiło zstąpienie Du-
cha: „Pożyteczne jest dla was moje odejście. Bo jeżeli nie odejdę, Pocieszy-
ciel nie przyjdzie do was. A jeżeli odejdę, poślę Go do was” (J 16,7). Duch 
Święty dopełnia dzieła uświęcenia. Umożliwia poznanie i dokonywanie 
właściwych wyborów: „Gdy przyjdzie On, Duch Prawdy, doprowadzi was 
do całej prawdy. Bo nie będzie mówił od siebie, ale powie wszystko, cokol-
wiek usłyszy, i oznajmi wam rzeczy przyszłe. On Mnie otoczy chwałą, po-
nieważ z mojego weźmie i wam objawi. Wszystko, co ma Ojciec, jest moje. 
Dlatego powiedziałem, że z mojego weźmie i wam objawi” (J 16,13–15). 
Duch Święty działa jako moc uświęcająca. Jezus określił Ducha Świętego 
jako Moc z Wysoka: „Oto Ja ześlę na was obietnicę mojego Ojca. Wy zaś 
pozostańcie w mieście, aż będziecie uzbrojeni mocą z wysoka” (Łk 24,49).

Tego duchowego uzbrojenia potrzeba każdemu świadkowi praw-
dy Ewangelii w dzisiejszym świecie. Ta bowiem Moc z Wysoka sprawia, 
że człowiek staje się podobny do Chrystusa i wiernie Go naśladuje, czyli 
daje o Nim wiarygodne świadectwo „aż po krańce ziemi” (Dz 1,8). Dlate-
go całość przeprowadzonych przez nas analiz była skoncentrowana na tym 
właśnie darze i zadaniu, jakim jest dla każdego chrześcijanina świadectwo 
o Chrystusie. A ponieważ temat świadectwa jest bardzo złożony i obszer-
ny, dokonaliśmy wyboru jedynie trzech obszarów życia chrześcijańskiego. 
Staraliśmy się wykazać, jak głębokie powiązania istnieją pomiędzy teologią 
świadectwa a teologią chrztu, teologią wiary i teologią modlitwy.

Dokonaliśmy takiego wyboru, wiedząc, że papież Franciszek uznał za 
jedno z najpoważniejszych błędów, jakim ulega dzisiaj wielu chrześcijan, to, 
iż w imię źle pojętej autonomii w kontekście spraw doczesnych osłabiają lub 
zupełnie zaprzestają świadczenia o swojej wierze w Jezusa Chrystusa. Kto 
jednak, jeśli nie chrześcijaninie, ma pomóc współczesnemu światu, aby wy-
zwolił się od ateistycznego immanentyzmu i od czysto indywidualnych do-
świadczeń religijnych?4. Ów immanentyzm usiłuje – już nie po raz pierwszy 
3	 Jan Paweł II, Ecclesia in Europa, nr 49.
4	 Zob. Franciszek, Adhortacja apostolska o głoszeniu Ewangelii we współczesnym świecie 

„Evangelii gaudium” [24 listopada 2013], nr 254.



346 |

|

Zakończenie

w historii – zamknąć człowieka i ludzkość w tym, co jedynie doczesne, pro-
ponując samozbawienie. W konsekwencji „wyzwolenie się” od Boga wielu 
ludzi traktuje jako „gwarancję” swojego szczęścia człowieka i pomyślności 
całego rodzaju ludzkiego.

Dlatego Jan Paweł II w homilii wygłoszonej w Gnieźnie w 1997 roku 
z okazji 1000. rocznicy śmierci św. Wojciecha przypomniał o istnieniu 
chrześcijańskich korzeni współczesnej cywilizacji. Podkreślił fakt kultu-
rotwórczej wartości chrześcijańskiej wiary, nadziei i miłości w ramach ludz-
kiej egzystencji włączonej w historię zbawienia. Mówił, że bez tych korzeni, 
tak mocno wrośniętych w kulturę i duchowość doczesnych struktur, nie 
można w pełni zdefiniować ludzkiej tożsamości5.

We wspomnianej homilii papież zaakcentował także, że prawdziwe 
zjednoczenie ludzi dokonuje się przez wspólnotę ducha, której funda-
mentem może i powinna być Ewangelia Chrystusa. Bogactwem wiary jest 
różnorodność tradycji i kultur, które współtworzą chrześcijańskie świadec-
two. Chodzi jednak o to, aby te więzi budować na skale, a nie na pisaku6. 
Tragiczną konsekwencją zwlekania z decyzją pełnego przyjęcia Chrystusa 
jest generowanie duchowej pustki egzystencjalnej w skali indywidualnej 
i społecznej, gdyż wolność bez Chrystusa lub wbrew Chrystusowi jest dro-
gą donikąd7.

Stąd tak często akcentowana w nauczaniu współczesnego Kościoła tro-
ska o gorliwe świadectwo o Chrystusie. To zadanie ukazywane jest jako pil-
ne i konieczne. Przez wiarygodne świadectwo odpowiadamy na bezcenne 
Boże dary, wśród których jest właśnie chrzest, wiara i modlitwy. Jan Paweł II 
w adhortacji Ecclesia in Europa polecał taką odpowiedź wszystkim, a szcze-
gólnie katolikom świeckim: „Uznanie należy się działalności świeckich chrze-
ścijan, którzy często w ukryciu zwyczajnego życia pełnią pokorną posługę, 
objawiając w ten sposób miłosierdzie Boże tym, którzy żyją w ubóstwie; win-
niśmy być im wdzięczni za odważne świadectwo miłości i przebaczenia – 
wartości, które ewangelizują rozległe horyzonty polityki, rzeczywistości 

5	 Zob. A. Nossol, Jedność Kościołów, jedność Europy, s. 12.
6	 Zob. tamże, s. 11.
7	 Zob. tamże, s. 14–15.



347|

|

Zakończenie

społecznej, gospodarki, kultury, ekologii, życia międzynarodowego, rodziny, 
oświaty, życia zawodowego, pracy i cierpienia”8.

Od początku uczniowie Chrystusa byli świadomi zobowiązania do da-
wania świadectwa o Chrystusie. Święty Paweł wyznał z całą powagą: „Świa-
dom jestem ciążącego na mnie obowiązku. Biada mi, gdybym nie głosił 
Ewangelii!” (1 Kor 9,16). W Liście do Filipian św. Paweł wyznał, że pragnie 
niestrudzenie bronić Ewangelii Chrystusa i szczerze, z dobrej woli i miłości, 
głosić ją całemu światu (Flp 1,12–18). Apostoł wyliczył też fundamental-
ne zasady (metody) swego apostolskiego działania. Spośród nich podkre-
ślił głęboko noszoną w sercu intencję, aby prawda o Chrystusie była przez 
wszystkich głoszona wszędzie i zawsze – w radości i w cierpieniu: „A modlę 
się o to, aby miłość wasza doskonaliła się coraz bardziej i bardziej w głęb-
szym poznaniu i wszelkim wyczuciu dla oceny tego, co lepsze, abyście byli 
czyści i bez zarzutu na dzień Chrystusa, napełnieni plonem sprawiedliwo-
ści, [nabytym] przez Jezusa Chrystusa ku chwale i czci Boga. Bracia, chcę, 
abyście wiedzieli, że moje sprawy przyniosły raczej korzyść Ewangelii, tak iż 
kajdany moje stały się głośne w Chrystusie w całym pretorium i u wszyst-
kich innych” (Flp 1,9–13).

Cały świat to wielkie pole, zasiewane – w ramach prowadzonego przez 
Kościół dzieła ewangelizacji – ziarnem słowa Bożego, dla obfitych plonów 
życia wiecznego. Każde osobiste świadectwo należy postrzegać jako przejaw 
odpowiedzialności za to, jakie będą plony. Obserwując glebę współczesnego 
świata, wielu rzeczy nie jesteśmy w stanie do końca zrozumieć i pojąć. Tak 
wiele jest dzisiaj niebezpieczeństw, które zagrażają wiarygodności chrześci-
jańskiego świadectwa. Nie umiemy też w pełni ocenić, czy dzisiaj obser-
wowana walka z wiarą jest „lepsza” niż obojętność religijna, która zdaje się 

8	 Jan Paweł II, Ecclesia in Europa, nr 41. „Życie wewnętrzne, które nie oznacza zamk�-
nięcia się w sobie lub wycofania, lecz jest wejściem w kontakt ze źródłem, z którego 
możemy zaczerpnąć siłę do przeciwstawienia się przelotnym celom. Poszukiwanie życia 
wewnętrznego nie jest ucieczką od złego samopoczucia i pustki w świecie, ale poma-
ga pozostawać w nim, dając świadectwo o istnieniu głębszych rzeczywistości, trwałych 
i bardziej odpowiadających prawdziwym ludzkim oczekiwaniom. Rozumiana w ten 
sposób promocja życia wewnętrznego jest wymogiem ostatecznych wartości, na jakie 
wskazuje życie zakonne: miłości do Boga jako najwyższej wartości i naśladowania Je-
zusa Chrystusa jako wzoru”. B. Giordani, Formacja kobiet konsekrowanych. Wskazówki 
psychologiczno-pedagogiczne, Kraków 2007, s. 74.



348 |

|

Zakończenie

ogarniać serca wielu ludzi wierzących, łudzących się, że przecież nie walczą 
ani z Chrystusem, ani z Kościołem. Nie wiemy też do końca, ilu chrześci-
jan ma świadomość osobistej odpowiedzialności za dawanie świadectwa 
o Chrystusie wobec świata, wobec ludzi, których spotykają w swoim życiu 
codziennym. A wszystkie te niepokoje i niepewności zdają się jeszcze po-
głębiać, gdy próbujemy zrozumieć jakże tajemnicze i zarazem smutne sło-
wa Jezusa: „Czy Syn Człowieczy znajdzie wiarę na ziemi, gdy przyjdzie?” 
(Łk 18,8).

Dlatego aby umocnić serca wszystkich swoich uczniów w nadziei, Jezus 
pytanie to połączył z wezwaniem do czuwania i modlitwy (Łk 18,1–8). Dzi-
siaj, jako Jego uczniowie (gdyż przyjęliśmy chrzest), trwając przy Nim i Jego 
Ewangelii (przez wiarę) oraz starając się tę wiarę nieustannie pogłębiać i sto-
sować w życiu (dzięki modlitwie), winniśmy iść odważnie do świata z darem 
świadectwa. Głoszenie prawdy Ewangelii może i powinno być ostatecznie 
zawsze pełne pokory, pokoju i radości, gdyż Jezus do całego Kościoła i do 
każdego ze swych uczniów mówi: „Ja jestem z wami przez wszystkie dni, aż 
do skończenia świata” (Mt 28,20).



|

Bibliografia

I. Dokumenty kościelne

1. Przed II Soborem Watykańskim

A. Nauczanie soborowe
XIX Sobór Powszechny, Trydencki, Sesja VI [1547], Dekret o usprawiedliwieniu, w: 

Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, opr. S. Gło-
wa, I. Bieda, Poznań 1997, s. 312–331.

B. Nauczanie papieskie
Leon I, List do Flawiana, bpa Konstantynopola [449], w: Breviarium fidei. Wybór 

doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, opr. S. Głowa, I. Bieda, Poznań 
1997, s. 222–226.

Leon IX,  Wyznanie wiary [1053], w: Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypo-
wiedzi Kościoła, opr. S. Głowa, I. Bieda, Poznań 1997, s. 632–635.

Innocenty III, Wyznanie wiary przedłożone waldensom [1208], w: Breviarium fidei. 
Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, opr. S. Głowa, I. Bieda, Po-
znań 1997, s. 370–371.



350 |

|

Bibliografi

Pius XII, Encyklika o właściwym rozwoju studiów biblijnych „Divino afflante Spiritu” 
[30 września 1943], w: Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowie-
dzi Kościoła, opr. S. Głowa, I. Bieda, Poznań 1997, s. 137–143.

2. II Sobór Watykański

Konstytucje
Konstytucja dogmatyczna o liturgii świętej „Sacrosanctum Concilium” [4 grudnia 

1963].
Konstytucja dogmatyczna o Kościele „Lumen gentium” [18 listopada 1964].
Konstytucja dogmatyczna o objawieniu Bożym „Dei verbum” [18 listopada 1965].
Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym „Gaudium et spes” 

[7 grudnia 1965].

Dekrety
Dekret o apostolstwie świeckich „Apostolicam actuositatem” [18 listopada 1965].
Dekret o ekumenizmie „Unitatis redintegratio” [21 listopada 1964].
Dekret o działalności misyjnej Kościoła „Ad gentes” [18 listopada 1965].

Deklaracje
Deklaracja o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich „Nostra aetate” [28 paź-

dziernika 1965].
Deklaracja o wychowaniu chrześcijańskim „Gravissimum educationis” [28 paździer-

nika 1965].
Deklaracja o wolności religijnej „Dignitatis humanae” [9 grudnia 1965].

3. Po II Soborze Watykańskim

A. Nauczanie papieskie
Paweł VI
Kościół miłuje was, w: tenże, Charyzmat życia zakonnego. Przemówienia i dokumen-

ty, red. A. Żuchowski, T. Sułkowska, Poznań–Warszawa 1974, s. 7–21.
Wierni swemu charyzmatowi, w: tenże, Charyzmat życia zakonnego. Przemówienia 

i dokumenty, red. A. Żuchowski, T. Sułkowska, Poznań–Warszawa 1974, 
s. 66–72.



351|

|

Bibliografi

Jan Paweł II
Encykliki
Encyklika o Odkupicielu człowieka „Redemptor hominis” [4 marca 1979].
Encyklika o miłosierdziu Bożym „Dives in misericordia” [30 listopada 1980].
Encyklika o pracy ludzkiej „Laborem exercens” [14 września 1981].
Encyklika w tysiącsetną rocznicę dzieła ewangelizacji świętych Cyryla i Metodego 

„Slavorum Apostoli” [2 czerwca 1985].
Encyklika o Duchu Świętym w życiu Kościoła i świata „Dominum et Vivificantem” 

[18 maja 1986].
Encyklika o Błogosławionej Maryi Dziewicy w życiu pielgrzymującego Kościoła „Re-

demptoris Mater” [25 marca 1987].
Encyklika o stałej aktualności posłania misyjnego „Redemptorismissio” [7 grudnia 

1990].
Encyklika w setną rocznicę „Rerum novarum” „Centesimus annus” [1 maja 1991].
Encyklika o niektórych podstawowych problemach nauczania moralnego Kościoła 

„Veritatis splendor” [6 sierpnia 1993].
Encyklika o działalności ekumenicznej„Ut unum sint” [25 maja 1995].
Encyklika o relacjach między wiarą a rozumem„Fides et ratio” [14 września 1998].

Adhortacje
Adhortacja apostolska o katechizacji w naszych czasach „Catechesi tradendae” [16 

października 1979].
Adhortacja apostolska o zadaniach rodziny chrześcijańskiej w świecie współczesnym 

„Familiaris consortio” [22 listopada 1981].
Adhortacja apostolska o konsekracji zakonnej w świetle tajemnicy odkupienia „Re-

demptionis donum” [25 marca 1984].
Adhortacja apostolska o pojednaniu i pokucie w dzisiejszym posłannictwie Kościoła 

„Reconciliatio et paenitentia” [2 grudnia 1984].
Adhortacja apostolska o formacji kapłanów we współczesnym świecie „Pastores dabo 

vobis” [25 marca 1992].
Adhortacja apostolska o Kościele w Afryce i jego misji ewangelizacyjnej u progu roku 

2000 „Ecclesia in Africa” [14 września 1995].
Adhortacja apostolska o życiu konsekrowanym i o jego misji w Kościele i świecie „Vita 

consecrata” [25 marca 1996].
Adhortacja apostolska o Jezusie Chrystusie, który żyje w Kościele jako źródło nadziei 

dla Europy „Ecclesia in Europa” [28 czerwca 2003].



352 |

|

Bibliografi

Listy apostolskie
List apostolski na 1600-lecie śmierci św. Bazylego „Patres Ecclesiae” [2 stycznia 1980], 

w: Wybór listów Ojca Świętego Jana Pawła II, t. 2, Kraków 1997, t. 2, 
s. 568–586.

List apostolski z okazji XXV rocznicy ogłoszenia konstytucji soborowej o liturgii świę-
tej „Vicesimus quintus annus” [4 grudnia 1988], w: Wybór listów Ojca 
Świętego Jana Pawła II, t. 1, Kraków 1997, s. 142–160.

List apostolski do zakonników i zakonnic Ameryki Łacińskiej na 500-lecie ewangeli-
zacji Nowego Świata „Los caminos del Evangelio” [29 czerwca 1990], w: 
Wybór listów Ojca Świętego Jana Pawła II, t. 2, Kraków 1997, s. 476–501.

List apostolski w związku z przygotowaniem do Jubileuszu roku 2000 „Tertio millen-
nio adveniente” [10 listopada 1994], w: Wybór listów Ojca Świętego Jana 
Pawła II, t. 1, Kraków 1997, s. 167–205.

Listy okolicznościowe
List z okazji czterechsetlecia urodzin św. Wincentego á Paulo „Voici quatre cents ans” 

[12 maja 1981], w: Wybór listów Ojca Świętego Jana Pawła II, t. 2, Kraków 
1997, s. 718–722.

List do Przełożonego Generalnego Karmelitów Bosych na 400-lecie śmierci św. Teresy 
z Avila „Virtutis exemplum” [14 października 1981], w: Wybór listów Ojca 
Świętego Jana Pawła II, t. 2, Kraków 1997, s. 706–713.

List do Młodych całego świata z okazji Międzynarodowego Roku Młodzieży „Parati 
semper” [31 marca 1985], w: Wybór listów Ojca Świętego Jana Pawła II, t. 
1, Kraków 1997 s. 223–261.

List do Kapłanów „Modlitwa Chrystusa w Getsemani” [13 kwietnia 1987], w: Listy 
Ojca Świętego Jana Pawła II do wszystkich kapłanów Kościoła na Wielki 
Czwartek (1979–1997), Kraków 1998, s. 147–159.

List do Rodzin z okazji Roku Rodziny „Gratissimam sane” [2 lutego 1994], w: Wybór 
listów Ojca Świętego Jana Pawła II, t. 1, Kraków 1997, s. 274–336.

List z okazji 800-lecia narodzin św. Antoniego Padewskiego „Ho appreso con vivo” 
[13 czerwca 1994], w: Wybór listów Ojca Świętego Jana Pawła II, t. 2, 
Kraków 1997, s. 525–528.

Homilie, katechezy, orędzia, przemówienia
Aniołowie upadli, czyli szatani, w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stworzyciela, Watykan 

1987, s. 358–364.
Apostolstwo i posługi świeckich, w: tenże, Wierzę w Kościół – jeden, święty, powszech-

ny i apostolski, Watykan 1996, s. 398–402.



353|

|

Bibliografi

Bóg niepojęty, nieogarniony (Deus absconditus), w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stwo-
rzyciela, Watykan 1987, s. 135–139.

Bóg trzykroć święty, w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stworzyciela, Watykan 1987, 
s. 211–214.

Chwała Trójcy Świętej w chrzcie Chrystusa, w: tenże, W imię Przenajświętszej Trójcy. 
Ku Wielkiemu Jubileuszowi Roku 2000, Watykan 2002, s. 386–388.

Cuda Jezusa Chrystusa jako wyraz zbawczej miłości, w: tenże, Wierzę w Jezusa Chry-
stusa Odkupiciela, Watykan 1989, s. 312–316.

Człowiek stworzony na obraz Boga, w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stworzyciela, Wa-
tykan 1987, s. 257–262.

Duch Święty i Maryja. Model związku oblubieńczego między Bogiem i ludźmi, w: 
tenże, Wierzę w Ducha Świętego Pana i Ożywiciela, Watykan 1992, 
s. 186–188.

Duch Święty u początków Kościoła, w: tenże, Wierzę w Kościół – jeden, święty, po-
wszechny i apostolski, Watykan 1996, s. 53–56.

Dzieci w sercu Kościoła, w: tenże, Wierzę w Kościół – jeden, święty, powszechny i apo-
stolski, Watykan 1996, s. 462–465.

Formacja katechistów, w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stworzyciela, Watykan 1987, 
s. 30–34.

Grzech: złamanie przymierza z Bogiem, w: tenże, Wierzę w Jezusa Chrystusa Odku-
piciela, Watykan 1989, s. 52–58.

Homilia w czasie liturgii słowa odprawionej przed kościołem Braci Polskich Męczen-
ników [Gorzów Wielkopolski, 2 czerwca 1997], w: tenże, Pielgrzymki do 
ojczyzny, s. 899–905.

Jedyny chrzest wspólnoty chrześcijańskiej, w: tenże, W imię Przenajświętszej Trójcy. 
Ku Wielkiemu Jubileuszowi Roku 2000, Watykan 2002, s. 59–62.

Jezus Chrystus: Syn posłany od Ojca, w: tenże, Wierzę w Jezusa Chrystusa Odkupicie-
la, Watykan 1989, s. 182–186.

Jezus Chrystus ma moc odpuszczania grzechów, w: tenże, Wierzę w Jezusa Chrystusa 
Odkupiciela, Watykan 1989, s. 254–259.

Katecheza systematyczna rodzi się z wiary i służy wierze, w: tenże, Wierzę w Boga 
Ojca Stworzyciela, Watykan 1987, s. 17–20.

Maryja w „Magnificat” wielbi wielkie dzieła Boże, w: tenże, Maryja w tajemnicy 
Chrystusa i Kościoła, Watykan 1998, s. 129–131.

Maryja w perspektywie trynitarnej, w: tenże, Maryja w tajemnicy Chrystusa i Ko-
ścioła, Watykan 1998, s. 50–52.



354 |

|

Bibliografi

Maryja w duchowym doświadczeniu Kościoła, w: tenże, Maryja w tajemnicy Chry-
stusa i Kościoła, Watykan 1998, s. 26–29.

Maryja w tajemnicy Chrystusa i Kościoła, Watykan 1998.
Misja prezbiterów w sakramentalnej posłudze uświęcania, w: tenże, Wierzę w Ko-

ściół – jeden, święty, powszechny i apostolski, Watykan 1996, s. 276–279.
O ile rozum ludzki sam poznaje Boga?, w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stworzyciela, 

Watykan 1987, s. 42–46.
Pięćdziesiątnica: narodziny Kościoła, w: tenże, Wierzę w Ducha Świętego, Pana 

i Ożywiciela, Watykan 1992, s. 69–72.
Powszechność grzechu w dziejach człowieka: jego dziedziczny charakter, w: tenże, 

Wierzę w Jezusa Chrystusa Odkupiciela, Watykan 1989, s. 27–33.
Przemówienie pożegnalne na lotnisku w Balicach [19 sierpnia 2002], w: tenże, Piel-

grzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, Kraków 2012, s. 1227–1228.
Stworzenie. Bóg powołuje z nicości do istnienia świat i człowieka, w: tenże, Wierzę 

w Boga Ojca Stworzyciela, Watykan 1987, s. 235–240.
Stwórca „rzeczy niewidzialnych”: aniołów, w: tenże, Wierzę w Boga Ojca Stworzycie-

la, Watykan 1987, s. 347–350.
Świadectwo wiary w Kościele – wspólnocie prorockiej, w: tenże, Wierzę w Kościół – 

jeden, święty, powszechny i apostolski, Watykan 1996, s. 148–152.
Trzeba zapobiec katastrofie ekologicznej, w: tenże, W imię Przenajświętszej Trójcy. 

Ku Wielkiemu Jubileuszowi Roku 2000, Watykan 2002, s. 501–503.
U źródeł i szczytu historii zbawienia, w: tenże, W imię Przenajświętszej Trójcy. 

Ku Wielkiemu Jubileuszowi Roku 2000, Watykan 2002, s. 371–373.
W imię Przenajświętszej Trójcy. Ku Wielkiemu Jubileuszowi Roku 2000, Watykan 

2002.
Wiara chrześcijańska a religie pozachrześcijańskie, w: tenże, Wierzę w Boga Ojca 

Stworzyciela, Watykan 1987, s. 81–87.
Wpływ Maryi na życie Kościoła, w: tenże, Maryja w tajemnicy Chrystusa i Kościoła, 

Watykan 1998, s. 30–33.
Zstąpienie Ducha Świętego na Jezusa podczas chrztu w Jordanie, w: tenże, Wierzę 

w Ducha Świętego, Pana i Ożywiciela, Watykan 1992, s. 212–213.

Benedykt XVI
Encykliki
Encyklika o nadziei chrześcijańskiej „Spe salvi” [30 listopada 2007].



355|

|

Bibliografi

Adhortacje
Adhoracja apostolska o Eucharystii, źródle i szczycie życia i misji Kościoła „Sacra-

mentum caritatis” [22 lutego 2007].
Adhortacja apostolska o słowie Bożym w życiu i misji Kościoła „Verbum Domini” [30 

września 2010].
Adhortacja apostolska o Kościele na Bliskim Wschodzie, komunii i świadectwie „Ecc-

lesia in Medio Oriente” [14 września 2012].
Listy
List do Biskupów o „motu proprio” [odnośnie do stosowania liturgii rzymskiej sprzed 

reformy przeprowadzonej w 1970 r.], „L’Osservatore Romano” (2007) 9, 
s. 23-25.

Katechezy, homilie, przemówienia, orędzia
Aby przywrócić pełną i widzialną jedność chrześcijan (Przemówienie podczas spo-

tkania ekumenicznego w ewangelicko-augsburskim kościele Świętej Trójcy 
w Warszawie – 25 maja), „L’Osservatore Romano” (2006) 6–7, s. 8–20.

Bóg jest miłością (22 maja), „L’Osservatore Romano” (2005) 7–8, s. 31.
Chrystus dla was stał się ubogi (Orędzie Ojca Świętego na Wielki Post 2008 r.), 

„L’Osservatore Romano” (2008) 2, s. 4–5.
Dekalog naszym wspólnym dziedzictwem i zobowiązaniem (Wizyta w synagodze ko-

lońskiej – 19 VIII), „L’Osservatore Romano” (2005) 10, s. 16–18.
Eucharystia darem Boga dla życia świata (Homilia z 22 czerwca na Watykanie), 

„L’Osservatore Romano” (2008) 7–8, s. 22–24.
„Jakże niesamowitą rzeczą jest być księdzem!” (24 czerwca), „L’Osservatore Romano” 

(2009) 9, s. 48–49.
Jesteśmy uczniami i misjonarzami Chrystusa, aby nasze narody miały w Nim życie 

(Sesja inauguracyjna V Konferencji Ogólnej Episkopatu Ameryki Łaciń-
skiej i Karaibów – Aparecida, 13 maja), „L’Osservatore Romano” (2007) 
9, s. 36–42.

Kobiety w służbie Ewangelii (14 lutego), „L’Osservatore Romano” (2007) 5, s. 53–54.
Król miłości, sprawiedliwości i pokoju (26 listopada), „L’Osservatore Romano” 

(2007) 1, s. 46–47.
Magnificat – Pieśń Maryi (15 lutego), „L’Osservatore Romano” (2006) 4, s. 45–46.
Miłość Boga ma moc odnawiania wszystkiego (Homilia podczas Mszy św. w sanktu-

arium Matki Bożej Różańcowej w Pompejach – 19 października 2008 r.), 
„L’Osservatore Romano” (2008) 12, s. 47–49.



356 |

|

Bibliografi

Otwórzcie szeroko wasze serca Chrystusowi (Powitanie uczestników Światowego 
Dnia Młodzieży – 18 VIII), „L’Osservatore Romano” (2005) 10, s. 13–14.

Panie, obdarz nas pokojem (Przemówienie w kościele parafialnym w Rhemes-Saint-
-Georges – 23 lipca), „L’Osservatore Romano” (2006) 9-10, s. 27–28.

Pięćdziesiątnica – chrzest Kościoła (11 maja), „L’Osservatore Romano” (2008) 6, 
s. 59.

Piękno chrztu świętego (8 stycznia), „L’Osservatore Romano” (2006) 4, s. 46–47.
Potrzebna jest ciągła modlitwa o zjednoczenie chrześcijan (Katecheza środowa Ojca 

Świętego – 17 stycznia 2007 r.), „L’Osservatore Romano” (2007) 3, s. 12–13.
Przekazujmy miłość Chrystusa naszym bliźnim (Audiencja generalna w Środę Popiel-

cową, 21 II 2007 r.), „L’Osservatore Romano” (2007) 4, s. 43–44.
Przesłanie z okazji XXVI Kapituły Generalnej Salezjanów, „L’Osservatore Romano” 

(2008) 4, s. 8–10.
Psalm 116b – dziękczynienie w świątyni (25 maja), „L’Osservatore Romano” (2005) 

7–8, s. 28–29.
Psalm 136,1-9 – hymn paschalny (1) (9 listopada), „L’Osservatore Romano” (2006) 3, 

s. 39–40.
Pseudo-Dionizy Areopagita (14 maja), „L’Osservatore Romano” (2008) 6, s. 55–57.
Radość płynąca z wiary i wychowanie nowych pokoleń (Do uczestników kongresu die-

cezji Rzymu – 5 czerwca), „L’Osservatore Romano” (2006) 12, s. 13–16.
Słowo do chorych w sanktuarium Bożego Miłosierdzia (Kraków-Łagiewniki, 27 maja 

2006 r.), w: Trwajcie mocni w wierze. Przemówienia i homilie Benedykta 
XVI w Polsce, 25-28 maja 2006, red. E. Data, K. Kuźnik, Marki 2006, 
s. 70–72.

Słowo Boże jest trwalsze niż ludzka rzeczywistość (Przemówienie na rozpoczęcie 
I kongregacji generalnej [Synodu Biskupów poświęconego roli słowa Bo-
żego w życiu i misji Kościoła] – 6 października), „L’Osservatore Romano” 
(2008) 12, s. 12–13.

Spotkanie z duchowieństwem diecezji Belluno-Feltre i Treviso, „L’Osservatore Roma-
no” (2007) 10–11, s. 36–37.

Szukamy oblicza Chrystusa w obliczach braci (Przemówienie w sanktuarium), 
„L’Osservatore Romano” (2006) 12, s. 9–10.

Świadkowie Chrystusa. Apostołowie i uczniowie, Warszawa 2007.
Święci zmieniają Kościół i świat (Czuwanie modlitewne – 20 sierpnia), „L’Osservato-

re Romano” (2005) 10, s. 24–26.



357|

|

Bibliografi

Więź z Chrystusem fundamentem waszego życia i apostolatu (Podczas spotkania 
z duchowieństwem diecezji rzymskiej w bazylice św. Jana na Lateranie – 
13 maja), „L’Osservatore Romano” (2005) 7–8, s. 11–13.

Wyrzekli się wszystkiego, by pójść za Jezusem (Homilia podczas Mszy św. kanoniza-
cyjnej [Róży Venerini i trojga innych błogosławionych]), „L’Osservatore 
Romano” (2007) 1, s. 6–8.

Znaczenie modlitwy dla budowania pokoju (Przesłanie z okazji 20. rocznicy Świa-
towego Dnia Modlitwy o Pokój, który odbył się w Asyżu 27 października 
1986 r.), „L’Osservatore Romano” (2006) 12, s. 4–6.

Franciszek
Encykliki
Encyklika o wierze „Lumen fidei” [29 czerwca 2013].
Adhortacje
Adhortacja apostolska o głoszeniu Ewangelii we współczesnym świecie „Evangelii 

gaudium” [24 listopada 2013].
Adhortacja apostolska o powołaniu do świętości w świecie współczesnym „Gaudete et 

exsultate” [19 marca 2018].

B. Dokumenty kongregacji, rad i komisji watykańskich
Kongregacja Nauki Wiary
List do Biskupów Kościoła katolickiego o niektórych aspektach medytacji chrześcijań-

skiej „Orationis formas” [15 października 1989], w: taż, W trosce o pełnię 
wiary. Dokumenty Kongregacji Nauki Wiary 1995–2000, red. J. Królikow-
ski, Z. Zimowski, Tarnów 2002, s. 337–352.

Instrukcja o powołaniu teologa w Kościele „Donum veritatis” [24 maja 1990], w: taż, 
W trosce o pełnię wiary. Dokumenty Kongregacji Nauki Wiary 1995–2000, 
red. J. Królikowski, Z. Zimowski, Tarnów 2002, s. 353–369.

Deklaracja o jedyności i powszechności zbawczej Jezusa Chrystusa i Kościoła „Domi-
nus Jesus” [6 sierpnia 2000], w: taż, W trosce o pełnię wiary. Dokumenty 
Kongregacji Nauki Wiary 1995–2000, red. J. Królikowski, Z. Zimowski, 
Tarnów 2002, s. 74–94.

Rada do spraw Jedności Chrześcijan
Dyrektorium w sprawie realizacji zasad i norm dotyczących ekumenizmu, „Commu-

nio” (1994) 2, s. 3–93.



358 |

|

Bibliografi

Międzynarodowa Komisja Teologiczna
Apostolskość Kościoła i sukcesja apostolska [1973], w: taż, Od wiary do teologii. Do-

kumenty Międzynarodowej Komisji Teologicznej (1969–1996), red. J. Kró-
likowski, Tarnów 2000, s. 19–31.

Godność i prawa osoby ludzkiej [1983], w: taż, Od wiary do teologii. Dokumenty 
Międzynarodowej Komisji Teologicznej (1969–1996), red. J. Królikowski, 
Tarnów 2000, s. 179–196.

Interpretacja dogmatów [1988], w: taż, Od wiary do teologii. Dokumenty Międzyna-
rodowej Komisji Teologicznej (1969–1996), red. J. Królikowski, Tarnów 
2000, s. 273–302.

Komisja Liturgiczna Wielkiego Jubileuszu Roku 2000
Abba, Ojcze, Katowice 1998.
Komisja Teologiczno-Historyczna Wielkiego Jubileuszu Roku 2000
Pełna jest ziemia Twego Ducha, Panie, Katowice 1997.
Eucharystia – sakrament nowego życia, Katowice 2000.
Inne dokumenty Kościoła powszechnego
Kodeks prawa kanonicznego [27 listopada 1983].
Katechizm Kościoła Katolickiego [11 października 1992].

C. Dokumenty Kościoła w Polsce
Konferencja Episkopatu Polski
Pilna potrzeba świadków wiary. List do kapłanów na Wielki Czwartek 2013, Tarnów 

2013.
Dokumenty Biskupa Tarnowskiego
„Kościół na wzór Chrystusa”. List pasterski Biskupa Tarnowskiego z okazji inaugura-

cji V Synodu Diecezji Tarnowskiej (z 15 kwietnia 2018 r.), www.tarnow.
gosc.pl [dostęp: 28.02.2019]

II. Opracowania

II Krajowy Kongres Eucharystyczny. Pomoce teologiczno-duszpasterskie dla parafii, 
red. S. Napierała, Poznań 1987.

„Abba, Ojcze!”, red. A.J. Nowak, Lublin 2000.



359|

|

Bibliografi

Ablewicz J., Będziecie moimi świadkami. Rekolekcje watykańskie, 8–14 marca 1981, 
Kalwaria Zebrzydowska 1982.

Adamczyk D., Chrześcijanin wiernym świadkiem prawdy, „Ateneum Kapłańskie” 
(2005) 3, s. 460–471.

Antologia mistyków franciszkańskich, red. S. Kafel, t. 1: Wiek XIII, Warszawa 1985.
Atlas T., Różne oblicza męczeństwa misjonarzy, „Światło Narodów” (2005) 4, s. 99–

102.
Augustyn J., Celibat. Aspekty pedagogiczne i duchowe, Kraków 1999.
Augustyn J., Kapłaństwo. Duchowość i posługa – współczesne wyzwania, Kraków 2012.
Augustyn J., O miłości i akceptacji, Kraków 2004.
Augustyn J., W trosce o autentyczne życie duchowe, Kraków 2010.
Auvray P., Stworzenie, w: Słownik teologii biblijnej, red. X. Leon-Dufour, Poznań 

1994, s. 907–913.
Bala M., Wielość religii – jedność mistyki?, w: Pluralizm religijny, red. tenże, Pelplin 

2005, s. 45–54.
Ballestrero A., Świadectwo i proroctwo, „Życie Konsekrowane” (1997) 3, s. 44–48.
Bartosik G.M., Maryjny kształt świadectwa. Materiały z sympozjum mariologiczne-

go i spotkania kustoszów sanktuariów polskich, Częstochowa, 22–24 wrze-
śnia 2011 r., Częstochowa 2012.

Bartnicki R., Kłósek K., Metody interpretacji Nowego Testamentu. Wprowadzenie, 
Kraków 2014.

Bartnik C.S., Łaska drogi. Wybór rozważań religijnych, Warszawa 1978.
Bartnik C.S., Misterium człowieka, Lublin 2004.
Bartoszek J., Miłość przypieczętowana krwią. Ksiądz Jan Czuba. Życie, świadectwo, 

męczeństwo, Tarnów 2008.
„Bądźcie świadkami miłosierdzia”. Materiały z II Diecezjalnego Forum Ruchów i Sto-

warzyszeń Katolickich, red. W. Piotrowski, Tarnów 2003.
Benedyktowicz W., Spotkanie w drodze. Znaczenie spotkania papieża Jana Pawła II 

z przedstawicielami Kościołów zrzeszonych w PRE. Warszawa 1983, w: Ku 
chrześcijaństwu jutra. Wprowadzenie do ekumenizmu, red. W. Hrynie-
wicz, J.S. Gajek, S.J. Koza, Lublin 1997, s. 420–422.

Besnard A.M., Myśli o modlitwie, Paris 1972.
Bielecki S., Biblijne pojęcie wiary, w: Wiara i rozum na progu Trzeciego Tysiąclecia, 

red. J. Łukomski, Kielce 2001, s. 15–24.
Blachnicki F., Uwierzyliśmy miłości i o niej świadczymy. Konferencje ewangelizacyj-

ne, Kraków 2008.



360 |

|

Bibliografi

Blaquière G., Dyskretna obecność Maryi, Kraków 2009.
Blaquière G., Ewangelia Maryi, Warszawa 1994.
Bolewski J., Podstawy modlitwy, Kraków 2002.
Boné É., Bóg – niepotrzebna hipoteza? Wiara a nauki przyrodnicze, Kraków 2004, 

s. 14.
Bourgeois H., Sakramenty po Soborze Watykańskim II, w: Historia dogmatów, red. 

B. Susboüé, t. 3: Znaki zbawienia. Sakramenty. Kościół. Najświętsza Pan-
na Maryja, Kraków 2001, s. 245–293.

Boylan E., Modlitwa myślna i towarzyszące jej trudności, Warszawa 2011, s. 182.
Bramorski J., Wyzwalająca moc pokuty chrześcijańskiej. Studium teologicznomoral-

ne, Pelplin 2004, s. 308.
Brat Rufin Cipii, Wydarzenia z życia, w: Antologia mistyków franciszkańskich, red. 

S. Kafel, t. 1: Wiek XIII, , Warszawa 1985, s. 102–105.
Brovelli F., Nawrócenie apostoła. Słuchając św. Pawła, Kraków 2009.
Brzegowy T., Nielewickie kapłaństwo królestwa Izraela, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 

(1977) 1–6, s. 227–237.
Budzik S., Homilia Księdza Rektora WSD w Tarnowie podczas Eucharystii kończą-

cej II Diecezjalne Forum Ruchów i Stowarzyszeń Katolickich, w: „Bądźcie 
świadkami miłosierdzia”. Materiały z II Diecezjalnego Forum Ruchów 
i Stowarzyszeń Katolickich, red. W. Piotrowski, Tarnów 2003, s. 91–94.

Burski K., Bł. Jakub Alberione (1884-1971) – współczesnym świadkiem Jezusa Chry-
stusa, w: Świadek Jezusa, red. M. Chmielewski, Lublin 2004, s. 277–300.

Carvajal F.F., Rozmowy z Bogiem. Medytacje na każdy dzień, t. 3: Okres zwykły, ty-
godnie I–XII, Ząbki 1998.

Cencini A., Cielesność i duchowość, Kraków 2018.
Chałupczak T., Modlitwa eucharystyczna – modlitwą dziękczynienia, „Współczesna 

Ambona” (2005) 2, s. 197–200.
Chmielewski M., Leksykon duchowości katolickiej, Lublin–Kraków 2002.
Chrzest, Eucharystia i posługiwanie duchowe w oczach prawosławia (Ustalenia mię-

dzyprawosławnego sympozjum nt. „Dokumentu z Limy” w Brooklyn – 
USA), w: Ku chrześcijaństwu jutra. Wprowadzenie do ekumenizmu, red. 
W. Hryniewicz, J.S. Gajek, S.J. Koza, Lublin 1997, s. 602–607.

Ciattini C., Prezbiter a nauka społeczna Kościoła, Katowice 2007.
Cisowski M., „Z wiarą w Trzecie Tysiąclecie” – odpowiedzialność za nasze świadec-

two wiary, w: Wiara i rozum na progu Trzeciego Tysiąclecia, red. J. Łu-
komski, Kielce 2001, s. 195–201.



361|

|

Bibliografi

Congar Y., Tożsamość, zmiana i autorytet, „Zeszyty Naukowe Katolickiego Uniwer-
sytetu Lubelskiego” (1977) 3–4, s. 3–14.

Courth F., Neuner P., Podręcznik teologii dogmatycznej. Mariologia, eklezjologia 
[Traktat VI], Kraków 1999.

Cófreces Merino E., García de Haro R., Teologia moralna fundamentalna, Kraków 
2004.

Cywiński B., Dialog. Świadczenie i przyjmowanie świadectwa. Notatki o przygotowa-
niu duszpasterzy do dialogu, „Ateneum Kapłańskie” (1973) 3, s. 403–413.

Czaja A., Diakonat w świetle nauki „Katechizmu Kościoła Katolickiego” o trzech stop-
niach sakramentu święceń, „Roczniki Teologiczne” 2 (2001), s. 55–62.

Czermak K., Zostaję na miejscu do końca. O apostolskim entuzjazmie i męczeńskiej 
śmierci ks. Jana Czuby, polskiego misjonarza fideidonisty, Tarnów 2018.

Czerwik S., Liturgia w „Katechizmie Kościoła Katolickiego”, „Ateneum Kapłańskie” 
(1995) 1, s. 57–80.

Czerwik S., Maryja wzorem współdziałania Kościoła z Ojcem, Synem i Duchem 
Świętym w celebracji Eucharystii według „Zbioru mszy o Najświętszej Ma-
ryi Pannie”, „Salvatoris Mater” (2000) 3, s. 155–185.

Człowiek między losem a wyborem. Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu Wła-
dysławowi Szewczykowi, red. M. Drożdż, Tarnów 2006.

Człowiek we wspólnocie Kościoła, red. L. Balter, Warszawa 1979.
Dar nieustannej pięćdziesiątnicy – o „Dominum et Vivificantem”. Z ks. Andrzejem 

Siemieniewskim rozmawia Paweł Kozacki OP, „W Drodze” (2003) 5, 
s. 8–23.

Dec I., 34. niedziela zwykła. Chrystus król i Jego królestwo, „Wrocławski Przegląd 
Teologiczny” (1993) 1, s. 128–130.

Delfieux P.M., Jak modlić się w „gwarze miasta”, Kraków 2004.
Dla Boga i świata. Świeccy konsekrowani, red. L. Rutkowska, I. Czarcińska, Kielce 

1993.
Drączkowski F., Rodzaje świadczenia Chrystusowi w nauce Klemensa Aleksandryj-

skiego, „Studia Pelplińskie” 33 (2003), s. 209–218.
Duch i Oblubienica mówią: „Przyjdź”. Księga pamiątkowa dla Ojca Profesora Au-

gustyna Jankowskiego OSB w 85. rocznicę urodzin, red. W. Chrostowski, 
Warszawa 2001.

Dulles A., Odrodzenie apologetyki. Od przesady do świadectwa, „W Drodze” (2004) 
12, s. 78–91.



362 |

|

Bibliografi

Dunikowska A.A., Znaczenie nabożeństwa do Matki Bożej dla życia wewnętrznego 
według pism Sługi Bożego J. S. Pelczara, w: Polscy święci (2), red. J.R. Bar, 
Warszawa 1983.

Duszyk D., Rekolekcje ekumeniczne, „Homo Dei” (2004) 2, s. 124–128.
Dynak A., „Kopać nie jestem w stanie, żebrać się wstydzę” – dylemat zarządcy w pery-

kopie Łk 16,1–13. Analiza egzegetyczno-teologiczna, Tarnów 2011.
Dziadosz D., Czy władza królewska pochodzi od Jahwe? Forma i znaczenie obrzę-

du namaszczenia w epoce monarchii w Izraelu, „Zeszyty Naukowe KUL” 
(2005) 1, s. 39–62.

Dziekoński S., Komunikacja wiary w podstawowych środowiskach katechezy, „Com-
munio” (2002) 5, s. 62–89.

Dziewulski G., Świadectwo chrześcijańskie jako znak wiarygodności Kościoła, Lublin 
2010.

Dziuba A.F., Być świadkiem, „Collectanea Theologica” (2002) 4, s. 105–122.
Dziuba A.F., Doskonałość odpowiedzi na powołanie Boga, „Częstochowskie Studia 

Teologiczne” (1998) 25, s. 95–112.
Dziuba A.F., Moce Paschy Nowego Przymierza, w: Tradycja i otwartość. Księga pa-

miątkowa poświęcona o. Profesorowi dr. hab. Stanisławowi Celestynowi 
Napiórkowskiemu, red. K. Kowalik, Lublin 1999, s. 177–192.

Dziuba A.F., Modlitwa jako relacja międzyosobowa, „Katecheta” (1982) 5, s. 199–204.
Dziuba A.F., Sakrament bierzmowania w dynamice wiary, „Studia Pelplińskie” 

(1985) 16, s. 267–286.
Faricy R., Rooney L., Przez Maryję do Jezusa. Seminarium Odnowy w Duchu Świę-

tym, Kraków 2000.
Ferro G. dal, „Karta ekumeniczna” wkładem do Europy, „Społeczeństwo” (2001) 5, 

s. 635–638.
Fitych T., Źródło światła duszpasterza. Na pustynnej drodze Miloslava Vlka – od 

pomywacza witryn do arcybiskupa, „Homo Dei” (1993) 3, s. 37–43.
Forte B., Szukałem i znalazłem, Kraków 2007.
Gajda P.M., Eucharystia sercem przeżywana – zadatkiem szczęśliwej wieczności. Roz-

ważania w świetle najnowszych dokumentów Nauczycielskiego Urzędu 
Kościoła, Tarnów 2005.

Gajek J.S., Ekumeniczne doświadczenie nadziei, w: Nadzieja w postawie ludzkiej, 
red. W. Słomka, Lublin 1992, s. 259–269.

Galarowicz J., Odnaleźć sens w cierpieniu, Kraków 2015.



363|

|

Bibliografi

Gawlik M., Ekumeniczne znamiona duchowości Ruchu „Focolarii”, „Roczniki Teolo-
giczne” (2003) 7, s. 79–95.

Giemza B., Apostolski wymiar życia konsekrowanego w nauczaniu Jana Pawła II. 
Studium teologicznopastoralne, Wrocław 2012.

Gilson É., Bóg i ateizm, Kraków 1996.
Giordani B., Formacja kobiet konsekrowanych. Wskazówki psychologiczno-pedago-

giczne, Kraków 2007.
Gnilka J., Biblia a Koran. Podobieństwa i różnice, Kraków 2005.
Gogacz M., Rola wiary i nauki w życiu chrześcijanina, „W nurcie zagadnień posobo-

rowych” (1980) 12, s. 223–288.
Gogola J.W., Czystość konsekrowana: teologia i praktyka, w: Formacja zakonna (3), 

red. tenże, Kraków 1997, s. 7–80.
Gogola J.W., Ubóstwo konsekrowane jako świadectwo miłosierdzia, „Życie Konse-

krowane” (2004) 1, s. 67–78.
Granat W., Dogmatyka katolicka. Tom wstępny, Lublin 1965.
Grün A., Modlitwa chórowa a kontemplacja, Kraków 1991.
Guerriero E., Hans Urs von Balthasar. Monografia, Kraków 2004.
Guzowski K., Duch Święty a Eucharystia. Strumienie nowego życia, Częstochowa 

2014.
Habachi R., Świadectwo prawdziwe i fałszywe, „Communio” (2000) 1, s. 43–54.
Hadryś J., Eucharystia i modlitwa w świetle nauczania Sługi Bożego Stefana kardyna-

ła Wyszyńskiego, „Roczniki Teologiczne” 5 (2002), s. 89–107.
Hanas Z., Świadkowie prawdy w społeczeństwie medialnym, w: Świadek Jezusa, red. 

M. Chmielewski, Lublin 2004, s. 301–324.
Heller M., Ostateczne wyjaśnienia w kosmologii, w: Człowiek między losem a wybo-

rem. Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu Władysławowi Szewczyko-
wi, red. M. Drożdż, Tarnów 2006, s. 31–36.

Hennelowa J., Świadczyć znaczy służyć (Kapłan jako świadek prawdy), „W Drodze” 
(1985) 10, s. 27–29.

Hentschel G., „Ponieważ Pan was umiłował” (Pwt 7,8). Miłość w Starym Testamen-
cie, „Communio” (1995) 5, s. 18–27.

Historia dogmatów, red. B. Susboüé, t. 3: Znaki zbawienia. Sakramenty. Kościół. Naj-
świętsza Panna Maryja, Kraków 2001.

Historia dogmatów, red. B. Susboüé, t. 4: Słowo zbawienia, Kraków 2003.
Hiszpańska B., Na antypodach świadectwa – wychowawcze implikacje kłamstwa, w: 

Świadek Jezusa, red. M. Chmielewski, Lublin 2004, s. 347–367.



364 |

|

Bibliografi

Hładowski W., Sprawdzanie świadectwa chrześcijańskiego w apologetyce, „Studia 
Theologica Varsaviensia” 2 (1973), s. 17–55.

Horak F., O życiu pozagrobowym. Świętych obcowanie, Wrocław 2013.
Hurley M., Czego mogą się nauczyć katolicy z kontrowersji co do chrztu małych dzie-

ci, „Concilium” (wybór artykułów 1–10 z 1966/67 r.), Warszawa 1969.
Hylla B., Miłość pasterska podstawową cnotą kapłana (implikacje formacyjne), „So-

snowieckie Studia Teologiczne” V (2001), s. 105–120.
Jabłoński Z.S., „Z Maryją Królową Polski bądźmy świadkami miłości. Dziś i jutro”. 

Ogólnopolskie Sympozjum Mariologiczno-Maryjne, Jasna Góra, 23-24 
kwietnia 2010, Częstochowa 2010.

Jak dzisiejszemu człowiekowi mówić o Bogu, red. B. Bejze, Warszawa 1993.
Jankowski A., Duch Odnowiciel. Szczególny aspekt eschatologicznego posłannictwa 

Ducha Świętego, „Analecta Cracoviensia” IV (1972), s. 125–145.
Janyga W., Jańczak J., Summa wszystkich wątpliwości, „Znak” (2004) 12, s. 40–57.
Jasiński L., Ekonomia i etyka, Kraków 2012.
Jaspers K., Rozum i egzystencja. Nietzsche a chrześcijaństwo, Warszawa 1991.
Jelonek T., Małżeństwo i rodzina w Piśmie św., Kraków 2007.
Jezierski J., Inicjatywa ekumeniczna szwedzkiego Kościoła luterańskiego, „Ateneum 

Kapłańskie” (2001) 1, s. 167–168.
Jezierski J., Theobalt – kronika ekumenicznego dialogu, „Forum Teologiczne” (2000) 

1, s. 313–315.
Jędraszewski M., Filozofia i modlitwa, Poznań 2001.
Joly E. le, Trwajcie w miłości mojej. Medytacje nad Ewangelią św. Jana, Warszawa 

1992.
Jóźwiak F., Świadectwo Jana Chrzciciela o Jezusie Chrystusie, „Ateneum Kapłańskie” 

(1973) 3, s. 414–433.
Kaczor K., Maciej Kazimierz Sarbiewski a św. Jan od Krzyża, „Przegląd Powszechny” 

(2000) 7–8, s. 68–79.
Kamykowski Ł., Teolog ukrzyżowanego królestwa Chrystusa (w stulecie urodzin 

Charles’a Journeta), „Więź” (1991) 5, s. 95–103.
Kania K., Aby słowo stało się świadectwem (o homiletyce), „Życie i Myśl” (1972) 7–8, 

s. 93–100.
Karski K., Stosunki między Polską Radą Ekumeniczną a Kościołem Katolickim, „No-

vum” (1980) 12, s. 11–26.
Kasper W., Miłosierdzie. Klucz do chrześcijańskiego życia, Poznań 2014.



365|

|

Bibliografi

Kiedzik M., Pismo św. Nowego Testamentu i Psalmy. Przekład ekumeniczny z języ-
ków oryginalnych – główne założenia i zmiany w brzmieniu przekładu 
Nowego Testamentu oraz ich podstawy, „Collectanea Theologica” (2003) 
1, s. 202–213.

Kiejza A., „Miłości pragnę, nie krwawej ofiary”, „Współczesna Ambona” (2005) 2, 
s. 131–134.

Klinkowski J., Medytacje nad spotkaniem cywilizacji, Legnica 2018.
Knop T., Świadectwo u podstaw tożsamości Kościoła w pismach Sługi Bożego ks. 

Franciszka Blachnickiego, w: Świadek Jezusa, red. M. Chmielewski, Lu-
blin 2004, s. 239–253.

Koch G., Podręcznik teologii dogmatycznej. Sakramentologia – zbawienie przez sa-
kramenty [Traktat X], Kraków 1999.

Kochaniewicz B., Maryja a chrześcijańska nadzieja. Teologiczna wymowa tytułów 
maryjnych, „Salvatoris Mater” (2003) 4, s. 168–192.

Kołaczkowski J., Pedagogika rodziny. Teoria wychowania w rodzinie, Warszawa–
Rzeszów 2009.

Kostecki R., Tajemnica życia nadprzyrodzonego. Zagadnienie łaski uświęcającej, 
Warszawa 1975.

Kotyński M., Medytacje nad ikoną Matki Bożej Nieustającej Pomocy, Kraków 2004.
Kowalczyk S., Filozofie odrzucające miłość i miłosierdzie, w: Jan Paweł II, „Dives in 

misericordia”. Tekst i komentarze, red. S. Nagy, Lublin 1983, s. 261–274
Kowalczyk S., Konsekwencje odmowy wiary w postawie ludzkiej, w: Wiara w posta-

wie ludzkiej, red. W. Słomka, Lublin 1991, s. 307–327.
Kowalczyk S., Odkrywanie Boga. Centralne problemy filozofii Boga, Sandomierz 1981.
Koza S.J., Z historii Instytutu Ekumenicznego Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 

„Roczniki Teologiczne” 7 (1993), s. 163–170.
Krajewski K., Ethos pielgrzyma – etosem świadka prawdy, „Ethos” 63–64 (2003), 

s. 49–58.
Krakowiak C., Sakrament bierzmowania w reformie liturgii II Soboru Watykańskie-

go, Lublin 2012.
Krakowiak C., Z problematyki teologicznej sakramentu bierzmowania, „Roczniki 

Teologiczno-Kanoniczne” 6 (1974), s. 35–57.
Krenzer F., Taka jest nasza wiara, Paris 1981.
Królikowski J., Mały przewodnik po „Katechizmie Kościoła Katolickiego”, Poznań 

1996.



366 |

|

Bibliografi

Królikowski J., Świadkowie wolności w historii. Próba filozoficznego usprawiedliwie-
nia męczeństwa, „Ethos” 53–54 (2001), s. 64–75.

Krupa A.L., Znaczenie Maryi w religii, w: Pod tchnieniem Ducha Świętego. Współ-
czesna myśl teologiczna, red. M. Finke, Poznań–Warszawa–Lublin 1964, 
s. 299–330.

Ku chrześcijaństwu jutra. Wprowadzenie do ekumenizmu, red. W. Hryniewicz, J.S. 
Gajek, S.J. Koza, Lublin 1997.

Kudasiewicz J., „Gdy Duch Święty zstąpi na was, otrzymacie Jego moc i będziecie 
moimi świadkami...” (Dz 1,8; Łk 24,48n.). Studium z teologii św. Łukasza, 
w: Miłość jest z Boga. Wokół zagadnień biblijno-moralnych, red. M. Woj-
ciechowski, Warszawa 1997.

Kudasiewicz J., Królestwo Boże w teologii ewangelistów, w: Duch i Oblubienica mó-
wią: „Przyjdź”. Księga pamiątkowa dla Ojca Profesora Augustyna Jan-
kowskiego OSB w 85. rocznicę urodzin, red. W. Chrostowski, Warszawa 
2001, s. 213–217.

Kudasiewicz J., Przymierze, w: Słownik teologiczny, red. A. Zuberbier, Katowice 
1989, s. 376–377.

Kudełka M., „System parafialnych komórek ewangelizacyjnych” jako nowa propozy-
cja dla duszpasterstwa, Katowice 2008.

Kulisz J., W drodze ku jedności z Kościołem „Niechalcedońskim”, „Studia Theologica 
Varsaviensia” (1998) 1, s. 187–188.

Kult Boży. Wybrane zagadnienia, w: Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypo-
wiedzi Kościoła, opr. S. Głowa, I. Bieda, Poznań 1997, s. 513–516.

Kurasińska A., Zasada ascezy i nowa jakość życia, w: Wiara i rozum na progu Trze-
ciego Tysiąclecia, red. J. Łukomski, Kielce 2001, s. 203–217.

Kutnik J., Litania loretańska, Kraków 1983.
Lafrance J., Modląc się mówcie: Ojcze, Warszawa 1989.
Langkammer H., Ogólne wprowadzenie do współczesnej introdukcji do Starego Te-

stamentu, w: Wstęp do Starego Testamentu, red. L. Stachowiak, Poznań 
1990, s. 9–50.

Langkammer H., Stary Testament odczytany na nowo. Wprowadzenie, treść teolo-
giczna, etos, Lublin 1992.

Langkammer H., Życie po śmierci. Eschatologia Starego i Nowego Testamentu, Lublin 
2004.

Lenik D., Misja ewangelizacyjna osób cierpiących, Kraków 2013.



367|

|

Bibliografi

Leśniewska J., Ekumenizm na rozdrożu. Refleksje nad dokumentem „Ku wspólnemu 
rozumieniu i wizji” Światowej Rady Kościołów, „Roczniki Teologiczne”  
(1998–1999) 7, s. 123–133.

Lewandowski G., Odpowiedzialność rodziców za kształtowanie osoby dziecka w świe-
tle wybranych dokumentów Jana Pawła II, „Studia Pelplińskie” (2003) 33, 
s. 393–420.

Liturgia uświęcenia czasu, red. W. Świerzawski, Kraków 1984.
Louf A., Żyć łaską. Rozważania o życiu duchowym, Kraków 2004.
Lustiger J.M., „Dać świadectwo prawdzie”, „Communio” (1987) 5, s. 68–75.
Lysy A., Troska pasterska o życie chrześcijańskie migranta w świetle nauczania Jana 

Pawła II, Poznań 2015.
Łabuda P., Abyś się przekonał o słuszności nauk. Przypowieści z Ewangelii św. Łuka-

sza. Lectiodivina, Tarnów 2016.
Łach J., Jak ujmować w nowy sposób teologię 1–2 Królów?, „Ruch Biblijny i Liturgicz-

ny” (1996) 1–4, s. 249–255.
Łach J., Modlitwa króla Salomona o mądrość (1 Krl 3,6–15), „Ruch Biblijny i Litur-

giczny” (1984) 1–6, s. 41–45.
Łach S., Księga Psalmów. Wstęp, przekład z oryginału, komentarz, ekskursy, Poznań 

1990.
Machniak J., Mateja L., Wstęp, w: Rozniecić iskrę Bożego miłosierdzia, red. ciż, Kra-

ków 2006, s. 7–10.
Macura A., Ekumeniczna wizyta Franciszka, „Gość Niedzielny” (2018) 26, s. 7.
Maggioni B., Bóg wierny historii. Doświadczenie duchowe w Biblii, Kraków 2013.
Majka J., Socjologiczna analiza świadectwa chrześcijańskiego, „Roczniki Nauk Spo-

łecznych” 3 (1975), s. 177–195.
Makiola L., Rozwój nauki na temat ofiarniczego charakteru Eucharystii. Studium 

dogmatyczno-pastoralne w oparciu o wybrane podręczniki z teologii dog-
matycznej (1930–2000), Opole 2003.

Malicki J.P., Zawierzyć Bożemu miłosierdziu. Świadectwo św. Teresy od Dzieciątka 
Jezus i św. Faustyny Kowalskiej, Kraków 2010.

Malina A., Chrzest Jezusa w czterech ewangeliach. Studium narracji i teologii, Kato-
wice 2007.

Maliński M., Słowo świadczące Boga, „W nurcie zagadnień posoborowych” (1968) 2, 
s. 299–367.

Marchetti A., Zarys teologii życia duchowego, cz. 2, Kraków 1996.
Marini P., Jak celebrować Eucharystię?, Kraków 2014.



368 |

|

Bibliografi

Mastej J., Staurologiczno-rezurekcyjna wiarygodność chrześcijaństwa, Lublin 2009.
Mastej J., Świadectwo chrześcijańskie jako motyw wiary, „Roczniki Teologiczne” 9 

(2002), s. 69–88.
McDowell J., Sprawa zmartwychwstania, czyli świadectwa historyczne potwierdzają 

zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa, Warszawa 1996.
McManus J., Błogosławioną zwać mnie będą…, Warszawa 2004.
Michalewski J., 31. niedziela zwykła. Rok A. Skuteczność świadectwa, „Wrocławski 

Przegląd Teologiczny” (1996) 1, s. 202–204.
Mierzwiński B., Czaplicki J., Znaczenie pierwszych wspólnot chrześcijańskich w re-

fleksji nad kościelnymi ruchami odnowy, w: Dziś i jutro ruchów kościel-
nych, red. W. Nowacki, J. Czaplicki, Pelplin 2005, s. 127–143.

Mikulski J., Chrześcijanin świadkiem Chrystusa. Konferencje ewangelizacyjne oraz 
rozważania do słowa Bożego w święta poświęcone Maryi oraz świętym, 
Tarnów 2011.

Miłość jest z Boga. Wokół zagadnień biblijno-moralnych, red. M. Wojciechowski, 
Warszawa 1997.

Mokrzycki B., Misterium Kościoła. Rozważania, Warszawa 1987.
Mondin B., Preegzystancja, nieśmiertelność, reinkarnacja, Kraków 1996.
Moskal P., Traktat o religii, Lublin 2014.
Moskałyk J., Nieprzemijająca tożsamość chrześcijańskiej wiary, Poznań 2015.
Mucha A., Trzeba aby wywyższono Syna Człowieczego, Rzeszów 2017.
Müller G.L., Papież – posłannictwo i misja, Kraków 2017.
Müller G.L., Podręcznik teologii dogmatycznej. Chrystologia – nauka o Jezusie Chry-

stusie [Traktat V], Kraków 1998.
Nabywaniec S., Poznanie i dialog drogą ku jedności – pierwszy polski podręcznik do 

ekumenizmu, „Roczniki Teologiczne” 7 (1997), s. 169–174.
Nabywaniec S., „Unia Brzeska po czterech stuleciach”. Międzynarodowe sympozjum 

historyczno-ekumeniczne, KUL, 20–21 września 1995 roku, „Roczniki 
Teologiczne” (1995) 7, s. 218–225.

Nabzdyk Z., Modlitwa – źródło i wyraz duchowości, w: Teologia duchowości katolic-
kiej, red. M. Igielski, Lublin 1993, s. 124–147.

Nadolski B., Odpowiedzi na 101 pytań o Mszę św., Kraków 2005.
Nadolski B., Św. Paweł, wielki apostoł, Kraków 2008.
Nagy S., Katolickie zasady ekumenizmu, w: Ku chrześcijaństwu jutra. Wprowadzenie 

do ekumenizmu, red. W. Hryniewicz, J.S. Gajek, S.J. Koza, Lublin 1997, 
s. 447–462.



369|

|

Bibliografi

Nagy S., Kościół a Eucharystia, w: II Krajowy Kongres Eucharystyczny. Pomoce teolo-
giczno-duszpasterskie dla parafii, red. S. Napierała, Poznań 1987, s. 113–
124.

Napierała S., Jedność Kościoła a podział chrześcijan, „Poznańskie Studia Teologicz-
ne” 7 (1992), s. 79–84.

Nauka – religia – dzieje. Co to znaczy realnie być…? VIII Seminarium Interdyscy-
plinarne w Castel Gandolfo, 8–10 sierpnia 1995, red. J.A. Janik, Kraków 
1996.

Nauka, Kościół, ekumenizm. Studia ofiarowane księdzu Bogdanowi Trandzie, red. 
K. Karski, Warszawa 1994.

Nossol A., Jedność Kościołów, jedność Europy, „Znak” (2004) 2, s. 11–36.
Nowak A.J., Lęk i męstwo świadka wiary, w: Świadek Jezusa, red. M. Chmielewski, 

Lublin 2004, s. 15–28.
Nowak A.J., Osoba konsekrowana, t. 2: Ślub posłuszeństwa, Lublin 1994.
Nowak W., Liturgia sakramentów celebracją anamnezy Paschalnego Misterium 

Chrystusa w czasie Kościoła, „Roczniki Teologiczne” 6 (2001), s. 19–30.
Olivier B., Cnota miłości, w: Wprowadzenie do zagadnień teologicznych. Teologia 

moralna, praca zbiorowa, Poznań–Warszawa–Lublin 1965, s. 577–657.
Paciorek A., Kim On jest? Pytania o Jezusa z Nazaretu, Częstochowa 2013.
Pagiewski H., Kaznodzieja odpowiedzialnym i oddanym bez reszty świadkiem Chry-

stusa, „Homo Dei” (1978) 3, s. 166–172.
Paprocki H., Recepcja – nowe zadanie ekumenizmu dzisiaj (Sympozjum Sekcji Teolo-

gii Porównawczej i Ekumenicznej KUL), „Novum” (1980) 12, s. 148–156.
Paszkowska T., Medytacje nad literą i duchem „Modlitwy Pańskiej”, w: „Abba, Oj-

cze!”, red. A.J. Nowak, Lublin 2000, s. 345–355.
Paszkowska T., Niewiasta pełna łaski jako „Żywa Forma”, w: Signum Magnum – du-

chowość maryjna, red. M. Chmielewski, Lublin 2002, s. 195–219.
Pawluk T., Człowiek charyzmatyczny we wspólnocie kościelnej na przykładzie stosun-

ku Kościoła do objawień prywatnych, w: Człowiek we wspólnocie Kościo-
ła, red. L. Balter, Warszawa 1979, s. 284–298.

Pawłowicz A., Ziemia świadectwa, „Post Scriptum” (1997) 3, s. 19–22.
Pawłowicz Z., Człowiek a Eucharystia, Gdańsk 1993.
Pervan T., „Mów, Panie…”. Kazania na rok „A”, Kalwaria Zebrzydowska 2004.
Piacenza M., Chrystus tożsamością kapłana, Kraków 2011.
Piasecki P., Abrahamiczna nadzieja Maryi, „Salvatoris Mater” (2003) 1, s. 98–110.
Piekarz D., Ewangelia dla początkujących, Kraków 2010.



370 |

|

Bibliografi

Pié-Ninot S., Wprowadzenie do eklezjologii, Kraków 2002.
Pikus T., Chrześcijaństwo religią objawienia i świadectwa, „Warszawskie Studia Teo-

logiczne” 8 (1995), s. 159–172.
Pikus T., „Karta ekumeniczna” na użytek lokalny. Aporie i wyzwania, w: Razem przy 

stole Słowa, red. W. Popielewski, Poznań 2004, s. 29–50.
Pindel R., Życie wspólnoty Kościoła pierwszych chrześcijan świadectwem dla świata, 

„Zeszyty Odnowy w Duchu Świętym” 4 (2004), s. 6–20.
Pironio E., Formacja członków i rola odpowiedzialnych, w: Dla Boga i świata. Świeccy 

konsekrowani, red. L. Rutkowska, I. Czarcińska, Kielce 1993, s. 134–142.
Piszkalski H.,  Jak dzieci przeżywają kazania, „Katecheta” (1974) 5, s. 216–219.
Pluralizm religijny, red. M. Bala, Pelplin 2005.
Pohier J.M., Mentalność religijna a mentalność dziecięca, „Znak” (1962) 11, s. 1680–

1702.
Polak G., Wspólnota ekumeniczna z Taizé, w: Ku chrześcijaństwu jutra. Wprowa-

dzenie do ekumenizmu, red. W. Hryniewicz, J.S. Gajek, S.J. Koza, Lublin 
1997, s. 351–355.

Polscy święci (2), red. J.R. Bar, Warszawa 1983.
Połeć B., Katecheza w przestrzeni doświadczenia religijnego i świadectwa wiary, 

„Tarnowskie Studia Teologiczne” 21 (2002) 1–2, s. 287–294.
Porosło K., Święta codzienność. O liturgii przemieniającej życie, Kraków 2018.
Postawy duchowe wobec Boga, Kościoła i człowieka, red. M. Chmielewski, Lublin 

1995.
Potarzyński G., Posłannictwo oznacza świadectwo (ankieta: Świeccy w Kościele i w 

świecie. Powołanie i posłannictwo), „Życie Katolickie” (1986) 9, s. 178–
181.

Potocki S., Psalmy modlitwą Ludu Bożego Starego i Nowego Przymierza, w: Liturgia 
uświęcenia czasu, red. W. Świerzawski, Kraków 1984, s. 125–154.

Potterie I. de la, Modlitwa Jezusa: Mesjasza – Sługi Bożego – Syna Bożego, Kraków 
1996.

Półtawska W., „By rodzina była Bogiem silna…”. Na kanwie „Listu do Rodzin” Ojca 
Świętego Jana Pawła II, Częstochowa 1995.

Pronzato A., Ojcze nasz. Modlitwa dzieci Bożych, Warszawa 1999.
Przemówienie honorowego przewodniczącego Polskiej Rady Ekumenicznej ks. prof. 

Witolda Benedyktowicza (Kościół metodystów), „Chrześcijanin a Współ-
czesność” (1983) 2, s. 17–18.



371|

|

Bibliografi

Przyborowski N., Wzajemne uznanie ważności chrztu pomiędzy Kościołem rzym-
skokatolickim a Kościołami zrzeszonymi w Polskiej Radzie Ekumenicznej, 
„Studia Theologica Varsaviensia” 1 (1997), s. 277–286.

Przygoda W., Świadectwo w służbie ewangelizacji, Lublin 2012.
Pylak B., „Bądźcie świadkami Chrystusowej miłości”, „Ethos” 41–42 (1998), s. 187–

194.
Rahner K., Vorgrimler H., Przymierze, w: ciż, Mały słownik teologiczny, Warszawa 

1987, s. 376–377.
Rakocy W., Tak zwany sobór jerozolimski wyrazem troski o jedność pierwotnego Ko-

ścioła, „Roczniki Teologiczne” 1 (1996), s. 139–148.
Ravasi G., Czym jest człowiek? Uczucia i więzy ludzkie w Biblii, Kraków 2011.
Reichan J., Teologia ekumeniczna, „Znak” (1959) 1, s. 109–110.
Roger z Taizé, Ekumeniczność powołania do celibatu, „W Drodze” (1980) 6, s. 46–47.
Roger z Taizé, Jego miłość jest ogniem, Kraków 2018.
Rojewski A., Pierwsi męczennicy jako świadkowie wiary. Refleksje teologiczne, w: 

Wiara w postawie ludzkiej, red. W. Słomka, Lublin 1991, s. 131–143.
Romaniuk K., Biblijny traktat o miłosierdziu, Ząbki 1994.
Romaniuk K., Św. Paweł. Życie i dzieło, Katowice 2008.
Rosik M., Biblijne namaszczenie na króla, kapłana i proroka jako konsekracja, „Życie 

Konsekrowane” (2002) 6, s. 42–53.
Rostkowski Z., Znaczenie apostolskiego świadectwa w dziele ewangelizacji (na przy-

kładzie Dz 10,34–43), „Studia Teologiczne KUL” 16 (1998), s. 43–65.
Rouet A., Zrozumieć sakramenty, Kraków 2004, s. 206.
Rozniecić iskrę Bożego miłosierdzia, red. J. Machniak, L. Mateja, Kraków 2006.
Rozum i wiara mówią do mnie. Wokół encykliki Jana Pawła II „Fides et ratio”, red. 

K. Mądel, Kraków 1999.
Różański J., Wokół koncepcji inkulturacji, Warszawa 2008, s. 104.
Rusecki M., Wiarygodność chrześcijaństwa, 1: Z teorii teologii fundamentalnej, Lu-

blin 1994, s. 65.
Rybicki A., Życie duchowe Maryi świadectwem o Jezusie, w: Świadek Jezusa, red. M. 

Chmielewski, Lublin 2004, s. 39–58.
Ryś G., Hiob – księga nadziei, Kraków 2017.
Ryś G., Od bałwochwalców do „innych owiec”, „Znak” (1998) 4, s. 15–21.
Sakramenty Kościoła posoborowego, red. H. Bogacki, S. Moysa, Z. Perz, Kraków 1970.
Salij J., Świadectwo wiary jako odpowiedź na jej współczesne zakwestionowanie, 

„Ateneum Kapłańskie” (1973) 3, s. 390–402.



372 |

|

Bibliografi

Schelkle K.H., Teologia Nowego Testamentu (2). Bóg był w Chrystusie, Kraków 1984.
Schmaus M., Wiara Kościoła, t. 1: Objawienie – inicjatywa Boża oczekująca odpo-

wiedzi człowieka: wiary, Gdańsk-Oliwa 1989.
Schökel L.A., Słowo natchnione. Pismo św. w świetle nauki o języku, Kraków 1983.
Selejdak R., Profesor teologii wychowawcą i świadkiem wiary, „Częstochowskie Stu-

dia Teologiczne” XXIX (2001), s. 219–228.
Sesboüé B., Komunikacja Słowa Bożego: Dei Verbum, w: Historia dogmatów, red. 

tenże, t. 4: Słowo zbawienia, Kraków 2003, s. 437–476.
Sesboüé B., Wierzę. Wezwanie do wiary katolickiej dla kobiet i mężczyzn XXI wieku, 

Warszawa – Poznań 2000.
Seweryniak H., Świadectwo i sens. Teologia fundamentalna, Płock 2001.
Sielepin A., Chrystus Omega w liturgii. Rzeczywistość eschatyczna w sakramentach 

Kościoła, Kraków 2004.
Sielepin A., Paschalny tryptyk chrześcijańskiej inicjacji, „Analecta Cracoviensia” 

XXXIII (2001), s. 557–574.
Siemieniewski A., Aktualność świadectwa osób konsekrowanych na progu Trzeciego 

Tysiąclecia, „Życie Konsekrowane” (2002) 1, s. 66–73.
Signum Magnum – duchowość maryjna, red. M. Chmielewski, Lublin 2002.
Siudy T., „Przez Jezusa do Maryi” i „Przez Maryję do Jezusa”. Autentyczna ducho-

wość maryjna w życiu i posłudze kapłana, „Częstochowskie Studia Teolo-
giczne” XXIX (2001), s. 99–110.

Skomski Z., Określenie i teologiczne podstawy świadectwa jako przepowiadania 
w dokumentach Soboru Watykańskiego II, „Studia Pelplińskie” 14 (1983), 
s. 181–193.

Słoma I., „Niech będzie wszędzie miłowane Najświętsze Serce Jezusa”. Kult Najświęt-
szego Serca Pana Jezusa w wybranych pismach św. Józefa Sebastiana Pel-
czara, Lublin 2013.

Słownik teologii biblijnej, red. X. Leon-Dufour, Poznań 1994.
Smuniewski C., Wspólnota łaski. Charytologiczno-trynitarna eklezjogeneza, Kraków 

2013.
Sobolewski Z., Czy ty mnie miłujesz? Kochające Boga i bliźnich Podlasie, Siedlce 

2018.
Sokal B.M., Uczniowie zmartwychwstałego Jezusa. Studium egzegetyczno-teologiczne 

J 20,1–29, Lublin 2016.
Sokołowski L.M., Współczesne zagrożenia racjonalizmu, „Analecta Cracoviensia” 

XXXIII (2001), s. 213–232.



373|

|

Bibliografi

Stala J., Przymierze małżeńskie jako miejsce i źródło świadectwa, w: Człowiek między 
losem a wyborem. Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu Władysławo-
wi Szewczykowi, red. M. Drożdż, Tarnów 2006, s. 430.

Staniek E., Bogactwo i piękno świata dobra. Rozważania katechizmowe, część trzecia, 
Kraków 2004.

Staniek E., Bóg mówi do człowieka. Tajemnica modlitwy, Kraków 2007.
Staniek E., Człowiek arcydziełem Boga, Kraków 2009.
Staniek E., Sześć prawd wiary, Kraków 1990.
Staroszczyk P., Eucharystia jako codzienność, „Współczesna Ambona” (2005) 3, 

s. 177–183.
Steffensky F., Msza św., w: Żyć duchowością. 101 inspiracji – od codzienności do 

mistyki, red. G. Hartlieb, Ch. Quarch, B. Schellenberger, Kielce 2005, 
s. 145–147.

Stolarczyk I., Miłość i sprawiedliwość – prawda o człowieku i społeczeństwie, w: Czło-
wiek między losem a wyborem. Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu 
Władysławowi Szewczykowi, red. M. Drożdż, Tarnów 2006, s. 161–170.

Strączek D., Wolność jest trudniejsza, niż myśleliśmy. Teksty z „Tygodnika Powszech-
nego”, Kraków 2018.

Suárez F., Ofiara ołtarza, Ząbki 2000.
Sudoł G., Rola miłości w życiu indywidualnym i społecznym w świetle nauczania 

papieża Jana Pawła II, Kraków 2016.
Suenens L.J., Kim jest Ona? Synteza mariologii, Warszawa 1988.
Sułkowski S., Nawracajcie się i wierzcie w Ewangelię. Przez Chrystusa, z Chrystusem, 

w Chrystusie, przez wiarę i chrzest do świadectwa, Poznań 2014/2015.
Suski A., Przekaz świadectwa Jana Chrzciciela w czwartej ewangelii, „Collectanea 

Theologica” (2001) 1, s. 91–102.
Swend D., Borto P., Chrześcijańskie świadectwo dzisiaj, Radom 2012.
Szafraniec K., Życie eucharystyczne wspólnoty zakonnej, „Collectanea Theologica” 

(1982) 4, s. 5–19.
Szkodoń J., Wychowanie do apostolstwa w rantach przygotowania do sakramentu 

bierzmowania, „Znak” (1980) 8–9, s. 1081–1092.
Szmajdziński M., Mądrość, która się narodziła, to mądrość, która nas rodzi, „Współ-

czesna Ambona” (2005) 1, s. 16–19.
Szostek A., „Teologia rodzi się ze świadectwa”, „W Drodze” (1991) 12, s. 14–20.
Szpakowski B., Jak odzyskać radość życia?, Kraków 2013.
Szpet J., Katecheta – świadkiem i przyjacielem, „Katecheta” (1986) 1, s. 15–21.



374 |

|

Bibliografi

Szponar A., Świadectwo życia jako motyw wiarygodności chrześcijaństwa według 
kardynała Stefana Wyszyńskiego, „Roczniki Teologiczne” 9 (2002), 
s. 121–144.

Szymik J., Paradygmat wcielenia jako fundament ludzkiej kultury. Teologiczna reflek-
sja – literackie świadectwo, „Zeszyty Naukowe Katolickiego Uniwersyte-
tu Lubelskiego” (1998) 1–2, s. 25–38.

Szymusiak J.M., Świadectwo wspólnoty, w: Sakramenty Kościoła posoborowego, red. 
H. Bogacki, S. Moysa, Z. Perz, Kraków 1970, s. 491–515.

Świadectwo życia. O „Veritatis splendor”z Pawłem Bortkiewiczem TChr rozmawia 
Paweł Kozacki OP, „W Drodze” (2003) 9, s. 8–23.

Świadek Jezusa, red. M. Chmielewski, Lublin 2004.
Świerzawski W., Eucharystia Chrystusa i Kościoła, Kraków 1982.
Taborska J., Świadectwo wspólnoty, „Znak” (1964) 4, s. 377–389.
Talec P., Wierzyć dzisiaj, Paris 1974.
Tarkowska E., Współczesna socjologia polska wobec antropologii, czyli perspektywy i 

ograniczenia antropologii Polski współczesnej, „Kultura i Społeczeństwo” 
(1990) 3, s. 31–45.

Teologia dogmatyczna i jej przekaz, red. S. Kozakiewicz, Olsztyn 2003.
Teologia duchowości katolickiej, red. M. Igielski, Lublin 1993.
Tomczak A., Od wyprawy góralskiej do seminarium naukowego (w piętnastolecie se-

minariów w Castel Gandolfo), w: Nauka – religia – dzieje. Co to znaczy re-
alnie być…? VIII Seminarium Interdyscyplinarne w Castel Gandolfo, 8–10 
sierpnia 1995, red. J.A. Janik, Kraków 1996, s. 143–156.

Tradycja i otwartość. Księga pamiątkowa poświęcona o. Profesorowi dr. hab. Stanisła-
wowi Celestynowi Napiórkowskiemu, red. K. Kowalik, Lublin 1999.

Tronina A., Abraham – ojciec wierzących, w: Wiara w postawie ludzkiej, red. 
W. Słomka, Lublin 1991.

Tronina A., Jozue – Jezus. Biblijna typologia Zbawiciela, „Verbum Vitae” (2002) 1, 
s. 41–56.

Trzaskowski Z., Wiara jest wyborem. Integralny wymiar wiary religijnej, w: Wiara 
i rozum na progu Trzeciego Tysiąclecia, red. J. Łukomski, Kielce 2001, 
s. 45–61.

Turnau J., Pacierz ekumenisty. Dekalog ekumenisty. Siedem błędów głównych ekume-
nii przeszkadzających, w: Nauka, Kościół, ekumenizm. Studia ofiarowane 
księdzu Bogdanowi Trandzie, red. K. Karski, Warszawa 1994, s. 23–27.



375|

|

Bibliografi

Tyszka A., Antropologiczna i socjologiczna perspektywa badania kultury współcze-
snej, „Kultura i Społeczeństwo” (1981) 1–2, s. 199–216.

Urbanowski M., Świadkowie miłości, „W Drodze” (2003) 5, s. 7.
Urbański S., Wiara w modlitwie chrześcijańskiej, w: Wiara w postawie ludzkiej, red. 

W. Słomka, Lublin 1991, s. 239–254.
Urbański S., Życie mistyczno-konsekrowane, Warszawa 2015.
Vercruysse J.E., Wprowadzenie do teologii ekumenicznej, Kraków 2001.
W kierunku prawdy, red. B. Bejze, Warszawa 1976.
Wal J., Realizacja Bożego miłosierdzia w życiu Kościoła i chrześcijanina, w: „Bądź-

cie świadkami miłosierdzia”. Materiały z II Diecezjalnego Forum Ruchów 
i Stowarzyszeń Katolickich, red. W. Piotrowski, Tarnów 2003, s. 34–55.

Warchoł P., Przesłanie Fatimy, Warszawa 2017.
Warzeszka J., Pneumatologia współczesna, Warszawa 2009, s. 235.
Węgrzecki A., Idea systemu względnie izolowanego w antropologii filozoficznej, „Stu-

dia Filozoficzne” 1 (1976), s. 57–69.
Wiara i rozum na progu Trzeciego Tysiąclecia, red. J. Łukomski, Kielce 2001.
Wiara w postawie ludzkiej, red. W. Słomka, Lublin 1991.
Wicks J., Komentarz do dokumentu „Maryja: łaska i nadzieja w Chrystusie”, „Salva-

toris Mater” (2005) 2, s. 460–474.
Wicks J., Wprowadzenie do metody teologicznej, Kraków 1995.
Wider D.E., Modlitwa. Studium z zakresu teologii modlitwy, w: Postawy duchowe 

wobec Boga, Kościoła i człowieka, red. M. Chmielewski, Lublin 1995, 
s. 153–185.

Widła B., Apostolska postawa św. Pawła jako dawanie świadectwa o Chrystusie, „Stu-
dia Theologica Varsaviensia” 2 (1975), s. 81–103.

Wielgus S., Średniowieczny wykład Pisma św., w: Teologia dogmatyczna i jej przekaz, 
red. S. Kozakiewicz, Olsztyn 2003, s. 35–52.

Witczyk H., Kościół Syna Bożego. Studium eklezjologii czwartej ewangelii, Kielce 
2012, s. 64.

Witczyk H., Ofiarne życie drogą do ofiarnej śmierci, „Współczesna Ambona” (2005) 
3, s. 99–104.

Witkowska A., Mocarze ducha. Polscy święci i błogosławieni 999–2007, Tarnów 2008.
Wocial J., Nie lękajcie się świętości, „Więź” (1997) 8, s. 38–46.
Wojciechowski P., Jeden świat, jeden mózg: Voodoo i „Wiadomości Literackie”, „Więź” 

(2000) 1, s. 105–109.



376 |

|

Bibliografi

Wojtczak A., Maryja – „Niewiasta Eucharystii” według nauczania Jana Pawła II, 
„Salvatoris Mater” (2004) 1, s. 354–378.

Wojtyła K., Ewangelizacja współczesnego świata, „W nurcie zagadnień posoboro-
wych” 8 (1976), s. 59–82.

Wollny H., Najnowsze dzieje rodzimej czci Matki naszego Zbawiciela. Posoborowa 
ewolucja kultu maryjnego w Polsce, Opole 1995.

Woronowski F., Zarys teologii pastoralnej, t. 1, Warszawa 1984.
Wprowadzenie do zagadnień teologicznych. Teologia moralna, praca zbiorowa, Po-

znań–Warszawa–Lublin 1965.
Wstęp do Starego Testamentu, red. L. Stachowiak, Poznań 1990.
Wucherer-Huldenfeld A.K., Doniosłość fenomenu współczesnego ateizmu, w: Socjo-

logia religii. Wybór tekstów, red. F. Adamski, Kraków 1983, s. 464-480.
Zaleski W., Mistyczne Ciało Chrystusa. Traktat o Kościele, Poznań–Warszawa–Lu-

blin 1962.
Zapłata F., Dawanie świadectwa o Chrystusie w nowej rzeczywistości misyjnej, 

„Homo Dei” (1972) 3, s. 204–212.
Zapotoczny R., 3. Niedziela Wielkanocna. Jesteście świadkami, „Wrocławski Prze-

gląd Teologiczny” (2002) 2, s. 197–198.
Zarębska E., Postawy katechety: nauczyciela religii, wychowawcy chrześcijańskiego, 

świadka Chrystusa i Kościoła, „Studia Warmińskie” 38 (2001), s. 311–318.
Ziemiański S., Między nadprzyrodzonym a filozoficznym obrazem Boga, w: Rozum i 

wiara mówią do mnie. Wokół encykliki Jana Pawła II „Fides et ratio”, red. 
K. Mądel, Kraków 1999, s. 55–71.

Zimniak J., Katecheta świadkiem wiary, „Bielsko-Żywieckie Studia Teologiczne” 1 
(1996), s. 177–181.

Zimoń D., Przepowiadać Chrystusa, Katowice 1989.
Zimoń D., Stawać się świadkiem Chrystusa. Homilia wygłoszona w kościele NMP 

Wniebowziętej w Czuchowie (26 grudnia 1986), w: tenże, Przepowiadać 
Chrystusa, Katowice 1989, s. 334–336.

Ziółek W., Słudzy i świadkowie. W 30. rocznicę święceń biskupich, Łódź 2010, s. 11.
Żądło A., Egzorcyzmy w tradycji i życiu Kościoła, Katowice 2007.
Żądło A., Męczeństwo jako dar szczególnego świadectwa, „Homo Dei” (2000) 3, 

s. 34–46.
Życiński J., Bóg Abrahama i Whiteheada, Tarnów 1992.



377|

|

Bibliografi

Życiński W., Ekumenizm a wolność religijna, w: Ku chrześcijaństwu jutra. Wprowa-
dzenie do ekumenizmu, red. W. Hryniewicz, J.S. Gajek, S.J. Koza, Lublin 
1997, s. 712–717.

Życiński W., Między wiarą a pobożnością. Ekumeniczny wymiar duszpasterstwa ma-
ryjnego w Polsce, „Salvatoris Mater” (2005) 2, s. 342–354.

Żyć duchowością. 101 inspiracji – od codzienności do mistyki, red. G. Hartlieb, Ch. 
Quarch, B. Schellenberger, Kielce 2005.

Żynel A., Poznanie Boga według św. Bonawentury, w: W kierunku prawdy, red. 
B. Bejze, Warszawa 1976, s. 419–457.




