
Polonia Sacra R VI(XXIV) nr 11/55(2002)

o. Andrzej Napiórkowski OSPPE (PAT, Kraków)

Człowieczeństwo Jezusa Chrystusa 
odsłania oblicze człowieka

Wprowadzenie

Odkryć oblicze Boga! Czyż to nie jest zbyt śmiałe wyzwanie? 
Czyż to nie jest pełne przekory kwestionowanie biblijnego stwier­
dzenia, że Boga nikt nigdy nie oglądał twarzą w twarz? Sam Jezus 
głosił, że „Nigdy nie słyszeliście ani Jego [Boga] głosu, ani nie wi­
dzieliście Jego oblicza" (J 5, 37)? Czyżbyśmy zapomnieli, że mię­
dzy Bogiem a człowiekiem istnieje nieskończona przepaść, po­
nieważ człowiek jest tak stworzony, iż jego oczy są zdolne wi­
dzieć jedynie to, co nie jest Bogiem. Stąd Bóg jest dla człowieka 
istotnie Niewidzialnym i znajduje się poza jego polem widzenia, 
i będzie tak już zawsze. Bóg jest istotnie niewidzialny -  jest to 
podstawowe stwierdzenie biblijnej wiary w Boga, które stoi jed­
nocześnie w  jednoznacznej opozycji wobec widzialności bożków, 
uczynionych ręką ludzką. Stwierdzenie to jest także wypowiedzią 
o człowieku. Człowiek jest „istotą patrzącą" (das schauende Wesen), 
której przestrzeń egzystencji ograniczona jest przestrzenią jego 
zdolności widzenia i dotykania. I w  tej przestrzeni zmysłów Bóg 
nie występuje1. Czy Bóg jako absolutnie doskonały Duch może 
zostać aż tak poddany antropomorfizacji, iż można dopatrywać się 
u Niego twarzy? Jak Niewidzialny mógłby odsłonić swoje oblicze 
człowiekowi, żyjącemu jedynie w  świecie widzialnym? Czy aż tak 
bardzo spotkała się już boskość z człowieczeństwem, duch z mate­
rią, Stwórca ze stworzeniem, iż można spojrzeć Bogu w  twarz?

1 Por. J. Ratzinger, Einführung in das Christentum, München 1968, s. 26-27.



Aby jednak odkrywać oblicze Boga, trzeba odkryć najpierw 
oblicze Jezusa Chrystusa jako Boga i Człowieka. Chrystus jest wi­
dzialną ikoną niewidzialnego Boga. Zastrzeżeń i wątpliwości, ja­
kie wysuwają się już na wstępie tej refleksji, jest znacznie więcej 
niż te powyżej zwerbalizowane. Właściwie jednak chcemy się 
skoncentrować nie tyle, odkrywaniu oblicza Boga, jakie ujawniło 
się w bogoczłowieczeństwie Jezusa Chrystusa, co przede wszyst­
kim na rekonstrukcji i afirmacji oblicza ludzkiego, i to w sensie 
podwójnym. Z jednej strony zamierzamy zaprezentować człowie­
czeństwo, jakie wyraził sobą Jezus Chrystus, wcielony Bóg, i jakie 
doznało w Nim swojego uwznioślenia i pełni, oraz z drugiej -  
człowieczeństwo, jakie jest właściwe każdemu z ludzi. Tej pro­
blematyce poświęcimy zasadniczo nasze studium. Punktem wyj­
ścia będzie przedstawienie człowieczeństwa i jego głównych cech 
u Jezusa.

Zachętą do takiej analizy, czynionej tak rozumem jak i wiarą, 
jest potrzeba nowej ewangelizacji, która wiąże się z potrzebą no­
wego człowieka, zwłaszcza że współczesne kierownicze siły 
świata zogniskowały przesadnie swoją uwagę na ekonomicznym 
wymiarze ludzkości, a nie na duchowym2. Wydaje się, że pomocą 
jest tu dowartościowanie natury ludzkiej, której podmiotem jest 
każdy człowiek. Trzeba osobiście spotkać Jezusa Chrystusa, jedy­
nego Zbawcę, aby móc w Jego świetle i Jego oczyma widzieć bliź­
niego. To osobiste doświadczenie Chrystusa rozpoczyna się wraz 
ze zbliżaniem do Jezusa z Nazaretu, owej historycznej postaci ży­
dowskiego Rabbiego, którego osoba i nauka pozostaje jak dotąd 
największym przełomem w dziejach kosmosu, i to obojętnie jakie 
kategorie stanowiłyby punkt odniesienia. Czy naprawdę znamy 
Jezusa jako naszego przyjaciela, naszego brata, naszego gościa? 
Autentyczne doświadczenie człowieczeństwa Jezusa pozwoli le­
piej i właściwiej docenić wielkość człowieczeństwa każdego z nas. 
W tajemnicy wcielenia natura ludzka stała się bowiem zdolna

2 Por. S. de F. B. Paes, Troska o kosmos jako żywy organizm, „Communio" 128 
(2002) nr 2, s. 101-112.

252



przyjąć i ogarnąć Boga (capax Dei). Człowiek w swojej istocie stał 
się kompatybilny z bóstwem. Chrześcijaństwo zatem okazuje się 
być z jednej strony uznaniem w Jezusie boskiego Zbawiciela, a z 
drugiej niesłychaną promocją ludzkiej natury.

Zasadną rzeczą jest odwołać się w tym miejscu do doktryny 
II Soboru Watykańskiego, która mówi: „Człowiek słusznie sądzi, 
że uczestnicząc w świetle Bożej myśli góruje swym rozumem nad 
światem rzeczy. Na przestrzeni wieków, dzięki pilnemu ćwicze­
niu swego twórczego ducha, postąpił niewątpliwie w naukach 
doświadczalnych, w umiejętnościach technicznych i w sztukach 
wyzwolonych. W naszych czasach zaś doszedł do wybitnych 
osiągnięć, zwłaszcza w badaniu i podporządkowaniu sobie świata 
materialnego (...). Epoka nasza bardziej niż czasy ubiegłe potrze­
buje takiej mądrości, która by wszelkie rzeczy nowe, jakie czło­
wiek odkrywa, czyniła bardziej ludzkimi. Przyszłym losom 
świata grozi bowiem niebezpieczeństwo, jeśli ludzie nie staną się 
mądrzejsi. A zaznaczyć jeszcze trzeba, że liczne narody mniej za­
sobne ekonomicznie, a bogatsze w mądrość mogą innym przy­
nieść niezwykle wiele pożytku. Dzięki darowi Ducha świętego 
dochodzi człowiek przez wiarę do kontemplacji i pojmowania ta­
jemnicy planu Bożego"3.

Należy ponownie odkryć i głosić, że Jezus Chrystus nie jest 
teorią, ideą czy historyczną kwestią lub wybitną osobowością, 
lecz jest On osobą, i to żywą osobą. Staje się być potrzebą chwili 
zapobieganie redukcji chrześcijaństwa do jakiejś ideologii czy 
nawet tylko teologii. Kościół, poczynając już od starożytności, 
zawsze był świadom, że największym jego skarbem jest Jezus 
Chrystus i tego bogactwa nie tylko skrupulatnie strzegł przez 
stulecia, ale Go nieustannie przepowiadał, gorliwie troszcząc się 
o niezafałszowanie tej wyjątkowej postaci. Paralelnie wraz z tym 
fundamentalnym przekonaniem, trwała w Kościele świadomość

3 Konstytucja duszpasterska o Kościele w  świeóe współczesnym „Gaudium et spes" 
(GS), [w:] Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje. Tekst łacińsko- 
polski, Poznań 1967, s. 830-987, nr 15.

253



o wielkości człowieka, zwłaszcza człowieka odkupionego. Nie 
zapomniano nigdy ostatniego nakazu chwalebnego Pana: „Idźcie 
więc i nauczajcie wszystkie narody, udzielając im chrztu w  imię 
Ojca i Syna, i Ducha Świętego. Uczcie je zachowywać wszystko, 
co wam powiedziałem. A oto Ja jestem z wami przez wszystkie 
dni, aż do skończenia świata" (Mt 28,19-20).

Biblijne poświadczenie człowieczeństwa Jezusa

Współcześni Jezusowi nigdy nie mieli powodów, aby jego 
człowieczeństwo stawiać pod znak zapytania. O wiele więcej pro­
blemów stwarzało dla nich uznanie Jego bóstwa. Kiedy Mistrz 
z Nazaretu podpytywał swoich uczniów: „Za kogo ludzie uwa­
żają Syna Człowieczego?" (Mt 16,13), to w odpowiedzi usłyszał, 
że funkcjonują różne przekonania co do jego osoby, gdyż jedni 
uważają Go „za Jana Chrzciciela, inni za Eliasza, jeszcze inni za 
Jeremiasza albo za jednego z proroków" (Mt 16,14). To, że Jezus 
był człowiekiem, w  oczach Jego palestyńskiego otoczenia było 
niekwestionowaną oczywistością. Dopiero w  świetle wydarzeń 
paschalnych i pomocy ze strony Ducha świętego okaże się, iż był 
On nie tylko człowiekiem, ale także odwiecznym Synem Bożym. 
Jezus już w  trakcie swojej ziemskiej działalności kilkakrotnie pró­
bował objawić pełną prawdę o sobie, a zwłaszcza wobec mu naj­
bliższych apostołów, jednak nie zawsze z takim skutkiem, jak to 
miało miejsce pod Cezareą Filipową. Albowiem epilogiem tej 
rozmowy okazała się odpowiedź Szymona Piotra na pytanie skie­
rowane wprost do apostołów: „A wy za kogo mnie uważacie?" 
(Mt 16,17). Gdy pierwszy wśród apostołów wyznaje, że Jezus jest 
„Mesjaszem, Synem Boga żywego" (Mt 16, 16), to oprócz po­
chwały, dowie się, że zostało mu to objawione. Można zatem 
stwierdzić, że jak z łatwością akceptowano człowieczeństwo Jezu­
sa, tak z wielką trudnością dochodzono do tajemnicy Jego bóstwa. 
Tajemnica wcielenia okazuje się być nieprzerwanie nie tyle kwe­
stią rozumową, co prawdą wiary.

254



Potwierdzenia ludzkiej natury Chrystusa Pana chrystologia 
odnajdywała już w  większości proroctw starotestamentalnych, 
które są zapowiedzią przyjścia Mesjasza. Poczynając od Księgi 
Rodzaju, kiedy to patriarcha Jakub udziela przed śmiercią swoje­
go błogosławieństwa Judzie (por. Rdz 49,10), w proroctwie Nata­
na (por. 2 Sm 7,12), u Micheasza (por. 5 ,1-3), u Daniela (por. 7, 
13-14), a kończąc na Izajaszu (53, 3-5): „Wzgardzony i ode­
pchnięty przez ludzi, Mąż boleści, oswojony z cierpieniem, jak 
ktoś, przed kim się twarze zakrywa, wzgardzony tak, iż mieliśmy 
Go za nic. Lecz On się obarczył naszym cierpieniem, On dźwigał 
nasze boleści, a myśmy Go za skazańca uznali, chłostanego przez 
Boga i zdeptanego. Lecz On był przebity za nasze grzechy, zdru­
zgotany za nasze winy. Spadła nań chłosta zbawienna dla nas, 
a w  Jego ranach jest nasze zdrowie" Wszystkie te teksty mówią 
o wyraźnym zrodzeniu fizycznym i nauczają, iż Mesjasz będzie 
się wywodził z rodu ludzkiego4.

Także Nowy Testament w sposób nie budzący wątpliwości 
przekazuje prawdę o człowieczeństwie Jezusa. Już na wstępie 
mamy dwa rodowody (zstępujący: Mt 1 ,1-17  i wstępujący: Łk 3, 
23-38), które obszernie prezentują genealogiczny pień Jezusa. 
Uważna lektura Ewangelii odsłania nam całe bogactwo doznań 
Jezusa w  jego wymiarze człowieczeństwa. Jak każdy człowiek 
rozmawiał, posługiwał się wzrokiem, słuchem, smakiem, łaknął 
i pragnął, jadł i pił, płakał, ulegał zmęczeniu, odczuwał ból i trage­
dię całej drogi krzyżowej i męki, cierpiał, umarł, został pogrzebany. 
A więc miał ciało ludzkie. Chrystus Pan miał także duszę ludzką: 
„Jezus zaś ponownie wołając wielkim głosem, oddał ducha" (Mt 
27,50), „Smutna jest moja dusza aż do śmierci (Mt 26,38)5.

„A słowo ciałem się stało i zamieszkało między nami" (J 4, 
14). Obecność objawiającego się Boga w  osobie jest obecnością 
w ciele. Słowo Boże stało się widzialne i dotykalne. Logos Boży 
stał się człowiekiem. Jak boski i poza zmysłami był Logos, jak po-

4 Por. J. Buxakowski, Jezus Chrystus. Osoba i czyn, Pelplin 2000, s. 106-107.
5 Por. tamże, s. 107-108.

255



nadczasowe i ponadświatowe było jego przebywanie u Boga, tak 
rzeczywiście ujawnił swoją obecność w prawdziwej naturze ciała. 
Dla Ewangelisty wydaje się być wciąż nie wystarczającym ak­
centowanie historycznego i czasowo-przestrzennego konkretu, 
w którym doszło do objawienia się Boga w ludzkiej postaci (por. 
1 J 1,1.2.3). Wypowiedź o wcieleniu musiała brzmieć co najmniej 
szokująco, a szczególnie na de hellenistycznej idei Logosu we 
wszystkich jej formach, która to idea tak mocno wpisana jest 
w kontekst czwartej Ewangelii6. Tym bardziej zatem potwierdzało 
to niekwestionowane przyjmowanie prawdy o ludzkiej naturze 
Chrystusa.

Warto zauważyć, iż objawienie jako samoudzielenie się Boga 
w Jezusie Chrystusie zawiera nie tylko treść, jaką jest osoba 
i dzido Jezusa Chrystusa, ale też i możliwość odszyfrowania tego 
objawienia przez człowieka. Skoro zatem Odwieczne Sowo stało 
się człowiekiem, pełnym człowiekiem, musi zatem istnieć droga 
dotarcia do Niego w tym konkretnie przeżywanym, historycznym 
człowieczeństwie. Droga ta prowadzi do zrozumienia sposobu 
i stylu Jego życia, Jego doświadczenia egzystencji ziemskiej -  
w sensie nie tylko ograniczeń czasoprzestrzennych, ale i biolo­
gicznych, psychicznych oraz duchowych. Bóg żył po ludzku. 
W tym człowieczeństwie był ograniczony, był pewnym indywi­
duum. Był człowiekiem wśród ludzi, odczuwając razem z nimi to 
wszystko, co czuje człowiek. Jednakże był On człowiekiem do­
skonałym. I w tej doskonałości skrzyżowało się to perfekcyjne 
człowieczeństwo z bóstwem. W tym punkcie przecięcia znajduje 
się Jezus Chrystus jako Pojedynczy Uniwersalny (il Singolare 
Universale); pojedynczy Jezus jako nosiciel ludzkiej natury i uni­
wersalny Chrystus jako wszechobecny Zmartwychwstały. W teo­
logii dominowała jeszcze do niedawna tendencja zapominania re­
alizmu wcielenia. Karl Rahner na szczęście słusznie zauważył, iż

4 Por. A. Grillmeier, Jesus der Christus im Glauben der Kirche. Bd I: Von der 
apostolischen Zeit bis zum Konzil von Chalcedon (451), Freiburg-Basel-Wien 
3 (1990), s. 129.

256



przyjęcie przez Boga człowieczeństwa bez granic i bez ograniczeń 
równałoby się ucieczce od rzeczywistej ludzkiej kondycji7.

O d  czasów apostolskich do Chalcedonu

Pojawiające się z czasem błędne pojmowania człowieczeństwa 
Jezusowego, posunięte niekiedy nawet do zanegowania jego ma­
terialnego wymiaru, wynikały nie tyle z podważania Jego histo- 
ryczności, lecz były wynikiem trudności w  rozumieniu sposobu 
połączenia ducha z ciałem, natury boskiej z  ludzką. Przykładem 
może tu służyć heretycka doktryna doketyzmu, według której 
człowieczeństwo Syna Bożego było złudzeniem (z j. greckiego do- 
kein -  wydawać się). Dokeci utworzyli osobną sektę dopiero ok. 
połowy II w . Głosili, iż Jezus Chrystus urodził się, cierpiał i umarł 
tylko pozornie. Doketyzm wyznawała zresztą większa część gno- 
styków, wychodzących z przekonania, iż inteligencje wyższego 
świata są zbyt czyste, aby łączyć się z materią8. Przeciwko Wędom 
doketów występowali św. Ignacy Antiocheński (t 110), głoszący, 
iż Jezus jest „naprawdę pochodzeniem z rodu Dawida, według 
ciała (...) zrodzony prawdziwie z Dziewicy"9. W  innym miejscu 
zaś nazywa Chrystusa „doskonałym człowiekiem" Apologię 
człowieczeństwa Chrystusa Pana uprawiają ponadto Klemens 
Rzymski (t ok. 98), Ireneusz (t 202), Tertulian (t 220) i inni10.

Obok doketyzmu do herezji pierwszych stuleci chrześcijań­
stwa odnośnie do sporów chrystologicznych należy także zaliczyć 
gnozę. Gnostycka teogonia, kosmogonia i antropologia nie są jed­
nak jednolite. Według nich istnieje Najwyższy Ojciec, nieokreślo­
ny, obojętny i nieuchwytny. Z  jego substancji emanuje Pleroma,

7 Por. X. Tilliette, Come Cristo visse la sua umanità. Un saggio di egegesi feno­
menologica, Gregorianum 82/3  (2001), s. 528-529.

• Por. H. Masson, Słownik herezji w Kościele katolickim, Katowice 1993, s. 110-
-111.

9 List do Smymeńczyków 1,1 (Ad Smymaeos).
10 Por. J. Buxakowski, dz. cyt., s. 108.

257



czyli pełnia bóstwa, na którą składają się eony, będące zarazem 
nieśmiertelnymi duchami i „wiekami" lub „erami" w  sensie, jaki 
ma się na myśli mówiąc, że Chrystus jest eonem ery chrześcijań­
skiej. Większość chrześcijańskich gnostyków wyznawała poglądy 
doketyczne w  kwestii natury Jezusa Chrystusa. Maryja była tylko 
„kanałem", za pośrednictwem którego Zbawca przyszedł na 
świat i czasowo przybrał postać człowieka. Chrystus był jednak 
istotą nierzeczywistą, która nigdy nie cierpiała i nie umarła na 
krzyżu11.

Jednakże herezją, która najbardziej wstrząsnęła Kościołem, 
wprawdzie gdy ustały już prześladowania i można było prowa­
dzić d z ia ła ln o ś ć  jawną, był arianizm. Ariusz i jego uczniowie 
poddali w  wątpliwość konsubstancjalność (współistotność) Logo­
su, czyli drugiej osoby Trójcy Świętej. Ich zdaniem cały problem 
sprowadzał się do niemożliwości pogodzenia jedności Boga z jego 
trójistotnością oraz nieskończoności ze skończonością w dziele 
stworzenia. Przeciw arianom ortodoksja katolicka potwierdziła, 
że natura ludzka Chrystusa Pana nie tylko posiadała ludzkie cia­
ło, ale również duszę, jaką ma każdy człowiek12.

Z kolei apolinaryzm, jako wspólnota monofizycka, uznawał 
jedną naturę w  Jezusie Chrystusie. Apolinary, przeciwnik ariani- 
zmu, położył w  swej doktrynie akcent na boskość Chrystusa, po­
mniejszając Jego człowieczeństwo. „Powiadamy, że ten, który jest 
z Maryi, jest współistotny z Ojcem, jest Bogiem zrodzonym 
z Dziewicy, a nie Bogiem i człowiekiem" -  nauczał Apolinary 
(syn) jako biskup Laodycei13.

Zmaganie się o właściwe wyrażenie tajemnicy Jezusa Chry­
stusa, tak w jego człowieczeństwie jak i bóstwie, nie było prostą 
sprawą. Zarówno błędne rozwiązania jak i stwierdzenia ortodok­
sji nabierały swojej szczególnej wyrazistości w  trakcie trwania 
wielkich soborów, do których należy zaliczyć najpierw Niceę

11 Por. H. Masson, dz. cyt, s. 131-134; por. A. Grillmeier, dz. cyt, s. 190-197.
12 Por. H. Masson, dz. cyt, s. 67-70.
13 Por. tamże, s. 65-66.

258



(325), Konstantynopol (381), Efez (431) i wreszcie Chalcedon (451), 
uważany jako wielki tryumf chrystologii „dwóch natur"14. Wiek 
IV sprecyzował słownictwo dotyczące Trójcy świętej i sformuło­
wał na Soborze Nicejskim i Konstantynopolitańskim I naukę 
o Bogu w  Trójcy jedynym. W okresie sporów chrystologicznych 
od 428 do 451 roku dokonano tego samego w  stosunku do Jezusa 
Chrystusa. Ostatecznie określono, że Jezus Chrystus jest praw­
dziwym Bogiem, ale jest równocześnie prawdziwym człowie­
kiem. W Nim natura ludzka i natura boska złączyły się najpełniej 
i najmocniej w osobie, tzn. po wcieleniu jest On jeden, ale pozo- 
stają w  Nim dwie natury: całkowita natura boska i całkowita na­
tura ludzka, która nie doznała jakiegokolwiek pomniejszenia czy 
osłabienia wskutek tego połączenia15. Ojcowie Soboru Chalcedoń- 
skiego wyrazili te fundamentalne prawdy chrystologiczne o zro­
dzeniu Syna Bożego z Ducha świętego i z Maryi oraz o właściwo­
ściach obu natur wchodzących w  skład jednej osoby następująco: 
„jednogłośnie uczymy wyznawać, że jest jeden i ten sam Syn, Pan 
nasz Jezus Chrystus, doskonały w  Bóstwie i doskonały w czło­
wieczeństwie, prawdziwy Bóg i prawdziwy człowiek, złożony 
z rozumnej duszy i ciała, współistotny Ojcu co do Bóstwa, współ- 
istotny nam co do człowieczeństwa, «we wszystkim nam podob­
ny oprócz grzechu» (Hbr 4,15). Przed wiekami z Ojca zrodzony 
jako Bóg, w  ostatnich zaś czasach dla nas i dla naszego zbawienia 
narodził się jako człowiek z Maryi Dziewicy, Bożej Rodzicielki; 
jeden i ten sam Chrystus Pan, Syn jednorodzony ma być uznany 
w dwóch naturach bez pomieszania, bez zamiany, bez podziału 
i bez rozłączenia. Nigdy nie została usunięta różnica natur przez 
ich zjednoczenie, lecz właściwości każdej z nich są zachowane 
i zjednoczone w jednej osobie, w  jednym współistnieniu. Nie 
można Go dzielić na dwie osoby ani ich w  Nim rozróżniać, po-

14 Por. K. Schatz, Sobory Powszechne. Punkty zwrotne w historii Kościoła, Kra­
ków 2001, s. 22-67; por. J. N. D. Kelly, Początki doktryny chrześcijańskiej, Warsza­
wa 1988, s. 252-255.

15 Por. M. Starowieyski, Sobory Kościoła niepodzielonego. Część I: Dzieje, Tar­
nów 1994, s. 77-78.

259



nieważ jest jeden i ten sam Syn jednorodzony, S o w o  Boże, Pan 
Jezus Chrystus"16.

Kościół pierwotny usiłował jak najtrafniej wyrazić tajemnicę 
Jezusa. I mimo że wyrażano ją w  postaci różnych formuł dogma­
tycznych, to jednak nieprzerwana była świadomość, że Jezus 
Chrystus to żyw y, zmartwychwstały Pan, który nigdy swoich nie 
opuszcza i jest ze swoim Kościołem aż do pełnego ujawnienia się 
królestwa Bożego. Należy pamiętać, że wielkie sobory starożytno­
ści pozostają dla nas nie tylko przejawem intelektualnego geniu­
szu bardzo precyzyjnej -  która może dzisiaj wywoływać niekiedy 
wrażenie skostnienia i chłodnej obojętności -  wręcz doskonałej 
dogmatycznej terminologii, ale ostatecznie i przede wszystkim są 
świadectwem wielkiej i głębokiej wiary ówczesnych chrześcijan. 
To formowanie się myśli chrystologicznej w  zakresie określenia 
człowieczeństwa Jezusa pozwoliło dotrzeć do prawdy wiary, któ­
rą zdogmatyzowano, że Jezus Chrystus zrodzony z ziemskiej 
matki, Maryi Dziewicy, żył i bytował na ziemi jako prawdziwy 
człowiek. A  zatem Jezus Chrystus był rzeczywiście, a nie pozor­
nie, prawdziwym i pełnym człowiekiem, obdarzonym wspólną 
nam naturą, tj. ciałem i rozumną duszą.

Świętość człowieczeństwa Jezusa

Uczniowie, którzy z Jezusem przebywali przez wiele lat Jego 
publicznej działalności, mieli wielokrotnie sposobność uczestni­
czyć razem z N im  w  najprzeróżniejszych sytuacjach życiowych. 
Czas, w  którym przecież żył Jezus, był dla narodu żydowskiego 
czasem polityczno-społecznych i religijnych kryzysów, jakie bu­
dziły tęsknotę za jakimś nowym sposobem panowania Bożego 
i stawały się pożywką dla radykalno-teokratycznych ruchów, po­
czynając od prorockich, poprzez zbrojny opór, a kończąc na asce­
tycznym ruchu eseńczyków. Oprócz tego ogólnego tła uczniowie,

16 DS 301 (BF VI, 8).

260



a zwłaszcza wyłoniona przez samego Jezusa wąska grupa apo­
stołów, doświadczyli ze swoim Rabbim z Nazaretu prawie każ­
dego wymiaru ludzkiej egzystencji, poczynając od radości, sytości 
i uniesień religijnych z cudami dziejącymi się na ich oczach, po­
przez głód, pragnienie, zmęczenie, rozpacz, aż do duchowych 
załamań, rozpaczy i śmierci.

W tym kontekście słowa i czyny Jezusa, mające konkretny cel, 
jakim było zaprowadzenie panowania miłości Bożej i zgromadze­
nie Izraela w prawdziwy lud Boży, w którym Bóg może okazać 
swoją bliskość i moc, prowadziły do tragicznej konfrontacji z ów­
czesnym porządkiem prawnym, a w końcu także do konfrontacji 
z mentalnością i przekonaniami tych wszystkich, którzy Go ota­
czali. Działalność Jezusa, złożona i pełna napięcia, nie była zatem 
należycie rozumiana nawet przez najbliżej Niego stojących. I mi­
mo że poświęcał apostołom najwięcej czasu i uwagi, pragnąc od­
słonić przed nimi prawdziwą istotę swojej osoby i misji, to nie był 
właściwie pojmowany. Tę troskę Jezusa o Dwunastu widać po ich 
powrocie, kiedy to wracają utrudzeni z misji prowadzonej po 
dwóch, są przez Jezusa przyjmowani z wielką troskliwością: „Wte­
dy Apostołowie zebrali się u Jezusa i opowiedzieli Mu wszystko, 
co zdziałali i czego nauczali. A On rzekł do nich: «Pójdźcie wy 
sami osobno na miejsce pustynne i wypocznijcie nieco!»"(Mk 6, 
30-31; por. Łk 10, 17-20). Widać więc, że nawet Dwunastu, któ­
rych On sam powołuje z wyraźnym zamiarem związania ich ze 
swoim posłannictwem mesjańskim: „Pójdźcie za Mną, a sprawię, 
że się staniecie rybakami ludzi" (Mk 1,17; Mt 4,19), nie do końca 
potrafi dostrzec w Nim Chrystusa.

Cały powyżej nakreślony kontekst społeczny i religijny z na­
kładającą się na niego warstwą osobowych relacji musiał bezpar­
donowo ujawniać każdy rys człowieczeństwa Jezusa. Apostoło­
wie, choć sami z siebie w okresie przedpaschalnym nie byli 
w stanie uznać w Jezusie Chrystusa, to jednak widzieli wyraźnie, 
że był On do nich we wszystkim podobny oprócz grzechu; On 
mógł współczuć naszym słabościom, bo był doświadczony we 
wszystkim na nasze podobieństwo, z wyjątkiem grzechu (por.

261



Hbr 4, 15). Życie było najlepszym weryfikatorem autentycznej 
świętości Jego doskonałego człowieczeństwa, i to w oczach apo­
stołów zaledwie człowieczeństwa, choć autentycznego. Był On 
dla nich świętym Bożym (por. J 6, 68-69), rozumianym ze wzglę­
du na piękno i szlachetność życia, jakie prowadził, a nie ze 
względu na Jego odwieczne Boże synostwo. „Ten, który jest «ob­
razem Boga niewidzialnego» (Kol 1,15), jest człowiekiem dosko­
nałym, który przywrócił synom Adama podobieństwo Boże, 
zniekształcone od czasu pierwszego grzechu. Skoro w nim przy­
brana natura nie uległa zniszczeniu, tym samym została ona wy­
niesiona również w  nas do wysokiej godności. Albowiem On, Syn 
Boży, przez wcielenie swoje zjednoczył się jakoś z każdym czło­
wiekiem Ludzkimi rękoma pracował, ludzkim myślał umysłem, 
ludzką działał wolą, ludzkim sercem kochał, urodzony z Maryi 
Dziewicy, stał się prawdziwie jednym z nas, we wszystkim do nas 
podobny oprócz grzechu"17.

świętość Jezusa była świętością absolutną18, zwłaszcza w  sen­
sie absencji każdego grzechu. W rozmowie ze swoimi adwersa­
rzami Jezus stawia im pytanie: „Kto z was udowodni Mi grzech?" 
(J 8, 46). Pod względem braku grzechu u Rabbiego z Nazaretu 
dysponujemy ponadto świadectwami apostolskimi. W Liście do 
Koryntian czytamy: „On [Bóg] to dla nas grzechem uczynił Tego, 
który nie znał grzechu, abyśmy się stali w  Nim sprawiedliwością 
Bożą" (2 Kor 5,21). A w Liście św. Piotra: „On grzechu nie popeł­
nił, a w  Jego ustach nie było podstępu" (1 P 2, 22). Ponadto św. 
Jan daje następujące świadectwo: „Każdy zaś, kto pokłada w Nim  
tę nadzieję, uświęca się, podobnie jak On jest święty. Każdy, kto 
grzeszy, dopuszcza się bezprawia, ponieważ grzech jest bezpra­
w iem  Wiecie, że On się objawił po to, aby zgładzić grzechy, 
w  Nim zaś nie ma grzechu" (1 J 3, 3-7). Wobec powyższych

17 GS 22.
18 Z pozycji teologii dogmatycznej o świętości Chrystusa omawiając takie 

zagadnienia, jak: łaska Chrystus, Jego wiedza, moc sprawcza, wolność, uczucia 
i cierpienia pisze J. Buxakowski: Jezus Chrystus. Osoba i czyn, s. 221-253.

262



zgodnych potwierdzeń odnośnie do absolutnego braku jakiego­
kolwiek grzechu w  Jezusie z Nazaretu narzucają się dwa funda­
mentalne pytania. Skąd wypływała wiedza apostołów o braku ja­
kiegokolwiek grzechu u Jezusa? C o  było podstawą fiiktu, iż w  Je­
zusie nie było żadnego grzechu, tzn. jak mógł Jezus, który był 
przecież człowiekiem jak wszyscy inni, być wolny od każdego 
grzechu?

Odnośnie do problemu drugiego to Ojcowie Kościoła w y­
prowadzali zawsze bezgrzeszność Chrystusa z unii hipostatycz- 
nej. W  niektórych zaś przypadkach bezgrzeszność -  jak to przy­
kładowo czyniła szkoła antiocheńska -  tłumaczono jednością 
moralną, jaka zachodziła w  Jezusie między Bogiem a człowie­
kiem. A  ponieważ grzeszy nie natura, ale osoba, która w  Jezusie 
była reprezentowana przez boską osobę Słowa, to twierdzić, że 
Jezus mógłby zgrzeszyć, jest tożsame z mówieniem, że Bóg 
mógłby zgrzeszyć, a zatem mielibyśmy tu do czynienia z czy­
stym absurdem.

Z  kolei teologia tradycjonalna, zarówno starożytna jak i śre­
dniowieczna, zupełnie ignorowała pytanie pierwsze, które stało 
się dopiero współcześnie klasycznym problemem historycznym 
i hermeneutycznym. Większość współczesnych teologów wiedzę 
apostołów o braku grzechu u Jezusa upatruje w  wydarzeniu 
zmartwychwstania. Takie stanowisko reprezentuje dobry skądi­
nąd teolog włoski Raniero Cantalamessa, który pisze, iż przeko­
nanie o bezgrzeszności Jezusa nie wynikało a priori, lecz było a po­
steriori19. Trudno się z takim poglądem do końca zgodzić, iż do­
piero zmartwychwstanie doprowadziło współczesnych Jezusowi 
do takiego przekonania. Wypada tu zrobić co najmniej dwa do­
powiedzenia. Pierwsze jest natury epistemologicznej. Nie można 
nie zauważyć odmienności porządków poznawczych, albowiem 
najbliżsi z otoczenia Jezusa w  kwestii Jego świętości wcale nie 
potrzebowali wierzyć w  Niego jako Mesjasza, wystarczyło im, że 
widzieli jak O n  żył. Należy raczej sądzić, że zmartwychwstanie

19 Por. R. Cantalamessa, Gesù Cristo. Il Santo di Dio, Torino 1999, s. 14.

263



Hbr 4, 15). Życie było najlepszym weryfikatorem autentycznej 
świętości Jego doskonałego człowieczeństwa, i to w oczach apo­
stołów zaledwie człowieczeństwa, choć autentycznego. Był On 
dla nich świętym Bożym (por. J 6, 68-69), rozumianym ze wzglę­
du na piękno i szlachetność życia, jakie prowadził, a nie ze 
względu na Jego odwieczne Boże synostwo. „Ten, który jest «ob­
razem Boga niewidzialnego» (Kol 1,15), jest człowiekiem dosko­
nałym, który przywrócił synom Adama podobieństwo Boże, 
zniekształcone od czasu pierwszego grzechu. Skoro w nim przy­
brana natura nie uległa zniszczeniu, tym samym została ona wy­
niesiona również w  nas do wysokiej godności. Albowiem On, Syn 
Boży, przez wcielenie swoje zjednoczył się jakoś z każdym czło­
wiekiem. Ludzkimi rękoma pracował, ludzkim myślał umysłem, 
ludzką działał wolą, ludzkim sercem kochał, urodzony z Maryi 
Dziewicy, stał się prawdziwie jednym z nas, we wszystkim do nas 
podobny oprócz grzechu"17.

świętość Jezusa była świętością absolutną18, zwłaszcza w  sen­
sie absencji każdego grzechu. W rozmowie ze swoimi adwersa­
rzami Jezus stawia im pytanie: „Kto z was udowodni Mi grzech?" 
(J 8, 46). Pod względem braku grzechu u Rabbiego z Nazaretu 
dysponujemy ponadto świadectwami apostolskimi. W Liście do 
Koryntian czytamy: „On [Bóg] to dla nas grzechem uczynił Tego, 
który nie znał grzechu, abyśmy się stali w  Nim sprawiedliwością 
Bożą" (2 Kor 5, 21). A w Liście św. Piotra: „On grzechu nie popeł­
nił, a w  Jego ustach nie było podstępu" (1 P 2, 22). Ponadto św. 
Jan daje następujące świadectwo: „Każdy zaś, kto pokłada w Nim 
tę nadzieję, uświęca się, podobnie jak On jest święty. Każdy, kto 
grzeszy, dopuszcza się bezprawia, ponieważ grzech jest bezpra­
wiem. Wiecie, że On się objawił po to, aby zgładzić grzechy, 
w  Nim zaś nie ma grzechu" (1 J 3, 3-7). Wobec powyższych

17 GS 22.
i* Z pozycji teologii dogmatycznej o świętości Chrystusa omawiając takie 

zagadnienia, jak: łaska Chrystus, Jego wiedza, moc sprawcza, wolność, uczucia 
i cierpienia pisze J. Buxakowski: Jezus Chrystus. Osoba i czyn, s. 221-253.

262



zgodnych potwierdzeń odnośnie do absolutnego braku jakiego­
kolwiek grzechu w  Jezusie z Nazaretu narzucają się dwa funda­
mentalne pytania. Skąd wypływała wiedza apostołów o braku ja­
kiegokolwiek grzechu u Jezusa? C o  było podstawą faktu, iż w  Je­
zusie nie było żadnego grzechu, tzn. jak mógł Jezus, który był 
przecież człowiekiem jak wszyscy inni, być wolny od każdego 
grzechu?

Odnośnie do problemu drugiego to Ojcowie Kościoła w y­
prowadzali zawsze bezgrzeszność Chrystusa z unii hipostatycz- 
nej. W  niektórych zaś przypadkach bezgrzeszność -  jak to przy­
kładowo czyniła szkoła antiocheńska -  tłumaczono jednością 
moralną, jaka zachodziła w  Jezusie między Bogiem a człowie­
kiem. A  ponieważ grzeszy nie natura, ale osoba, którą w  Jezusie 
była reprezentowana przez boską osobę Słowa, to twierdzić, że 
Jezus mógłby zgrzeszyć, jest tożsame z mówieniem, że Bóg 
mógłby zgrzeszyć, a zatem mielibyśmy tu do czynienia z czy­
stym absurdem.

Z  kolei teologia tradycjonalna, zarówno starożytna jak i śre­
dniowieczna, zupełnie ignorowała pytanie pierwsze, które stało 
się dopiero współcześnie klasycznym problemem historycznym 
i hermeneutycznym. Większość współczesnych teologów wiedzę 
apostołów o braku grzechu u Jezusa upatruje w  wydarzeniu 
zmartwychwstania. Takie stanowisko reprezentuje dobry skądi­
nąd teolog włoski Raniero Cantalamessa, który pisze, iż przeko­
nanie o bezgrzeszności Jezusa nie wynikało a priori, lecz było a po­
steriori19. Trudno się z takim poglądem do końca zgodzić, iż do­
piero zmartwychwstanie doprowadziło współczesnych Jezusowi 
do takiego przekonania. Wypada tu zrobić co najmniej dwa do­
powiedzenia. Pierwsze jest natury epistemologicznej. Nie można 
nie zauważyć odmienności porządków poznawczych, albowiem 
najbliżsi z otoczenia Jezusa w  kwestii Jego świętości wcale nie 
potrzebowali wierzyć w  Niego jako Mesjasza, wystarczyło im, że 
widzieli jak O n  żył. Należy raczej sądzić, że zmartwychwstanie

w Por. R. Cantalamessa, Gesù Cristo. Il Santo di Dio, Torino 1999, s. 14.

263



ujawniło pełniej i dopełniło to, co odnośnie do Jezusa historycz­
nego apostołowie żywili, czyli ich wiarę. Idzie tu zwłaszcza 
o wiarę w Jezusa jako Mesjasza. Natomiast ich przekonanie, że 
w Rabbim z Nazaretu nie ma grzechu, było po prostu wynikiem 
ich zwyczajnego ludzkiego doświadczenia. Na wielką refleksję 
teologiczną Soboru Chalcedońskiego o hipostazie™ przyjdzie bo­
wiem jeszcze poczekać ponad cztery wieki. Dlatego właściwiej 
jest mówić o pewnym procesie. Od swojej niekompletnej przed- 
paschalnej wiedzy o Jezusie apostołowie przechodzą do paschal­
ną wiary w Chrystusa.

Dopowiedzenie drugie jest natury pneumatologicznej. Wielu 
teologów już po II Soborze Watykańskim nadmiernie akcentując 
ważność zmartwychwstania, deprecjonuje mimo woli wydarzenie 
Pięćdziesiątnicy. To dopiero zesłanie Ducha Świętego ujawnia 
całą prawdę o Jezusie, który jest Chrystusem. Jezus wyraźnie Go 
nie tylko zapowiedział, ale i zesłał. „A Pocieszyciel, Duch święty, 
którego Ojciec pośle w moim imieniu, On was wszystkiego na­
uczy i przypomni wam wszystko, co Ja wam powiedziałem" 0  14, 
26). „Gdy zaś przyjdzie On, Duch Prawdy, doprowadzi was do 
całej prawdy. Bo nie będzie mówił od siebie, ale powie wszystko, 
cokolwiek usłyszy, i oznajmi wam rzeczy przyszłe" 0  16, 13). 
Dlatego ostatecznie możemy zgodzić się po części z Cantala- 
messą dopiero w tym miejscu, gdy pisze, iż zmartwychwstanie 
pozwala potwierdzić, że w Chrystusie nie było grzechu, zaś unia 
hipostatyczna pozwala potwierdzić, że w Chrystusie nie mogło 
być grzechu21.

Oblicze człowieka w Jezusie z Nazaretu

Prezentacja Jezusowego człowieczeństwa odsłoniła przed na­
mi niezwykłość Jego osoby, wyrażającej się nade wszystko w ab-

20 Zob. D S125-126; 300-303.
21 Por. R. Cantalamessa, dz. cyt., s. 15.

264



solutnej świętości. Istota tej świętości, będącej zarówno świętością 
moralną jak i ontyczną, polegała na całkowitym i doskonałym 
zjednoczeniu się z Bogiem. Kiedy człowiek naśladując Jezusa, 
wchodzi w najgłębsze relacje z Bogiem, doświadcza przemiany 
swojego oblicza. Jego zraniona przez grzech natura doznaje wów­
czas nie tylko uzdrowienia, ale pewnego novum. Jak dzieło odku­
pienia nie jest tylko powrotem do stanu stworzenia, ale jest jego 
dopełnieniem i podniesieniem na poziom wyższy, tak i człowiek 
poprzez uzdrawiające relacje odkupienia, dosięgającego go przez 
Jezusa Chrystusa, doznaje uświęcenia22. Odnosiło się to nie tylko 
do Mojżesza czy Szczepana, ale jeszcze bardziej tyczy się każdego 
z nas. „Jeśli posługiwanie śmierci, utrwalone literami w kamieniu, 
dokonywało się w chwale, tak iż synowie Izraela nie mogli spo­
glądać na oblicze Mojżesza z powodu jasności jego oblicza, która 
miała przeminąć, to o ileż bardziej pełne chwały będzie posługi­
wanie Ducha!" (2 Kor 3, 7). „A wszyscy, którzy zasiadali w San­
hedrynie, przyglądali się mu [Szczepanowi] uważnie i zobaczyli 
twarz jego, podobną do oblicza anioła" (Dz 6,15). Christianus alter 
Christus!

Chrystus to nowy człowiek, który ukazuje prawdziwe oblicze 
usynowionego na nowo całego stworzenia. „Tajemnica człowieka 
wyjaśnia się naprawdę dopiero w tajemnicy Słowa Wcielonego. 
Albowiem Adam, pierwszy człowiek, był figurą przyszłego, mia­
nowicie Chrystusa Pana. Chrystus, nowy Adam, już w samym 
objawieniu tajemnicy Ojca i Jego miłości objawia w pełni człowie­
ka samemu człowiekowi i okazuje mu najwyższe jego powołanie. 
Nic więc dziwnego, że w Nim wyżej wspomniane prawdy znaj­
dują swe źródło i dosięgają szczytu"23.

W Jezusie, w Jego człowieczeństwie, nie tylko realizuje się 
oferta komunii ze strony Boga, ale też i jej spełnienie ze strony 
ludzkiej. Otóż ta komunia, którą Bóg już ofiarował w Starym

22 Por. A. Napiórkowski, Kościół jako lud Boży i jego eschatologiczny wymiar, 
„Zeszyty Historyczno-Teologiczne" 8 (2002), s. 123-138.

23 GS 22.

265



Przymierzu i na nowo ofiarowuje stale ludziom, zostaje przyjęta 
i staje się historią także jako akceptacja i przyjęcie ze strony czło­
wieka. W  spotkaniu z Jezusem, z Jego czynami i z Jego słowami, 
z konkretnym sposobem Jego żyda w  różnych relaqach, ucznio­
wie mogą poznać, jak można żyć na tej ziemi w  konkretnej historii 
w  pełnej komunii z Bogiem. W  tym sensie można mówić, iż Jezus 
objawia także oblicze człowieka. Wszyscy wierzący, uczniowie, 
mogą rozeznać w  tym obliczu właśdwą tożsamość osoby ludzkiej 
egzystującej na tej ziemi, tożsamość, jaka jest im dana do pełnej 
wolnej odpowiedzialności, aby czynić swoją historię ludzką. 
W  człowieczeństwie Jezusa zostało zatem objawione oblicze Boga 
jako boska miłość zbawiająca oraz objawione oblicze człowieka, 
które odsłania się w  pełnym człowieczym sensie24.

Człowieczeństwo Jezusa jest miejscem spotkania się Boga 
z każdym człowiekiem. Albowiem z jednej strony Bóg się ujaw­
nia, wychodząc z miłosną propozycją zbawienia. Natomiast 
z drugiej ujawnia się człowiek, gdy w  swojej wolnośd daje pozy­
tywną odpowiedź na ofertę ze strony Boga. Stąd Jezus w  swojej 
ludzkiej naturze jest komunią człowieka z Bogiem. I jest to komu­
nia nie tylko odtwarzająca więzi pierwszej kreacji, wyrażające się 
w  obrazie i podobieństwie stworzenia do Stwórcy, ale także 
pneumatyczna wspólnota usynowienia człowieka w  Bogu, która 
zainicjowana we wcieleniu, przez krzyż wprowadza w  zmar­
twychwstanie. Trafnie poucza Sobór, gdy stwierdza, że Syn Boży 
„derpiąc za nas nie tylko dał przykład, byśmy szli w  Jego ślady, 
lecz i otworzył nam nową drogę, którą jeśli idziemy, życie 
i śmierć doznają uświęcenia i nabierają nowego sensu. Chrześdja- 
nin zaś stawszy się podobnym do obrazu Syna, który jest Pierwo­
rodnym między wielu braćmi, otrzymuje «pierwociny Ducha» 
(Rz 8, 23), które czynią go zdolnym do wypełniania nowego pra­
wa miłośd. Przez tego Ducha, będącego «zadatkiem dziedzictwa» 
(Ef 1, 14), cały człowiek wewnętrznie się odnawia aż do «odku-

M Por. S. Bastianel, In Gesù di Nazaret il volto dell'uomo, „Gregorianum" 82/3  
(2001), s. 549.

266



pienia ciała» (Rz 8, 23), bo «jeśli Duch tego, który wzbudził 
z martwych Jezusa, przebywa w  nas, ten, który z martwych 
wzbudził Jezusa Chrystusa, ożywi śmiertelne ciała wasze Du­
chem swym w  was przebywającym» (Rz 8, l l ) " 25.

W  ludzkiej naturze Jezusa objawia się oblicze nowego czło­
wieka, które nie ma w  sobie nic z abstrakcji. Objawia się ono hi­
storyczne i nad wyraz konkretne. Cały trud i znój ziemskiego ży­
cia dotyka Jezusa w  każdym wymiarze Jego egzystencji zbyt po­
ważnie, aby w  jakimkolwiek momencie odmawiać M u owej real­
ności, jakiej doświadcza i jaką przeżywa każdy człowiek. Ta ab­
solutna konkretność staje się dla wszystkich naśladowców Jezusa 
autentyczną zachętą do takiego żyda, jakie On prowadził i rze­
czywistym potwierdzeniem, iż realizacja tego jest możliwa. Czło­
wieczeństwo Jezusa mówi, iż nie tylko nasza świętość jest możli­
wa, ale ona już teraz się uskutecznia.

W  oblicze nowego człowieka, jakie ukazuje Nazarejczyk, wpi­
sane są znaki prawdziwego człowieczeństwa. Podstawową cechą 
jest wiara. Wynika ona -  jak już wspomniano powyżej -  z wielkiej 
intymnośd i zażyłośd z Bogiem Ojcem. Tą relacją między nimi 
jest po prostu Duch Święty, czyli pełnia miłośd. Tą miłość Jezus 
wypowiada w  swojej świętośd jako trwanie w  pełnej i stałej ko­
munii z Ojcem. Oblicza wiernych, ich nowe człowieczeństwo, jeśli 
w  wierze kształtują swoje relacje z Bogiem Ojcem w  Chrystusie, 
rzeźbi Duch Święty. O n  staje się architektem naszego usynowio- 
nego człowieczeństwa26. Jako synowie w  Synu możemy wówczas 
w  Duchu wołać: Abba Ojcze] (por. Rz 8,15; G a 4,6; J 1,12; 1 J  3,1), 
aby oglądać Jego oblicze, a imię Jego znalazło się na naszych czo­
łach (por. A p 22,4).

»  GS 22.
24 Por. S. Bastianel, dz. cyt., s. 551-555.

267



Human Nature of Jesus Christ 
Unveils True Countenance of Human Being 

Summary

Jesus Christ turns out to be not only a visible icon of invisible God 
but in His human nature unveils the true countenance of every human 
being. An analysis of evangelical sources makes it possible to reconstruct 
human nature of Jesus as a historical person. It appears that in the 
mystery of Incarnation the Son of God in a way united with every 
human being. This solidarity assumed a shape of deep communion since 
in His earthly existence He experienced the hardships of life which we 
all suffer. Working with human hands, thinking in human mind, acting 
on human will, loving with human heart, He truly became one of us, 
resembling us in everything but sin. The Rabbi of Nazareth showed us 
not only how to live but that it is possible to lead a holy life. The first and 
complete source of absolute righteousness and holiness in the whole 
reality of earthly life was for Jesus of Nazareth His filial relationship 
with God, the Father. Into this unity with the heavenly Father in the 
Holy Spirit He wanted to bring every human being since it is only in 
such a communion that human being acquires his or her true, genuine 
countenance.

268


