
UNIWERSYTET PAPIESKI JANA PAWŁA II 

W KRAKOWIE 

 

WYDZIAŁ TEOLOGICZNY 
 

 

 

 

Ks. mgr lic. Adrian Mętel 
 

 

Motyw drzewa (Rdz 3, 1-24)  

w apokaliptycznych pismach  

judaizmu okresu Drugiej Świątyni.  

 

 

 

 

 

Praca doktorska 

napisana na seminarium  

w Katedrze Hermeneutyki Biblijnej i Judaistyki 

pod kierunkiem 

ks. dra hab. Sylwestra Jędrzejewskiego SDB 
 

 

 

 

 

 

Kraków 2022 



2 

Autor: ks. mgr lic. Adrian Mętel  

Tytuł pracy: Motyw drzewa (Rdz 3, 1-24) w apokaliptycznych pismach judaizmu okresu Dru-

giej Świątyni. 

Promotor: ks. dr hab. Sylwester Jędrzejewski SDB 

Miejsce i rok napisania: Kraków 2022  

Ilość stron: 273 

 

Abstrakt:  

Dysertacja stanowi próbę ukazania motywu drzewa (Rdz 3,1-24) w apokaliptycznych 

pismach judaizmu okresu Drugiej Świątyni. Apokryfy apokaliptyczne, które dotykają tej tema-

tyki to: Apokalipsa Abrahama, Księga Henocha etiopska, Księga Jubileuszy, 4 Księga Ezdrasza 

oraz apokryf Życie Adama i Ewy.  

Głównym założeniem pracy jest próba ukazania walorów i możliwości analizy intertek-

stualnej opartej na semiotyce kategorialnej. Jest to również wskazanie nowego narzędzia wzbo-

gacającego myśl współczesnych egzegetów analizujących Pismo Święte. Niniejsza praca wska-

zuje, że zaniedbanie intertekstualności zuboża bogactwo studiowanego tekstu natchnionego. 

Podejście intertekstualne otwiera zaś różnorodne perspektywy i wymiary znaczenia tekstów, 

przez co ubogaca przesłanie perykopy Rdz 3, 1-24, a motyw drzewa ukazany w literaturze 

apokaliptycznej judaizmu okresu Drugiej Świątyni daje taką możliwość. 

Intertekstualność w ramach semiotycznego podejścia do studiowania Biblii nie jest jed-

nak złotą receptą. Trzeba zawsze akceptować i pracować z rzeczywistością danych znaków 

występujących w analizowanych tekstach. Stanowi to zasadnicze kryterium, określające wia-

rygodność i akceptowalność interpretacyjną. Dlatego ważne jest, aby bardzo dokładnie rozwa-

żyć różne podejścia do intertekstualności i obrać właściwe podejście metodologiczne. Niniej-

sza praca właśnie to próbuje ustalić i wychodzi tej próbie naprzeciw. 

 

Słowa-klucze: intertekstualność, metodologia, semiotyka kategorialna, motyw drzewa Rdz 

3,1-24, drzewo życia, literatura peritestamentalna, apokaliptyka, Apokalipsa Abrahama, Księga 

Henocha etiopska, Księga Jubileuszy, 4 Księga Ezdrasza, Życie Adama i Ewy, literatura juda-

izmu okresu Drugiej Świątyni. 

 

 

 



3 

Abstract: 

This dissertation aims to show the motif of the tree (Gen 3:1-24) in the apocalyptic writ-

ings of Judaism during the Second Temple period. The apocalyptic apocrypha that touch upon 

this subject matter are: the Apocalypse of Abraham, the Book of Enoch, the Book of Jubilees, 

2 Esdras and the Life of Adam and Eve. 

The primary focus  of the dissertation is to attempt to show the value and possibilities of 

intertextual analysis on the basis of categorical semiotics. It also seeks to indicate a new tool 

enriching the thought of contemporary  exegetes who analyze the Bible.  This dissertation 

demonstrates that neglecting intertextuality makes one blind to the richness of  the analyzed 

inspired text. The intertextual approach provides numerous  perspectives and dimensions for 

the text interpretation, thus enriching the messages of the Gen 3:1-24 pericope, in which  the 

motif of the tree has been   depicted in a clear and concise way, and likewise, for the apocalyptic 

writings of the Second Temple period.  

However, intertextuality as a part of a semiotic approach to studying the Bible cannot be 

deemed as a silver bullet.  It is imperative to always acknowledge and work with the reality of 

given signs that are present in the analyzed texts. This is an essential criterion for assessing 

credibility and interpretability. Therefore, it is vital to carefully consider various approaches to 

intertextuality and adopt the proper methodological approach. This dissertation undertakes to 

establish such approach and confront it. 

 

Keywords: intertextuality, methodology, categorical semiotics, the motif of the tree Gen 3:1-

24, tree of life, paritestamental literature, apocalyptic literature, the Apocalypse of Abraham 

the Book of Enoch, the Book of Jubilees, , 2 Esdras, the Life of Adam and Eve, literature of the 

Second Temple Judaism. 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

SPIS TREŚCI 

 

WYKAZ SKRÓTÓW ............................................................................................................................. 8 

WSTĘP ................................................................................................................................................ 11 

Rozdział I  Opowiadanie o dwóch drzewach w ogrodzie: Rdz 3, 1-24 ............................ 23 

1. Perykopa Rdz 3, 1-24 w badaniach biblijnych ..................................................................... 23 

2. Delimitacja tekstu perykopy ....................................................................................................... 28 

3. Rdz 3,1-24 w ujęciu synchronicznym i diachronicznym ................................................. 34 

4. Analiza strukturalna: autonomia i redakcja tekstu ............................................................ 39 

5. Dwa opowiadania ............................................................................................................................ 43 

1.5.1. Drzewo w środku ogrodu .................................................................................................... 45 

1.5.2. Drzewo życia ............................................................................................................................ 49 

6. Kontekst kulturowo-religijny ..................................................................................................... 50 

7. Podsumowanie ................................................................................................................................. 54 

Rozdział II  Temat drzewa w ogrodzie (Rdz 3, 1-24) ........................................................... 56 

1. Drzewo w tekście masoreckim Rdz 3, 1-24 .......................................................................... 56 

1.1. Tekst masorecki perykopy: uwagi gramatyczno-filologiczne ............................... 57 

1.2. Rdz 3, 1: !G")h; #[eî lKo - wszystkie drzewa tego ogrodu.................................................... 62 

1.3. Rdz 3, 2: !G"ßh;-#[e(  yrIïP. - owoce drzew tego ogrodu .......................................................... 68 

1.4. Rdz 3, 3: è!G"h;-%AtB. rv<åa] é#[eh' - drzewo które jest w środku ogrodu .......................... 69 

1.5. Rdz 3, 6: lk'øa]m;l. #[e’h' •bAj - [owoce ] tego drzewa dobre do jedzenia ...................... 70 

1.6. Rdz 3, 6: ~yIn:©y[el' aWhå-hw"a]t;( - rozkosz dla oczu ..................................................................... 73 

1.7. Rdz 3, 6: lyKiêf.h;l.  #[eh' dm'Ûx.n<w> - drzewo zrozumienia ........................................................ 75 

1.8. Rdz 3, 8: !G")h; #[eî %AtßB. - drzewo ukrycia ............................................................................. 77 

1.9. Rdz 3, 11: ^yti²yWIci rv<ôa] #[eªh' - drzewo zakazane ................................................................. 79 

1.10. Rdz 3, 22.24: ~yYIëx;h;( #[eä - drzewo życia .............................................................................. 80 

2. Drzewo w Rdz 3, 1-24 w Septuagincie .................................................................................... 85 



5 

1.1. Tekst grecki perykopy: uwagi gramatyczno-filologiczne ....................................... 85 

1.2. Charakterystyka greckiego tekstu perykopy Rdz 3, 1-24 ....................................... 87 

1.3. Grecka terminologia drzewa w ogrodzie ...................................................................... 89 

3. Intertekstualne przesłanki dla reinterpretacji motywu drzewa z Rdz 3, 1-24 ....... 92 

4. Podsumowanie ................................................................................................................................. 98 

Rozdział III  Reinterpretacja opowiadania Rdz 3, 1-24 w apokaliptyce okresu Drugiej 

Świątyni ........................................................................................................................................... 101 

1. Apokalipsa Abrahama 21, 1-7; 23, 1-13 (ApAbr) ............................................................ 101 

1.1. Zło w świecie ......................................................................................................................... 106 

1.2. Owoc drzewa ......................................................................................................................... 107 

1.3. Przepowiednia dla pokoleń ............................................................................................. 109 

1.4. Podsumowanie ..................................................................................................................... 113 

2. Księga Henocha etiopska 25, 1-7; 32, 1-6 (1 Hen) .......................................................... 115 

2.1. Ogród sprawiedliwości ...................................................................................................... 120 

2.2. Drzewo mądrości ................................................................................................................. 122 

2.3. Poznanie .................................................................................................................................. 126 

2.4. Owoc dający życie ................................................................................................................ 129 

2.5. Sprawiedliwi i pokorni ...................................................................................................... 131 

2.6. Podsumowanie ..................................................................................................................... 132 

3. Księga Jubileuszy 3, 17-25 (Jub) ............................................................................................. 133 

3.1. Drzewo środka ...................................................................................................................... 139 

3.2. Skutek nieposłuszeństwa ................................................................................................. 140 

3.3. Podsumowanie ..................................................................................................................... 143 

4. 4 Księga Ezdrasza 3, 4-10; 8, 46-62a (4 Ezd) .................................................................... 144 

4.1. Raj .............................................................................................................................................. 150 

4.2. Drzewo jednego przykazania .......................................................................................... 154 

4.3. Śmierć ....................................................................................................................................... 161 



6 

4.4. Podsumowanie ..................................................................................................................... 166 

5. Życie Adama i Ewy 30(5) – 36(9) (ŻAdEw) ....................................................................... 168 

5.1. Drzewo winy – grecki apokryf ŻAdEw ........................................................................ 173 

5.2. Drzewo poznania - łaciński apokryf ŻAdEw ............................................................. 175 

5.3. Pełnia życia ............................................................................................................................ 176 

5.4. Światłość ................................................................................................................................. 179 

5.5. Podsumowanie ..................................................................................................................... 181 

Rozdział IV  Intertekstualna relektura motywu drzewa z Rdz 3, 1-24 w 

apokaliptycznej literaturze judaizmu okresu Drugiej Świątyni ...................................... 183 

1. Intertekstualność jako zjawisko literackie ......................................................................... 183 

2. Zjawisko intertekstualności w Biblii i w badaniach biblijnych .................................. 189 

3. Propozycja koncepcji badania intertekstualnego motywu drzewa z Rdz 3, 1-24195 

3.1. Intertekstualność oparta na semiotyce kategorialnej ........................................... 195 

3.2. Trzy typy intertekstualności ........................................................................................... 197 

3.3. Metoda badania intertekstualnego ............................................................................... 199 

4. Komponenty intertekstualne motywu drzewa w apokaliptyce okresu Drugiej 

Świątyni .................................................................................................................................................... 201 

4.1. Intertekstualność motywu drzewa w ApAbr 21, 1-7; 23, 1-13 .......................... 202 

4.2. Intertekstualność motywu drzewa w 1 Hen 25, 1-7; 32, 1-6 ............................. 207 

4.3. Intertekstualność motywu drzewa w Jub 3, 17-25 ................................................ 213 

4.4. Intertekstualność motywu drzewa w 4 Ezd 3, 4-10; 8, 46-62a ......................... 217 

4.5. Intertekstualność motywu drzewa w księdze ŻAdEw 30(5) – 36(9) ............. 222 

5. Idee teologiczne intertekstualnej egzegezy motywu drzewa z Rdz 3, 1-24 w 

apokaliptycznej literaturze judaizmu okresu Drugiej Świątyni ......................................... 226 

5.1. Bóg ............................................................................................................................................. 228 

5.2. Owoc ......................................................................................................................................... 232 

5.3. Nieśmiertelność .................................................................................................................... 233 



7 

5.4. Kara – śmierć ......................................................................................................................... 236 

5.5. Mądrość – wiedza ................................................................................................................ 238 

5.6. Ogród rajski............................................................................................................................ 239 

ZAKOŃCZENIE ............................................................................................................................... 241 

BIBLIOGRAFIA ............................................................................................................................... 251 

 



8 

WYKAZ SKRÓTÓW 

APOKRYFY 

Asn    - Józef i Asenet 

ApAbr    - Apokalipsa Abrahama 

4 Ezd     - 4 Księga Ezdrasza   

1 Hen     - Księga Henocha etiopska  

Jub     - Księga Jubileuszy  

ŻAdEw    - Życie Adama i Ewy  

gr. w. ŻAdEw (ApMojż) - grecka wersja Życie Adama i Ewy (Apokalipsa Mojżesza) 

SKRÓTY BIBLIOGRAFICZNE 

AB     - The Anchor Bible 

ABD  - Anchor Bible Dictionary 

AcOr     - Acta Orientalia 

APOT  - The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament in 

English: with introductions and critical and explanatory notes to 

the several books, (red.) R. H. Charles, vols. 2, Oxford: 

Clarendon Press 1969 

AST  - Apokryfy Starego Testamentu, (red.) R. Rubinkiewicz, Vo-

catio, Warszawa 2016 

Bib  - Biblica 

BP  - Pismo Święte Stary i Nowy Testament, (red.) M. Peter, M. 

Wolniewicz, Poznań 2014 

BPTh  - Biblica et Patristica Thoruniensia 

BŚP  - Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Najnowszy 

przekład z języków oryginalnych z komentarzem, (red.) Zespół 

biblistów polskich, Częstochowa 2008 

BT  - Biblia Tysiąclecia. Pismo Święte Starego i Nowego Testa-

mentu w przekładzie z języków oryginalnych, Poznań 20085 

BW - Biblia to jest Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. 

nowy przekład z języka hebrajskiego i greckiego opracowany 

przez Komisję Przekładu Pisma Świętego, Warszawa 1985 

CSCO     - Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 

CT  - Collectanea Theologica 

EJL     - Early Judaism and Its Literature 

ExpTim  - The Expository Times 

FRLANT  - Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen 

Testaments 

FZAT.2  - Forschungen Zum Alten Testament II 

HSM  - Harvard Semitic Monographs 

HTR  - Harvard Theological Review 



9 

HUCA  - Hebrew Union College Annual 

JAOS  - Journal of the American Oriental Society 

JBL     - Journal of Biblical Literature 

JJS  - Journal of Jewish Studies 

JSJ  - Journal for the Study of Judaism in the Persian, Hellenistic and 

Roman Period 

JSJ.S     - Supplements to the Journal for the Study of Judaism 

JSOT     - Journal for the Study of the Old Testament 

JSOTSup  - Journal for the Study of the Old Testament. Supplement Series 

JSPE     - Journal for the Study of the Pseudepigrapha 

JSPES  - Journal for the Study of the Pseudepigrapha. Supplement Se-

ries 

JSSt  - Journal of Semitic Studies 

LB  - Linguistica Biblica 

NICOT  - New International Commentary on the Old Testament Series 

NRTh  - La nouvelle revue théologique 

RBL     - Ruch Biblijny i Liturgiczny 

RevThom  - Revue Thomiste 

RivBib  - Rivista biblica: organo dell'Associazione Biblica Italiana 

RSB     - Rozprawy i Studia Biblijne 

SBB  - Stuttgarter biblische Beiträge 

ScEs  - Science et Esprit 

SJOT  - Scandinavian Journal of the Old Testament 

SJTh  - Scottish Journal of Theology 

STW  - Studia Theologica Varsaviensia 

SVTP     - Studia in Veteris Testamenti Pseudepigrafa 

TANZ     - Text und Arbeiten zum neuntestamentlichen Zeitalter  

TDNT - Theological Dictionary of the New Testament, (red.) G. Kittel, 

G. Friedrich, vols. 1-10, W. B. Eerdmans: Grand Rapids 1964-

1976 

TDOT  - Theological Dictionary of the Old Testament, (red.) G. J. 

Botterweck, H. Ringgren, H. J. Fabry, t. 1-12, Grand Rapids: 

Eerdmans Michigan 1977-2018 

ThWNT - Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, (red.) G. 

Kittel, O. Bauernfeind, G. Friedrich, Bd. V, Kohlhammer Verlag 

Stuttgart 1933-1979 

VT  -Vetus Testamentum 

VT.S  - Vetus Testamentum, Supplements 

WBC     - Word Biblical Commentary 

WMANT  - Wissenschaftliche Monographien zum Alten und Neuen Testa-

ment 

WST  - Warszawskie Studia Teologiczne 

ZAW     - Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft 

ZBK.AT    - Zürcher Bibelkommentare. Altes Testament 



10 

INNE 

Arm.    - aramejski 

BHS    - Biblia Hebraica 

Etiop.     - etiopski 

Gr.     - grecki 

Heb.    - hebrajski 

LXX     - Septuaginta 

Łac.     - łaciński 

SP     - Pentateuch Samarytański   

Syr     - syryjski 

Wlg     - Wulgata 

 



11 

WSTĘP 

Historia Adama i Ewy i związanego z ich upadkiem drzewa rajskiego 

ciągle jest czytana, rozważana i interpretowana. Powracanie dzisiaj do tej 

starożytnej opowieści w celu zbadania jej znaczenia nie jest prostym zada-

niem. Dwie biblijne historie o stworzeniu człowieka i rajskim ogrodzie, opi-

sane w Księdze Rodzaju 2 – 3, zajmowały zawsze ważne miejsce już od 

wczesnych etapów krytycznych badań nad Pięcioksięgiem w XVIII wieku. 

Przez ten czas pojawiały się różne propozycje interpretacji dotyczące frag-

mentu Rdz 3, 1-24. Niniejsze studium badawcze także podejmuje tę proble-

matykę. Punktem wyjścia jest teza, że tekst ten składa się z kilku źródeł, oraz 

że istnieją dwie historie w opowiadaniu o ogrodzie rajskim w Rdz 2 – 3. 

Znanych badaczy H. B. Wittera oraz J. Astruca uderzył fakt, że te dwie hi-

storie w Rdz 2 – 3 używają różnych imion, kiedy mówią o Bogu: Elohim i 

JHWH1. Wyzwania, jakie stawia przed uczonymi ta perykopa, sprawiają, że 

nawet dzisiaj te dwie historie o ogrodzie Eden i znajdującym się w jego 

środku wyjątkowym drzewie, wciąż przyciągają uwagę uczonych. 

Praca jest próbą przestudiowania jednej z tych historii, która opowiada 

o rajskim ogrodzie, a o której mowa w Rdz 3, 1-24, gdzie metafora drzewa 

znajduje swoje szczególne miejsce. Dla wielu odbiorców wyrażenie „drzewo 

życia” bądź też „drzewo poznania” od razu przywołuje myśli dotyczące opo-

wiadania o ogrodzie Eden. Znaczenie tego drzewa z ogrodu rajskiego często 

wspominają i komentują egzegeci w swoich komentarzach biblijnych. Nie 

pomijają tej tematyki w swoich komentarzach G. von Rad2, G. J. Wenham3 

czy U. Cassuto4. Jednakże ze względu na zakres materiału, jaki obejmują te 

opracowania, motyw drzewa jest często traktowany dość ogólnikowo i po-

bieżnie, poruszając tylko najistotniejsze znaczenia egzegetyczne, które na-

leży wskazać, analizując Rdz 3, 1-24. Na polskim gruncie olbrzymi wkład w 

 
1 H. B. Witter, Jura Israelitarum in Palestinian terrram, Hildesheim 1711; J. Astruc, Conjectures sur la Genese: 

Introduction et notes de Pierre Gibert, Noesis, Paris 1999. 
2 G. von Rad, Genesis: A Commentary, SCM Press, London 1961. 
3 G. J. Wenham, Genesis 1 – 15, WBC 1, Waco 1987. 
4 U. Cassuto, A Commentary on the Book of Genesis 1 – 11, Jerusalem 1961. 



12 

analizę Księgi Rodzaju, a przy tym również w analizę perykopy mówiącej o 

drzewie rajskim Rdz 3, 1-24 mają J. Lemański5 oraz D. Dziadosz6. Te dzieła 

egzegetyczno-teologiczne uwzględniają najnowsze badania i światową lite-

raturę, dotyczącą zagadnień związanych z Księgą Rodzaju. 

Nieco inny charakter mają prace dotyczące tylko i wyłącznie tematyki 

drzewa życia bądź drzewa poznania dobra i zła, umieszczonych w ogrodzie 

Eden. Zawierają one niejednokrotnie bardzo szczegółowe i oryginalne spoj-

rzenie na motyw drzewa. W tym kontekście na uwagę zasługuje opracowanie 

P. J. Titusa, The Second Story of Creation (Gen 2:4-3:24). A Prologue to the 

Concept of Enneateuch? (Peter Lang, Frankfurt 2011). W swej pracy podej-

muje on próbę przestudiowania jednej z historii o stworzeniu, a mianowicie 

historii Edenu opowiedzianej w Rdz 2, 4 – 3, 24. Opracowanie to przede 

wszystkim charakteryzuje się bardzo szczegółową i dogłębną analizą lite-

racką perykopy Rdz 3, 1-24. Szczegółową tematykę drzewa w swym artykule 

poruszył również już wspomniany D. Dziadosz7, ukazując figurę Stwórcy w 

tekście kapłańskim i jahwistycznym oraz relacje Boga do stworzeń, które na 

pewnym etapie swej prehistorii wchodzą w sferę oddziaływania zła. 

Dokładniejszej analizy dokonuje T. N. D. Mettinger w swoim dziele The 

Eden Narrative. A Literary and Religio-Historical Study of Genesis 2-3 (Ei-

senbrauns, Winona Lake 2007). Ukazuje on w nim czytelnikowi historię sku-

pioną na temacie ludzkiego nieposłuszeństwa i jego konsekwencjach. Nakre-

śla funkcje obu specjalnych drzew w Edenie: drzewo wiedzy jako przypadek 

testowy i drzewo życia jako potencjalna nagroda za posłuszeństwo. T. N. D. 

Mettinger przyjmuje podejście dwupoziomowe. W synchronicznej analizie 

literackiej dostarcza uderzających spostrzeżeń na temat narratologii, tematu 

i gatunku w badanym tekście. Ponadto definiuje gatunek jako mit i poddaje 

narrację analizie funkcjonalnej. Następnie stosuje podejście diachroniczne i 

 
5 J. Lemański, Księga Rodzaju rozdziały 1 – 11. Wstęp, przekład i komentarz, Nowy Komentarz Biblijny, Czę-

stochowa 2013. 
6 D. Dziadosz, Tak było na początku. Izrael opowiada swoje dzieje. Literacka i teologiczna analiza wiodących 

tradycji Księgi Rodzaju, Przemyśl 2011. 
7 D. Dziadosz, Drzewo poznania dobra i zła a koncepcja Stwórcy w Rdz 2,4b – 3, 24, BPTh 7 (2014) 2, s. 81-

105. 



13 

przedstawia tradycyjną historyczną rekonstrukcję mitu adamicznego. Inne 

opracowanie, T. Stordalena, Echoes of Eden: Genesis 2-3 and Symbolism of 

the Eden Garden in Biblical Hebrew Literature (Biblical Exegesis and Theo-

logy 25, Peeters, Leuven 2000) podejmuje próbę ustalenia tzw. komplekso-

wego spojrzenia na historię Edenu. Obejmuje to, po pierwsze, zbadanie sym-

bolicznego znaczenia ogrodu dla starożytnych hebrajskich słuchaczy, biorąc 

pod uwagę rzeczywiste konstrukcje ogrodów ze starożytnego Bliskiego 

Wschodu, a także teksty i figury retoryczne, odnoszące się do tematu ogrodu, 

w którym znajdują się wyjątkowe drzewa. Po drugie, opracowanie zawiera 

historyczną analizę literacką opowiadania o ogrodzie rajskim. Na uwagę za-

sługuje również opracowanie A. Troniny zatytułowane: Drzewo życia w raj-

skim ogrodzie. Biblijne korzenie mistyki krzyża (Częstochowa 2017). Książka 

ta w bardzo syntetyczny sposób przekazuje świadectwa o krzyżu, próbując 

w trzech rozdziałach ukazać  kolejno trzy etapy objawienia tajemnicy krzyża. 

Autor w swoich rozważaniach jako punkt wyjścia stosuje symbol drzewa ży-

cia. Wśród najnowszych opracowań z zakresu egzegezy perykopy Rdz 3, 1-

25, ukazującej metaforę drzewa w różnych ujęciach, jest dzieło zbiorowe re-

dakcji D. Estesa zatytułowane The Tree of Life8, gdzie zespół uczonych bada 

pochodzenie, rozwój, znaczenie, recepcję i teologię tego ważnego, ale nieja-

snego symbolu, jakim jest drzewo życia. Czternaście esejów analizuje mo-

tyw drzewa w tekstach i kulturze starożytnego Bliskiego Wschodu, jego zna-

czącą rolę w literaturze biblijnej, interpretację ojców Kościoła i gnostyków, 

aż do odrodzenia w sztuce i kulturze średniowiecznej, uwzględniając rów-

nież myśl teologiczną. Tematyka drzewa i roślin ożywiających życie jest 

również przytaczana w różnych starożytnych tekstach Bliskiego Wschodu. 

Motyw dotyczący drzewa życia dostrzec można także w szeroko rozumianej 

ikonografii. Mając na uwadze ten bogato zakrojony kontekst podejmowa-

nych prób badawczych widać, że jest to najsłynniejsze drzewo, które pojawia 

się krótko i enigmatycznie w biblijnym ogrodzie Eden (por. Rdz 2 – 3). Ten 

szczególny motyw, odnoszący się do drzewa rajskiego, rzuca swoisty cień na 

 
8 D. Estes, The Tree of Life, Themes in Biblical Narrative, Vol. 27, Brill, Netherlands 2020. 



14 

Księgę Rodzaju, o czym będą mówić kolejne rozdziały niniejszej pracy. 

Drzewo zawładnęło literacką i teologiczną wyobraźnią czytelników i - co 

najistotniejsze - nie wykazuje żadnych oznak odpuszczenia. Próbując spro-

stać temu zadaniu, badacze biblijni raz po raz starają się odnaleźć odpowiedzi 

na pytania, które jeszcze nasuwają się po analizie tekstu o drzewie z ogrodu 

Eden. Przyjmowali i przyjmują oni różne podejścia do tematu związanego z 

metaforą drzewa w Rdz 3, 1-24. 

Wielu znawców tematu, którzy stworzyli podwaliny badań dotyczą-

cych opowiadania o drzewie rajskim z ogrodu Eden, próbowało określić, 

czym jest to opowiadanie i w jakie ramy można je ująć. G. von Rad mówił, 

że trudno jest zdecydować o formie literackiej Rdz 3, 1-24, ponieważ istnieje 

wiele różnych teorii. Określano również historię rajskiego owocu jako opo-

wieść rozumną (A. M. Dubarle)9, narrację (G. von Rad )10, mit (H. Gunkel11 

i J. Blenkinsopp12, R. Detweiler13), mito-historyczną opowieść (T. 

Jacobsen14), historię proto-historyczną (G. J Wenham15), historię archety-

pową (D. E. Gowan16), opowieść (T. E Fretheim17) oraz przypowieść (G. E 

Mendenhall18). Pojawiały się również próby wykorzystania zaplecza literac-

kiego, wyłaniającego się ze starożytnego Bliskiego Wschodu. 

W ramach wyżej przedstawionego zakresu badań, widać potrzebę 

publikacji, która w sposób systematyczny ujęłaby motyw drzewa w 

odniesienu do pozabiblijnych przekazów literatury peritestamentalnej, 

podprowadzając przy tym czytelnika pod próg Nowego Testamentu. 

Podejmujac się opracowania tematu z zakresu literatury peritestamentalnej, 

 
9 Zob. A. M. Dubarle, Las Sages d’Israel, Cerf, Paris 1946, s. 15. 
10 Zob. G. Von Rad, Genesis: A Commentary, SCM Press, London 1961, s. 95. 
11 Zob. H. Gunkel, Genesis, Mercer University Press, Macon 1997, s. 28. 
12 Zob. J. Blenkisopp, From Adam to Abraham: Introduction to Sacred History, Paulist Press, New York 1965, s. 

58-59. 
13 Zob. R. Detweiler, Speaking of Believing in Gen 2-3, Semeia 4, (1988), s. 135-142. 
14 Zob. T. Jacobsen, The Eridu Genesis, JBL 100, (1981), s. 513-529. 
15 Zob. G. J. Wenham, Genesis 1 – 15, WBC 1, Waco 1987, s. 54. 
16 Zob. D. E. Gowan, Genesis 1-11, Handsel Press, Edinburgh 1988, s. 36. 
17 Zob. T. E. Fretheim, The Book of Genesis, NIB, vol. 1, s. 335. 
18 Zob. G. E. Mendenhall, The Shady Side of Wisdom: The Date and Purpose of Genesis 3, w: A Light unto My 

Path: Old Testament Studies in Honor of Jacob M. Mayers, (red.) H. N. Bream, R. D. Heim, C. A. Moore, Tem-

ple University Press, Philadelphia 1974, s. 319-334. 



15 

należy uwzględnić kilka kwestii. Jeśli chodzi o historię drzewa w rajskim 

ogrodzie w Rdz 3, 1-24, uważa się, że jej podobieństwa znajdują się w tek-

stach sumero-akkadyjskich, takich jak tekst o krainie Dilmun, epos o Gilga-

meszu i mit o Adapie. Pozostaje jednak kwestią do ustalenia, czy dowody 

porównawcze rzeczywiście mogą być wiarygodne. Opór wobec studiów po-

równawczych trwa nadal w niektórych kręgach krytycznych, zazwyczaj u 

purystów, którzy nieustannie uważają, iż badanie porównawcze jest uzależ-

nione od uproszczonych uogólnień. Utrzymują, że każda kultura jest autono-

miczna i niepowtarzalna, więc nie powinniśmy zacierać rozróżnień przez ko-

relacje w nich występujące. 

Badania E. Käsemanna dotyczące tezy, iż to „apokaliptyczność” była 

matką wczesnochrześcijańskiej teologii19, zainaugurowała erę badań nad 

literaturą apokryficzną. Po części było to wynikiem chęci skojarzenia 

judaizmu lub chrześcijaństwa z wcześniejszym etapem powstawania 

literatury apokaliptycznej, postrzeganym jako nieskażony niepokojącymi 

apokaliptycznymi motywami i myślami teologicznymi. Jednakże kiedy 

apokalipsy były już przedmiotem badań, uważano je jedynie za repozytoria 

tradycji midraszowych lub koncepcji teologicznych i rzadko były badane 

jako znacząca literatura religijna20. Uznano, że literatura ta ma swoiste braki 

i jest zbyt obsesyjna na punkcie końca świata (eschatologii) lub też 

przekazuje w swoim orędziu silny dualizm moralny, który demonizuje jego 

wrogów i promuje przekonanie o własnej nieomylności wśród swoich 

wyznawców. Ponadto prawie wszystkie starożytne apokalipsy zostały w 

starożytności wyłączone z kanonów żydowskich lub chrześcijańskich, a 

wiele z nich, zmarginalizowanych w tradycji rękopisów, pozostało 

straconych dla nauki aż do XVIII lub XIX wieku. Podział na teksty 

kanoniczne i niekanoniczne, wzmocniony uzasadnieniem teologicznym, 

skłonnościami naukowymi i świadectwem rękopisów, oznaczał, że po ich 

ponownym odkryciu większość starożytnych apokalips zaliczono do 

 
19 Zob. E. Käsemann, The Beginnings of Christian Theology, JTC 6, (red.) R. W. Funk, Herder & Herder, New 

York 1969, s. 40.  
20 Por. M. Stone, On Reading an Apocalypse, JSPES 9, (1991), s. 65-78.  



16 

kategorii pseudoepigrafów. Poważny przypływ zainteresowania 

akademickiego nastąpił w wieku XIX, który przywrócił znaczenie pismom 

okresu Drugiej Świątyni i wczesnochrześcijańskiej literaturze 

apokaliptycznej. 

Na tym tle uwydatnia się także istotny motyw drzewa, zawarty w 

apokaliptycznej literaturze okresu Drugiej Świątyni. W Biblii występuje on 

zwykle w roli tła i można powiedzieć, że cieszy się niewielkim 

zainteresowaniem autorów biblijnych. Więcej uwagi natomiast poświęcają 

mu teksty niekanoniczne, które zostaną przeanalizowane w niniejszej pracy 

(Apokalipsa Abrahama 21, 1-7; 23, 1-13; Księga Henocha etiopska 25, 1-7; 

32, 1-6; Księga Jubileuszy 3, 17-25; 4 Księga Ezdrasza 3, 4-10; 8, 46-62a; 

Życie Adama i Ewy 30 (5) – 36 (9)). Można także zauważyć, że drzewo życia 

nawet w historii o Edenie znajduje się na dalszym planie. Akcja dzieje się 

pod drzewem poznania dobra i zła. Skąd ten brak zainteresowania? Na 

pewno jedną z przyczyn jest to, że autorzy biblijni skupiali się przede 

wszystkim na losie ludu Bożego i jego relacji z Bogiem. Wszystkie elementy 

“tła” odgrywały małą rolę. Drzewo życia w historii ludu Bożego nie grało 

prawie żadnej roli, prorocy o nim nie wspominali, w kulcie nie miało ono 

żadnego miejsca. Jedynie teksty mądrościowe o nim nie zapomniały (zob. 

Prz 3, 18; 11, 30; 13, 12;15, 4). Trochę inaczej sprawa wygląda w Nowym 

Testamencie, w którym drzewo życia zostało niemal kresem czasów – ludzie 

po zmartwychwstaniu i sądzie wrócą do raju i będą mogli dzięki niemu żyć 

wiecznie. Ale w opisie ogrodu Eden w Księdze Rodzaju występują dwa 

drzewa. Ich wzajemny związek nie został w zadowalający sposób 

wyjaśniony. Czy zatem w ogóle należy je rozumieć jako faktyczne drzewa? 

Określenie “drzewo poznania dobra i zła” brzmi raczej jak figura retoryczna 

– coś, co symbolizuje test posłuszeństwa względem Boga. Bibliści podają 

różne próby interpretacji ich znaczenia i obecności w tej historii, co zostanie 

przedstawione w kolejnych rozdziałach pracy, z uwzględnieniem bardzo 

istotnej w tym badaniu intertekstualnej relektury motywu drzewa z Rdz 3, 1-

24 w apokaliptycznej literaturze judaizmu okresu Drugiej Świątyni. Taka 



17 

próba analizy tekstu natchnionego wskaże charakterystyczne idee 

teologiczne intertekstualnej egzegezy motywu drzewa z Rdz 3, 1-24. 

Całość pracy zawarta jest w czterech rozdziałach. Rozdział pierwszy 

prezentuje fundament tezy, jakim jest opowiadanie o dwóch drzewach w 

ogrodzie Rdz 3, 1-24. W nim również zawarte są badania biblijne, które już 

poruszają tematykę drzewa Rdz 3, 1-24. Następnie przeprowadzona została 

delimitacja tekstu analizowanej perykopy, dotyczącej motywu drzewa w 

Księdze Rodzaju, aby określić zakres badawczy i granice analizowanej pe-

rykopy. Niezbędne również jest ukazanie dwóch ujęć badanego tekstu pod 

względem synchronicznym i diachronicznym, co zostało także zamieszczone 

w pierwszym rozdziale. Kolejny krok to próba ukazania dwóch opowiadań, 

przedstawiających drzewo jako to, które jest umieszczone w środku ogrodu, 

oraz drzewo życia. Ostatni element tej części pracy stanowią wskazania do-

tyczące powiązań z tekstami pokrewnymi o podobnej tematyce, które po-

wstały na wspólnym podłożu kulturowo-religijnym. 

Drugi rozdział poświęcony został analizie gramatyczno-filologicznej 

perykopy Rdz 3, 1-24. Badanie dotyczy tekstu masoreckiego analizowanej 

perykopy oraz tekstu greckiego (LXX), ukazując przy tym charakterystykę 

tekstu oraz towarzyszącą im terminologię. Analiza każdego wersetu Rdz 3, 

1-24 wzbogacona została o krytykę tekstualną. W dalszej części stosowane 

są przede wszystkim metody określane jako analiza intertekstualna. Przybli-

żone zostały przesłanki intertekstualne dla reinterpretacji motywu drzewa 

Rdz 3, 1-24. W tym kontekście szczególne znaczenie przykłada się do wła-

ściwego zinterpretowania poszczególnych elementów tekstu, takich jak pa-

ralelizmy, porównania, metafory itp. Podkreśla się również znaczenie zasto-

sowanej przez autora natchnionego terminologii, związanej z motywem 

drzewa. Ostatni element tego rozdziału to nakreślenie intertekstualnych prze-

słanek dla reinterpretacji motywu drzewa z Rdz 3, 1-24, jako fundamentów 

hipotezy o intertekstualnych relacjach z apokaliptyką judaistyczną. 



18 

Trzeci rozdział zatytułowany jest „Reinterpretacja opowiadania Rdz 3, 

1-24 w apokaliptyce okresu Drugiej Świątyni”. Przedstawia on systema-

tyczne ujęcie tego, w jaki sposób teksty apokaliptyczne okresu Drugiej Świą-

tyni mówią o motywie drzewa w odniesieniu do Rdz 3, 1-24 i składa się z 

pięciu części. W pierwszej prezentowana jest wizja motywu drzewa, jaka 

wyłania się z analizowanego tekstu Apokalipsy Abrahama. Autor apokryfu 

ukazuje drzewo jako symbol upadku. W kolejnych podpunktach przedsta-

wione są poszczególne odniesienia do motywu drzewa z Rdz 3, 1-24, takich 

jak: zło w świecie, owoc drzewa, pokusa czy przepowiednia dla pokoleń. W 

analogiczny sposób analizie poddane są kolejne teksty: Księga Henocha 

etiopska, Księga Jubileuszy, 4 Księga Ezdrasza oraz apokryf Życie Adama i 

Ewy. Wymienione utwory w unikatowy sposób przestawiają perykopę Rdz 

3, 1-24, a w główniej mierze motyw drzewa z ogrodu rajskiego. Przedsta-

wienie to jest często dosłowne, jednakże w większości autorzy analizowa-

nych tekstów apokaliptycznych nadają im własną interpretację oraz symbo-

likę, co wskazuje na relacje intertekstualne. 

W czwartym rozdziale zatytułowanym: „Intertekstualna relektura mo-

tywu drzewa z Rdz 3,1-24 w apokaliptycznej literaturze judaizmu okresu 

Drugiej Świątyni” przedstawiona została próba zastosowania analizy inter-

tekstualnej w badaniach biblijnych. W pierwszej kolejności tego rozdziału 

ukazane zostało zjawisko intertekstualności literackiej jako wstęp do metody 

badawczej, która zostanie wykorzystana w badaniach biblijnych nad tekstem 

natchnionym w niniejszej pracy. W kolejnych paragrafach nakreślono pro-

pozycje koncepcji badania intertekstualnego. Istotą badań biblijnych jest cią-

gle, na nowo, odkrywanie bogatego orędzia Boga w stosunku do stworzenia, 

oraz jego ciągła aktualizacja. W tym kontekście do badania została przyjęta 

metoda intertekstualna, a dokładniej intertekstualność oparta na semiotyce 

kategorialnej. Została ona wyselekcjonowana z wielu możliwych podejść ba-

dawczych w literaturze. Wydaje się, że intertekstualność w sobie właściwy 

sposób ukazuje głębię i spojrzenie teologiczne na motyw drzewa z Rdz 3, 1-



19 

24. Kolejne punkty tego rozdziału prezentują konkretne komponenty syntak-

tyczne, morfologiczno – semantyczne jak również symboliczne, a przede 

wszystkim teologiczne. Celem tego badania jest także próba dostrzeżenia po-

tencjalnych możliwości intertekstualności w badaniach Pisma Świętego, tak 

jak prezentuje je wybrana literatura. Novum niniejszej pracy jest przede 

wszystkim próba metodologicznego pokazania intertekstualności jako me-

tody uzupełniającej w hermeneutyce biblijnej. 

W kontekście hermeneutycznym niektórzy znawcy tematu szukali od-

powiedzi w literackiej prehistorii Rdz 2 – 3. Chociaż szczegóły rekonstrukcji 

mogą się różnić w zależności od badacza, ogólny model Rdz 2 – 3 został 

ukazany jako złożenie tekstu łączącego dwie narracje. Inni szukali odpowie-

dzi w literackich rysach Rdz 2 – 3 w obecnym stanie tekstu. Jeszcze inni 

krytycy tekstu ograniczają się do nadawania sensu opowiadaniu o drzewie 

rajskim poprzez zdyscyplinowany, rygorystyczny proces czytania. W ten 

sposób można przeciwstawić podejścia diachroniczne, wykorzystujące 

przede wszystkim krytykę tradycyjną, źródłową i redakcyjną, z podejściami 

synchronicznymi, wykorzystującymi przede wszystkim metody filologiczne 

i narratologiczne. Jednakże wielkim walorem w podejściu do badania tekstu 

natchnionego jest w obecnym czasie próba nie eliminowania, ale scalania 

różnych podejść do tekstu, aby nie określać definitywnie, czy podejście np. 

synchroniczne jest lepsze od podejścia diachronicznego. W niniejszej pracy 

posłużyła do tego wybrana metodologia związana z analizą intertekstualną. 

Jest to o tyle potrzebny zabieg, że elementy fabuły stwarzają niemałe pro-

blemy w interpretacji oraz wymagają coraz bardziej spekulacyjnych rozwią-

zań. Natomiast różnorodność podejść, zarówno synchronicznych jak i dia-

chronicznych, może przynieść głębszą interpretację, która będzie wzbudzała 

większe zaufanie, oraz rzuci nowe światło w rozwiązaniach, dotyczących 

różnych problematycznych zjawisk tekstowych. 

Teksty to obiekty relacyjne, złożone z różnorodnych znaków. Żaden 

tekst nie jest tworzony i otrzymywany w oderwaniu od innych. Pojęcie inter-

tekstualności obejmuje zatem zadanie zbadania relacji, jakie dany tekst może 



20 

mieć z innymi. Hermeneutyczna konsekwencja tego wglądu w nieuniknioną 

na swój sposób intertekstualną kompozycję każdego tekstu, polega na zde-

centralizowaniu i spluralizowaniu znaczenia tekstowego. Oznacza to, iż tek-

sty umożliwiają wytwarzanie znaczenia w akcie czytania. Generowanie zna-

czenia jest zawsze współokreślane - zamierzone lub też nie, świadome lub 

nieświadome - poprzez aktualizację potencjalnych powiązań danego tekstu z 

innymi. Hermeneutyczny, metodologiczny, a także etyczny problem pojęcia 

intertekstualności można sformułować za pomocą dwóch pytań: na jakie re-

lacje tekstowe należy zwrócić uwagę oraz jak należy je badać? Bardzo zróż-

nicowane odpowiedzi na te pytania pozwalają na typowe klasyfikacje meto-

dologiczne, jak również na ograniczone i nieograniczone koncepcje intertek-

stualności. Koncepcje intertekstualności są wprawdzie zróżnicowane, ale 

jednomyślnie zgadzają się, że intertekstualność nie oznacza jedynie czegoś 

dodanego do tekstu, a raczej jest nieodłączną cechą tekstualności. Dlatego 

naukowe koncepcje intertekstualności muszą wyraźnie określać odpowiada-

jące im koncepcje tekstualności. Niniejsze badanie wykorzystuje podejście 

semiotyczne intertekstualności21. W tym kontekście intertekstualność trakto-

wana jest jako poddziedzina semiotyki tekstów biblijnych. Oznacza to przede 

wszystkim, że intertekstualność jest nieuniknionym aspektem studiów biblij-

nych, ale nie jest jedyną perspektywą, w której należy badać teksty. Taka 

wizja semiotycznej koncepcji studiów biblijnych opiera się na teorii, która 

umożliwia oparcie wszystkich metodologicznych etapów zrozumienia tekstu 

na powiązaniu wspierającego tła jednolitej i wewnętrznie spójnej jego teorii. 

Jest ona zakorzeniona w teorii znaków, ponieważ znaki stanowią uniwer-

salne, formalne i podstawowe elementy wszystkich form komunikacji. 

Każdy przypadek tworzenia i odbioru znaku odbywa się w nieuniknionych 

warunkach procesu znakowego. Studia z zakresu zarówno Starego jak i No-

wego Testamentu dotyczą przede wszystkim znaków językowych, które po 

 
21 S. Alkier, Intertextuality and the Semiotics of Biblical Texts, w: Reading the Bible Intertextually, (red.) R. B. 

Hays, S. Alkier, L. A. Huizenga, Baylor University Press, Waco, Texas 2009, s. 3-22. 



21 

zorganizowaniu stają się tekstami i tak też są przyjmowane. „Dla nas tekstu-

alność nie jest nieodłączną cechą przedmiotów werbalnych. Producent lub 

odbiorca traktuje przedmiot werbalny jako tekst, gdy uważa, że przedmiot 

ten jest spójną i kompletną całością, która odpowiada faktycznej lub zakła-

danej intencji komunikacyjnej w rzeczywistej lub zakładanej sytuacji komu-

nikacyjnej”22. Z jednej strony pisma święte Izraela są uznawane za „słowa 

Boże” (por. Rz 3, 2), z drugiej zaś strony wydarzenia związane z Chrystusem 

wprowadziły soczewkę interpretacyjną, prowadzącą do pominięcia niektó-

rych tekstów, a nadania nowego znaczenia innym. Zjawisko to doprowadziło 

do powstania tekstów, które ostatecznie znalazły się wśród kanonicznych 

pism świętych Izraela i w zbiorze pism Nowego Testamentu. Komentatorzy 

i tłumacze nie mogą zdefiniować znaczenia jednego konkretnego tekstu bez 

odniesienia do innych tekstów biblijnych, również tych peritestamentalnych, 

które w widoczny sposób wchodzą w korelację z tekstem natchnionym. 

Wszystko to zmieniło propagowanie metody historyczno-krytycznej 

jako jedynej słusznej formy interpretacji. Jej celem w ciągu ostatnich dwustu 

lat było odkrycie pierwotnego zamiaru każdego autora lub redaktora biblij-

nego, w jego specyficznym kontekście historycznym. Wg. tej teorii tekstów 

nie należy interpretować w świetle innych tekstów, zwłaszcza późniejszych, 

ale tylko w ich historycznym kontekście. Znaczenie tekstu jest takie, jakie 

zamierzał pierwotny autor. Stąd teologia Starego Testamentu stała się dys-

cypliną odrębną od teologii Nowego Testamentu i obie są oddzielone od teo-

logii dogmatycznej lub systematycznej. Intertekstualność postuluje jednak 

coś innego. Idealnym tekstem do zgłębiania pojęć intertekstualności była ka-

noniczna Apokalipsa, ponieważ nie cytuje Pisma Świętego, ale wykorzystuje 

jego język i obrazy do różnych celów retorycznych i teologicznych. Dlatego 

też w niniejszej pracy zostały przebadane tylko teksty charakteryzujące się 

 
22 Zob. J. S. Petӧfi, Explikative Interpretation: Explikatives Wissen, w: Von der verbalen KonstiAtution zur sym-

bolischen Bedeutung – From Verbal Constitution to Symbolic Meaning, (red.) J. S. Petӧfi, T. Olivi, Hamburg 

1988, s. 184. 



22 

w literaturze peritestamentalnej językiem apokaliptycznym w ramach tek-

stów określanych mianem apokalips i poruszające motyw drzewa w tymże 

kontekście. 

W historii europejskiej literatury i kultury nie ma innego dzieła, które 

byłoby wykorzystane na tak wiele różnorodnych sposób jako źródło intertek-

stualnych inspiracji i odniesień, jak „Księga sama w sobie”, „Księga ksiąg”, 

czyli Biblia. Jest ona sama w sobie intertekstualna od samego początku, po-

nieważ Stary i Nowy Testament są ze sobą intertekstualnie powiązane przez 

wszechstronne przykłady odniesień intertekstualnych (cytowania, aluzje, 

struktury fabularne, wątki, postacie, rewizje itd.). Biblia stanowi również nie-

wyczerpane źródło intertekstualnych odniesień do literatury, ponieważ jako 

wspólne dziedzictwo różnych kultur i języków dostarcza „zbioru” historii, 

przypowieści, fabuł, epizodów, postaci, problemów moralnych. Często po-

wtarzane, w znacznym stopniu przyczyniły się do ukształtowania znaczenia 

tekstów literackich. Ten „zasób” może w dalszym ciągu przyczyniać się do 

tego, że nieliterackie „źródło” samo w sobie będzie funkcjonalne dla literac-

kiego tworzenia odniesień intertekstualnych. W tym kontekście nie należy 

obawiać się, iż nowoczesność prawdopodobnie wprowadzi nowe perspek-

tywy przez postępującą sekularyzację i profanację kultury. Może to ozna-

czać, że konfrontacja z Biblią i tradycją religijną okaże się jeszcze bardziej 

złożona, a w perspektywie literacko-krytycznej nawet bardziej zróżnico-

wana, ponieważ odniesienia intertekstualne można interpretować jako róż-

nego rodzaju złożone procesy znaczeniowo-konstytutywne. Obejmują one 

zatem całkowicie oczywiste tematy odniesień biblijnych, ale też te ukryte, 

ambiwalentne lub niejednoznaczne spotkania z tradycją religijną i biblijną. 

  



23 

Rozdział I  

Opowiadanie o dwóch drzewach w ogrodzie: Rdz 3, 1-24 

Celem niniejszego rozdziału jest w pierwszej kolejności ukazanie ba-

dań biblijnych, które już poruszają tematykę drzewa Rdz 3, 1-24. Następnie 

przeprowadzona zostanie delimitacja tekstu analizowanej perykopy, aby 

określić zakres badawczy i jego granice. W kolejnym etapie ukazane będzie 

ujęcie synchroniczne i diachroniczne badanego tekstu. Kolejny krok to 

przedstawienie dwóch wyodrębnionych opowiadań, które ukazują drzewo 

jako to, które jest umieszczone w środku ogrodu, oraz drzewo życia. Ostatni 

element tego rozdziału to wskazanie powiazań tekstowych podobnych tema-

tycznie w literaturze, która powstała na wspólnym podłożu kulturowo-reli-

gijnym. 

1. Perykopa Rdz 3, 1-24 w badaniach biblijnych 

W pierwszym paragrafie pierwszego rozdziału przeanalizowane zo-

stały badania, które dotyczą perykopy Rdz 3, 1-24. Analiza w głównej mierze 

dotyczy opowiadania o dwóch drzewach z ogrodu Eden. Znawca tematu D. 

Beattie nie był ani pierwszym, ani ostatnim naukowcem, który próbował 

zadać pytanie: czego tak naprawdę dotyczy tekst Rdz 3, 1-24?1. Jego 

rozprawa była jedną z wielu prób odpowiedzi na tę zagadkę teologiczną. 

Oprócz tradycyjnych interpretacji, źródeł oraz symboli związanych z 

Edenem, znajdujemy próby czytania Rdz 3 jako np. zapisu diachronicznego, 

czyli w kluczu historii redakcji Pięcioksięgu2. Inni badacze stwierdzają zaś, 

iż odzwierciedla ono hebrajską tradycję mądrościową lub też pewnego 

rodzaju ideologię ziemi, bądź też świątyni3. W odniesieniu do Rdz 3, 1-24 

zostało napisanych wiele komentarzy dotyczących np. ujęcia społecznego, 

 
1 Por. D. R.G. Beattie, What is Genesis 2-3 about?, ExpTim 92, (1980), s. 8-10. 
2 Por. K. Holter, The Serpent in Eden as a Symbol of Israel’s Political Enemies: A Yahwistic Criticism of the Sol-

omonic Foreign Policy?, SJOT 1, (1990), s. 106-112. 
3 Por. F. Festorazzi, Gen. 1-3 e la sapienza di Israele, RivBib 27, (1979), s. 41-51; I. M. Kikawada, A. Quinn, 

Before Abraham Was: The Unity of Genesis 1-11, Nashville 1985, s. 31-82. 



24 

psychoanalitycznego czy nawet feministycznego4. Można również odnaleźć 

podejście do tematu Edenu w ujęciu strukturalistycznym czy też 

semiotycznym5. 

Pomimo wielu badań oraz analiz dotyczących Rdz 3, 1-24 jedna 

klarowna odpowiedź na pytanie D. Beattiego nadal wydaje się być daleka i 

trudna. Taki stan rzeczy oczywiście częściowo wynika z bogactwa, jakie 

zawiera opowiadanie Rdz 3, 1-24, wzbogacone wielowiekową tradycją 

zarówno żydowską, jak i chrześcijańską. Pozornie dobrze skomponowana 

historia ogrodu rajskiego przeszła swój proces literacki, co skutkowało 

wielością różnego rodzaju źródeł i redakcji. 

Tak więc każdy egzegeta musi się zmierzyć z podejściem zarówno se-

mantycznym jak i literackim, które od dawna były stosowane w badaniach 

Rdz 3, 1-24. Z tym problemem zmagało się wielu specjalistów w swoich 

pracach, osiągając często odmienne rezultaty. Na uwagę zasługują prace: B. 

D. Naidoffa , R. Couffignala, czy też W. Vogelsa, jak również rozprawa D. 

Joblinga oraz wielu innych autorów, nie zapominając o polskich 

specjalistach tematu, np. o J. Lemańskim6. Obecna analiza sięga do ich analiz 

i myśli, uzupełniając je wnioskami wypływającymi z przeprowadzonych 

własnych badań nad narracją z Księgi Rodzaju 3, 1-24. 

Podstawowe podejście do Rdz 3, 1-24, to podejście, które analizuje 

fabułę jako taką, czyli na sposób narracyjny. Ciekawe jest również ujęcie J. 

W. Rosenberga, który akcentując retoryczne aspekty tekstu, przedstawia je 

w tematach bądź też w strukturach, i wówczas stają się one czymś więcej niż 

 
4 Por. A. Gardener, Genesis 2.4b-3: A Mythological Paradigm of Sexual Equality of the Religious History of 

Pre-Exilic Israel?, SJTh 43, (1990), s. 1-18. 
5 Por. H. N. Wallace, The Eden Narrative, HSM 32, Brill Academic Pub, Atlanta 1985; J. M. Kennedy, Peasants 

in Revolt: Political Allegory in Genesis 2-3, JSOT 47, (1990), s. 3-14; O. Davidsen, The Mythical Foundation of 

History: A Religio-Semiotic Analysis of the Story of the Fall, LB 51, (1982), s. 23-36; E. van Wolde, A Semiotic 

Analysis of Genesis 2-3, Assen 1989. 
6 Por. B. D. Naidoff, A Man to Work the Soil: A New Interpretation of Genesis 2-3 , JSOT 5, (1978), s. 2-14; R. 

Couffignal, Guides pour l'Eden: Approaches nouvelles de Genèse II,4-III, RevThom 80, (1980),s. 621-623; W. 

Vogels, L’être humain appartient au sol: Gn 2.4b-3.24, NRTh 105, (1983), s. 515-534; D. Jobling, Myth and its 

Limits in Genesis 2.4b-3.24, in idem, The Sense of Biblical Narrative. II. Structural Studies in the Hebrew Bible, 

JSOTSup 39, (1986), s. 22-24; Por. J. Lemański, Księga Rodzaju rozdziały 1 – 11. Wstęp, przekład i komentarz, 

Nowy Komentarz Biblijny, Częstochowa 2013, s. 194-266. 



25 

analizą, którą można określać jako fundamentalne zagadnienia dotyczące 

ogrodu Eden7. 

Poemat związany z historią powstania pierwszych ludzi jest również 

wypełniony swoistymi nazwami, symbolami, połączeniami itp., z których 

wszystkie są w rzeczy samej „bez narracji”. Czytelnik takiej historii z 

pewnością musi rozpoznać paradygmaty, tzw. „non-narration”. Zrozumienie 

ich opiera się na syntagmatycznym kontekście opowiadania. Dlatego fabuła 

wydaje się tym bardziej znacząca w próbie analizy opowiadania Rdz 3, 1-24. 

Pogląd koncentrujący spojrzenie na „fabułę” w Rdz 3, 1-24, wypływa 

z badań R. Culleya oraz V. Proppa8. Podejście to ukazuje próbę rozpoznania 

sygnałów uwydatniających interpretacje w tekście hebrajskim. Nawet na 

pierwszy rzut oka łatwo zauważyć, że istnieje kilka takich elementów w 

analizowanym tekście Rdz 3, 1-24. Historia Rdz 3, 1-24 łączy kilka wątków, 

co być może jest jednym z powodów, dla których ten stosunkowo krótki tekst 

jest bardziej złożony niż większość innych narracji w hebrajskiej Biblii. 

Innym spojrzeniem jest teoria paralell H. Gunkela, ukazująca 

zależności między Rdz 3, 1-24, a innymi tekstami Bliskiego Wschodu. C. 

Westermann twierdził, że w mitologiach na całym świecie stworzenie jest 

pojmowane jako wydarzenie einmaliges (wyjątkowe). Dlatego też ukuło się 

twierdzenie, że przed stworzeniem była tylko i wyłącznie nicość9. 

Relacje między tradycjami biblijnymi oraz złożone procesy redakcyjne, 

które się między nimi znajdują, cieszą się wciąż ogromnym 

zainteresowaniem egzegetów biblijnych. Nowe odkrycia archeologiczne, jak 

również coraz precyzyjniejsze studia literackie nad tekstem natchnionym 

oraz tekstami pozabiblijnymi, które mówią o początkach świata i powstaniu 

ludzkości, a także kompetentna metodologia analizowania tychże tradycji, 

umożliwiają coraz to lepsze, świeże oraz bardziej interesujące spojrzenie na 

badane teksty. W dotychczasowych komentarzach i monografiach biblijnych 

 
7 Por. J. W. Rosenberg, The Garden Story Forward and Backward: The Non-Narrative Dimension of Gen 2-3, 

Prooftext 1, (1981), s. 1-27. 
8 Por. R. C. Culley, Action Sequences in Genesis 2-3, Semeia 18, (1980), s. 25-34. 
9 Por. C. Westermann, Genesis 1-11, Biblischer Kommentar: Altes Testament 1.1, Neukirchener Verlag des Er-

ziehungsvereins Neukirchen-Vluyn 1974, s. 59-64. 



26 

kwestia ta wciąż nie doczekała się pełnej i jednoznacznej wykładni10. 

Zachętą do tych badań dla biblistów niewątpliwie jest dylemat pojawiający 

się przy analizie zagadnienia dotyczącego obrazu drzewa poznania dobra i 

zła, który wszystkim znawcom tematu sprawia nie lada trudność. Bardzo 

trudna jest właściwa interpretacją passusów biblijnych zwartych w Rdz 2, 4b 

– 3, 24, w których występuje hebrajska formuła וְעֵץ הַדַעַת טוֹב וָרָע „drzewo 

poznania dobra i zła”. 

Septuaginta tłumaczy termin עֵץ w kontekście ogrodu Eden wyrażeniem 

παράδεισος. Jest to wyraz pochodzenia perskiego (paridaido), oznaczający 

ogrodzenie bądź też park otoczony murem11. W Starym Testamencie słowo 

to występuje trzy razy (por. Pnp 4, 13, Koh 2, 5 oraz Ne 2, 8). Biblia nadała 

temu świeckiemu słowu również znaczenie sakralne. Św. Hieronim 

wprowadził je do łacińskiej Wulgaty, używając słowa paradisum i od tej 

pory odnosi się ono do Bożego ogrodu12. 

Hebrajskie słowo גַן jest też określeniem pierwszego ogrodu, jaki 

założył sam Bóg w „Edenie, na Wschodzie” (por. Rdz 2, 8). C. Westermann 

tłumaczy ten zwrot jako „nieokreślona odległość”13. Izrael podkreślił 

wspaniałość tego miejsca, nazywając je Edenem, „miejscem rozkoszy”. 

Drugie wyjaśnienie słowa hebrajskiego גַן podaje Księga Rodzaju (por. Rdz 

13, 10), mówiąc o ogrodzie Pana. Ezechiel natomiast powie, że jest to „ogród 

Boży” (por. Ez 31, 8). Niewątpliwie Księga Ezechiela (por. Ez 28, 13; 31, 9) 

utożsamia to miejsce z Edenem14. Określenie „ogród Boży” wskazuje na 

więź, jaka panuje między Bogiem a tym pierwotnym ogrodem, którego 

 
10 Zob. m. in.: R. Gordis, The Significance of the Paradise Myth, The American Journal of Semitic Languages 

and Literatures 52, (1936), s. 86-94; R. Gordis, The Knowledge of Good and Evil in the Old Testament and the 

Qumran Scrolls, JBL, vol. 76, no. 2 (1957), s. 123-138; B. Reicke, The Knowledge Hidden in the Tree of Para-

dise, JSSt, vol. 1, no. 3, (1956), s. 193-201; J. Bailey, Initiation and the Primal Woman in Gilgamesh and Gene-

sis 2–3, JBL, vol. 89, no. 2, (1970), s. 144-147; J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 223-227. 
11 Zob. W. von Soden, Akkadisches Handwörterbuch, Bd. II, Wiesbaden: Harrassowitz 1972, s. 833; Słownik 

teologii biblijnej, (red.) X. Léon-Dufour, tłum. K. Romaniuk, Poznań 1994, s. 850-852; Słownik symboliki 

biblijnej. Obrazy, symbole, motywy, metafory, figury stylistyczne i gatunki literackie w Piśmie świętym, (red.) L. 

Ryken, J. Wilhoit, T. Longan III, Prymasowska Seria Biblijna, (red.) W. Chrostowski, tłum. Z. Kościuk, 

Vocatio, Warszawa 2003, s. 164-165. 
12 Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, (red.) G. Kittel, O. Bauernfeind, G. Friedrich, Bd. V, 

Kohlhammer Verlag Stuttgart 1933-1979, s. 763. 
13 Por. C. Westermann, Genesis 1-11, Berlin 1985, s. 287. 
14 Por. Iz 51, 3: „Pan (…) jego pustynię uczynił jak Eden, a jego step jak ogród Pana”. 



27 

założycielem jest sam Bóg. Wyobrażenie to zakorzenione jest w mentalności 

ludzi dawnego Kanaanu, który kojarzy się z żyzną ziemią, bogatą w 

niezliczone źródła i drzewa. 

W Starym Testamencie nie znajdziemy całościowego obrazu raju. 

Miejsce to należy do dzieła stworzenia, gdzie w centralnym punkcie 

umieszczony został człowiek. Pierwotne przekonanie pokazuje, iż to Bóg jest 

tam gospodarzem (por. Rdz 3, 8), a zadaniem człowieka jest pilnowanie tego 

ogrodu i dbadnie o niego. W tym kontekście zostaje ukazana relacja ludzi do 

Stwórcy, a jest ona określona przy pomocy terytorium, które zostało dane 

ludziom (por. Rdz 2, 16-17). Człowiek w raju żyje w pełnej komunii, 

harmonii z Bogiem. Czyni to, czego chce Stwórca, zachowując przy tym 

wolność. Dopiero po przekroczeniu Bożego zakazu człowiek uświadamia 

sobie, jak wiele stracił. Po wygnaniu z raju zaczyna tęsknić za utraconym 

szczęściem15. 

Opowiadanie o ogrodzie Rdz 3, 1-24 jest niewątpliwie jednym z wielu 

opisów biblijnych, który ujmuje w sposób pantagrueliczny literackie ujęcie 

biblijnego raju. Znacząca ilość opracowań poświęconych Rdz 2 – 3 

interpretuje oba rozdziały jako niepodzielną całość16. Niemniej jednak 

zdarzają się opracowania, które uwzględniają podział między Rdz 2 – 3, 

mówiąc o odmiennym opisie stwórczym w odniesieniu do Rdz 1, 1 – 2, 

3(4a)17. Za pierwszym stanowiskiem stoją liczne literackie powiązania 

(relacje), które wykazuje chociażby analiza strukturalna czy lingwistyczna 

tychże fragmentów tekstu natchnionego. Mamy tutaj do czynienia z dwoma 

etapami opisu: etap pozytywny, który przechodzi w negatywny. 

W egzegezie światowej pojawiło się bardzo wiele prób 

zinterpretowania utraty idealistycznej relacji z Bogiem oraz to, w jaki sposób 

człowiek mógł nabyć wiedzę niezbędną do rozwoju cywilizacyjnego. Owe 

próby niejednokrotnie różnią się od siebie radykalnie. Może to wynikać 

 
15 Por. A. Tronina, Drzewo życia w rajskim ogrodzie. Biblijne korzenie mistyki krzyża, Częstochowa 2017, s. 32. 
16 Zob. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 194. 
17 W naszej pracy nie będziemy zgłębiać tego zagadnienia. Dokładna bibliografia dotycząca tematu zob. J. 

Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 209-210. 



28 

gównie z tego, iż perykopa Rdz 2 – 3 jest bogata w wieloznaczność obecnych 

tam symboli, zawartych w samym opisie. Tekst ma ponadto kluczowe 

znaczenie dla teologii dogmatycznej, która znajduje w tym fragmencie 

podstawy dla nauki o grzechu pierworodnym18.  

Po stworzeniu człowiek zostaje umieszczony w Edenie (Rdz 2, 8), 

ogrodzie, który został zasadzony przez Boga dla człowieka, ponieważ 

Stwórca pragnął dbać o niego. Ta rzeczywistość wydaje się idealna, gdyż 

ogród już istnieje i jedynym zadaniem człowieka jest go pielęgnować19. Po 

wygnaniu jednak perspektywa się zmienia. Zadaniem człowieka będzie teraz 

uprawa ziemi, z której powstał (Rdz 3, 23). To wygnanie będzie się wiązało 

w ogromnym trudem i wysiłkiem. Obie te perspektywy wydają się być 

bliskie autorom natchnionym, ponieważ we wszystkich kultach agrarnych, 

również w Izraelu, zabiegano o błogosławieństwo Boga20. 

2. Delimitacja tekstu perykopy 

Każdy analizowany tekst biblijny powinien stanowić zamknięty epizod 

lub zwartą perykopę o wyraźnie zaznaczonym początku i końcu. Dlatego też 

istotne w czasie analizy jest precyzyjne ukazanie, jakie granice dany tekst 

posiada. Mówimy wówczas o delimitacji tekstu. W przypadku tekstów 

biblijnych jest to tym ważniejsze, iż najczęściej przedmiotem analizy danej 

narracji są wybrane, mniejsze fragmenty ksiąg biblijnych, a nie całe księgi, 

chociaż i ten ostatni przypadek też jest możliwy. 

Nasze kryteria delimitacji tekstu dotyczą przede wszystkim motywu 

opowiadania, który związany jest z drzewem w środku ogrodu Eden. Inne 

kryteria, równie istotne, to wszelakie wskazówki literackie, gramatyczne 

bądź też stylistyczne właściwości tekstu, jak również czas akcji i jego zmiany 

oraz przestrzeń. Zostaną przeanalizowane także wiodące tematy, odnoszące 

się do drzewa życia21. 

 
18 Por. A. Schüle, Der Prolog der hebräischen Bibel. Der literar und theologiegeschichtliche Diskurs der Urges-

chichte (Genesis 1-11), Zürich 2006, s. 52. 
19 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 197. 
20 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 197. 
21 Zob. S. Szymik, Podstawowe aspekty analizy narracyjnej tekstu biblijnego, RBL 49, (1996), s. 90-103. 



29 

Dlatego w pierwszej kolejności należy podkreślić, że sceny w tekście o 

drzewie z Księgi Rodzaju 3, 1-24 są ułożone jako małe fragmenty narracji, 

które różnią się od siebie osobami, miejscem lub działaniem. Jednakże ist-

nieje znacząca zgoda co do tego, jakie sceny w narracji o ogrodzie rajskim 

powinny zostać nakreślone. W odniesieniu do powyższego T. Stordalen 

sugeruje podział na siedem scen; podobnie czynią to J. T. Walsh i G. 

Wenham22. Ukazują oni Rdz 2, 4 jako redakcyjny most, natomiast Rdz 3, 20-

21 jako część wzajemnego oddziaływania tychże tekstów na siebie 

nawzajem. T. Stordalen ukazuje delimitacje perykopy w następujący sposób: 

1. YHWH Bóg tworzy pierwszych ludzi (Rdz 2, 5-7). 

2. YHWH Bóg sadzi ogród i umieszcza w nim człowieka (2, 8-17). 

3. YHWH Bóg tworzy zwierzęta oraz kobietę (Rdz 2, 18-24). 

4. Naga para je i zyskuje wgląd (Rdz 2, 25 – 3, 7). 

5. YHWH Bóg przeprowadza rozprawę (Rdz 3, 8-13). 

6. YHWH Bóg ogłasza werdykt (Rdz 3, 14-19). 

7. YHWH Bóg wyrzuca parę z ogrodu, w którym rośnie drzewo życia 

(Rdz 3, 22-24). 

Główną różnicą pomiędzy T. Stordalenem a innymi badaczami jest to, 

iż ukazuje on Rdz 2, 25 – 3, 7 jako odrębną scenę. Inni znawcy tematu 

ukazują tę sekcję jako dwie sceny (Rdz, 3, 1-5 i Rdz 3, 6-8), oraz podają Rdz 

2, 5-17 jako całość. Warto to zaznaczyć, ponieważ P. Trible również bierze 

pod uwagę taki podział, ukazując Rdz 3, 25 – Rdz 3, 7 jako jedną scenę w 

swoim podziale narracji o Edenie23. Co więcej, można również 

wyszczególnić w tym fragmencie punkt kulminacyjny fabuły, który stanowi 

centralny element narracji, za którym podąża w swojej analizie T. Stordalen. 

Niemniej jednak nasuwają się jeszcze inne refleksje z tym związane, które 

można przedstawić w następującym porządku. Pierwszy dotyczy sposobu w 

jaki T. Stordalen i inni znawcy tematu interpretują Rdz 3, 8-13 (Bóg 

 
22 Zob. T. Stordalen, Echoes of Eden: Genesis 2-3 and Symbolism of the Eden Garden in Biblical Hebrew Liter-

ature, Biblical Exegesis and Theology 25, Peeters, Leuven 2000, s. 218-220; J. T. Walsh, Genesis 2,4b – 3,24: 

Synchronic Approach, JBL 96, (1977), 161-177; G. Wenham, Genesis 1 – 15, WBC 1, Waco 1987, s. 50-51. 
23 Por. P. Trible, God and the Rhetoric of Sexuality, Fortress, Philadelphia 1978, s. 79-143. 



30 

przeprowadza rozprawę) oraz 3, 14-19 (Bóg ogłasza werdykt) jako dwie 

różne sceny. Czynią taki podział pomimo tego, iż można to przyjąć jako 

jedną całość. Czas i historia dyskursu jest taka sama w Rdz 3, 8-19, także 

miejsce oraz pojawiające się osoby. Jednakże, gdy zagłębimy się w 

analizowany tekst, zaobserwować można pewną zmianę działania, a 

mianowicie: Bóg przeprowadza najpierw przesłuchanie, a dopiero później 

wydaje obiektywny werdykt. A więc na podstawie zmiany działania T. 

Stordalen wyodrębnia dwie sceny. 

Druga kwestia dotyczy ekspozycji. T. Stordalen nie ukazuje żadnych 

odniesień do Rdz 2 – 3, choć ekspozycja jest powszechnym zjawiskiem w 

biblijnej narracji. Przez ekspozycję określa się informacje dotyczące tła 

wydarzeń, które następnie zostaną ukazane. Istnieją dwa różne sposoby 

ukazania ekspozycji czytelnikowi. Materiał opisujący może być 

umieszczony na początku danego tekstu albo jest ukazywany stopniowo w 

trakcie narracji24. Dlatego też nie jest łatwo zdecydować o materiale 

ekspozycyjnym występującym w Rdz 2. 

Inny badacz, C. Westermann, wydaje się być skłonny przyjąć całość 

Rdz 2, 5-24 jako opis narracji z Rdz 3. Jednakże opis dotyczący drzewa ze 

środka Bożego ogrodu jest zbyt daleko umieszczony. Oczywiście passus z 

Rdz 2, 5-7 informuje o stanie rzeczy na początku stworzenia, gdyż opisuje 

on fakt dotyczący braku jakichkolwiek roślin na ziemi, również wszelakich 

traw, gdyż Bóg nie zesłał jeszcze deszczu na ziemię. Pojawia się zatem pe-

wien problem z przyjęciem Rdz 2, 5-7 jako ekspozycji, ponieważ w opisie 

znajdujemy również akcję dotyczącą kreacji człowieka przez Boga. Dlatego 

w tym kontekście wydaje się właściwą propozycja T. Stordalena mówiąca, 

że w Rdz 2 – 3 nie znajdziemy wyodrębnionej ekspozycji. 

Kolejny znawca tematu, G. Prince w swojej analizie zwraca uwagę na 

„fabułę” rozumianą jako zarys głównych sytuacji i wydarzeń. Jest ona 

odseparowana od postaci zaangażowanych w narrację, jak też ilustrowanych 

 
24 Por. T. N. D. Mettinger, The Eden Narrative. A Literary and Religio-Historical Study of Genesis 2-3, Ei-

senbrauns, Winona Lake 2007, s. 18. 



31 

przez nich motywów25. Na tej kanwie bardzo ciekawym zagadnieniem 

wydaje się być związek miedzy fabułą a historią. Wielu znawców tematu jest 

zgodnych, że bez względu na kolejność dyskursu, fabuła to układ wydarzeń 

w porządku czasowym26. Są jednak tacy badacze, którzy zgadzają się ze 

stwierdzeniem S. Chatmana: „Wydarzenia tej historii zamieniane są w fabułę 

przez dyskurs, przez sposób jej prezentacji”27. Takie założenie sprawdza się 

wówczas, kiedy definiujemy fabułę jako „opowiadanie - dyskurs”. Niemniej 

jednak w obecnej analizie nie zachodzi potrzeba dogłębnego zrozumienia 

związku między fabułą, historią i dyskursem. 

Centralna scena Rdz 2, 25 – 3, 7 zawiera szereg zależności wartych 

uwagi. Jak zauważa P. Trible: „Wąż i kobieta dyskutują o teologii. Mówią o 

Bogu”, ale używają jedynie pojęć określających Boga w ogólności. Ukazują 

dystans, który charakteryzuje obiektywność i zachęca do nieposłuszeństwa28. 

Wąż jednak w tej dywagacji nie występuje jako poważny teolog. On wypacza 

i fałszywie interpretuje Boskie przykazanie. Czynnikiem, którego nie 

powinniśmy tutaj przeoczyć, jest zaskakujący „błąd”, a mianowicie: kobieta 

czyni zło, kiedy nawiązuje do boskiego przykazania, ukazując przy tym 

związek z „drzewem pośrodku ogrodu” (por. Rdz 3, 3), mimo że odnosi się 

ono oczywiście do drzewa poznania dobra i zła29. 

Nie da się ukryć również zasadniczych, a zarazem problematycznych 

kwestii pod względem badań krytyczno-literackich tekstu Rdz 3, 1-2430. W 

całym opowiadaniu dostrzegalny jest fakt, że imię Boga, którego używa 

hagiograf, to JHWH Elohim, natomiast w centralnym fragmencie użyte jest 

tylko heb. określenie – Elohim. Można również spotkać się z tezą, że Rdz 3, 

1-5. 6a jest pewnego rodzaju glosą. 

Osobnym problemem w uzgodnieniu delimitacji perykopy jest temat 

wydawania wyroku. Fakt przeskoku w Rdz 3, 13b. 16a proponuje 

 
25 Por. G. Prince,  A Dictionary of Narratology. Revised edition, Lincoln 2003, s. 73. 
26 Por. T. N. D. Mettinger, The Eden Narrative…, dz. cyt., s. 18. 
27 Por. S. Chatman, Story and Discourse: Narrative Structure in Fiction and Fil, New York 1980, s. 43.  
28 Por. P. Trible, God and the Rhetoric…, dz. cyt., s. 109. 
29 Zob. K. Schmid, Die Unteilbarkeit derWeisheit: Uberlegungen  zur sogenannten Paradieserzählung Gen 2f. 

und  ihrer theologischen Tendenz, ZAW 114, Teil 1, (2002), s. 31-32. 
30 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 203. 



32 

interpretację ww. 14-15 jako późniejszego dodatku do tekstu31. Po głębszej 

analizie, dotyczącej bohaterów opowiadania, nasuwa się wniosek, iż tylko 

wąż nie jest poddany dochodzeniu. Przekleństwo na niego spada 

automatycznie, bez jakiejkolwiek procedury. Tej procedurze natomiast 

zostali poddani mężczyzna i kobieta (por. Rdz 3, 9-13). Sekwencja: wąż, 

niewiasta, mężczyzna układa strukturę tekstu chiastyczą, porównując ją do 

kolejności przesłuchania. To sprawia, że fragment dotyczący węża 

umieszczony jest w samym centrum sceny przesłuchania oraz wyroku (Rdz 

3, 9-13 / 14-15 / 16-19)32. Oprócz fragmentu dotyczącego wyroków, wariant 

pierwszy wyłania się z wersetów Rdz 3, 2. 4, a drugi z Rdz 3, 9. 13. Podział 

formuł sugeruje, że Rdz 3, 13b-14.16a oraz Rdz 3m 1-5. 6a mają tego samego 

redaktora tekstu. Tłumaczy to również pojawiające się różnice w wersetach 

Rdz 3, 1-5 oraz Rdz 3, 16-1733. 

Inni egzegeci34, m. in. J. Lemański, biorąc pod uwagę wyżej 

wymienioną analizę, proponują następujący podział: 

1. Tekst podstawowy:  

a. Rdz 2, 4b. 5. 7. 8 (9). 16-18. 19. 20. 21-23 

b. Rdz 3, 1-13a. 16a-18a. 19a. 23 

2. Uzupełnienie redakcyjne 

a. Rdz 2, 7b. 9b. 10-15. 17aA. 19. 20a 

b. Rdz 3, 14. 18b. 22. 24 

Niektórzy znawcy tematu uważają, iż Rdz 2 – 3 jest skomasowanym 

dziełem wielu autorów, przez co nie da się ukazać wersji wcześniejszej niż 

ta, która jest z okresu wygnania lub po wygnaniu babilońskim. Uważają oni 

również, że Rdz 2 – 3 można pojmować jako pewnego rodzaju komentarz, 

który zawiera polemikę lub uzupełnia treści pierwszego rozdziału Księgi 

Rodzaju. Badania wskazują również na przesłankę, że odtworzenie literackie 

 
31 Zob. C. Levin, Der Jahwist, FRLANT 157, Vandenhoeck-Ruprecht, Göttingen 1993, s. 90-91. 
32 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 203. 
33 Zob. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 203. 
34 Por. M. Witte, Die biblische Urgeschichte. Redaktion und teologische Beobachtungen zu Genesis1,1 – 11,26, 

Berlin 1998, s. 79-87; J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 204-205. 



33 

podstawowej wersji (sprzed wygnania) jest możliwe35. Na ogół dane kwestie 

krążą wokół konkretnych problemów przedliterackich (człowiek stworzony 

z ziemi / gliny; szczególne drzewo w środku ogrodu), a nie, jak można by 

było przypuszczać, wokół opowiadania w całości. 

Badacze są zgodni co do tego, iż Rdz 2 – 3 należy czytać w całości, 

gdyż Rdz 2 opisuje stworzenie człowieka oraz jego rolę w ogrodzie 

wyznaczonym przez Pana Boga. Natomiast Rdz 3 mówi o wygnaniu z niego, 

poprzedzonym upadkiem i klęską pierwszych ludzi. Te dwa rozdziały łączy 

wspólny mianownik, którym jest passus mówiący o drzewie życia oraz 

drzewie poznania dobra i zła. 

Próbując ująć te rozdziały w pewien schemat, można to uczynić, 

opierając się na poszczególnych sekcjach tekstowych: 

1. Pierwszy człowiek: Rdz 2, 4b-7 

2. Eden: Rdz 2, 8-14 

3. Życie w ogrodzie: Rdz 2, 15-17 

4. Historia kobiety: Rdz 2, 18-22 

5. Mężczyzna i kobieta: Rdz 2, 22-25 

6. Wąż oraz Boży zakaz: Rdz 3, 1-5 

7. Upadek: Rdz 3, 6-7 

8. Boże dochodzenie do prawdy: Rdz 3, 8-13 

9. Wyrok: Rdz 3, 14-19 

10. Niewiasta: Rdz 3, 20 

11. Łaska Boża oraz życie po wyroku Bożym: Rdz 3, 21 

12. Wygnanie z raju: Rdz 3, 22-24 

Wszelako ukazany podział, bądź jemu podobne, będą jednak zawsze 

arbitralne36. Problem zawsze polega na uzgodnieniu motywu, który jest w 

centrum danej sekcji, oraz kwestii według jakich kryteriów zostaną ustalone 

jej granice. Nie zmienia to faktu, iż za jeden z głównych motywów w 

 
35 Por. C. Levin, Der Jahwist, FRLANT 157, Vandenhoeck-Ruprecht, Göttingen 1993, s. 90-91; R. G. Kratz, 

Die Komposition der erzählenden Bücher des Alten Testaments: Grundwissen der Bibelkritik, Vandenhoeck-

Ruprecht, Göttingen 2000, s. 253-256. 
36 Zob. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 207. 



34 

opowiadaniu można uznać fragment Rdz 3, 1-7, który dotyczy nieposłuszeń-

stwa istot ludzkich w ogrodzie Eden. 

3. Rdz 3,1-24 w ujęciu synchronicznym i diachronicznym  

Już po pierwszym spojrzeniu oraz po wstępnej lekturze perykopy Rdz 

1, 1 – 2, 4a i 2, 4b – 3, 24 nasuwa się pewien wniosek. Jest on związany z 

tym, że czytelnikowi Księgi Rodzaju ukazują się dwa różne obrazy Boga 

Stwórcy. Oprócz odmiennej terminologii, która określa imię Boga (אֱלֹהִים / 

 w przekazie jahwisty, oba (יְהוָה אֱלֹהִים( w poemacie kapłańskim i (רוּחַ  אֱלֹהִים

opisy uformowane są w oparciu o znacząco odmienne fundamenty 

teologiczne37. 

Autor kapłański w pierwszej kolejności podkreśla całkowitą dominację 

Ducha Bożego nad siłami wszechświata (por. Rdz 1, 2). Następnie dokładnie 

referuje kolejne etapy jego tworzenia. Podczas tej kreacji Stwórca, używając 

mocy słowa, tworzy oraz porządkuje wszystkie sfery kosmosu. Finalnie 

powstają ciała  niebieskie, jak również flora i fauna (por. Rdz 1, 3-25). W 

centrum tej kompozycji znajduje się Bóg działający poprzez słowo. Sprawia 

on, że owo słowo natychmiast staje się czymś rzeczywistym. W efekcie po 

sześciu dniach Bożego działania rodzi się cały wszechświat oraz człowiek, 

który jest doskonałym zwieńczeniem tego dzieła. Boża wszechmoc wypływa 

z każdego wiersza Rdz 1, 1 – 2, 4, a swój szczyt osiąga z chwilą stworzenia 

człowieka (por. Rdz 1, 26-31). Mężczyzna i kobieta są obrazem Boga, co 

oznacza ścisłą i wyjątkową więź ze swoim Stwórcą. Bóg daje im władzę nad 

całą ziemią oraz nad tym, co na niej żyje (por. Rdz 1, 28). Przekazuje im 

również zadanie, które polega na kontynuacji dzieła stwórczego Boga, który 

przejawia się w tworzeniu i rozwoju38. Oczywiście władza człowieka nad 

światem nie ma charakteru absolutnego. Jest ona rozumiana raczej jako 

współuczestnictwo w Bożym dziele. To wyróżnienie człowieka, który w 

poemacie jest zaakcentowany przez odpowiednią terminologię i strukturę 

 
37 Por. D. Dziadosz, Drzewo poznania dobra i zła a koncepcja Stwórcy w Rdz 2,4b – 3, 24, BPTh 7 (2014) 2, s. 

83-84. 
38 Por. V. P. Hamilton, The Book of Genesis 1-17, NICOT, Grand Rapids 1990, s. 139. 



35 

(por. Rdz 1, 3-25; Rdz 1, 26-31), w żadnym wypadku nie ukazuje jego 

nieposłuszeństwa. W kontekście Rdz 1, 1 – 2, 4a można raczej twierdzić, iż 

jest to dowód na doskonałą harmonię, która panowała w świecie stworzonym 

przez Boga. Stwórca jest tutaj głównym bohaterem. To on jest Panem czasu 

oraz przestrzeni (zob. Rdz 1, 5b.8b; 2 ,1-3). Autor kapłańskiej tradycji 

dochodzi do wniosku, że cały kosmos pochodzi od Stwórcy i jest Mu 

podporządkowany39. 

Zastanawiające natomiast jest spojrzenie na Stwórcę, które wyłania się 

z (Rdz 2, 4b – 3, 24). Jest ono odmienne pod kilkoma względami. W 

pierwszej kolejności w aspekcie kosmogonicznym, w drugiej 

teologicznym40. Autor, nazwany jahwistą w swojej relacji nie podejmuje 

wątku związanego ze stworzeniem kosmosu. Akcentuje on jedynie, iż to Pan 

Bóg uczynił ziemię i niebo (zob. Rdz 2, 4b). W centrum jego wywodu 

znajduje się JHWH Bóg oraz człowiek, którego zadaniem jest w pewnym 

sensie dookreślenie postrzegania swojego Stworzyciela. Bóg czyni ziemię i 

niebo, oraz daje deszcz, umożliwiający życie na ziemi (zob. Rdz 2, 5b). 

Kształtuje człowieka – Adama, przekazując mu tchnienie życia (zob. Rdz 2, 

7), a ponadto sadzi ogród Eden, w którym umieszcza człowieka (zob. Rdz 2, 

8.15). Następnie sprawia, iż zaczynają rosnąć w nim wszelkiego rodzaju 

drzewa, w tym również dwa drzewa szczególne: drzewo życia i drzewo 

poznania dobra i zła (zob. Rdz 2, 9). Finalnie Bóg tworzy wszelkiego rodzaju 

istoty żywe: zwierzęta, aby oddać je pod panowanie człowieka, oraz 

kształtuje z ciała Adama kobietę, powierzając mu ją jako nieodzowną pomoc 

(zob. Rdz 2, 21-24). Bóg zaraz na początku podaje powód powołania do 

istnienia pierwszego człowieka. Autor natchniony (jahwista) wyraża 

przekonanie, że do istnienia czegokolwiek na ziemi konieczna jest ingerencja 

boska, ale też trud człowieka. To rozumienie kreacji jest jednak w opozycji 

 
39 Por. M. Majewski, Pięcioksiąg odczytany na nowo. Przesłanie autora kapłańskiego (P) i jego wpływ na 

powstanie Pięcioksięgu, Kraków 2018, s. 54-58. 
40 Por. D. Dziadosz, Drzewo poznania dobra i zła…, dz. cyt., s. 85. 



36 

do tego, co mówi autor kapłański, nakreślając wizję kosmogoniczną (por. 

Rdz 1, 11-13)41. 

Relacja jahwisty znacząco odbiega od literackiego odpowiednika 

zawartego w Rdz 1, 1-31, gdzie każde dzieło Boże jest drobiazgowo 

zaplanowane, a potem wykonane (por. Rdz 1, 3-25). Najwyraźniej tę różnicę 

widać w jahwistycznym opisie stworzenia istot żywych i kobiety (por. Rdz 

2, 18-24). Natomiast kapłański teolog rozwija odmienną wizję, która 

charakteryzuje się swoją logicznością i harmonią, którą prezentuje sam 

Stwórca. Bóg JHWH po czasie dostrzega niedoskonałość swojego dzieła. 

Jest ono niedoskonałe, ponieważ człowiek żyje samotnie (por. Rdz 2, 18). 

Bóg nie rozwiązuje powstałego problemu jednym potężnym i skutecznym 

słowem, ale działa w sposób stopniowy, podejmując najpierw kilka różnych 

prób. Najpierw stwarza różne gatunki zwierząt i ptaków, by znaleźć 

właściwą pomoc dla człowieka. Kiedy jednak te wysiłki nie dają 

oczekiwanego rezultatu (por. Rdz 2, 19–20), z żebra Adama kształtuje 

kobietę. Niewiasta, którą stwarza, okazuje się rozwiązaniem 

satysfakcjonującym Stwórcę jak również i Adama (por. Rdz 2, 21-24). 

Genealogia występująca w Rdz 2 – 3  pozwala wysnuć wniosek, iż opis 

dziejów ogrodu Eden i pierwszych ludzi ma swoją kontynuację w losach ich 

późniejszych pokoleń. Jednak w praktyce tekst natchniony, poza krótkimi 

wzmiankami, nie ukazuje już więcej postaci Adama i Ewy. Co się tyczy 

pierwszych rodziców, Adama i Ewy, to odgrywają oni tutaj kluczową rolę w 

opowiadaniu Rdz 2 – 3, ponieważ dzięki tym wzmiankom można ową 

narrację czytać jako jedną całość42. 

Kolejnym zasadniczym zagadnieniem, które pozwala spojrzeć na 

rozdziały Rdz 2 – 3 jako na całość, jest tematyka ogrodu Eden. W pierwszej 

kolejności mamy do czynienia z ogrodem, który został zasadzony przez Boga 

Stwórcę od wschodu (por. Rdz 2, 8). Samo miejsce Eden należałoby określić 

jako bardziej krainę niż sam ogród. Sam ogród miałby tu być tylko pewną 

 
41 Por. D. Dziadosz, Drzewo poznania dobra i zła…, dz. cyt., s. 86. 
42 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 194. 



37 

częścią owej krainy (por. Rdz 2, 8; 2, 15; 3, 23.24; 4, 16). Geografia jest tutaj 

postrzegana najwyraźniej z żydowskiego punktu widzenia (Izraela). Nie 

mniej ważny jest również kierunek wygnania pierwszych rodziców, czyli 

wskazany przez Boga kierunek wschodni (por. Rdz 3, 24). Tam też Bóg 

JHWH umieszcza cheruby i ognisty miecz, który ma chronić dostępu do 

drzewa życia. Geografia Edenu ma charakter koncentryczny43. To oznacza, 

że centralne miejsce zajmuje Bóg i jego „gród”, który jest otoczony polem44. 

Ta druga część ogrodu podkreśla oddalenie się od miejsca, w którym 

przebywa Bóg. To zagadnienie rozwija się stopniowo na przestrzeni 

Rdz 2 – 4. Człowiek systematycznie przesuwa się coraz bardziej i bardziej 

na „koniec świata”, oddalając się przy tym od swego Stwórcy45. 

Już na podstawie tego wstępnego zestawienia dwóch biblijnych tradycji 

o stworzeniu można wnioskować, że tylko autor kapłański ukazuje Boga jako 

absolutnego Pana kosmosu, który wydobywa wszechświat z pierwotnego 

bezładu i niebytu (por. Rdz 1, 2)46. Dzieło stwórcze charakteryzuje się 

harmonią. Śmiało można również stwierdzić, że pewnego rodzaju próba 

ukazania doskonałości stwórczej została tutaj podkreślona przez epilog 

sześciodniowej kreacji (por. Rdz 1, 31). Natomiast jahwistyczna tradycja 

widzi Stwórcę w sposób znaczniej ograniczony, co zobrazowane jest przez 

ukazanie Bożej aktywności jedynie w przestrzeni, w której żyje człowiek47. 

W Rdz 2, 4b-25 Stwórca nie ukazuje się jako wszechogarniający Bóg, 

który pragnie ukazać swoją dominację nad całym stworzeniem. Nie da się 

również tutaj dostrzec swoistej próby stwarzania przy pomocy 

wszechpotężnego słowa. Niewątpliwie Bóg bardzo osobiście kreuje 

rzeczywistość, formując pierwszych ludzi - Adama oraz Ewę, istoty żywe, 

 
43 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 195. 
44 Por. Wielki słownik hebrajsko – polski i aramejsko – polski Starego Testamentu, t. 1, (red.) L. Koehler, W. 

Baumgartner, J. J. Stamm, (red.) wyd. pol. P. Dec, tłum. K. Madaj i in., Warszawa 2008, s. 15. 
45 Por. A. Schüle, Der Prolog der hebräischen Bibel. Der literar-und theologiegeschichtliche Diskurs der Urges-

chichte (Genesis 1-11), Zürich 2006, s. 52. 
46 J. Skinner, A Critical and Exegetical Commentary on Genesis, Edinburgh 1930, s. 16-19; F. Gaebelein, The 

expositor's Bible commentary: with The New International Version of the Holy Bible in twelve volumes, vol. 2 

(Genesis-Numbers), Zondervan, Grand Rapids 1990, s. 50-59. 
47 Por. L. G. Stone, The Soul: Possession, Part or Person? The Genesis of Humen Nature in Genesis 2,7, w: 

What About the Soul?, (red.) J. B. Green, Nashville 2004, s. 57-60. 



38 

czy też sadząc rośliny i drzewa w Edenie. Nie lada trudnością jest doszukać 

się tutaj również jakiegoś planu, który będzie realizowany, aby dzieło Boże 

konsekwentnie wzrastało (por. Rdz 1, 1–2, 4a). Prędzej zaobserwujemy 

pewną styczność z serią spontanicznych inicjatyw, które zostają 

podyktowane potrzebą chwili (zob. Rdz 2, 8-23). Wszystko to ma na celu 

przedstawienie najlepszego efektu końcowego. Jednak bardzo trudno jest 

przewidzieć rezultat owej ingerencji Bożej z uwagi na dynamizm, który 

panuje w analizowanej narracji biblijnej48. 

Wniosek ogólny sugeruje i nakreśla znaczącą oryginalność idei Boga 

Stwórcy. Zostaje ona potwierdzona przez szereg konkretnych spostrzeżeń, 

wypływających ze szczegółowych badań nad hebrajską wersją Rdz 2, 4b – 

3, 2449. 

Diachroniczna analiza Rdz 2, 4b – 3, 24 wskazuje, że jednym ze 

spajających tematów, które wykorzystał autor, jest analizowany motyw 

drzewa. Argumentem dodatkowym, ukazującym kompilacje informacji o 

drzewie, w tym przypadku drzewie poznania dobra i zła, w Rdz 2, 9b, jest 

konstrukcja tekstu, występująca w starożytnych eposach i biblijnych 

relacjach. Teksty te zwykle często zakładały obecność tylko jednego, 

unikatowego elementu, bądź wyjątkowego bohatera (nadzwyczajnej rośliny, 

zwierzęcia, przedmiotu lub osoby). Czytelnik z takim zjawiskiem mierzy się 

już w Rdz 3, 1-24, gdzie od początku mamy do czynienia z tematyką drzewa 

poznania dobra i zła (por. Rdz 3, 1-13. 22a). Natomiast drzewo życia ukazane 

zostaje dopiero w finalnej części narracji (por. Rdz 3, 22b). Dzięki tym 

zabiegom przekaz redaktora o ogrodzie Eden (por. Rdz 2, 8 – 3, 24) zawiera 

w sobie inkluzję. Została ona stworzona na fundamencie dwóch dość 

zagadkowych drzew (por. Rdz 2, 9 i Rdz 3, 22-24). 

 
48 Zob. T. Fretheim, Creation Untamed: The Bible, God, and Natural Disasters, Michigan 2010, s. 12–13. 
49 Zob. Hendel R. S., Genesis Book of, ABD, (red.) D. N. Freedman, vol. 2, Doubleday, New York 1992, s. 933-

941. 



39 

4. Analiza strukturalna: autonomia i redakcja tekstu 

Po otwarciu Księgi Rodzaju czytelnik na wstępie natrafi na coś bardzo 

fascynującego, a mianowicie: ta święta księga oferuje aż dwa podobne pod 

względem treści opowiadania, których tematem jest to, co zawsze ludzi 

zastanawiało i interesowało. Jest to kwestia początku wszechświata oraz 

początku powstania człowieka. Obie tradycje swoje pochodzenie prezentują 

przez rozbieżność chronologiczną oraz odmienność środowisk w nich 

opisanych. Według powszechnej opinii egzegetów, tekst Rdz 1, 1 – 2, 4a 

należy wiązać z teologicznym środowiskiem kapłańskim50, który stoi za 

wieloma tradycjami Księgi Rodzaju, jak i całego Pięcioksięgu. Co więcej, to 

środowisko powstania księgi odpowiada za ich finalną redakcję. Takie opinie 

zaowocowały znaczącą zmianą w badaniach, czego rezultatem jest Pięcio-

ksiąg, jaki znamy dzisiaj51. 

Tekst o stworzeniu ludzi i ich czasowym pobycie w ogrodzie Eden jest 

jednym z tych, które zostały zredagowane przez autora jahwistycznego (por. 

Rdz 2, 4b – 3, 24). Określa go tzw. formuła toledot (por. Rdz 2, 4a), która 

jest tematycznym dopełnieniem poematu o Stwórcy, występującym w 

tradycji kapłańskiej. Została ona wykorzystana przez redaktora kapłańskiego 

do skonstruowania teologicznej struktury całej księgi (Rdz 2, 4a; 5, 1; 6, 9; 

10, 1; 11, 10.27; 25, 19; 37, 2)52. Sens jego użycia wybiega dalej niż tylko 

koncepcja, która znajduje się w Księdze Rodzaju (por. Wj 6, 16. 19; 28, 10; 

Lb 1, 20-42; 3, 1). Pozwala także prześledzić genealogię izraelskiego kapłań-

stwa, która związana jest z początkami stworzenia świata (por. Rdz 2, 4)53. 

 
50 Por. M. Majewski, Pięcioksiąg odczytany na nowo…, dz. cyt., s. 54-58. 
51 Por. M. Majewski, Pięcioksiąg odczytany na nowo…, dz. cyt., s. 58. 
52 Por. C. Nihan, T. Römer, Le débat actuel sur la formation du Pentateuque, w: Introduction à l’Ancien Testa-

ment, (red.) T. Römer, C. Nihan, J. Macchi, Labor et Fides, Genève 2009, s. 93-98; W. Schmidt, Die Schöp-

fungsgeschichte der Priesterschrift, WMANT 17, Neukirchen-Vluyn 1964, s. 73-94; C. Uehlinger, Genesis 1-

11: Die Urgeschichte, w: Einleitung in das Alte Testament. Die Bücher der Hebräischen Bibel und die alttesta-

mentlichen Schriften der katholischen, protestantischen und orthodoxen Kirchen, (red.) T. Römer, J. D. Macchi, 

C. Nihan, Theologischer Verlag, Zürich 2013, s. 176-195. 
53 Por. L. Lemański, Tora – Pięcioksiąg. Wprowadzenie w zagadnienia teologiczne i historyczno-krytyczne, 

Szczecin 2020, s. 26. 



40 

Fundamentem perykop Rdz 1, 1 – 2, 4a oraz Rdz 2, 4b – 3, 24 jest 

również różny kontekst kulturowo-religijny. Miał on bardzo istotny wpływ 

na kształt obecnej w niej teologii i przesłania. Relacje o pobycie pierwszych 

ludzi w ogrodzie Eden (por. Rdz 2, 4b – 3, 24) posiadają sobie właściwą 

specyfikę literacką i oryginalny model kosmogoniczny i teologiczny, który 

posłużył za wzorzec w odtworzeniu początków życia na ziemi54. Żywy styl 

narracji, antropomorficzne przedstawienie Boga, który kształtuje człowieka 

w podobny sposób jak garncarz, lepiący swoje dzieło. Bóg spaceruje również 

po ogrodzie, a także korzysta z imienia YHWH (cecha charakterystyczne dla 

stylu autora jahwisty). Syntaksa w Rdz 2, 9 nie pozwala z całą pewnością 

stwierdzić, czy w środku ogrodu jest jedno drzewo (drzewo życia), czy też 

dwa drzewa. Kiedy Ewa odpowiada na fałszywe pytania węża w Rdz 3, 3, 

dodaje, iż Boży zakaz obejmuje nie tylko jedzenie owoców z drzewa 

umieszczonego w środku ogrodu, ale również jego dotykanie55. Nasuwa się 

pytanie, o które drzewo zatem chodzi? Odpowiedź węża sugeruje, że chodzi 

tu o drzewo poznania dobra i zła (por. Rdz 3, 5). Pewności jednak nie mamy 

i znawcy tematu spierają się do dzisiaj, o którym drzewie myślała Ewa56. 

Obecna forma tekstu pozwala na wiele możliwości interpretacji oraz 

sugeruje mnogą ilość odpowiedzi. Po lekturze tekstów egzegetycznych 

ostatnich dziesięcioleci można wywnioskować, iż mamy w tym fragmencie 

do czynienia z opowiadaniem, które było wielokrotnie modyfikowane oraz 

przybierało różnorodne koncepcje57. Badacze doszukują się tutaj dwóch 

opowiadań, różnących się celem swojego przekazu. Jedno koncentruje się na 

stworzeniu człowieka (por. Rdz 2, 5-23), drugie natomiast swoją tematyką 

obejmuje pierwszych rodziców, którzy znajdują się w ogrodzie Boga (por. 

Rdz 3, 1-24). W obecnej wersji oba teksty są ze sobą bardzo połączone i 

odnoszą się ściśle do pierwszego opisu stworzenia (Rdz 1, redakcja 

 
54 Zob. D. Dziadosz, Drzewo poznania dobra i zła…, dz. cyt., s. 82-83. 
55 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 197. 
56 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 197. 
57 Por. A. Schüle, Der Prolog der hebräischen Bibel. Der literar-und theologiegeschichtliche Diskurs der Urges-

chichte (Genesis 1-11), Zürich 2006, s. 55. 



41 

kapłańska P)58. Materiał tzw. nie kapłański (nie-P) z resztą tekstu połączony 

jest przez figurę retoryczną zwaną paronomazją, polegającą na zestawieniu 

podobnie brzmiących słów אֲדָמָה  - אָדָם (Rdz 2, 5. 7 oraz Rdz 3, 17). Są też 

tacy badacze, którzy wskazują na obecne tutaj elementy teologii 

deuteronomistycznej59. Przesłanki te wynikają ze słownictwa, które jest 

typowe dla Deuteronomisty (por. Pwt 4, 1-2.40; 6, 1; 7, 11). O tej koncepcji 

przypominają również następstwa związane z posłuszeństwem oraz z 

nieposłuszeństwem (por. Pwt 11, 26-28; 30, 15-20). Występuje również myśl 

związana z „próbą” (por. Pwt 8, 1-3; Wj 16, 4; Rdz 3, 17). Odniesienia te 

mogą dowodzić, że narracja w Księdze Powtórzonego Prawa stała się punk-

tem wyjścia do stworzenia opowiadania z Księgi Rodzaju-Liczb60. 

Charakterystyczne jest także słownictwo mądrościowe. Autor używa 

bowiem typowej dla mędrca paronomazji (gry słów), jak również odnosi się 

do motywów występujących w tej literaturze (drzewo życia, kobieta, 

kusiciel)61. Wedle przyjmowanych ogólnie opinii: „capite secundo incipit 

naratio, quae partinet ad genus historicum” jest to bardzo swoisty tekst, w 

którym możemy odnaleźć elementy mądrościowe, mitologiczne, jak również 

etiologiczne. Toteż konieczne w sensie ścisłym jest określenie, co należy 

tłumaczyć w sposób symboliczny, a co uważać za historyczność. 

Jeśli zaś mowa jest o rodzaju literackim Rdz 3, 1-24, to w pierwszej 

kolejności należy odróżnić istotną treść od literackiej formy, czyli tzw. szaty 

literackiej, gdyż istnieją tutaj poważne różnice. O ile w Rdz 1 niektórych 

faktów, takich jak dni oraz układ i kolejność stwarzanych dzieł, nie należy 

tłumaczyć w sensie historycznym, to w Rdz 3, 1-24 poszczególne sceny 

trzeba analizować w znaczeniu historycznym62. Jest to jak najbardziej 

uzasadnione, ponieważ autor przedstawia również autentyczne wydarzenia 

 
58 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 198, M. Majewski, Pięcioksiąg odczytany na nowo…, dz. cyt., 

s. 54-58. 
59 Por. T. N. D. Mettinger, The Eden Narrative…, dz. cyt., s. 52-54. 
60 Por. L. Lemański, Tora – Pięcioksiąg…, dz. cyt., s. 153. 
61 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 204. 
62 Por. E. Zawiszewski, Pięcioksiąg i Księgi historyczne. Wstęp szczegółowy. Komentarz do Ks. Rodz. 1,1 – 11,9, 

Pelplin 1996, s. 102. 



42 

historyczne. Do szaty literackiej w Rdz 3 należy też zaliczyć jaskrawo 

występujące antropomorfizmy. Czytelnik czyta np. o Bogu, który lepi 

człowieka z gliny, oraz sadzi ogród w Edenie. Innym takim 

antropomorfizmem może być przyprowadzenie zwierząt do Adama, aby ten 

nadał nazwy tym stworzeniom, czy też  występująca tam przechadzka Boga 

po ogrodzie przy wietrze wieczornym. Występują tutaj również różnorodne 

obrazy i symbole, przy pomocy których autor natchniony próbował ukazać 

pewne fakty. Słusznie jednak egzegeci zauważają, iż takich pojęć jak 

„symbol” oraz „obraz” należy używać ostrożnie, aby nie umieszczać bez 

odpowiedniej argumentacji oraz uzasadnienia schematów pojęciowych, 

które na ówczesny czas były nieznane dla autora biblijnego63. 

Wielką trudność w interpretacji opowiadania o raju sprawia fakt, iż ten 

tekst jest w różnorodny sposób tłumaczony. Należy tu wskazać chociażby 

czasy patrystyczne, gdzie Ojcowie Kościoła zachodniego, głównie św. 

Ambroży, za nim również św. Augustyn, wiele fragmentów tłumaczyli w 

sposób alegoryczny, np. wąż jest figurą rozkoszy, rozkosz budzi uczucie, 

którego figurą jest Ewa64. Ojcowie Kościoła wschodniego patrzyli na to 

wszystko z innego punktu widzenia, mianowicie bardziej koncentrowali się 

na sensie dosłownym. Dzięki takiej analizie można zauważyć pewien brak 

spójności, gdyż zarówno jedni jak i drudzy nie trzymali się ściśle swojej 

metody badawczej, a bardziej koncentrowali się na tym, aby odnaleźć 

interpretację najbardziej właściwą dla ich słuchacza. 

W nowożytnej egzegezie możemy wyodrębnić jeszcze bardziej 

różnorodne tłumaczenia, takie jak mityczne, alegoryczne, dosłowne czy też 

historyczno-popularne, historyczno-alegoryczne. Za tym ostatnim opowiada 

się wielu znawców tematu. Jedyną różnicą jaka ich może dzielić jest to, który 

szczegół należy interpretować nie dosłownie, ale na sposób alegoryczny65. 

Dzisiejszy stan badań jednak nie pozwala na całkowite rozwiązanie 

 
63 Zob. W. Trilling, Stworzenie i upadek, Warszawa 1971, s. 129n.  
64 Ambroży, De Paradiso, II PL 14, s. 278; E. Galbiati, A. Piazza, Biblia Księga zamknięta, Warszawa 1971, s. 

156.  
65 Por. E. Zawiszewski, Pięcioksiąg i Księgi historyczne…, dz. cyt., s. 103. 



43 

wszystkich problemów zawartych w Rdz 3, 1-24, toteż należy bez 

jakichkolwiek uprzedzeń zebrać cały materiał, który może jakoś naświetlić i 

poszerzyć naszą interpretację z dziedzin takich jak nauka, historia, 

paleontologia, epigrafia, literatura, aby oddać właściwy sens oraz przesłanie 

tekstu natchnionego. Niemniej jednak powyższe dziedziny będą zawsze ar-

bitralne, gdyż duże znaczenie ma to, co zostanie uznane za motyw centralny. 

5. Dwa opowiadania 

We współczesnej egzegezie opowiadania o drzewie z ogrodu Eden Rdz 

2 – 3, w głównej mierze interpretowane są jako narracja o próbie osiągnięcia 

rozeznania moralnego oraz mądrości Boga. Taki stan osiąga się poprzez 

połączenie dwóch drzew w jedno drzewo „w środku ogrodu”66. 

Rozumowanie to wywodzi się z tekstu Rdz 3, 1-6, odnoszącego się tylko do 

drzewa wiedzy stojącego w środku ogrodu. Natomiast w Rdz 2, 9 czytamy o 

dwóch drzewach: drzewie życia i drzewie wiedzy. 

W opinii Z. Zevita tradycja mądrościowa połączyła te dwa drzewa w 

narracji ogrodowej w jedno, po czym umieszczono je w Rdz 2, 9 (jako waw 

explicativum, „to znaczy powiedzieć”). Innymi słowy, połączenie dwóch 

drzew w Rdz 2, 9 wymaga interpretowania tego fragmentu jako: „i drzewo 

życia pośrodku ogrodu, to znaczy drzewo właściwe / dobre i niewłaściwe / 

złe”67. 

Aramejski Targum Neofiti wyjaśnia również żydowskie rozumienie 

tego opowiadania, wskazując na dwa drzewa pośrodku ogrodu, dodając ko-

mentarz, że w Rdz 2, 9 drzewo życia było umieszone w najbardziej 

wewnętrznej części ogrodu lub pośrodku niego68. Syryjska Peszitta również 

przekazuje takie samo wyjaśnienie69. 

 
66 Por. N. Wyatt, Interpreting the creation and fall story in Genesis 2-3, ZAW 93, Teil 1, (1981), s. 15-17; J. 

Krispenz, Wie viele Bäume braucht das Paradies? Erwägungen zu Gen II 4B-III 24, VT, vol. LIV, no. 3, (2004), 

s. 304. 
67 Zob. Z. Zevit, What Really Happened in the Garden of Eden?, New Haven 2013, s. 254. 
68 Por. M. Wróbel, Targum Neofiti 1, Księga Rodzaju : tekst aramejski - przekład, aparat krytyczny - przypisy, 

Gaudium, Lublin 2014, s. 17. 
69 Zob. P. Lanfer, Remembering Eden: The Reception History of Genesis 3, 22-24, Oxford University Press, New 

York 2012, s. 44-51. 



44 

Znajdziemy ponadto argumenty mówiące, że drzewo życia i drzewo 

wiedzy są rzeczywiście tymi samymi drzewami. W badaniach odnajdujemy 

szereg interpretacji, odnoszących się pozytywnie jak i krytycznie do tego 

stanowiska70. Pomimo wielości stanowisk, dwa drzewa w ogrodzie rajskim 

jawią się jako drzewa szczególne: „drzewo życia” i „drzewo poznania dobra 

i zła”. Oba umieszczone są w centrum ogrodu, co oznacza najbardziej 

wewnętrzną jego część71. Kwestia obydwu drzew jest przedmiotem 

ożywionej dyskusji wśród egzegetów. Składnia hebrajska w Rdz 2, 9b 

sugeruje, że w środku ogrodu było wymienione na pierwszym miejscu 

drzewo życia. Zaś wzmianka o drzewie poznania dobra i zła wydaje się być 

albo zamierzoną przez autora emfazą, podkreślającą wagę tego drugiego 

drzewa, albo późniejszą glosą, dodaną przez jahwistycznego redaktora, który 

połączył w jedną literacką całość teksty o stworzeniu pierwszych ludzi (por. 

Rdz 2, 4b-25) i ich nieposłuszeństwie względem Boga Ojca (por. Rdz 3, 1-

24). 

Owe drzewa przysparzają nie lada trudności egzegetom72. W pierwszej 

kolejności należałoby zapytać, czy chodzi tu o dwa, czy też może tylko o 

jedno drzewo. Występujący w tej perykopie spójnik hebrajski ו waw  można 

przetłumaczyć nie tylko jako „a” lub „i”. Może on przybierać również sens 

wynikowy „więc” lub nawet wyjaśniający tzw. waw explicativum: „to 

znaczy”, bądź „czyli”73. Niemniej jednak treść perykopy Rdz 2, 4-17 domaga 

się tego, aby uwzględnić oba te drzewa, pomimo dysharmonii tekstu, mającej 

 
70 Por. J. L. Ska, Genesis 2–3: Some Fundamental Questions, FZAT.2 34, (2008), s. 11-12. 
71 Por. Z. Kiernikowski, Drzewo życia w „środku” ogrodu (Rdz 1–11), „Pastores” 4/45, (2009), s. 7-17; N. De-

claissé-Walford, Tree of Knowledge, Tree of Life, w: The New Interpreter’s Dictionary of the Bible, (red.) K. D. 

Sakenfeld, vol. 5, Nashville 2006-2009, s. 659-661; M. H. Narrowe, Another Look on the Tree of Good and Evil, 

The Jewish Bible Quarterly 26, no. 3, (1998), s. 184-188; H. N. Wallace, Tree of Knowledge and Tree of Life, 

ABD, (red.) D. N. Freedman, G. A. Herion, vol. 6, New York 1992, s. 656-660; D. J. A. Clines, The Tree of 

Knowledge and the Law of Yahve (Psalm XIX), VT, vol. XXIV, no. 1, (1974), s. 8-14. W. Chrostowski, Ogród 

Eden – zapoznane świadectwa asyryjskiej diaspory, Rozprawy i Studia Biblijne 1, Vocatio, Warszawa 1996; E. 

O. James, The Tree of Life. An Archeological Study, Studies in the history of religions, Supplements to Numen 1, 

Brill, Leiden 1966. 
72 Zob. G. Ravasi, W cieniu drzewa poznania dobra i zła. Uwagi hermeneutyczne do Rdz 2 – 3, „Communio” 11 

(1991) 4, s. 3-13; J. Barr, Éden et la quète de l’immortalitè, Lire la Bible 107, Cerf, Paris 1995, s. 99-106. 
73 Wielki słownik hebrajsko – polski i aramejsko – polski Starego Testamentu, t. 1, dz. cyt., s. 245-246. 



45 

swoje źródło w redakcji dwóch starszych tradycji74. Problem ten do tej pory 

nie został rozstrzygnięty. Otóż według  Rdz 2, 9 „w środku tego ogrodu 

znajduje się drzewo życia”, a w Rdz 3, 3 czytamy, że jest tam drzewo 

poznania dobra i zła. Jednocześnie sam zakaz spożywania owocu jest 

formułowany w różnoraki sposób. Można więc domniemywać, iż sam autor 

mógł być nieco zdezorientowany co do tych dwóch drzew. 

1.5.1. Drzewo w środku ogrodu 

Symboliczny sens drzewa w środku ogrodu nastręcza nie lada 

trudności. Pewnikiem jest, iż drzewo to wchodzi w jakąś relację z wiedzą. 

Chodzi tu o wiedzę zarówno teoretyczną, jak i praktyczną. W Rdz 4, 1 będzie 

oznaczał również stosunek płciowy75. Można domniemywać, że wyrażenie 

to określa wszechwiedzę oraz wszechmoc76. Są to dwie charakterystyczne 

cechy, które opisują Boga i tylko Jemu przysługują. Wydaje się również, iż 

terminy „dobro i zło” odnoszą się tutaj do przestrzeni moralności, a więc 

owo drzewo ma możność decyzyjną w zakresie dobra i zła, nie zważając na 

autorytet Boga. 

Kluczem do rozwiązania dwuznaczności zawartych w Rdz 3 wydaje się 

być opis dwóch drzew w środku ogrodu: drzewa życia, jak również drzewa 

poznania dobrego i złego (por. Rdz 2, 9). Ich wzajemne odniesienia 

prezentują nie do końca zdefiniowaną rolę w opisie77. 

Drzewo poznania dobra i zła z Rdz 2, 17 próbuje ukazać pewnego 

rodzaju nieprzekraczalną granicę, którą stworzenie powinno całkowicie 

uznać i z wielką ufnością uszanować. Ten aspekt poznania i wiedzy zależy 

w całości od Stwórcy. Zaś Rdz 3, 17-19.23 opisuje konsekwencje pychy 

człowieka, która miała na celu poznanie dobra i zła oraz „bycia jak Bóg”. 

Konsekwencją tej pychy jest totalny upadek człowieka. Wiąże się on z 

trudem i śmiertelnością oraz ograniczeniem ludzkiego bytu. Życie poza 

 
74 Por. T. Brzegowy, Pięcioksiąg Mojżesza. Wprowadzenie i egzegeza Księgi Rodzaju 1 – 11, Tarnów 2002, s. 

235. 
75 Wielki słownik hebrajsko – polski i aramejsko – polski Starego Testamentu, t. 1, dz. cyt., s. 370-371. 
76 Por. T. Brzegowy, Pięcioksiąg Mojżesza…, dz. cyt., s. 236. 
77 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 197. 



46 

ogrodem pasuje więc do założeń wynikających z faktu stworzenia78. 

Problemem może być jedynie styl życia człowieka, który zależy od postawy 

jego samego (Rdz 4). Skutki zjedzenia owocu z drzewa zakazanego - 

zdaniem węża - będą zupełnie inne, niż zapowiedział to sam Bóg. Nie tylko 

„nie umrzecie, ale otworzą się wam oczy i jak Bóg będziecie znali dobro i 

zło” (por. Rdz 3, 5). 

Tematyka związana z drzewem niewątpliwie wiąże się z życiem i 

śmiercią, ponieważ kara za nieposłuszeństwo związane z zerwaniem owocu 

z drzewa zakazanego sprawiła, że ludzie wyrzuceni z raju stali się śmiertelni. 

Fragment z Rdz 3, 22-24 wydaje się być późniejszym dodatkiem79. Dlatego 

H. Pfeiffer zastanawia się, czy nie należałoby zmienić pierwotną wersję 

„drzewo życia” lub ewentualnie pozostawić samo dookreślenie „życie”80. 

Jednakże nie jest to takie oczywiste. Badacze bowiem zastanawiają się, czy 

zwrot w „środku tego ogrodu” nie jest, jak twierdzą egzegeci języka niemiec-

kiego: „Spalten der Lokativ”, który miałby dotyczyć obu wspomnianych 

drzew w tym wersecie i wskazywać na ich podział81. 

Wstępną część opisu ogrodu Eden (Rdz 2, 8-14), który Stwórca 

umieścił na wschodzie, autor wypełnia informacjami dotyczących bogactwa 

tego ogrodu. Opisana zostaje wielka obfitość wody, drogocennych kruszców, 

roślinności (Rdz 2, 8-14), ale zauważamy też opis zasadzonych przez Boga 

drzew. Stwórca dzieli je na dwie zasadnicze grupy. Pierwszą z nich są liczne 

drzewa, które wyróżniały się wyglądem zewnętrznym oraz użytecznością. 

Owoce ich służyły ludziom jako pokarm. Zdecydowanie większą uwagą 

narratora cieszy się druga grupa drzew, złożona z dwóch wyjątkowych 

roślin: וְעֵץ הַחַיִים drzewa życia i וְעֵץ הַדַעַת טוֹב וָרָע drzewa poznania dobra i zła 

(por. Rdz 2, 9). Niepowtarzalność tych dwóch drzew autor natchniony 

podkreśla na wiele sposobów. W pierwszej kolejności uwydatnia ich rolę w 

ogrodzie. Ukazuje to poprzez specyfikację wyrażoną w ich nazewnictwie: 

 
78 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 197. 
79 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 202. 
80 Por. H. Pfeiffer, Der Baum in der Mitte des Gartens: Zum überlieferungsgeschichtliche Ursorung der 

Paradieserzähung (Gen 2,4b – 3, 24), ZAW 112, Teil 1,  (2000), s. 489-491. 
81 Por. T. N. D. Mettinger, The Eden Narrative…, dz. cyt., s. 9. 



47 

drzewo życia i drzewo poznania dobra i zła, którego brakuje w odniesieniu 

do wcześniejszej grupy anonimowych roślin (por. Rdz 2, 9a). Tę niezwykłość 

i szczególną rolę drzew podkreślają również obecne rodzajniki hebrajskie. 

Ich wyjątkowość ukazana jest także przez lokalizację, gdyż znajdują się one 

w środku ogrodu בְתוֹךְ הַגָן. O konkretnej funkcji i właściwościach obydwu 

drzew przekonujemy się na dalszym etapie lektury. 

Drugim miejscem, w którym znajdziemy drzewo poznania dobra i zła, 

jest Rdz 2, 17. Stanowi on część wyroczni Boga, skierowanej do Adama 

bezpośrednio po umieszczeniu go w Edenie (por. Rdz 2, 16-17), przy okazji 

opisu misji, jaką Stwórca powierzył pierwszemu mężczyźnie wobec ogrodu. 

Zarówno styl, jak i treść owego nakazu odbiegają od specyfikacji literackiej 

i teologicznej tekstu mówiącego o stworzeniu. Wydaje się, że mógłby on być  

bez przeszkód próbą ukazania Bożej wyroczni82. Jednakże dzięki tej 

redakcyjnej ingerencji, relacja autora natchnionego o upadku ludzi zostaje 

uzupełniona o kontekst narracji. Mówi on o stworzeniu, opisuje pokusę (por. 

Rdz 3, 3-6) oraz scenę wypędzenia Adama i Ewy z Edenu (por. Rdz 3, 22). 

Dzięki tej ingerencji przesłanie autora staje się o wiele bardziej czytelne dla 

odbiorcy. W obydwu tych fragmentach pojawia się motyw drzewa poznania 

dobra i zła. 

Bóg ukazuje również warunki pobytu człowieka w Edenie. Stwórca 

oddaje do dyspozycji mężczyzny wszystkie owoce z drzew ogrodu, które 

wyrosły z Jego woli (por. Rdz 2, 8-9a). Zabrania natomiast spożywania 

owoców z drzewa poznania dobra i zła. Podobnie jak hagiograf w Rdz 2, 9, 

tak też i Stwórca w Rdz 2, 16-17 nie wyjaśnia znaczenia tego drzewa w 

Edenie. Czytelnik nie odnajdzie w tych perykopach również jakiegoś 

tłumaczenia, wyjaśniającego zawartość lub symbolikę owoców na nim 

rosnących. Nie ma też żadnej mowy, która by ukazała motyw, dla którego 

Adam nie mógłby sięgać po owoce. Jedyną informacją, jak została podana, 

jest kategoryczne stwierdzenie, zarysowujące konsekwencje pogwałcenia 

nakazu Boga, a złamanie go ma być związane z niechybną śmiercią (Rdz 2, 

 
82 Por. D. Dziadosz, Drzewo poznania dobra i zła…, dz. cyt., s. 89. 



48 

17b). Z jednej więc strony Boża wyrocznia wyróżnia drzewo poznania dobra 

i zła spośród wszystkich drzew ogrodu, z drugiej zaś stawia go w ewidentnej 

opozycji do tych drzew i do samego człowieka. Drzewo poznania dobra i zła 

nie jest do dyspozycji Adama. Co więcej, zgodnie z przestrogą Boga, niesie 

dla niego śmiertelne zagrożenie. Niestety i na tym etapie przekazu o 

stworzeniu nie znajdziemy żadnych dodatkowych informacji dotyczących 

tego zagadnienia. 

Dopiero w dalszej części tekstu dowiadujemy się nowych szczegółów na 

temat drzewa znajdującego się w środku ogrodu. Są one jednak bardzo 

enigmatyczne. Tematyka drzewa poznania dobra i zła powraca w opisie 

kuszenia Adama i Ewy przez węża. Tekst ten jest pełen głębokiej symboliki 

teologicznej (por. Rdz 3, 1-7). Z opisu wydarzeń można wywnioskować, że 

owa bolesna w skutki scena ma miejsce w bezpośredniej bliskości 

interesującego nas drzewa (por. Rdz 3, 3.6). Choć jednak drzewo poznania 

dobra i zła zajmuje centralne miejsce w tej scenie, to jego nazwa czy też samo 

położenie, ale przede wszystkim wyjątkowe właściwości, są wciąż ukazane 

w sposób bardzo lakoniczny, nieprecyzyjny, wręcz ambiwalentny. Taki 

zabieg może być związany z wyjątkową jak na standardy biblijne 

perspektywą teologiczną passusu o drzewie. W scenie kuszenia, jak i upadku 

pierwszych ludzi, można zaobserwować ciekawą zależność, a mianowicie: 

wszystko dokonuje się pod nieobecność Boga. To stworzenia decydują 

niejako o porządku w Edenie. Takie podejście, jak się okazuje, jest zgubne 

dla nich. Czynią to w sposób zupełnie nieadekwatny do ich hierarchii, 

wynikającej ze stworzenia. Tę hierarchię wyznaczył sam Bóg. Wąż 

natomiast w tych scenach ukazany jest jako najbardziej aktywny, mimo iż w 

owej hierarchii zajmuje najniższe miejsce. W związku z tym wąż (por. Rdz 

3, 4-5) w tej scenie jest uosobieniem przebiegłości, intrygi, buntu i kłamstwa. 

Sama zaś niewiasta pozostaje pod demoralizującym jego wpływem (por. Rdz 

3, 2 – Rdz 3.6). Wynikiem pokusy jest chęć konfrontacji ze słowem Boga, 

wypowiedzianym w trakcie komunikowania Adamowi jego powinności 



49 

względem ogrodu (por. Rdz 2, 16-17), oraz podczas osądu mieszkańców 

Edenu (por. Rdz 3, 8-24)83. 

1.5.2. Drzewo życia 

Jednym z głównych problemów, jakich przysparza badaczom perykopy 

Rdz 3, 1-24, jest motyw „drzewa życia” heb. ים  Pojawia się on w sensie .עֵץ הַחַיִּ

metaforycznym w Księdze Przysłów (por. Prz 11, 30; 13, 12; 15, 4) oraz w 

Nowym Testamencie w Księdze Apokalipsy (por. Ap 22, 2). Z fragmentu 

Rdz 3, 22 wynika, iż drzewo życia daje życie temu, kto spożyje jego owoce. 

Fragment ten jest dość luźno powiązany z resztą opowiadania, z czego można 

domniemywać, iż było to wtórne wtrącenie do opowiadania84. Świadczyć 

może o tym również zapis: „pośrodku ogrodu”, który ma za zadanie 

dookreślić jego pozycję w tym miejscu85. Zdaniem K. Buddego formuła 

„pośrodku ogrodu” określa raczej lokalizację tego drzewa, jednakże patrząc 

na gradację drzew nie oznacza ważniejszej pozycji86. 

Wielu innych badaczy, wysuwając swoje argumenty, próbuje udowodnić 

pierwszeństwo motywu drzewa życia87. Inne analizy, mimo że opowiadanie 

mówi o dwóch drzewach, swoją uwagę koncentrowały tylko na jednym z 

nich88. C. Dohmen na podstawie źródła J, które datował na czasy Salomona 

wysnuł tezę, iż opowiadanie rzeczywiście musiało być związane z jednym 

drzewem życia, a w późniejszym czasie zostało uzupełnione o drzewo 

poznania (dla niego to źródło E)89. 

 
83 Por. D. Dziadosz, Drzewo poznania dobra i zła…, dz. cyt., s. 91. 
84 Por. C. Westermann, Genesis 1-11, Biblischer Kommentar: Altes Testament 1.1, Neukirchener Verlag des Er-

ziehungsvereins Neukirchen-Vluyn 1974, s. 289. 
85 Por. K. Budde, Die biblische Urgeschichte (Gen 1 – 12, 5), Giessen 1883, s. 48-58. 
86 Por. K. Budde, Die biblische Urgeschichte…, dz. cyt., s. 48. 
87 Por. E. Nielsen, Creation and the Fall of Man. A Cross-Discilinary Investigation, HUCA 43, (1972), s. 13-22. 
88 Zob. H. N. Wallace, The Eden…, dz. cyt., s. 101-141; H. Pfeiffer, Der Baum in der Mitte des Gartens: Zum 

überlieferungsgeschichtliche Ursorung der Paradieserzähung (Gen 2,4b – 3, 24), ZAW 112, Teil 1,  (2000), s. 

4-7. 
89 Por. C. Dohman, Schöpfung und Tod: Die Entfaltung theologischer und antropologischer Konzeptionen in 

Gen 2/3, Stuttgarter biblische Beiträge 35, Verlag Kath: Bibelwerk, Stuttgart 1996, s. 208-214. 



50 

P. Humbert uważał natomiast, że chodzi tutaj o scalenie dwóch mitów: o 

stworzeniu oraz o Edenie, gdzie każde drzewo ma właściwą sobie rolę90. Inni 

znawcy tematu próbowali udowodnić tezę, iż oba drzewa w opowiadaniu 

pełnią jednakowo ważną rolę91. Czytając werset Rdz 3, 3 czytelnikowi może 

się wydawać, iż istnieje tylko jedno drzewo, którym na podstawie Rdz 2, 16-

17 powinno być drzewo poznania dobra i zła92. 

W przeciwieństwie do drzewa poznania dobra i zła tematyka drzewa 

życia występuje również w innych tekstach starotestamentalnych (por. Rdz 

2, 9; 3, 22.24; Prz 3, 18; 11, 30; 13, 12; 15, 4). Jest ona ukazana także w 

literaturze peritestamentalnej (1 Hen 24, 4; 2 Hen 8, 3.5.8; 9, 1; 2 Ezd 8, 52), 

jak również w Nowym Testamencie (Ap 2, 7; 22, 2.14.19). Symbolika 

teologiczna, jaka wyłania się we wszystkich tych tekstach, oscyluje wokół 

tajemnicy nieśmiertelności, która pojmowana jest niejednolicie przez 

egzegetów93. 

6. Kontekst kulturowo-religijny 

Pewnych podobieństw do opowiadania biblijnego o ogrodzie Eden oraz 

upadku człowieka uczeni dopatrują się także w mitologicznych utworach 

mezopotamskich. Jednakże nie odnaleziono jeszcze takiego opowiadania, 

które w pełni zgadzałoby się z opisem zamieszczonym w Biblii i mogłoby 

uchodzić za jego prawzór. Nie znajdziemy również żadnych informacji, które 

by opisywały interesujący nas motyw drzewa poznania dobra i zła w tychże 

utworach. Aczkolwiek artefakty archeologiczne, jak również pomniki 

Mezopotamii, Egiptu czy też Iranu, wspominają niejednokrotnie drzewo i 

rośliny życia. Jednakże głównym przesłaniem tego motywu nie jest 

nieśmiertelność. Chodzi tu bardziej o zdrowie i o przedłużenie życia, które 

będzie podtrzymywane przy pomocy określonych sił magicznych. Niemniej 

 
90 Por. P. Humbert, Études surle rècit du Paradis et de la Chute dans la Genèse (T. XIV des Mémoires de 

l'Université), Revue de l'histoire des religions, Vol. 129, (1946), s. 139-144. 
91 Por. T. N. D. Mettinger, The Eden Narrative…, dz. cyt., s. 9; T. Stordalen, Echoes of Eden: Genesis 2-3…, dz. 

cyt., s. 187-197. 
92 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 202. 
93 Por. D. Dziadosz, Drzewo poznania dobra i zła…, dz. cyt., s. 88. 



51 

jednak w opowiadaniu Rdz 3, 1-24 można dostrzec wiele odniesień do 

motywów znanych z mitologii, miedzy innymi z mitologii 

mezopotamskiej94. Drzewo życia jest dobrze znane wielu starożytnym 

opowiadaniom sumero-akadyjskim. 

Sumeryjska historia powodzi najwidoczniej rozpoczęła się od relacji o 

stworzeniu człowieka i zwierząt (por. Rdz 2, 7; 2, 19) i opowiadała o 

trudnościach w rolnictwie (por. Rdz 2, 5), oraz nagości człowieka (Rdz 2, 

25). 

Epos Atrahasis, który jest w pełni zachowany, mówi o istnieniu po-

mniejszych bogów, którzy pracują jako zwykli robotnicy przy kopaniu 

kanałów irygacyjnych (A 1, 1-49; por. Rdz 2, 5). Aby ich uwolnić, człowiek 

został stworzony z gliny i krwi boga (A 1, 210-41; por. Rdz 2, 9). W 

rzeczywistości powstało siedem par kobiet i mężczyzn, ustanawiając 

małżeństwo (A 1, 251-300; por. Rdz 2, 20-25). Księga Rodzaju umieszcza tę 

samą ideę w różnych obrazach. Stąd też czytamy w Biblii, że człowiek został 

stworzony z prochu ziemi, a potem Bóg tchnął w niego życie. W myśli 

mezopotamskiej człowiek pracował, aby bogowie mogli odpocząć. Rdz 3 nie 

daje żadnej wskazówki na temat tego podejścia: Bóg pracował, dopóki 

wszystkie ludzkie potrzeby nie zostały zaspokojone. Bóg Księgi Rodzaju 

całkowicie troszczy się o dobro człowieka. Dzieło Boże, jakim jest Adam, 

ma być czymś więcej niż narzędziem, które będzie uprawiać ziemię i pielę-

gnować ogród. Jego potrzebą jest towarzystwo, które Stwórca pragnie mu 

zapewnić. Traktowanie wcześniejszych orientalnych tradycji można 

porównać z Rdz 1. Mając jednak na uwadze Rdz 3, w starożytnym Bliskim 

Wschodzie wystąpił wyraźnie nurt polemiczny, kwestionujący przyjętą 

mitologię stworzenia. Wydaje się raczej, że pisarz wykorzystuje i 

dostosowuje wcześniejsze motywy w swobodny i kreatywny sposób, aby 

wyrazić swoją wizję rzeczywistości95. 

 
94 O tej tematyce więcej: Zob. W Chrostowski, Ogród Eden. Zapoznane świadectwo asyryjskiej diaspory, 

Warszawa 1991. 
95 Zob. G. Wenham, Genesis…, dz. cyt., s. 53. 



52 

W eposie sumeryjskiem natomiast bohater Gilgamesz wyrusza na 

poszukiwanie rośliny, która może zapewnić nieśmiertelność. Pouczony przez 

Utnapisztima znajduje ją, ale niestety szybko traci, bo kiedy w czasie kąpieli 

zostawił roślinę bez opieki, pożarł ją złowrogi wąż. W konsekwencji 

Gilgamesz nie osiągnął nieśmiertelności96. Nie licząc pewnych 

zniekształceń, sumeryjskie tradycje pokrywają się w istotnych punktach z 

Księgą Rodzaju. 

Intrygującym utworem jest również ,,Epos o Adapie" (odpowiednik 

biblijnego Adama). Jego fragmenty znaleziono w bibliotece Asurbanipala w 

Niniwie, a najdłuższy tekst zachował się w Egipcie na tabliczce klinowej z 

II tysiąclecia przed Chr. Epos ten, podobnie jak ,,Epos o Gilgameszu", 

opowiada o nieudanych poszukiwaniach nieśmiertelności. Bóg Ea stworzył 

Adapę, który był sługą w jego świątyni. Jakiś czas potem bóg Anu wezwał 

go do nieba. Adapa przyjął podarowaną mu przez Anu szatę i olej, ale 

odrzucił chleb i wodę, gdyż tak poradził mu Ea, któremu Adapa służył jako 

kapłan na ziemi. Przez to utracił szansę na życie wieczne. Zwiedzenie, 

którego autorem był Ea, mogło być niezamierzone, ale jego skutki 

przywodzą na myśl radę węża, by Adam zjadł z drzewa poznania. 

Podobieństw między dwiema historiami jest dużo, np. Adap przyjął szatę od 

boga Anu, zaś Adam otrzymał ubranie ze skóry od Boga, gdy utracił chwałę 

Bożą. Adam nie przeszedł próby związanej z pokarmem i utracił szansę na 

nieśmiertelność, podobnie jak Adapa, który nie przyjął chleba i wody życia. 

Anu zapowiedział Adapowi, że nie będzie żył, nakazując mu przy tym, aby 

opuścił niebo i spędził resztę życia na ziemi, tak jak Bóg kazał Adamowi 

opuścić ogród Eden: ,,Wrócisz do ziemi, z której zostałeś wzięty; bo prochem 

jesteś i w proch się obrócisz" (por. Rdz 3, 19). W „Eposie o Adapie” 

wspomniane są dwie istoty niebiańskie, pilnujące wejścia do nieba (Damuzi 

i Giszida), a w Księdze Rodzaju czytamy o cherubinach, pilnujących wejścia 

do ogrodu Bożego. Nie przypadkiem Asyryjczycy określali słowem karibi 

(podobnym do biblijnego "cherubi") rzeźby stróżów przy bramach miast, 

 
96 J. B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, Princeton 31969, s. 72 nn. 



53 

ukazując ich tak samo jak Egipcjanie - ze skrzydłami. Imię Adapa występuje 

czasem w literaturze babilońskiej ze słowem apkallu, czyli ,,mądry" (od 

sumeryjskiego słowa abgal, które oznaczało nadzwyczajną mądrość)97. 

We wszystkich powyższych przypadkach nie ma dowodów na to, iż 

tekst Księgi Rodzaju został bezpośrednio zapożyczony przez hebrajskiego 

pisarza. Niemniej jednak lepiej jest domniemywać, że został on zapożyczony 

z różnych znanych autorowi motywów mitologicznych, gdzie następnie 

został przekształcony oraz finalnie zintegrowany z własną, świeżą i 

oryginalną historią. 

W micie akadyjskim o Adapie bohater odmawia przyjęcia chleba życia 

i wody życia oraz wiedzy, jaką można uzyskać przez spożycie tego pokarmu. 

Wie on, iż tenże pokarm przynależny jest tylko i wyłącznie bogom98. 

Interesujące jest to, że istnieją tu punkty styczne między tradycją 

mezopotamską a Księgą Rodzaju, ale historie, w których występują, są 

bardzo różne. Pewna wspólnota kulturowa wyraża się w określeniach: chleb 

życia i wody życia, gdzie kulturowy jest termin „życie” Także wiele innych 

motywów w Rdz 2–3  ma orientalne podobieństwa. 

Podobnie mitologia ugarycka potwierdza, że bóg El żył „u źródeł 

dwóch rzek, pośród dwóch oceanów”99. To pokazuje, że idea dobrze 

nawodnionego raju, w którym mieszkali bogowie, była częstym motywem w 

starożytnym Wschodzie. Często potwierdza się, że pojęcie roślin, które mogą 

nadawać nieśmiertelność, było dobrze znane już w starożytności. 

Autora biblijnego, jakby na to nie spojrzeć, w dużej mierze wydaje się 

interesować moralna strona problemu oraz próba wyjaśnienia owego 

zagadnienia. W tej formie nie stawia go żadna inna tradycja pozabiblijna kul-

turowo odrębna. Jak już zostało nadmienione, opowiadania biblijne wskazują 

na istnienie jakiejś wspólnej tradycji, która jest świadectwem rzeczywistego 

 
97 Por. J. B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts…, dz. cyt., s. 87.  
98 Por. J. B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts…, dz. cyt., s. 101 nn. 
99 Zob. H. N. Wallace, The Eden…, dz. cyt., s. 76. 



54 

zdarzenia100. Bynajmniej nie wolno zapomnieć w żadnej analizie tekstu na-

tchnionego, iż autor biblijny swoją relację zaczerpnął z objawienia. Dlatego 

też, jeżeli autor natchniony korzystał w jakiś sposób z opowiadań ludowych, 

to czerpał z nich pod natchnieniem Bożym. 

7. Podsumowanie 

Narracja o dwóch drzewach w ogrodzie Rdz 3, 1-24 wyróżnia się jako 

dobrze skomponowana i ujednolicona całość. W opowiadaniu tym wszystkie 

elementy mają swój sens, jako część strategii literackiej świadomego autora. 

Fabuła dotyczy Bożego testu posłuszeństwa przez pierwszą parę ludzką. W 

teście tym drzewo wiedzy jawi się jako sprawdzian, drzewo życia to poten-

cjalna nagroda za posłuszeństwo. Konsekwencje nieposłuszeństwa wobec 

drzewa dotykają dwojga ludzi w samym ich istnieniu: przemijanie i śmierć 

są teraz ich nieuniknionym losem. 

Autor natchniony próbuje wskazać na fakt, iż zarówno drzewo życia, 

jak i drzewo poznania zostały zasadzone w ogrodzie od początku. Jednakże 

ludziom było dane doświadczyć tylko jednego niezwykłego drzewa, które 

było zakazane - drzewa wiedzy. Bohaterowie narracji są nieświadomi naji-

stotniejszego faktu: istnienie drzewa życia i skosztowanie owocu jest poten-

cjalną nagrodą za posłuszeństwo woli Bożej. Narracja momentami wydaje 

się być nacechowana głęboką ironią. 

W nakreśleniu tematu posłużyły właściwości strukturalne analizowa-

nego tekstu Rdz 3, 1-24. Cechy strukturalne narracji o ogrodzie Eden wska-

zują na znaczenie motywu śmierci przeciw możliwości uzyskania nieśmier-

telności. Nie jest to jednak podstawowy wątek narracji. Dyskretne elementy 

tekstu współdziałają ze sobą, aby ukazać temat, który pełni w tekście funkcję 

integracyjną. Autor zamaskowuje ten temat w formie zwięzłej tezy: posłu-

szeństwo przykazaniu prowadzi do życia, nieposłuszeństwo do śmierci. 

Śmierć jest postrzegana jako konsekwencja nieposłuszeństwa. Temat oraz 

tezę narracji o raju w Rdz 3, 1-24 należy postrzegać również jako tę, która 

 
100 M. Peter, Wykład Pisma św. Starego Testamentu, Pallotinum 1970, s. 288. 



55 

jest inspirowana teologią deuteronomistyczną, konstruowaną w okresie de-

portacji babilońskiej. 

Dwa drzewa reprezentują dwa Boże przywileje: mądrość (wiedzę) i 

nieśmiertelność. Konstrukcja gramatyczna wyrażenia: „drzewo poznania do-

bra i zła" nie stanowi większej trudności. Odnośnie rodzaju implikowanej 

wiedzy można stwierdzić, że wiedza uniwersalna najlepiej odpowiada jako-

ści wiedzy, która jest Bożym przywilejem. Spostrzeżenia poczynione na te-

mat fabuły i tematu splatają się ze sobą, zaś Boży test pełni centralną funkcję 

w opowiadaniu Rdz 3, 1-24. 

Należy również zwrócić uwagę, iż różne kultury mają swoje opowia-

dania, w których warunki rzeczywistego życia w teraźniejszości są oparte na 

wydarzeniach między Bogiem (bogami) a człowiekiem. We współczesnym 

studium religii, narracja tego typu zyskuje mityczną etykietę gatunkową. 

Tworzywo mitologiczne, mimo że jest wykorzystywane przez autorów bi-

blijnych, służy jedynie jako tło do wyrażania dojrzalszego sposobu myślenia 

o Bogu i człowieku101. 

 

  

 
101 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 104-108. 



56 

Rozdział II  

Temat drzewa w ogrodzie (Rdz 3, 1-24) 

Rozdział ten zawiera analizę motywu drzewa w tekście masoreckim 

Rdz 3, 1-24 oraz w Septuagincie. W pierwszej kolejności przedstawiono 

uwagi gramatyczno-filologiczne, które towarzyszą opracowywanej 

tematyce, natomiast pominięto niektóre drugorzędne problemy krytyczne, 

obarczone wieloma dociekaniami hipotetycznymi. Niekiedy wskazany został 

jedynie materiał, pozwalający na bardziej zasadniczy wgląd w omawiany 

problem. „Niestety, dziś nie jest nawet możliwe mówienie o oryginale czy 

jednym pratekście Starego Testamentu”1, ponieważ badacze Biblii mają tutaj 

do czynienia z wielością tradycji tekstowych, które dodatkowo mieszały się 

ze sobą2. Finalnie w tym rozdziale zostaną ukazane przesłanki 

intertekstualne, które posłużą do reinterpretacji motywu drzewa w ogrodzie 

Rdz 3, 1-24 w literaturze peritestamentalnej. 

1. Drzewo w tekście masoreckim Rdz 3, 1-24 

Na wstępie tego paragrafu warto wskazać kilka uwag ściśle 

filologicznych. Otóż hebrajskie słowo  עץ  oznacza, podobnie jak w innych 

językach semickich (akadyjskim, ugaryckim) i etiopskim, zarówno żywe 

„drzewo”, jak i „drewno”, które zostało poddane obróbce. Oznaczać może 

również drewno przeznaczone na opał. 

W aramejskich tłumaczeniach Biblii słowo to oznacza tylko „drewno” 

(por. Dn 5, 4, 23), „belkę” (por. Ezd 5, 8; 6, 4-11), podczas gdy na określenie 

żywego „drzewa” używa się terminu אִילָן (por. Dn 4, 10). Targumy, czyli 

aramejskie przekłady, wyjaśnienia i rozwinięcia żydowskiej Biblii3, 

używane w liturgii synagogalnej, tłumaczą hebrajskie słowo עץ (w zależności 

od kontekstu) jako „drzewo”, bądź jako „drewno”. W polu semantycznym 

 
1 Zob. L. Slawik, Egzegeza Starego Testamentu. Wprowadzenie do metod egzegetycznych, Warszawa 2004, s. 17. 
2 Por. Wstęp ogólny do Pisma Świętego, (red.), J. Szlaga, Poznań-Warszawa 1986, s. 110-111; L. Stachowiak, 

Potop biblijny, Tworzywo literackie, treść opowiadania, teologia, Jak Rozumieć Pismo Święte 4, Lublin 1988, s. 

13-14. 
3 Zob. S. Jędrzejewski, Targumy – tłumaczenia hebrajskiej Biblii, w: Rozumienie Biblii, (red.) T. Jelonek, Kra-

ków 2006, s. 41-58. 



57 

określeń drzewa znajdują się też słowa, które oznaczają poszczególne jego 

części, takie jak: „pień”, „gałąź”, „zalążek”, „kiełek”, „odrośl”, czy 

„korzeń”. 

1.1. Tekst masorecki perykopy: uwagi gramatyczno-filologiczne 

Tłumaczenie analizowanej perykopy Rdz 3, 1-24 jest autorskie w opar-

ciu o współczesne przekłady występujące w języku polskim takie jak: Nowy 

Komentarz Biblijny4 oraz Księga Rodzaju wydanie interlinearne5. 

ל   עָר֔וּם הָיָָ֣ה וְהַנָחָש   ה חַיַָ֣ת מִכֹּ ר הַשָד ֔ ֶׁ֥ ה אֲש  ים יְהוָָ֣ה עָשָָׂ֖ ר   אֱלֹהִִ֑ ֹּאמ  י ה  וַ  אִשָ֔ ל־הָָ֣ ף א  ר אַַ֚ י־אָמַָ֣ ים כִִּֽ א אֱלֹהִ֔ ָֹּ֣  ל

אכְל֔וּ ִֹּּֽ ל ת ץ מִכָֹּׂ֖ ָּֽן׃ עֵֶׁ֥  הַגִָּֽ

1 A6 wąż był przebieglejszy7 niż wszystkie inne zwierzęta polne, które 

uczynił JHWH, Bóg. I powiedział do kobiety: Czy naprawdę powiedział 

Bóg: Nie możecie jeść z żadnego8 drzewa ogrodu? 

ר אמ  ֶֹּׁ֥ ה וַת אִשָָׂ֖ ש הִָּֽ ל־הַנָחִָ֑ י א  ָּֽן מִפְרִֶׁ֥ ץ־הַגָָׂ֖ ל׃ עִֵּֽ ֹּאכִֵּֽ  נ

2 I powiedziała kobieta do węża: Z owocu drzew9 ogrodu10 możemy 

jeść11. 

י ר הָעֵץ   וּמִפְרִָ֣ ָ֣ ר בְתוֹךְ־הַגָן   אֲש  ים אָמַָ֣ א אֱלֹהִִ֗ ֹֹּ֤ אכְלוּ   ל ִֹּּֽ נוּ ת א מִמ ֔ ֶֹּׁ֥ וּ וְל וֹ תִגְעָׂ֖ וּן׃  בִ֑ ן־תְמֻתִּֽ  פ 

 
4 J. Lemański, Księga Rodzaju rozdziały 1 – 11. Wstęp, przekład i komentarz, Nowy Komentarz Biblijny, Czę-

stochowa 2013. 
5 Hebrajsko-polski Stary Testament: Pięcioksiąg. Przekład interlinearny z kodami gramatycznymi, transkrypcją 

oraz indeksem rdzeni, PSB 22, przekł. i wstęp A. Kuśmirek, I. Golovanov, A. Horodecka, Warszawa 2003. 
6 Rozłączne -ו może również odnosić się do nowych uczestników. Rozłączenie może również wskazywać na 

„zakończenie jednego odcinka lub początek innego”, jak w Rdz 3, 1; por. B. K. Waltke, M. P. O’Connor, An In-

troduction to Biblical Hebrew Syntax, Winona Lake: Eisenbrauns 1990, s. 652. 
7„przebiegły”, רוּם  ,w znaczeniu negatywnym: Jb 5, 12; 15, 5; w znaczeniu pozytywnym: Prz 12, 16 ,(arum‘) ע ָּ

23; 13, 16; 14, 8, 15, 18; 22, 3; 27, 12. Por. H. W. Niehr, רוּם  .w: TDOT, s. 361-366 ,ע ָּ
8 „z żadnego”, por. Kpł 18, 26; 22, 25; Pwt 28, 14. 
9 LXX dodaje apo pantos - „ze wszystkich owoców”, Tekst Syr zaś posiada w swoim przekładzie: „ze 

wszystkich drzew” (por. BHS). 
10 Kreowana relacja zwykle przenosi definicję z dopełniacza do tworzonej relacji, jest on zwykle określony, jeśli 

tylko następny dopełniacz jest określony z powodu przedimka, jak w Rdz 3, 2; por. B. K. Waltke, M. P. O’Con-

nor, An Introduction to Biblical Hebrew Syntax, Winona Lake: Eisenbrauns 1990, s. 241. Tam, gdzie trzy lub 

więcej rzeczowników występują jeden po drugim we wzajemnej relacji, pierwszy zwykle służy jako rdzeń 

całego łańcucha zdaniowego. Zatem w Rdz 3, 2 הגן należy interpretować raczej z heb. עץ niż z heb. פרי. Por. P. 

Joüon, T. Muraoka, A grammar of biblical Hebrew, vol. 3, Roma: Gregorian Biblical Press 1991, s. 475. 
11 Lub: możemy spożywać. 



58 

3 To12 o owocu z drzewa,13 które jest w środku ogrodu, powiedział Bóg: 

Nie możecie z niego jeść, ani nie możecie go dotykać, abyście nie umarli! 

ר אמ  ֶֹּׁ֥ ש וי ה הַנָחָָׂ֖ אִשִָ֑ ל־הִָּֽ וֹת א  א־מָׂ֖ ִֹּּֽ וּן׃ ל  תְמֻתִּֽ

4 I powiedział wąż do kobiety: Na pewno nie umrzecie14. 

י עַ  כִַ֚ דֵָ֣ ים יֹּ י אֱלֹהִ֔ ָ֣ם בְיוֹם   כִִ֗ נוּ אֲכָלְכ  וּ מִמ ֔ ִ֑ם וְנִפְקְחָׂ֖ ינֵיכ  ם   עִֵּֽ ים וִהְיִית  אלֹהִ֔ י כִֵּֽ דְעֵָׂ֖ וֹב יֹּ ע׃ טֶׁ֥  וָרִָּֽ

 5 Bo Bóg wie, że w dniu, w którym z niego zjecie, otworzą się wam 

oczy i będziecie jak Bóg, znający15 dobro i zło. 

א ר  ה ותֵָ֣ אִשָָּׁ֡ י הִָּֽ ץ טוֹב   כִָ֣ ללְמַאֲ  הָעֵ  י כָָ֜ וּא וְכִִ֧ אֲוָה־הָ֣ יִם תִַּֽ ד לָעֵינִַ֗ חְמָֹ֤ יל הָעֵץ   וְנ  ח לְהַשְכִ֔ וֹ וַתִקֶַׁ֥  וַתֹּאכִַ֑ל מִפִרְיָׂ֖

ן הּ וַתִתִֵ֧ הּ גַם־לְאִישָָׁ֛ ל׃ עִמָָׂ֖ ֹּאכִַּֽ  וַי

 6 Gdy widziała kobieta, że drzewo16 jest dobre do jedzenia i że jest 

pożądliwością dla oczu, i [że] pociągające jest to drzewo17 dla roztropności18, 

i wzięła z jego owocu i jadła. I dała też swemu mężowi, będącemu z nią19, i 

jadł20. 

חְנָה   ם עֵינֵָ֣י וַתִפָקַ  י וַיֵָָּֽ֣דְע֔וּ שְנֵיה ֔ ם כִֶׁ֥ ירֻמִָׂ֖ ם עִֵּֽ ָּֽיִתְפְרוּ   הִֵ֑ ה וִַּֽ ה עֲלֵָ֣ וּ תְאֵנָ֔ ם וַיַעֲשֶׁ֥ ָׂ֖ ת׃ לָה  רִֹּּֽ  חֲגֹּ

7 I otworzyły się oczy obojgu i poznali, że są oni nadzy. Spletli więc 

liście drzewa figowego i uczynili dla siebie przepaski. 

וֹל וַיִשְמְע֞וּ ת־ק  ים יְהוִָ֧ה א  ךְ אֱלֹהִָׁ֛ ָּֽן מִתְהַלֵֶׁ֥ וּחַ  בַגָָׂ֖ וֹם לְרָ֣ א הַיִ֑ םהִָּֽ  וַיִתְחַבֵ  וֹ אָדָָ֜ ים יְהוָָ֣ה מִפְנֵי   וְאִשְתִ֗ וֹךְ אֱלֹהִ֔  בְתָׂ֖

ָּֽן׃ עֵֶׁ֥ץ  הַגִָּֽ

 
12 Niuanse użytego angielskiego „ale” można oddać zwykłym waw w języku hebrajskim, jak w Rdz 3, 3. W BT 

w tym miejscu użyte jest: „tylko”. BŚP tłumaczy jako: “jednak”. 
13 SP używa זאת „tego” w Rdz 3, 3 razem z drzewem, gdzie BHS nie używa tego zaimka wskazującego. 
14 Pod. składnia Ps 49, 8; Am 9, 8, lub: „Nie jest pewne, czy pomrzecie”. 
15 „Bóg, znający”,  (1) : כֵאלֹהִים יֹדְעֵי imiesłów: znający, należałoby w tym przypadku traktować jako l. m. i 

odnosić do ludzi, nie Boga; (2) jak bogowie znający.  
16 Trzy wyrażenia podrzędne, określające zmienione postrzeganie drzewa przez kobietę, są stylistycznie 

równoległe w BHS. Wspólny przedmiot postrzegania jest określony w trzech wyrażeniach jako הוא ,העץ oraz 

 .העץ Chociaż LXX zachowuje zapis jednostka po jednostce pod innymi względami, brakuje jej ostatniego .העץ
17 LXX oraz Wlg pomijają powtórzenie słowa: drzewo. 
18 Lub: dla powodzenia. 
19 Modyfikator przymiotnika to konstrukcja kwalifikująca rzeczownik lub jego odpowiednik. W Rdz 3, 6 

klauzula względna jest przymiotnikiem modyfikatorem: „I dała też (trochę) swojemu mężowi (który był) z nią”. 

Por. B. K Waltke, M. O’Connor, An Introduction to Biblical Hebrew Syntax, Winona Lake: Eisenbrauns 1990, s. 

74; P. Joüon, T. Muraoka, A grammar of biblical Hebrew, vol. 3, Roma: Gregorian Biblical Press 1991, s. 482. 
20 PS oraz część manuskryptów LXX wskazują w tym miejscu na: l. m.: ἔφαγον – oni zjedli. Jednakże tutaj BHS 

wydaje się być właściwszym przekładem używając l. p.: ויאכל - on jadł. 



59 

8 I usłyszeli głos21 JHWH Boga przechadzającego się po ogrodzie 

przy22 wietrze dnia23. I ukryli się człowiek i jego żona przed obliczem JHWH 

Boga, pośród drzew ogrodu. 

א ים וֶָׁ֥היְה ויִקְרָָׁ֛ ם אֱלֹהִָׂ֖ אָדִָ֑ ל־הִָּֽ ר א  אמ  ֶֹּׁ֥ וֹ וַי כָה׃ לָׂ֖ ִּֽ  אַי 

 9 I zawołał JHWH Bóg, do człowieka i powiedział do niego: Gdzie ty 

jesteś? 

ר אמ  ֹֹּּ֕ לְךֶׁ֥  וַי ת־קֹּ עְתִי א  א בַגִָָּֽ֑ן שָמַָׂ֖ ם וָאִירָָׁ֛ י־עֵירֶֹּׁ֥ כִי כִִּֽ א׃ אָנָֹּׂ֖  וָאֵחָבִֵּֽ

10 I odpowiedział: Usłyszałem Twój głos w ogrodzie i przestraszyłem 

się, bo nagi jestem, i ukryłem się. 

ר אמ  ֹֹּּ֕ י וַי יד מִַ֚ י לְך֔  הִגִָ֣ ם כִֶׁ֥ תָה עֵירָֹּׂ֖ ץ אִָ֑ ר הֲמִן־הָעִֵ֗ ִ֧ יך אֲש  י צִוִּיתִָׁ֛ נוּ לְבִלְתִֶׁ֥ ָׂ֖ לְתָ׃ אֲכָל־מִמ   אָכִָּֽ

 11 I powiedział: Kto ci powiedział, że jesteś nagi? Czy24 zjadłeś z 

drzewa, z którego zakazałem25 ci jeść26? 

ר אמ  ָֹּׂ֖ ם וי אָדִָ֑ אִשָה   הִָּֽ ר הִָּֽ ָ֣ תָה אֲש  י נָתַָ֣ וא עִמָדִ֔ י הִָׁ֛ תְנָה־לִֶׁ֥ ץ נִָּֽ ל׃ מִן־הָעֵָׂ֖ כִֵּֽ  וָאֹּ

12 A człowiek odpowiedział: Kobieta, którą mi dałeś, aby była ze mną, 

ona dała mi z tego drzewa — i jadłem27. 

ר אמ   ֹּ ים יְהוִָ֧ה וַי ה אֱלֹהִָׁ֛ את לָאִשָָׂ֖ ָֹּ֣ ית מַה־ז ר   עָשִִ֑ אמ   ֹּ ה וַת אִשָ֔ ש הִָּֽ נִי הַנָחֶָׁ֥ ל׃ הִשִיאַָׂ֖ כִֵּֽ  וָאֹּ

13 Wtedy zwrócił się JHWH Bóg, do kobiety: Cóż to uczyniłaś?28 

Kobieta odpowiedziała: Wąż mnie zwiódł, i jadłam. 

 
21 „głos”, קוֹל (qol), może odnosić się do gromu. 
22 Czasowe zastosowania ל obejmuje znaczenie dotyczące prostego umiejscowienia (w, o, lub w pewnym okresie 

czasu); zob. B. K Waltke, M. O’Connor, An Introduction to Biblical Hebrew Syntax, Winona Lake: Eisenbrauns 

1990, s. 206. 
23 „w wietrze dnia”,   יוֹם לְרוּח  .lub: (1) w porze dziennego powiewu; (2) w wichrze burzy , ה 
24 Lub wykrzyknikowe: „Ach! Więc zjadłeś…!”  
25 W języku hebrajskim pojęcia przeciwne i sprzeczne są mniej wyraźne. I odwrotnie, „nie wydawać rozkazów” 

może być użyte tam, gdzie powiedzielibyśmy „zakazać”. W rzeczywistości w biblijnym języku hebrajskim 

brakuje czasownika równoważnego z „zakazać”; por. P. Joüon, T. Muraoka, A grammar of biblical Hebrew, vol. 

3, Roma: Gregorian Biblical Press 1991, s. 606-607. 
26 Przysłówek ה, który jest często kwestionowany, czasami ma wykrzyknik, który ze względu na jego względną 

rzadkość łatwo pozostaje niezauważony, jak w Rdz 3, 11; por. P. Joüon, T. Muraoka, A grammar of biblical He-

brew, vol. 3, Roma: Gregorian Biblical Press 1991, s. 609. 
27 „i jadłem”: forma pauzalna. 
28 Pytanie emfatyczne. 



60 

ר   ֹּאמ  ה וַי וָ  ים׀ יְהֹּ ל־הַנָחָש   אֱלֹהִֶׁ֥ ִּֽ י א  יתָ  כִָ֣ ֹּאת   עָשִָ֣ וּר ז ה אַתָה   אָרֹ֤ ל מִכָל־הַבְהֵמָ֔ ה חַיַָ֣ת וּמִכָֹּׂ֖ ִ֑ נְךָ֣  הַשָד   עַל־גְחֹּ

ךְ ל וְעָפֶָׁ֥ר תֵלֵ֔ י תֹּאכַָׂ֖ יך׃ כָל־יְמֵֶׁ֥ ִּֽ  חַי 

14 Wówczas JHWH, Bóg, powiedział do węża: Ponieważ to uczyniłeś, 

będziesz szczególnie29 przeklęty30 (będziesz) pośród wszelkiego bydła i 

wszelkich zwierząt polnych. Na brzuchu twoim będziesz czołgał się i 

będziesz jadł proch przez wszystkie dni życia twego! 

ה׀ ית וְאֵיבָָ֣ ינְך   אָשִִ֗ ין בִֵּֽ ה וּבֵָ֣ אִשָ֔ ין הִָּֽ ין זַרְעֲךָׂ֖  וּבֵֶׁ֥ הּ וּבֵָ֣ וּא זַרְעִָ֑ אש יְשוּפְךָ֣  הַ֚ ֹּ֔ ה ר נוּ וְאַתָָׂ֖ ֶׁ֥ ב׃ תְשוּפ   ס עָקִֵּֽ

15 I ustanowię nieprzyjaźń między tobą i między kobietą, i między 

nasieniem31 twoim i między nasieniem jej - on zmiażdży ci głowę, a ty 

zranisz32 mu piętę33. 

ה ל־הָאִשָָ֣ ִּֽ ר א  ה אָמִַ֗ ה   הַרְבָֹ֤ ךְ עִצְבוֹנֵָָּֽ֣ךְ אַרְב  נֵ֔ רֹּ ב וְהִֵּֽ צ  ָׂ֖ י בְע  לְדִָ֣ ים תִֵּֽ ל־אִישֵךְ   בָנִִ֑ ךְ וְא  וּקָתֵ֔ וּא תְשָ֣ ךְ׃ וְהָׂ֖  יִמְשָל־בִָּֽ

 ס

16 Do34 kobiety powiedział: Bardzo pomnożę twój trud i twą ciążę35. 

W bólu będziesz rodzić synów, ku swemu mężowi będziesz kierować swe 

pożądanie,36 a on będzie panował37 nad tobą. 

ם ר וּלְאָדָָ֣ י־שָמַעְתָ   אָמִַ֗ וֹל כִִּֽ ך   לְקָ֣ אכַל   אִשְת   ֹּ ץ וַת ר מִן־הָעֵ֔ ֹ֤ יך   אֲש  ר צִוִּיתִ  א לֵאמֹּ֔ ֶֹּׁ֥ נוּ תֹּאכַָׂ֖ל ל ִ֑ ה מִמ   אֲרוּרָֹ֤

אֲדָמָה   ך הִָּֽ ֔ עֲבוּר  נָה בְעִצָבוֹן   בִַּֽ אכֲל ֔ ִֹּּֽ ל ת י כָֹּׂ֖ יך׃ יְמֵֶׁ֥ ִּֽ  חַי 

17 A do Adama38 powiedział: Ponieważ posłuchałeś głosu swojej żony 

i jadłeś z drzewa, o którym ci powiedziałem: Nie wolno ci z niego jeść! Z 

powodu ciebie ziemia będzie przeklęta! W trudzie będziesz się z niej żywił39, 

przez wszystkie dni życia twego! 

וֹץ ר וְקֶׁ֥ יחִַּֽ  וְדַרְדַָׂ֖ ךְ תַצְמִָ֣ ב וְאָכַלְתָָׂ֖  לִָ֑ ש  ת־עֵֶׁ֥ ה׃ א  ִּֽ  הַשָד 

 
29 „szczególnie”: wynika ze składni: רוּר ה אָּ תָּ ה א  בְהֵמָּ ל־ה   .”przeklętyś ty [bardziej] niż wszelkie bydło„ , מִכָּ
30 „przeklęty”, רוּר רוּם ,być może w grze słownej z przebiegły ,(arur’) אָּ  .(arum‘) ע ָּ
31 Lp. zbiorowa, zob. Rdz 16, 10; 22, 17; 24, 60. 
32 „zrani […] zranisz”: שוּף (szuf), zn.: zetrzeć, sproszkować, zmiażdżyć (Wj 32, 20), zmyć, bić, rozbić (Jb 9, 17), 

okryć (Ps 139, 11). 
33 „On cię schwyta za głowę, a ty go schwytasz za piętę”. W heb. nasienie, ע   .jest r. m ,(‘zera) זֶר 
34 Również: A do. 
35 „ciążę”, יוֹן  .met. bólów porodowych ,(herajon) הֵרָּ
36 „pragnienie”, ה  .por. Rdz 4, 7, odnosi się do próby zapanowania nad człowiekiem ,(teszuqah) תְשוּקָּ
37 „będzie nad tobą panował”, ךְ וְהוּא ל־בָּ  lub, jeśli dopatrywać się w impf. odcienia wolitywnego, to: „będzie ,יִמְשָּ

chciał nad tobą panować”. 
38 „do człowieka” jak w BHS. 
39 „będziesz się z niej żywił”, תאֹכֲלֶנָּה (to‘chalnnah): wg BHS: będziesz ją obrabiał, Heb. בְדֶנָּה ע   .(ta‘awdennah) ת 



61 

18 Ciernie i osty rodzić ci będzie, a spożywać będziesz ziele pola. 

יך   בזֵעַֹ֤ת אכַל אַפ   ָֹּ֣ ם ת ח  ד ל ֔ וּבְך   עַֹ֤ ה שִּֽ אֲדָמָ֔ ל־הָָ֣ י א  נָה כִֶׁ֥ ָׂ֖ חְתָ  מִמ  ר לֻקִָ֑ י־עָפָָ֣ תָה כִִּֽ ר אַ֔ ל־עָפָָׂ֖ וּב׃ וְא   תָשִּֽ

19 W pocie swego czoła będziesz jadł chleb, aż powrócisz do ziemi, 

gdyż z niej zostałeś wzięty, bo jesteś prochem i do prochu powrócisz. 

א ם וַיִקְרִָ֧ אָדָָׁ֛ ם הִָּֽ וֹ שֵֶׁ֥ י חַוִָּ֑ה אִשְתָׂ֖ וא כִָׁ֛ ה הִֶׁ֥ יְתָָׂ֖ ם הִָּֽ י׃ אֵֶׁ֥  כָל־חִָּֽ

20 I nadał człowiek swojej żonie imię Ewa, gdyż ona stała się matką 

wszystkich żyjących. 

ה וַיַעַש   ים יְהוָ  ם אֱלֹהִָ֜ וֹ לְאָדִָ֧ וֹת וּלְאִשְתָׁ֛ וֹר כָתְנֶׁ֥ ם׃ עָׂ֖  פ וַיַלְבִשִֵּֽ

21 I sporządził JHWH Bóg, dla Adama i dla żony jego odzienie ze 

skóry, i okrył ich. 

ר׀ אמ  ָֹּ֣ ים יְהוָָ֣ה וַי ן אֱלֹהִִ֗ אָדָם   הֵֹ֤ ד הָיָה   הִָּֽ נוּ כְאַחַָ֣ וֹב עַתלָדַָׂ֖  מִמ ֔ ע טָ֣ ה׀ וָרִָ֑ ח וְעַתָָ֣ ן־יִשְלַָ֣ וֹ פ  ם וְלָקַח   יָדִ֗ ץ גַַ֚  מֵעֵָ֣

ים חַיִ֔ ל הִַּֽ י וְאָכַָׂ֖ ם׃ וָחֶַׁ֥ לִָּֽ  לְעֹּ

22 Powiedział JHWH Bóg: Ponieważ człowiek stał się taki, jak jeden z 

nas40, przez poznanie41 tego, co dobre i złe42, to oby teraz nie wyciągnął swej 

ręki i nie wziął także z drzewa życia, i nie jadł, i żył na wieki. 

הוּ ָּֽיְשַלְחֵָׁ֛ ים יְהוֶָׁ֥ה וִַּֽ ן אֱלֹהִָׂ֖ ד  ד   מִגַן־עִֵ֑ עֲבֹּ ה לִַּֽ אֲדָמָ֔ ת־הָָ֣ ר א  ֶׁ֥ ח אֲש  ם׃ לֻקַָׂ֖   מִשִָּֽ

23 I wygonił go JHWH Bóg, z ogrodu Eden, aby uprawiał ziemię, z 

której został wzięty. 

ש ם ויְגָָָּֽׂ֖ר  אָדִָ֑ ת־הִָּֽ ם וַיַשְכֵן   א  ד  ן מִק   ד  ים לְגַן־עֵָ֜ ת־הַכְרֻבִִ֗ ת א  הַט וְאֵ  ב   לַֹ֤ ר  ת הַח   כ  ר הַמִתְהַפ ֔ ךְ לִשְמֹֹּּ֕ ר  ָׂ֖ ת־ד  ץ א   עֵֶׁ֥

ים׃ חַיִִּֽ  ס הִַּֽ

 
40 Lub: „z Nas”. Liczbę jeden אחד można znaleźć na podstawie przyimka מן, po którym następuje rzeczownik. 

 i dlatego jest tłumaczone jako: „jak jeden z Nas”; por. B. K מן regularnie kieruje wyrażeniem cząstkowym w אחד

Waltke, M. O’Connor, An Introduction to Biblical Hebrew Syntax, Winona Lake: Eisenbrauns 1990, s. 155; P. 

Joüon, T. Muraoka, A grammar of biblical Hebrew, vol. 3, Roma: Gregorian Biblical Press 1991, s. 470. 
 jest przymiotnikiem odczasownikowym. Często przedłuża okoliczności lub charakter (לדעת) bezokolicznik + ל 41

poprzedniej czynności. W języku hebrajskim biblijnym jest używany we frazach oratorskich = por. B. K Waltke, 

M. O’Connor, An Introduction to Biblical Hebrew Syntax, Winona Lake: Eisenbrauns 1990, s. 608-609. 
42 „przez poznanie tego, co dobre i złe”, ת ע  ד  ע טוֹב לָּ  .וָּּרָּ



62 

24 I wypędził człowieka, i umieścił na wschodzie43 od ogrodu Eden, 

umieścił cheruby44 i płomień wirującego miecza45, aby strzegł drogi do 

drzewa życia46. 

1.2. Rdz 3, 1: !G")h; #[eî lKo - wszystkie drzewa tego ogrodu 

Wszystkie drzewa, które stworzył Bóg, zostały umieszczone w 

ogrodzie (heb. גן). Zazwyczaj ogród definiowany jest jako pewien określony 

obszar. Może to być teren np. uprawnej ziemi. Obraz ogrodu Eden można 

również określić jako miejsce ogrodzone murem kamiennym, bądź z cegły 

lub też czymś, co przypomina żywopłot47. Ogrody zwyczajowo były 

usytuowane w pobliżu jakiegoś źródła wodnego. Taka lokalizacja 

zapewniała dostęp do stałego nawadniania, przez co też możliwy był duży 

urodzaj. W ten sposób o wiele łatwiejsze było podtrzymywanie i ochranianie 

znajdującego się w danym ogrodzie życia. Ogrody były oczywiście 

wykorzystywane w różnorodnych celach, począwszy od zastosowania 

dekoracyjnego, jak i zwyczajnego, użytkowego (por. Rdz 13, 10; Lb 24, 6; 

Jr 31, 12). Uprawiano w nich drzewa owocowe, warzywa i kwiaty (por. 1 Krl 

21, 2; Jr 29, 5). Ostatecznie ogrody same w sobie były przedmiotem ludzkich 

pragnień48. Zasadniczo biblijnemu opisowi każdego ogrodu towarzyszą 

cechy fizyczne tego miejsca, takie chociażby jak: zieleń oraz owoce. Dzięki 

powyższym określeniom ogrody te były uważane przez ludzi jako miejsca 

spokoju oraz szczęścia. 

 
43 Lub: „z przodu ogrodu”. 
44 „cheruby”, כְרוּבִים (keruwim), czyli: poświęconych, orędowników, opiekunów, zob. A. S. Kapelrud, The Gates 

of Hell and the Guardian Angels of Paradise, JAOS 70, (1950), s. 151-156; D. N. Freedman, M. P. O’Connor, 

 .w: TDOT, s. 307-319 ,כְרוּב
45 Lub: „wirujące ostrze miecza”. Ostrze lub płomień,  ט ה   .(lahat) ל 
46 Konstrukcja zdaniowa jest tutaj formą rzeczownika lub jego odpowiednika, który może służyć dowolnej 

funkcji składniowej. Rzeczowniki ְדרך i עץ są częścią tej konstrukcji i służą odpowiednio jako: biernik (nomen 

regens) i dopełniacz (nomen rectum). Dlatego wyrażenie to jest tłumaczone jako „strzec drogi (prowadzącej) do 

drzewa życia”; por. B. K Waltke, M. O’Connor, An Introduction to Biblical Hebrew Syntax, Winona Lake: 

Eisenbrauns 1990, s. 138. 
47 Por. P. Morris, D. Sawyer (red.), A Walk in the Garden. Biblical, Iconograph ical and Literary Images of 

Eden, JSOTSup 136, Sheffield 1992, s. 327. 
48 Por. J. Kułaczkowski, „Grzech pierworodny i jego następstwa dla relacji pomiędzy mężczyzną i kobietą w 

świetle Rdz 3”, „Studia Warmińskie” 2007/2008, s. 18. 



63 

Hebrajski wyraz Eden (heb. ן  użyty już w Rdz 2, 8, może zarówno (עֵד 

być nazwą własną, jak i określeniem swoistej rozkoszy. Samo słowo Eden 

etymologicznie odpowiada sumeryjskiemu rzeczownikowi edin i 

babilońskiemu edinu49. Wyrazy te oznaczają w języku polskim między 

innymi: „step, pole, równina”. W tym kontekście wydaje się, że rzetelniejsze 

byłoby dookreślenie tego miejsca jako ogrodu będącego na stepie, który jest 

nawadniany dopływami, kanałami50. Dlatego wyrażenie „ogród w Edenie” 

można przetłumaczyć również jako „ogród na stepie”51. Wolno również 

domniemywać, iż pisarz biblijny wyobrażał sobie to miejsce jako oazę, która 

usytuowana jest na wschodniej pustyni52. 

Dialog rozpoczynający werset Rdz 3, 1 jest niezwykle subtelny. 

Kusiciel, czyli wąż, rozpoczyna rozmowę z Ewą od delikatnego, ale jakże 

przebiegłego kłamstwa. Mówi: „Czy naprawdę powiedział (אַף כִי־אָמַר) Bóg 

 .Nie możecie jeść z żadnego drzewa ogrodu?” (Rdz 3, 1b) :(אֱלֹהִים)

Słowo ים  mimo że w gramatyce występuje w liczbie mnogiej, to ,אֱלֹהִ֔

akurat w tym miejscu łączy się z czasownikiem  אָמַר, który występuje tutaj 

w liczbie pojedynczej. To połączenie wyrazowe sygnalizuje, że owo 

określenie należy rozumieć jako: „Bóg”. Nie należy go tłumaczyć jako 

rzeczownika w liczbie mnogiej, czyli: „bogowie”. 

W tej scenie z ogrodu kobieta daje się wciągnąć w dialog, próbując 

poprawić słowa, które wypowiada fałszywie wąż. Niewiasta stara się ukazać 

stan faktyczny, panujący w ogrodzie stworzonym przez Boga. Tłumaczy, że 

ludzie mogą jeść z owoców drzew tego ogrodu (Rdz 3, 2), jednakże 

zabronione jest jedzenie owoców z drzewa, które znajduje się „pośrodku tego 

ogrodu” (Rdz 3, 3). Pojawia się zatem dylemat dotyczący zdefiniowania 

owego drzewa. Bynajmniej nie chodzi tutaj o problem z identyfikacją drzew. 

 
49 Wielki słownik hebrajsko – polski i aramejsko – polski Starego Testamentu, t. 1, (red.) L. Koehler, W. 

Baumgartner, J. J. Stamm, (red.) wyd. pol. P. Dec, tłum. K. Madaj i in., Warszawa 2008, s. 741; F. Zorell,  ן  ,עֵד 

Lexicon hebraicum Veteris Testamenti, Roma 1984, s. 575; D. J. A. Clines, The Dictionary of Classical Hebrew, 

vol. VI, Sheffield Academic Press, Sheffield 1993-2011, s. 283; B. H. Kedar-Kopfstein, ן -w: TDOT, s. 481 עֵד 

490. 
50 Zob. J. S. Kselman, Eden, w: Encyklopedia biblijna, (red.) P. J. Achtemeier, Warszawa 1999, s. 236. 
51 Por. J. Synowiec, Na początku Wybrane zagadnienia Pięcioksięgu, Warszawa 1987, s. 157. 
52 Por. H. Gunkel , Genesis, Göttingen 1910, s. 7. 



64 

W rozmowie kobiety z wężem pomija się dominujące w narracji 

określenie imienia Boga יְהוָה אֱלֹהִים. Zostaje ono zastąpione, zgodnie z 

intencją węża, samym określeniem אֱלֹהִים. Niebywały dialog w tym 

momencie rozmowy przechodzi na poziom języka teologicznego53. 

Rozmowa teraz toczy się nie z Bogiem, ale o Bogu54. W owej rozmowie 

kobieta wykazuje swoje rozczarowanie. Idąc za logiką węża, patrzy na 

Stwórcę jak na surowego prawodawcę. Wyolbrzymia zakaz Boży, 

przekłamując przy tym drugą część wypowiedzi Boga. Ponadto swoją uwagę 

koncentruje tylko na jednym drzewie, wszystkie pozostałe przy tym 

ignorując. W zachowaniu kobiety na pierwszy plan przebija się strach przed 

konsekwencjami wynikającymi z niedotrzymania nakazu Bożego. 

Analizując postać kusiciela w Rdz 3, 1 uczeni proponują różne 

wyjaśnienia dotyczące znaczenia węża. Niektórzy uważają, że wąż jest 

drugorzędny w tej historii, inni upierają się przy jego głównym znaczeniu, 

ponieważ jest on tutaj obdarzony zdolnościami istot ludzkich, a taki sposób 

charakterystyki postaci w opowiadaniu jest rzadkością w hebrajskiej 

narracji55. Postać węża jest synonimem bałwochwalstwa na tle starożytnego 

Bliskiego Wschodu. W całym starożytnym świecie wąż jest obdarzony 

boskimi lub pół-boskimi cechami, był czczony jako symbol ochrony, zła 

(śmiertelna trucizna), płodności (kananejska bogini płodności) lub trwałego 

życia (odnowienie skóry) (por. też Hi 26, 12-13, Iz 27, 1-19). E. Bianchi 

podkreśla, że hebrajskie słowo נָחָש - wąż pochodzi od rdzenia, który oznacza 

praktykowanie wróżbiarstwa bądź wykorzystywanie praktyk magicznych, co 

w Izraelu zawsze było synonimem bałwochwalstwa zabronionego przez 

prawo (por. Kpł 19, 26; Pwt 18, l0)56. Jednakże ten argument wydaje się być 

niewystarczający, gdyż wąż tutaj jest jednym ze stworzeń Bożych. W 

przeciwieństwie do starożytnej mitologii Bliskiego Wschodu, religijnej 

 
53 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 244. 
54 Z. Pawłowski, Opowiadanie, Bóg i początek. Teologia narracyjna Rdz 1-3, RSB 13, Vocatio, Warszawa 2003, 

s. 391. 
55 Por. G. J. Wenham, Genesis 1 – 15, WBC 1, Waco 1987, s. 72; E. A. Speiser, Genesis. Introduction, Translation 

and Notes, AB, vol. 1, Doubleday, New York 1964, s. 25. 
56 Por. E. Bianchi, Adam, ou es tu?, Cerf, Paris1998, s. 182. 



65 

symboliki i kultów, wąż został zredukowany do mało znaczącej, 

zdemitologizowanej postaci, jako jedno ze stworzeń Boga. Nie posiada 

żadnych mocy okultystycznych. Nie jest stworzeniem demonicznym, tylko 

niezwykle sprytnym. Jego rolą jest ukazanie kobiecie, natury zła i podsycenie 

jej pragnienia. Wąż nie jest uosobieniem zła57. Niektórzy znawcy tematu 

próbowali zrozumieć postać węża z perspektywy pochodzenia zła. G. von 

Rad uważa, że wzmianka o wężu jest przypadkowa. Wyjaśnia jednak, że 

narrator przedstawił go w opowieści, aby pokazać, że impuls do pokusy 

pochodzi nie wnętrza człowieka, ale z zewnątrz. Chodzi o przeniesienie 

odpowiedzialności za źródło zła na coś zewnętrznego58. 

Oprócz etycznej strony grzechu należy wziąć pod uwagę jego tragiczne 

oblicze i przyjąć paradoks historii biblijnej, ponieważ człowiek jest 

odpowiedzialny za grzech, który jest jego własnym, którego chciał, ale który 

również został mu narzucony i nałożony na niego z zewnątrz. Jednak ta 

interpretacja nie wyjaśnia twierdzenia, że wąż jest przebiegły i opisu tego 

stworzenia jako jednego ze zwierząt59. Znawcy tematu wyjaśniają również, 

że wąż jest swoistą metaforą, reprezentującą wybór w całym stworzeniu 

Bożym, które było dobre. Wąż ukazuje opcje wyboru, którego ostatecznie 

musi dokonać człowiek, a które ostatecznie zostało przedstawia za pomocą 

sceny kuszenia przy drzewie w środku ogrodu60. Niemniej jednak należy 

zauważyć, że wąż nie daje kobiecie wyboru. Pełni raczej rolę mistrza drzewa 

poznania dobra i zła oraz pomaga kobiecie w jej procesie umysłowym. Wąż 

jest również interpretowany jako wzór mądrości, ponieważ jest przebiegły61. 

Za jego radą następuje katastrofa, tak więc mądrość reprezentowana przez 

węża jest złudna. Zatem mądrość w Rdz 3, 1 należy ocenić negatywnie. 

W świetle powyższej analizy można wysunąć kilka hipotetycznych 

wniosków. Pierwszy to ten, że o wężu mówi się, że jest jednym z „bestii 

 
57 Por. N. M. Sarna, Genesis, Jewish Publication Society, Philadelphia 1989, s. 24. 
58 Por. G. von Rad, Genesis: A Commentary, SCM Press, London 1961, s. 87.  
59 Por. P. J. Titus, The Second Story of Creation (Gen 2:4-3:24). A Prologue to the Concept of Enneateuch?, Peter 

Lang, Frankfurt 2011, s. 318. 
60 Por. P. J. Titus, The Second Story of Creation…, dz. cyt., s. 318. 
61 Zob. więcej: S. Jędrzejewski, U korzeni zła. Rdz 1-11 w interpretacji apokaliptyki żydowskiej, Lublin 1997, s. 

23-28. 



66 

ziemi” heb. דֶה  którą stworzył Bóg (por. Rdz 1, 25; Rdz 2, 19). Ta ,חַיַת הַשָּׂ

informacja natychmiast eliminuje możliwość, że wąż ma być postrzegany 

jako jakiś rodzaj nadprzyrodzonej, boskiej siły. Nie ma tu miejsca na 

jakiekolwiek dualistyczne poglądy na temat pochodzenia dobra i zła w 

Księdze Rodzaju62. Dlaczego zatem biblijny narrator wybiera węża, a nie 

inne stworzenie? Otóż wąż jest jednym ze zwierząt nieczystych 

pojawiających się w Pięcioksięgu. Zgodnie z klasyfikacją zwierząt w 

Księdze Kapłańskiej, węża należy uznać za archetyp nieczystego zwierzęcia 

(por. Kpł 11, 42; Pwt 14). Stawiany jest na najdalszej pozycji względem 

zwierząt czystych, które mogą być wybrane do złożenia ofiary Bogu. Wąż 

mógłby być także kolejną transformacją znanego motywu mitologicznego. 

Epos o Gilgameszu opowiada, jak znalazł on roślinę, dzięki której mógł 

uniknąć śmierci. Niestety, gdy pływał w stawie, wyszedł wąż i połknął 

roślinę, pozbawiając go w ten sposób szansy na nieśmiertelność63. Jednakże 

w Księdze Rodzaju mamy zupełnie inną historię, mimo występowania 

zarówno węża, człowieka i rośliny (drzewa). W grę także wchodzi obietnica 

życia, ostatecznie jednak człowiek traci nieśmiertelność przez 

nieposłuszeństwo wobec swojego Stwórcy. 

W Księdze Rodzaju czytamy również, ze wąż był „przebieglejszy” heb. 

רוּם ל   עָּׂ רוּם niż którekolwiek ze stworzeń. Przymiotnik מִכֹּ  jest używany raz :עָּׂ

w Rdz 3, 1 i 10 razy w literaturze mądrościowej (3 razy w Księdze Hioba, 6 

razy w Księdze Przysłów oraz 1 raz w Księdze Koheleta). W Księdze 

Przysłów osoba posiadająca mądrość: jest godna pochwały i 

przeciwstawiona „głupocie” (por. Prz 12, 16. 23; 13, 16; 14, 8). Z kolei 

pojawiające się heb. רוּם  w Księdze Hioba jest wyrażeniem pejoratywnym עָּׂ

(por. Hi 5, 12; 15, 5). Sformułowanie to odnosi się do cech przebiegłego 

człowieka, którego sztuczki mają na celu zranienie innych ludzi i który jest 

wrogiem Boga. Po analizie tego przymiotnika w tekstach biblijnych uczeni 

dochodzą do wniosku, że jest to termin ambiwalentny, który może opisywać 

 
62 Por. V. P. Hamilton, The Book of Genesis 1-17, NICOT, Grand Rapids 1990, s. 187-188. 
63 Zob. I. 6. Kontekst kulturowo-religijny. 



67 

pożądanie lub cechy, które są niepożądane np. u człowieka64. Niemniej 

jednak należy wyjaśnić, że jakość mądrości reprezentowana przez heb. רוּם  עָּׂ

nie jest negatywna, ale może być użyta w złym celu. Jeśli tak jest, być może 

problematyka występująca w Rdz 3 nie dotyczy mądrości? Wąż nadużywa 

swojej mądrości, aby zniekształcić słowa Boga i sprowokować pierwotną 

parę do nieprzestrzegania boskiego przykazania i poszanowania boskiego 

planu. 

Jednakże, aby poprawnie zinterpretować orędzie Rdz 3, trzeba nam 

odnieść się do nakazu Bożego z Rdz 2, 16-17. Jego treść jest bardzo 

precyzyjna i stanowcza, co bardzo pomoże we właściwej analizie drzew 

występujących w ogrodzie Eden. W pierwszej kolejności fragment Rdz 2, 

16-17 określa dokładnie prawa mężczyzny (możliwość swobodnego 

spożywania owoców ze wszystkich drzew ogrodu). Kolejno definiuje jedyny 

nakaz: Adamowi nie wolno było sięgać po owoce z drzewa poznania dobra i 

zła. Przekroczenie owego nakazu wiązało się z karą, której skutkiem była 

nieunikniona śmierć człowieka. Wypowiedź węża, zwodziciela, kreuje w 

głowie Ewy obraz Boga Stwórcy, który w żaden sposób nie jest troskliwy, 

wręcz przeciwnie: zdaje się być niejako prześladowcą, zmuszającym 

człowieka do ślepego posłuszeństwa poprzez swój surowy nakaz, związany 

z ogrodem Eden. 

Bezbronna i osamotniona niewiasta przypomina wężowi prawdziwą 

treść słów Jahwe, która określała reguły panujące w ogrodzie, a także z 

których drzew ogrodu owoce można spożywać (por. Rdz 3, 2-3a). Niemniej 

jednak Ewa, przytaczając Bożą wolę, nie zauważa już tego, jak bardzo Bóg 

jest hojny względem człowieka, oraz swobody, jaką Stwórca dał Adamowi i 

Ewie do korzystania z pozostałych dobrodziejstw ogrodu rajskiego65. 

Odnosząc się do możliwości jedzenia owoców, Ewa ostatecznie 

formułuje w swojej wypowiedzi do węża sam fakt „prawny”, czyli 

możliwość spożywania owoców z ogrodu jako ewentualności udzielonej 

 
64 Por. P. J. Titus, The Second Story of Creation…, dz. cyt., s. 323. 
65 Por. D. Dziadosz. Tak było na początku. Izrael opowiada swoje dzieje. Literacka i teologiczna analiza 

wiodących tradycji Księgi Rodzaju, Przemyśl 2011, s. 149. 



68 

przez Boga pierwszym ludziom. Natomiast bardzo świadomie i wymownie 

pomija fakt, że wraz z Adamem bez żadnej przeszkody mogli korzystać z 

owoców wszystkich (heb.ל  drzew Edenu. Kwestia ta dotyczy również (מִכֹּ

drzewa znajdującego się w środku ogrodu (Rdz 3, 3b). W tym kontekście 

hebrajskie wyrażenie י  które jest użyte tutaj (por. 1 Sm 21, 6 oraz 2 Sm ,אַף כִּ

16, 11) zazwyczaj wprowadza stwierdzenie: „dobrze, a teraz”, lub „spójrz 

tutaj”66. Wąż nie zadaje pytania, on celowo zniekształca fakty. W pierwszych 

jego słowach, dotyczących drzewa, jest prawdopodobnie odrobina 

sceptycyzmu lub przynajmniej zaskoczenia, która wyraża się w sformułowa-

niu: „nie wolno ci jeść z żadnego z drzew”. To jest całkowitą kpiną z 

pierwotnego, szczodrego pozwolenia Boga (por. Rdz 2, 16)67. 

1.3. Rdz 3, 2: !G"ßh;-#[e(  yrIïP. - owoce drzew tego ogrodu 

Pośród różnych interpretacji owocu drzewa tego ogrodu najczęściej 

można spotykać tezę mówiącą, że owocem, który występuje w rajskim 

ogrodzie było jabłko. Twierdzenie to znalazło swoje odbicie chociażby w 

sztuce średniowiecza i renesansu. Drzewem w raju była jabłoń, a jej owocami 

„rajskie jabłka”68. Takie przedstawienie owego owocu mogło być związane 

z łacińską nomenklaturą, określającą „jabłko” jak swoiste „zło”. Te słowa 

brzmią tak samo, a określa je łac. słowo malum. Wyraz ten został 

zapożyczony z języka greckiego – μῆλον, co oznacza „jabłko”. Łacińskie 

malum może również oznaczać jakiś nieokreślony, większy owoc69. 

Pomimo że Księga Rodzaju nie wyjaśnia, jakiego gatunku był owoc z 

„drzewa życia”, to tradycja hebrajska widzi w nim owoc winnego krzewu. 

Talmud przedstawi go przy pomocy następującego twierdzenia: „nie ma nic 

 
66 Por. C. Westermann, Genesis 1–11: A Commentary, Minneapolis, Augsburg 1984, s. 239. 
67 Por. G. J. Wenham, Genesis…, dz. cyt., s. 73. 
68 Przykładem może być: Tycjan, Adam i Ewa (Museo National del Prado). Więcej na temat przedstawień 

rajskiego drzewa i jego owoców zob. w: P. de Rynck, Jak czytać opowieści biblijne i mitologiczne w sztuce, 

tłum. P. Nowakowski, Universitas, Kraków 2008. 
69 Zob. E. C. Hangen, Symbols: Our Universal Language, Wichita (McCormick-Armstrong) 1962, s. 36; W. 

Kopaliński, Słownik symboli, Wiedza Powszechna, Warszawa 1990, s. 112-113; W. Kopaliński, Słownik mitów i 

tradycji kultury, Rytm, Warszawa 2011, s. 415. 



69 

bardziej wprowadzającego człowieka w upojenie, niż wino”70. Filon z 

Aleksandrii patrzy na to zagadnienie w sposób symboliczny. Uważał on, że 

drzewo oraz jego owoce są symbolem mądrości lub też roztropności. Widział 

także w symbolu tym zdolność rozeznawania, która następuje w duszy 

człowieka71. Augustyn z Hippony twierdził natomiast, że zjedzenie owocu 

jest naruszeniem porządku natury, zaburzeniem hierarchii, jaka powinna 

panować między stworzeniem a Stwórcą. Mówił jasno, że jest to odwrócenie 

się człowieka od Stwórcy i zwrócenie ku stworzeniu72. 

Ogólnie rzecz biorąc, w Biblii mamy do czynienia z dwojakim 

znaczeniem „owocu”. Może to być rodzaj plonu rośliny, jadalny dla 

człowieka, jak również trudu człowieka pracującego na ziemi. Przede 

wszystkim jest on widzialnym znakiem Bożego błogosławieństwa. Niemniej 

jednak istotne jest, aby nie pominąć interpretacji „owocu” drzew tego ogrodu 

w znaczeniu metaforycznym, także jako skutków i konsekwencji ludzkiego 

postępowania (por. Jr 17, 10)73. 

1.4. Rdz 3, 3: è!G"h;-%AtB. rv<åa] é#[eh' - drzewo które jest w środku ogrodu 

Analizując tekst mówiący o drzewie, które jest umieszczone w środku 

ogrodu, w pierwszej kolejności należy zwrócić uwagę na rodzajnik, który 

tam występuje (heb.  הָעֵץ). Rodzajnik to cząstka, która określa wyraz. W 

hebrajskim występuje tylko jeden rodzajnik określony, taki sam dla 

wszystkich rodzajów i liczb. Jest nim przedrostek -ה. Tenże rodzajnik 

występuje przed słowem hebrajskim עֵץ, wskazując przy tym na konkretne 

drzewo, które zostało umieszczone w środku ogrodu rajskiego. 

 
70 Zob. M. Berg, S. B. Yochai, Y. Ashlag, The Zohar: The First Ever Unabridged English Translation, with 

Commentary, vol. 2, Kabbalah Centre International, New York 2003, s. 388-390. 
71 Zob. Filon z Aleksandrii, Pisma, t. 1: O stworzeniu świata; Alegorie praw; O dekalogu; O cnotach. tłum. L. 

Joachimowicz, IW PAX, Warszawa 1986, s. 74-76. 
72 Zob. Augustyn z Hippony, Komentarz słowny do Księgi Rodzaju (De Genesi ad litteram libri duodecim), VIII, 

6.12, 13.28, tłum. J. Sulowski, Augustyn z Hippony, Pisma egzegetyczne przeciw manichejczykom, 

Wydawnictwo ATK, Warszawa 1980, s. 259-260. 
73 Zob. Słownik symboliki biblijnej. Obrazy, symbole, motywy, metafory, figury stylistyczne i gatunki literackie w 

Piśmie świętym, (red.) L. Ryken, J. Wilhoit, T. Longan III, Prymasowska Seria Biblijna, (red.) W. Chrostowski, 

tłum. Z. Kościuk, Vocatio, Warszawa 2003, s. 665-666. 



70 

Skutkiem rozmowy kobiety z wężem jest to, iż niewiasta teraz zaczęła 

patrzeć na drzewo oczami węża, a nie Stwórcy. Całkowicie jest już bez 

znaczenia to, czy wszystkie pozostałe drzewa są przeznaczone do użytku 

człowieka, czy też nie. Rdz 2, 9 przypomina o tym, że wszystkie drzewa w 

ogrodzie były przyjemne dla oczu i rodziły smaczne owoce. Ewa jest już w 

tym momencie na tyle zaślepiona, że widzi wartość tylko w tym jednym 

drzewie, które rośnie w środku ogrodu. Takie zachowanie związane jest z 

pożądaniem otrzymania specjalnego daru, który można uzyskać tylko przez 

zjedzenie zakazanego owocu. Kobieta, patrząc na drzewo, pragnie teraz tylko 

i wyłącznie tego, aby stać się jak Bóg. Chce dostąpić poznania, które ma Bóg, 

i które dotyczy dobra i zła. Ostatecznie działania węża odniosły upragniony 

skutek, utrzymując Ewę definitywnie w fałszywym przekonaniu. 

Nie mniej ważne jest również to, iż Ewa w nieuzasadniony sposób 

manipuluje słowami samego Boga, ponieważ zakaz Boży dotyczy 

spożywania owoców z drzewa znajdującego się w środku ogrodu. Sam Bóg, 

co ciekawe, nie wspomina ani słowem o zakazie dotykania owego drzewa. 

Na tej podstawie bardzo dobrze uwidacznia się manipulacja węża i to, że 

udało mu się zmienić podejście Ewy do Boga, w kontekście drzewa w środku 

ogrodu. Wystarczyła jedna podstępna manipulacja, aby człowiek przestał 

dostrzegać wielką miłość oraz dobroć Boga. W tym momencie bardzo mocno 

zaczęła człowieka dręczyć i doskwierać mu Boża decyzja, dotycząca drzewa 

w środku ogrodu74. 

1.5. Rdz 3, 6: lk'øa]m;l. #[e’h' •bAj - [owoce ] tego drzewa dobre do jedzenia 

Jest wiele różnych sposobów interpretacji symboliki owoców drzewa z 

Rdz 3, 6, które znacząco wpływają na zrozumienie orędzia analizowanego 

wersetu. Najprawdopodobniej rozwiązaniem najbliższym zamysłom autora 

natchnionego jest próba odczytania tego symbolu w kontekście próby 

odnalezienia genezy zła w doskonałym świecie, stworzonym przez Boga. 

 
74 Por. D. Dziadosz. Tak było na początku…, dz. cyt., s. 150. 



71 

Spożycie zakazanego owocu przez pierwszych ludzi może oznaczać 

bezpośrednie wejście w doświadczenie zła. W teologicznym postrzeganiu 

autora natchnionego wyrażone jest twierdzenie, że Bóg był twórcą 

wszystkiego, co istnieje. Można domniemywać zatem, że odpowiadał 

również za istnienie zła. Jednakże plan Boży zakładał zupełnie coś innego, a 

mianowicie, że zło nigdy nie dotknie człowieka. Dlatego można powiedzieć, 

że zostało ono niejako zamknięte w owocach drzewa rosnącego w środku 

ogrodu. Dokładnie z tego właśnie drzewa Bóg stanowczo zabronił korzystać 

pierwszym rodzicom. 

Nieposłuszeństwo woli Bożej spowodowało swoistą aktywację zła. 

Przez to też dało początek wszystkim negatywnym postawom i negatywnym 

uczuciom ludzkim. Sprowadziło na człowieka także wszystkie odmiany 

trudu, cierpienia oraz - co najgorsze - samą śmierć. Zatem, kiedy grzech 

wewnętrzny został już popełniony, pożądliwość ludzka wychodzi na 

pierwszy plan. Niewiasta zauważyła, że „drzewo to ma owoce dobre do 

jedzenia” tzn. dla podtrzymania życia75. Uwiedziona kobieta staje się teraz 

uwodzicielką. Namawiając Adama do skosztowania owocu, czyni z 

mężczyzną to samo, co wąż uczynił z nią. Człowiek, przekonany, że owoce 

są dobre do jedzenia, zgrzeszył pychą oraz chęcią zrównania się z Bogiem, 

jak również  uniezależnieniem się całkowicie od woli Stwórcy76. 

Owoce drzewa zostały opisane przy pomocy zwięzłych stwierdzeń. 

Charakterystyka owoców wydaje się nie być wcale przypadkowa. Biblijny 

narrator odwołuje się w niej do znanego mu fundamentu 

antropologicznego77. Werset mówiący, że „drzewo to ma owoce dobre do 

jedzenia”, uzmysławia czytelnikowi, że zrywając zakazany owoc z drzewa 

życia, Adam i Ewa mają niepodważalnie największą godność wśród 

stworzenia Bożego. Łamiąc ów zakaz, naruszyli oni pierwotną harmonię, 

która panowała w raju i w konsekwencji poddali siebie oraz swe potomstwo 

 
75 Por. T. Brzegowy, Pięcioksiąg Mojżesza. Wprowadzenie i egzegeza Księgi Rodzaju 1 – 11 , Tarnów 2002, s. 

252. 
76 Por. T. Brzegowy, Pięcioksiąg Mojżesza…, dz. cyt., s. 252. 
77 Por. E. Guziakiewicz, Rajski owoc i podstawy biblijnej moralności, RBL 68 (2015) 1, s. 62. 



72 

prawu przemijania. Pierwsi rodzice przez grzech nieposłuszeństwa utracili 

rajską niewinność, z którą wiązała się nieznajomość zła78. 

Termin „jeść” oddany jest w tekście przy użyciu hebrajskiego wyrazu 

 ,Samo spożywanie pokarmów na kartach Biblii opisane jest wiele razy .אָכַל

co sprawia, że jest to jeden z istotniejszych obrazów biblijnych79. Nie ma 

drugiego takiego obrazu, który by łączył w tak silny sposób motyw dosłowny 

z przenośnym, materialny z duchowym. Fakt spożywania pokarmów 

przypominał o podstawach ludzkiej egzystencji oraz o tym, co absolutnie 

niezbędne jest człowiekowi do życia80. Jedzenie przypomniało także o 

kruchości życia ludzkiego, gdyż czynność ta musi być wykonywana 

regularnie, co nie zawsze było możliwe. W procesie tym widać także Bożą 

opiekę objawioną nad swoim stworzeniem (por. Pwt 29, 5; 1 Krl 17, 4-6; Ps 

4, 27-30)81. Pomimo że czynność jedzenia pełniła tak istotną rolę, Biblia 

podkreśla także wartość powstrzymywania się od przyjmowania pokarmów. 

Zauważalne jest to chociażby w nakazach Starego Przymierza (np. zakaz 

spożywania zwierząt uznanych za nieczyste (por. Kpł 11, 1-28)). 

Taka postawa ma na celu ochronę człowieka przed przesadą w 

jedzeniu, a „niejedzenie” jest wyrazem cnoty moralnej. Dlatego czynność 

jedzenia mówi też o stylu życia danego człowieka. Ukazuje ona moralny i 

duchowy stan danej osoby. Spożywanie, jedzenie, oznacza zatem 

przyswojenie sobie czegoś jako swoje, na własność. Jest to też wyraz 

osobistego uczestnictwa w czymś82. W tym wszystkim istotna jest niemniej 

świadomość, iż nie wszystko jednak człowiek „może”, czy raczej powinien 

 
78 D. Dziadosz, Teologiczna struktura relacji o ogrodzie Eden (Rdz 2, 4b–25), Studia Gdańskie 27 (2010), s. 23-

31. 
79 F. Zorell, אָכַל, w: Lexicon hebraicum Veteris Testamenti, Roma 1984, s. 48, D. J. A. Clines, The Dictionary of 

Classical Hebrew, vol. I, Sheffield Academic Press, Sheffield 1993-2011, s. 248; M. U. Ottosson, אָכַל,w: TDOT, 

s. 236-241. 
80 Podobnie było również w starożytnej literaturze pozabiblijnej. 
81 Słownik symboliki biblijnej. Obrazy, symbole, motywy, metafory, figury stylistyczne i gatunki literackie w 

Piśmie świętym, (red.) L. Ryken, J. Wilhoit, T. Longan III, Prymasowska Seria Biblijna, (red.) W. Chrostowski, 

tłum. Z. Kościuk, Vocatio, Warszawa 2003, s. 268-270. 
82 Uczestnictwo to może mieć charakter negatywny, jak to ma miejsce w przypadku jedzenia kobiety 

cudzołożnej (Prz 7,18; 30,20), lub też pozytywny, jak to ma miejsce w przypadku jedzenia przez małżonków 

(Pnp 2,3-5; 4,11-16), czy chociażby uczestnictwa w ostatecznym zbawieniu poprzez ucztowanie z Bogiem w 

Jego wiecznym królestwie. 



73 

posiadać w sensie swojej własności. Dlatego też nie wszystko powinien 

„spożywać”. Ta właśnie myśl zawarta jest - jak się wydaje - w zakazie 

„jedzenia” nadanym człowiekowi przez Boga i przedstawionym w wersecie 

w Rdz 3, 6. 

1.6. Rdz 3, 6: ~yIn:©y[el' aWhå-hw"a]t;( - rozkosz dla oczu 

W Rdz 3, 6 gdzie narracja osiąga punkt kulminacyjny, hebrajski styl 

prozy wydaje się być najbardziej efektywny. Z niezwykłą zwięzłością zostają 

opisane fatalne kroki, wykorzystując serię jedenastu kolejnych klauzul waw-

consecutivum, które sugerują szybkość działania: „zobaczyła”, „podjęła”, 

„dała”83. Kobieta zaczyna teraz spoglądać na drzewo z perspektywy węża. 

Jego słowo przeważa nad słowem Bożym. Atrakcyjność zakazanego owocu 

stała się nie do odparcia. Trzy silne popędy zmusiły kobietę do zjedzenia go: 

fizyczne pragnienia, estetyczny pociąg i duma z życia lub chęć 

przechwalania się. Innymi słowy, zakazane drzewo ma do zaoferowania jej 

trzy godne pochwały cechy: jest atrakcyjne fizycznie („dobre do jedzenia”), 

estetyczne („rozkosz dla oczu”) i przemyślane („pożądane, aby ktoś był 

rozważny”)84. „Widziała, że drzewo było dobre”, to wyraźnie powtórzony 

refren z Rdz 1, gdzie to Bóg widział, że dobre było jego stworzenie. Teraz 

dobro zostało zdegradowane w umyśle kobiety. Jego definicja nie jest już 

wyrokiem Bożym, ale jest zakorzeniona w odwołaniu się do zmysłów i 

wartości przyziemnych. Egoizm, chciwość oraz żądza kierują teraz ludzkimi 

działaniami. Dobro nie jest już zakorzenione w tym, co mówi Bóg, ale w 

tym, co myślą ludzie. Przekształcają to, co dobre, w to, co złe. W ten sposób 

kobieta ironicznie przyjmuje rolę Boga polegającą na „poznaniu dobra”. 

Stwierdzenie o rozkoszy, jaką powoduje owoc dla oczu kobiety, chce 

wskazać na to, iż wąż nie ma nic wspólnego z pokusą. To po prostu owoc, 

który jest atrakcyjny i kusi ją do jedzenia. Według C. Westermanna chodzi 

tu o pragnienie (chciwość), sformułowane w Dekalogu (por. Wj 20, 17), 

 
83 Por. G. J. Wenham, Genesis…, dz. cyt., s. 75. 
84 Por. V. P. Hamilton, The Book of Genesis 1-17, NICOT, Grand Rapids 1990, s. 190; G. von Rad, Genesis…, 

dz. cyt., s. 90. 



74 

które należy do samej natury ludzkiej. Zmysł wzroku i smaku działają razem, 

aby wzbudzić to pragnienie85. G. J. Wenham twierdzi, że pożądliwość 

kobiety jest opisana w terminologii zapowiadającej dziesiąte przykazanie. 

„Rozkosz” i „pożądanie” pochodzą od rdzenia heb. חמד co oznacza 

„pożądać” (por. Pwt 5, 21; Wj 20, 17)86. 

Pierwsze dwie cechy zakazanego drzewa mówiły, że ono było „dobre 

do jedzenia” i „było rozkoszą dla oczu” (por. Rdz 3, 6). Co istotne, nie 

odróżniają go one od żadnego innego drzewa, znajdującego się w ogrodzie 

(por. Rdz 2, 9). W oczach kobiety zakazane drzewo jest teraz takie, jak inne 

drzewa. Nie jest już drzewem wyróżniającym się spośród wszystkich innych 

szczególną zdolnością, ale jest pożądane, aby obdarzyć człowieka 

empiryczną mądrością poznania zarówno dobra jak i zła. Decyzja Ewy daje 

pierwszeństwo wartościom pragmatycznym, estetycznym i mądrościowym, 

a nie słowom, które wpierw kierował do człowieka Bóg. Tak więc pokusa 

nie jest przedstawiana jako ogólny bunt przeciwko autorytetowi Boga, a ra-

czej jako dążenie do zostania właścicielem mądrości. 

Na tym etapie narracji o ogrodzie Eden (por. Rdz 3, 1-24), w w. 6 

kończy się rozmowa człowieka i węża. Jednakże nadal towarzyszy 

czytelnikowi oraz rozwija się opis misternie zaplanowanej pokusy. Wersety 

Rdz 3, 6-8 ukazują przekroczenie Bożego nakazu i negatywne oraz 

dramatyczne w skutkach działania zwodniczego węża, który nie ma zamiaru 

przestać pogrążać człowieka w ciemności zła. Pragnienie skosztowania 

zakazanego owocu z drzewa poznania dobra i zła autor natchniony 

przedstawia oraz określa wykorzystując terminologię, którą można 

zauważyć również w dziesiątym przykazaniu Dekalogu. Terminologia ta 

określa ideę pożądania (heb. תַאֲוָה – pragnienie, delicja, rozkosz87 i חָמַד – 

pożądać, pragnąć czegoś lub kogoś, oraz znajdować w czymś przyjemność88 

 
85 Por. C. Westermann, Genesis 1–11…, dz. cyt., s. 249. 
86 Por. G. J. Wenham, Genesis…, dz. cyt., s. 75-76. 
87 Wielki słownik hebrajsko – polski i aramejsko – polski Starego Testamentu, t. 1, dz. cyt., s. 617-618. 
88 Wielki słownik hebrajsko – polski i aramejsko – polski Starego Testamentu, t. 1, dz. cyt., s. 308-309; G. H. 

Wallis, חָמַד, w: TDOT, s. 452-461. 



75 

(Wj 20, 17; Pwt 5, 21). Dramaturgię opisanych zdarzeń uwypukla kontrast 

pomiędzy światem pożądań, pragnień oraz oczekiwań zniewolonej pokusą 

Ewy, która określa owoc drzewa jako „rozkosz dla oczu”. 

1.7. Rdz 3, 6: lyKiêf.h;l.  #[eh' dm'Ûx.n<w> - drzewo zrozumienia 

Według Rdz 3, 1 wszystkie drzewa w ogrodzie są dostępne dla 

człowieka. Bóg również daje przyzwolenie, aby spożywać z tych drzew 

owoce. Uwaga niewiasty natomiast skupia się teraz tylko i wyłącznie na tym 

drzewie, z którego Bóg zakazał spożywać owoce. 

Partykuła waw, występująca na wstępie zdania, pokazuje pewnego 

rodzaju konsekwencje, związane z poprzednią rozmową. Ewa רָאָה (widzi) 

teraz tylko to jedno drzewo, wokół którego skupiła się rozmowa z wężem. 

Jej postrzeganie rzeczywistości koncentruje się tylko i wyłącznie na trzech 

rzeczach (Rdz 3, 6), a mianowicie: że (כִי) drzewo jest „dobre (טוֹב) / nadaje 

się do jedzenia, ponadto że (כִי) owoce są przyjemne dla oczu. 

Po tej analizie widzimy, jak finalnie rodzi się w kobiecie stałe 

pragnienie oraz przekonanie, że owo drzewo jest godne tego, aby je pożądać 

(participium חָמַד). Jest ono również niezbędne, aby posiąść Bożą mądrość89. 

To „dobro” w ocenie niewiasty, to jeden z pierwszych kroków do tego, aby 

sięgnąć po przywileje i prawa, które należą tylko i wyłącznie do Boga90. 

Przyczyną tego wszystkiego jest to, że owoce drzewa wydają się całkowicie 

oddziaływać na zmysły kobiety, zarówno na smak, jak i estetykę. Co 

ciekawe, pozwalają one przez wzrok (oczy), wywołać w kobiecie wrażenie 

nasycenia, dając jej przy tym jakąś nową, lepszą niż dotychczas wiedzę. 

Chodzi więc nie tylko o pragnienie czy sam akt woli, lecz także o konkretne 

działanie, zmierzające do ich urzeczywistnienia91. Ewie najbardziej chodzi o 

zdobycie wiedzy, odrzuca przy tym „mądrość”, którą Bóg proponuje 

człowiekowi. Wchodzimy tutaj na płaszczyznę ambicji człowieka, który 

 
89 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 245. 
90 Por. Z. Pawłowski, Opowiadanie, Bóg i początek…, dz. cyt., s. 394-395. 
91 Zob. G. H. Wallis, חָמַד, w: TDOT, s. 454-455. 



76 

chce poszerzać zakres swojej wiedzy.  Pożądanie mądrości ma w Biblii wiele 

znaczeń, zarówno pozytywnych, jak i negatywnych. 

W tym fragmencie Rdz 3, 6 „pożądanie” ma negatywne konotacje (por. 

Lb, 11, 4; Ps 78, 29-31). Używając tego samego czasownika mówiącego o 

„pożądaniu”, Biblia opisuje również słuszne pragnienia (por. Ps 10, 17; 21, 

3). W biblijnej literaturze mądrościowej w sposób szczególny „mądrość” 

ukazywana jest jako szczególne dobro (por. Mdr 9). A. Schüle, mówiąc o 

tym, iż  Boży zakaz oddziela człowieka od tej wiedzy, zwraca uwagę, iż 

problem leży w zrozumieniu zakazu jako pewnego rodzaju ostrzeżenia przed 

śmiercią, która jest następstwem zjedzenia owego owocu. Można by rzec, że 

problem leży w postawie kobiety, gdyż jej celem wydaje się nie być 

ostatecznie mądrość, którą posiada sam Bóg, ale stanie się równym Bogu. 

Człowiek chce stanowić o tym co dobre, a co złe. Bardziej niż na współpracy 

ze Stwórcą zależy mu na postawieniu się w miejscu Stwórcy92. 

Autor natchniony wydaje się mieć jednakże trochę inną intencję. Otóż 

pokazuje on, iż mężczyzna był świadkiem tego wydarzenia i tak naprawdę 

wie, co się dzieje. Wiedza, przekazana również jemu od Boga na temat 

drzewa zakazanego, jest mu dobrze znana (por. Rdz 2, 16-18). Dalszy 

przebieg wydarzeń pokaże jeszcze bardziej jego pełną 

współodpowiedzialność. Warto przy tym uwzględnić fakt, że niewiasta nie 

zmuszała Adama do tego, aby zjadł owoc. Ona mu go podała, a on wziął i 

zjadł. Bardzo sugestywne w tym miejscu jest panujące milczenie93. Można 

by rzec, że podkreśla ono proces wzajemnej separacji, odwrócenia się 

człowieka od Boga, który będzie się pogłębiał wraz z dalszą narracją. 

Wyrazy „poznać, zrozumieć”, występują tutaj przez zastosowanie 

hebrajskiego słowa דַעַת. Oznacza ono: wiedzę, zrozumienie, mądrość, 

rozeznanie94. Jego pochodzenie związane jest z czasownikiem hebrajskim 

 
92 A. Schüle, Die Urgeschichte (Genesis 1-11). ZBK.AT, Zürich 2009, s. 75-76. 
93 Z. Pawłowski, Opowiadanie, Bóg i początek…, dz. cyt., s. 398. 
94 Wielki słownik hebrajsko – polski i aramejsko – polski Starego Testamentu, t. 1, dz. cyt., s. 217-218; F. Zorell, 

 w: Lexicon hebraicum Veteris Testamenti, Roma 1984, s. 177, D. J. A. Clines, The Dictionary of Classical ,דַעַת

Hebrew, vol. II, Sheffield Academic Press, Sheffield 1993-2011, s. 457-459. 



77 

 ,który w języku polskim znaczy: zauważyć, zobaczyć doświadczyć ,ידע

odczuć, zrozumieć, poznać, wiedzieć, rozróżniać95. Wielość wymienionych 

odpowiedników tego czasownika nakierowuje na łączący je wspólny 

mianownik. Jest nim nie tyle sama wiedza, co raczej jej doświadczanie. Nie 

chodzi tu o zwykłe poznanie intelektualne, jedynie przy użyciu rozumu, ale 

o konkretne doświadczenie, przeżycie czegoś konkretnego (por. Sdz 3, 1; Iz 

53, 3; Mdr 3, 13)96. Zatem poznanie nie jest jedynie procesem związanym z 

teoretyczną wiedzą. Dokonuje się ono przede wszystkim w kontekście całego 

ludzkiego życia. 

1.8. Rdz 3, 8: !G")h; #[eî %AtßB. - drzewo ukrycia 

Biblijny wstyd (heb. ה  wstydzić się, odczuwać dyskomfort i – בוּשָּ

upokorzenie, utracić godność, lękać się, upokorzyć, poniżyć, pozbawić czci 

i honoru) w relacji autora biblijnego prezentowany jest w sensie 

przeciwstawnym97. Brak wstydliwości można by określić jako coś, co bardzo 

łączy mężczyznę z niewiastą w świecie stworzonym przez Boga (Rdz 2, 25). 

Zachowanie człowieka oraz jego ukrycie się przed Bogiem (Rdz 3, 8), to 

pierwszy z symptomów ukazujących upadek ludzkiej natury. W kontekście 

relacji autora natchnionego wstyd jest zatem rozumiany również jako lęk 

człowieka. Jest on niczym innym jak jedną z konsekwencji grzechu. Lęk 

pierwszych ludzi po czasie przeradza się w strach, gdy słyszą kroki 

zbliżającego się Stwórcy (Rdz 3, 8). Wątek lęku pierwszych ludzi jest 

jednym z ważniejszych motywów, występujących w drugiej części relacji o 

upadku człowieka. 

Fakt ukrycia się przed Bogiem w zaroślach drzew, a także odpowiedź 

udzielona Bogu przez Adama, wyraźnie ukazuje wątły stan duchowy 

pierwszych ludzi. Wina, ale też bezradność wobec całkowicie nowej sytuacji 

 
95 Wielki słownik hebrajsko – polski i aramejsko – polski Starego Testamentu, t. 1, dz. cyt., s. 370-372. 
96 F. Zorell, ידע, w: Lexicon hebraicum Veteris Testamenti, Roma 1984, s. 295-297; D. J. A. Clines, The 

Dictionary of Classical Hebrew, vol. IV, Sheffield Academic Press, Sheffield 1993-2011, s. 100; G. J. 

Botterweck, ידע, w: TDOT, s. 448-454.  
97 Wielki słownik hebrajsko – polski i aramejsko – polski Starego Testamentu, t. 1, dz. cyt., s. 112; H. Seebass, 

ה  .w: TDOT, s. 50 בוּשָּ



78 

człowieka, na którą nie był przygotowany, sieje wielką bojaźń i niepewność. 

Za tym lękiem idzie seria spontanicznych (nieprzemyślanych) oraz 

nieskutecznych decyzji. „Otwarcie oczu” związane jest z pewnego rodzaju 

olśnieniem (iluminacją), która teraz jasno ukazuje słabości człowieka. 

Pojawia się świadomość własnej nagości. Konsekwencją tego jest 

pojawienie się wstydu u człowieka. Odkrywanie nagości dla współczesnych 

było swoistym eufemizmem, opisującym akt seksualny. Do tej kwestii 

również odnosiło się słowo poznać heb. ידע (por. Rdz 4, 1). 

W tym kontekście należy również zwrócić uwagę na strój, który jest 

dość istotną rzeczą, bowiem odnosił się również do statusu człowieka, 

oznaczał jego tożsamość. To zachowanie człowieka jest pierwszym krokiem, 

mającym na celu zmianę rzeczywistości, którą ustanowił sam Bóg. Rana, 

jaka tu powstaje, związana jest z zaufaniem dwojga ludzi, których 

powołaniem miało być dążenie do wzajemnej jedności, bycia „jednym 

ciałem” oraz brak wstydliwości wobec siebie (por. Rdz 2, 24-25). W tym 

miejscu sama „nagość” ma o wiele większe znaczenie, bowiem stara się 

ukazać, jak dalece zmienił się sposób percepcji człowieka w odniesieniu do 

całego dzieła Stwórcy. Zachwiana została również bliska relacja, jaka 

panowała miedzy człowiekiem a Bogiem. Ciekawy jest fakt, iż mężczyzna i 

kobieta słyszą głos Boga, który przechadza się po ogrodzie. Wydarzenie to 

dzieje się wieczorem. Obecność Boga podkreśla się przez zastosowanie 

antropomorfizmu („Bóg chodzi”) oraz za pomocą głosu, dźwięku. Można z 

tego wywnioskować, iż Bóg przechadza się po ogrodzie rajskim (ְהָלַך – 

hitpa’el participium) tylko o pewnych porach. 

Po złamaniu nakazu człowiek robi wszystko, aby ukryć się teraz przed 

obliczem Stwórcy. Głos Boży dochodzi niejako z zewnątrz, głównie dlatego, 

że człowiek ukrył się przed swoim Panem. Zatem następną konsekwencją 

poznania dobra i zła jest potrzeba ukrycia się przed Bogiem. Opisane to 

zostało bardzo trafnie w księdze Mądrości w odniesieniu do motywu 

ciemności (por. Mdr 17, 1 – 18, 4)98. Ponieważ człowiek naruszył zakaz 

 
98 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 248. 



79 

Boży, pozbył się przy tym pewnego rodzaju Bożego patrzenia na otaczającą 

go rzeczywistość. Zdobyta wiedza wcale nie przyniosła wymarzonego 

skutku. Samo zaś przejście od niewiedzy do poznania czegoś zupełnie 

nowego, staje się swoistego rodzaju archetypem buntu przeciw ogranicze-

niom 99. 

1.9. Rdz 3, 11: ^yti²yWIci rv<ôa] #[eªh' - drzewo zakazane 

G. J. Wenham określa tę część narracji, jako swoistego rodzaju 

śledztwo z elementami przesłuchania. Sam Bóg nigdy nie wydaje wyroku, 

dopóki nie zostanie ustalona wina100. Tutaj Stwórca jawi się bardziej jako 

nietypowy pedagog. Zadaje pytanie człowiekowi: „Kto ci powiedział, że 

jesteś nagi? Czy może zjadłeś z drzewa, co do którego ci nakazałem, abyś z 

niego nie spożywał” (Rdz 3, 11). Pierwsze pytanie wydaje się w gruncie 

rzeczy być pytaniem retorycznym. Bóg, zadając je, chce ustalić przyczyny 

złego postępowania człowieka. Mężczyźnie i kobiecie nikt nie powiedział, 

że są nadzy. Jest to konsekwencja skuszenia się na zerwanie owocu z 

zakazanego drzewa. Człowiek teraz staje wobec przyjęcia skutków 

popełnionego czynu, jednak ten wymóg osobistej odpowiedzialności wydaje 

się go przerastać. Tłumacząc się Bogu, zatraca poczucie wzajemnej jedności 

z partnerką. Przy tym także jeszcze bardziej oddala się od Boga (por. Rdz 3, 

8). Niewiasta postępuje w ten sam sposób, czyniąc się ofiarą spisku i 

zrzucając winę na węża (por. Rdz 3, 13). Ta rozmowa ukazuje niedojrzałość 

kobiety jak i mężczyzny. Relacja między Bogiem a nimi zostaje w 

poważnym stopniu zachwiana. 

Poznanie oznacza tu praktykę czynienia dobra oraz zła, jednakże ten 

proces związany jest równocześnie z dojrzewaniem, dochodzeniem do 

odpowiedzialności, jaka się z tym procesem łączy. Czas cnoty ludzkiej 

przeminął wraz ze spożyciem owocu z zakazanego drzewa. Człowiek będzie 

 
99 Por. M. Sternberg, The Poetics of Biblical Narrative: Ideological Literature and the Drama of Reading, 

Bloomington 1987, s. 176-179. 
100 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 248. 



80 

musiał się nauczyć brać odpowiedzialność za swoje błędy. To jest skutek 

dostępu do poznania dobra i zła. 

Autor natchniony wydaje się tutaj niejako pomijać refleksję na temat 

tego, co się stało. Bardziej próbuje ukazać fakt, iż od tego momentu człowiek 

odpowiada sam za siebie, ze wszystkimi konsekwencjami. Jak wynika z 

narracji, człowiek będzie musiał jeszcze wiele się nauczyć, aby odnaleźć się 

w świecie poza Boskim ogrodem. Pomimo że w tym wersecie nie użyto 

słowa „grzech”, jednakże w życiu pierwszych ludzi zaistniała sytuacja, która 

ukierunkowuje ich na zupełnie nową „jakość”. Obecna natura człowieka 

zostaje zraniona i pojawia się przy tym konieczność wyboru dobra bądź też 

zła (por. Rdz, 6, 5; Ps 51, 7). Tę przeciwność, która pojawiła się na drodze 

człowieka, może pokonać tylko Boża łaska. Jednak wydarzy się to tylko 

wtedy, kiedy człowiek zacznie współpracować ze swoim Stwórcą oraz jeśli 

zbliży się do źródła życia (por. Rdz 3, 24). 

1.10. Rdz 3, 22.24: ~yYIëx;h;( #[eä - drzewo życia 

Różne argumenty naukowe najczęściej dotyczą redakcyjnego 

charakteru tych wersetów. Przykładowo, wydalenie z ogrodu z powodu 

zjedzenia owocu z drzewa środka ogrodu jest liczone dwukrotnie i ukazuje 

to heb. ּוַיְשַלְחֵהו (w. 23) oraz heb. ם דָּׂ אָּׂ רֶש אֶת־הָּׂ  Zgodnie z w. 22 Bóg .(w. 24a) וַיְגָּׂ

postanawia wypędzić człowieka, aby nie miał dostępu do drzewa życia. Ta 

decyzja jest przeprowadzana w Rdz 3, 24. Te klauzule, które należą do siebie 

pod względem treści, wnoszą nowy motyw drzewa życia do poprzedniego 

opisu. W przeciwieństwie do Rdz 3, 17 Bóg już zdecydował wypędzić 

człowieka, gdy odnalazł go i ostatecznie wykonuje swoją decyzję w w. 23, 

aby człowiek mógł uprawiać pole i zakosztować kary101. 

Końcowe wersety narracji (Rdz 3, 22-24) nie mają jedności. Szereg 

zdań, które nie znajdują się w bezpośredniej linii narracji, zostało luźno 

dołączonych do rzeczywistego zakończenia. Opis strażników, którzy strzegą 

drogi do drzewa życia, łączy w sobie dwie powszechnie uznawane tradycje. 

 
101 Por. G. von Rad, Genesis…, dz. cyt., s. 97; H. Gunkel , Genesis, Göttingen 1910, s. 23. 



81 

Według jednej są to cheruby, według drugiej płomień obracającego się 

miecza. Uznaje się również, że narrator powołuje się na tradycje 

nieizraelskie. W istocie nie jest przypadkiem, że te dwie wyraźnie mityczne 

formy nie zostały umieszczone w podstawowej narracji wygnania 

mężczyzny i kobiety z ogrodu Bożego, ale raczej w równoległym motywie 

drzewa życia (por. Rdz 3, 22. 24 ), który jest motywem mitycznym ze świata 

wokół Izraela. Oba wersety dotyczą drzewa życia, o którym nie wspomina 

się w pozostałej części narracji, z wyjątkiem Rdz 2, 9. Ta wzmianka w Rdz 

2, 9 ma znaczenie nie tylko w kontekście Rdz 3, 22. 24, ale również w 

opowieści o drzewie pośrodku ogrodu102. Ten nowy motyw, który do tej pory 

nie pojawił się w narracji, zostaje wprowadzony przez refleksję Boga, która 

podejmuje dosłownie motywy z Rdz 3, 5 i wyciąga z nich wniosek 

prowadzący do nowego motywu. Wykonanie wyroku w w. 24 jest wynikiem 

konkluzji. Nie jest to zgodne z metodą narracyjną pozostałej części 

fragmentu, ale wyraźnie ilustruje, jak w przebiegu kompozycji refleksja ta 

wprowadza nowy motyw do narracji. 

W tym kontekście C. Westermann stwierdza, że jest to fałszywe 

założenie, aby wielokrotnie znaleźć logiczną równowagę dla zestawienia 

dwóch drzew103. Narracja o wygnaniu z ogrodu, która osiąga swój cel w Rdz 

3, 23 dotyczy tylko jednego drzewa. Tylko Rdz 2, 9 i Rdz 3, 22. 24 dotyczą 

drzewa życia. Te dwie narracje mają dwa punkty wspólne, które autor 

natchniony wykorzystuje, aby je połączyć. Oba drzewa sadzone są w 

ogrodzie Bożym, a owe narracje kończą się wypędzeniem mężczyzny i 

kobiety z ogrodu. Współcześni słuchacze, którzy byli zaznajomieni z 

motywem i narracją drzewa życia, dostatecznie dobrze rozpoznali, co mówi 

narrator. Opowiadał historię jednego drzewa w taki sposób, aby pozwolić na 

echo historii innego drzewa. Interpretacja musi oddzielić te dwie narracje. 

Tylko Rdz 3, 22. 24 pozwalają nam wyciągnąć jakikolwiek wniosek na temat 

narracji o drzewie życia. 

 
102 Por. C. Westermann, Genesis 1–11…, dz. cyt., s. 271. 
103 Por. C. Westermann, Genesis 1–11…, dz. cyt., s. 271. 



82 

Drzewo życia (heb. יִים ח   ,gr. ξύλον ζωής) jest tym drzewem Edenu ;עֵץ ה 

które reprezentuje nieśmiertelność, boską obecność, mądrość, prawość, 

eschatologię oraz obietnicę Bożą. Początkowe i końcowe rozdziały Biblii 

zawierają odniesienia do drzewa życia (por. Rdz 2 – 3; Ap 22). W Biblii 

symbolizuje ono pełnię życia i nieśmiertelność, dostępną dzięki Stwórcy. 

Drzewo życia zostało wprowadzone w Rdz 2, gdzie Bóg również umieścił 

drzewo wiedzy dobra i zła, aby wzrastało pośród ogrodu Eden (por. Rdz 2, 

9). Menora i inne dekoracje świątyni, podobnie tabernakulum, zawierają 

symboliczne przedstawienia drzewa życia, podkreślając obecność Boga w 

świętym miejscu. W Księdze Rodzaju drzewo życia symbolizuje także 

życiodajną obecność Boga w ogrodzie Eden, ukazuje Stwórcę jako źródło 

wszelkiej dobroci. Pismo Święte przedstawia ponadto ogród Eden jako 

świątynię Boga i kosmiczne miejsce zamieszkania (por. Ap 21, 11-22; Ap 

22, 1). 

Bóg – Stwórca stwierdza, że sam człowiek – stał się jak jeden z nas 

(Rdz 3, 22; Rdz 1, 26). Człowiek w istocie (הֵן) stał się jak Bóg. Jednakże na 

razie człowiek zdobył jedynie wiedzę na temat dobra i zła. Należy tutaj 

również dostrzec pewne przewidywania Stwórcy, który wskazuje na to, iż 

człowiek w obecnym stanie może uczynić kolejny, opłakany w skutki krok, 

a mianowicie sięgnąć (heb. וְלָקַח גַם) po owoc z drzewa życia. Występuje tutaj 

ten sam czasownik (wziąć, zjeść) jak w Rdz 3, 6. Skosztowanie owocu z 

drzewa życia dałoby człowiekowi możliwość życia wiecznego (por. Rdz 3, 

22b). Jednakże pierwsi ludzie, jak wynika z rozważań Stwórcy, nie spożyli 

jeszcze owocu z tego drzewa, mimo że nie były one zakazane. Ludzie pod 

namową węża zdobyli „wiedzę jak Bóg”. Nie przejęli jednak innej cechy 

właściwej Bogu: nie zdobyli nieśmiertelności mimo tego, że wąż zaprzeczał 

słowom Bożym twierdząc, że nie umrą. Sam człowiek zaś nie potrafił sobie 

poradzić z wiedzą, którą zdobył, ewidentnie go ona przerosła. Dalszy 

przebieg wydarzeń tylko potwierdzi ową nieudolność człowieka. 

Bóg zakazuje w Rdz 3, 22 ludziom jedzenia z drzewa życia. Jednakże 

nie wiadomo ostatecznie, czy zakaz dotyczy tego, czy zacząć jeść, czy 



83 

przestać jeść z drzewa życia. Nie jest jasne również, czy ostatnia połowa 

wersetu zabrania człowiekowi rozpoczynania czy kontynuowania jedzenia. 

Samo sformułowanie w. 22 może sugerować, że ludzie jeszcze nie jedli z 

drzewa życia. Jak inaczej można wytłumaczyć użycie heb. גַם także w tym 

wersecie oraz gdzie heb. גַם zostało użyte wcześniej poza opowiadaniem Rdz 

3, 1-24?. W pierwszej kolejności wydaje się, że może to oznaczać nowe i 

dodatkowe działanie wyrażone przez stwierdzenie: „dała także swojemu 

mężowi”. G. J. Wenham konstatuje, że gdy człowiek był w ogrodzie mógł 

spokojnie zjeść z drzewa, ale tego nie zrobił104. H. T. Obbink twierdzi, że z 

gramatycznego punktu widzenia pierwsi ludzie jedli z drzewa życia, zanim 

zostali wypędzeni z Edenu. Słowo tutaj występujące (heb. פֶן po którym 

następuje imperfectum) jest używane na określenie faktu, który wydarzył się 

w przeszłości i który musi zostać przerwany w teraźniejszości. Najbardziej 

adekwatny przykład potwierdzający tę tezę można odnaleźć w Wj 1, 7-10 

oraz 1 Sm 13, 19. W tych wersetach słowo heb. פֶן oznacza zaprzestanie 

powszechnej praktyki. Zatem w Rdz 3, 22 słowo heb. פֶן dowodzi, że pierwsi 

ludzie jedli z drzewa życia. Dalsze dowody potwierdza tłumaczenie heb גַם 

w Rdz 3, 22 jako „znowu” zamiast „także105. 

Analizując powyższe argumenty należy stwierdzić, iż rzeczywiście 

Bóg chce położyć kres jedzeniu, które miało miejsce w przeszłości, ale teraz 

przedmiot jedzenia jest inny. Otóż nie jest to już drzewo poznania, ale 

drzewo życia. Wcześniej człowiek jadł z drzewa poznania dobra i zła, teraz  

zaś Bóg nie chce, aby człowiek jadł z drzewa życia. Prawdopodobnie heb. גַ ם 

jest dodany do heb. קַח  w Rdz 3, 22 aby stworzyć wyraźne odniesienie do וְלָּׂ

przestrogi wyrażonej w Rdz 3, 6. Dlatego wydaje się, że Bóg zabrania 

człowiekowi zacząć jeść z drzewa życia. Stwierdzenie, że mężczyzna jeszcze 

nie jadł z drzewa życia (heb. גַ ם), prawdopodobnie odnosi się do 

poprzedniego jedzenia z drzewa poznania. 

 
104 Por. G. J. Wenham, Genesis…, dz. cyt., s. 85. 
105 Por. H. T. Obbink, The Tree of Life in Eden, ZAW 46,(1928), s. 106. 



84 

W dalszej narracji Rdz 3, 24 zauważamy kolejne dopowiedzenie. Bóg 

wygania (גרש) człowieka i od wschodu rozbija obozowisko cherubinów (שָכַן 

– hif’il) (por. Rdz 3, 24a), oraz umieszcza ostrze miecza, płomień, który 

nieustanie wiruje (ְהָפַך hitpa’el participium), aby strzec dostępu do drzewa 

życia (Rdz 3, 24b)106. W tym miejscu zmienia się znacząco punkt widzenia. 

W Rdz 3, 24 uwaga koncentruje się na ogrodzie oraz znajdującym się w nim 

drzewie życia. Bardzo ważny jest również fakt, iż człowiekowi dostęp do 

tego drzewa zostaje całkowicie odebrany. Możemy w tym wersecie wyróżnić 

także inkluzję względem wersetów z Rdz 2 (Rdz 3, 24 – Rdz 2, 9[8a]). Samo 

wygnanie wydaje się być czymś ciągle powtarzającym się w życiu 

człowieka. W qal czasownik גרש  oznacza wyprowadzić, wygnać (por. Wj 

34, 11), bądź też rozwieść się (por. Kpł 21, 7. 14; 22, 13). W formie piel 

wzmacniającej jego znaczenie, czasownik ten opisuje wypędzenie narodów 

z Kanaanu (por. Wj 23, 28-30; 33, 2; Lb 22, 11; Pwt 33, 27; Sdz 2, 3; 6, 9). 

Mamy więc tutaj do czynienia ze stanowczym zakazem, nawet pewnego 

rodzaju separacją względem danego miejsca, w tym wypadku Edenu. 

W odnosieniu do powyższego analiza literacka pozwala 

zidentyfikować pewne wskazania kompozycyjne. W tym kontekście pojawia 

się wrażenie, że różne elementy (motyw drzewa życia lub dwóch strażników 

ogrodu) są luźno związane z zakończeniem i nie mają związku z główną 

narracją. Być może istnieją dwa cele takiego zabiegu. Kiedy czytelnik 

zapoznaje się z ostatnim wersetem narracji Rdz 3, 24 ma wrażenie, że 

ludzkość utraciła drzewo życia. To sprawia, że zapomina się o ogrodzie, a 

całą uwagę czytelnika przykuwa drzewo życia, które jest powszechnym 

symbolem nieśmiertelności na starożytnym Bliskim Wschodzie. Drzewo 

życia, wspólny symbol nieśmiertelności, nadaje uniwersalny wymiar 

zakończeniu opowieści w szerszym kontekście ludzkości, zgodnie z 

konkluzjami starożytnych mitów Bliskiego Wschodu, (takich jak Epos o 

Gilgameszu czy mit o Adapie), w których ludzie ostatecznie utracili 

nieśmiertelność. 

 
106 Por. J. Lemański, Księga Rodzaju rozdziały…, dz. cyt., s. 259. 



85 

Przechodząc do zagadnienia samego drzewa życia, występującego w 

tych wersetach, niewykluczone jest, że owo drzewo należałoby postrzegać 

jako symbol samego Boga JHWH. Ta interpretacja podyktowana jest tym, że 

to właśnie Bóg jest źródłem życia oraz jego przyczyną107. Bóg pozbawił 

człowieka autonomii. Głównym powodem takiego działania mogło być to, iż 

mógłby on jeszcze raz sprzeciwić się woli Boga i ponownie spróbować 

wyciągnąć rękę po owoc z drzewa życia. Człowiekowi zostaje zabronione 

spożywanie tego owocu, ale nie ze względu na zazdrość Boga, lecz przez 

miłosierdzie. Zdobywszy nieśmiertelność, którą dawało zjedzenie owocu z 

drzewa życia, ludzie pozostaliby na zawsze grzesznikami, tak jak demony108. 

2. Drzewo w Rdz 3, 1-24 w Septuagincie 
 

Ten paragraf zawiera analizę wersji greckiej tekstu Rdz 3, 1-24 oraz 

przedstawia tekst grecki perykopy razem z uwagami gramatyczno-

filologicznymi. Dalej została zaprezentowana charakterystyka greckiego 

tekstu perykopy Rdz 3, 1-24 oraz przedstawiona grecka terminologia drzewa 

w ogrodzie.  

Analiza posłużyła przede wszystkim do ukazania zależności intertek-

stualnych, występujących w greckiej wersji tekstu Rdz 3, 1-24, w odniesieniu 

do apokaliptycznych pism judaizmu okresu Drugiej Świątyni,  zredagowa-

nych w języku greckim. 

1.1. Tekst grecki perykopy: uwagi gramatyczno-filologiczne 

1 ὁ δὲ ὄφις ἦν φρονιμώτατος πάντων τῶν θηρίων τῶν ἐπὶ τῆς γῆς ὧν 

ἐποίησεν κύριος ὁ θεός καὶ εἶπεν ὁ ὄφις τῇ γυναικί τί ὅτι εἶπεν ὁ θεός οὐ μὴ 

φάγητε ἀπὸ παντὸς ξύλου τοῦ ἐν τῷ παραδείσῳ  

2 καὶ εἶπεν ἡ γυνὴ τῷ ὄφει ἀπὸ καρποῦ ξύλου τοῦ παραδείσου 

φαγόμεθα  

 
107 Por. F. Hartenstein, Cherubim and Seraphim in the Bible and in the Light of Ancient Near Eastern Sources, 

w: F. V. Reiterer, T. Nickles, K. Schöpflin, Angels: The Concept of Celestial Begins-Origins. Development and 

Reception, Berlin 2007, s. 162. 
108 T. Brzegowy, Pięcioksiąg Mojżesza…, dz. cyt., s. 257. 



86 

3 ἀπὸ δὲ καρποῦ τοῦ ξύλου ὅ ἐστιν ἐν μέσῳ τοῦ παραδείσου εἶπεν ὁ 

θεός οὐ φάγεσθε ἀπ᾽ αὐτοῦ οὐδὲ μὴ ἅψησθε αὐτοῦ ἵνα μὴ ἀποθάνητε  

4 καὶ εἶπεν ὁ ὄφις τῇ γυναικί οὐ θανάτῳ ἀποθανεῖσθε  

5 ᾔδει γὰρ ὁ θεὸς ὅτι ἐν ᾗ ἂν ἡμέρᾳ φάγητε ἀπ᾽ αὐτοῦ διανοιχθήσονται 

ὑμῶν οἱ ὀφθαλμοί καὶ ἔσεσθε ὡς θεοὶ γινώσκοντες109 καλὸν καὶ πονηρόν 

6 καὶ εἶδεν ἡ γυνὴ ὅτι καλὸν τὸ ξύλον εἰς βρῶσιν καὶ ὅτι ἀρεστὸν τοῖς 

ὀφθαλμοῖς ἰδεῖν καὶ ὡραῖόν ἐστιν τοῦ κατανοῆσαι καὶ λαβοῦσα τοῦ καρποῦ 

αὐτοῦ ἔφαγεν καὶ ἔδωκεν καὶ τῷ ἀνδρὶ αὐτῆς μετ᾽ αὐτῆς καὶ ἔφαγον110  

7 καὶ διηνοίχθησαν οἱ ὀφθαλμοὶ τῶν δύο καὶ ἔγνωσαν ὅτι γυμνοὶ ἦσαν 

καὶ ἔρραψαν φύλλα συκῆς καὶ ἐποίησαν ἑαυτοῖς περιζώματα  

8 καὶ ἤκουσαν τὴν φωνὴν κυρίου τοῦ θεοῦ περιπατοῦντος ἐν τῷ 

παραδείσῳ τὸ δειλινόν καὶ ἐκρύβησαν ὅ τε Αδαμ111 καὶ ἡ γυνὴ αὐτοῦ ἀπὸ 

προσώπου κυρίου τοῦ θεοῦ ἐν μέσῳ τοῦ ξύλου τοῦ παραδείσου  

9 καὶ ἐκάλεσεν κύριος ὁ θεὸς τὸν Αδαμ καὶ εἶπεν αὐτῷ Αδαμ ποῦ εἶ  

10 καὶ εἶπεν αὐτῷ τὴν φωνήν σου ἤκουσα περιπατοῦντος ἐν τῷ 

παραδείσῳ καὶ ἐφοβήθην ὅτι γυμνός εἰμι καὶ ἐκρύβην  

11 καὶ εἶπεν αὐτῷ τίς ἀνήγγειλέν σοι ὅτι γυμνὸς εἶ μὴ ἀπὸ τοῦ ξύλου 

οὗ ἐνετειλάμην σοι τούτου μόνου μὴ φαγεῖν ἀπ᾽ αὐτοῦ ἔφαγες  

12 καὶ εἶπεν ὁ Αδαμ ἡ γυνή ἣν ἔδωκας μετ᾽ ἐμοῦ αὕτη μοι ἔδωκεν ἀπὸ 

τοῦ ξύλου καὶ ἔφαγον 

13 καὶ εἶπεν κύριος ὁ θεὸς τῇ γυναικί τί τοῦτο ἐποίησας καὶ εἶπεν ἡ 

γυνή ὁ ὄφις ἠπάτησέν με καὶ ἔφαγον 

14 καὶ εἶπεν κύριος ὁ θεὸς τῷ ὄφει ὅτι ἐποίησας τοῦτο ἐπικατάρατος 

σὺ ἀπὸ πάντων τῶν κτηνῶν καὶ ἀπὸ πάντων τῶν θηρίων τῆς γῆς ἐπὶ τῷ στήθει 

σου καὶ τῇ κοιλίᾳ πορεύσῃ καὶ γῆν φάγῃ πάσας τὰς ἡμέρας τῆς ζωῆς σου  

15 καὶ ἔχθραν θήσω ἀνὰ μέσον σου καὶ ἀνὰ μέσον τῆς γυναικὸς καὶ 

ἀνὰ μέσον τοῦ σπέρματός σου καὶ ἀνὰ μέσον τοῦ σπέρματος αὐτῆς αὐτός 

σου τηρήσει κεφαλήν καὶ σὺ τηρήσεις αὐτοῦ πτέρναν112  

 
109 Gr.: ὡς θεοὶ γινώσκοντες, por. Rdz 3, 22. 
110 „i jedli” jak w SP i Gr. 
111 „Adam” jak w SP i Gr. 
112 Gr.: αὐτός σου τηρήσει κεφαλήν καὶ σὺ τηρήσεις αὐτοῦ πτέρναν. Chociaż nasienie jest w Gr. r. ż, zapowiedź 

sformułowana jest przy użyciu r. m. 



87 

16 καὶ τῇ γυναικὶ εἶπεν πληθύνων πληθυνῶ τὰς λύπας σου καὶ τὸν 

στεναγμόν σου113 ἐν λύπαις τέξῃ τέκνα καὶ πρὸς τὸν ἄνδρα σου ἡ ἀποστροφή 

σου καὶ αὐτός σου κυριεύσει  

17 τῷ δὲ Αδαμ εἶπεν ὅτι ἤκουσας τῆς φωνῆς τῆς γυναικός σου καὶ 

ἔφαγες ἀπὸ τοῦ ξύλου οὗ ἐνετειλάμην σοι τούτου μόνου μὴ φαγεῖν ἀπ᾽ αὐτοῦ 

ἐπικατάρατος ἡ γῆ ἐν τοῖς ἔργοις σου ἐν λύπαις φάγῃ αὐτὴν πάσας τὰς 

ἡμέρας τῆς ζωῆς σου 

18 ἀκάνθας καὶ τριβόλους ἀνατελεῖ σοι καὶ φάγῃ τὸν χόρτον τοῦ ἀγροῦ  

19 ἐν ἱδρῶτι τοῦ προσώπου σου φάγῃ τὸν ἄρτον σου ἕως τοῦ 

ἀποστρέψαι σε εἰς τὴν γῆν ἐξ ἧς ἐλήμφθης ὅτι γῆ εἶ καὶ εἰς γῆν ἀπελεύσῃ  

20 καὶ ἐκάλεσεν Αδαμ114 τὸ ὄνομα τῆς γυναικὸς αὐτοῦ Ζωή115 ὅτι αὕτη 

μήτηρ πάντων τῶν ζώντων  

21 καὶ ἐποίησεν κύριος ὁ θεὸς τῷ Αδαμ καὶ τῇ γυναικὶ αὐτοῦ χιτῶνας 

δερματίνους καὶ ἐνέδυσεν αὐτούς  

22 καὶ εἶπεν ὁ θεός ἰδοὺ Αδαμ γέγονεν ὡς εἷς ἐξ ἡμῶν τοῦ γινώσκειν 

καλὸν καὶ πονηρόν116 καὶ νῦν μήποτε ἐκτείνῃ τὴν χεῖρα καὶ λάβῃ τοῦ ξύλου 

τῆς ζωῆς καὶ φάγῃ καὶ ζήσεται εἰς τὸν αἰῶνα  

23 καὶ ἐξαπέστειλεν αὐτὸν κύριος ὁ θεὸς ἐκ τοῦ παραδείσου τῆς τρυφῆς 

ἐργάζεσθαι τὴν γῆν ἐξ ἧς ἐλήμφθη  

24 καὶ ἐξέβαλεν τὸν Αδαμ117 καὶ κατῴκισεν αὐτὸν ἀπέναντι τοῦ 

παραδείσου118 τῆς τρυφῆς καὶ ἔταξεν τὰ χερουβιμ καὶ τὴν φλογίνην 

ῥομφαίαν τὴν στρεφομένην φυλάσσειν τὴν ὁδὸν τοῦ ξύλου τῆς ζωῆς  

1.2. Charakterystyka greckiego tekstu perykopy Rdz 3, 1-24 
 

Wstępnie należy podkreślić fakt, że tłumacze Rdz w LXX (greckiej 

wersji księgi Rodzaju) dołożyli wszelkich starań, by oddać jej hebrajski 

 
113 Gr.: twoje bóle porodowe: καὶ τὸν στεναγμόν σου. 
114 „Adam” Gr.: Αδαμ. 
115 „Życie” Gr.: Ζωή. 
116 „dla poznania tego, co dobre i złe” Gr.: τοῦ γινώσκειν καλὸν καὶ πονηρόν. 
117 Adama Gr. 
118 παράδεισος: od staroperskiego słowa oznaczającego ogród; park, raj; (1) w ST: Ogród Eden i Ogród Boga; 

(2) w NT: miejsce błogosławieństwa dla dusz sprawiedliwych (Łk 23, 43); (b) jako niebiańskie miejsce, w 

którym mieszka Bóg (2 Kor 12, 4). 



88 

pierwowzór jak najwierniej119. Ocena greckiej Księgi Rdz 3, 1-24 jest taka, 

że leksykalnie oraz syntaktycznie jest ona wiernym, jak również starannym, 

odpowiednikiem jej tekstu źródłowego120. Prawdopodobnie nie ma drugiej 

tak dokładnie przełożonej Księgi w LXX jak Rdz (może jeszcze podobny 

poziom zachowany został przy pozostałych księgach Tory)121. 

Nie ma w LXX Rdz 3, 1-24 problemów znamiennych dla innych ksiąg 

LXX, takich jak chociażby Księga Hioba, Przysłów, czy też Księga 

Jeremiasza i Księga Samuela, które posiadają wiele zmian tekstowych122. 

Przykładowo Księga Hioba jest w LXX krótsza o 1/5 od tekstu 

masoreckiego. W księdze tej znajdziemy również charakterystyczne dla 

tekstu LXX uzupełnienia123. 

W przypadku Rdz 3, 1-24 aż tak znaczących problemów nie ma. 

Zasadniczo perykopa została przełożona bardzo wiernie. Można 

domniemywać, iż tłumacze księgi dołożyli wszelkich starań, aby jak 

najlepiej i jak najdokładniej przekazać tę część świętych ksiąg. 

Przypuszczalnie dla współczesnych adresatów ta część świętych pism mogła 

być pod wieloma względami najważniejsza. 

Dokładność i staranność w przekładzie objawia się między innymi w 

tym, iż „grecki tekst Księgi Rodzaju bez wątpienia oddaje strukturę swojego 

hebrajskiego pierwowzoru”124. Podział Księgi Rodzaju, obecny w tekście 

masoreckim, tradycyjnie dzieli się na dwie części: Rdz 1, 1–11, 26 oraz Rdz 

11, 27–50, 26 i pozostaje dokładnie taki sam w LXX Rdz125. Ponadto w 

samym tekście Rdz LXX możemy spotkać egzemplifikacje niezwykłej 

dosłowności w odniesieniu do tekstu oryginalnego. Można tu przywołać 

 
119 Zob. B. Strzałkowska, Księga Rodzaju w Septuagincie, BPTh 4, (2011), s. 102. 
120 R. J. V. Hiebert, Genesis. To the Reader, w: A New English Translation of the Septuagint. And the Other 

Greek Translations Traditionally Included under that Title, (red.) A. Pietersma, B. G. Wright, (New English 

Translation of the Septuagint), New York 2007, s. 1. 
121 Por. B. Strzałkowska, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 103. 
122 Por. J. Cook, The Exegesis of the Greek Genesis, w: VI Congress of the International Organization for Septu-

agint and Cognate Studies, (red.) J. Cook, Atlanta-Georgia 1987, s. 98–100. 
123 Więcej na ten temat zob. B. Strzałkowska, Mowy Elihu (Hi 32–37) oraz ich reinterpretacja w Biblii Greckiej, 

RSB 35, Warszawa 2009. 
124 Zob. M. Harl, La Bible d’Alexandrie I: La Genese. Traduction du texte grec de la Septante, Introduction et 

Notes, Editions du Cerf, Paris 19942, s. 31. 
125 Por. M. Harl, La Bible d’Alexandrie I: La Genese…, dz. cyt., s. 31. 



89 

między innymi te wyrażenia, które zostały przełożone w sposób dosłowny z 

języka hebrajskiego i przez to niejako tracą sens na gruncie języka 

greckiego126. 

Przykładem, który ukazuje nie tylko wielką staranność tłumaczenia, ale 

również to, że translator, przekładając tekst na język grecki, niejako myślał 

wciąż po hebrajsku, jest słowo „cherubiny”. Rdz 3, 24 nie tłumaczy tego 

słowa, ale zapisuje je jak nazwę własną w greckim alfabecie (jako gr. 

Χερουβιμ), pozostawiając hebrajską formę mnogą, a także obecny w tekście 

hebrajskim rodzajnik127. Termin ten użyty przez tłumacza Rdz stał się w 

LXX niejako terminem technicznym, który określa cherubinów wszędzie 

tam, gdzie się ten termin pojawiał128. 

Ten oraz inne przykłady, których nie wymienialiśmy ze względu na to, 

iż nie odnoszą się do Rdz 3, 1-24 ukazują wierność tekstowi oryginalnemu. 

W greckim przekładzie Rdz 3, 1-24 mamy do czynienia z przekładem bardzo 

dokładnym, a nawet czasem  wręcz dosłownym. 

1.3. Grecka terminologia drzewa w ogrodzie 

W LXX drzewo nie jest już symbolem dawania życia, ale raczej 

narzędziem przekleństwa - krzyża. Chociaż Septuaginta nigdy nie używa 

słowa gr. σταυρόω, to jednak ukrzyżowanie w greckim tłumaczeniu Starego 

Testamentu jest często przedstawiane przez brutalne przybicie i zawieszenie 

ofiary na drzewie krzyża”129. 

W przymierzu, opisanym w Księdze Powtórzonego Prawa, Mojżesz 

jasno określił postanowienia, mające na celu ochronę świętości świątyni 

ziemi, którą Izraelici otrzymali od Boga JHWH w Kanaanie. Przepis jasno 

stanowi, że ciało nie może pozostać na drzewie przez noc, ponieważ 

spowodowałoby to zbezczeszczenie świętości ziemi (Pwt 21, 23). Dlatego 

 
126 Por. B. Strzałkowska, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 104. 
127 Por. R. J. V. Hiebert, Genesis. To the Reader, w: A New English Translation of the Septuagint and the Other 

Greek Translations Traditionally Included under That Title (NETS), (red.) A. Pietersma, B. G. Wright, Oxford 

University Press, New York 2007, s. 3. 
128 Zob. B. Strzałkowska, Księga Rodzaju…, dz. cyt., s. 105 
129 J. O'Reilly, The Trees of Eden in Mediaeval Iconography, (red.) P. Morris, D. Sawyer, A Walk in the Garden: 

Biblical, Iconographical and Literary Images of Eden, Sheffield 1992, s. 178. 



90 

władcy Kanaanu, którzy przeciwstawili się ludowi Bożemu w podboju, 

zostali pokonani i naznaczeni przekleństwem Bożym przez ich powieszenie 

lub wbicie „na drzewo” (Joz 8, 29; 10, 26). 

Passus odnoszący się do miejsca drzewa znajdującego się środku 

ogrodu w heb.  ל  עֵץ  הַגָן  ,ze wszystkich drzew tego ogrodu” (por. Rdz 3, 1)„ מִכֹּ

przetłumaczony został na gr. ἀπὸ παντὸς ξύλου τοῦ ἐν τῷ παραδείσω, co do-

słownie brzmi: „z każdego drzewa w ogrodzie”. Wskazuje to na hebrajski 

stan konstrukcji w odniesieniu do drzewa, co może w tym zdaniu wyrażać 

odmienne relacje między dwoma rzeczownikami130. 

W języku greckim często takie relacje jak występują w Rdz 3, 1 można 

oddać dopełniaczem. Czasem jest to jednak niemożliwe, np. w: Rdz 2,11. 13, 

gdzie gr. ὄνομα (nazwa) wymaga obowiązkowego celownika. W Rdz 3, 1 

można dostrzec takie samo przekształcenie jak w Rdz 2, 16, gdzie mowa jest 

o rozkazie, jaki otrzymał człowiek od Boga, dotyczącym drzew ogrodu Eden. 

Przekształcenie zdaniowe Rdz 3, 1 zostało połączone przy użyciu podobnej 

specyfikacji. Można to zobrazować porównując analogiczny zabieg zastoso-

wany przez tłumacza w Rdz 3, 14, gdzie (heb.   ה  ”zwierzęta polne„ (חַיַת  הַשָד 

zostały przetłumaczone jako: (gr. τῶν θηρίων τῆς γῆς ἐπι) „zwierzę na ziemi” 

tzn. ziemskie zwierzę. 

Analizując werset Rdz 3, 2 warto podkreślić, że w greckim tłumaczeniu 

nie zostało użyte gr. ἐν. Tłumacz jednakże stara się dosłownie oddać 

konstrukcję, używając w tym zdaniu dopełniacza. Podobny zabieg został za-

stosowany w Rdz 3, 8 („wśród drzew ogrodu” gr. τοῦ ξύλου τοῦ 

παραδείσου). Wyrażenie „drzewo” gr. ξύλου w Rdz 3, 2. 8 użyto w sensie 

zbiorowym „drzewa”. Można domniemywać, że tłumacz rozróżnia więc 

„każde drzewo w ogrodzie” od „drzewa ogrodu”. To bardzo subtelne rozróż-

nienie jest prawdopodobnie podyktowane względami stylistycznymi131. 

 
130 Por. T. A.W. van der Louw, Transformations in the Septuagint : towards an interaction of Septuagint studies 

and translation studies, Peeters, Leuven: Dudley (MA) 2007, s. 128. 
131 Por. T. A.W. van der Louw, Transformations in the Septuagint…, dz. cyt., s. 128. 



91 

Potwierdzeniem powyższej intuicji egzegetycznej, może być uzasad-

nienie pleonazmu występującego już w Rdz 2, 16 który brzmi: „jedząc bę-

dziesz jadł” (gr. βρώσει φάγῃ). Wskazuje to, że pragnieniem tłumacza jest, 

aby każdemu hebrajskiemu słowu nadać grecki odpowiednik, pomimo faktu, 

że ta strategia nie jest poprawna z semantycznego punktu widzenia. Jak wia-

domo sam pleonazm nie czyni tekstu wyraźniejszym. Takie podejście do tek-

stu mówi wiele o hierarchii zasad tłumaczeniowych Septuaginty. 

W tym kontekście również późniejsze odnoszenie się do terminologii 

drzewa nierozerwalnie związane jest z greckim pojęciem ξύλον. Jest to 

identyczne wyrażenie użyte przez Septuagintę w tłumaczeniu: „zawiesić na 

drzewie” w całej Biblii hebrajskiej (por. Rdz 40, 19; Pwt 21, 22; Joz 8, 29; 

10, 26; Est 5, 14; 6, 4; 7, 10; 9, 14). To nie przypadek, że grzech ludzki, który 

rozpoczął się u podnóża drzewa w ogrodzie (Rdz 3, 1-24), znalazł swoją kon-

sekwencję na innym drzewie - krzyżu Kalwarii. Idiomatyczne słowo 

„drzewo” w czasach Nowego Testamentu brzmiało δένδρον, a jednak żadne 

z jego dwudziestu pięciu zastosowań w Nowym Testamencie nigdy nie 

odnosi się do krzyża132. 

W zastosowaniu chrześcijańskim „drzewo” otrzymuje nowe znaczenie. 

W myśl interpretacji wczesnego Kościoła „drzewo z ogrodu Eden było łatwo 

utożsamiane z krzyżem”133. Drzewo w głoszeniu apostołów nie jest uważane 

jako przedmiot botaniczny lub zwykły kawałek drewna, ale jest to drzewo 

krzyża, narzędzie przekleństwa, przez które Bóg zbawia świat. Upadek 

człowieka i ściągnięcie na siebie kary z Księgi Rodzaju (zob. Rdz 3, 1-24), 

zostaje całkowicie zgładzone przez Jezusa na krzyżu Golgoty i ulega 

odwróceniu. Wówczas znak Bożego uzdrowienia, śmierć na krzyżu, staje się 

wydarzeniem zbawczym, które radykalnie zmienia świat. 

 
132 C. Hemer, The Letters to the Seven Churches of Asia in their Local Setting, Sheffield 1986, s. 41. 
133 Por. J. O'Reilly, The Trees of Eden in Mediaeval…, dz. cyt., s. 170. 



92 

3. Intertekstualne przesłanki dla reinterpretacji motywu drzewa z Rdz 3, 
1-24 

Do badania motywu drzewa przedstawionego w Rdz 3, 1-24 została 

wykorzystana analiza intertekstualna. Próbując odnaleźć właściwe relacje 

intertekstualne do analizowanej perykopy, przebadane zostały pisma z 

okresu Drugiej Świątyni, które zawierają odniesienia do drzewa z Rdz 3, 1-

24. Wzajemne relacje mają charakter głównie typologiczny, jednakże nie 

tylko. Relacje te przedstawiają jako swoje tło obecność Boga Stwórcy oraz 

mówią o nieśmiertelności dla wiernych134. 

Relacje intertekstualne możemy również odnaleźć w literaturze 

targumicznej. Tłumaczenie Księgi Rodzaju w Targumie Neofiti, które 

powstało w Palestynie w trzecim wieku naszej ery, oferuje dość dosłowną, 

aramejską parafrazę hebrajskiego tekstu. Jednak to tłumaczenie znacznie się 

rozszerza w Rdz 3, 22, łącząc Adama z narodem oraz ukazując związek Tory 

z posłuszeństwem nakazowi dotyczącemu drzewa życia. Chodzi mianowicie 

o ukazanie Tory jako alternatywnej drogi do uzyskania życia135. 

Targum Neofiti rozwija również znaczenie Rdz 3, 24. Umieszcza ona 

Torę zamiast cherubinów, jako strażników czuwających nad ogrodem Eden. 

Tekst wyjaśnia: „Ponieważ Tora jest jak drzewo edeńskie dla wszystkich, 

którzy ją studiują, i którzy przestrzegają jej rozporządzeń. Studiowanie Tory 

na tym świecie jest tak samo dobre, jak owoc drzewa życia”136. 

We wczesnej literaturze żydowskiej i chrześcijańskiej drzewo życia 

symbolizuje nieśmiertelność i obecność Boga. Pisma peritestamentalne 

ukierunkowują człowieka, aby podążał ku mądrości, prawości i 

posłuszeństwu Torze. Każdy człowiek winien być posłuszny Bogu pod 

względem zakazu odnoszącego się do drzewa z ogrodu rajskiego. 

 
134 Por. G. R. Osborne, Revelation, Baker Exegetical Commentary on the New Testament 27, Grand Rapids 

2002, s. 122; G. K. Beale, The Book of Revelation: A Commentary on the Greek Text, Eerdmans, Grand Rapids 

1999, s. 235. 
135 P. T. Lanfer, Remembering Eden: The Reception History of Genesis 3:22–24, Oxford University Press, New 

York 2012, s. 45. 
136 Zob. P. T. Lanfer, Remembering Eden…, dz. cyt., s. 46. 



93 

Warto podkreślić, że żadna metoda analizy tekstu natchnionego nie jest 

w stanie ukazać czytelnikowi całego bogactwa tekstu biblijnego. Relacje in-

tertekstualne w odniesieniu do Rdz 3, 1-24 wskazują na to, że należy szukać 

różnych metod i podejść do Biblii.  Wszystkie metody analizy Pisma Świę-

tego to wielkie bogactwo, które należy rozwijać i analizować. Dlatego w dal-

szym ciągu pracy została podjęta próba zmierzenia się z mało rozpowszech-

nionym dotąd podejściem intertekstualnym do Biblii. 

Niewątpliwie intertekstualność, jako metoda badawcza tekstu 

biblijnego, może dać egzegecie szerszą i niejednokrotnie korzystną 

perspektywę dla wyjaśniania właściwego rozumienia zarówno Starego 

Testamentu jak i Nowego. Dzieje się tak, ponieważ czytając tekst biblijny 

jako chrześcijanie, pozwalamy na to, by miał on wpływ na wszystkie nasze 

lektury. Co więcej, nie tylko na sposób postrzegania innych tekstów, ale 

również na nasze postrzeganie otaczającego świata jak i nas samych. 

W kanonicznym tekście Rdz 3, 1-24 czytelnik napotyka na drzewo 

życia i drzewo wiedzy (Rdz 2, 9. 24, a następnie w Rdz 3, 1-24). W 

odniesieniu do tych fragmentów zostanie przedstawiona próba ukazania 

elementów motywu drzewa, które posłużą do analizy intertekstualnej tekstu 

natchnionego w ujęciu apokaliptyki peritestamentalnej. Celem będzie 

znalezienie wzajemnych relacji. 

Uwzględniając relacyjność międzytekstową w odniesieniu do motywu 

drzewa umieszczonego w Księdze Rodzaju, A. Dillmann wskazuje na 1 Sm 

6, 11: „postawili arkę Jahwe na (heb. אל) wozie i pudle”, co należy rozumieć 

jako postawienie arki Jahwe na wozie i ustawienie skrzyni na wózku137. Zaś 

przykładowo T. N. D. Mettinger cytuje wyjątkowo podobny do Rdz 2, 9 

koniec Księgi Wyjścia 24, 4, gdzie jest mowa o zbudowaniu ołtarza u stóp 

góry i gdzie zostały postawione stele w liczbie dwunastu138.  

W odniesieniu do tych fragmentów, szukając potwierdzenia relacji 

intertekstualnych, na uwagę może zasługiwać również 1 Sm 7, 3 ze względu 

 
137 Por. A. Dillmann, Die Genesis, Hirzel, Leipzig 1892, s. 56. 
138 Por. T. N. D. Mettinger, The Eden Narrative: A Literary and Religio-historical Study of Genesis 

2–3, Eisenbrauns, Winona Lake 2007, s. 22. 



94 

na użycie heb. תוך „ pośrodku”, co brzmiałoby dosłownie: „odsuńcie obcych 

bogów z waszych okolic (heb. מתוככם) i odłóżcie Asztarty spośród siebie”. 

To wewnątrz biblijne relacje intertekstualne. 

Te analogie syntaktyczne dostarczają wyraźnego, choć nie idealnego, 

dowodu na elipsę fraz przyimkowych, podobnych do znacznie lepiej 

potwierdzonego zjawiska elipsy frazy czasownikowej w przypadku 

koordynacji rozdzielonej. Dlatego na tej kanwie, w  Rdz 2, 9b można 

odczytywać frazę przynajmniej jako „drzewo życia בתוך הגן i drzewo 

poznania 139”בתוך הגן. Trzeba również uwzględnić fakt, że składnia nie 

zmusza czytelnika do takiego zabiegu i do takiego interpretowania motywu 

drzewa z Rdz 2, 9b i Rdz 3, 1-24. Jest to pierwszy i podstawowy element 

spośród przesłanek intertekstualnych Rdz 3, 1-24. 

Kolejną kwestią, dość sporną, a przy pomocy analizy intertekstualnej 

można również pogłębić, jest umieszczenie obu drzew przez autora 

natchnionego w środku ogrodu. Co ciekawe, Z. Zevit twierdzi, że 

niemożliwe jest do udowodnienia to, dlaczego kobieta mówi tylko o jednym 

drzewie. Z. Zevit sugeruje, że to pytanie wymaga zbyt dużej precyzji, 

argumentując, że heb. בתוך הגן może odnosić się do prawie każdego miejsca 

w obrębie ogrodu, z wyjątkiem krawędzi lub środka140. Wnioskuje on 

również, że „żadna informacja w Księdze Rodzaju nie uzasadniała tego 

założenia, nawet tego, iż te dwa drzewa mogły być umieszczone blisko 

siebie141. Jednak mowa kobiety rozróżnia drzewo objęte zakazem od 

wszystkich innych drzew tylko na podstawie lokalizacji drzewa. Aby 

dokonać tego rozróżnienia, kobieta musi zrozumieć בתוך הגן (znaczenie 

środku tego ogrodu), aby nazwać to miejsce konkretnie142. Wydaje się zatem, 

że nie sposób odczytać Rdz 2, 9b jako „drzewa życia i drzewa poznania”, bez 

akceptacji implikacji, że oba drzewa stały stosunkowo blisko siebie w 

 
139 Por. C. Heard, The Tree of Life in Genesis, The Tree of Life, Themes in Biblical Narrative, Vol. 27, Brill, 

Netherlands 2020, s. 82. 
140 Por. Z. Zevit, What Really Happened in the Garden of Eden?, Yale University Press, New Haven 2013, s. 94; 

V. P. Hamilton, The Book of Genesis 1-17, NICOT, Grand Rapids 1990, s. 162. 
141 Por. Z. Zevit, What Really Happened…, dz. cyt., s. 94. 
142 Por. H. N. Wallace, The Eden Narrative, HSM 32, Brill Academic Pub, Atlanta 1985, s. 102 ;W. Vogels, The 

Tree(s) in the Middle of the Garden (Gn 2:9; 3:3), ScEs 59, (2007), s. 137. 



95 

miejscu, które wyrażenie heb.בתוך הגן może odpowiednio odróżnić od innych 

możliwych lokalizacji. To drugi element dla intertekstualności. 

Pojawiały się również sugestie, że kobieta faktycznie mówi o drzewie 

życia jako o drzewie zakazanym. Ten przypadek opiera się na fakcie, że 

forma pojedyncza heb. עץ, zwykle „drzewo”, może również mieć zbiorowe 

znaczenie „drzewa”. Słowa kobiety w Rdz 3, 2 „z owoców drzew ogrodu, 

które możemy jeść”, pokazują, że zbiorowe znaczenie עץ leży w jej 

repertuarze językowym. Przedrostki w liczbie pojedynczej w wyrażeniach 

takich jak „jedz z niego” (por. Rdz 3, 3. 5) i „jego owoc” (por. Rdz 3, 6) nie 

podważają tej interpretacji. Co więcej relacyjność tekstowa w badaniu 

intertekstualnym w odniesieniu do Kpł 26, 4b zaświadcza, że przy 

zbiorowym użyciu należy oczekiwać pojedynczych przyrostków 

zaimkowych. Jednakże słowa węża w Rdz 3, 4-5 koncentrują się tylko na 

zdobywaniu wiedzy i nie ma tu mowy o życiu wiecznym. Kobieta wydaje się 

wykazywać potrzebę proszenia o wyjaśnienia przed zerwaniem owocu z 

drzewa wiedzy. 

W Edenie znajdowały się dwa specjalne drzewa: drzewo życia w 

środku ogrodu i drzewo wiedzy, również w środku ogrodu. Bóg pokazał 

człowiekowi, jak odróżnić drzewo wiedzy od innych drzew, i powiedział mu, 

aby nie jadł jego owoców. Nie przekazał pierwszemu człowiekowi żadnych 

informacji ani instrukcji dotyczących drzewa życia. Nasuwa się jednak 

pytanie, w jaki sposób mężczyzna mógł powiedział kobiecie o zakazie 

dotyczącym drzewa życia, nie używając przy tym nazwy określającej owo 

drzewo? Być może po prostu pokazał jej drzewo i powiedział: „Nie jedz 

owocu z tego drzewa”. Kiedy wąż rozpoczął rozmowę z kobietą o zakazach 

dotyczących jedzenia owocu z cudownego drzewa, kobieta nazwała je 

„drzewem w środku ogrodu”, używając opisu który był dla niej niewątpliwie 

znany. Ten dialog kobiety z wężem obejmuje też scenę wygnania z Rdz 3, 

22–24. Współcześni uczeni z łatwością dostrzegają w Rdz 3, 23 i Rdz 3, 24 

literackie sprzeczności na poziomie fabuły lub - w najlepszym przypadku - 

występujące tam dublety. Rdz 3, 22 oraz Rdz 3, 24 łączy ze sobą dość 



96 

oczywista cecha wymieniania drzewa życia z nazwy, podczas gdy Rdz 3, 23 

dzieli się z 3, 17-19 i Rdz 2, 7 słownictwem dotyczącym człowieka 

„ulepionego” z ziemi. To, czy źródło Rdz 2, 9ba i Rdz 3, 22. 24 jest 

rozumiane jako warstwa redakcyjna, czy też równoległa narracja, różnicuje 

poglądy badaczy . Jednakże nie stanowi przeszkody, aby podjąć badanie 

intertekstualne tychże perykop, w świetle powyższych przesłanek. 

Idąc dalej, w Rdz 3, 22 Stwórca określa sposób działania, czyli to, co 

należy czynić „aby [człowiek] nie wyciągał ręki i nie wziął z drzewa życia, 

nie jadł i nie żył wiecznie” (por. Rdz 3, 22). Na początku Rdz 3, 23 słyszymy: 

„Jahwe Elohim posłał go z ogrodu Eden”. Ten fragment wydaje się być 

odpowiednią kontynuacją, ale potem autor natchniony dodaje: „aby uprawiać 

ziemię, z której został wzięty”. Należy zauważyć, iż jeśli przeskoczymy od 

końca Rdz 3, 22 do początku Rdz 3, 24, można tam przeczytać, że Bóg 

„wypędził człowieka”, co jest również stosowną kontynuacją Rdz 3, 22. 

Postrzeganie zakazu danego przez Boga w Rdz 3, 23 i Rdz 3, 24 jest dubletem 

o niemałym znaczeniu semantycznym, gdzie występuje nakładanie się 

czasowników. W tym kontekście przykładowo Księga Wyjścia 6, 1 zawiera 

podobne brzmienie, gdzie czytamy: „mocną ręką odeśle ich (שלח), silną ręką 

wyrzuci ich (גרש) ze swojej ziemie”. Wydaje się, że to potwierdza sugestię, 

iż użyte razem שלח i גרש mogą wyrazić to samo działanie143. 

Pogląd, że bohater tekstu natchnionego może mieć wiele motywów 

znanych różnym grupom lub też może zawierać ukryty motyw, który nie 

znajduje odzwierciedlenia w bezpośredniej komunikacji, znajduje swoje 

potwierdzenie w różnych narracjach biblijnych. Sugestia króla Dawida, aby 

Uriasz Hetyta poszedł do domu i „umył sobie nogi” (por. 2 Sm 11, 8) oraz 

pozorowany aktywizm sądowniczy Absaloma (por. 2 Sm 15, 1-6) 

dostarczają przykładów potwierdzających powyższą tezę przy 

wykorzystaniu badań intertekstualnych. Można również przywołać tutaj 

przykład postawy Boga, ktory nakazuje Dawidowi przeprowadzenie spisu, 

najwyraźniej szukając pretekstu do działania przeciwko Izraelowi (por. 2 Sm 

 
143 Por. G. J. Wenham, Genesis…, dz. cyt., s. 85-86. 



97 

24). Także w wizji Micheasza przedstawiającej bóstwo, które chce zwabić 

Achaba do przegranej bitwy (por. 1 Krl 22) lub w niebiańskich dyskusjach 

dotyczących sprawiedliwego Hioba, o których sam Hiob nie ma pojęcia (por. 

Hi 1 – 2), można odczytać podobne zjawisko. 

Utrata dostępu do drzewa życia gwarantuje, że ludzie umrą i może w 

tym świetle być uważana za groźbę śmierci z Rdz 2, 17. Nie oznacza to 

jednak interpretacji מות תמות jako: staniesz się śmiertelny, gdyż związek czło-

wieka z אדמה i עפר już implikuje śmiertelność z natury. Jednak dopóki ludzie 

mieli dostęp do drzewa życia - niezależnie od tego, czy korzystali z tego 

dostępu, czy też nie – możliwość przekroczenia śmiertelności ich 

„ziemskich” ciał leżała przed nimi. Także drzewo wiedzy dawało możliwość 

przekroczenia ich domyślnych ograniczeń poznawczych. Niemniej jednak J. 

Barr uważa, że jest to nieprecyzyjne tłumaczenie heb. ביום אכלך ממנו מות תמות, 

które można przetłumaczyć: „w dniu, w którym z niego zjesz, umrzesz, 

umrzesz”. J. Barr spekuluje, iż to zdanie wymaga czegoś więcej niż tylko 

określenia mówiącego o natychmiastowym zaprzestaniu życia144. Jednak 

sama konstrukcja heb. מות תמות niekoniecznie musi zwiastować 

natychmiastową śmierć. Przykładowo w odniesieniu do powyższego tematu, 

uwzględniając relację intertekstualną, Eliasz wielokrotnie wysyła do 

Ochozjasza informację o jego śmierci. Wydaje się, że zajęło to co najmniej 

kilka dni (por. 2 Krl 1). Ten typ konstrukcji paronomatycznej często 

podkreśla, że dana sytuacja była, jest lub będzie miała miejsce145. Podkreśla 

się przy tym pewność zdarzenia, a nie czas jego trwania podczas danej 

sytuacji. W zakazie ramy czasowe wywodzą się nie z heb. מות תמות, ale 

bardziej z wyrażenia heb. ביום, co również nie musi oznaczać absolutnej 

natychmiastowości czasowej146. Ten element też wydaje się godny zbadania 

w konwencji intertekstualnej. 

 
144 Por. J. Barr, The Garden of Eden and the Hope of Immortality. Fortress, Minneapolis 1992, s. 10; H. Gunkel, 

Genesis, Mercer University Press, Macon 1997, s. 10; G. J. Wenham, Genesis…, dz. cyt., s. 87. 
145 Zob. B. K. Waltke, M. P. O’Connor, An Introduction to Biblical Hebrew Syntax, Winona Lake: Eisenbrauns 

1990, s. 584. 
146 Zob. C. Westermann, Genesis 1–11…, dz. cyt., s. 224. 



98 

Reasumując należy stwierdzić, że zastosowanie metody intertekstual-

nej w badaniu tekstu natchnionego daje egzegecie narzędzie, które niejedno-

krotnie poszerza perspektywę w podjętych badaniach. Metoda ta, również 

jako narzędzie uzupełniające egzegety, może pomóc w wyjaśnieniu wielu 

zawiłych dotąd tekstów Starego i Nowego Testamentu. Dlatego współcześni 

badacze tekstów biblijnych powinni być niezwykle wyczuleni na poja-

wiąjące się zależności intertekstualne w różnych tekstach biblijnych. Jest to 

nieodzowne, aby ukazać czytelnikowi Pisma Świętego właściwy sens i rozu-

mienie tekstu natchnionego, reinterpretowanego intertekstualnie także w li-

teraturze peritestamentalnej. 

4. Podsumowanie 

Analiza tematu drzewa w ogrodzie, który wyłania się z tekstu 

masoreckiego Rdz 3, 1-24 oraz z greckiego tłumaczenia tej perykopy w 

znacznym stopniu usystematyzowała i uszczegółowiła przesłanki intertek-

stualne. To badanie było niezbędne, aby w dalszej kolejności wskazać  rela-

cje między tekstem Rdz 3, 1-24, a apokaliptycznymi pismami judaizmu 

okresu Drugiej Świątyni, koncentrując się w tym badaniu wyłącznie na mo-

tywie drzewa rajskiego. 

Motyw drzewa występujący w poszczególnych wersetach Rdz 3, 1-24, 

nie może zostać oderwany od kontekstu jakim jest ogród rajski. Autor na-

tchniony podkreśla, że wszystkie drzewa, stworzone przez Boga, znajdowały 

się w ogrodzie. Ogród rajski był zawsze przedmiotem ludzkich pragnień, po-

nieważ był uważany za miejsce dające pełnię szczęścia, które zostało utra-

cone. 

W dramatycznej scenie z ogrodu, kiedy Ewa daje się wciągnąć w dys-

kusję z wężem, mimo wszystko próbuje ukazać prawdziwy stan rzeczy, jaki 

panuje w ogrodzie stworzonym przez Boga, a mianowicie, że nie wolno spo-

żywać owoców tylko z jednego drzewa, które wskazał Bóg. Przy tym poja-

wia się problem określenia drzewa, które wyróżnia się spośród innych. Nie 

chodzi tu jednak o jego wskazanie, czy identyfikację. Rozmowa kobiety z 



99 

wężem, dotycząca drzewa zakazanego, nacechowana jest jej rozczarowa-

niem. Dotyczy ono Bożego zakazu. Błędnie jednak odczytany zakaz sprawia, 

że kobieta w rozmowie koncentruje się tylko na jednym, pomijając inne 

drzewa ogrodu rajskiego, z których Pan Bóg pozwolił Adamowi i Ewie jeść 

owoce. 

Ta biblijna historia Rdz 3, 1-24 ukazuje, że człowiek jest 

odpowiedzialny za grzech, na który dał przyzwolenie. Zwodziciel wskazuje 

opcje, które człowiek musi wybrać. Zostały one przedstawione za pomocą 

drzewa w środku ogrodu. Wąż pomaga kobiecie w wyborze, odpowiednio ją 

naprowadzając na złą drogę. Jest on wzorem mądrości i przebiegłości. Jed-

nakże mądrość reprezentowana przez węża jest zwodnicza. Hebrajski tekst 

Rdz 3, 1-24 mówiący o drzewie, które jest umieszczone w środku ogrodu, 

wskazuje również na to, że kobieta patrząc na to drzewo pragnie stać się jak 

Bóg. Chce znać dobro i zło, tak jak Bóg. 

Analiza Rdz 3, 1-24 wskazuje, że zakazane drzewo miało dwie cechy: 

było „dobre do jedzenia” oraz  „było rozkoszą dla oczu” (por. Rdz 3, 6). W 

oczach kobiety zakazane drzewo zrównało się w swojej randze z pozosta-

łymi. Nie jest już drzewem wyróżniającym się, ale pożądanym, aby człowiek 

otrzymał mądrość poznania dobra jak i zła. Skosztowanie zakazanego owocu 

z drzewa poznania dobra i zła autor natchniony, określa używając termino-

logii mówiącej o pożądaniu, pragnieniu, rozkoszy. 

Badanie ukazuje, że Ewa jedynie chce zdobyć wiedzę. Przez to odrzuca 

„mądrość”, którą Bóg chce obdarować człowieka (por. Rdz 3, 6). Można 

stwierdzić, że Boży zakaz oddziela człowieka od tej wiedzy. Problem czło-

wieka polega na zrozumieniu zakazu, który jest ostrzeżeniem przez Boga 

przed śmiercią. Celem człowieka jest teraz stać się równym Bogu, a przez to 

stanowić o tym co dobre, a co złe. Przez swoje nieposłuszeństwo człowiek 

nie chce już współpracować z Bogiem. 

Temat drzewa  Rdz 3, 1-24 wiąże się również  z „poznaniem” i „zrozu-

mieniem”. Wspólny mianownik, który wyłania się z analizy tekstu masorec-

kiego, wskazuje nie tylko na samo posiadanie wiedzy, ale na doświadczenie 



100 

jej. Nie jest to zwykłe poznanie intelektualne przy użyciu rozumu. Nie jest 

to tylko teoretyczna wiedza. 

Poznanie w tym kontekście oznacza praktyczne poznanie tego, czym 

jest zło. To również związane jest z rozwojem człowieka i dochodzeniem do 

odpowiedzialności za swoje czyny. Teraz człowiek będzie musiał się nau-

czyć brać odpowiedzialność za popełnione błędy. To jest skutek niewłaści-

wego, egoistycznego podejścia do drzewa poznania dobra i zła. Od tego mo-

mentu człowiek odpowiada sam za siebie, ze wszystkimi konsekwencjami. 

Bóg również przewidział, że człowiek może uczynić kolejny zły krok i 

sięgnąć po owoc z drzewa życia, co dałoby mu możliwość życia na wieki. 

Jednakże człowiek nie zjadł owocu z tego drzewa, mimo że Bóg nie zakazał 

z niego jeść. Przez to ludzie nie przejęli cechy właściwej Bogu - nieśmiertel-

ności. Analiza Rdz 3, 22. 24 wskazuje, że Bóg jednoznacznie pragnie poło-

żyć kres złemu zachowaniu, które miało miejsce w przeszłości. Robi 

wszystko, aby człowiek nie zjadł owocu z drzewa życia i wygania Adama i 

Ewę z raju. Analizując motyw drzewa Rdz 3, 1-24 nie można wykluczyć, że 

drzewo życia należy tutaj interpretować  jako symbol samego Boga JHWH. 

Ta interpretacja podyktowana jest tym, że to właśnie Bóg jest źródłem życia 

oraz jego przyczyną. 

Analizując tekst grecki Rdz 3, 1-24, pierwszy wniosek dotyczy tłuma-

cza i jego staranności w przekładzie tekstu na ten język. Należy podkreślić, 

że z badanego tekstu wynika, iż mentalność semicka nie była mu obca (za-

chował myśl hebrajską w swoim przekładzie). 

Pod tym względem pragnieniem tłumacza jest, aby każdemu hebraj-

skiemu słowu nadać grecki odpowiednik. W tym kontekście odniesienie się 

do terminologii drzewa nierozerwalnie związane jest z greckim ξύλον. To 

wyrażenie użyte w Septuagincie jest takie samo w całej Biblii hebrajskiej 

(por. Rdz 40, 19; Pwt 21, 22; Joz 8, 29; 10, 26; Est 5, 14; 6, 4; 7, 10; 9, 14). 

Związane jest ono z grzechem ludzi, który miał miejsce przy drzewie w ogro-

dzie rajskim (por. Rdz 3, 1-24). 

  



101 

Rozdział III  

Reinterpretacja opowiadania Rdz 3, 1-24 w apokaliptyce 

okresu Drugiej Świątyni 

Rozdział III zawiera ujęcie tego, w jaki sposób teksty apokaliptyczne 

okresu Drugiej Świątyni mówią o motywie drzewa z Rdz 3, 1-24. Analiza 

obejmuje pięć tekstów, które wyłaniają się z apokaliptyki okresu Drugiej 

Świątyni, a które zawierają odniesienia tekstualne i tylko takie, mówiące o 

motywie drzewa z ogrodu rajskiego. W pierwszym paragrafie tego rozdziału 

przeanalizowana została wizja motywu drzewa, obecna w tekście 

Apokalipsy Abrahama 21, 1-7; 23, 1-13. W kolejnych podpunktach 

przedstawione zostały poszczególne tematy relacyjne motywu drzewa Rdz 

3, 1-24 takie jak: zło w świecie, owoc drzewa, pokusa czy przepowiednia dla 

pokoleń. W analogiczny sposób analizie poddane zostały kolejne teksty: 

Księga Henocha etiopska 25, 1-7; 32, 1-6, Księga Jubileuszy 3, 17-25, 4 

Księga Ezdrasza 3, 4-10; 8, 46-62a, oraz Życie Adama i Ewy 30 (5) – 36 (9). 

Każdy z wyżej wymienionych utworów w unikatowy dla siebie sposób 

przestawia perykopę Rdz 3, 1-24 z centralnym dla naszych badań motywem 

drzewa. 

1. Apokalipsa Abrahama 21, 1-7; 23, 1-13 (ApAbr) 

Tłumaczenie1  

ApAbr 21, 1-7 

21. 1 Rzecze do mnie: Spójrz teraz na przestrzeń2 pod twymi stopami i 

zrozum3 uprzednio przygotowane4 stworzenie na tej przestrzeni. Stworzenia, 

które są w niej, i pod nich przygotowane światy5. 2 Spojrzałem na przestrzeń 

pod mymi stopami i ujrzałem pod trzecim to, co się w nim znajduje. 3 Tam 

 
1 Tłum. w oparciu o: R. Rubinkiewicz, Apokalipsa Abrahama, w: Apokryfy Starego Testamentu, (red.) R. 

Rubinkiewicz, Vocatio, Warszawa 2016. 
2 Dosł: „powierzchnia”. 
3 + „teraz”. 
4 Albo „reprezentowane”. 
5 „wieki” jak w Codex Sylvester i Palestyński tekst ApAbr. 



102 

(zobaczyłem) i jej płody, to co się po niej porusza, i duchowe jej przykazania. 

(Zobaczyłem) armię6 ludzi i niegodziwości ich dusz, ich usprawiedliwienia i 

poczynania ich dzieł. (Zobaczyłem) otchłań i jej męki, podziemia i karę, 

która jest w nich. 4 Zobaczyłem tam morze i jego wyspy, jego zastępy i jego 

sługi, Lewiatana i jego królestwo, jego łoże i jego groty, świat spoczywający 

na nim i trzęsienia jego i poruszenia ziemi z jego powodu. 5 Zobaczyłem tam 

rzeki i ich (wody)7 górne oraz ich kręgi (…) 6 Zobaczyłem tam ogród8 Eden 

i jego owoc oraz źródło i wypływającą z niego rzekę, jego drzewa i ich 

kwiaty. Widziałem w nim ludzi praktykujących sprawiedliwość9, ich pokarm 

i odpoczynek. 7 Ujrzałem tam liczny naród mężczyzn, kobiet i dzieci. Połowa 

z nich była po stronie prawej obrazu, a połowa po stronie lewej obrazu. 

ApAbr 23, 1-13 

23. 1 Spójrz jeszcze na obraz. Kto kusi Ewę i jaki jest owoc drzewa? 2 

Dowiedz się, co będzie i co się stanie twemu pokoleniu w dniach 

ostatecznych. 3 Jeśli zaś czegoś nie będziesz mógł zrozumieć, to ja ci 

objaśnię, gdyż godzien jesteś przed moim obliczem. Tobie obwieszczę 

tajemnice mojego serca. 4 Spojrzałem na obraz. Oczy (moje) skierowały się 

na kraniec ogrodu Eden. 5 Zobaczyłem tam mężczyznę bardzo wielkiego pod 

względem wysokości i strasznego pod względem szerokości, o 

nieporównywalnym wyglądzie, który spleciony był z kobietą, która również 

podobna była do mężczyzny pod względem wyglądu i wzrostu. 6 I10 stali pod 

jednym z drzew Edenu. Owoc tego drzewa11 był jakby z wyglądu kiści 

winogron, a za drzewem stał ktoś jakby podobny do węża. Ręce i nogi 

podobne miał do człowieka. Miał sześć skrzydeł na plecach po prawej i sześć 

po lewej swej stronie. 7 Trzymając owoc drzewa dawał12 tym, którzy byli 

 
6 Lub „moc”. 
7 Dosł. „szlachetność”, „siłę” – Gr. ΰψωσις; „majestat” – Heb. גאון. 
8 Słow. sadù, zwykle „roślina” – Gr.  φυτό; „drzewo” – Gr.  δένδρον; tutaj prawdopodobnie nowo obsadzony 

obszar.  
9 Słow. pravdu, nie występuje nigdzie indziej, oznacza: sprawiedliwość, prawda; Gr. δῐκαιοσῠ́νη, ᾰ̓λᾱ́θειᾰ. 
10 + „oboje”. 
11 Por. Rdz 3, 6. 
12 Użycie w tym miejscu czasownika o wyspecjalizowanym znaczeniu: „wkładać komuś kęsy do ust” (znaczenie 

zachowane w języku serbsko-chorwackim). Tutaj wąż wyraźnie karmi owoc zarówno Adama, jak i Ewę, zob. R. 

 



103 

spleceni ze sobą do jedzenia. 8 Rzekłem: Przedwieczny Mocny! Kto są ci, 

którzy spletli się ze sobą, i kto jest ten, który jest między nimi, i co to za 

owoc, który jedzą? 9 Rzecze: To jest światło13, słońce, to jest Adam. A to jest 

pragnienie14 ich na ziemi -  to jest Ewa. 10 A ten, który jest między nimi, to 

jest niegodziwość ich postępowania, zatracenie, sam Azazel. 11 Rzekłem: 

Przedwieczny Mocny! Dlaczego pozwoliłeś, żeby on tak panował i gubił 

pokolenia ludzki w ich postępowania na ziemi? 12 Rzecze do mnie: 

Posłuchaj, Abrahamie. Ci, którzy pragną zła – ach, jak nienawidzę 

czyniących je – na tych dałem mu władzę i żeby go lubili. 13 Odpowiadając 

rzekłem: „Przedwieczny Mocny! Dlaczego pozwoliłeś na działanie15 zła i 

żeby w sercu człowieka było pragnienie zła? Bo przecież gniewasz się na 

wybór tych, którzy Tobie czynią w Twoim zamyśle rzeczy niedozwolone”. 

Budowa i nazwa Apokalipsy Abrahama 

Apokalipsa Abrahama składa się z dwóch głównych części, 

wyróżnionych gatunkowo i według niektórych poglądów, pierwotnie 

niezależnych16. Dwie części, „hagadyczna” i „apokaliptyczna”, tworzą 

spójną narrację, która przedstawia prehistorię i rozszerza biblijną historię 

Abrahama oraz jego przymierze z Bogiem (por. Rdz 15). W obu częściach 

narracji znajdziemy wiele wspólnych motywów i odniesień względem Księgi 

Rodzaju. 

Hagadyczna część dotyczy odrzucenia przez Abrahama całego 

bałwochwalstwa panującego w świecie oraz doświadczenia własnej słabości. 

Dochodzi on również do wniosku, że bożki są słabsze od ludzi, ich twórcy 

zaś nie mogą sobie pomóc. Zatem nie mogą pomóc tym, którzy ich czczą. 

Wydarzenie kończy się monoteistycznym wnioskiem, który prowadzi do 

objawienia i boskiej interwencji. 

 
Rubinkiewicz, Apocalypse of Abraham, a new Translation and Introduction, w: The Old Testament 

Pseudepigrapha, (red.) J. H. Charlesworth, Vol. 1, Doubleday, Garden City NY 1983-1985, s. 700. 
13 „powód” – Gr. Βουλή, Heb. דצח ,עצה. 
14 „pożądanie” – Gr. έπιθυμία albo Gr. διάνοια, Heb. מחמד albo Heb.יצר. 
15 „czynienie” – Gr. έμποιέω. 
16 Zob. A. Kulik, Apocalypse of Abraham, w: Outside the Bible: Ancient Jewish writings related to Scripture, 

vol. 2, (red.) L. H. Feldman, J. L. Kugel, L. H. Schiffman, The Jewish Publication Society, Philadelphia 2013, s. 

1453. 



104 

Następna, apokaliptyczna część (ApAbr 31, 1-8), zawiera opis 

„przymierza” oraz wniebowstąpienia. Objawienie, wprowadzone już na 

zakończenie prehistorii agadycznej, jest kontynuacją Bożego przykazania 

poświęcenia. Po wypełnieniu ofiary następuje wstąpienie do nieba, gdzie 

Abraham widzi wizje, co prowadzi go do pytania o istnienie zła na świecie. 

Zaś w ostatnich rozdziałach księgi Abrahamowi pokazano przyszłość jego 

potomstwa. 

Autorstwo i historia księgi 

Apokalipsa Abrahama należy do pism apokaliptycznych okresu 

Drugiej Świątyni. Została zredagowana najprawdopodobniej po roku 70 n.e., 

gdyż zawiera wiele aluzji do zburzenia świątyni jerozolimskiej za czasów 

Tytusa17. Nie ma wiarygodnych danych na ten temat, a tezę tę utrzymuje się 

na podstawie opisu zniszczenia Świątyni w ApAbr 27, 1-5. Niemniej jednak 

Apokalipsa Abrahama mogła zostać skomponowana z równym 

prawdopodobieństwem w późnym okresie Drugiej Świątyni. 

Można przypuszczać, iż autor tego dzieła należał do środowiska 

kapłańskiego. Niektórzy badacze ApAbr twierdzą, że mógł wywodzić się z 

ugrupowania esseńczyków. Jednakże nie ma zbyt wielu argumentów, które 

by mogły potwierdzić taką tezę. Poglądy, które prezentuje Apokalipsa 

Abrahama, równie dobrze można przypisać środowisku kapłańskiemu18. To 

samo dotyczy przypuszczalnie dualistycznych (gnostycznych) i 

chrześcijańskich interpolacji i gloss19. Niektóre z nich uznano za takie z 

powodu błędnej interpretacji tekstu20.  

Jak prawie wszystkie wczesnosłowiańskie teksty literackie Apokalipsa 

Abrahama została przetłumaczona z języka greckiego, co potwierdzają 

długie listy hellenizmów (elementy językowe), odzwierciedlające tekst 

grecki. Jednak cechy, które mogą świadczyć o istnieniu oryginału 

 
17 Zob. R. Rubinkiewicz, Apokalipsa Abrahama…, dz. cyt., s. 444. 
18 Por. R. Rubinkiewicz, Apokalipsa Abrahama…, dz. cyt., s. 444. 
19 Zob. A. Kulik, Apocalypse of Abraham…, dz. cyt., s. 1453. 
20 Por. J. Licht, Abraham, Apocalypse of, w: Encyclopaedia Judaica. Second Edition, (red.) F. Skolnik, M. 

Berenbaum, vol. 1, Thomson Gale, USA 2007, s. 288-289; R. H. Hall, The Christian Interpolation in the 

Apocalypse of Abraham, JBL 107 (1988) 1, s. 107-112. 



105 

hebrajskiego lub aramejskiego, zachowały się na słowiańskim etapie jego 

przekazu. Mnogość ewidentnie semickich cech w tym dokumencie 

doprowadziła niektórych do podniesienia możliwości bezpośredniego 

tłumaczenia z hebrajskiego na słowiański21. 

Istnienie oryginału hebrajskiego lub aramejskiego jest całkiem 

możliwe, ponieważ dosłowne tłumaczenie języka hebrajskiego lub 

aramejskiego jest poświadczone na różnych poziomach językowych, a 

rekonstrukcja form hebrajskich i aramejskich często pomaga wyjaśnić 

trudności tekstu słowiańskiego. Chociaż pochodzenie semickie można uznać 

za udowodnione, problemu wyboru między oryginałem hebrajskim a 

aramejskim nie można rozwiązać w sposób jednoznaczny. W chwili pisania 

tego tekstu elementy obu języków mogły być pomieszane w jednym 

tekście22. 

Znaczenie Apokalipsy Abrahama 

Apokalipsa Abrahama jest jednym z najważniejszych wczesnych pism 

żydowskich, które zachowały się wyłącznie w tłumaczeniu na język 

słowiański. Jego zaginiony hebrajski oryginał można zaś zdefiniować jako 

jedno z najwcześniejszych, żydowskich pism mistycznych. Chociaż 

przetrwał tylko we wtórnym, średniowiecznym przekładzie, może być 

uważany za wiernego świadka judaizmu Drugiej Świątyni. Zachowuje on 

wiele unikalnych motywów i w znaczący sposób wyjaśnia historię 

hellenistycznej myśli żydowskiej i starożytne korzenie średniowiecznego 

mistycyzmu23. 

Już pierwsze frazy tego apokaliptycznego dzieła przedstawiają 

Abrahama jako wyświęconego sługę, w bałwochwalczym kulcie swego ojca 

Teracha. Uczeni zauważyli, że obrzędy kultu odbywające się w „domu” 

Teracha, przypominają nabożeństwa w jerozolimskiej świątyni. W piśmie 

tym dużą rolę odgrywa również angelologia. Wraz z rozwojem historii i 

zniszczeniem sanktuarium przez ogień gniewu Bożego Abraham spotyka 

 
21 Zob. R. Rubinkiewicz, Apokalipsa Abrahama…, dz. cyt., s. 443. 
22 Por. A. Kulik, Apocalypse of Abraham…, dz. cyt., s. 1454. 
23 Zob. A. Kulik, Apocalypse of Abraham…, dz. cyt., s. 1454. 



106 

niebiańskiego instruktora o imieniu Jaoel, który wprowadza go w 

kulminacyjny poziom niebiańskich praktyk kapłańskich. Te wszystkie  

wydarzenia przedstawiające kult nawiązują do rytuałów świątyni żydowskiej 

w Jerozolimie. 

1.1. Zło w świecie 

Obraz świata przedstawiony w rozdziale 21 Apokalipsy Abrahama 

ilustruje w jasny sposób połączenie kosmologii i historii, implikowanych w 

światopoglądzie apokaliptycznym. Bieg historii i jej dopełnienie są od 

początku wbudowane w strukturę stworzenia. Zarówno niebiosa, jak i epoki 

świata są przedstawione w uporządkowanych liczbach, które odzwierciedlają 

opatrznościową kontrolę Boga. W wizji Abraham zauważa zarówno raj 

sprawiedliwych (ogród Eden; por. ApAbr 21, 6), jak i otchłań i jej męki. Oś 

historyczna jest podzielona na dwanaście godzin, co jest formą pewnego 

rodzaju periodyzacji24. 

Apokalipsa Abrahama mówi o świecie, który jest podzielony na dwie 

części. Z jednej strony widzimy ziemię, z drugiej autor ukazuje ogród Eden. 

Taki sam podział tyczy się również ludzkości. Dzieli się ona na tych którzy 

są posłuszni Bogu oraz na pogan (por. ApAbr 21, 3-7). W Apokalipsie 

Abrahama świat, który stworzył Bóg jest w jego oczach dobry (por. ApAbr 

22, 2). Apokalipsa podkreśla to, że na świecie jest tylko jeden Bóg, którego 

Abraham poznał i umiłował (por. ApAbr 19, 3). Symetryczny podział 

sugeruje dualistyczny pogląd na świat. Natura i zakres tego dualizmu 

stanowią najbardziej kontrowersyjny problem w Apokalipsie Abrahama25. 

Pomimo tego, iż w oczach Boga świat jest dobry, to księga ta stwierdza 

fakt, że na świecie istnieje zło. To zło jednak nie jest nieuniknione. Bóg w 

swej mocy ma pełną kontrolę nad światem, nie pozwalając przy tym, aby 

sprawiedliwy człowiek pozostawał w rękach Azazela, przywódcy upadłych 

aniołów (por. ApAbr 13, 10). 

 
24 Por. J. J. Collins,  The Apocalyptic Imagination. An Introduction to Jewish Apocalyptic Literature, Eerdmans 

Publishing Company, Michigan 2016, s. 285. 
25 Por. J. J. Collins,  The Apocalyptic Imagination…, dz. cyt., s. 286. 



107 

Władanie Azazela rozciąga się nad całą ziemią, ale nie jest ono 

nieograniczone (por. ApAbr 13, 7). Azazel szydzi ze sprawiedliwości i 

rozgłasza boskie tajemnice (por. ApAbr 14, 4). Pomimo przypisywanej mu 

władzy zapowiedziana jest dla niego kara, jakiej ma dostąpić. Zostanie 

mianowicie  wypędzony na pustkowie, gdzie będzie przebywał na zawsze 

(por. ApAbr 14, 5). 

W ApAbr 21, 1-7 Abrahamowi zostaje ukazana ziemia w całej swej 

okazałości. Podobieństwo nieba lub „obraz nieba”, który zostaje ukazany 

głównemu bohaterowi pisma, odnosi się bezpośrednio do obrazów 

stworzenia w ApAbr 22, 1. 3. 5 oraz ApAbr 23, 126. 

A. Kulik, analizując ApAbr 21, 6, tłumaczy tę frazę na język angielski 

w następujący sposób: „the tree of Eden and its fruits”, czyli „drzewo Edenu 

i jego owoce”. Zaś R. Rubinkiewicz to miejsce przekłada mówiąc o ogrodzie 

Eden i jego owocu. Idąc za myślą badacza słowiańskiego apokryfu A. Kulika 

widzimy w tym miejscu różnicę miedzy tekstem apokryfu, a Rdz 3, 1-24. 

Biblia używa tylko liczby mnogiej: „drzewa Edenu” (por. Ez 31, 9). Zatem 

można przypuszczać, czytając ApAbr 21, 1-7, że autor apokryfu w tym 

miejscu ma na myśli drzewo życia z ogrodu rajskiego27. 

1.2. Owoc drzewa 

Imponująca grupa zagadkowych tematów osiąga swój paradoksalny 

punkt kulminacyjny w ApAbr 23, kiedy główny bohater otrzymuje wizję od 

anioła Azazela. Wizja, którą otrzymuje patriarcha, ma dość szczególny 

układ. W widzeniu tym Abraham spogląda w otchłań piekła z wysokości 

nieba, nieopodal tronu Bożego. Nie jest to przypadkowe, ponieważ takie 

przedstawienie narracji wspiera dualistyczne ramy tekstu, jakie 

prawdopobnie chce zaakcentować jego autor28. 

 
26 Por. także: Hi 4, 16 BHS i LXX. Hebrajskie mar’eh było szeroko stosowane w świętych księgach w 

odniesieniu do „proroczej wizji” proroka Ezechiela oraz Daniela. Większość wizji pokazywana jest Abrahamowi 

na zasadzie wizjonerskich wizji. 
27 Por. 1 Hen 24, 4; 25, 5; Ap 22, 2; 2 Hen 8, 3. 
28 Por. A. Orlov, Heavenly priesthood in the Apocalypse of Abraham, Cambridge University Press, New York 

2013, s. 85. 



108 

Na początku tej tajemniczej wizji Abraham dostaje wskazanie, aby 

spojrzał pod swoje stopy i „kontemplował stworzenie”. Apokalipsa 

przedstawia następnie Abrahama podziwiającego przestrzeń u swoich stóp i 

patrzącego na to, co tekst nazywa „podobieństwem nieba”. Jednakże 

najbardziej zastanawiające przedstawienie „podobieństwa nieba” pojawia się 

później, kiedy w rozdziale 23 księgi Apokalipsy Abrahama, bohater 

spostrzega Azazela pod rajskim drzewem.29 

W tej wizji Abraham widzi manifestację Azazela, w której demon jest 

umieszczony pośrodku protoplastów, tj. Adama i Ewy. W tym kontekście 

zaakcentowana jest również obecność drzewa w ogrodzie Eden oraz jego 

owoc. Zatem w tym wymiarze ukazane drzewo może być „drzewem pozna-

nia dobra i zła” - symbolem zepsucia pierwszego człowieka30. Również Aza-

zel może symbolizować tu węża z Rdz 3, 1-24. Zaś odniesienie do 

„winogron, winorośli” jako owocu drzewa przywołuje na pamięć zbiór 

motywów znanych w tradycji żydowskiej. 

Owoc drzewa, który stanowi pokarm, opisany został w rozdziale 23 

Apokalipsy Abrahama. Fragment opisujący spożycie rajskiego owocu 

ukazuje również pewnego rodzaju reguły, których należy przestrzegać, będąc 

w ogrodzie Eden. Jednakże odczytując ten tekst można wykryć coś w rodzaju 

swoistej inwersji. Otóż osoba ludzka, zamiast być karmiona i posilana przez 

niebiańskie stworzenie (por. ApAbr 23, 7), według samego Azazela może 

stać się „pokarmem”, skazanym na zatracenie. Tutaj anielski współbohater 

historii, ale także antagonista, jest przedstawiany jako istota duchowa, która 

odżywia człowieka, karmiąc go pokarmem rajskim31. 

Upadły anioł, wyraźnie nie wierząc w to, że człowiek może przetrwać 

tę próbę, nie ostrzega go, widząc jego klęskę związaną z brakiem 

posłuszeństwa względem Stwórcy. Azazel przekazuje splecionym ze sobą 

 
29 Por. A. Kulik, Retroverting Slavonic Pseudepigrapha: Toward the Original of the Apocalypse of Abraham, 

Atlanta 2004, s. 26. 
30 Zob. M. Himmelfarb,  Ascent to Heaven in Jewish and Christian Apocalypse, Oxford University Press, New 

York-Oxford 1993, s. 66. 
31 Koncepcja ludzi jako pokarmu pojawi się ponownie w ApAbr 31, 2-3, tym razem z ust nie Azazela, ale Boga; 

Por. A. Kulik, Retroverting Slavonic Pseudepigrapha…, dz. cyt., s. 35. 



109 

Adamowi i Ewie owoc o wyglądzie kiści winogron zerwanych z drzewa 

poznania dobra i zła (por. ApAbr 23, 6-9)32. Pokarm Azazela powoduje 

zepsucie człowieka, skazując go na wygnanie z rajskiego miejsca 

zamieszkania jakim był ogród Eden. Temat pokarmu pochodzącego od istoty 

duchowej zyskuje na dalszym znaczeniu, zwłaszcza w ApAbr 23. 

1.3. Przepowiednia dla pokoleń 

Protologiczny opis pierwszych rodziców splecionych z demonicznym 

Azazelem jest uwarunkowany przez szereg różnych, ciekawych motywów. 

Nieprzypadkowo, podobnie jak metamorfoza Abrahama, negatywna 

transformacja pierwszych ludzi jest również ukazana przez metaforę poży-

wienia.  

Motyw ten ukazuje czytelnikowi, iż natura pozyskiwania pożywienia 

jest jednak znacząca dla jego egzystencji. Sposób przedstawienia tego tematu 

jest także niejednolity. W przeciwieństwie do patriarchy, który był karmiony 

przez niebiańską istotę, człowiek w tym przypadku nie jest karmiony, przez 

istotę duchową, ale poprzez fizyczne jedzenie pokarmu w postaci winogron. 

Takie ujęcie człowieka przywodzi na myśl wspomnianą grupę motywów 

odzwierciedlających wygnanie z raju, ponieważ wydalenie z niego, sprawiło 

przejście człowieka od pokarmu Bożego do pożywienia dla zwierząt33. 

Motyw tutaj ukazany wskazuje na dynamikę wyniesienia i degradacji, 

które przejawiają się dialektycznie w szeregu żydowskich tradycji odżywia-

nia, w których ten, kto jest karmiony, i ten, który karmi, często znajdują się 

w relacji hierarchicznej. Apokryf przedstawia stworzenia wyższej rangi 

duchowej jako te, które odżywiają stworzenia z niższych poziomów 

stworzenia34. Ukazuje to J. Hecker wskazując, iż w późniejszym 

mistycyzmie żydowskim żywienie jest wykorzystywane jako metafora 

oznaczająca przepływ boskiego błogosławieństwa z wyższych światów do 

 
32 Zob. A. Kulik, Retroverting Slavonic Pseudepigrapha…, dz. cyt., s. 27. 
33 Por. A. Orlov, Divine Scapegoats: Demonic Mimesis in Early Jewish Mysticism, New York Albany 2015, s. 

97. 
34 Por. A. Orlov, Divine Scapegoats…, dz. cyt., s. 96-97. 



110 

niższych35. Tłumaczy to zatem, dlaczego Adam i Ewa opisani w apokryfie 

zmierzają w przeciwnym kierunku do ustalonego Bożego planu. Spożywanie 

ziemskiego jedzenia jest tutaj metaforą pożywienia, mającą znaczenie 

transformacyjne, wyjaśniające sposób posilania się człowieka na ziemi. 

W tekście tym zauważamy również negatywne odzwierciedlenie 

metafory  patriarchy. Taka odwrotna, dualistyczna strategia widoczna jest 

również w innych częściach Apokalipsy Abrahama. Należy jednocześnie 

zauważyć, że karmienie protoplastów przez Azazela jest rzadkim motywem. 

Pojawienie się takiego przedstawienia w Apokalipsie Abrahama 

prawdopodobnie nie jest przypadkowe. 

Jest to wielce znaczący opis, który potwierdza inne dane mówiące o 

jedzeniu, które możemy odnaleźć w całym tekście. Opis karmienia ludzi 

przez Azazela w ApAbr 21, 1-7 oraz ApAbr 23, 1-13 ukazuje negatywne 

skutki duchowe wobec pierwszych ludzi. Zarys historii umieszczony w 

tekście jest ukazany jako konceptualny odpowiednik pożywienia w 

wykonaniu innego wybitnego duchowego przedstawiciela historii, a 

mianowicie anioła Jaoela. 

W Apokalipsie Abrahama w kontekście przepowiadania dla pokoleń 

zostaje również opisany centralny kapłański obrzęd Jom Kippur. Niektóre 

części słowiańskiej apokalipsy w tym kontekście przedstawiają Azazela jako 

kozła ofiarnego, którego zdegradowano i odebrano mu niebiański „strój”. 

Przedstawienie upadłego anioła w pobliżu drzewa poznania dobra i zła 

również zasługuje na szczególną uwagę. Można dostrzec tutaj pewien 

paralelizm między niechlubnym drzewem i Azazelem. Oba podmioty 

wykazują się podobną symboliką. Np. drzewo ma winogrona na gałęziach, a 

Azazel w odniesieniu do tego obrazu, trzyma je w dłoniach. W tej scenie 

można wyobrazić sobie antagonistyczną symbolikę drzewa. Kolejny 

fragment ukazuje demona, który jest spleciony z protoplastami. Przedstawia 

on reminiscencję nie tylko klasycznych atrybutów węża, ale także odnosi się 

 
35 Zob. więcej na ten temat w J. Hecker, Mystical Bodies, Mystical Meals: Eating and Embodiment in Medieval 

Kabbalah, Raphael Patai Series in Jewish Folklore and Anthropology, Detroit 2005. 



111 

do splecionych gałęzi samego drzewa. Tak więc anioła splecionego z 

człowiekiem można rozumieć jako drzewo lub gałęzie, z których ludzie są 

odżywiani przez zakazany owoc. Widzimy tutaj zatem pewną zasadę 

równoległości w dwóch symbolach zepsucia: w odniesieniu do drzewa 

poznania dobra i zła, jak również do upadłego anioła Azazela36. 

To przedstawienie antagonistycznego pośrednika, jakie ukazuje drzewo 

rajskie, wyznacza kierunek innych apokaliptycznych relacji, w których 

niebiańscy pośrednicy, tacy jak np. wywyższony Jakub (por. Rdz 32,29), czy 

też sam Mesjasz (por. Iz 52, 13; J 3, 14-15; 8, 28; 12, 32), są przedstawiani 

jako symbol rajskiego drzewa życia. Intrygujące jest również to, że w ApAbr 

23 motyw karmienia przez Azazela ludzi, pokrywa się z wyobrażeniem jego 

splecenia z karmiącymi osobami. Scena ta przypomina wspomniane 

świadectwa apokaliptyczne, w których ludzie „widzący” są karmieni przez 

bóstwo lub jego wysłańców, np. przez Anioła Imienia. 

Te elementy narracji można określić jako dość oryginalne. Do takich 

obrazów niewątpliwie należy przedstawienie Azazela, który umieszczony 

jest między splecionymi protoplastami pod drzewem. Ten obraz od dawna 

intryguje uczonych, którzy analizują Apokalipsę Abrahama (por. ApAbr 23, 

7-10). Chociaż obrazy przeplatających się protoplastów są ogólnie znane w 

Apokalipsie Abrahama, nabierają one tutaj całkowicie nowej symboliki. 

W obrazie protoplastów, którzy spleceni są z upadłym Azazelem, 

można dostrzec rodzaj symboliki erotycznej, która przypomina związek 

seksualny37. W tym kontekście D. Harlow sugeruje, że mężczyzna i kobieta 

spleceni w erotycznym uścisku z upadłym aniołem pod postacią węża, są 

karmieni winogronami38. Rodzi się pytanie, co do teologicznego znaczenia 

takiego obrazu drzewa oraz pierwszych rodziców. Wchodzi on bowiem w 

swoistą relację z narracją biblijną Rdz 3, 1-24. 

 
36 Por. A. Orlov, Heavenly priesthood…, dz. cyt., s. 86. 
37 Por. D. Harlow, Idolatry and Alterity: Israel and Nations in the Apocalypse of Abraham, w: The Other in Sec-

ond Temple Judaism. Essays in Honor of John J. Collins, (red.) D. Harlow, M. Goff, K. M. Hogan, J. S. Kamin-

sky, Grand Rapids 2011, s. 302-330. 
38 Por. D. Harlow, Idolatry and Alterity…, dz. cyt., s. 320. 



112 

Nasuwa się również pytanie o możliwość przedstawienia w tej scenie 

nie tylko skandalicznego obrazu protologicznego zepsucia pierwszych 

rodziców, ale także o ujawnienie jednego z najbardziej kontrowersyjnych wi-

zji Azazela. Jeśli to rzeczywiście jest możliwe, to wówczas erotyczne obrazy 

związku małżeńskiego mogą w jakiejś mierze mieć znaczenie teofaniczne39. 

Jeśli motyw epifaniczny rzeczywiście jest obecny w scenie protologicznej, 

to motyw drzewa również miałby swój udział w tym teologicznym 

wymiarze. Pod tym względem osobliwe szczegóły dotyczące pozycji 

Azazela między protoplastami pod drzewem mogą przywoływać 

wspomnienie szczególnego nurtu teofanicznego, związanego z innym 

wybitnym drzewem w ogrodzie Eden, a mianowicie z drzewem życia40. 

Wiadomo, że w tradycji żydowskiej drzewo życia ma często znaczenie 

teofaniczne. Opisane jest jako bardzo szczególne miejsce zamieszkania 

Boga, a Stwórca jest przedstawiony jako spoczywający na cherubie pod drze-

wem życia. Te tradycje można znaleźć w wielu apokaliptycznych i 

mistycznych relacjach. Taki opis możemy odnaleźć np. w greckiej wersji 

apokryfu Życie Adama i Ewy 22, 3-4, gdzie autor łączy teofanię z drzewem 

życia: „Gdy Bóg wszedł [do Ogrodu], rośliny z części Adama zakwitły, ale 

wszystkie moje zostały pozbawione kwiatów. A tron Boży został ustalony 

tam, gdzie było drzewo życia”41. Intrygujące jest również to, że w 

późniejszym mistycyzmie żydowskim drzewo poznania dobra i zła podlega 

podobnej epifanicznej reinterpretacji. Ma własne sługi - cherubinów i własną 

symetrię między niebem a ziemią42. 

W świetle takich relacji wydaje się, że pokarmowe i erotyczne obrazy 

ukazane w ApAbr 23 nie są przypadkowe, lecz przekazują odwrócenie 

znanych myśli żydowskich, ujętych w tekstach apokaliptycznych43. Ta 

symbolika w słowiańskiej apokalipsie odgrywa dość ważną rolę 

 
39 Por. D. Harlow, Idolatry and Alterity…, dz. cyt., s. 320. 
40 Por. A. Orlov, Heavenly priesthood…, dz. cyt., s. 86. 
41 Zob. G. A. Anderson, M. E. Stone, A Synopsis of the Books of Adam and Eve. Second Revised Edition, EJL 

17, Scholars Press, Atlanta 1999, s. 62. 
42 Por. A. Orlov, Heavenly priesthood…, dz. cyt., s. 89. 
43 Por. A. Orlov, Divine Scapegoats…, dz. cyt., s. 99. 



113 

konceptualną, ujmując tekst w dualistyczne ramy twórczości żydowskiej. 

Takie obrazy pomagają  również wyjaśnić przemiany głównych bohaterów 

apokaliptycznych narracji, które odnoszą się do drzewa życia z ogrodu Eden. 

Ukazują one również metamorfozę, jaką przechodzili pierwsi ludzie. 

Pod tym względem temat spożywania owocu zakazanego wydaje się 

być bardzo ważnym łącznikiem między wydarzeniami protologicznymi i 

eschatologicznymi. Zepsucie pierwszej pary ludzi, która zjadła zakazany 

owoc w ogrodzie Eden, zostanie ostatecznie odwrócone poprzez równoległy 

akt pożywienia, przywracający ludzkość do pierwotnego stanu, którego 

doświadczyli w raju. 

Innym ważnym aspektem, jaki pojawia się w Apokalipsie Abrahama, 

jest podkreślenie istotności przekazu słuchowego i wizualnego. Objawia się 

to przy przedstawieniu zarówno tych postaci, które są karmione, jak i tych, 

którzy karmią. W kluczowym momencie Apokalipsy Abrahama, widzimy 

Abrahama, który jest karmiony przez anioła Jaoela. Wyraźnie zaznaczone są 

tu zarówno wizualne i słuchowe aspekty tekstu, które odgrywają kluczową 

rolę w tej narracji. 

Scena ApAbr 23, 1-13 opiera się zarówno na wizji postaci wielkiego 

anioła, jak i na głosie niebiańskiego stworzenia. Tak ukazane czytelnikowi 

obrazy w ApAbr wyraźnie wskazują na istnienie mieszanki pojęciowej. Uka-

zują one również cechy nowego paradygmatu, który można nazwać „słucho-

wym”. Ujawnia się on w wizjach ułożonych w pewną mozaikę44. 

1.4. Podsumowanie 

Apokalipsa Abrahama przedstawia świat, który jest podzielony na dwie 

części (ziemia i ogród Eden). Taki sam podział dotyczy ludzi. W Apokalipsie 

Abrahama świat stworzony przez Boga jest dobry (por. ApAbr 22, 2). Pod-

kreśla ona również, że jest jeden Bóg, którego Abraham miłuje (por. ApAbr 

19, 3). Występuje w niej dualistyczny pogląd na świat. ApAbr nie pomija też 

 
44 Por. A. Orlov, Divine Scapegoats…, dz. cyt., s. 97. 



114 

istnienia zła na świecie. W swojej wizji Abraham widzi raj, w którym są lu-

dzie sprawiedliwi (Ogród Eden), oraz otchłań, w której znajdują się ludzie 

nieposłuszni Bogu. 

W rozdziale ApAbr 23 bohater spostrzega upadłego anioła Azazela, 

który jest obok rajskiego drzewa. Znajduje się on między Adamem i Ewą. 

Autor ApAbr podkreśla obecność drzewa w ogrodzie Eden oraz  wyjątko-

wość jego owoców. Jest to drzewo „poznania dobra i zła” - symbol zepsucia 

pierwszego człowieka. Człowiek przy nim zamiast nabrać sił, zostaje ska-

zany na wieczne zatracenie. Upadły anioł, wyraźnie nie wierząc w to, że czło-

wiek może przetrwać próbę pokusy, nie ostrzega go, widząc jego klęskę 

związaną z brakiem posłuszeństwa względem Stwórcy. 

W ApAbr 23, 1-13 zostaje ukazany również motyw, w którym Adam i 

Ewa są spleceni w jedno swoimi ciałami z aniołem Azazelem. Negatywna 

postawa ludzi względem Pana Boga jest również przedstawiona przy po-

mocy metafory pożywienia. Jest to paralelizm między drzewem zakazanym 

przez Boga a aniołem Azazelem. Drzewo w ApAbr 23, 1-13 przybiera anta-

gonistyczną symbolikę. Anioła, który jest złączony w jedno z człowiekiem, 

można rozumieć jako drzewo, z którego człowiek jest karmiony, spożywając 

zakazany owoc. Obraz ten pomaga w interpretacji przemiany Adama i Ewy, 

która została przekazana w narracji ApAbr, odnoszącej się do drzewa życia 

z ogrodu Eden. 

W tekście ApAbr pojawia się również aspekt słuchowy i wizualny. Ma 

to miejsce, kiedy zostają przedstawione postacie, które są karmione, oraz te, 

które karmią. Abraham jest karmiony przez anioła Jaoela. W tej narracji wy-

raźnie zaznaczone zostały zarówno wizualne jak i słuchowe aspekty tekstu. 

Autor ApAbr ukazuje je przez używanie określeń takich jak: spojrzałem, zo-

baczyłem, widziałem lub posłuchaj (por. ApAbr 23, 1-13) 

 

 

 

 



115 

2. Księga Henocha etiopska 25, 1-7; 32, 1-6 (1 Hen) 
 

Tłumaczenie45  

1 Hen 25, 1-7 

25. 1 Następnie Michał jeden ze świętych i czcigodnych aniołów, który 

był ze mną i który stał na ich czele, odpowiadając mi rzekł: Henochu! 

Dlaczego pytasz mnie46 o woń tego drzewa i dlaczego chcesz to wiedzieć47? 

2 Wówczas ja, Henoch, odpowiadając mu rzekłem48: „Chciałbym dowiedzieć 

się wszystkiego, ale szczególnie interesuje mnie to drzewo”. 3 Odpowiedział 

mi mówiąc: „Ta wysoka góra, którą ujrzałeś49, której szczyt podobny jest do 

tronu Pana, to tron, gdzie Święty i Wielki, Pan Chwały50, Wieczny Król 

zasiądzie, gdy nawiedzi w dobroci51 swej ziemię. 4 A to piękne wonne 

drzewo – żadne (stworzenie) cielesne nie ma prawa go dotykać aż do 

wielkiego sądu, kiedy odbierze pomstę na wszystkich i doprowadzi 

(wszystko) do końca na wieki – zostanie dane sprawiedliwym i pokornym. 5 

Z jego owocu wybrani otrzymają52 życie. Zostanie zasadzone na północy, w 

świętym miejscu, w domu Pana. Wiecznego Króla. 6 Wówczas rozradują się 

niewymownie i będą53 zadowoleni w świętym (miejscu). Miły zapach tego 

drzewa (przeniknie) ich kości i będą żyć długim życiem na ziemi, tak jak żyli 

twoi ojcowie. Za ich dni54 smutek, ból, znój i kara ich nie dotkną”. 7 Wówczas 

błogosławiłem Pana Chwały, Wiecznego Króla, za to, że przygotował takie 

wspaniałości ludziom sprawiedliwym stwarzając je i obiecując im, że je 

dostaną. 

 

 
45 Tłum. w oparciu o: R. Rubinkiewicz,  I Księga Henocha, w: Apokryfy Starego Testamentu, (red.) R. 

Rubinkiewicz, Vocatio, Warszawa 2016. 
46 + „O mnie” jak w Etiop.  
47 „Czy chcesz wiedzieć” jak w Etiop. 
48  3 sg. jak w Etiop.; „Ja, Enoch - i powiedziałem” jak w Codex Panopolitanus. 
49 „że widziałeś” jak w Etiop.; użycie Gr. τὸ ὄρος ὃ ὁρᾷς przez „parablepsis” jak w Codex Panopolitanus. 
50 „Wielki Pan, Święty Chwały” jak w Codex Panopolitanus. 
51 „w pięknie” jak w Etiop. 
52 Gr. εἰς ζωήν / heywat („do życia” = לחיין) w Etiop. i Codex Panopolitanus jako להוא, „będzie”; zob. R. H. 

Charles, The Ethiopic Version of the Book of Enoch: Edited from Twenty-Three MSS. together with the 

Fragmentary Greek and Latin Versions, Anecdota Oxoniensia, Semitic Series 11, Clarendon Oxford 1906, s. 63. 
53 „przynieść” jak w Etiop. 
54 + „smutek” jak w Etiop. 



116 

1 Hen 32, 1-6 

32. 1 Za tymi górami, kiedy wzrok zwróciłem ku górom55 na północ, 

zobaczyłem siedem56 gór pełnych miłego nardu, żywicy57, cynamonu i 

pieprzu. 2 Stamtąd udałem się szczytami tych gór daleko na wschód, 

poszedłem poza Morze Czerwone, oddaliłem się od niego58 i dotarłem aż do 

krainy ciemności59. 3 Przyszedłem do60 Ogrodu Sprawiedliwości i ujrzałem 

poza61 tymi drzewami62 wiele rosnących tam63 wielkich drzew, pachnących 

słodko, wielkich, bardzo pięknych64 i wspaniałych oraz drzewo mądrości, z 

którego święci jedzą65 i poznają wielką mądrość. 4 Podobne jest ono do 

drzewa janowca. Owoc jego jest jak kiść winogron na winnym krzewie, 

bardzo piękny, a zapach tego drzewa rozchodzi się i sięga daleko66. 5 I 

powiedziałem: „To67 drzewo jest piękne! Jak piękny i przyjemny jest jego 

widok68!”  6 Święty anioł Rafał, który  był ze mną, odpowiadając69 mi rzekł: 

„To jest drzewo mądrości, z którego twój praojciec i twoja pramatka70 żyjący 

przed tobą zjedli i nauczyli się mądrości. Ich oczy zostały otwarte, poznali, 

że byli nadzy i zostali wypędzeni z ogrodu”. 

 

 
55 „gdy patrzyłem na góry” jak w Etiop. 
56 „siedem” jak w Etiop. i Codex Panopolitanus. 
57 „pachnące drzewo” jak w Etiop.; Gr. σχινου jak w Codex Panopolitanus, 4 צפרQEne 1 26:18, zob. J. T. Milik, 

The Books of Enoch: Aramaic Fragments of Qumrân Cave 4, Oxford: Clarendon 1976, s. 232. 
58 „I od tego też wyszedłem na szczyty” (Gr. καὶ ᾠχόμην ἐπʼ ἄκρων καὶ ἀπὸ τούτου) jak w Codex 

Panopolitanus; „I od tego byłem daleko” jak w Etiop. 
59 „dla ciemności” Heb. חשוכא w Codex Panopolitanus; w wersji etiopskiej brzmi ζωτιηλ. 
60 „w kierunku” jak w Etiop.; Gr. πρός jak w Codex Panopolitanus. 
61 Gr. μακρόθεν jak w Codex Panopolitanus; „Poza” jak w Etiop.; M. Black w swoim tłumaczeniu zawiera 

zarówno tłumaczenie z Codex Panopolitanus jak i w Etiop.; zob. M. Black, J. C. VanderKam, The Book of 

Enoch or 1 Enoch: A New English Edition with Commentary and Textual Notes in Consultation with James C. 

VanderKam, SVTP 7, Brill, Leiden 1985, s. 176. 
62 Gr. τῶν δένδρων τούτων δένδρα πλείονα καὶ μεγάλα jak w Codex Panopolitanus; zaś Etiop. interpretuje 

pierwsze trzy słowa z poprzednim słowem: „za drzewami”. 
63 „i dwa tam” Gr. δύω μὲν ἐκεῖ  jak w Codex Panopolitanus; „tam rosły” jak w Etiop.; por. R. H. Charles, The 

Ethiopic Version of the Book of Enoch: Edited from Twenty-Three MSS. together with the Fragmentary Greek 

and Latin Versions Anecdota Oxoniensia, Semitic Series 11, Clarendon, Oxford 1906, s. 72. 
64 „wielki i bardzo piękny” jak w Etiop.; Gr. μεγάλα σφόδρα <καὶ> καλά jak w Codex Panopolitanus. 
65 „w tym” jak w Etiop.; Gr. οὗ ἐσθίουσιν ἅγιοι τοῦ κάρπου αὐτοῦ jak w Codex Panopolitanus. 
66 „A zapach tego drzewa przenika z daleka” jak w Etiop.  
67 „Ten”  jak w Etiop.  
68 „przyjemny jest jego wygląd” jak w Etiop.; Gr. ἐπίχαρι τῇ ὁράσει jak w Codex Panopolitanus. 
69 + „i powiedział do mnie” jak w Etiop.; być może parablepsis w Codex Panopolitanus z powodu pomylenia 

ἐμοῦ i ἐμοῖ. 
70 Codex Panopolitanus kończy się stwierdzeniem: „z którego jadł twój ojciec” Gr. ἐξ οὗ ἔφαγεν ὁ πατήρ σου. 



117 

Nazwa i budowa 1 Księgi Henocha 

Księga Henocha etiopska, zwana także 1 Henochem, jest zbiorem nar-

racji skupionych na tajemnicach, które zostały Henochowi objawione w 

niebie. Te pisma jako wspólny punkt wyjścia przyjmują niezwykły opis 

Henocha w genealogicznej liście od Adama do Noego. 

W rzeczywistości istnieją trzy „Księgi Henocha”. Są ponumerowane, 

ale również mają swoje nazwy od języka, na który zostały przetłumaczone. 

Tak więc 1 Hen nazywany jest Henochem etiopskim, 2 Hen słowiańskim, 

natomiast 3 Hen - hebrajskim. Wszystkie są uważane za pseudoepigrafy. 

Chociaż 2 i 3 Księgi Henocha zawierają również materiał o patriarsze 

Henochu i jego rzekomych wizjach i doświadczeniach, jednakże nie mają 

one takiej wagi ani wpływu, jaki miała 1 Księga Henocha na starożytny 

judaizm i chrześcijaństwo. 2 i 3 Księga Henocha zostały napisane znacznie 

później i posiadają różnorodne tradycje odmian rękopisów71. 

Księgą, która jest przypisana do „Księgi Henocha”, jest etiopska 1 

Księga Henocha. Naukowcy uważają, że jego najstarsze sekcje zostały 

napisane już w 300 r. przed Chr., ale jedyny kompletny rękopis jaki jest 

dostępny, to tłumaczenie etiopskie z lat 400-500 n.e.72. Jednakże najnowsze 

odkrycia fragmentów Henocha z lat pięćdziesiątych XX wieku wśród 

zwojów znad Morza Martwego w Qumran sugerują, że oryginalnym 

językiem był aramejski73. 

1 Księga Henocha należy do gatunku literatury zwanego 

„apokaliptycznym”. J. Collins, znawca literatury apokaliptycznej, definiuje 

ją jako gatunek „z treścią narracyjną, w której objawienie jest 

zapośredniczone przez istotę nieziemską dla ludzkiego odbiorcy, odsłaniając 

transcendentną rzeczywistość, która jest jednocześnie czasowa, o ile 

 
71 Por. P. Sacchi, Storia del Secondo Tempio: Israele tra VI secolo a.C. e I secolo d.C., Torino: Società Editrice 

Internazionale 1994, s. 148-149. 
72 Zob. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch: a commentary on the Book of 1 Enoch, Chapters 1–36, Fortress Press, Min-

neapolis 2001, s. 1, 9. 
73 Zob. więcej: H. J. Drawnel, 1 Enoch 6–11 Interpreted in Light of Mesopotamian Incantation Literature, w: 

1 Enoch and the Synoptic Gospels: Reminiscences, Allusions, Intertextuality, (red.) L. T. Stuckenbruck, EJL 44, 

SBL Press, Atlanta 2016, s. 245-284; tenże, Some Notes on Scribal Craft and the Origins of the Enochic Tradi-

tion, Hen 31, 2009, s. 66-72; S. Jędrzejewski, Początek zła (Rdz 3 i 6,1-4) w interpretacji Księgi Henocha eti-

opskiej (1 HenEt), Sem 13, 1997, s. 95-112. 



118 

przewiduje eschatologiczne zbawienie, i dotyczy innego, nadprzyrodzonego 

świata”74. 

Większość badaczy uważa, że 1 Księga Henocha to pięć różnych ksiąg. 

Domniemywa się, że zostały one napisane w różnych okresach i finalnie 

zredagowane razem w jedno dzieło. Wiadomo, iż większość starożytnych 

tekstów pisanych poprzedza wieloletnia tradycja ustna. Tak więc data 

powstania ani nawet data najnowszego rękopisu nie wskazują na prawdziwy 

wiek tekstu, który prawdopodobnie jest znacznie starszy. 

Źródłem obfitującym w przekaz o zaistnieniu zła jest 1 Hen 1 – 36. 

Księga ta została wyróżniona w niniejszym badaniu, ponieważ zawiera ona 

treści mówiące o nieposłuszeństwie pierwszych rodziców. Tematyka ta jest 

powiązana z motywem drzewa z Rdz 3, 1-23. Księga Czuwających, nazwana 

również Księgą Widzących (zob. 1 Hen 1 – 36) jest datowana 

najprawdopodobniej na okres poprzedzający czas hellenistyczny. Ukoń-

czona w połowie III wieku przed Chr.75, ogłoszona przez Henocha jako 

wyrocznia sądu. Przedstawia szczególną opowieść o dwustu niebiańskich 

strażnikach, którzy buntują się przeciwko Bogu w niebie. Opisuje również 

niebiańskie zlecenie Henocha jako proroka i opisuje jego kosmiczne podróże 

do nieba, aby ogłosić sąd nad wrogami Boga76. 

Autorstwo i historia 

Utwory zawarte w 1 Księdze Henocha zostały napisane w języku 

aramejskim, następnie przetłumaczone na grecki, zaś z greckiego na 

starożytny etiopski (ge'ez). Księga jako całość przetrwała jedynie w języku 

etiopskim, ale prawie 1/3 (głównie zawarta w Księdze Czuwających) 

zachowała się w języku greckim77. 

Odkrycie aramejskich fragmentów 1 Henocha w Qumran rozstrzygnęło 

długotrwałą debatę odnośnie do tego, czy większość 1 Księgi Henocha 

 
74 Zob. J. J. Collins, The Jewish Apocalypses, Semeia 14, (1979), s. 22; M. Parchem, Pisma apokaliptyczne i 

testamenty (Apokryfy Starego Testamentu, 2), Kraków-Mogilany 2010, s. 26-27. 
75 Zob. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch: a commentary…, dz. cyt., s. 7. 
76 Por. P. Sacchi, L'apocalittica giudaica e la sua storia, Biblioteca di cultura religiosa 55, Paideia Editrice, 

Brescia 1990, s. 65-66. 
77 Zob. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch: a commentary…, dz. cyt., s. 7. 



119 

została skomponowana w języku aramejskim, czy hebrajskim. Prawie 

wszystkie dzieła zawarte w 1 Księdze Henocha są przedstawione we 

fragmentach aramejskich znalezionych w Qumran78. Każda kompozycja w 1 

Księdze Henocha ma odrębne pochodzenie i każda ma też inną historię. 

Ogólnie rzecz biorąc, prace te powstały w różnych okresach od IV wieku 

przed Chr. do przełomu epoki. Jednakże nadal trwa dyskusja na temat 

datowania oryginalnych tekstów tych różnych kompozycji79. 

Księga Czuwających jest datowana na lata 250-200 przed Chr. w 

oparciu o jej zależność od Księgi Jubileuszy (datowanej na około 160 r. przed 

Chr.). Co ciekawe, Księga Jubileuszy czerpie z Księgi Czuwających w jej 

aktualnej formie tekstowej, a nawet odzwierciedla pewne powtórzenia w 

opisie80. 

Najpóźniejsza możliwa data powstania tego dzieła to pierwsza połowa 

II wieku przed Chr. Jest ona oparta na paleograficznym datowaniu 

fragmentów Henocha znalezionych w 4. jaskini w Qumran. Przypowieści o 

patriarsze Henochu można datować na przełom naszej ery. Opis inwazji na 

Palestynę przez „Partów i Medów” w 1 Hen 56, 5-7 wskazuje, że utwór ten 

powstał po inwazji Partów w 40 roku przed Chr., ale przed 70 rokiem n.e., 

ponieważ w tekście nie odnajdziemy wzmianki o Rzymianach81. 

Kolejna księga Astronomiczna jest uważana przez niektórych uczonych 

za najwcześniejszą kompozycję 1 Księgi Henocha, na podstawie 

paleograficznego datowania fragmentu tej księgi znalezionego w Qumran na 

koniec III wieku przed Chr. Księga Snów w jej obecnej formie może być 

datowana na okres od 163 do 160 roku przed Chr., krótko po bitwie Judy 

Machabeusza pod Beth Zur, zakładając, że 1 Hen 90, 13-15 odnosi się 

właśnie do tej bitwy. Jednak alegoryczny charakter tej księgi sprawia, że 

przesłanki oparte na jej treści są w najlepszym przypadku spekulatywne. 

 
78 Zob. J. C. Greenfield, M. E. Stone, The Enochic Pentateuch and the Date of the Similitudes, HTR 70, 1977, s. 

51-65. 
79 Por. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch: a commentary…, dz. cyt., s. 81-108. 
80 M. Segal, The Book of Jubiless: Rewritten Bible, Redaction, Ideology and Theology, JSJ.S 117, Brill, Leiden 

2007, s. 115-116. 
81 Zob. M. T. Brand, 1 Enoch, w: Outside the Bible: Ancient Jewish writings related to Scripture, vol. 2, (red.) L. 

H. Feldman, J. L. Kugel, L. H. Schiffman, The Jewish Publication Society, Philadelphia 2013, s. 1362. 



120 

Większość Listu Henocha można datować na początek II wieku przed 

Chr. List pochodzi z Księgi Czuwających, ale wydaje się, że został 

skomponowany przed 167 r. przed Chr. (por. 1 Hen 93, 1-10; 91, 11-17). 

„Dodatkowa księga” w 108 rozdziale, która jest najnowszym tekstem z 1 

Księgi Henocha, jest datowana na I wiek n.e.82. 

Znaczenie 1 Księgi Henocha 

1 Księga Henocha ma szczególne znaczenie dla zrozumienia myśli 

żydowskiej z okresu Drugiej Świątyni. Jest ona szczególnie ważna dla Księgi 

Jubileuszy, która czerpie z 1 Księgi Henocha w opisie doświadczeń Henocha 

i jego ciągłej roli aż do Dnia Sądu (por. Lub 4, 17-26; 10, 17). Ponadto relacja 

czuwających w Jub 5 jest oparta na Księdze Czuwających z 1 Hen 1 – 36. 

Księga ta wywarła również duży wpływ na społeczność z Qumran. Jednakże 

kompozycja 1 Henocha znaleziona w Qumran zawiera teologiczne różnice. 

Niemniej jednak nacisk na niebiańskie tajemnice i apokaliptyczny ostatni 

wiek ukazany w 1 Księdze Henocha, były wystarczającym powodem, aby te 

tematy w mniejszym bądź większym stopniu kojarzone były ze 

społecznością z Qumran. 

Chociaż 1 Księga Henocha nie miała bezpośredniego wpływu na myśl 

rabiniczną, to tematy, które przekazuje 1 Hen, odzwierciedlają koncepcje, 

które rozwinęły się w okresie Drugiej Świątyni i można je znaleźć później w 

niektórych tekstach rabinicznych. Zaś wpływ 1 Księgi Henocha na myśl 

chrześcijańską jest zdecydowanie jaśniejszy oraz klarowny. Wyraża się to 

przez centralne miejsce postaci mesjańskiej w przypowieściach Henocha 

oraz jego określeniu: „Syn Człowieczy”, które przypomina Ewangelię i 

późniejszą chrystologię. 

2.1. Ogród sprawiedliwości 

Archanioł Michał ukazuje Henochowi cudowne miejsce jakim jest 

ogród rajski. Pierwszą reakcją Henocha jest zachwyt nad pięknem drzewa 

(por. 1 Hen 21, 8; 22, 2; 26, 6; 32, 5). Ten zachwyt ma swoje źródło w woni, 

 
82 Zob. M. T. Brand, 1 Enoch…, dz. cyt., s. 1362. 



121 

zapachu jakie wydaje niezwykłe drzewo znajdujące się pośrodku ogrodu, ale 

też w imponującym pięknie tej rośliny. Tutaj funkcja Michała jako anioła 

„interpretatora” zostaje wystawiona na pierwszy plan. Tak samo dzieje się w 

wersecie, gdzie jest mowa o przyszłości ludzi sprawiedliwych, których anioł 

jest patronem (por. 1 Hen 20, 5; 25, 4d-6). W jakim dokładnie sensie 

archanioł Michał jest „ich liderem”, nie jest do końca sprecyzowane w 

tekście83. W rozmowie z niebiańską istotą Henoch pragnie zasadniczej 

rzeczy, mianowicie „poznania prawdy”. Precyzyjniej rzecz ujmując, pragnie 

nawet „poznania wszystkiego”. Głównym zmartwieniem i podjętą refleksją 

w ogrodzie sprawiedliwych dla bohatera apokalipsy staje się drzewo84. 

Jednakże zanim zostanie podjęty temat samego drzewa i punktu 

kulminacyjnego tej sekcji, autor podejmuje znajdujący się tam motyw góry. 

Jest to próba odpowiedzi na pytanie zadane wcześniej przez Henocha, które 

dotyczy „wszystkich rzeczy”. Pytanie to dotyczy drzewa szczególnie 

upodobanego przez bohatera apokalipsy. Ukazuje to następujący schemat: 

Wizja Reakcja Pytanie Odpowiedź Interpretacja 

siódma 

góra 
 

dlaczego 

uczyć się 

prawdy? 

wiedzieć/ 

znać 

wszystko 

tron 

drzewa/ 
drzewo 

jak 

pięknie! 

dlaczego 

pytać o 

drzewo? 

szczególnie 

drzewo 
drzewo życia 

Siódma góra, którą generalnie w 1 Hen 18, 8 opisano jako „tron Boży”, 

jest utożsamiana z tronem, na którym zasiądzie Bóg w czasie sądu 

eschatologicznego. Czasownik gr. ἐπισκέπτομαι „odwiedzać”, używany w 

odniesieniu do sądu Bożego, jest przyjętym sposobem określenia 

rzeczywistości eschatologicznej, jednakże w takiej formie występuje tylko w 

1 Księdze Henocha85. Połączenie trzech tytułów podkreśla transcendencję 

 
83 Por. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch: a commentary…, dz. cyt., s. 314. 
84 Por. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch: a commentary…, dz. cyt., s. 314. 
85 Por. H. W. Beyer, ἐπισκέπτομαι, w: TDNT 2, s. 606-607. 



122 

wielkiego Sędziego. Dobroć ukazana na sądzie Bożym została przedsta-

wiona z punktu widzenia ludzi sprawiedliwych, których nagroda za dobry 

żywot została opisana w 1 Hen 25, 4d-686. 

W analizie 1 Księgi Henocha godny uwagi jest również język 

aramejski. W tym tłumaczeniu autor nie używa zwrotu גנתא, który jest 

naturalnym odpowiednikiem heb. słowa גן. Autor używa tutaj 

transkrybowanego wyrażenia פרדס, prawdopodobnie mając zamiar podkre-

ślić, że jest to termin techniczny. 

Nazwa „ogród sprawiedliwości” פרדס קשט jest również potwierdzona w 

1 Hen 77, 3 oraz w 1 Hen 60, 23, a może być ponadto w ten sam sposób 

interpretowana w 1 Hen 60, 8 i 1 Hen 70, 3. Tutaj przypuszczalnie oznacza 

ogród, który był miejscem zamieszkania pierwszych istot ludzkich, 

nazwanych potem sprawiedliwymi87. W 1 Hen 60, 8 i 1 Hen 70, 3 ogród ten 

jest miejscem zamieszkania ludzi, którzy za swojego życia wykazali się 

sprawiedliwym postępowaniem. W odniesieniu do obrazu, ogrodu jaki 

przestawia 1 Hen, można też przywołać pismo apokryficzne Życie Adama i 

Ewy 25, 3 gdzie zwrot paradisum iustitiae oznacza niebiańskie mieszkanie 

Boga, które jest odpowiednikiem ziemskiego ogrodu88. Takie ujęcie niejako 

doprecyzowuje przesłanie, jakie nakreśla autor 1 Księgi Henocha, 

przedstawiając czytelnikowi ogród sprawiedliwości i wyjątkowe drzewo 

znajdujące się w nim. 

2.2. Drzewo mądrości 

Drzewo mądrości jest drugim, a zarazem głównym celem interpretacji 

anielskiej. Owoc z tego drzewa jest zakazany do jedzenia, ale w  przyszłości 

zostanie on przekazany sprawiedliwym. Kiedy główny bohater widzi Ogród 

Sprawiedliwości, już z daleka zatrzymuje się, jakby został sparaliżowany 

(por. 1 Hen 32, 3). Tym co przyciąga jego wzrok, jest drzewo w środku 

 
86 Por. też 1 Hen 1, 8 i 1 Hen 5, 6-9. 
87 Por. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch: a commentary…, dz. cyt., s. 327. 
88 Porównanie tej sekcji wskazuje, że autorzy tych odwołań dostrzegali związek między tym opisem raju 

sprawiedliwości a ziemskim rajem (mieszkaniem pierwszych rodziców); Zob. J. C. VanderKam, Enoch: A man 

for all generations, University of South Carolina Press, Columbia 1995, s. 55-59. 



123 

ogrodu, które jest bardzo duże i piękne, chwalebne i wspaniałe, z którego 

„święci jedzą i uczą się wielkiej mądrości” (por. 1 Hen 32, 4)89. Henoch pyta 

o to drzewo, a jego anielski przewodnik odpowiada w następujący sposób: 

„To jest drzewo mądrości (gr. τὸ δένδρον τῆς φρονήσεως)90, z którego twój 

praojciec i twoja pramatka żyjący przed tobą zjedli i nauczyli się mądrości. 

Ich oczy zostały otwarte, poznali, że byli nadzy i zostali wypędzeni z ogrodu” 

(Zob. 1 Hen 32, 6). 

Jest to dość zaskakująca informacja, gdyż w biblijnym opisie raju, nie 

znajdujemy informacji, że drzewo życia jest zakazane dla wszystkich ludzi 

(por. Rdz 3, 24). Jednakże zgodnie z 1 Hen 32, Bóg przeniósł Henocha z 

pierwotnego raju, będącego na wschodzie (por. 1 Hen 32, 2) do obecnego 

niedostępnego miejsca, gdzie pozostanie aż do sądu powszechnego. Wtedy 

Stwórca rozdzieli sprawiedliwych i niegodziwych, doprowadzając przy tym 

do końca obecny wiek, a otwierając czas wiecznego życia. Ta niedostępność 

drzewa aż do czasów ostatecznych jest ważną cechą strukturalną literatury 

apokaliptycznej91. 

Analizując tekst apokryfu w wersetach 1 Hen 32, 4d-6 łatwo dostrzec 

formę poetycką. Już pierwszy dystych (ww. 4d-5a) skomponowany jest na 

zasadzie równoległości. Końcowe wersy tworzą tetrastych (w. 6c – f). Druga 

linia realizuje konsekwencje linii pierwszej. Linie druga i trzecia są w 

progresywnej równoległości, natomiast ostatnia stanowi antytezę. 

Cały poemat opisuje wydarzenie eschatologiczne w odniesieniu do 

drzewa życia i jego błogosławieństw. Dla autora 1 Księgi Henocha świat, 

który przedstawia, charakteryzuje się krótkim życiem człowieka, udrękami, 

plagami i cierpieniem (por. 1 Hen 21, 6). Zdrowe i niezwykle długie życie 

 
89 Por. E. J. C. Tigchelaar, Eden and Paradise: The Garden Motif in Some Early Jewish Texts (1 Enoch and 

other texts found at Qumran), w: Paradise Interpreted. Representations of Biblical Paradise in Judaism and 

Christianity, (red.) G. P. Luttikhuizen, Brill, Leiden 1999, s. 62. 
90 Por. mądrość (BHS חָכְמָה; LXX σοφίᾳ) z „drzewo życia” w Prz 3, 18 (BHS וְעֵץ הַחַיִים; LXX ξύλον τῆς ζωῆς) 

jak w Rdz 2, 9; 3, 22. 24. 
91 Zob. G. W. Nickelsburg, Some Related Traditions in the Apocalypse of Adam, the Books of Adam and Eve, 

and 1 Enoch, w: The Rediscovery of Gnosticism: Proceedings of the International Conference on Gnosticism at 

Yale, New Haven, Connecticut, March 28-31, 1978, vol. 2: Sethian Gnosticism, (red.) B. Layton, Brill, Leiden 

1981, s. 515-539; Zob. J. Stock-Hesketh, Circles and Mirrors: Understanding 1 Enoch 21–32, JSPE 11, (2000), 

s. 46-48. 



124 

jest odpowiednim przeciwieństwem i swoistego rodzaju antidotum. Ta 

typologia określana przez H. Gunkela jako Urzeit-Endzeit – „odwieczny czas 

końca”, przewiduje powrót do raju. Motyw ten już zasugerowany w 1 Hen 

10, 17-19, zaczerpnął swoją optykę z dobrze znanego kontekstu nowego 

stworzenia. 

Werset 1 Hen 25, 3 nawiązuje bezpośrednio do Rdz 3, 1-2492. W tym 

kontekście ukazanie pachnącego drzewa mądrości, które jest prawie 

wyłącznym przedmiotem tej perykopy (por. 1 Hen 25, 4-7), jest punktem 

kulminacyjnym podróży, którą odbywa Henoch. 

Opis raju sprawiedliwości i jego drzewa jest odpowiednikiem opisu 

raju Boga i jego drzewa w 1 Hen 24, 2-7. Oba opisują ogród zdominowany 

przez jedno drzewo, które jest jednym z dwóch drzew centralnych w narracji 

Rdz 3, 1-24. Wskazane przez autora Księgi Henocha drzewo oraz jego 

znaczenie są tutaj kluczowe, ponieważ szczegóły obu opisów są do siebie 

bardzo zbliżone. 

Jedno drzewo jest wyróżnione spośród wielu, zaś jego różne elementy 

są wymienione i porównane z innymi drzewami. Opisy drzewa mądrości w 

1 Hen 32, 3-6 i drzewo życia z Rdz 3, 1-24 są paralelne do siebie na tyle, by 

przypuszczać, że zostały skomponowane na zasadzie kalki tekstowej. Podo-

bieństwa wskazują też na ważną różnicę. Tę mianowicie, że drzewo życia 

(por. Rdz 3, 1-24) ma raczej znaczenie eschatologiczne, zaś drzewo mądrości 

(por. 1 Hen 3-6) ogranicza się tylko do historii w odniesieniu do pierwszych 

rodziców. Wersety 1 Hen 32, 5-6 odzwierciedlają sformułowanie z Rdz 3, 6-

7. 24 i w świetle tej zależności kilka różnic w tym tekście występujących w 

stosunku do Księgi Rodzaju 3 jest znaczących. Przedstawia to następujący 

schemat:  

1 Hen 32, 3 1 Hen 32,6 

 
92 Por. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch: a commentary…, dz. cyt., s. 314-315. Por. J. C. VanderKam, Enoch : A 

man for all generations, University of South Carolina Press, Columbia 1995, s. 56. 



125 

drzewo mądrości… drzewo mądrości… 

święci jedzą twój ojciec… twoja matka jedli 

uczą się wielkiej mądrości nabyli mądrość 

W obu wersetach drzewo jest określone nie jako drzewo poznania dobra 

i zła, ale jako drzewo mądrości, (gr. τὸ δένδρον τῆς φρονήσεως). Grecki 

rzeczownik φρόνησις może jednak również tłumaczyć formę rzeczownika 

języka aramskiego ידע „wiedzieć”93, choć oczekiwanym terminem byłoby 

słowo 94.חכמתא Idea mądrości jest obecna w Rdz 3, 6 w słowie שכל. Po 

pierwsze, zgodnie z 1 Hen 32, 3, drzewo jest źródłem mądrości 

przypisywanej świętym. Prawdopodobnie jest to ta sama mądrość, która 

przekazywana jest również Henochowi. Po drugie, zgodnie z wersetem 1 

Hen 32, 6, drzewo było źródłem mądrości dla pierwszych rodziców. Poja-

wienie się tego motywu w narracji 1 Hen 32, 6 przerywa przepływ „wątku” 

z Rdz 3, 6-7, wskazując tym samym, że autor podjął próbę identyfikacj tego 

drzewa jako źródła „(wielkiej) mądrości”95. 

Jak zasugerowano powyżej, również wersja historii Edenu 

odzwierciedlona w Księdze Ezechiela 28 mogła przypisywać pierwszemu 

człowiekowi mądrość pozytywną, a nie zakazaną. Nie jest jednak jasne, jaki 

rodzaj mądrości mógł mieć na myśli autor Księgi Ezechiela. Późniejsza 

tradycja w apokryfie Życie Adama i Ewy 29, 2-10 łączy objawienie tajemnic 

eschatologicznych ze spożywaniem owocu z drzewa poznania. 

Motyw drzewa mądrości jest godny uwagi również dlatego, ponieważ 

znajduje się w dokumencie, którego jednym z głównych tematów jest 

objawienie ezoterycznej mądrości. Może to sugerować, iż Adam i Ewa 

 
93 J. T. Milik, The Books of Enoch: Aramaic Fragments of Qumrân Cave 4, Oxford 1976, s. 235 
94 Zob. E. Hatch, H. A. Redpath, A concordance to the Septuagint and the other Greek Versions of the Old Tes-

tament (including the Apocryphal Books), vol. 2, Akademische Druck, Graz 1975, s. 1439. 
95 Por. A. Y. Reed, Enoch, Eden, and the Beginnings of Jewish Cosmography, w: Enoch, Eden, and the Begin-

nings of Jewish Cosmography, (red.) C. Burnet, J. Kraye, London 2016, s. 82-83. 



126 

otrzymali dostęp do takiej mądrości, której Henoch mógł się nauczyć tylko 

przebywając pośród istot niebiańskich96. 

2.3. Poznanie 

Poznanie, szczególnie tego, co otacza cudowny ogród, oraz drzewa, 

które znajduje się w jego centrum, zostają objawone Henochowi, kiedy udał 

się szczytami gór w kierunku wschodnim (por. 1 Hen 32, 2). Trzykrotne 

powtórzenie frazy „daleko od nich / tego” podkreśla, że autor w kilku 

słowach planuje podróż. Obszar, który rozciąga się przed wizjonerem, sięga 

daleko na wschód. Z relacji autora wiadomo, że za tym wszystkim znajduje 

się tylko ciemność. W 1 Hen 17, 6 podróż Henocha na zachód prowadziła go 

do „wielkiej rzeki” i „wielkiej ciemności”. Być może lokalizacja, którą 

próbuje nakreślić autor apokryfu, wiąże się z jemu znanym Morzem 

Czerwonym i ciemnością, jaka rozpościera się poza nim. 

Takie zabiegi retoryczne są przykładem szeroko zakrojonych wysiłków 

literackich judaizmu, mających na celu sporządzenie czegoś na wzór mapy, 

opisującej struktury kosmosu. W Księdze Czuwających znajdujemy również 

prawie wszystkie elementy, które odpowiadają miejscu, które nazywamy 

rajem. Obejmują one: troskę o lokalizację ogrodu Adama i Ewy, umiejsco-

wienie Drzewa Wiedzy / Mądrości i Drzewa Życia; opis architektury, 

zawartości i mieszkańców niebiańskiej siedziby Boga, odwiedzanej przez 

sprawiedliwego wizjonera; opis miejsc, w których przebywają dusze 

sprawiedliwych, oddzielone od złych po śmierci oraz korelacja protologii i 

eschatologii z obietnicą przywrócenia świata do pierwotnej świetności, do 

którego powróci ład charakteryzujący pierwotną przestrzeń i czas. 

W tym kontekście bardzo zastanawiająca jest próba poznania miejsca 

raju w Księdze Czuwających. Wśród głównych celów podróży Henocha jest 

to jedyne miejsce, któremu nie nadano żadnego znaczenia dla przyszłości. 

Nie jest tu też obecna przyszła lokalizacja drzewa życia i nie ma żadnej 

wzmianki o ostatecznym przywróceniu ludzi prawych. Nie można tego sobie 

 
96 Por. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch: a commentary…, dz. cyt., s. 328. 



127 

nawet wyobrazić jako przyszłego zamierzonego przystanku na trasie wę-

drówki Henocha. Również intrygujące jest to, że bardzo mało uwagi 

poświęca się Drzewu Mądrości97. Struktura narracji o miejscu w środku 

ogrodu, gdzie znajduje się wyjątkowe drzewo, również znacząco odbiega od 

schematu, który został zastosowany w Księdze Czuwających98. 

Chociaż 1 Hen 32 zawiera najwcześniejsze jednoznaczne odniesienie 

do historii Adama i Ewy poza Księgą Rodzaju99, to nie wywiera ona 

wielkiego wpływu na późniejsze próby określenia Księgi Rodzaju 2 – 3 jako 

ogniwa w spekulacjach protologicznych i eschatologicznych. Nie leży też w 

centrum prób określenia topografii krańców ziemi. 

Mimo to pojawiły się próby usytuowania miejsca, w którym cudowne 

drzewo się znajdowało. Próbując poznać miejsce jego usytuowania, P. Grelot 

wysunął motyw egzegetyczny, a mianowicie chęć pogodzenia opisu Edenu, 

jako ogrodu położonego na wschodzie w Księdze Rodzaju, z opisem Edenu 

na górze Ezechiela. Być może jest tu także odniesienie do północnej „Bożej 

góry”' z Iz 14. Jego zdaniem Księga Czuwających miałaby ukazywać 

kosmologię z dwoma rajami: [1] północno-wschodnim ogrodem związanym 

z Adamem i Ewą, które zawierało Drzewo Wiedzy / Mądrości (por. 1 Hen 

32); [2] i północno-zachodnie miejsce, górski tron Boga, zawierające drzewo 

życia, które zostanie przesadzone do środka ziemi na końcu czasu (por. 1 

Hen 25)100. 

Ponieważ późniejsze tradycje z ogrodu z Księgi Rodzaju czynią raj 

niebiański i ziemski Eden, możliwe jest skopiowanie tej podwójności 

również w Księdze Czuwających. E. J. C. Tigchelaar zakwestionował tę 

interpretację na podstawie wybiórczego korzystania przez P. Grelota tradycji 

z wczesnych i późnych źródeł w rekonstrukcji swojej „henochickiej” mapy 

 
97Por. M. Himmelfarb, The Temple and the Garden of Eden in Ezekiel, the Book of the Watchers, and the 

Wisdom of ben Sira, w: Sacred Places and Profane Spaces: Essays in the Geographics of Judaism, Christianity, 

and Islam, (red.) J. Scott, P. Simpson–Housley, New York 1991, s. 67. 
98 Por. E. J. C. Tigchelaar, Eden and Paradise…, dz. cyt., s. 34. 
99 Zob. T. Stordalen, Echoes of Eden: Genesis 2-3 and Symbolism of the Eden Garden in Biblical Hebrew Liter-

ature, Biblical Exegesis and Theology 25, Peeters, Leuven 2000, s. 305-456. 
100 Por. A. Y. Reed, Enoch, Eden…, dz. cyt., s. 85; Por. J. T. Milik, The Books of Enoch…, dz. cyt., s. 34; Por. E. 

J. C. Tigchelaar, Eden and Paradise…, dz. cyt., s. 62. 



128 

świata. Jego zdaniem P. Grelot pomylił się w zestawieniu pism 

geograficznych z III i II wieku przed Chr. z przypowieściami Henocha z I 

wieku przed Chr.101. Według E. J. C. Tigchelaara Księga Czuwających 

ujawnia tylko jeden raj i tylko jedno miejsce, gdzie można poznać święte 

drzewo. Według szacunków E. J. C. Tigchelaara ta redakcja miała na celu 

pewnego rodzaju kompleksowość. Ogród został „umieszczony na końcu 

podróży Henocha na wschód, aby uzupełnić tylko opis tej krainy, a nie z 

powodu jakiegoś szczególnego znaczenia tego miejsca”102. 

M. Himmelfarb twierdzi, że ogród, w którym znajdują się Adam i Ewa, 

(por. 1 Hen 32) może zniknąć103. W Księdze Czuwających wydarzenie 

dotyczące drzewa rajskiego umiejscowione jest przed potopem. Służy ono 

jako główne wyjaśnienie ziemskiego grzechu i cierpienia. W związku z tym 

może nie być przypadkowe, że Eden jest tutaj w jakimś sensie zintegrowany. 

Np. 1 Hen 32, 6 nie zawiera żadnego z elementów, które pozwalają odczytać 

Rdz 2 – 3 jako opis pochodzenia zła. Ponadto Księga Czuwających zrywa 

wszelkie możliwe powiązania pierwotnego ogrodu z przyszłością 

zmartwychwstania i nagrody eschatologicznej. Nie wiąże też Drzewa Życia 

z innymi miejscami. M. Himmelfarb proponuje koncepcję, w której redaktor 

księgi mógł niejako zostać przymuszony do włączenia historii Adama i Ewy 

ze względu na jej sławe płynącą z Księgi Rodzaju. Zrobił to jednak w sposób, 

który umniejsza jej znaczenie, zarówno dla przeszłej genealogii jak i 

obietnicy dotyczącej przyszłego odkupienia104. Tym jednak, co łączy te różne 

teorie, jest tematyka „łaski prawości”, która musiała być zakorzeniona w 

egzegezie biblijnej. 

To, czego jeszcze Henoch dowiaduje się o niewidzialnych 

przestrzeniach nieba i ziemi, mówi o konieczności posłuszeństwa prawu 

Bożemu. Jednakże dotyczy nie tylko ludzkości, ale także wiatrów, gwiazd i 

 
101 Zob. E. J. C. Tigchelaar, Eden and Paradise…, dz. cyt., s. 39-49. 
102 Zob. E. J. C. Tigchelaar, Eden and Paradise…, dz. cyt., s. 41. 
103M. Himmelfarba jest bardzo ostrożny w podejmowaniu takiej możliwości gdyż nie ma pewnych dowodów, że 

takie interpretacje były obecne już w judaizmie III wieku przed Chr. 
104 Por. M. Himmelfarb, The Temple and the Garden of Eden…, dz. cyt., s. 70-71. 



129 

aniołów. Co więcej, odwiedzając krańce ziemi, dowiaduje się, że to Ziemia 

Izraela jest miejscem, które ma największe znaczenie dla losów ludzkości. 

Ziemia jest miejscem w środku całej ziemi, tak jak drzewo rajskie jest 

w centrum ogrodu. Sprawiedliwi mogą mieć nadzieję na powrót do raju, spo-

żywając na końcu czasu z drzewa życia, które niegdyś znajdowało się w 

pierwotnym ogrodzie. 

2.4. Owoc dający życie 

Sprawiedliwi jedzą owoc z drzewa życia, a zapach owocu, jak określa 

to tekst apokryfu, pozostaje w ich kościach (por. 1 Hen 25, 6). To, że autor 

interesuje się aromatycznymi drzewami, widać w rozdziałach 1 Hen 28 – 32. 

Co więcej, według 1 Hen 25, 4-5 drzewo życia jest najbardziej pachnącym 

spośród wielu drzew ogrodu. Ten zapach, który powtarza się w 1 Hen 24 – 

25, znajduje swoje wyjaśnienie właśnie tutaj, gdyż to tchnienie, duch, 

płomień życia nowego wieku będzie tym, który przeniknie „kości” 

sprawiedliwych (por. Iz 66, 14; Syr 49, 10). Mimo to dokładne asocjacje 

„kości” są tutaj dyskusyjne. 

W użyciu semickim „kości” mogą odnosić się również do jakiegoś 

miejsca doznania105. Można w tym kontekście pomyśleć o zapachu, który 

przywraca nowe życie zmęczonym kościom. Termin ten może oznaczać 

także „jaźń”106, w którym to przypadku analogia oddechu może być bardziej 

odpowiednia. Aby uniknąć powielania synonimów, można było użyć 

terminu „ich kości” heb. (גרמיהון) zamiast innego zwrotnego נפשיהון (dosł. 

„ich dusze”). 

Wreszcie można też przypuszczać, że autor apokryfu w jakimś stopniu 

myślał o koncepcji zmartwychwstania ciała. Bo to właśnie z 1 Hen 22 

dowiadujemy się o tymczasowym miejscu przebywania zmarłych, 

oczekujących sądu ostatecznego. Niemniej jednak użycie tego terminu 

 
105 Zob. J. J. Pilch, Bone, w: The New Interpreter’s Dictionary of the Bible, (red.) K. D. Sakenfeld, vol. 1, 

Nashville 2006-2009 s. 487. 
106 Zob. M. Jastrow, A Dictionary of the Targumim, the Talmud Babli and Yerushalmi, and the Midrashic Litera-

ture, vol. 1, New York 1950, s. 270; M. Jastrow, A Dictionary of the Targumim, the Talmud Babli and 

Yerushalmi, and the Midrashic Literature, vol. 2, New York 1950, s. 1103. 



130 

sugeruje bardziej życie cielesne w miejscu potem nazwanym jako „Nowe 

Jeruzalem”. 

Owoc drzewa życia i jego zapach przynoszą długie życie. Jest to żywot, 

którego długość porównywalna może być z długością życia przodków 

Henocha, którzy mieli ponad dziewięćset lat. W tym miejscu gr. wyrażenie 

ζωὴν πλείονα ζήσονται oraz ἣν ἔζησαν οἱ πατέρες sugerują dłuższe życie niż 

życie owych przodków. Te liczby, które opisują długość życia ludzkiego, 

kontrastują z udrękami, plagami i cierpieniem, które niosą za sobą choroby 

oraz innego rodzaje boleści, skracające życie ludzkie, podkreślając przy tym, 

iż nie będą one częścią nowej ery. Ta myśl ma swój odpowiednik w Mdr 3, 

1, gdzie precyzuje się dyskusje na temat nieśmiertelności i życia wiecznego. 

Podobnie jak w 1 Hen 24, 4, autor opisuje tutaj aspekty drzewa przez 

analogię: jego liście są podobne do liści chleba świętojańskiego (karob)107, a 

owoce można porównać do kiści winogron108. 

Końcowa doksologia stworzona przez autora 1 Księgi Henocha podaje 

tytuły określające Boga (por. 1 Hen 25, 3-7). Tytuł „Pan”, „ Bóg ” lub „ Król 

chwały”, pojawia się również w 1 Hen 22, 14; 25, 3. 7; 27, 3. 5; 36, 4; 63, 2; 

81, 3; 83, 8. Tytuły te nawiązują do promiennego blasku, który spowija 

bóstwo zajmujące miejsce na tronie, oraz uzupełnia inne terminy, definiujące 

transcendentnego Boga. Na tej kanwie w Biblii czasownik „przygotowywać” 

(gr. ἑτοιμάζω) jest często prawie synonimem słowa „tworzyć”, dlatego też 

stosuje się go jako przyczynę eschatonu jako jego przedmiot109. W tym 

przypadku te dwa czasowniki mogą być użyte do wskazania dwóch etapów: 

uprzedzenia i urzeczywistnienia stworzenia. Za obecnym użyciem może kryć 

się również aluzja do idei nowego stworzenia, wywodząca się z Iz 65, która 

też mogła oddziaływać na ten tekst. 

 
107 Zob. M. Zohary, Plants of the Bible, London 1982, s. 63. 
108 Por. ApAbr 23, 4-12. 
109 Por. W. Grundmann, ἕτοιμος, w: TDNT 2, s. 704-706. 



131 

2.5. Sprawiedliwi i pokorni 

Początkowe wersety poematu zakładają podział na sprawiedliwych i 

grzeszników na sądzie, o którym mowa w 1 Hen 25, 4. Paralelizm dotyczący 

„sprawiedliwych” i „wybranych” pojawia się w 1 Hen 1, 8-9 oraz w 1 Hen 

5, 4-9, gdzie jednak „wybrani” dominują (por. 1 Hen 93, 1-10; 91, 11-17). 

Wydaje się też, że nie ma tu żadnych specjalnych powiązań tekstowych, a 

autor wskazuje, że życie w czasach ostatecznych będzie koncentrować się 

wokół Jerozolimy i jej sanktuarium, źródła życia wiecznego. 

Nowe Jeruzalem jest centrum nowego nieba i nowej ziemi. Temat jest 

dalej rozwijany w 1 Hen 26 – 27. Cechą charakterystyczną tego fragmentu 

jest radość sprawiedliwych i pokornych, która jest typowa dla wielu 

Psalmów. Jest również znakiem rozpoznawczym nowej ery110. 

Archanioł Michał wyjaśnia, że żadne ciało nie może dotknąć drzewa 

życia, dopóki nie zostanie ono przesadzone do „świętego miejsca, domu 

Bożego” po ostatecznym sądzie (por. 1 Hen 25, 4). Obrazy pierwotnego 

Edenu przeplatają się zatem z obrazami świątyni (por. Ez 47, 7-12), aby 

przywołać także Eden eschatologiczny. M. Himmelfarb porównuje to 

zasadzenie drzewa życia do wykorzystania obrazów Edenu (np. obfitych 

drzew, życiodajnego strumienia) w opisie odrestaurowanej świątyni. Tej 

świątyni, która jest obrazem eschatologicznego Edenu na Syjonie, który 

nawet „przewyższa Eden z przeszłości”111. 

W podobnym znaczeniu mowa jest o owocach drzewa życia. Są one 

zachowane na przyszłość eschatologiczną, kiedy zostaną spożyte przez 

sprawiedliwych, którzy dzięki temu będą żyć długo, bez chorób, tak jak to 

było w pradawnych czasach (por. 1 Hen 25, 5-6). Na to wszystko w 1 Hen 

25, 5 autor odpowiada błogosławieństwem, podobnie jak w odpowiedzi na 

następny ważny cel podróży (1 Hen 26, 1 – 27, 5). Jest nim góra w „środku 

ziemi” (1 Hen 26, 1), na żyznej ziemi, a pod nią ciągnie się sucha dolina. Jest 

to również jedyny przystanek na trasie, który nosi cechy wyraźnie 

 
110 Por. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch: a commentary…, dz. cyt., s. 314. 
111 Por. M. Himmelfarb, The Temple and the Garden of Eden…, dz. cyt., s. 63-80. 



132 

odpowiadające znanej geografii. Opis autora 1 Księgi Henocha wydaje się 

być próbą przedstawienia topografii, która opisuje to, na co patrząc w 

przyszłość widzi Henoch, a czasem teraźniejszym czytelnika, mianowicie 

miasto Jeruzalem112. Ponadto jest jasne, że w dolinie poniżej, ludzi 

niegodziwych spotka swój ostateczny los, czyli „gehenna” (por. 1 Hen 27, 1-

4). 

Położenie raju na wschodzie odpowiada opisowi z Rdz 2, 8. Różni się 

ono jednak od wielu tekstów żydowskich, w tym od 1 Hen 60, 8; 61, 12; 70, 

3. Miejsce to nie jest opisane jako miejsce zamieszkania zmarłych 

sprawiedliwych (są oni na górze na zachodzie), ale jako miejsce, w którym 

znajduje się wyjątkowe drzewo. Według tekstu aramejskiego z Qumran sam 

Henoch nie wchodzi do ogrodu, ale zatrzymuje się obok niego i ogląda go z 

zewnątrz113. W odróżnieniu od innych pisarzy żydowskich autor ten nie 

przewiduje, że sprawiedliwi kiedykolwiek będą mieli dostęp do tego raju. 

Będą jedli owoc z drzewa życia w Jerozolimie (por. 1 Hen 25, 3-6). 

2.6. Podsumowanie 

Bohater 1 Księgi Henocha widząc drzewo rajskie popada w zachwyt. 

Ma on swoje źródło w zapachu, jakie wydaje niezwykłe drzewo i jego owoce. 

W tym kontekście autor 1 Księgi Henocha próbuje również znaleźć 

odpowiedź dotyczącą „wszystkich rzeczy”. Ogród, gdzie znajduje się 

wyjątkowe drzewo, jest również miejscem zamieszkania ludzi prawych i 

sprawiedliwych. Wykazali się oni sprawiedliwym postępowaniem, kiedy 

żyli na ziemi. 

Drzewo rajskie jest niedostępne dla człowieka aż do czasów 

ostatecznych. Cały poemat 1 Hen 25, 1-7 opisuje wydarzenie 

eschatologiczne w odniesieniu do drzewa życia i jego błogosławieństw. 

Motyw drzewa oraz jego znaczenie są tutaj kluczowe. Szczegóły obu opisów 

drzew są do siebie podobne. Jedno drzewo, które jest piękne z wyglądu, jest 

 
112 Por. J. T. Milik, The Books of Enoch…, dz. cyt., s. 36-37; Por. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch: a commentary…, 

dz. cyt., s. 318. 
113 Por. J. T. Milik, The Books of Enoch…, dz. cyt., s. 235. 



133 

wyróżnione spośród wielu, zaś jego różne elementy są wymienione i 

porównane z innymi drzewami. 

Wyjątkowe drzewo, które znajduje się w centrum rajskiego ogrodu, 

zostaje objawone Henochowi w wizji (por. 1 Hen 32, 2). To wskazuje na 

próbę określenia dokładnego miejsca raju w Księdze Czuwających. Ziemia 

jest miejscem w środku całej ziemi, tak jak drzewo rajskie jest w centrum 

ogrodu. 

Podkreślony zostaje również zapach, jaki wydaje owoc z drzewa 

rajskiego. Owoc drzewa życia i jego zapach przynoszą długie życie. Jest to 

żywot, którego długość porównywalna może być z długowiecznością 

przodków Henocha. 

Drzewo życia oraz ogród Eden autor porównuje do świątyni, która ma 

być obrazem eschatologicznego Edenu na Syjonie i będzie on przewyższał 

Eden z przeszłości. 

W podobnym sposób autor 1 Księgi Henocha opisuje owoce z drzewa 

życia. Dzięki nim ludzie sprawiedliwi będą żyć długo, bez chorób, tak jak to 

było na początku stworzenia. 

Opisy miejsc autora 1 Księgi Henocha, wydają się być próbą 

przedstawienia topografii, która opisuje to, co patrząc w przyszłość widzi 

Henoch. 

3. Księga Jubileuszy114 3, 17-25 (Jub) 

Tłumaczenie115  

Jub 3, 17-25 

3. 17 Na koniec siedmiu lat tam spędzonych, pełnych siedmiu lat116, 

siedemnastego dnia drugiego miesiąca pojawił się wąż i przybliżył się do 

kobiety117. Wąż rzekł do kobiety: „Pan tak wam rozkazał: Nie będziecie 

 
114 Nazwa Księga Jubileuszy zam. Jubileuszów za A. Troniną. 
115 Tłum. w oparciu o: A. Kondracki, Księga Jubileuszów, w: Apokryfy Starego Testamentu, (red.) R. Rubinkie-

wicz, Vocatio, Warszawa 2016. 
116 Lub + „a potem”. 
117 „jego żona”. 



134 

mogli spożywać z każdego drzewa118, które jest w ogrodzie”. 18 Lecz ona 

odparła: „ Pan powiedział: Możecie jeść119 owoce120 ze wszystkich drzew121, 

które są w ogrodzie, ale powiedział do nas122: Nie będziecie jedli owoców z 

drzewa, które znajduje się w środku ogrodu, abyście nie pomarli”123. 19 Wąż 

więc powiedział do kobiety124: „To nie jest prawda, że z pewnością 

umrzecie125. Pan wie, że w dniu, w którym zjecie owoc z tego drzewa, 

otworzą się wasze oczy i staniecie się jak bogowie126, poznacie dobro i 

zło”127. 20 Kobieta zobaczyła, że drzewo128 to było piękne i przyjemne dla 

oczu129 i że jego owoce wyglądały smacznie, więc wzięła niektóre i zjadła. 

21 Natychmiast przykryła swoje części wstydliwe liściem figowym, a 

następnie dała owoc Adamowi. On zjadł, otworzyły mu się oczy130 i 

spostrzegł131 się, że jest nagi. 22 Z liści figowych uszył sobie przepaskę i nią 

przykrył części wstydliwe. 23 Pan przeklął węża i rozgniewał się na niego132 

na zawsze133. Rozgniewał się także na kobietę134, gdyż posłuchała głosu węża 

i zjadła owoc. Rzekł do niej: 24 „Pomnożę twój trud i bóle135 rodzenia. W 

bólu136 będziesz rodzić dzieci. Będziesz się zwracała do swojego męża137, a 

on będzie panował138 nad tobą”. 25 Do Adama tak rzekł: „Ponieważ 

 
118 L. poj. „owocu drzewa”. 
119 Lub tryb roz. „jedz”. 
120 Poprzedzony: „więc / oni”. 
121 L. poj. „drzewa”. 
122 „Pan powiedział nam”; „Nie jedzcie z niego i nie dotykajcie go, byście nie pomarli” jak w Etiop. mowa 

niezależna. 
123 Lub + „on powiedział”. 
124 „jego żona”. 
125 „ale ponieważ”. 
126 „Bóg”. 
127 Por. Rdz 3, 5; elohim=aniołowie jak w Targum palestyńskim. 
128 Lub + „było przyjemne i”. 
129 L. poj. „oka”. 
130 „ich oczy”. 
131 „zobaczyli”. 
132 Żeński suffix. 
133 „Pan był zły na Adama” / „Pan był na to zły”. 
134 „jego żona”. 
135 Poprzedzony: „w ”. 
136 Poprzedzony: „i”; tekst podąża za tradycją LXX a nie BHS. 
137 Lub + „niech (on) się stanie”; oparcie się na tekście LXX. 
138 „pozwól (mu) rządzić”. 



135 

usłuchałeś głosu twojej żony139 i zjadłeś owoc z drzewa140 zakazanego141, 

ziemia142 będzie dla ciebie przekleństwem. Kolce i ciernie będzie ci rodzić. 

W pocie czoła143 będziesz jadł twój chleb aż do dnia, kiedy powrócisz do 

ziemi144, z której zostałeś wzięty145, gdyż jesteś ziemią i do ziemi 

powrócisz146”. 

Budowa i nazwa Księgi Jubileuszy 

Księga Jubileuszy jest prawdopodobnie najważniejszą i najbardziej 

wpływową ze wszystkich ksiąg napisanych przez Żydów w ostatnich 

wiekach przed Chr. Jest to skarbnica starożytnej interpretacji biblijnej, 

skomponowana przez nieznanego autora, dobrze znającego zarówno Torę 

jak i sam judaizm. W jaskiniach w Qumran znaleziono nie mniej niż 15 

rękopisów tej księgi147, ale jej wpływ z pewnością wykraczał poza wspólnotę 

z Qumran. Odegrała również ważną rolę we wczesnych wspólnotach 

chrześcijańskich i to dzięki nim ta księga zachowała się w całości do dzisiaj. 

Księga Jubileuszy to powtórzenie znacznej części Księgi Rodzaju i 

pierwszej części Księgi Wyjścia. Została przekazana Mojżeszowi na górze 

Synaj przez głównego anioła Boga - „anioła Obecności”. Chociaż powtarza 

większość materiału z Księgi Rodzaju i Wyjścia, jej opowiadaniu towarzyszą 

nowe informacje, mające na celu udzielenie odpowiedzi na pytania 

występujące w różnorakich narracjach biblijnych. Autor Księgi Jubileuszy 

starał się przekazać współczesnym sobie Żydom ogólne przesłanie nadziei i 

zachęty oraz próbował ich zmotywować do przestrzegania bardziej 

rygorystycznych norm moralnych i religijnych. 

 

 
139 „głos (= do) kobiety” / por. Rdz 3, 17 „głos twojej żony”. 
140 Najlepsze tłumaczenie to: „to drzewo” ale weՙetu w Rdz 3, 17 termin, który może odzwierciedlać, przedimek 

określony lub go interpretować. 
141 Lub + „rozkazałem ci” + „z tego” + „drzewa”. 
142 Lub + „w twojej pracy”. 
143 „w pocie twojej twarzy, będziesz jadł twoje jedzenie”. 
144 „kurz, proch”. 
145 „twoje powstanie”. 
146 „powrócisz do prochu”. 
147 Zob. J. L. Kugel, Jubilees, w: Outside the Bible: Ancient Jewish writings related to Scripture, vol. 1, (red.) L. 

H. Feldman, J. L. Kugel, L. H. Schiffman, The Jewish Publication Society, Philadelphia 2013, s. 272. 



136 

Autorstwo i historia 

Data powstania Księgi Jubileuszy jest nadal przedmiotem dyskusji. 

Większość uczonych uważa, że została napisana na początku II wieku przed 

Chr., chociaż nie można wykluczyć jeszcze wcześniejszej datacji tej księgi 

apokryficznej148. Została skomponowana w języku hebrajskim w Jerozolimie 

lub w jej pobliżu. Spośród fragmentów hebrajskich, znalezionych wśród 

zwojów znad Morza Martwego, najwcześniejsze datowane są na koniec II 

wieku przed Chr.149. Z powodu dezaprobaty władz rabinicznych hebrajski 

tekst Księgi Jubileuszy przestał być kopiowany i przechowywany przez 

rabinów. Jednak pierwsi chrześcijanie włączyli go do zbioru ksiąg, które 

uważali za święte, i wkrótce został przetłumaczony na język zarówno grecki 

jak i syryjski. Następnie z języka greckiego został przetłumaczony na łacinę 

i ge'ez (starożytny język Etiopii)150. 

Z biegiem czasu jednak znaczenie samej księgi osłabło, a tłumaczenia 

greckie i łacińskie zniknęły z pola widzenia. W połowie XIX wieku 

chrześcijański misjonarz w Etiopii J. L. Krapff „odkrył na nowo” dzieło z 

rękopisów biblijnych. Przywiózł jego kopię do Europy, gdzie A. Dillmann 

przygotował tłumaczenie na język niemiecki. Dziesięć lat później M. Ceriani 

odnalazł i opublikował łaciński rękopis zawierający około jednej trzeciej 

Księgi Jubileuszy. W 1989 roku J. C. VanderKam opublikował naukowe 

wydanie i tłumaczenie tekstu etiopskiego, zwracając uwagę na wszystkie 

ważne warianty tekstowe zachowanych fragmentów hebrajskiego, 

łacińskiego i syryjskiego. Jego wydanie pozostaje najbardziej wiarygodną 

podstawą dla tekstu Księgi Jubileuszy151. 

Tytuł Księgi Jubileuszy 

Nazwa Księga Jubileuszy najwyraźniej nie była oryginalnym tytułem 

tej księgi. Jednakże tytuł, który ostatecznie został przyjęty, dobrze oddaje 

jedną z niezwykłych cech tego dzieła, mianowicie: częste przypisywanie 

 
148 Zob. G. W. Nickelsburg, Jewish Literature between the Bible and the Mishnah, Fortress Press, Minneapolis: 

Ausburg 2005, s. 72-73. 
149 Zob. R. Rubinkiewicz, Apokryfy Starego Testamentu, Warszawa 2016, s. 260. 
150 Zob. J. L. Kugel, Jubilees…, dz. cyt., s. 272. 
151 Zob. J. L. Kugel, Jubilees…, dz. cyt., s. 273. 



137 

daty wydarzeniom z Księgi Rodzaju poprzez odniesienie do jubileuszu i 

roku, w którym miały one miejsce. Tytuł podany w Dokumencie 

Damasceńskim152 nie jest jednak taki sam jak ten, który pojawia się w 

różnych etiopskich rękopisach tej księgi. Tytuł z rękopisów jest dłuższy: 

„Oto opis podziałów czasu według Tory i Świadectwa - wydarzeń lat, 

tygodni ich jubileuszy we wszystkich dawnych dniach, jak to było związane 

z Mojżeszem na górze Synaj”153. Taki tytuł również wydaje się lepiej 

oddawać samą treść przesłania, które niesie z sobą ta księga apokryficzna. 

Autor Księgi Jubileuszy twierdzi w swym dziele również, że jego 

własna historia czasów patriarchalnych oparta jest na dwóch 

autorytatywnych dziełach (księgach), o których Bóg wspominał 

jednocześnie w czasach Izajasza. Wspominając o tych dwóch pracach, autor 

faktycznie podaje poświadczenia jubileuszowe, notując: „Ten 

chronologiczny zapis oparty jest na tych dwóch świętych księgach, o których 

wspomina Izajasz, Tora i [księga] Te'udah”154. 

Następnie autor stwierdza, czym jest Księga Jubileuszy, mówiąc o niej, 

że jest „księgą podziałów czasu”. Ta księga apokryficzna próbuje także w 

sposób chronologiczny opisać historię dziejów. Oznacza to, że Księga 

Jubileuszy to nie tylko lista dat, w tym sensie ściślej ujmując „podziałów 

czasu”, ale jest to raczej prezentacja wczesnej historii Izraela i jego 

przodków, oparta, jak twierdzi autor, na danych historycznych. W 

rzeczywistości w pewnym momencie autor wydaje się mówić, że Księga 

Jubileuszy przedstawia tylko część wielkiej chronologii, którą Bóg 

opracował dla historii Izraela. Bosko zaaranżowana seria jubileuszy ciągnie 

się aż do eschatonu, końca czasu, w którym całe życie zostanie odnowione 

(por. Jub 1, 29). Dlatego Bóg wyznacza swojemu aniołowi określone granice 

historii, które mają zostać przekazane Mojżeszowi. Granica ta ma biec od 

stworzenia świata do budowy przybytku (por. Jub 1, 27). 

 
152 Rękopis znaleziony w 1896 roku w genizie Synagogi Ben Ezry w Kairze. Fragmenty tego rękopisu 

znaleziono również w grotach 4, 5 i 6 wśród rękopisów z Qumran. Dokument ten pochodzi z II lub I wieku 

przed Chr. 
153 Zob. J. L. Kugel, Jubilees…, dz. cyt., s. 273. 
154 Zob. J. L. Kugel, Jubilees…, dz. cyt., s. 274. 



138 

Znaczenie Księgi Jubileuszy 

Oprócz odpowiedzi na konkretne pytania, dotyczące historii Księgi 

Rodzaju i Wyjścia, autor Księgi Jubileuszy miał określone przesłanie 

ideologiczne, które chciał przekazać poprzez swoje przesłanie zawarte w 

księdze155. 

Pozwolono, aby północne królestwo Izraela zostało przejęte przez 

Asyryjczyków i nigdy więcej nie odrodziło się. Południowe królestwo, Judę, 

przejęli Babilończycy, a większość jego obywateli została wygnana do 

Babilonu. W przeciwieństwie do mieszkańców północy, wygnańcom 

judejskim pozwolono powrócić do ojczyzny, niemniej jednak byli oni ludem 

poddanym, rządzonym najpierw przez Persję, potem przez Ptolemeuszy, 

potem przez Seleucydów. Wydawało się to wyraźną wskazówką, że 

przyjęcie przez Boga Izraela jako własnego ludu, akt zainaugurowany 

wielkim przymierzem na górze Synaj, nie może już obowiązywać. 

Autor Księgi Jubileuszy napisał swoją księgę głównie w celu 

zwalczania negatywnego odczytywania historii. Zaczyna od tego, że 

Mojżesz usłyszał „przepowiednię” o całym złu, które doprowadzi do niewoli 

babilońskiej (por. Jub 1, 9-14). Miała to być straszna katastrofa, a po niej 

ostatecznie ma nastąpić skrucha ludu wybranego i przywrócenie Izraela (por. 

Jub 1, 15). Miała to być przestroga dla Izraela, gdyby naruszył przymierze 

na Synaju (por. Jub 1, 16). Innymi słowy, autor Księgi Jubileuszy chętnie 

zaakceptował fakt, że Izrael zgrzeszył i został ukarany, ale nie oznaczało to 

końca jego historycznej więzi z Bogiem, ponieważ Izrael zawsze był ludem 

Bożym. 

Ciągła więź Izraela z Bogiem była dla pierwotnego autora Księgi Jubi-

leuszy wielkim przesłaniem, jakie zawiera Księga Rodzaju, oraz powodem, 

dla którego wybrał powtórzenie tej historii jako idealne narzędzie do 

przekazania swojego tematu. Księga Rodzaju jest w końcu pełna opisów 

postępowania Boga z przodkami Izraela. 

 
155 Por. R. Rubinkiewicz, Apokryfy…, dz. cyt., s. 260. 



139 

Dla autora Księgi Jubileuszy ważne jest ukazanie tego, że opieka Boga 

nad Izraelem nie rozpoczęła się na górze Synaj, ale już w czasie pierwszego 

szabatu w historii (tego, który nastąpił bezpośrednio po sześciu dniach 

stworzenia), kiedy Bóg postanowił stworzyć Izrael jako swój lud (por Jub 2, 

19-20). 

Autor zadał sobie również trud, aby wskazać, że odlegli przodkowie 

Izraela czcili Boga w taki sam sposób, w jaki czcili Go po Synaju. Dlatego 

też wspomniał, że różni patriarchowie budowali ołtarze i składali ofiary Bogu 

jak w Księdze Rodzaju. Autor Księgi Jubileuszy twierdzi też, że łańcuch 

kapłanów istniał od najwcześniejszych czasów. W ten sposób Adam, 

Henoch, Noe, Abraham, Izaak i Lewi są przedstawiani w Księdze Jubileuszy 

jako tworzący ciągły łańcuch kapłanów. Autor opisał również formę i treść 

ofiar, które składali, dostosowując je do przepisów dotyczących poświęce-

nia, zawartych później w Pięcioksiągu, głównie w Księdze Kapłańskiej. Z 

tego samego powodu autor przedstawił obchody różnych świąt, np. Święta 

Szałasów, Święta Tygodni, mimo że były one wspominane później w Torze 

jako część przymierza na Synaju156. 

3.1. Drzewo środka 

J. C. VanderKam w swoim przekładzie z tekstu etiopskiego określa 

ogród rajski jako „Eden in Eden157, ale hebrajski oryginał, częściowo 

zachowany we fragmencie z Qumran, brzmi: gan ‘ēden bĕ‘ēden w sensie 

„ogrodu rozkoszy w Edenie”. Końcowa konkluzja wyrażona w słowach „dla 

przyjemności i pożywienia” objaśnia, że ‘ēden był dla nich przyjemnością i 

rozkoszą, podczas gdy gan był dla nich pożywieniem dającym siłę. 

W tym kontekście analizując Księgę Jubileuszy znawcy tematu 

podejmowali różnorakie próby określenia (sprecyzowania) miejsca, w 

 
156 Zob. J. L. Kugel, Jubilees…, dz. cyt., s. 276. 
157 Zob. J. C. VanderKam, The Book of Jubilees, Sheffield 2001, s. 29; J. L. Kugel, Traditions of the Bible: a 

guide to the Bible as it was at the start of the common era, MA: Harvard University Press, Cambridge 1998, s. 

111. 



140 

którym zostało stworzone przez Stwórcę drzewo rajskie. Z Księgi Jubileuszy 

wyłania się zatem Eden jako rzeczywiste sanktuarium158. 

O pierwszych ludziach, mieszkających w Ogrodzie Mądrości, mówi 

się, że zostali wyposażeni w wiedzę. To, co Biblia, tylko metaforycznie, 

nazywa „drzewem” w środku ogrodu, to apokryf inną roślinę tego ogrodu, 

„drzewo życia”, również przekształca w postać najwyższej mądrości, 

określając ją mianem „Tory życia” (por. Prz 3, 18). 

Scena przedstawiona w Jub 3, 15-16 kończy się wydarzeniami z 

udziałem węża, kobiety i Adama. Księga Jubileuszy pomija opis węża jako 

mądrzejszego niż inne zwierzęta (por. Rdz 3, 1). Bardziej zwraca ona uwagę 

na jego zachowanie względem kobiety oraz ich relacje do drzewa w środku 

ogrodu (por. Jub 3, 17). 

Pisarz podkreśla datę, w której nastąpiło owo zdarzenie: wąż zbliżył się 

po tym, jak mężczyzna przeżył tam dokładnie siedem lat. Autor Księgi 

Jubileuszy umieszcza w swojej narracji wiele chronologicznych wskazówek, 

których brakuje w Księdze Rodzaju. Taką wskazówką jest np. upływ 40 dni, 

po których Adam został wprowadzony do ogrodu Eden, aby pracował i 

utrzymywał go. Następnie po 80 dniach do ogrodu trafia jego żona Ewa (por. 

Jub 3, 8-9). Trzeba tutaj nadmienić, iż autor Księgi Jubileuszy odnosi się do 

kilku elementów zawartych w tekście biblijnym i wyciąga z nich typowe dla 

siebie wnioski. Ponieważ w Biblii nie wszystkie prawa zostały gruntownie 

wytłumaczone, zatem Księga Jubileuszy próbuje niejako uzupełnić ten 

właśnie brak159. 

3.2. Skutek nieposłuszeństwa 

Skutkiem nieposłuszeństwa było zjedzenie owocu i próba zobaczenia 

czegoś więcej przez pierwszych rodziców. Jednakże interpretacja rabinacka 

ukazuje w tym kontekście dość ciekawą interpretację i tłumaczenie, że sam 

wąż faktycznie jadł z drzewa przed Ewą, aby udowodnić jej, że owoc nie 

 
158 Por. A. Tronina, Księga Jubileuszy czyli Mała Genesis. Przekład i opracowanie, The Enigma Press, Kraków-

Mogilany 2018, s. 115. 
159 Por. A. Tronina, Księga Jubileuszy…, dz. cyt., s. 115. 



141 

spowoduje śmierci: „Wtedy on [wąż] powiedział do niej: [Widzisz?] 

mówicie, że Bóg zabronił nam jeść z drzewa. Ale ja mogę z niego jeść i nie 

umrzeć, tak jak ty. Pomyślała Ewa: Wszystko, co powiedział mi mój mąż, to 

kłamstwo. Następnie wzięła owoc, zjadła i dała Adamowi, a on zjadł, jak jest 

napisane: Niewiasta widziała, że drzewo jest dobre do jedzenia i że jest 

rozkoszą dla oczu” (por. Rdz 3, 6)160. 

Ten tekst nie wyjaśnia, dlaczego został dodany do opowieści nowy 

element - chełpliwość węża: „Mogę z niego jeść i nie umrzeć”, niemniej 

jednak wydaje się dość prawdopodobne, że ten nowy element jest wynikiem 

interpretacji słów cytowanych z Rdz 3, 6: „i rozkosz dla oczu”. 

Motyw nieposłuszeństwa, jak można przypuszczać, wynikał z 

doświadczenia czysto empirycznego. Obserwacja owocu przez kobietę dała 

jej argumenty, aby potem stwierdzić, że będzie on dobry do spożycia (por. 

Jub 3, 20). Biblia najpierw stwierdza, że owoc jest „dobry do jedzenia”, a 

dopiero potem, że jest to „rozkosz dla oczu” (por. Rdz 3, 6). Kolejność 

powinna zostać odwrócona, skoro najpierw patrzy się na owoc, zanim się go 

skosztuje. Tak więc tłumacz rabiniczny najwyraźniej doszedł do wniosku, że 

„widzenie” przez Ewę odnosi się do jej widzenia węża jedzącego i 

cieszącego się ze spożycia owocu. Widząc, że mu się to podoba, spojrzała na 

pozostałe owoce na drzewie i zobaczyła, że rzeczywiście jest to „rozkosz dla 

oczu”. Dopiero wtedy zdecydowała się go skosztować.  

Autor Księgi Jubieleuszy tak samo jak autor natchniony Księgi 

Rodzaju, również był zaniepokojony kolejnością użytych przymiotników w 

Rdz 3, 6, ale wybrał inne rozwiązanie. Po prostu zmienił kolejność: „Kobieta 

ujrzała drzewo, które było przyjemne dla oka, a jego owoc był dobry do 

spożycia, więc wzięła z niego trochę i zjadła” (por. Jub 3, 20). 

Skutkiem nieposłuszeństwa była śmiertelność. „Śmierć”, o której Bóg 

mówi (por. Jub 3, 25), to również śmierć duchowa, a to już niejako 

deprecjonuje Adama, nawet gdyby jego fizyczne istnienie mogło trwać. Ta 

 
160 Zob. L. V. Montaner, Génesis Rabbah I (Génesis 1-11): Comentario Midrásico al libro del Génesis,  

Estella (Navarra) 1994, s. 225; J. Neusner, Genesis Rabbah, The Judaic commentary to the Book of Genesis : A 

New American Translation, vol. 1 - Genesis 1, 1 – 8, 14, Atlanta 1985, s. 179-180; 201-202. 



142 

idea, że śmierć była karą za grzech Adama i Ewy, jest szeroko 

rozpowszechniona również w źródłach rabinicznych. 

Na pierwszy rzut oka może się to wydawać ogólną wypowiedzią 

dotyczącą życia ludzkiego, ale w kontekście jest to część podsumowania 

stworzenia świata przez Boga. Istnieją opinie, że w przeciwieństwie do 

motywu głoszącego, iż karą była „śmiertelność”, Adam zawsze był 

przeznaczony do życia doczesnego. Samo stworzenie go z ziemi uosabiało 

zamierzony koniec po wyczerpaniu przydzielonych mu „policzonych dni i 

czasu”, co objawiło się przez spożycie zakazanego owocu161. 

W tym kontekście drzewo, ale co ważniejsze dostęp do niego, jest 

nagrodą dla człowieka. To właśnie rajski ogród miał służyć jako miejsce 

ostatecznego spoczynku sprawiedliwych po ich śmierci. Już sama nazwa 

„drzewo życia” sugerowała, że jego owoce dostarczają środków, dzięki 

którym sprawiedliwi będą żyć wiecznie. Nic więc dziwnego, że wielu 

starożytnych interpretatorów mówiło konkretnie o cieszeniu się drzewem 

życia - wąchaniu jego woni lub jedzeniu owoców jako istoty nagrody dla 

prawych. 

W innym miejscu ludzie sprawiedliwi są w Biblii przyrównani do 

drzew: „Sprawiedliwy zakwitnie jak palma, rozrośnie się jak cedr na Libanie. 

Zasadzeni w domu Pańskim rozkwitną na dziedzińcach naszego Boga. 

Wydadzą owoc nawet i w starości, pełni soków i zawsze żywotni” (por. Ps 

92, 13-15). Biorąc pod uwagę takie biblijne wskazówki, wielu 

interpretatorów sugerowało, że same drzewa w ogrodzie rajskim to nikt inny 

jak sprawiedliwi, którym przyznano życie wieczne. J. Licht zasugerował 

związek między Jub 3, 17-25 a edeńskimi drzewami w zwoju hymnów z 

Qumran, który jak sam zaproponował, reprezentował członków społeczności 

Qumran162. Powyższa interpretacja wskazuje na sens, dzięki któremu 

 
161 Por. J. L. Kugel, Traditions of the Bible: A guide to the Bible as It Was at the Start of the Common Era, MA: 

Harvard University Press, Cambridge 1998, s. 127. 
162 Zob. J. Licht, The Thanksgiving Scroll: A Scroll from the Wilderness of Judaea: Text, Introduction, Commen-

tary and Glossary, Jerusalem 1957, s. 131-132. 



143 

sprawiedliwi będą żyć wiecznie. Taka idea nie zadziałałaby, gdyby drzewa 

określały prawość człowieka jako taką. 

3.3. Podsumowanie 

Księga Jubileuszy, próbuje uzupełnić niejasność w interpretacji, 

tłumacząc wydarzenia z Księgi Rodzaju i Wyjścia. Ogród Eden faktycznie 

zawierał dwa specjalne drzewa: „drzewo życia” i „drzewo poznania dobra i 

zła” (por. Rdz 2, 9). To właśnie z tego ostatniego jedli Adam i Ewa (por. Rdz 

3, 22). Nakładanie się tych fragmentów argumentuje tendencję starożytnych 

interpretatorów, którzy porównywali drzewo życia z boską mądrością lub 

Torą. Ta identyfikacja jest najprawdopodobniej oparta na fragmencie z Prz 

3, 10, gdzie czytamy, że „To [mądrość] jest drzewem życia dla tych, którzy 

się jej trzymają”. 

Księga Jubileuszy opisuje pierwszych ludzi z ogrodu rajskiego jako 

tych, którzy zostali wyposażeni w wiedzę. To, co Biblia, tylko 

metaforycznie, nazywa „drzewem” w środku ogrodu, Księga Jubileuszy 

określa jako „drzewo życia”. W Księdze Jubileuszy posiada ono cechy bo-

skiej mądrości i określane jest jako „Tora życia”. 

Skutkiem nieposłuszeństwa było zjedzenie owocu przez pierwszych 

rodziców z drzewa zakazanego. Motyw nieposłuszeństwa w Księdze Jubile-

uszy wynikał z doświadczenia empirycznego (namacalnego). Obserwacja 

owocu daje kobiecie argumenty, aby ten owoc zerwać, a następnie go spożyć 

(por. Jub 3, 20). Kolejność pokusy zostaje zmieniona: najpierw kobieta 

ogląda owoc, następnie go kosztuje. 

Obecnie często zakłada się, że drzewo, z którego jedli Adam i Ewa, 

było jabłonią, ale takiej informacji nie ma w Biblii. Nie jest sprecyzowane, 

jakiego rodzaju był to owoc. Interpretatorzy Księgi Jubileuszy twierdzą, że 

mogło to być drzewo figowe, ponieważ tekst Księgi Jubileuszy precyzuje, że 

kiedy Adam zgrzeszył, okrył się liśćmi figowymi. Inni interpretatorzy 

utrzymywali, że „drzewo” było w rzeczywistości palmą daktylową (por. 1 

Hen 24, 4). Jeszcze inni twierdzili, że to winorośl, której zdolność do 



144 

powodowania grzechu została ponownie zademonstrowana przez Noego 

(zob. 3 Baruch 4, 8-17; ApAbr 23, 7). Mogła to być nawet łodyga pszenicy. 

Skutkiem nieposłuszeństwa była również śmiertelność pierwszych 

ludzi. W tym kontekście dostęp do drzewa w środku ogrodu staje się nagrodą 

dla człowieka. Odtąd rajski ogród będzie służył jako miejsce ostatecznego 

przebywania sprawiedliwych po ich śmierci. Już sama nazwa użyta w 

Księdze Jubileuszy: „drzewo życia” sugeruje, że owoce z tego drzewa 

dostarczają środków, dzięki którym człowiek sprawiedliwy może żyć 

wiecznie. 

4. 4 Księga Ezdrasza 3, 4-10; 8, 46-62a (4 Ezd) 

Tłumaczenie163  

4 Ezd 3, 4-10 

3. 4 I rzekłem: „O Panujący Panie, czy to nie Ty mówiłeś na początku, 

kiedy ukształtowałeś ziemię164 – i to sam jeden – i rozkazałeś ziemi 5 dać165 

Tobie Adama166, martwe ciało. To ciało było tworem rąk twoich167; wylałeś 

na nie ducha życia i stało się istotą żywą przed Tobą. 6 Ty wprowadziłeś go 

do raju168, który zasadziła169 Twoja prawica, zanim nastała ziemia. 7 I dałeś 

mu tylko jedno przykazanie170 Twoje, ale on je przestąpił, dlatego zaraz 

ustanowiłeś śmierć na niego i na jego potomków. Z niego zrodziły się 

niezliczone narody i pokolenia, ludy i rodziny. 8 I171 każdy naród chodził 

według własnej172 woli. Działali bezbożnie wobec Ciebie i gardzili 

przykazaniami Twoimi, a Tyś im w tym nie przeszkodził. 9 Jednakże znowu, 

 
163 Tłum w oparciu o: S. Mędala, IV Księga Ezdrasza, w: Apokryfy Starego Testamentu, (red.) R. Rubinkiewicz, 

Vocatio, Warszawa 2016. 
164 Lub „niebo i ziemia i wszystko, co w nich jest” zob. M. E. Stone, Manuscripts and Readings of Armenian 4 

Ezra, Textus 6, (1968), s. 53. 
165 „to ci daje” jak w Syr. i cf. Etiop. 
166 „człowiek” za „Adam” jak w Arm. 
167 „stworzyłeś człowieka swoimi niezniszczalnymi rękami” jak w Arm. 
168 + „radości” = „ogród Eden” w Arm., Łac. 
169 + „z ziemi”; B. Violet sugeruje: heb. אדם, zob. B. Violet, Die Esra-Apokalypse (IV Esra), vol. 1, Die 

Überlieferung (Die Griechischen Christlichen Schriftsteller 18 (GCS)), Hinrichs, Leipzig 1910, s. 5; zaś A. 

Hilgenfeld sugeruje: gr. πρίν τινα z πρίν τήν γήν, zob. A. Hilgenfeld, Die Propheten Esra und Daniel und ihre 

neusten Bearbeitungen, Halle: Pfeffer 1863, s. 15. 
170 „jedno sprawiedliwe przykazanie” jak w Etiop; „przykazanie” jak w Syr., Arm.; „jedno z nich” jak w Łac. 
171 Arm.: jest zupełnie inna, wskazuje na grzechy. 
172 „własnej pracy” jak w Syr.; „własnego upodobania” jak w Etiop. 



145 

w swoim czasie, sprowadziłeś potop na mieszkańców świata i173 ich 

zgładziłeś. 10 I los ich był jeden i ten sam: jak śmierć Adamowi , tak i tym 

potop174.” 

4 Ezd 8, 46-62a 

8. 46 On odpowiadając mi, rzekł: „Rzeczy doczesne175 należą do 

doczesnych, a przyszłe do przyszłych. 47 Wiele bowiem jeszcze ci zostaje, 

abyś mógł miłować moje stworzenie bardziej niż ja. Ty jednak często siebie 

samego zbliżałeś do niesprawiedliwych. Nie czyń tego!176 48 Ale i pod tym 

względem będziesz niezwykły wobec Najwyższego, 49 bo upokorzyłeś się, 

jak tobie przystoi, i nie zaliczyłeś się do sprawiedliwych; tym177 większą 

otrzymasz chwałę178. 50 Bo w czasach179 ostatecznych liczne nieszczęścia 

nawiedzą tych, którzy będą zamieszkiwać świat, gdy chodzili w wielkiej 

pysze. 51 Ale ty myśl o swoim losie i staraj się poznać chwałę tych, którzy są 

do ciebie podobni. 52 Dla was bowiem raj został otwarty, drzewo życia 

zasadzone, czas180 przyszły przygotowany, szczęście181 zgotowane, miasto 

zbudowane, (miejsce) odpoczynku wybrane, dobro zdobyte i mądrość182 

uprzednio przeznaczona. 53 Korzeń183 zaś został przed wami opieczętowany, 

niemoc została w was wygaszona i śmierć została ukryta, Szeol umknął i 

zepsucie poszło w zapomnienie. 54 Bóle przeminęły, a na końcu został 

ukazany skarb nieśmiertelności. 55 Nie dociekaj więc ustawicznie ilości tych, 

którzy giną. 56 Wszakże ci, otrzymują wolność, wzgardzili Najwyższym, 

podeptali jego Prawo i opuścili184 Jego drogi. 57 Ponadto podeptali Jego 

sprawiedliwych. 58 I rzekli w sercu swoim, że nie ma Boga, choć wiedzieli, 

 
173 „habitantes saeculum” jak w Łac. 
174 „śmierć podczas powodzi” jak w Syr.; tłumaczenie bazujące na wersji Łac., Syr., Etiop. 
175 „a tym świecie” jak w Etiop. 
176 „Niech tak się nie stanie!” jak w Syr.; „chociaż nie jesteś grzesznikiem” jak w Etiop., podobnie w Gr.  
177 „w celu otrzymania” jak w Łac.; w Gr. występuje niejednoznaczność. 
178 Łac.: l. mn. 
179 „w ostatnim” jak w Łac.; „na końcu” jak w Syr.; „w ostatnich dniach” jak w Etop.; „przyszłym czasie” jak w 

Arm. 
180 „czas” jak w Syr., Etiop.; tempus jak w Łac.; „życie (przyszłe)” jak w Arm. 
181 „habundantia” jak w Łac. 
182 „korzeń mądrości” jak w Etiop. 
183 + „zła” w Etiop. i Arm. 
184 B. Violet sugeruje: κατέλυον za κατέλιπον; zob. B. Violet, Die Esra-Apokalypse (IV Esra), vol. 1, Die 

Überlieferung (Die Griechischen Christlichen Schriftsteller 18 (GCS)), Hinrichs, Leipzig 1910, s. 5. 



146 

że mają pomrzeć185. 59 Jak bowiem was czeka to, co zostało 

zapowiedziane186, tak ich czeka pragnienie i męka, która została im 

zgotowana. Najwyższy nie chciał zgubić człowieka. 60 Ale ci , Jego 

stworzenia, imię Stwórcy splugawili i okazali niewdzięczność Temu, 

który187 przygotował im życie. 61 Dlatego właśnie mój sąd się przybliża. 62 

Tego nie objawiłem wszystkim, lecz tylko tobie i niewielu tobie podobnym. 

Język i kompozycja 4 Księgi Ezdrasza  

Nazwa 4 Księga Ezdrasza występuje w kodeksach i wydaniach 

Wulgaty188. Występuje jako czwarty utwór po dwóch księgach kanonicznych 

(Księga Ezdrasza i Księga Nehemiasza) oraz po apokryficznym dziele 

opisującym odbudowę świątyni jerozolimskiej, które nosi nazwę 3 Księgi 

Ezdrasza189. Współczesna biblistyka określa najczęściej Apokalipsę 

Ezdrasza jako 4 Księgę Ezdrasza190. Obejmuje ona rozdziały od Ezd 3 do 

Ezd 14. Dwa pierwsze rozdziały (Ezd 1 – 2) i dwa ostatnie (Ezd 15 – 16) 

stanowią chrześcijańską interpolację dokonaną w II i III w. n.e. 

4 Księga Ezdrasza rozpoczyna się datą: „trzydziesty rok po zniszczeniu 

świątyni” (por. 4 Ezd 3, 1). Daty tej prawdopodobnie nie należy brać 

dosłownie, ale w rzeczywistości wskazuje ona na okres, który wyłania się z 

badania księgi191. Postacie pojawiające się w wizjach historycznych 

apokalipsy, mogą przedstawiać przeszłą historię jako przyszłe proroctwa. 

Jednak od momentu powstania proroctwa dotyczącego przyszłości nie są już 

opowieścią o przeszłości, ale stają się przepowiedniami, zwykle końca 

świata lub dramatycznej zmiany historii. 

W przypadku 4 Ezd, identyfikacja orłów w 4 Ezd 11 – 12 jako cesarzy 

Flawiuszów prowadzi nas do wniosku, że dzieło  mogło powstać w czasach 

rzymskiego cesarza Domicjana w 81-96 roku n.e. i najprawdopodobniej w 

 
185 W Syr. jest inf. abs. 
186 „zacząłem wcześniej” jak w Arm. 
187 + „teraz” w Łac. 
188 Por. J. J. Collins, The Apocalyptic Imagination…, dz. cyt., s. 242. 
189 Zob. Zob. M. S. Wróbel, Znaki końca czasów w Apokalipsie Ezdrasza (4 Ezd), Analecta Biblica Lublinensia, 

VI, (2010), s. 134. 
190 Zob. S. Mędala, Wprowadzenie do literatury międzytestamentalnej, The Enigma Press, Kraków 1994, s. 153. 
191 Zob. M. E. Stone, M. Henze, 4 Ezra and 2 Baruch: translations, introductions, and notes, Fortress Press, 

Minneapolis 2013, s. 2. 



147 

trakcie drugiej część jego panowania192. Rzeczywiście, jego datę można 

dokładniej określić na ostatnią dekadę pierwszego wieku naszej ery. 

Najwcześniejsze zachowane cytaty z 4 Ksiegi Ezdrasza pochodzą od 

Klemensa z Aleksandrii z końca II wieku n.e. 

4 Księga Ezdrasza zachowała się w ośmiu starożytnych przekładach, z 

których wszystkie powstały na podstawie tłumaczenia greckiego 

(cytowanego również przez Klemensa z Aleksandrii). Świadczą o tym także 

liczne warianty lektur, które wywodzą się ze specyfiki języka greckiego. 

Tekst grecki został przetłumaczony z hebrajskiego, na co wskazuje znaczna 

liczba błędnych tłumaczeń słów hebrajskich193. 

4 Księga Ezdrasza została skomponowana przez jedną osobę, w 

punktach opartych na skrystalizowanym, starszym materiale, 

prawdopodobnie ustnym, jak i pisemnym. Wcześniejsze teorie mówiące, iż 

4 Księga Ezdrasza składa się z „układanki” pięciu pisemnych dokumentów 

połączonych redaktorem, nie są już wykorzystywane194. 

Treść oraz przesłanie 4 Księga Ezdrasza. 

4 Księga Ezdrasza jest podzielona na siedem wizji. Wizje 1-3 mają 

postać swoistych „niezwykłości” charakterystycznych w tekstach 

apokaliptycznych. Składają się z adresów, dialogów i przepowiedni. Czwarta 

to przebudzająca wizja niebiańskiego Jeruzalem i opis nawrócenia Ezdrasza. 

Jedynie wizje 5 i 6 są symbolicznymi snami interpretowanymi przez anioła. 

Jest to wizja typowa dla większości apokalips. W siódmym segmencie, który 

jest wizją na jawie, Ezdrasz otrzymuje objawienie tajemnicy i publicznych 

ksiąg Pisma Świętego. 

W wizjach 1 i 2 widzący zwraca się do Boga lub anioła. Po skardze 

skierowanej do Boga pojawiają się na pierwszym planie anioł Uriel i prorok 

Ezdrasz, który rozpoczyna z nim sporny dialog. Na problemy widzącego 

anioł częściowo odpowiada Ezdraszowi dialogując z nim. Pytania, jak i 

 
192 Zob. M. E. Stone, M. Henze, 4 Ezra and 2 Baruch…, dz. cyt., s. 2. 
193 Zob. M. S. Wróbel, Znaki końca czasów…, dz. cyt., s. 134; R. Rubinkiewicz, Wprowadzenie do apokryfów…, 

dz. cyt., s. 101; S. Mędala, IV Księga Ezdrasza, w: AST, (red.) Ryszard Rubinkiewicz, Warszawa 2016, s. 373. 
194 Zob. M. E. Stone, M. Henze, 4 Ezra and 2 Baruch…, dz. cyt., s. 3. 



148 

odpowiedzi, łączą się, aby wyrazić przesłanie samego widzącego. Trzecia 

wizja jest bardzo długa i ma znacznie bardziej złożoną strukturę, ale zawiera 

również typowe dyskusje i objawienia dialogowe, wzbogacone modlitwami, 

monologiem i innymi formami literackimi. 

Adresat z wizji pierwszej (por. 4 Ezd 3) wskazuje, że Bóg jest stwórcą 

świata i Izraela. Cierpienie Izraela w Rzymie rodzi dla autora kwestię Bożej 

sprawiedliwości. Zaczynając od cierpienia dotykającego Izraela, wraz z 

postępem dialogu w wizji. Pytania widzącego stają się coraz bardziej 

inkluzywne, dotykając ostatecznie kwestii „niewielu i wielu”, ponieważ 

wielu zostało stworzonych, ale tylko niewielu ocalonych. Anioł odpowiada 

przez cały czas w dialogu i przepowiedni, a dynamika wymiany między 

aniołem a Ezdraszem stopniowo prowadzi widzącego od radykalnych 

wątpliwości co do Bożej sprawiedliwości, po przyjęcie początkowo 

niezrozumiałej Opatrzności. Ta akceptacja stanowi podstawę czwartej wizji 

„nawrócenia”, po której następuje doświadczenie niebiańskiego Jeruzalem. 

K. M. Hogan twierdzi, że celem 4 Księgi Ezdrasza jest pouczanie tylko 

mądrych, a nie pocieszanie ludzi195. Z kolei B. W. Longenecker uważa, że 

autor 4 Ezd pragnie ograniczyć zainteresowanie eschatologią do wybranej 

grupy ludzi, aby zapobiec społecznej nieodpowiedzialności, która wynika z 

oczekiwań dotyczących obalenia panującej ówcześnie władzy196. A. Moo są-

dzi, że ograniczenie dostępu do ksiąg i sprowadzenie przez to na manowce 

niegodnych lub naiwnych nie jest niczym niewłaściwym197. 

Najsilniejsze określenia opisują psychologiczny wpływ doświadczenia 

nawrócenia Ezdrasza, kulminacji spornych objawień z wizji 1-3 (por. 4 Ezd 

10, 25-28). Po swoim nawróceniu Ezdrasz staje się bardziej 

„konwencjonalnym” apokaliptycznym widzącym, o czym świadczą wizje 5 

oraz 6. Wizja piąta to historyczne, a nawet polityczne oświadczenie o 

przyszłym zniszczeniu uciskającego Imperium Rzymskiego. Zapowiedziane 

 
195 Por. K. M. Hogan, Theologies in conflict in 4 Ezra: wisdom, debate and apocalyptic solution, JSJ.S 130, 

Brill, Leiden 2008, s. 227. 
196 Por. B. W. Longenecker, Location 4 Ezra: A Consideration of Its Social Setting and Functions, JSJ 28 

(1997), s. 292. 
197 Por. J. A. Moo, Creation, Nature and Hope in 4 Ezra, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 2011, s. 155-156. 



149 

jest przyjście Mesjasza, powrót pokoleń wygnanych z północnego królestwa 

Izraela i sąd bezbożnych. Wizja siódma, która przedstawia Ezdrasza jako 

drugiego Mojżesza, podkreśla otrzymanie przez niego tajnych i jawnych 

pism oraz uzupełnia poprzednie objawienia. 

Wizje są osadzone w ustalonych ramach narracyjnych, wskazujących 

na postęp w doświadczeniu osoby widzącej. Dlatego przesłanie, które niesie 

ze sobą tekst, jest takie, że bez względu na to, jak niezrozumiałe może się 

wydawać zniszczenie Jerozolimy oraz to, jakie męki ducha i duszy może 

spowodować, w końcu wiara w Bożą sprawiedliwość i obietnicę 

przywrócenia sprawiedliwości i pocieszenia sprawiedliwych się dokona. 

Siódma wizja służy zapewnieniu ciągłość świętej tradycji, zarówno tajnej, 

jak i publicznej. 

Tekst, wersje oraz tłumaczenia. 

Z badań dotychczasowych wynika, iż dzieło to mogło zostać napisane 

w środowisku palestyńskim przez autora, który wywodził się z kręgów 

faryzejskich198. Zarówno semicki jak i hebrajski oryginał nie przetrwały. 

Podobnie rzecz się ma z jego starożytnym greckim tłumaczeniem. Istnieje 

osiem „tłumaczeń pochodnych”, wykonanych na podstawie greckiego 

tłumaczenia. Pełne tłumaczenia istnieją w językach łacińskim, syryjskim, 

etiopskim, gruzińskim, ormiańskim oraz dwa różne tłumaczenia w języku 

arabskim. Ponadto odkryto fragmenty wersji koptyjskiej w dialekcie 

sahidickim199. 

Przez wiele stuleci tekst łaciński 4 Księgi Ezdrasza miał duże znaczenie 

w tłumaczeniach i studiach nad nią. Osiem wersji pochodnych zostało 

przetłumaczonych z języka greckiego. Występujące między nimi różnice 

stwarzają możliwość, że zostanie zachowane oryginalne greckie brzmienie 4 

Księgi Ezdrasza. Jednakże mogło ono ulec zmianie w trakcie tłumaczenia 

 
198 Por. B. M. Metzger, The Fourth Book of Ezra, w: The Old Testament Pseudepigrapha, (red.) J. H. 

Charlesworth, Vol. 1, Doubleday, Garden City NY 1983, s. 520; R. Rubinkiewicz, Wprowadzenie do 

apokryfów…, dz. cyt., s. 101; M. E. Stone, Fourth Ezra. A Commentary on the Book of Fourth Ezra, 

Minneapolis 1990, s. 36. 
199 Zob. M. E. Stone, M. Henze, 4 Ezra and 2 Baruch…, dz. cyt., s. 4-5; M. S. Wróbel, Znaki końca czasów…, 

dz. cyt., s. 134; R. Rubinkiewicz, Wprowadzenie do apokryfów…, dz. cyt., s. 101; S. Mędala, IV Księga 

Ezdrasza, w: AST, (red.) R. Rubinkiewicz, Vocatio, Warszawa 2016, s. 373. 



150 

lub transmisji. Wszystkie starożytne pisma, które były kopiowane przez 

stulecia, zawierały błędy, różnice i zmiany. Co więcej, trzeba pamiętać, że 

różnice pojawiły się także w samym tłumaczeniu greckim na przestrzeni 

wieków. Nierozsądne jest zatem zakładanie, że wszystkie osiem wersji 

pochodnych zostało przetłumaczonych w identycznej formie z tłumaczenia 

greckiego. Tak więc głównymi tekstowymi świadkami 4 Ezdrasza są łacina 

i syryjski, oraz wersja etiopska i gruzińska, wspierane miejscami przez 

koptyjskie fragmenty. 

Wpływ i przekaz 4 Księgi Ezdrasza 

4 Księga Ezdrasza była niezwykle popularna w różnych kościołach 

chrześcijańskich. Przyczyną tego może być pozorne pokrewieństwo poglądu 

na grzech, szczególnie wyrażonego w pierwszej wizji, z poglądem np. 

apostoła Pawła w Nowym Testamencie200. Ogólne kwestie dotyczące tema-

tyki teologicznej, które znajdują się w 4 Księdze Ezdrasza, miały duży 

wpływ na rozwój myśli teologicznej. Zagadnienia, które podejmuje to np.: 

kwestia prawa, które zostało nadane wszystkim ludziom; nastanie królestwa 

mesjańskiego na ziemi; nauka o grzechu, człowiek jest wolny w swoich wy-

borach, może wybrać dobro, albo zło; natura człowieka uległa skażeniu z 

powodu grzechu Adama201. Mnogość wersji językowych oraz duża ilość cy-

tatów 4 Księgi Ezdrasza, użytych przez starożytnych i patrystycznych auto-

rów, świadczy o powszechnym jej użyciu w tradycji chrześcijańskiej. 

4.1. Raj 

Nadzieja na powrót do raju (Edenu) przedstawionego w Rdz 3, 1-24, 

gdzie znajduje się drzewo poznania dobra i zła oraz drzewo życia, staje się 

ogólną przestrzenią, która pozwala na konceptualne połączenie z 4 Księgą 

Ezdrasza. Jest to nagroda za prawość oraz obejmuje ona powrót do ogrodu 

rajskiego. Łączenie raju z nagrodą to nowa przestrzeń, która wywodzi się ze 

 
200 Zob. M. E. Stone, M. Henze, 4 Ezra and 2 Baruch…, dz. cyt., s. 6. 
201 Zob. S. Mędala, IV Księga Ezdrasza…, dz. cyt., s. 373. 



151 

skojarzeń w Księdze Rodzaju z rajem, a później w Rdz 3 z przekleństwem 

jako karą. 

4 Księga Ezdrasza określa raj jako swoistego rodzaju nagrodę (por. 4 

Ezd 8, 52). Zatem badając ten motyw nasuwa się pytanie, jak taka nagroda 

mogła wyglądać i kto ją mógł otrzymać? Zastanawiające jest również to, jak 

mogłaby wyglądać w tym kontekście kara (używając koncepcji 

„przekleństwo jako kara”)202. 

Idąc tym tropem autor 4 Ezd 3, 4-10 i 4 Ezd 6, 46-62a wychodzi od 

idei, że Bóg stworzył świat przez swoje słowo. Niewątpliwie jest to godne 

uwagi i zostało również podkreślone w 4 Ezd 6, 38 i 4 Ezd 6, 43. Problem 

ten określa psalmista w Ps 33, 6: „Słowem Pańskim powstały niebiosa i 

tchnieniem ust jego wszystkie ich zastępy”203. Podkreślenie samego Bożego 

stworzenia jest celowe u autora 4 Księgi Ezdrasza. Idea, że istoty ludzkie 

oraz wszystko co je otacza zostały stworzone rękami Boga, znajduje się 

również w 4 Ezd 8, 7 oraz w 4 Ezd 8, 44. Tematyka ta niewątpliwie jest 

powiązana i, co istotne, łączy się ze stworzeniem świętego ogrodu. 

Jednakże trudno odnaleźć wyraźne porównanie ze stwierdzeniem, że 

ogród Eden miałby zostać zasadzony prawicą Boga. Rzeczywiście idea, że 

Bóg zasadził ogród, jest obecna już w Rdz 2, 8, a wyrażenie „którą 

opłakiwała twoja prawa ręka” pochodzi prawdopodobnie z Ps 80, 16. Ten 

werset jest najstarszym poświadczeniem idei, że raj powstał przed 

stworzeniem świata, a co za tym idzie, można przypuszczać, że drzewo 

poznania dobra i zła również. Intuicja ta pochodzi z egzegezy wyrażenia 

heb.  מקדם w Rdz 2, 8, a która oznacza coś, co powstało „od dawna”. W Ps 

74, 12 LXX oddaje tę hebrajską grę słów przez greckie πρὸ αἰῶνος. 

Ogród Edenu jest jednym z listy siedmiu (lub sześciu) obiektów, które 

istniały przed stworzeniem świata, według wielu rabinicznych źródeł. Lista 

ta obejmuje Torę, pokutę, Gehennę, tron chwały, Świątynię i imię 

 
202 Por. B. M. Stovell, The Tree of Life in Ancient Apocalypse, The Tree of Life, Themes in Biblical Narrative, 

Vol. 27, Brill, Netherlands 2020, s.136. 
203 Por. też Ps 33, 9 i Ps 148, 5. 



152 

Mesjasza204. Pomysłowi temu sprzeciwił się jednak R. Samuel, który 

skomentował słowo heb. מקדם mówiąc: „Można by pomyśleć, że wyrażenie 

to oznacza coś przed stworzeniem świata. Tak jednak nie jest. To znaczy: 

wcześniej niż Adam, gdyż Adam został stworzony szóstego dnia, a ogród 

Eden trzeciego dnia”205. 

Idea, że raj lub nagroda została przygotowana z góry dla ludzi, a więc i 

dla samego Adama, jest wyraźna w 4 Ezd 7, 70. Mówiąc bardziej ogólnie, 

sprawy odnoszące się do sądu Bożego zostały przygotowane z 

wyprzedzeniem (por. 4 Ezd 4, 29; 6, 6; 7, 26; 7, 31; 7, 70; 7, 83-84; 7, 121; 

8, 52; 13, 26; 13, 36)206. 

Termin „rajski ogród” lub „raj” w odniesieniu do motywu drzewa 

wydaje się występować w 4 Księdze Ezdrasza w różnych znaczeniach. Po 

pierwsze, w 4 Ezd 3, 6-8 oznacza ogród Adama, który został stworzony przed 

stworzeniem świata207. Ten pogląd jest również na pierwszym planie w 4 Ezd 

6, 2, gdzie „przed położeniem fundamentów ogrodu” wskazuje na czasy 

odległej starożytności. Drugie główne użycie tego terminu dotyczy nagrody 

dla prawych, którzy mieli dostęp do wyjątkowego drzewa w środku ogrodu. 

W 4 Ezd 7, 36 raj, miejsce odpoczynku, jest przeciwieństwem 

Gehenny, ognistego pieca. Jest to również termin określający nagrodę 

eschatologiczną w 4 Ezd 7, 123 i 4 Ezd 8, 52. Być może także 4 Ezd 4, 7-8 

odzwierciedla pogląd na istniejący niebiański raj, a wersety te pokazują 

pewne uderzające podobieństwa z technicznym użyciem terminu „raj”208. 

J. Keulers utrzymuje dość stanowczo, że wszystkie te terminy są mocno 

„uduchowione” i służą w 4 Księdze Ezdrasza po prostu jako sposoby 

odniesienia się do nagrody eschatologicznej209. Ścisłe powiązanie różnych 

terminów nagrody eschatologicznej może jednak wskazywać na brak 

 
204 Zob. Nedarim 39b, https://www.sefaria.org/Nedarim.39b.2?lang=bi (10.09.2021); Pesachim (Talmud) 54a, 

https://www.sefaria.org/Pesachim.54a?lang=bi (10.09.2021). 
205 Zob. M. E. Stone, Fourth Ezra…, dz. cyt., s. 68. 
206 Por. J. J. Collins, The Apocalyptic Imagination…, dz. cyt., s. 253. 
207 Por. J. C. O. Widow, The origins of the canon of the Hebrew Bible: an analysis of Josephus and 4 Ezra, JSJ.S 

186, Brill, Leiden 2018, s. 145. 
208 Por. M. E. Stone, Paradise in 4 Ezra iv.8 and vii.36, viii.52, JJS 17, (1966), s. 85-88. 
209 Por. J. Keulers, Die eschatologische Lehre des vierten Esrabuches, Biblische Studien 20, nos. 2-3, 1922, s. 

182-183. 



153 

systematycznej eschatologii w 4 Księdze Ezdrasza (por. 8, 52)210. Jest to 

związane z tym, że zawiera ona niewiele informacji na temat natury raju. W 

4 Ezd 7, 123 jest mowa o jego niezniszczalnym owocu, podczas gdy 4 Ezd 

8, 52 mówi, że zawiera drzewo życia. 

Raj, czy to pierwotny, czy eschatologiczny, jest postrzegany jako 

ogród211. „Materializm” takiego opisu, który odnosi się do rajskich owoców 

lub kwiatów, zaniepokoił niektórych uczonych. Generalnie jednak, gdy autor 

mówi o drzewie życia lub kwiatach, bądź też o owocach ogrodu, należy 

rozumieć, że ma na myśli to, co mówi. J. Keulers w tym kontekście podkreśla 

„transcendentalną” i „niebiańską” naturę idei raju. Drzewo życia opisane w 

4 Ezd 8, 52 zostało użyte do podkreślenia w sposób symboliczny przyszłego, 

nadprzyrodzonego stanu ludzi prawych212. Autor 4 Księgi Ezdrasza nie widzi 

sprzeczności materialnej i duchowej, dlatego należy domniemywać, że 

przypisywał królestwu niebiańskiemu przynajmniej taką samą rzeczywistość 

fizyczną, jak i ziemską. Tak więc, chociaż nie podano wielu szczegółów, raj 

należy traktować jako jeden z elementów radosnego stanu przyszłego. 

Poglądy na temat raju w innych źródłach są dość wyraźne, a poglądy 4 

Ezdrasza są z nimi zasadniczo zgodne213. 

Warto zauważyć, że choć autor wielokrotnie odwołuje się do raju, 

podaje on tylko skąpe szczegóły na jego temat. Jest to cecha wielu jego 

eschatologicznych opisów. Ponadto, chociaż typologia: „ostatnie rzeczy (są) 

takie jak pierwsze” jest wyraźnie widoczna w tym fragmencie, to kwestia 

związku raju pierwotnego i raju eschatologicznego pozostaje nietknięta. 

Niemniej jednak w Ezd 8, 52 autor wymienia cechy, które będą 

stanowić część przyszłego świata i również odnoszą się do raju. Wśród 

uczonych odbyło się wiele dyskusji na temat tego, czy te różne elementy 

 
210 Por. J. Keulers, Die eschatologische…, dz. cyt., s. 181-188; M. E. Stone, Features of the Eschatology of 4 

Ezra, Atlanta 1989, s. 197-204. 
211 Zob. H. K. McArthur, Paradise, w: The interpreter's dictionary of the Bible, (red.) G. A. Buttrick, vol. 3, 

New York 1962-76, s. 655-656; J. H. Charlesworth, Paradise, w: The New Interpreter’s Dictionary of the Bible, 

(red.) K. D. Sakenfeld, vol. 4, Nashville 2006-2009, s. 377-378; J. H. Charlesworth, Paradise, ABD, (red.) D. N. 

Freedman, G. A. Herion, vol. 5, New York 1992, s.154-155. 
212 Zob. J. Keulers, Die eschatologische…, dz. cyt., s. 186.  
213 Por. J. Keulers, Die eschatologische…, dz. cyt., s. 186-187; F. W. Schieffer, Die religiösen und ethischen 

Anschauungen des 4. Ezrabuches, Leipzig 1901, s. 30-31. 



154 

eschatologiczne należy rozumieć materialnie, czy też jako poddane 

procesowi uduchowienia214. Pojawiają się dylematy: czy raj był ziemskim 

ogrodem, czy sposobem na odniesienie się do niebiańskiego, duchowego 

stanu? Kwestia ta zostanie zbadana poniżej, ale należy przypomnieć, że dla 

ludzi żyjących w czasach 4 Księgi Ezdrasza obiekty niebieskie były nie mniej 

rzeczywiste niż ziemskie, tak więc przeciwstawne kategorie „materialne” i 

„duchowe” wydają się być ostatecznie mało istotne. Odnosi się do tego 

również zakres terminologii, która przywołuje stan eschatologiczny, 

ponieważ nie wydaje się istnieć bezpośrednia zależność między tymi dwoma 

fragmentami Ezd 3, 4-10 i Ezd 8, 46-62a. Nie jest to zatem chronologiczny 

opis nadejścia eschatonu, ale raczej lista sugestywnych cech. 

Termin „raj” ma różne znaczenia w 4 Księdze Ezdrasza i tutaj, 

podobnie jak w Ezd 7, 123, oznacza miejsce eschatologicznej nagrody 

sprawiedliwych. Idea drzewa życia, implikowana przez motyw owocu, 

znajduje się w Ezd 7, 13; 7, 123; 8, 6; i 8, 52. Jest to drzewo, którego owoc 

daje nieśmiertelność, a sprawiedliwi będą uczestniczyć w eschatologicznej 

radości. 

4.2. Drzewo jednego przykazania 

Tematyka „drzewa jednego przykazania” w 4 Księdze Ezdrasza wyraża 

się w słowach: „I dałeś mu tylko jedno przykazanie Twoje, ale on je przestą-

pił, dlatego zaraz ustanowiłeś śmierć na niego i na jego potomków” (por. 4 

Ezd 3, 7). Drzewo rajskie, które zasadziła Boża prawica, jest w tym kontek-

ście obrazem Bożego prawa215. Dotyczy to również miejsca, w którym rośnie 

prawdziwe drzewo życia, czyli do odkupionego świata lub raju. Owoc prawa, 

który zerwali pierwsi rodzice, jest z jednej strony związany z określonym 

rodzajem płodności, a z drugiej funkcjonuje jako sposób na zidentyfikowanie 

pierwotnego ogrodu i odniesienie go do płodności ludu Izraela216. 

 
214 Zob. M. E. Stone, Fourth Ezra…, dz. cyt., s. 69. 
215 Por. P. Smit, Reaching for the Tree of Life- The Role of Eating, Drinking, Fasting, and Symbolic Foodstuffs 

in 4 Ezra, Journal for the Study of Judaism in the Persian, Hellenistic, and Roman Period, Vol. 45, No. 3 (2014), 

s. 384-385. 
216 Por. P. Smit, Reaching for the Tree of Life…, dz. cyt., s. 385. 



155 

Do Ezdrasza zostaje skierowany zarzut, że nie może kochać stworzenia 

bardziej niż Boga (por. 4 Ezd 8, 47). Dokładnie ten sam zarzut można znaleźć 

w 4 Ezd 5, 33, gdzie stanowi on część odpowiedzi anioła na przemówienie 

Ezdrasza, dotyczące swoich wyborów. W 4 Ezd 8 jest raczej ukazana 

odpowiedź na prośbę o litość. Oznacza to, że „skoro Bóg, Stwórca, naprawdę 

kocha swoje stworzenie i ponieważ określił związek między ludzkim 

działaniem a wynagrodzeniem, proszenie Ezdrasza o litość jest 

zarozumiałością – Ezdrasz nie może kochać stworzenia bardziej niż 

Boga”217. 

Drugi temat, który dotyczy wierności ludu Bożego, pojawia się po raz 

pierwszy w 4 Ezd 7, 76 i powtarza w drugiej części księgi. W wersecie tym 

Uriel mówi do Ezdrasza: „I to ci objawię. Ale ty nie mieszaj się z tymi, którzy 

się sprzeniewierzyli, ani nie zaliczaj się do tych, którzy będą poddani katu-

szom” (por. 4 Ezd 7, 76). Przyczyny sprawiedliwości głównego bohatera są 

różne. Tutaj chodzi o jego pokorę w liczeniu się z grzesznikami. Powody, dla 

których Ezdrasz jest uznawany za prawego, związane są z jego pokorą. 

W tym kontekście wydaje się, że lepszym tłumaczeniem ostatniego 

zdania 4 Ezd 7, 77, które w tłumaczeniu S. Mędali brzmi: „Albowiem skarb 

twoich uczynków został odłożony u Najwyższego, ale aż do czasów osta-

tecznych nie będzie ci pokazany” 218, będzie tłumaczenie: „tak, abyś 

otrzymał…”. Jest to znaczenie dosłowne, jakie mógłby nieść domniemany 

grecki lub hebrajski tekst219. Ostatecznie sama gloryfikacja Ezdrasza była 

rezultatem jego własnego upokorzenia, a nie celem, jak sugerowałoby 

tłumaczenie: „po to, by otrzymać”. „Chwała” jest pojęciem powszechnie 

używanym na różne sposoby, włączając w to chwałę Bożą i ideę 

eschatologicznej chwały sprawiedliwych. Chwała obiecana Ezdraszowi 

przejawia się obecnością w ogrodzie rajskim, ciesząc się również owocem 

drzewa rajskiego. 

 
217 Zob. M. E. Stone, Fourth Ezra…, dz. cyt., s. 285. 
218 Zob. S. Mędala, IV Księga Ezdrasza…, dz. cyt., s. 386. 
219 Zob. M. E. Stone, Fourth Ezra…, dz. cyt., s. 285. 



156 

Sformułowanie: „ci, którzy są do ciebie podobni” (por. 4 Ezd 8, 51), 

ponownie podkreślaja zakres, w jakim osobiste cnoty Ezdrasza wysuwają się 

na pierwszy plan. Anioł wielokrotnie zapewnia Ezdrasza o jego własnej 

sprawiedliwości. W tym kontekście G. H. Box słusznie zauważył postęp 

myśli w 4 Ezd 8, 53-54, od wykorzenienia zła do usunięcia skutków grzechu, 

a następnie do ukazania skarbów nieśmiertelności220. Można dodać, że to, co 

jest opisane, jest odwróceniem sytuacji stworzonej przez grzech Adama, o 

czym jest mowa w 4 Ezd 3221. Wymieniona zostaje również „wolność”, która 

wiąże się z ideą wolnej woli, silnie podkreślonej przez anioła, i jest to 

oczywiście cel kolejnych wersetów 4 Ezd 8, 59-60. 

Oskarżenie dotyczące Najwyższego w tych fragmentach powtarza się 

często w takiej czy innej formie (por. 4 Ezd 7, 23-24; 4 Ezd 9, 10). 

Zaprzeczenie Boga, które wyraża się w słowach: „Zaprzeczyli nawet istnie-

niu Najwyższego” (por. 4 Ezd 7, 23), staje się specyficzną formą tego 

ogólnego oskarżenia. Wyrażenia: „pogardzały Jego prawem i porzuciły jego 

drogi” podejmują temat, który jest centralny dla prawie wszystkich 

pojawiających się oskarżeń grzeszników w 4 Księdze Ezdrasza. Źli to „ci, 

którzy sprzeciwiają się Twoim obietnicom” (por. 4 Ezd 9, 11), są tymi, 

którzy gardzili Bożymi nakazami. Pogarda dla prawa jest również zarzutem 

skierowanym przeciwko poganom i ogólnym określeniem nieposłuszeństwa 

Bogu (por. 4 Ezd 7, 23-24). 

Autor 4 Księgi Ezdrasza próbuje przez głównego bohatera podkreślić 

odpowiedzialność Boga wobec ludzi, ponieważ to Bóg stworzył człowieka. 

Anioł zaś podkreśla odpowiedzialność człowieka wobec Boga jako 

stworzenia (por. Iz 45, 9-13). W Biblii często pojawia się „zbezczeszczenie 

imienia Bożego”. Tutaj i w wielu innych przypadkach oznacza to publiczne 

działanie w taki sposób, aby zignorować Boga (zob. Rdz 3, 1-24; Kpł 18, 21; 

Ez 36, 23; 43, 8; ale również w apokryfach 1 Hen 45, 2). Nieposłuszeństwo 

 
220 Zob. G. H. Box, The Apocalypse of Ezra (II Esdras III-XIV), London 1917, s. 74. 
221 Por. M. E. Stone, Fourth Ezra…, dz. cyt., s. 63-67. 



157 

grzeszników podkreślone zostało w kontekście eschatologii oraz uznania 

Boga, przez którego dokonuje się to dzieło (por. 4 Ezd 7, 26-28). 

Koncepcja dotycząca objawień tylko dla nielicznych, którzy 

przestrzegają przykazania nadanego przez Boga, często pojawia się w 

konkluzjach apokalips lub w kontekstach związanych z poglądami 

apokaliptycznego przekazu pism222. Wyrażenie: „Ty i tacy jak ty” to 

wyrażenie dotyczące również sprawiedliwych, ale wyraźnie koncentrujące 

się na Ezdraszu, zgodnie z wizją, którą dostał (por. 4 Ezd 8, 62a). 

Fragment 4 Ezd 8, 52-54 jest jednym z wielu eschatologicznych 

poematów w 4 Księdze Ezdrasza, które odznaczają się charakterystycznymi 

cechami formalnymi i funkcją223. Anielska przepowiednia charakteryzuje się 

przez przemyślany paralelizm oraz „tajemniczy” styl. Dość istotne jest to, 

aby postrzegać przesłanie tej perykopy w odniesieniu do ogólnego rozwoju 

wizji jako całości. 

Ponieważ różne założenia antropologiczne leżą u podstaw ich 

rozbieżności w pozostałych czterech tematach teologicznych omówionych 

poniżej, ważne jest, aby na początku rozróżnić poglądy Ezdrasza i Uriela na 

temat grzechu Adama (przekroczenia jednego przykazania), nawet jeśli ich 

różnice w tym temacie nie mogą być ściśle skorelowane z kontrastem między 

przymierzem i mądrością eschatologiczną224. 

Pierwszą rzeczą, godną uwagi, jest to, że pozycja anioła jest pozycją 

samego Boga. Większość ludzi zgrzeszyła i co za tym idzie ponoszą 

odpowiedzialność za swój grzech - zostaną ukarani. Bóg będzie się radował 

z nielicznych, którzy są zbawieni. Można brutalnie stwierdzić, iż jedna osoba 

jest tu o wiele ważniejsza niż tłum, który zginie za swoje nieposłuszeństwo. 

Powstaje zatem pytanie, co w tej perykopie jest szczególne? Szczególnym 

elementem jest osoba Ezdrasza oraz tych, którzy są do niego podobni, czyli 

sprawiedliwi. To oni otrzymają nagrodę. Temat indywidualnej prawości 

 
222 Por. M. E. Stone, Apocalyptic Literature, w: Jewish Writings of the Second Temple Period, (red.) M. E. 

Stone, CRINT 2.2, Assen-Philadelphia 1984, s. 431-433. 
223 Por. M. E. Stone, Fourth Ezra…, dz. cyt., s. 165-166. 
224 Por. J. R. Levison, Portraits of Adam in Early Judaism: from Sirach to 2 Baruch, JSPES 1, Academic Press, 

Sheffield 1988, s. 116. 



158 

Ezdrasza jest poruszany i powtarzany w najbardziej uderzający sposób w 4 

Ezd 8, 37-62. Ezdrasz przyjmuje wszystko, co jest w planach Bożych. 

Obrona stworzenia przez Ezdrasza w Ezd 8, 4-19, spotyka się z 

odrzuceniem ze strony Boga. Stwórca oznajmia: „Nie będę się zajmował 

kształtowaniem tych, którzy zgrzeszyli… ale będę się radować ze stworzenia 

sprawiedliwych” (por. Ezd 8, 38-39). Ta wypowiedź Boga została zilustro-

wana przypowieścią o rolniku. Ezdrasz odpowiada na tę przypowieść, 

podkreślając odpowiedzialność Boga za deszcz, który determinuje los 

nasion. Bóg stworzył ludzi własnymi rękami, a zatem nie powinien ich 

traktować surowo (por. Ezd 8, 42-45). Ezdrasz nie podaje tutaj żadnego 

powodu, dla którego Bóg miałby zmienić swoje postępowanie. Po prostu 

apeluje o taką zmianę: „Ale oszczędź ludowi twemu” (por. Ezd 8, 42-45). 

Ponieważ Bóg decyduje o losie nasion, więc On jest odpowiedzialny za 

warunki, które determinują los ludzkości. Ezdrasz sugeruje, żeby Bóg uchylił 

się od wyciągnięcia konsekwencji dotyczących nieprzestrzegania jego 

przykazania. 

W odpowiedzi Ezdrasz słyszy od anioła iż, chociaż sam wyraża miłość 

do ludzkości oraz swoją troską o nich, to nadal kocha ich znacznie mniej niż 

Boga. Miłość Boga wyraża się właśnie w Jego radowaniu się z prawych i 

otrzymania przez nich nagrody (por. Ezd 8, 46-47). Troska Ezdrasza o 

niegodziwców jest nie na miejscu. Zamiast tego powinien radować się swoją 

nagrodą i innych prawych ludzi, a jest ona zapisana na liście elementów dóbr 

eschatologicznych (por. Ezd 8, 51-54). To jest prawdziwy wyraz miłosier-

dzia Boga. Anioł powtarza swój argument twierdząc, że niegodziwcy 

zdecydowali już o swoim własnym losie. Nie tylko postępowali niegodziwie, 

ale wzgardzili Najwyższym i zaparli się go, a także prześladowali 

sprawiedliwych (por. Ezd 8, 57). Zrobili to wiedząc, że muszą umrzeć, nie 

śmiercią fizyczną, ale wieczną. Zatem ta śmierć niegodziwców w Ezd 8, 58 

odpowiada przyszłemu życiu tych, dla których przygotowano dobra 

eschatologiczne (por. Ezd 8, 46). 



159 

Prowokując motyw drzewa, który związany jest z przykazaniem (zaka-

zem) jakie Bóg dał człowiekowi, można dojść do wniosku, że w szeregu póź-

niejszych źródeł jest ono uważane za Torę lub sprawiedliwość. Jest to już 

sugerowane w 4 Ezd 7, 1-24. Złamanie zalecenia dotyczącego drzewa w 

środku ogrodu skutkuje śmiercią Adama i jego potomków. Samo wyrzucenie 

z ogrodu, jako kara za przekroczenie Bożego przykazania i pokrewne tematy, 

nie są tutaj wspomniane (por. Rdz 3, 1-24). Wg. koncepcji intertekstualnej 

raj nieodzownie jest związany z drzewem w środku ogrodu, gdzie zostało 

złamane przez człowieka przykazanie, które wyznaczył Bóg. Relacje mię-

dzytekstowe wskazują, że tak jak drzewo rajskie, z którego Bóg zakazał jeść 

owoce, tak Tora – przepisy prawa Bożego zostały ustanowione, aby człowiek 

ich przestrzegał. Poszanowanie przykazania Boga i nadanych przez Niego 

praw czyni człowieka wolnym. Bóg wymierza sprawiedliwość tym, którzy 

nie przestrzegają jego prawa i przykazań, tak samo jak uczynił to względem 

Adama i Ewy, którzy zostali wygnani z raju. 

Podsumowując: anioł wskazuje na inny problem. Bóg nie stworzył 

ludzkości, aby zginęła, ale przez swoje grzechy ludzie określili własny los, 

„i byli niewdzięczni temu (Bogu), który przygotował dla nich życie” (por. 4 

Ezd 8, 60). Zaistniały problem jest wyjaśniony i uzupełnia poglądy autora w 

kontekście całego tekstu. W ostatecznym rozrachunku osąd jest bez 

wątpienia prawdziwy, bez współczucia i surowy. Jednakże do czasu odbycia 

sądu uzupełniające się cechy miłosierdzia i skruchy są dostępne dla ludzi. W 

czasie sądu ludzie ponoszą odpowiedzialność za własne grzechy. 

Analizowaną perykopę zamykają dwa klasyczne motywy 

apokaliptyczne, które mówią, że koniec jest bliski, oraz że tylko Ezdraszowi 

i kilku jemu podobnym zostało to wszystko ujawnione. Postawa Ezdrasza, 

która przejawia się w przestrzeganiu sprawiedliwości (wypełnianiu 

przykazań Bożych), jest niewątpliwie wzrocowa225. W 4 Ezd 7, 76 

powiedziano mu, aby nie zaliczał się do niegodziwców. Jest to zmiana w 

 
225 Por. J. C. O. Widow, The origins of the canon…, dz. cyt., s. 147. 



160 

stosunku do wcześniejszej części księgi, gdzie jego zaliczenie się do 

niegodziwców nie jest w żadnej mierze kwestionowane. 

Proroctwo o własnej przyszłości Ezdrasza jest w pewnym sensie 

odpowiedzią na pytanie, na które nie ma odpowiedzi w 4 Ezd 4, 52. Tam 

anioł mówi, że nie został wysłany, aby opowiedzieć Ezdraszowi o swoim 

życiu. W tym momencie akcent ulega przeniesieniu, zmianie. Bohater księgi 

przyjmuje stanowisko paradygmatycznego sprawiedliwego (inni 

sprawiedliwi to ci, którzy są do niego podobni), który wysuwa się na 

pierwszy plan. Przepowiedziany zostaje mu jego własny los, życie wieczne, 

którego dostąpi. Również problem nielicznych i wielu, którzy są 

nieposłuszni woli Bożej, zostaje rozwiązany, gdyż oni właśnie giną, idą na 

zatracenie, ale nie z woli i odpowiedzialność Boga, ale z własnej 

nieprzymuszonej ludzkiej woli oraz postępowania. Zaś nieliczni zostaną 

nagrodzeni, a Ezdrasz jest jednym z nich. Autor używa kontrastu między 

„pychą” niegodziwców (por. 4 Ezd 8, 50), a pokorą Ezdrasza (por. 4 Ezd 8, 

49). Określenia te w żaden sposób nie odnoszą się do cnót Ezdrasza ani 

innych występków, które popełniali niegodziwi ludzie. 

Warto również zauważyć, że w 4 Księdze Ezdrasza ani Bóg, ani ludzie 

nie mówią bezpośrednio o Torze (prawu). Autor w sposób symboliczny od-

nosi się do wydarzeń z raju, gdzie drzewo rajskie przedstawione jest jako 

prawo, którego ludzie nie chcieli przestrzegać. „Ty wprowadziłeś go do raju, 

który zasadziła Twoja prawica, zanim nastała ziemia. I dałeś mu tylko jedno 

przykazanie Twoje, ale on je przestąpił, dlatego zaraz ustanowiłeś śmierć na 

niego i na jego potomków (por. 4 Ezd 3, 6-7). Słowo „Tora” pojawia się 

przede wszystkim w ustach Ezdrasza. Uriel również się do niej odwołuje, 

zwłaszcza w trzeciej części, opisując ją w sposób zupełnie inny niż 

Ezdrasz226. W swojej modlitwie otwierającej Ezdrasz przypomina Boże 

przykazanie, które Adam przekroczył (por. 4 Ezd 3, 7)227. Następnie odnosi 

 
226 Por. J. M. Żurawski, The Two Worlds and Adam’s Sin: The Problem of 4 Ezra 7:10-14. w: G. Boccaccini, J. 

M. Żurawski (red.) Interpreting 4 Ezra and 2 Baruch, Bloomsbury/T&T Clark, London 2014, s. 97-106. 
227 Por. P. G. R. de Villiers, Understanding the Way of God: From, Function, and Massage of the Historical Re-

view in 4 Ezra 3: 4-27, w: K. H. Richards (red.), Society of Biblical Literature 1981 Seminar Papers, CA: Schol-

ars Press, Chico 1981, s. 357-378. 



161 

się do narodów, które gardziły przykazaniami Bożymi łac. spernebant 

praecepta tua (por. 4 Ezd 3, 8)228. Nie ma jednak mowy o tym, w jaki sposób 

przykazania są związane z Torą. Jedynie w tym kontekście Ezdrasz opisuje 

Torę jako szczególny dar Boga dla Izraela, ale czyni to tylko po to, aby 

natychmiast zakwestionować jej skuteczność, stwierdzając: „nie może ona 

przynosić owoców z powodu złego serca, które od Adama pozostaje w 

każdym człowieku”(por. 4 Ezd 3, 17-22). Przez wydanie „owocu Tory” 

można rozumieć wieczną nagrodę dla ludzkości229. 

Z punktu widzenia Ezdrasza Tora jest Bożym objawieniem danym 

Izraelowi na Synaju (por. 4 Ezd 3, 17-19). Ma wymiar osobisty, „niepisany”, 

ponieważ znajduje się w sercu członków ludu (por. 4 Ezd 3, 22; zob. Iz 51, 

7). Ezdrasz wspomina równolegle o „Torze naszych ojców” i „spisanych 

przymierzach” (por. 4 Ezd 4, 23). Według K. M. Hogan Ezdrasz twierdzi, że 

Tora była dana tylko Izraelowi. Dlatego widzi, że Ezdrasz sam sobie 

zaprzecza, kiedy stwierdza później (zob. 4 Ezd 3, 28-36), że Izrael wypełnił 

przykazania lepiej niż inne narody. „Jednak ściśle mówiąc, Ezdrasz nigdy 

nie twierdzi, że Tora jest przeznaczona tylko dla Izraela. Zauważa, że inne 

ludy nie wypełniają Boskich przykazań, ale nie mówi, czy znają Torę”230. 

Ezdrasz twierdzi, że Adam otrzymał przykazanie, a poganie nie 

wypełniają łac. mandata tua (por. 4 Ezd 3, 35-36). Jednocześnie może się 

wydawać, że zarezerwował ten termin tylko i wyłącznie dla Tory Izraela231. 

Ezdrasz nigdy nie wyjaśnia, w jaki sposób przykazania przekraczane przez 

pogan i Tora Izraela są ze sobą powiązane. Prawdopodobnie dzieje się tak, 

ponieważ leży to poza kompetencjami bohatera tej księgi. 

4.3. Śmierć 

Los niegodziwych na końcu przeciwstawia się losowi sprawiedliwych. 

„Wiele nieszczęść”, które są przepowiedziane jako nadchodzące, to te 

 
228 Zob. R. L. Bensly, The Fourth Book of Ezra. The Latin version edited from mss, (red.) J. A. Robinson, Texts 

and studies, contributions to Biblical and Patristic literature, vol. 3, no. 2, Eugene-Oregon 2004 , s. 7. 
229 Por. J. C. O. Widow, The origins of the canon…, dz. cyt., s. 145; M. E. Stone, Fourth Ezra…, dz. cyt., s. 73. 
230 Zob. K. M. Hogan, The Meanings of tora in 4 Ezra, JSJ 38, Brill, Leiden 2007, s. 536. 
231 Por. J. C. O. Widow, The origins of the canon…, dz. cyt., s. 145. 



162 

straszne wydarzenia nazywane gdzie indziej „mesjańskimi bólami 

porodowymi”232. Są one opisane jako kara za grzeszność. 

Użycie terminu: „czasów” jest dość nietypowe, jednakże występuje w 

bardzo podobnym kontekście w 4 Ezd 7, 26. Nie jest to jednak jednoznaczny 

termin, który kryje się chociażby za łac. „saeculum”, który zdaje się tutaj 

oznaczać „świat” jako taki233. Podkreślona zostaje duma grzeszników. Jest 

to oczywiście powszechnie wspominany grzech. Ma jednak szczególne 

powiązania eschatologiczne i dotyczy śmierci nie tylko cielesnej, ale przede 

wszystkim  duchowej (por. Dn 4, 37). Obecne użycie kontrastuje jednak z 

pokorą Ezdrasza, która została podkreślona w ostatnim wersecie (por. 4 Ezd 

8, 62a). Uriel wyjawia Ezdraszowi wiedzę, którą mogą posiadać tylko 

nieliczni wybrani (por. 4 Ezd 8, 62). Ujawniona przez niego transcendentna 

rzeczywistość jest głównie czasowa, a nie przestrzenna234. 

Wydalenie Adama z ogrodu i powiązane z tym tematy nie są tutaj 

wspomniane bezpośrednio. Autor 4 Księgi Ezdrasza implikuje wydarzenia 

dotyczące drzewa rajskiego przy użyciu metafory mówiącej o przykazaniu, 

które dał Bóg. Niewątpliwie źródłem biblijnym tej aluzji jest Rdz 3, 1-24. 

Bóg również zostaje oskarżony o to, że nie zapobiega grzechom potomków, 

które posiadał Adam. Wyrażenie „w swoim czasie” jest podobne do wyrażeń, 

które występują m.in. w 4 Ezd 8, 41 i 4 Ezd 8, 43. Sugeruje to w pewnym 

sensie predestynacyjny pogląd na ustalone czasy. W tym kontekście można 

by twierdzić, że jeśli potop jest z góry określony, to grzech ludzkości i jego 

kara również zostały z góry określone - innymi słowy, że Bóg stworzył ludzi, 

dał im ogród rajski wiedząc przy tym, że zniszczy świat przez potop. 

Warto zauważyć, że autor 4 Księgi Ezdrasza nie używa tego argumentu, 

mimo że potwierdziłoby to postawione przez niego tezy. Dla autora 4 Ezd 

idea wolnej woli, która wypływa z opowiadania o drzewie rajskim, jest tak 

głęboko zakorzeniona, że nie podejmuje analizy konsekwencji swoich 

predestynacyjnych założeń. Wyrażenie „w odpowiednim czasie” zwykle 

 
232 Zob. M. E. Stone, Fourth Ezra…, dz. cyt., s. 285. 
233 Por. M. E. Stone, Fourth Ezra…, dz. cyt., s. 218. 
234 Por. J. J. Colins, Apocalypse: The Morphology of a Genre, Semeia 14, (1979), s. 9. 



163 

implikuje jakąś ideę predestynacji (por. 4 Ezd 3, 9). Jednakże w tym kontek-

ście należy zwrócić uwagę na słowo „przygotowane” (por. 4 Ezd 8, 52) jako 

termin, opisujący stworzenie rzeczy, które posiądzie człowiek w wieczności. 

Słowo heb. עוֹלם może niejednoznacznie odnosić się do „ery, eonu” lub 

„świata”. Jednak czy wyrażenie to ma określać przestrzeń, czy też czas? Tego 

do końca nie można potwierdzić, ale bez wątpienia oba te wyrażenia opisują 

szerszy kontekst, w którym coś niewątpliwie istnieje. 

Inną niejednoznacznością związaną z tym terminem jest pytanie, czy są 

to światy kolejne, czy też współzależne. Wydaje się, że obie opcje można w 

pewnym momencie zidentyfikować w obu tekstach 4 Ezd 3, 4-10 oraz 4 Ezd 

8, 46-62a. Skoro „inny” świat zakłada egzystencjalne oczyszczenie, to ci, 

którzy z pomocą Bożą pokonali w sobie zło, są godni życia wiecznego. Mogą 

przekroczyć próg do innego, lepszego świata. Tam znajdą miasto-ogród, 

który stanowi nagrodę. Bardzo dobrze to ilustruje 4 Ezd 8, 51-52: „Ale ty 

myśl o swoim losie i staraj się poznać chwałę tych, którzy są do ciebie 

podobni. Dla was bowiem raj został otwarty, drzewo życia zasadzone (…)”. 

Autor 4 Księgi Ezdrasza odnosząc się do drzewa życia przywołuje wydarze-

nia z Rdz 3, 1-24, zapowiadając szczęśliwe życie dla ludzi, takie jakie mieli 

Adam i Ewa w raju, jeśli tylko dochowają przykazań. 

Śmierć, która związana jest ze zjedzeniem owocu drzewa zakazanego, 

utożsamiona zostaje z zaniedbaniem Prawa przez lud wybrany. Analogicznie 

tak jak to miało miejsce w raju, kiedy Ewa zjadła zakazany owoc (por. Rdz 

3, 1-24). Zaniedbanie przykazań doprowadziło to do zniszczenia i utraty 

Świątyni, Miasta i Ziemi, co wymagało eschatologicznego remedium. Te 

święte miejsca zostaną ofiarowane ludowi, który porzucił swoje błędy i stał 

się godny powrotu do Edenu. Jest to wspólny wątek w większości 

wcześniejszych i współczesnych apokryfów, gdzie Eden jest często 

utożsamiany z sanktuarium235. Co więcej, wiele wcześniejszych dzieł, które 

zostały napisane podczas istnienia Drugiej Świątyni, odpowiadało na to, co 

postrzegali jako upadającą, ale być może wciąż odkupioną świątynię (np. 1 

 
235 Zob. III. 2.5. Sprawiedliwi i pokorni; III. 3.1. Drzewo środka. 



164 

Henoch, niektóre teksty z Qumran). Większość tekstów żydowskich, które 

traktują o tym całkowitym nieszczęściu, zostało też utożsamionych z 

zakłóceniem kosmosu; autorzy widzieli w tym możliwość ostatecznego 

powrotu i zmiany swojego losu, a tym samym kontynuacji Ziemi, Miasta, 

Świątyni oraz ludzi, aczkolwiek w drastycznie zmienionej formie. 

Trud czy kłopoty tego świata są jednym z rezultatów grzechu Adama i 

Ewy, które całkowicie wiążą się z owocem rajskim i drzewem życia, ale 4 

Księga Ezdrasza pokazuje, że wszelkie przeciwności zostaną usunięte 

podczas czasów eschatologicznych w których lud Boży na nowo otrzyma 

rajski ogród. W tym kontekście autor 4 Ezd temat drzewa przedstawia w kon-

wencji eschatologicznej. Drzewo rajskie będzie nagrodą na końcu czasów 

dla tych, którzy dochowają wierności Bożym nakazom. Wiele innych miejsc 

w 4 Księdze Ezdrasza również opisuje ten świat jako uciążliwy236. Proces 

odwrócenia skutków grzechów Adama osiąga swój punkt kulminacyjny wraz 

z przywróceniem nieśmiertelności (por. 4 Ezd 8, 54). Jest to analogiczny stan 

człowieka do tego, którym cieszyli się Adam i Ewa w raju, zanim skoszto-

wali owocu z drzewa zakazanego (por. Rdz 3, 6). 

Ezdrasz trzyma się swoich własnych ograniczeń, z wyjątkiem kilku 

odniesień do zamieszkiwania dusz w Hadesie (por. 4 Ezd 4, 41; 7, 80) i jednej 

wzmianki o raju (por. 4 Ezd 8, 52). W przeciwnym razie „transcendentna 

rzeczywistość”, którą ujawnia, jest w przeważającej mierze czasowa, a nie 

przestrzenna237. To też objawia rzeczywistą różnicę zdań między Ezdraszem 

a Urielem, która w większości z pierwszych dwóch dialogów dotyczy 

możliwości zrozumienia „drogi Najwyższego” (por. 4 Ezd 4, 2-3). Ta różnica 

zdań dotyczy innej definicji granic ludzkiej wiedzy, która jest zawarta w 

pierwszym argumencie Uriela. 

Ezdrasz obarcza winą nie Adama, ale raczej ziemię, twierdząc: „To jest 

mój pierwszy i ostatni komentarz: byłoby lepiej, gdyby ziemia nie wydała 

Adama, albo gdyby go wydała i powstrzymała go od grzechu” (por. 4 Ezd 7, 

 
236 Por. M. E. Stone, Fourth Ezra…, dz. cyt., s. 65. 
237 Zob. J. J. Colins, Apocalypse: The Morphology…, dz. cyt., s. 9. 



165 

116). Również Ewa, która zerwała owoc z drzewa zakazanego mogła po-

wstrzymać upadek Adama w raju, jednakże tego nie uczyniła (por. Rdz 3, 6). 

Ezdrasz rozciąga tutaj metaforę do punktu krytycznego, mówiąc o tym, że 

ziemia sama w sobie miałaby mieć moc powstrzymania Adama od grzechu. 

Wykorzystanie przez niego ziemi jest prawdopodobnie eufemistyczne, aby 

uniknąć bluźnierstwa. Obwinia matkę niejako za winę ojca. Natomiast w 

innych kontekstach podkreśla rolę Boga i minimalizuje rolę ziemi np. w 

stworzeniu Adama (por. 4 Ezd 3, 4-5; 4 Ezd 8, 44)238. Ezdrasz wydaje się być 

całkowicie ambiwalentny co do tego, czy winić ludzką grzeszność239. Być 

może jego odniesienie do Adama jest tylko kolejnym pozorem obwiniania 

Boga za ludzką skłonność do grzechu. W każdym razie jest jasne, że Ezdrasz 

nie akceptuje punktu widzenia Uriela, że grzech, a co za tym idzie śmierć, 

jest całkowicie wynikiem indywidualnych wyborów. Z drugiej zaś strony, 

negatywne wypowiedzi Ezdrasza na temat Adama równoważą się z 

pozytywnymi opiniami mówiącymi o nim jako przodku ludu wybranego, w 

przeciwieństwie do całkowicie negatywnego przedstawiania Adama przez 

Uriela jako paradygmatu nieposłuszeństwa240. Temat ten bezpośrednio od-

nosi się do metafory drzewa Rdz 3, 1-24, gdzie Adam i Ewa stają się niejako 

symbolem nieposłuszeństwa wobec Boga. 

Pomimo odmiennych wniosków, jakie można wysnuć na temat ludzkiej 

odpowiedzialności za grzech, zarówno w 4 Księdze Ezdrasza, jak i w 

Księdze Rodzaju 3, 1-24 wydaje się być zasadniczo taki sam, jak 

interpretacja anioła Uriela, która ukazuje Adama jako archetyp grzesznej 

ludzkości. Autor 4 Księgi Ezdrasza, podobnie jak większość mędrców 

rabinicznych, najwyraźniej wierzył, że Adam zgrzeszył, ponieważ został 

stworzony ze złymi skłonnościami, tak jak wszyscy jego potomkowie241. 

Biorąc pod uwagę to, co Ezdrasz wcześniej powiedział o „złym sercu”, 

byłoby wysoce niekonsekwentne, gdyby jakiekolwiek przestępstwo Adama 

 
238 Por. M. E. Stone, Fourth Ezra…, dz. cyt., s. 258. 
239 Por. J. R. Levison, Portraits of Adam in Early Judaism…, dz. cyt., s. 123. 
240 Por. J. R. Levison, Portraits of Adam in Early Judaism…, dz. cyt., s. 33-48. 
241 Por. K. M. Hogan, Theologies in conflict in 4 Ezra…, dz. cyt., s. 116. 



166 

było przyczyną wszechobecnej grzeszności ludzkiej. Z drugiej zaś strony, 

jeśli „upadek” odnosi się tylko do śmiertelności, wtedy Ezdrasz jedynie 

powtarza to, co powiedział w swoim pierwszym lamencie (por. 4 Ezd 3, 7). 

W następnym wersecie „śmierć” jest przedstawiana jako kara za 

indywidualny grzech (por. 4 Ezd 3, 10) i jest przeciwstawiona potencjalnej 

nieśmiertelności. 

Przez objawienia Uriela śmiertelność fizyczna nie jest już największym 

zmartwieniem Ezdrasza: „Albowiem dopóki żyliśmy i popełniliśmy 

nieprawość, nie zastanawialiśmy się, co powinniśmy cierpieć po śmierci” 

(por. 4 Ezd 7, 126). Znajdujące się w nim wersety opłakują utratę obiecanych 

nagród pośmiertnych z powodu indywidualnego grzechu. Tak więc „śmierć”, 

którą Ezdrasz łączy z grzechem Adama, najwyraźniej nie jest śmiertelnością 

fizyczną, ale raczej karą (lub unicestwieniem), która czeka grzeszników po 

ostatecznym sądzie242. 

4.4. Podsumowanie 

Dla autora 4 Księgi Ezdrasza raj, miejsce drzewa życia, jest nagrodą 

(por. 4 Ezd 8, 52). Sąd Boży, tak samo jak raj, został przygotowany już 

wcześniej. Raj, miejsce odpoczynku, jest przeciwieństwem Gehenny. Jest to 

termin określający nagrodę eschatologiczną. W 4 Księdze Ezdrasza wyraźny 

jest brak systematycznej eschatologii (por. 4 Ezd 8, 52). Jest to związane z 

tym, że 4 Księga Ezdrasza zawiera niewiele informacji na temat natury raju. 

Relacje między tekstami jakie zachodzą między 4 Księgą Ezdrasza, a 

Rdz 3, 1-24 mają charakter generatywny. Tzn. że wpływ na znaczenie prze-

słania ma relacja tekst-tekst, niezależnie od ułożenia intertekstualnego. Jest 

to zauważalne głównie wtedy, gdy autor 4 Ezd wielokrotnie odwołuje się do 

raju, ale podaje mało szczegółów na ten temat. Jest to również cecha wielu 

eschatologicznych opisów w 4 Ezd. Owoc z drzewa rajskiego daje 

nieśmiertelność, a sprawiedliwi za jego przyczyną będą mogli uczestniczyć 

w eschatologicznej radości. 

 
242 Por. K. M. Hogan, Theologies in conflict in 4 Ezra…, dz. cyt., s. 118. 



167 

W 4 Ezd 3, 4-10 autor wskazuje na drzewo jednego przykazania, które 

dotyczy grzechu pierwszych ludzi. Ezdrasz jest uznawany za pokornego i 

sprawiedliwego. Pogarda dla prawa Bożego i porzucenie Bożych dróg to 

temat, który stanowi centralny motyw dotyczący oskarżeń grzeszników w 4 

Ezd. Źli ludzie sprzeciwiają się Bożym obietnicom (por. 4 Ezd 9, 11). 

Pogarda dla prawa jest również zarzutem skierowanym przeciwko poganom 

i jest ogólnym określeniem nieposłuszeństwa Bogu. 

Autor 4 Księgi Ezdrasza próbuje również podkreślić odpowiedzialność 

Boga wobec ludzi, ponieważ to Bóg stworzył człowieka. Anioł - interpretator 

zaś podkreśla odpowiedzialność człowieka wobec Boga jako stworzenia. 

Koncepcja dotycząca objawień tylko dla nielicznych, którzy przestrzegają 

przykazania nadanego przez Boga, często pojawia się w konkluzjach 

apokalips, również w 4 Ezd. 

Drzewo w 4 Ezd 8, 46-62a, które Bóg dał ludziom, jest uważane za 

Torę lub sprawiedliwość (por. 4 Ezd 7, 1-24). Złamanie zalecenia 

dotyczącego drzewa w środku ogrodu skutkuje śmiercią Adama i jego 

potomków. Podsumowując należy stwierdzić, że Bóg nie stworzył ludzkości, 

aby zginęła. Ludzie przez swoje postępowanie określają własny los. 

Wyrażenie „w swoim czasie” sugeruje predestynacyjny pogląd na 

ustalone czasy. W tym kontekście można by twierdzić, że historia człowieka 

jest z góry przesądzona. Również grzech człowieka i kara za popełnione 

grzechy zostały z góry określone. Dla autora 4 Księgi Ezdrasza idea wolnej 

woli, która związana jest z opowiadaniem o drzewie rajskim, jest tak głęboko 

zakorzeniona, że nie analizuje konsekwencji swoich predestynacyjnych 

założeń. Śmierć człowieka jest powiązana ze zjedzeniem owocu drzewa 

zakazanego i utożsamiana z zaniedbaniem Prawa przez lud wybrany. 

Praca w pocie czoła oraz trudy tego świata są jednym z rezultatów 

grzechu Adama i Ewy, które całkowicie wiążą się z owocem rajskim i 

drzewem życia. 4 Księga Ezdrasza jasno pokazuje, że wszelkie przeciwności 

zostaną usunięte podczas czasów eschatologicznych, w których lud Boży na 

nowo otrzyma rajski ogród. 



168 

5. Życie Adama i Ewy 30(5) – 36(9) (ŻAdEw) 

Tłumaczenie243  

ŻAdEw 30(5) – 36(9) 

30(5) Adam żył na ziemi dziewięćset trzydzieści lat244. Potem 

zachorował śmiertelnie245 i zawołał głośno: „Nich wszyscy moi synowie 

przyjdą i zgromadzą się przy mnie ze wszystkich części świata”. Gdy już 

wszyscy byli na miejscu, weszła Ewa i modliła się do Pana Boga. 

31(6) Rzekł do Adama jego syn Set: „Ojcze mój, czy pamiętasz owoc 

rajski, który spożyłeś246 i zachorowałeś z tęsknoty? Jeśli tak, to powiedz mi, 

a ja pójdę przed Raj, posypię głowę prochem247 i będę płakał. A może Bóg 

udzieli mi tego owocu, bym przyniósł go tobie i oddalił twój ból”248. Rzecze 

mu Adam: „Niestety, mój synu! Moja choroba i ból wiedzie ku śmierci”. 

Odpowie Set: „Przez kogo przyszedł na ciebie ten ból?” 

32(7) Adam odparł: „Gdy Bóg nas stworzył, mnie i matkę twoją249, dał 

nam przykazanie, abyśmy nie jedli z tego drzewa250. Szatan zwiódł nas w 

godzinie, gdy Aniołowie strzegący drzewa udali się na służbę Bożą. Wtedy 

Szatan dał Ewie skosztować tego owocu; Ewa dała go spożyć mnie, który nic 

nie wiedziałem251. 

32 Albowiem, synu mój Secie, Bóg podzielił Raj pomiędzy mnie a 

twoją matkę Ewę, byśmy go strzegli252. Mnie powierzył część wschodnią i 

północną, a twej matce – zachodnią i południową. 

 
243 Tłum w oparciu o: A. Tronina, Pokuta (naszego) praojca Adama, w: Apokryfy Starego Testamentu, (red.) R. 

Rubinkiewicz, Vocatio, Warszawa 2016; Podstawą niniejszego przekładu jest wersja tekstu w języku 

staroormiańskim. Numeracja uwzględnia paralelne teksty apokryfu: pierwsza cyfra to łaciński apokryf Vita 

Adae, druga to grecka Apokalipsa Mojżesza. 
244 Por. Rdz 5, 5; Jub 4, 29. 
245 Niektóre rkp opuszczają tę frazę. 
246 Por. Rdz 2, 16; 3, 2. 
247 Gr. „nawozem”. 
248 Łac. pomija tę frazę. 
249 Gr. dodaje: „przez którą umieram”. W tym rozdziale tekst arm. odbiega od innych wersji. 
250 Por. Rdz 2, 17; 3, 3. 11. 
251 Por. Rdz 3, 1-6. 
252 Por. Rdz 2, 15. 



169 

33 Mieliśmy dwunastu253 Aniołów, którzy krążyli wokół wraz z nami, 

aby strzec Raju aż do świtu254. 

33(7) Każdego ranka jednak odchodzili oni na służbę Bożą. Otóż w tej 

właśnie porze, gdy odeszli oni do nieba, Szatan zwiódł twoją matkę i dał jej 

skosztować owocu. Szatan wiedział, że nie było przy niej ani mnie, ani 

Aniołów, i właśnie wtedy dał jej skosztować owocu. Następnie ona dała 

mnie, który nic nie wiedziałem. 

34(8) Poznałem więc, gdy spożyłem już owoc, że Bóg rozgniewał się 

na nas255. Bóg powiedział: „Ponieważ przekroczyliście moje przykazanie256, 

sprowadzę siedemdziesiąt nieszczęść na wasze ciała, ból oczu i dzwonienie 

w uszach257 i wszelkie inne. Będą one przypomniane258 wśród bolesnych 

udręk, jakie są zachowane pod strażą, aby Bóg mógł je zesłać w czasach 

ostatecznych”. 

35(9) Gdy Adam powiedział to swojemu synowi Setowi, zawołał 

głośno: „Cóż mam czynić? Jestem w wielkiej udręce i cierpieniu!” Ewa z 

płaczem mówiła: „Adamie, panie mój! Daj mi część twego bólu, bym go 

mogła wziąć na siebie. Ja bowiem spowodowałam te bóle, które spadły na 

ciebie!”259 

36(9) Rzecze Adam: „Udaj się ze swoim260 synem Setem w kierunku 

Raju261. Posypcie głowy popiołem i płaczcie wobec Boga. Może zmiłuj się 

Bóg nade mną i pośle swego Anioła do Raju, aby ten udał się na miejsce, 

gdzie rośnie drzewo oliwne płynące oliwą262, i udzieli mi jej nieco. Wtedy 

przyniesiesz mi, a namaszczę swe kości i będę uwolniony od bólu. I pouczę 

cię o tej drodze, której doświadczyliśmy niegdyś”263. 

 
253 Łac. „dwóch”. 
254 Dosł. „do czasu światła”. 
255 Por. Rdz 3, 7. 10. 
256 Por. Rdz 3, 17. 
257 Za A. Tronina: Taką lekcję trudnego tekstu arm. proponuje M. Stone (zob. M. Stone, The Penitence of Adam,  

(CSCO 430/Arm 14), Louvain 1981. 
258 Zdanie to nie ma odpowiednika w Łac. i Gr. 
259 Por. Rdz 3, 17-19. 
260 Łac. „moim”; Gr. „naszym”. 
261 Łac. ad arborem misericordiae. 
262 Łac. oleum vitae, zob. ŻAdEw 41(13); Por. 2 Hen 8, 5; 22, 8-19; 4 Ezd 2, 12. 
263 Łac. opuszcza to zdanie. 



170 

Język i kompozycja apokryfu Życie Adama i Ewy 

Apokryf Życie Adama i Ewy można podzielić na trzy podstawowe 

jednostki. Pierwsza zaczyna się od wygnania Adama i Ewy z ogrodu Eden i 

trwa aż do momentu zbliżającej się śmierci Adama, kiedy gromadzi on swoje 

dzieci przy łożu, aby opowiedzieć im o upadku pierwszych rodziców. Druga 

część rozpoczyna się wraz z opisem upadku Ewy. Opis ten jest znacznie 

dłuższy niż opis Adamowego zepsucia. Wiele z jej relacji zgadza się z 

opowiadaniem Adama, ale istnieją również istotne różnice. Wynika z tego, 

iż te dwie sekcje narracyjne musiały mieć oddzielne pochodzenie i zostały 

później połączone przez końcowego redaktora. Część trzecia dokumentuje 

śmierć i pochówek Adama i Ewy. Opisuje również przebaczenie i obietnicę 

zmartwychwstania człowieka. 

Adam wyjaśnia na początku swojego przemówienia, co jest powodem, 

dla którego warto omówić całą tę starożytną historię. Powodem w głównej 

mierze jest uświadomienie kolejnym pokoleniom natury upadku, aby mogły 

lepiej zrozumieć, dlaczego ludzie cierpią na choroby i ostatecznie umierają. 

Końcowe sprawozdanie z wyrzutów sumienia, przebaczenia i 

zmartwychwstania Adama ujawnia, że upadek Adama i Ewy nie pozostanie 

nieuleczony. W miłosiernej naturze Boga leży odkupienie tych istot, które 

stworzył własnymi rękami. 

Wielość świadectw tekstowych 

Przez pewien czas studiowanie tekstu apokryfu Życie Adama i Ewy 

oznaczało badanie jego łacińskiej formy tekstowej. Zmiany zaszły w XIX w. 

kiedy to C. von Tischendorf264 opublikował wydanie tego tekstu w języku 

greckim. Nie było to łatwe zadanie, ponieważ łacina ma kilka jednostek 

literackich, których nie ma w grece, z których najważniejszą jest dość długa 

narracja umieszczona na początku tekstu. Dotyczy ona pokuty Adama i Ewy. 

Greckie tłumaczenie ŻAdEw ma również długą, niezależną narrację, w której 

Ewa opowiada swoją historię upadku. Ze względu na ogólną tendencję 

naukowców do traktowania greckich materiałów jako wcześniejszych niż 

 
264 Zob. C. von Tischendorf, Apocalypses Apocryphae Mosis, Esdrae, Pauli, Iohanni, Hildersheim: Olms 1966. 



171 

łacińskie, stopniowo wyłonił się konsensus, że łacińskie dodatki są 

drugorzędne265. 

Cały obraz zmienił się jednak w 1981 r., gdy opublikowano ormiańską 

i gruzińską wersję tego apokryfu. Każda z tych orientalnych wersji zawierała 

główne dodatki, które były unikalne dla łacińskiego i greckiego. Nie jest 

wykluczone, że wersje grecka i łacińska wywodzą się z oryginału, który 

bardziej przypominał obecną formę gruzińską i ormiańską. Na poparcie tej 

tezy można wskazać łaciński rękopis tekstu, który jest bardzo podobny do 

złożonego opisu wersji gruzińsko-ormiańskiej266. Wielu uczonych jednak 

nadal woli postrzegać formę księgi zachowaną w języku greckim (inna 

nazwa to „Apokalipsa Mojżesza”) jako najstarszą formę dzieła267. 

Autorstwo i historia 

Jednym z powodów, dla których starsze pokolenie uczonych zwracało 

baczną uwagę na problem pochodzenia tekstu, było twierdzenie, że miał on 

starożytne żydowskie pochodzenie. Gdyby można było jednoznacznie 

wykazać, że tekst ten wywodzi się z okresu Drugiej Świątyni, wówczas 

stałby się możliwym źródłem słynnych spekulacji apostoła Pawła na temat 

natury grzechu Adama. Jednym ze sposobów wykazania tego było 

pokazanie, że obecny tekst grecki jest pełen semityzmów, które zdradzałyby 

hebrajski oryginał. Obecnie jednak wszyscy uczeni skłaniają się do tego, że 

oryginalna forma tekstu została napisana w języku greckim. 

Życie Adama i Ewy zapożyczyło szereg tradycji egzegetycznych 

wywodzących się z różnych źródeł żydowskich. Ale to niestety nie może w 

pełni dowodzić, że cała narracja pochodzi od autora żydowskiego. 

Przemawiają za tym również specyficzne dla języka hebrajskiego gry słów, 

ale ich występowanie nie pozwala udowodnić żydowskiego autorstwa.268 

Podsumowując, kwestię żydowskiego lub też chrześcijańskiego pochodzenia 

 
265 Zob. G. A. Anderson, Life of Adam and Eve, w: Outside the Bible: Ancient Jewish writings related to Scrip-

ture, vol. 2, (red.) L. H. Feldman, J. L. Kugel, L. H. Schiffman, The Jewish Publication Society, Philadelphia 

2013, s. 1331. 
266 Zob. J. P. Pettorelli, La Vie latine de’Adam et Eve. Analyse de la Tradition manuscrite, Apocrypha 10, 1999, 

s. 196-296. 
267 M. E Stone, A History of the literature of Adam and Eve, Scholars Press, Atlanta (GA) 1992, s. 23-24. 
268 Zob. G. A. Anderson, Life of Adam and Eve…, dz. cyt., s. 1333. 



172 

tekstu należy pozostawić otwartą. Ten fakt jest niewątpliwie uderzający, 

ponieważ wskazuje, jak ściśle ze sobą powiązane były te dwie tradycje w 

tym okresie. 

Bardzo trudno jest również określić, kiedy dokładnie zostało napisane 

Życie Adama i Ewy. Istnieje jednak kilka odniesień do pewnych form 

mających posiadać miano księgi Adamowej. Nie jest jednak jasne, czy w 

którymkolwiek z tych przypadków jest to dokładnie apokryf Życie Adama i 

Ewy. 

Znaczenie apokryfu Życie Adama i Ewy 

Wśród ważnych, nacechowanych kulturowo motywów w apokryfie 

Życie Adama i Ewy znajdziemy kilka elementów, które nie mają 

odpowiedników w tradycji biblijnej. Uderzającą cechą narracji otwierającej 

to dzieło jest kłopotliwa sytuacja, w jakiej znajdują się Adam i Ewa, gdy 

zostają wyrzuceni z ogrodu rajskiego. Trudno im odnaleźć jakiekolwiek 

pożywienie, którym karmią się ludzie, a Ewa jest dodatkowo w stanie 

błogosławionym i niedługo doświadczy strasznych bólów porodu. Oba te 

motywy wynikają z kar, jakie Bóg zarządził nad Adamem i Ewą tuż przed 

ich wypędzeniem (por. Rdz 3, 16-19). Zajmujące w dziele tym jest również 

to, że Adam i Ewa „odkrywają” swoje kryzysy, z którymi muszą się 

zmierzyć, i którym będą stawiać czoła już po wygnaniu z raju. Ta zmiana w 

relacji biblijnej wynika ze sposobu, w jaki ten tekst pojmuje upadek i jak 

autor tekstu pragnie ten motyw przekazać czytelnikowi. 

We wczesnych tekstach żydowskich i chrześcijańskich powszechnie 

wyobrażano sobie, że Adam i Ewa byli ubrani w „szaty chwały”. Natomiast 

po zjedzeniu zakazanego owocu zostali natychmiast przemienieni i ubrani w 

„szaty ze skóry” (por. Rdz 3, 21), mając śmiertelne ciało, które obecnie 

„noszą” istoty ludzkie. W niektórych tradycjach egzegetycznych uważano, 

że w chwili, gdy Adam i Ewa znaleźli się ubrani w skórę, zostali również 

wyrzuceni z Ogrodu (por. Rdz 3, 7). Zaś kara, którą Bóg zesłał na węża, Ewę, 

a następnie Adama (por. Rdz 3, 14-19) w tym tekście jest dość trudna do 

idealnego opisania i wyjaśnienia. 



173 

Mimo to można stwierdzić, że apokryf Życie Adama i Ewy w orygi-

nalny sposób ukazuje motyw kary, która dotyczyła drzewa rajskiego. Adam 

wyznaje: „Poznałem więc, gdy spożyłem już owoc, że Bóg rozgniewał się na 

nas” (por. gr. w. ŻAdEw 34, 8). Adam i Ewa momenty kryzysu „odkryją” 

dopiero po opuszczeniu Edenu. Ich zdziwienie potwierdza, że zostali 

wygnani z Ogrodu, zanim Bóg mógł zadeklarować ich karę. Opis śmierci 

Adama nie ma precedensu w tekście biblijnym, dlatego w tym materiale jest 

niewiele tradycji egzegetycznych, które można prześledzić w porównaniu do 

Księgi Rodzaju. Można natomiast dostrzec tradycyjne judeochrześcijańskie 

poglądy na temat pokuty, pogrzebu i zmartwychwstania człowieka. 

5.1. Drzewo winy – grecki apokryf ŻAdEw 

Oprócz podkreślenia nieuchronności śmierci na tym świecie, grecka 

wersja apokryfu Życie Adama i Ewy omawia również przyczynę śmierci, 

której doszukuje się także w historii upadku pierwszych rodziców. Bez 

wątpienia teologiczne spekulacje i egzegeza idą w parze, próbując 

zdemaskować tych, którzy są naprawdę winni, a zarazem próbują uniewinnić 

Boga, który jest przecież uważany za stwórcę tego świata i jego historii269. 

Czytając Księgę Rodzaju można dojść do wniosku, że główna wina 

została scedowana na Ewę i węża. W późniejszych relacjach zostaje 

wprowadzona również postać diabła. Warto zwrócić uwagę na to, iż w 

greckim dziele Życie Adama i Ewy nie ma jakiegoś wyszukanego 

rozwiązania problemu. Każda postać ukazana w tej historii jest mniej lub 

bardziej winna, z wyjątkiem Boga. 

Ocena winy Adama i Ewy w greckiej wersji apokryfu ŻAdEw ma dość 

złożoną problematykę. Zarówno on jak i ona są winni, podobnie rzecz ma się 

z wężem - kusicielem. Adam jest skazany za przekroczenie przykazania i 

słuchanie swojej żony. „Bóg powiedział do Adama: „Skoro zlekceważyłeś 

moje przykazanie i posłuchałeś swojej żony, przeklęta jest ziemia w twoich 

 
269 Por. M. Jonge, J. Tromp, The Life of Adam and Eve and related literature, Sheffield Academic Press, 

Sheffield 1997, s. 52. 



174 

trudach” (por. gr. w. ŻAdEw 24, 1; 39, 1). Ewa zaś jest skazana za słuchanie 

węża i przekroczenie przykazania dotyczącego drzewa zakazanego. „A Pan 

zwrócił się do mnie i rzekł: „Skoro posłuchałaś węża i odwróciłaś się od mo-

jego przykazania, będziesz w udręce bólu i cierpieniach nieznośnych” (por. 

gr. w. ŻAdEw 25, 1). Sam wąż ostatecznie jest potępiony za podstępne 

działanie, którego celem było zwiedzenie pierwszych rodziców, polegające 

na przekonaniu człowieka, że zakaz dotyczący drzewa dającego olej życia, 

nie jest tak naprawdę istotny (por. gr. w. ŻAdEw 26, 1; 16, 5)270. Grecki 

pisarz w dalszej kolejności zapisuje także relację Adama dotyczącą jego 

upadku oraz wędrówki Ewy i Seta po olej z Raju. 

Z drugiej strony historia wydaje się przywoływać okoliczności 

łagodzące zarówno dla Adama, jak i dla Ewy. Jako kobieta Ewa jest 

zasadniczo słaba. Diabeł mógł ją uwieść, ponieważ była sama, nie strzeżona 

ani przez mężczyznę, ani przez anioły (por. gr. w. ŻAdEw 7, 1-2). Drzewo, 

które jest powodem upadku człowieka odkrywa przed człowiekiem jego 

słabości, związane z chęcią posiadania oraz człowieczą pychą271. „Wróg 

wiedział, że jest sama i dała jej, a ona zjadła z drzewa, którego powiedziano 

jej, żeby nie jadła” (por. gr. w. ŻAdEw 7, 2). 

Ostatecznie Ewa robi wszystko, aby wziąć na siebie całą winę, która 

spadła na nią przez doświadczenie przy drzewie rajskim. „Jak otworzyły się 

twoje usta, aby jeść z drzewa, co do którego Bóg zabronił ci z niego jeść? Z 

tego powodu nasza natura również została przemieniona” (por. gr. w. 

ŻAdEw 11, 2). Pokusa jakiej uległa Ewa, oraz boskie właściwości rajskiego 

drzewa, spowodowały przemianę ludzkiej natury. Od tego momentu czło-

wiek będzie doświadczał bólu i cierpienia. 

Kiedy Adam zachorował, czytelnik dowiaduje się, że Ewa życzyła 

sobie, aby połowa jego bólu przeszła na nią, ponieważ cały czas twierdziła, 

że to, co przydarzyło się Adamowi, jest z jej powodu, gdyż uległa i zjadła 

zakazany owoc z drzewa, z którego nie wolno było im jeść (por. gr. w. 

 
270 Por. G. A. Anderson, The Penitence Narrative in the Life of Adam and Eve, w: Literature on Adam and Eve: 

Collected Essays, (red.) G. A. Anderson, M. E. Stone, J. Tromp, Brill, Leiden 2000, s. 25. 
271 Por. M. Jonge, J. Tromp, The Life of Adam and Eve…, dz. cyt., s. 53. 



175 

ŻAdEw 9, 2). Jednocześnie jednak Adam ją usprawiedliwia, gdyż została 

uwiedziona bez opieki i dlatego nie mogła nic na to poradzić. W tym 

kontekście nie pojawia się również pytanie, czy Adam byłby w stanie oprzeć 

się pokusie żony. 

5.2. Drzewo poznania - łaciński apokryf ŻAdEw 

Wersja łacińska zaczyna się tak samo jak ormiańska i gruzińska. 

Zawiera miedzy innymi historię Adama i Ewy, którzy szukają pożywienia 

oraz pokuty w rzekach Jordan i Tygrys. Ukazuje tak samo jak wersja 

ormiańska i gruzińska opowieść o zazdrości i upadku szatana oraz historię 

oddzielenia Adama i Ewy. Przedstawia także narodziny Kaina. Kilkakrotnie 

wersja łacińska podaje dłuższy tekst, ale ogólnie ta wersja apokryfu Życie 

Adama i Ewy jest bardziej zwięzła. 

Łacińska wersja jest unikatowa w tym, że zawiera fragment, w którym 

Adam opowieda Setowi wizję, którą miał po wygnaniu z Raju. Składa się 

ona ze spotkania i rozmowy między Adamem a Bogiem. Wizja ta podkreśla, 

że potomkowie Adama na zawsze będą mieli prawo i obowiązek służyć 

Bogu, którego należy chwalić za Jego wielkie miłosierdzie272. Adam prosi 

Seta, aby wysłuchał również „innych przyszłych tajemnic i sakramentów 

objawionych jemu, które dzięki jedzeniu drzewa poznania, poznał i 

zrozumiał, a które nastąpią w tym wieku”273. 

Ormiańska i gruzińska wersja postępuje zgodnie z tekstem greckim, a 

następnie wyjaśnia, że Adam i Ewa mieli zadanie polegające na sprawdzaniu 

części Raju oraz mówi o tym, że pierwsi rodzice mieli również do pomocy 

dwunastu aniołów stróżów (por. ŻAdEw 32 - 33). Następnie zostaje 

opowiedziana sama kwestia kuszenia Ewy przez Szatana (por. ŻAdEw 

32(7)). Diabeł widząc, że Ewa jest sama, przekonuje ją do zjedzenia owocu. 

W tekście łacińskim scena, w której występuje drzewo poznania, jest 

przedstawiona w sposób uporządkowany, logiczny i spójny. Najpierw Bóg 

 
272 Por. M. Jonge, J. Tromp, The Life of Adam and Eve…, dz. cyt., s. 23.  
273 L. S. A. Wells., The Book of Adam and Eve, w: APOT, (red.) R. H. Charles, vol. 2, Clarendon Press, Oxford 

1969, s. 140. 



176 

zabronił Adamowi i Ewie jeść z drzewa poznania, następnie dał im oddzielne 

części Raju i po dwóch aniołów, aby ich strzegli. Kiedy jednak aniołowie 

wyszli, aby oddać cześć Bogu, diabeł zwiódł Ewę, która zjadła owoc z 

drzewa poznania i dała również Adamowi do jedzenia. Apokryf Życie 

Adama i Ewy w wersji łacińskiej jest zainteresowany w swojej tematyce 

losem ludzkim i ostatecznym przeznaczeniem istot ludzkich, a duże 

znaczenie w tymże poznaniu odgrywa wiedza i mądrość, którą człowiek 

posiadł po zjedzeniu owocu z drzewa poznania. 

W drugiej części „Vita Adae Et Evae” Adam, który jest już bliski 

śmierci, opowiada swoim dzieciom, co wydarzyło się w raju. Stwierdza, że 

to Ewa zjadła z zakazanego drzewa, „zjadła to sama i mi to dała” (por. 

ŻAdEw 33(3)). To sprawiło, że Adam jest również odpowiedzialny przed 

Bogiem i zostaje przez to ukarany 70 plagami. Dlatego teraz umiera w 

wielkim bólu i prosi o olej życia z drzewa miłosierdzia, który znajduje się w 

raju (por. ŻAdEw 34 – 35)274. Ewa jest tym wszystkim bardzo zmartwiona i 

pokornie wyznaje swój grzech, potwierdzając przy tym własną winę (por. 

ŻAdEw 35(9)). Po misji Ewy i Seta polegającej na zdobyciu oliwy z drzewa 

rajskiego, Adam stawia  Ewie zarzuty. Mówi do niej: „Przyniosłeś na nas 

wielką plagę, występek i grzech dla wszystkich naszych pokoleń”. Adam 

próbuje wyjaśnić swoim dzieciom, co zrobiła, aby oni i następne pokolenia 

zrozumieli, dlaczego muszą wieść tak trudne życie. 

5.3. Pełnia życia 

Ewa i Set wyruszają, aby zdobyć olej z Raju, który złagodzi ból 

Adamowi. „Rzecze Adam: „Udaj się ze swoim synem Setem w kierunku 

Raju. Posypcie głowy popiołem i płaczcie wobec Boga. Może zmiłuj się Bóg 

nade mną i pośle swego Anioła do Raju, aby ten udał się na miejsce, gdzie 

rośnie drzewo oliwne płynące oliwą, i udzieli mi jej nieco” (por. ŻAdEw 

36(9)). Na podstawie tej wstępnej rozmowy Adam wydaje się być mniej 

 
274 Por. G. A. Anderson, The punishment of Adam and Eve, w: Literature on Adam and Eve: Collected Essays, 

(red.) G. A. Anderson, M. E. Stone, J. Tromp, Brill, Leiden 2000, s. 58. 



177 

obarczony winą niż Ewa. Ale prawdziwy poziom winy Adama ukazany zo-

stanie dopiero później. Kiedy Adam leży na łożu śmierci i przypomina sobie 

naturę swojego wykroczenia, zauważa, że „szatan sprawił, że Ewa zjadła ten 

owoc; Ewa sprawiła, że zjadłem go ja, który nic nie wiedziałem” (por. 

ŻAdEw 33(7)). Ta ciekawa uwaga, że Adam nie wiedział, co robił, kiedy jadł 

owoc, ma kardynalne znaczenie. Umieszcza naturę grzechu Adama w kate-

gorii nieuwagi, o wiele mniej szkodliwego rodzaju grzechu niż świadome 

naruszenie. Ten drobny szczegół, zachowany tylko w ormiańskim i gruziń-

skim tłumaczeniu, dobitnie tłumaczy odmienność scen pokutnych we wcze-

śniejszej części narracji275. 

Pomimo ich olbrzymiego zaangażowania, związanego ze zdobyciem 

oliwy z drzewa rajskiego, anioł Michał, wysłany przez Boga, odmawia 

udzielenia Setowi „oliwy miłosierdzia”. Oliwa, o którą się starali Ewa i Set 

z drzewa rajskiego (por. ŻAdEw 36(9)), mogła ulżyć w agonii Adama. 

Płaczą i błagają Boga, by dał im „olej miłosierdzia” (gr. τό έλαιον του ἐλέου), 

który potrafi uzdrowić Adama i odsunąć od niego groźbę śmierci276. 

Archanioł Michał odpowiada na ich prośbę w stanowczych słowach, 

jasno odmawiając (por. gr. w. ŻAdEw 13). Łaciński apokryf Życie Adama i 

Ewy nie wspomina tego tematu. Samo zaś namaszczenie Adama oliwą pełni 

w tym miejscu szczególną rolę eschatologiczną. Jeśli chodzi o tekst łaciński, 

on znowu nie wspomina bezpośrednio o możliwości namaszczenia oliwą 

życia konającego Adama. 

Tożsamość drzewa wyjaśniona jest w dalszej części narracji. Przed 

wygnaniem z Raju Adam prosił o jedzenie z drzewa życia (gr. τοῦ ξύλου τῆς 

ζωῆς), ale Bóg odrzuca jego prośbę i zachęca go, aby bez kosztowania owocu 

żył wiecznie277. Bóg po raz kolejny obiecuje Adamowi: „w czasie 

zmartwychwstania wskrzeszę cię, a wtedy z drzewa życia będzie ci dane i 

będziesz nieśmiertelny” (por. gr. w. ŻAdEw 28). 

 
275 Por. G. A. Anderson, The Penitence Narrative…, dz. cyt., s. 10. 
276 Por. R. Nirs, The Aromatic Fragrances of Paradise in the "Greek Life of Adam and Eve" and the Christian 

Origin of the Composition, Novum Testamentum 46, (2004), s. 27. 
277  Por. R. Nirs, The Aromatic Fragrances of Paradise…, dz. cyt., s. 28. 



178 

Dwa przedstawienia pokusy Adama są równoległe278. Każde mówi o 

drzewie, które jest w raju i ma moc pokonania śmierci i ofiarowania 

człowiekowi życia wiecznego. Również w obu przypadkach ostatecznie ży-

cie wieczne będzie dane człowiekowi dopiero na końcu, w czasie 

zmartwychwstania. Drzewo, z którego wypływa olejek miłosierdzia,  można 

utożsamić z drzewem życia, dającym życie wieczne w raju na końcu 

czasów279. 

W tradycjach równoległych do gr. w. ŻAdEw samo drzewo życia jest 

znane ze swoich przypraw i zapachów, które emituje. Kojarzy się z przypra-

wami, które rzekomo miały występować w ogrodzie rajskim280. Przyprawy, 

które Adam otrzymuje z drzewa życia w raju, aby złożyć ziemską ofiarę ka-

dzidła, są czymś w rodzaju substytutu olejku miłosierdzia płynącego z tego 

drzewa. Za tym wnioskiem przemawia bliskość w tym tekście tradycji przed-

stawiającej ofiarowanie kadzidła w odniesieniu do drzewa życia. Autor opi-

suje, że Bóg nie pozwolił człowiekowi jeść z drzewa życia, aby nie osiągnął 

życia wiecznego. Przytacza również prośbę Adama dotyczącą przypraw, tak 

jakby pragnął powiedzieć Bogu: „Jeśli nie możesz dać mi oliwy z drzewa 

życia, daj mi przynajmniej jego wonności, abym mógł użyć ich jako ofiary 

kadzielnej” (por. gr. w. ŻAdEw 29, 3). Przyprawy te to namacalne, zmysłowe 

i ziemskie pozostałości raju i drzewa życia, które zostały dane Adamowi na 

tym świecie. Wskazują one na obietnicę zmartwychwstania, wieczności i 

nieśmiertelności, które nadejdą na końcu czasów, gdy ogród Eden zostanie 

ponownie otwarty. 

Bardzo ciekawą możliwość ukazuje również tekst ormiański apokryfu 

Życie Adama i Ewy, który wskazuje na to, iż namaszczenia Adama dokona 

anioł Michał. Sam zaś Michał odmawia Setowi na razie ożywczej oliwy, 

obiecuje jednak później namaścić nią Adama281. 

 
278 Por. J. R. Levison, Portraits of Adam in Early Judaism…, dz. cyt., s. 170. 
279 Por. E. R. Goodenough, Jewish Symbols in the Greco-Roman Period, Pantheon Books, New York 1958, s. 

127. 
280 Zob. 1 Hen 24 – 25; 2 Hen 5, 1-6; ApEzd 2, 12. 
281 Zob. A. Tronina, Armeńska pokuta Adama, Vox Patrum 31, t. 56, (2011), s. 600. 



179 

W odniesieniu do miłosierdzia, którego uzyskanie jest gwarantem pełni 

życia, autor ukazuje aniołów, którzy zaczynają wyrzucać Adama i Ewę z 

Raju, przy czym Adam nie pozostaje bierny i prosi o miłosierdzie za swój 

czyn (por. gr. w. ŻAdEw 27). Jednakże jego prośba, która dotyczyła również 

pozwolenia na jedzenie z drzewa życia, zostaje odrzucona. „Pan przemówił 

do Adama: „Nie weźmiesz go teraz, gdyż rozkazałem cherubinom ognistym 

mieczem, który się obraca (w każdym kierunku), aby strzegli go przed tobą, 

abyś go nie skosztował (por. gr. w. ŻAdEw 28, 3). Ale prośba odnosząca się 

do zabrania „zapachów z Raju”, aby pierwsi rodzice mogli przynosić ofiary 

Bogu i Bóg mógł ich wysłuchać, zostaje spełniona. Mimo upadku i dalszych 

zakazów ze strony Stwórcy, drzewo rajskie jest również oznaką Bożego 

zmiłowania i wyrozumiałości, które przez pokorę człowieka sprowadza się 

do życia jego pełnią i radowania się z całego stworzenia, które przekazał Bóg 

w ręce człowieka. 

5.4. Światłość 

Od upadku Adama i Ewy ludzie nie mają już dostępu do drzewa raj-

skiego. Bóg powiedział: „Ponieważ przekroczyliście moje przykazanie, 

sprowadzę siedemdziesiąt nieszczęść na wasze ciała, ból oczu i dzwonienie 

w uszach i wszelkie inne. Będą one przypomniane  wśród bolesnych udręk, 

jakie są zachowane pod strażą, aby Bóg mógł je zesłać w czasach ostatecz-

nych” (por. ŻAdEw 34(8)). Zamiast tego Adam został ukarany każdą 

możliwą chorobą (łącznie około 70 chorób) (por. ŻAdEw 34(8)), a zatem 

śmierć jego jest nieuchronna. Należy również zwrócić uwagę na to, że jeśli 

w starożytnych pismach o kimś mówiono, że „zachoruje”, to praktycznie 

zawsze oznaczało, iż zaraz umrze. 

 Zerwanie z drzewa rajskiego owocu wiąże się z konkretną karą jaką 

jest choroba Adama. Każda zaś choroba jest potencjalnie śmiertelna, a jeśli 

ludzkość jest karana 70 chorobami, to jest oczywiste, że nie ma ucieczki 

przed śmiercią. Co więcej, świat ten nie ma lekarstwa na „śmierć”, jak 

odkryli to Set i Ewa. Udali się oni do raju, aby poprosić o „olej z drzewa 



180 

miłosierdzia”282, który najwyraźniej przywróciłby zdrowie i życie Adamowi 

(por. ŻAdEw 36(9)). Wyprawa ta niestety jest nieudana, ponieważ 

odmówiono im wejścia do świętego miejsca. Wydaje się więc, że autor jasno 

chce pokazać, iż na tym świecie nie ma ucieczki przed śmiercią. Natomiast 

jedynym światłem, jakie pojawia się w beznadziei obecnej egzystencji 

Adama, jest dar miłosierdzia Boga. Przejawia się on dostępem do oliwy z 

drzewa rajskiego, która ożywia śmiertelne ciało283. To sprawia, że jest 

światło i jaśnieje nadzieja w tej ponurej egzystencji. 

Tym, którzy zachowują się właściwie poza rajem, obiecane jest 

zmartwychwstanie, a owoc z drzewa życia zostanie im dany, aby mogli być 

nieśmiertelni na zawsze (por. gr. w. ŻAdEw 28, 4). Opowieść Ewy o upadku 

kończy się zatem ostrzeżeniem, aby nie odchodzić od cnoty (por. gr. w. 

ŻAdEw 30). Nieśmiertelność i zmartwychwstanie na końcu czasów to 

główne tematy drugiej połowy pisma greckiej wersji Życia Adama i Ewy.  

Po tym, jak Bóg zanegował miłosierdzie dla Adama, oznajmia mu obietnice 

którą jest zmartwychwstanie i życie wieczne. „Jeśli będziesz się strzegł przed 

wszelkim złem, wskrzeszę cię, gdy nadejdzie zmartwychwstanie, zostaniesz 

wydany z drzewa życia i będziesz nieśmiertelny aż do wieczności” (por. gr. 

w. ŻAdEw 28, 4). Dzięki tej obietnicy można przypuszczać, że 

zmartwychwstanie Adama będzie częścią zmartwychwstania całej ludzkości. 

Zatem eschaton przyniesie doskonałe przywrócenie rajskiej egzystencji 

Adamowi i całej ludzkości, będzie ona nawet lepsza niż ta, którą Adam wiódł 

wcześniej, ponieważ zostanie mu dany owoc z drzewa życia i będzie żył 

wiecznie. Ta obietnica eschatologicznego przywrócenia do chwały nie 

odkłada łaski Bożej na koniec czasów. Błędem byłaby próba 

zharmonizowania tego poglądu z życiem pozagrobowym oraz koncepcją 

eschatologicznego zmartwychwstania. Kusząca jest przy tym chęć 

rozróżnienia między zmartwychwstaniem cielesnym a przetrwaniem duszy 

w niebiańskim raju bezpośrednio po śmierci. Grecka wersja Adama i Ewy 

 
282 Zob. III. 5.3. Pełnia życia. 
283 Por. M. Jonge, J. Tromp, The Life of Adam and Eve…, dz. cyt., s. 50. 



181 

jednak nie czyni tego rozróżnienia, ale daje wrażenie czytelnikowi, że 

przyjęcie Adama do nieba jest tak samo cielesne jak jego zmartwychwstanie. 

W każdym razie jest oczywiste, że śmierć Adama nie jest postrzegana 

jako ostatnie wydarzenie w jego życiu. Jest to etap jego istnienia, być może 

mniej świadomy niż poprzedni czy życie w przyszłości eschatologicznej, ale 

nie jest to stan nieistnienia. 

5.5. Podsumowanie 

Podsumowując, w pierwszej kolejności należy wskazać na to, że gr. w. 

ŻAdEw omawia przyczynę śmierci. Jest ona związana z upadkiem 

pierwszych rodziców. Teologiczne spekulacje oraz egzegeza tekstu próbują 

nakreślić, na kim spoczywa wina, związana z pokusą przy drzewie rajskim 

w Edenie. W gr. w. ŻAdEw każda postać ukazana jest jako istota, mniej lub 

bardziej winna. Jedynie Bóg pozostaje bez winy. Wąż ostatecznie zostaje 

potępiony za podstępne działanie wobec Adama i Ewy. Zakaz dotyczący 

drzewa dającego olej życia w tekście wydaje się być mniej istotny. Historia 

opisana w apokryfie Życie Adama i Ewy przywołuje różne okoliczności 

łagodzące zarówno dla Adama, jak i dla Ewy. Pokusa, której uległ człowiek, 

oraz boskie właściwości drzewa rajskiego spowodowały przemianę ludzkiej 

natury. Od tego momentu człowiek doświadcza cierpienia,bólu oraz śmierci. 

Łacińska wersja ŻAdEw zawiera fragment, w którym Adam opowiada 

Setowi wizję, otrzymaną po wygnaniu z Raju. W tekście łacińskim scena, w 

której występuje drzewo poznania, jest przedstawiona w sposób 

uporządkowany. Bóg zabrania Adamowi i Ewie jeść z drzewa poznania. Dał 

im oddzielne części Raju oraz aniołów, aby ich strzegli. Apokryf Życie 

Adama i Ewy w wersji łacińskiej ukazuje losy pierwszych rodziców oraz 

ostateczne przeznaczenie istot ludzkich. Przeznaczeniu człowieka ma towa-

rzyszyć wiedza oraz mądrość, którą posiadł po zjedzeniu owocu z drzewa 

poznania. 

W tekście apokryfu Adam ostatecznie wspomina naturę swojego wy-

kroczenia. Zauważa też, że to szatan sprawił, iż Ewa zjadła owoc. Apokryf 



182 

ŻAdEw umieszcza naturę grzechu Adama w kategorii nieuwagi, natomiast 

namaszczenie go oliwą pełni rolę eschatologiczną. Tekst łaciński apokryfu 

nie wspomina bezpośrednio o możliwości namaszczenia oliwą życia 

konającego Adama. Przedstawienia pokusy Adama są równoległe. Każda z 

nich mówi o drzewie, które jest w raju. Ma ono moc pokonać śmierć i da 

człowiekowi życie wieczne. Autor apokryfu wskazuje, że ostatecznie życie 

wieczne będzie dane człowiekowi dopiero na końcu, w czasie zmartwych-

wstania. 

Drzewo życia w apokryfie charakteryzuje się tym, że można pozyskać 

z niego unikatowe przyprawy oraz wydziela piękny zapach. Przyprawy to 

pozostałości raju oraz drzewa życia, które zostały ofiarowane Adamowi 

przez Boga. Wskazują one na obietnicę zmartwychwstania i nieśmiertelno-

ści, którą człowieka od Niego otrzymał. 

Ostatecznie świat nie ma lekarstwa na „śmierć”, jak odkryli to Set i 

Ewa. Autor chce uświadomić czytelnikowi, że na tym świecie nie ma 

ucieczki od śmierci. Jedynym światłem nadziei, jakie pojawia się dla czło-

wieka, jest dar miłosierdzia Boga. Tym, którzy zachowują się właściwie poza 

rajem, obiecane jest zmartwychwstanie. Owoc z drzewa życia zostanie im 

dany, aby mogli żyć w wieczności. Opowieść o upadku kończy się ostrzeże-

niem, aby nie odchodzić od cnoty. Śmierć Adama natomiast nie jest 

postrzegana jako kres życia człowieka, ale pewien etap istnienia. 

  



183 

Rozdział IV  

Intertekstualna relektura motywu drzewa z Rdz 3, 1-24 w 

apokaliptycznej literaturze judaizmu okresu Drugiej 

Świątyni 

W IV rozdziale przedstawiona została próba zastosowania analizy 

intertekstualnej w badaniach biblijnych. W pierwszych paragrafach została 

ukazana intertekstualność jako zjawisko literackie oraz w badaniach biblij-

nych. Po zarysowaniu metodologii w kolejnych punktach tego rozdziału zo-

stały ukazane konkretne komponenty motywu drzewa w apokaliptyce okresu 

Drugiej Świątyni, aby ostatecznie przejść do idei teologicznych płynących z 

intertekstualnej egzegezy motywu drzewa z Rdz 3, 1-24 w tych apokalip-

tycznych tekstach. 

1. Intertekstualność jako zjawisko literackie 

Teksty to obiekty relacyjne złożone ze znaków. Żaden tekst nie jest 

tworzony i otrzymywany w oderwaniu od innych. Pojęcie intertekstualności 

obejmuje zatem zadanie zbadania relacji, jakie tekst może mieć z innymi 

tekstami. Hermeneutyczna konsekwencja tego wglądu w nieuniknioną 

intertekstualną kompozycję każdego tekstu polega na zdecentralizowaniu i 

upluralizowaniu znaczenia tekstowego: teksty nie mają znaczenia, ale raczej 

umożliwiają wytwarzanie znaczenia w akcie czytania. Generowanie 

znaczenia jest zawsze współokreślane – zamierzone lub nie, świadomie lub 

nieświadomie – poprzez aktualizację potencjalnych powiązań danego tekstu 

z innymi tekstami. Hermeneutyczny, metodologiczny, a także etyczny 

problem pojęcia intertekstualności można sformułować za pomocą dwóch 

pytań, które brzmią: na jakie relacje tekstowe należy zwrócić uwagę i jak 

należy je badać? Bardzo zróżnicowane odpowiedzi na te pytania pozwalają 

na idealne – typowe klasyfikacje oraz na ograniczone i nieograniczone 

koncepcje intertekstualności jako takiej. Koncepcje intertekstualności są 

wprawdzie zróżnicowane, ale jednomyślnie zgadzają się, że 



184 

intertekstualność nie oznacza jedynie czegoś dodanego do tekstu. Raczej jest 

ona nieodłączną cechą tekstualności. Dlatego naukowe koncepcje 

intertekstualności muszą wyraźnie określać odpowiadające im koncepcje 

tekstualności1. 

Rok 1965 r. to okres rozkwitu strukturalizmu. Strukturalizm tamtych 

czasów traktował teksty jako obiektywnie opisywalne, mające struktury 

zamknięte, składające się z ograniczonej liczby elementów. Ideałem tego 

wariantu strukturalizmu była quasi-naukowa analiza ludzkiego umysłu2. 

Koncepcja intertekstualności J. Kristevy, które ukuła to pojęcie, jest 

skierowana przeciwko takiemu rozumieniu tekstów. Dla J. Kristevy pytanie 

to dotyczy bezpośrednio otwarcia tekstów na ruch, którego nie można 

powstrzymać z żadnego naukowego czy też moralistycznego punktu 

widzenia3. 

Tekst nie jest zatem strukturą zamkniętą. Jest to raczej jak masa 

relacyjna. Utrzymuje on relacje z innymi tekstami i jednym „tekstem 

ogólnym”, który J. Kristeva określa jako kulturę. Zainteresowanie J. Kristevy 

koncentruje się przede wszystkim na związkach między tekstem a „tekstem 

ogólnym” kultury, ponieważ jej poglądy koncentrują się na politycznym 

znaczeniu literatury. Jej koncepcja intertekstualności obejmuje zatem nie 

tylko teorię istotną dla krytyki literackiej, ale także semiotykę kultury. Każdy 

tekst jest pisany i czytany w odniesieniu do tego, co już zostało napisane i 

przeczytane. Mówiąc szerzej, każdy przypadek produkcji i odbioru znaku 

odbywa się na płaszczyźnie poprzednich przypadków produkcji i odbioru 

znaku. W ten sposób jednak każdy przypadek produkcji i odbioru znaku 

zajmuje pozycję w stosunku do poprzednich przypadków produkcji i odbioru 

znaku. To stanowisko nieuchronnie odnosi się do kultury jako „tekstu 

 
1 Por. M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień – Sławińska, J. Sławiński, Intertekstualność, w: Słownik 

Terminów Literackich, (red.) J. Sławiński, Wrocław 2002, s. 218-219; H. Markiewicz, Odmiany 

intertekstualności, w: Literaturoznawstwo i jego sąsiedztwa, Warszawa 1989, s. 215; M. Głowiński, O 

intertekstualności, Pamiętnik Literacki, R. LXXVII, nr 4, (1986), s. 5; R. Nycz Intertekstualność i jej zakresy: 

teksty, gatunki, światy, w: tenże., Tekstowy świat. Poststrukturalizm a wiedza o literaturze, Warszawa 1995, s. 

80. 
2 Por. J. Kristeva, Słowo, dialog i powieść, tłum. W. Grajewski, w: Dialog – język – literatura, (red.) E. 

Czaplejewicz, E. Kasperski, Warszawa 1983, s. 394. 
3 Por. J. Kristeva, Słowo, dialog…, dz. cyt., s. 395. 



185 

ogólnego”, to znaczy intertekstu. „Dla J. Kristevy tekst to nazwa wszelkich 

kompleksów znaków i reguł. W konsekwencji pojęcia tekstualności i kultury 

nabierają wspólnego zakresu. Oznacza to, że nie możemy już mówić o 

zindywidualizowanych, odrębnych tekstach bez uciekania się do 

wszechświata tekstów. W ten sposób intertekstualność wyznacza całość 

powiązań między tekstami we wszechświecie tekstów”4. 

Pojęcia dialogiczności i ambiwalencji zaczerpnięto z semiotyki 

literackiej M. Bachtina. Widzi on dialogiczny sposób pisania realizowany w 

powieściach F. Dostojewskiego, bo tutaj bohaterowie reprezentują różne 

spojrzenia na świat, które nie są ujęte w jedną prawdę. „Dialogizm w tym 

przypadku oznacza, że powieść relatywizuje, zawiesza lub obala 

„dominujące”, to jest ideologicznie nośne wartości systemu społecznego, 

umożliwiając rozbieżne punkty widzenia wpływające na mowę narratora i 

bohaterów”5. Tekst jest zatem rzeczywistością otwartą, podatną na dialog i 

odwołującą się do różnych norm i systemów wartości poza tekstem, które są 

dopuszczone do głosów. 

W swojej koncepcji intertekstualności J. Kristeva przenosi dialog 

głosów M. Bachtina na dialog tekstów (to znaczy na wszystkie przypadki 

tworzenia i odbioru znaku w kulturze). Opowiada się za dialogiem tekstów, 

bo chroni go przed każdą monologiczną ideologią. Jej polityczno-kulturowa 

koncepcja polega na niemożliwej do ustalenia produkcji i odbiorze 

znaczenia, co sprzeciwia się każdemu totalitarnemu, jednolitemu roszczeniu 

do prawdy. 

Przed nadejściem strukturalizmu teoria literatury uważała autora za 

gwaranta sensu jego twórczości, a podmiot jako władcę jego wypowiedzi. 

Niemniej jednak strukturalizm francuski odrzucał tę koncepcję tożsamości i 

panowania podmiotu na rzecz „myśli w relacji”. Mimo to J. Kristeva 

podejmuje ten tok myślenia. Definiując koncepcję intertekstualności mówi, 

 
4 Zob. H. Tegtmayer, Der Begriff der Intertextualitӓt und seine Fassungen-Eine Kritik der 

Intertextualitӓtskonzepte Julia Kristevas und Susanne Holthuis, w: Textbeziehungen: Linguistiche und 

literaturwissenschaftliche Beitrӓge zur Intertextualitӓt, (red.) J. Klein, U. Fix, Tübingen 1997, s. 50. 
5 Zob. S. Holthuis, Intertexualitӓt. Aspekte einer rezeptionsorientierten Konzeption, Stauffenburg-Colloquium 

28, Stauffenburg Verlag, Tübingen 1993, s. 12-13. 



186 

że „każdy tekst jest zbudowany jako mozaika cytatów, każdy tekst jest 

wchłanianiem i przekształcaniem innego. Pojęcie intertekstualności 

zastępuje pojęcie intersubiektywności, a język poetycki jest odczytywany 

jako co najmniej podwójny”6. Niestety J. Kristevę nie interesuje, jak ta 

koncepcja mogłaby funkcjonować metodologicznie w krytycznych 

badaniach literackich. 

Podczas gdy tacy literaturoznawcy jak między innymi R. Barthes, H. 

Bloom czy J. Derrida bądź też V. Leitch przejęli poststrukturalistyczną 

koncepcję intertekstualności J. Kristevy, stworzenie nowej koncepcji 

zainspirowało innych do wypracowania zlokalizowanej koncepcji 

intertekstualności, która mogłaby funkcjonować jako metoda. Koncepcja, 

która by „podkreślała możliwy do zidentyfikowania charakter relacji między 

tekstami”7. Oprócz G. Genette’a i M. Riffaterre’go do tych innych należą 

niemieccy teoretycy literatury, lingwiści i semiotycy tekstu, tacy jak M. 

Pfister, S. Holthuis, R. Lachmann, U. Broich i J. Helbig. Podejmują oni 

fundamentalne wnioski z koncepcji J. Kristevy powołując się przy tym na 

dalszą wspólną cechę, czyli: „sukcesywne oddzielanie się od wcześniejszej, 

bezrefleksyjnej koncepcji tekstu, od każdego mniej lub bardziej 

autonomicznego tekstu, który zawdzięczamy autorowi i który reprezentuje 

niepowtarzalną, zamkniętą i niezmienną masę znaczeń w aktach 

komunikacyjnych”8. 

Inny „kierunek” badań intertekstualnych, który obejmuje odmienne 

podejścia, próbuje przede wszystkim wykazać intertekstualne powiązania w 

analizie tekstu, a przez to dojść do ogólnych spostrzeżeń teoretycznych. W 

ten sposób włącza do badania stare tradycje interpretacji literackiej, próbując 

wyjaśnić i precyzyjniej zdefiniować ich metodologicznie koncepcje i 

 
6 Zob. J. Kristeva, Słowo, dialog…, dz. cyt., s. 395. 
7 Zob. H. Tegtmayer, Der Begriff der Intertextualitӓt und seine Fassungen-Eine Kritik der 

Intertextualitӓtskonzepte Julia Kristevas und Susanne Holthuis, w: Textbeziehungen: Linguistiche und 

literaturwissenschaftliche Beitrӓge zur Intertextualitӓt, (red.) J. Klein, U. Fix, Tübingen 1997, s. 51. 
8 Zob. S. Alkier, Intertextuality and the Semiotics of Biblical Texts, w: Reading the Bible Intertextually, (red.) R. 

B. Hays, S. Alkier, L. A. Huizenga, Baylor University Press, Waco, Texas 2009, s. 6. 



187 

procesy9. Ponadto kładzie on nacisk przede wszystkim na doprecyzowanie 

pojęcia, a także ukształtowanie dobrze zarysowanej terminologii lub 

typologii, w tym - co istotne - teoretyczne wyniki debaty wokół 

intertekstualności. W tym miejscu można przedstawić takie prace, które 

koncentrują się na pytaniu, „jak określić oraz dokładniej opisać ze względu 

na znaczenie stanowiące potencjał relacje intertekstualne, a co za tym idzie 

podjąć próbę uporządkowania spektrum relacji intertekstualnych, którego się 

oczekuje w tekstach literackich”10. 

G. Genette stara się wypracować szeroko rozgałęziony system 

intertekstualny zjawiska, w których kompleksowa transtekstualność układa 

się w różne przejawy (intertekstualność, paratekstualność, metatekstualność, 

archytekstualność, hipertekstualność)11. R. Lachmann podejmuje 

bachtinowską koncepcję „dialogu”. Wyznacza on trzy perspektywy 

badawcze i wiąże literacką analizę tekstu z dość szerokim kontekstem 

kulturowym12. U. Broich i M. Pfister dążą do jasnych definicji i przejrzystych 

systematyzacji różnych form i typów intertekstualności, a także 

tekstanalitycznych studiów przypadku13. S. Holthuis koncentrowała się 

głównie na odbiorze i ugruntowaniu teoretycznie analizy intertekstualnej, 

bez ograniczania się do literackiej intertekstualności14. P. Stocker 

opracowuje złożony system zjawisk intertekstualnych „w 

komplementarnych kontekstach produkcji i odbioru tekstów literackich 

poprzez komunikację czytelnika i autora. Jego system obejmuje również 

potencjalne formy, a on daje przykłady swoich teoretycznych podejść do 

analiz tekstowych”15. J. Helbig poświęca się systematyce jednego aspektu 

 
9 Zob. M. Orosz, Literary Reading(s) of the Bible, w: Reading the Bible Intertextually, (red.) R. B. Hays, S. 

Alkier, L. A. Huizenga, Baylor University Press, Waco, Texas 2009, s. 193. 
10 Zob. S. Holthuis, Intertexualitӓt…, dz. cyt., s. 4. 
11 Więcej na ten temat zob. G. Genette, Palimpsestes: La littérature au second degré, Paris 1982. 
12 Zob. R. Lachmann, Intertextualitӓt als  Sinnkonstitution: Andrej Belyjs Petersburg und die ‘fremden’ Texte, 

Poetica 15, (1983), s. 66-107. 
13 U. Broich i M. Pfister, Intertextualitӓt, Formen, Funktionen, anglistische Fallstudien, Konzepte der Sprach- 

und Literaturwissenschaft 35, De Gruyter 1985. 
14 Zob. więcej na ten temat w: S. Holthuis, Intertextualitӓt. Aspekte einer rezeptionsorientierten Konzeption, 

Stauffenburg Colloquium 28, Stauffenburg, Tübingen 1993. 
15 P. Stocker, Theorie der intertextuellen Lektüre. Modelle und Fallstudien, Paderborn 1998, s. 9. 



188 

złożonego zjawiska intertekstualności, kwestii oznaczania powiązań 

intertekstualnych, a tym samym możliwości odbioru takich zjawisk16. 

Wszystkie te próby, które można postrzegać jako pewnego rodzaju 

perspektywy analityczne ukształtowane zgodnie z różnymi metodologiami 

można scharakteryzować je określeniem: „analiza tekstu”. 

Teoretyczna koncepcja intertekstualności nie została powszechnie 

przyjęta w jej najpełniejszej formie. Nic dziwnego, ponieważ sama nawet J. 

Kristeva, która ukuła ten termin, czasami wdawała się w bardziej 

metodologiczną dyskusję na temat tekstów, pomijała bardziej radykalne 

implikacje teorii, aby omówić to, co autorzy zrobili z wcześniejszymi 

tekstami. 

Pomimo to rozwinęła się analiza intertekstualna, która bada powiązania 

między rzeczywistymi tekstami jako pomoc w ich interpretacji. Tę 

intertekstualną „metodę” można ponownie podzielić na dwa ujęcia, które 

często określa się jako „diachroniczne” i „synchroniczne”17. Diachroniczne 

najlepiej rozumieć jako podejście sekwencyjne, w którym względne daty 

tekstów są ważne, ponieważ autor odwołuje się do pracy kogoś innego; 

natomiast synchroniczność najlepiej jest uważać za sposób jednoczesnego 

czytania tekstów (wszystkie naraz), w którym czytelnicy mogą swobodnie 

poszukiwać tekstowych rezonansów, niezależnie od bezpośrednich relacji 

historycznych między nimi. Czytelnik jest tutaj postrzegany jako przestrzeń, 

w którą wpisane są wszystkie cytaty składające się na pismo18. Ponieważ te 

rozbieżne podejścia są objęte tym samym ogólnym terminem 

„intertekstualność”, doszło do polemiki między zwolennikami każdej z nich. 

Jednakże, co najważniejsze, podchodząc w sposób krytyczny do każdej 

koncepcji, obie można realizować w sposób korzystny dla interpretacji tek-

stów. 

 
16 J. Helbig, Intertextualitӓt und Markierung: Untersuchungen zur Systematik und Funktion der Signalisierung 

von Intertextualität, Winter, Heidelberg 1996. 
17 Zob. W. Kynes, Intertextuality. Intertextuality: Method and Theory in Job and Psalm 119, w: Biblical Inter-

pretation and Method. Essay in Honour of John Barton, (red.) K. J. Dell, P. M. Joyce, Oxford University Press, 

Oxford 2013, s. 202. 
18 Zob. W. Kynes, Intertextuality…, dz. cyt., s. 202. 



189 

2. Zjawisko intertekstualności w Biblii i w badaniach biblijnych 

Intertekstualność można traktować jako część semiotyki tekstów 

biblijnych. Oznacza to przede wszystkim, że intertekstualność jest aspektem 

studiów biblijnych, ale nie jest jedyną perspektywą, z której należy badać 

teksty. Semiotyczna koncepcja studiów biblijnych opiera się na teorii, która 

umożliwia oparcie wszystkich metodologicznych etapów zrozumienia tekstu 

na powiązaniu wspierającego tła dzieła i wewnętrznie spójnej teorii tekstu. 

Teoria ta zakorzeniona jest w teorii znaków, ponieważ one stanowią 

uniwersalne, formalne podstawowe elementy każdej formy komunikacji. 

Każdy przypadek produkcji i odbioru znaku odbywa się w koniecznościo-

wych warunkach procesu znakowego19. 

Studia nad tekstem Pisma Świętego dotyczą więc także znaków 

językowych, które po zorganizowaniu stają się tekstami. Jednakże, co 

istotne, tekstualność nie jest nieodłączną cechą przedmiotów werbalnych. 

Producent lub odbiorca traktuje przedmiot werbalny jako tekst, gdy uważa, 

że przedmiot ten jest spójny i tworzy kompletną całość, która ostatecznie 

odpowiada faktycznej lub zakładanej intencji komunikacyjnej, w 

rzeczywistej lub zakładanej sytuacji komunikacyjnej. Tekst jest, zgodnie z 

terminologią, złożonym znakiem słownym (lub kompleksem znaków 

werbalnych), który odpowiada danemu oczekiwaniu tekstualności20. Ta 

definicja tekstu pochodzi od teoretyka tekstu J. S. Patӧfi’ego i pozwala badać 

teksty w oparciu o podstawy semiotyczne, zarówno według ich 

„immanentnej konstrukcji systemowej”, jak i według ich „osadzania 

funkcjonalnego”, czyli zgodnie z ich „kontekstem produkcji i / lub 

odbioru”21. Kończy się w ten sposób konflikt między diachronicznymi i 

synchronicznymi procedurami badawczymi, a także zderzenie pojęć i pytań, 

które postrzegają teksty jako autonomiczne przedmioty, wymagające 

 
19 Zob. S. Alkier, Intertextuality and the Semiotics…, dz. cyt., s. 7. 
20 Zob. J. S. Patӧfi, Explikative Interpretation: Explikatives Wissen, w: Von der verbalen Konstitution zur sym-

bolischen Bedeutung - From Verbal Constitution to Symbolic Meaning, (red.) J. S. Patӧfi, T. Olivi, Papiere zur 

Textlinguistic 62, Hamburg 1988, s. 184. 
21 Por. J. S. Patӧfi, Explikative Interpretation…, dz. cyt., s. 184. 



190 

rekonstrukcji, co po prostu jest nonsensem w tekście teoretyczno-

semiotycznym. Co więcej, konflikt egzegezy skoncentrowanej na tekście i 

na czytelniku okazuje się bitwą zbędną, w której brakuje refleksji nad teorią 

tekstu. 

Niemniej jednak punkty widzenia, jeśli chodzi o intertekstualność w 

Biblii, są dość zróżnicowane. Dla przykładu m. in.: G. J. Thomas twierdzi, 

że literacka analiza Pisma Świętego, w tym podejście chociażby 

intertekstualne, powinna być przeprowadzona na tekście, który jest już formą 

ostateczną. Z tej perspektywy, którą głosi G. J. Thomas, nie wchodzi w grę 

jakiekolwiek badanie intertekstualne, które będzie oparte na wcześniejszych 

(hipotetycznych) wariantach kanonicznego tekstu22. Jednakże bardzo 

istotnym kazusem jest tutaj punkt widzenia samego czytelnika, gdyż w czasie 

lektury danego tekstu jest on niewątpliwie również twórcą subiektywnego 

spojrzenia na czytany przez niego tekst. To jest dość istotne spostrzeżenie, 

ponieważ, m. in. z wyżej wymienionych powodów, zadaniem egzegety jest 

wyeliminowanie podejścia, które by pozwalało na nieograniczoną 

możliwość interpretacji. Właściwym narzędziem, aby uniknąć tego rodzaju 

problemów, jest uwzględnienie w badaniu egzegetycznym analizy 

diachronicznej i synchronicznej. Ponieważ takie podejście do tekstu 

wskazuje bardzo ważny kontekst historyczny jak i literacki każdego tekstu 

biblijnego, ukazując przy tym występujące bardzo istotne relacje między 

samym czytelnikiem a tekstem, który do niego dociera23. 

Kolejnym, równie istotnym spostrzeżeniem jest myśl K. J. Vanhoozera, 

który słusznie sygnalizuje, iż intertekstualność w ogólności może 

potwierdzać, ale też kwestionować idee kanonu w ujęciu  tradycyjnym24. 

Taka myśl przejawia się w tym, iż czytając Pismo Święte, a szczególnie 

Nowy Testament metodą intertekstualną, czytelnik ma do czynienia z  

 
22 Por. G. J. Thomas, Telling a Hawk from a Handsaw?: An evangelical response to the new literary criticism, 

The Evangelical Quarterly, vol. 71, nr. 1, (1999), s. 46-50. 
23 Por. M. S. Young, The principle of Reformed intertextual interpretations, Theological Studies, vol. 62, no. 2, 

(2006), s. 610. 
24 Por. K. J. Vanhoozer, Is there a meaning in this text?: The Bible, the reader, and the morality of literary 

knowledge, Grand Rapids 1998, s. 134-135. 



191 

pewnego rodzaju dialogiem, który występuje za każdym razem, ponieważ w 

tekst Nowego Testamentu są wpisane fragmenty, cytaty bądź też różnego 

rodzaju aluzje, które występują w Starym Testamencie. W tym kontekście 

widać, że teksty, które czytamy w Nowym Testamencie, mogą się odnosić 

bezpośrednio lub pośrednio do tekstów Starego Testamentu. Przywołać tutaj 

można starą zasadę św. Augustyna: „Novum Testamentum in Vetere latet, 

Vetus autem in Novo patet” – „Nowy Testament kryje się w Starym, Stary 

Testament odsłania się w Nowym”. 

Zatem wyzwania egzegezy intertekstualnej, którą można wykorzystać 

w badaniach biblijnych, są następujące: w pierwszej kolejności 

intertekstualność poddaje w wątpliwość opinię, jakoby tekst jako taki miał 

wyłącznie własne znaczenie, gdyż znaczenie tekstu w procesie formowania 

się danego dzieła ulega nieuniknionym przekształceniom oraz 

reformowaniu. Druga kwestia jest taka, że metoda ta podaje niejako 

zastrzeżenia do przekonania, że Pismo interpretuje Pismo, czyli stanowiska, 

że tekst Pisma Świętego powinien być interpretowany tylko i wyłącznie w 

świetle samego siebie (zasada żydowska-midraszycka). Ostatecznie K. J. 

Vanhoozer podejmuje próby wskazania pewnych ograniczeń, które badacze 

tekstu natchnionego powinni brać pod rozwagę, aby nie popaść w 

subiektywną i niekontrolowaną analizę tekstu. Dlatego też obecny w Biblii 

kontekst społeczno-historyczny, zarówno dotykający autora jak i odbiorców 

tekstu, jak też kontekst wewnątrzbiblijny i kanoniczny, odgrywają istotną 

rolę w ograniczeniu nadinterpretacji i pomogą we właściwej oraz spójnej 

interpretacji. 

Badacze Biblii zwracają również uwagę na to, że analizując tekst 

natchniony, winno się w pierwszej kolejności przebadać relacje 

intertekstualne, które występują wewnątrz samej Biblii. Takie działanie 

podyktowane jest tym, że intertekstualność biblijna ma niejako 



192 

pierwszeństwo i powinna być ważniejsza od relacji międzytestowych, które 

mogą występować również w tekstach niekanonicznych25. 

Model hermeneutyczny, który może być stosowany w literackich 

badaniach biblijnych i który oferowałby właściwe zawężenie dość 

szerokiego zagadnienia jakim jest intertekstualność, prezentuje holenderska 

biblistka E. van Wolde. Przedstawiony przez nią model analizy 

intertekstualnej stara się ograniczyć badania tylko do relacji pomiędzy 

tekstami literackimi. E. van Wolde wyjaśnia to mówiąc: „Termin 

intertekstualność może być używany w odniesieniu do analizy i sposobu 

interpretacji tylko wtedy, gdy zostanie precyzyjniej zdefiniowany i gdy ilość 

powtarzanych elementów, do których odnosi się [metoda] jest wyraźnie 

określona. (...) By owocnie korzystać z intertekstualności, posłużyć się trzeba 

jej ograniczoną metodologicznie wersją”26.  E. van Wolde prezentuje 

terminologię, która może posłużyć w tej metodzie hermeneutycznej. Nazywa 

ona genotekstem ten tekst, do którego się odnosimy; natomiast tekst 

tworzony określa jako fenotekst. Analizując powyższą nomenklaturę można 

wnioskować, że genotekst może wpływać na fenotekst zarówno 

bezpośrednio jak i przyczynowo. Tym samym naprzeciw wychodzi nam 

model hermenautyczny, który charakteryzuje się, w przeciwieństwie do 

modelu globalnego, świadomością i intencjonalnością odniesień 

międzytekstowych27. 

Wśród polskich biblistów próby przedstawienia metody 

intertekstualanej w szerszym znaczeniu podjęli S. Mędala i J. Czerski. S. 

Mędala podaje sześć kryteriów intertekstualności (relacji) możliwych do 

aplikacji w badaniach biblijnych28. Pierwszym jest  fakt istnienia powiązań 

między utworami lub poziomami tekstowymi wewnątrz Biblii. Podstawą do 

 
25 Por. M. S. Young, The principle of Reformed intertextual interpretations, Theological Studies, vol. 62, no. 2, 

(2006), s. 615. 
26 Zob. E. van Wolde, Text with Dialogue with Texts: Intertextuality in the Ruth and Tamar Narratives, Biblical 

Interpretation, vol. 5, no. 1, (1997), s. 2; S. Freyne, Reading Hebrews and Revelation intertextually, w: Intertex-

tuality in Biblical Writings, (red.) S. Draisma., Kok, Kampen 1989, s. 84.  
27 Por. M. Głowiński, O intertekstualności…, dz. cyt., s. 76; M. Pfister, Koncepcje intertekstualności, tłum. M. 

Łukasiewicz, Pamiętniki Literackie, R. LXXXII, (1991), s. 203. 
28 Por. S. Mędala, Intertekstualność w Biblii, w: Religia. Encyklopedia PWN, t. 5, Warszawa 2003, s. 57-59. 



193 

stworzenia obecnego kanonu ksiąg Pisma Świętego były księgi 

protokanoniczne i deuterokanoniczne. Jednakże poza kanonem (nawet w 

niekonfesyjnym rozumieniu) występują również księgi, o których mówimy, 

iż są księgami niekanonicznymi, parakanonicznymi i apokryficznymi. 

Oddziaływania starszych tekstów na późniejsze wyrażają się przez 

cytowanie, aluzję, w cytacie kombinowanym oraz w główniej idei i na inne 

sposoby. Kolejnym kryterium, które jest konieczne w badaniu 

intertekstualnym tekstu natchnionego, jest dostrzeżenie relacyjności idei 

przewodniej, przejętej z tekstu pierwotnego. Następnym warunkiem metody 

jest ukazanie perspektywy pratekstu, który będzie służył za wzorzec tekstu. 

Zaś same relacje między danym dziełem a innymi relacyjnymi tekstami, 

dzięki któremu powstały, powinny stanowić piąte kryterium. Ostatnim 

kryterium jest dialogiczność, która wyraża się przez liczne relacje między 

tekstami słownymi a tekstami innych systemów znaków. Możemy tutaj 

wyszczególnić wszelkiego rodzaju adaptacje Biblii np. adaptacje filmowe 

(por. Würkunsgeschichte). 

Inne kryteria zostały ukazane przez J. Czerskiego, który wskazuje, że 

zależności tekstu od pratekstu mogą mieć różne nasilenie. M. Pfister dzieli te 

kryteria intensywności intertekstualnej na ilościowe i jakościowe. Dość 

istotne w tym podziale są kryteria jakościowe, którym należy przypisać małą 

lub dużą siłę oddziaływania. Wśród kryteriów jakościowych J. Czerski 

wskazuje na sześć klas29. Klasa referencyjności występuje, kiedy tekst został 

tylko zacytowany z pratekstu. W tym przypadku relacyjność jest dość słaba, 

a większy poziom referencyjności będzie wówczas, gdy pratekst ulegnie 

interpretacji lub zostanie w jakiś sposób skomentowany przez autora 

tekstu30. Klasa, która zależy od świadomości autora i lektora, została 

nazwana klasą komunikatywności. W tym przypadku niskie natężenie 

między-tekstowe występuje wtedy, gdy tekst w jakikolwiek sposób wpływa 

na autora, który nie jest zapoznany z tekstem powstałym już wcześniej. Zaś 

 
29 Por. J. Czerski, Metodologia Nowego Testamentu, Opolska Biblioteka Teologiczna 126, Opole 2012, s. 199; M. 

Pfister, Koncepcje intertekstualności…, dz. cyt., s. 204. 
30 Por. M. Pfister, Koncepcje intertekstualności…, dz. cyt., s. 204-205. 



194 

wysoki poziom tej relacyjności ma miejsce wtedy, kiedy autor świadomie 

zakłada, że pratekst jest znany również adresatowi. Ilustruje to postawa 

autorów tekstów natchnionych, którzy zakładali pewną znajomość Biblii 

przez czytelników31. Kolejną klasą w tej metodologii jest autorefleksyjność, 

która bazuje na refleksji samego autora. Twórca danego dzieła nie tylko 

świadomie robi odniesienia do innych tekstów, ale przed wszystkim próbuje 

ukazać własną myśl albo jej objaśnienie. Wówczas – gdy pratekst staje się 

niejako kliszą dla tekstu, np.  przez naśladowania, bądź też w formie pewnej 

parodii – takie zjawisko zostało przyporządkowane do klasy strukturalności. 

Selektywność z kolei określa to, czy w istotny sposób element z pratekstu 

posłużył autorowi jako klisza. Jeżeli autor stosuje dosłowne cytaty, wówczas 

jest to wysoki stopień intensywności w relacji międzytekstowej. Ostatnią 

klasą jest dialogiczność, która charakteryzuje się wysokim poziomem 

oddziaływań między-tekstowych, gdy interesujący nas kontekst różni się 

semantycznie od tekstu pierwotnego32. 

Powyższe dane wskazują, że możliwe jest uwzględnianie przynajmniej 

elementów intertekstualnych w badaniach biblijnych. Stwierdzenie M. 

Zmudy, iż prawie każdy egzegeta świadomie lub nieświadomie odwołuje się 

do relacji intertekstualnych33, wydaje się w tym kontekście bardzo trafne. 

Benedykt XVI w książce „Jezus z Nazaretu” także  wskazuje na fakt,  iż stare 

teksty w zderzeniu z nowymi sytuacjami nabierają nowego sensu. Są one 

inaczej rozumiane i odczytywane34. Ponadto dokumenty Papieskiej Komisji 

Biblijnej (np. „Interpretacja Biblii w Kościele”), dostrzegając rozwój metod 

synchronicznych oraz diachronicznych, konkludują, że także egzegeza 

katolicka powoli zaczyna doceniać osiągnięcia innych nauk, np. psychologii 

czy literaturoznawstwa. Metodę intertekstualną w odniesieniu do najczęściej 

 
31 Por. J. Czerski, Metodologia…, dz. cyt., s. 199. 
32 Por. M. Pfister, Koncepcje intertekstualności…, dz. cyt., s. 207-208. 
33 M. Zmuda zajmuje się metodą kanoniczną - por. M. Zmuda, O intertekstualności i jej zastosowaniu w egzegezie 

biblijnej, „Biblia i kultura – dialog czy konflikt?”, (red.) R. Pindel, S. Jędrzejewski, Hermeneutica et judaica 1, 

Kraków 2008, s. 117; zob. też J. Kręcidło, Jesus Final Call to Faith (John 12, 44-55), Literary Approach, Biblica 

Paulina 4, Częstochowa 2007. 
34 Por. J. Ratzinger - Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, cz.1, tłum. W. Szymona, Kraków 2007, s. 10-11. 



195 

używanych metod w badaniach biblijnych przedstawił również S. Wypych35. 

Niewątpliwie w Piśmie Świętym natrafiamy na teksty o podobnym temacie 

czy charakterze. Daje to zatem możliwość występowania różnych relacji 

między-tekstowych wewnątrz Biblii. Relacje te nierzadko mogą wspomóc 

pełną interpretację tekstu biblijnego, a co ważniejsze, pomagają zobrazować 

aktualną interpretację we współczesnym świecie36. 

3. Propozycja koncepcji badania intertekstualnego motywu drzewa z Rdz 

3, 1-24 

W trzecim paragrafie tego rozdziału została nakreślona koncepcja 

badania intertekstualnego. Jego celem jest uwydatnienie bogatego orędzia, 

skierowanego przez Pana Boga do człowieka oraz jego stała aktualność. W 

tym kontekście do badania została przyjęta metoda intertekstualna, a 

dokładniej intertekstualność oparta na semiotyce kategorialnej, gdyż takie 

ujęcie może ukazać głębię i nowe spojrzenie teologiczne na motyw drzewa z 

Rdz 3, 1-24. Kolejne paragrafy przedstawiają istotne w tej analizie trzy typy 

intertekstualności oraz samą metodę badania intertekstualnego. 

3.1. Intertekstualność oparta na semiotyce kategorialnej 

Podchodząc do koncepcji badania intertekstualnego opartego na 

semiotyce kategorialnej należy stwierdzić, iż nie jest ona rozwiązaniem dla 

każdego problemu egzegetycznego. Oznacza to, że intertekstualność jest 

istotnym aspektem studiów biblijnych, ale nie jest to jedyna perspektywa, z 

której można i należy badać te teksty. 

Semiotyczna koncepcja studiów biblijnych opiera się na teorii, której 

wszystkie kroki metodologiczne zbudowane są w oparciu o interpretację 

tekstu, bazującą na spójnej ich teorii37. Teoria tekstu jest zakorzeniona w 

teorii znaków, ponieważ stanowią one uniwersalne, formalne oraz 

 
35 Zob. S. Wypych, Intertekstualność a najbardziej znane metody analizy literackiej Pisma Świętego, Studia 

Theologica Varsaviensia, nr 1, (2004), s. 155-168; Publikacja ta na s. 155 w przypisie 3 przedstawia propozycje 

bibliograficzne autorów zajmujących się problematyką badań intertekstualnych w odniesieniu do Biblii. 
36 Zob. Papieska Komisja Biblijna, Interpretacja Biblii w Kościele, Warszawa 1999. 
37 Zob. S. Alkier, Intertextuality Based on Categorical Semiotics, w: Exploring intertextuality: diverse strategies 

for New Testament interpretation of Texts, (red.) B. J. Oropeza, S. Moyise, Cascade Books, Oregon 2016, s. 128. 



196 

fundamentalne elementy każdej komunikacji38. Każde wytworzenie i odbiór 

znaku odbywa się w koniecznych warunkach procesu znakowego. Studia nad 

tekstem biblijnym dotyczą przede wszystkim znaków językowych, które po 

zorganizowaniu stają się tekstami przyjmowanymi zgodnie z oczekiwaniami, 

odpowiadającymi tekstom jako takim. Badanie tekstu intertekstualnie 

pozwala przeanalizować wszystkie teksty semiotycznie, zarówno pod 

względem ich „immanentnej konstrukcji systemowej”, jak i według ich 

„osadzenia funkcjonalnego”, czyli zgodnie z ich kontekstem przedstawie-

nia39. Jest to o tyle istotne, gdyż taka perspektywa łagodzi konflikt między 

diachroniczmi a synchronicznymi procedurami badawczymi. Co więcej, z 

punktu widzenia tego rodzaju teorii tekstów, egzegeza skoncentrowana na 

tekście i na czytelniku okazuje się spójna i klarowna. 

Z punktu widzenia semiotyki teksty są więc znakami złożonymi, które 

same składają się ze znaków oraz ich wzajemnych relacji (syntagmatyka), 

ich relacji do tego, co określają (semantyka), oraz ich relacji do 

użytkowników znaków (pragmatyka). Relacje te można rozpatrywać 

odpowiednio w perspektywie głównie tekstowo immanentnej oraz tekstowo-

zewnętrznej. Te perspektywy nie wykluczają się wzajemnie, ale raczej się 

uzupełniają. Sam tekst jest tu traktowany jako struktura autonomiczna.  

Na podstawie semiotyki kategorialnej można wyodrębnić trzy 

dziedziny badań studiów biblijnych: intratekstualne, intertekstualne i 

pozatekstowe (intermedialne). 

Badania intratekstowe dotyczą immanentnej eksploracji tekstowej 

syntagmatycznych, semantycznych i pragmatycznych relacji tekstualnych, w 

powiązaniu z modelami analizy strukturalizmu krytyczno-literackiego, oraz 

z włączeniem poetyki, narratologii i retoryki. 

Badanie intertekstualne dotyczy skutków znaczeń, które wyłaniają się 

z odniesień danego tekstu do innych. O intertekstualności należy mówić 

 
38 Zob. S. Alkier, New Testament Studies on the Basis of Categorical Semiotics, w: In Reading the Bible Inter-

textually, (red.) S. Alkier, R. B. Hays, L. A. Huizenga, Baylor University Press, Waco 2009, s. 223-248. 
39 Zob. J. S. Petӧfi, Explikative Interpretation: Explikatives Wissen, w: Von der verbalen KonstiAtution zur sym-

bolischen  Bedeutung – From Verbal Constitution to Symbolic Meaning, (red.) J. S. Petӧfi, T. Olivi, Hamburg 

1988, s. 184-195. 



197 

tylko wtedy, gdy interesuje nas zbadanie skutków znaczeń, wyłaniających 

się z relacji co najmniej dwóch tekstów. W ramach paradygmatu 

intertekstualności dzieje się to w obu kierunkach i oznacza, że potencjał 

znaczeniowy obu tekstów zmienia się poprzez samo odniesienie 

intertekstualne. Ponieważ tekst można powiązać nie tylko z jednym, ale z 

wieloma innymi, intertekstualność polega na badaniu decentralizacji 

znaczenia poprzez odniesienia do innych tekstów. 

Badanie pozatekstowe dotyczy skutków znaczenia tekstu, które 

wyłaniają się z jego odniesienia do innych znaków pozatekstowych. Należą 

do nich klasyczne zagadnienia historyczno-krytycznych studiów biblijnych, 

a także aspekty lub tło archeologiczne, społeczno-naukowe i polityczno-

historyczne. Jest to próba odpowiedzi na pytania, które dotyczą generowania 

znaczenia poprzez akty odniesienia do znaków zewnętrznych tekstu40. 

3.2. Trzy typy intertekstualności 

W badaniach intertekstualnych w ramach koncepcji semiotycznej 

należy rozróżnić trzy perspektywy, nie przeciwstawiając ich sobie 

wzajemnie: perspektywę twórczą, recepcyjną i generatywną 

(eksperymentalną). Do każdej pracy intertekstualnej nad tekstem biblijnym 

można podejść mając na uwadze przynajmniej jedną z tych perspektyw.  

Intertekstualność zorientowana na tworzenie dotyczy relacji tekst-tekst, 

ustanowionych przez takie dyspozycje intertekstualne jak cytaty, aluzje, 

paralela i narracja41. Intertekstualność zorientowana na recepcję bada relacje 

tekstowe stworzone przez rzeczywistych lub hipotetycznych czytelników w 

określonych czasach i miejscach. Natomiast intertekstualność generatywna 

pyta, jaki wpływ na znaczenie ma relacja tekst-tekst, niezależnie od ich 

intertekstualnego ułożenia. Tutaj relacje między tekstem a tekstem nie są 

ustanawiane ani przez zorientowanie na tworzenie (produkcję), ani przez 

 
40 Dokładne opracowanie na ten temat Zob. S. Alkier, J. Zangenberg, Zeichen aus Text und Stein. Studien auf 

dem Weg zu einer Archӓologie des Neuen Testaments, TANZ 42, (2003). 
41 Zob. S. Holthuis, Intertexualitӓt. Aspekte einer rezeptionsorientierten Konzeption, Stauffenburg-Colloquium 

28, Stauffenburg Verlag, Tübingen 1993, s. 29-36. 



198 

intertekstualność zorientowaną na recepcję. Podczas gdy zjawiska 

intertekstualne zorientowane na tworzenie i na recepcję są badane 

analitycznie i rekonstrukcyjnie oraz rozróżniają między uzasadnionymi a 

nieuzasadnionymi relacjami intertekstualnymi, intertekstualność 

generatywna jest w zasadzie nieograniczoną perspektywą, tworzącą relacje 

międzytekstowe. 

Odnalezienie relacji intertekstualnych jest tylko punktem wyjścia do 

interpretacji tych relacji oraz pytań o ich funkcje i skutki. Pytania dotyczące 

intertekstualnych sposobów pisania, czytania lub kompozycji ukazują 

sposoby i strategie ukrytej oraz jawnej integracji łączenia tekstów, a także 

wpływ rozpoznania tych powiązań na znaczenie badanego tekstu42. 

Badacz relacji intertekstualnych zostaje przeniesiony przede wszystkim 

do sfery intertekstualności zorientowanej na tworzeniu (produkcji). W 

głównej mierze wiąże się to z analizą tekstu jako tkanki symboli, 

generujących znaki wskazujące na inne znaki. Próbuje również ukazać, w 

jakim celu zostały wybrane i skomponowane wspólne znaki, tak aby po ich 

wspólnym odczytaniu oddać spójne przesłanie tekstu. Ta koncepcja S. 

Alkiera43, zapożyczona od R. Barthesa, podkreśla aspekt wyboru w każdym 

akcie pisania, ponieważ nigdy nie da się wszystkiego połączyć. Dlatego też, 

ze względu na ekonomię języka, każdy akt pisania zawsze musi być 

elastyczny. 

To samo dotyczy intertekstualnych sposobów badania, gdy są one 

umieszczone w ramach intertekstualności zorientowanej na recepcję. 

Znaczenie tekstu w rzeczywistych, istniejących interpretacjach zależy w 

dużej mierze od połączeń intertekstualnych, które interpretujemy. Jednakże 

pomimo czasami znaczących różnic w tekstach, najważniejsza jest sama ich 

harmonizacja. Sposób odczytania przesłania intertekstualnego to przede 

wszystkim podejście analityczne do badanego tekstu. Sama refleksja nad 

 
42 Zob. S. Alkier, Intertextuality Based…, dz. cyt., s. 131. 
43 Zob. S. Alkier, Intertextuality and the Semiotics of Biblical Texts, w: Reading the Bible Intertextually, (red.) R. 

B. Hays, S. Alkier, L. A. Huizenga, Baylor University Press, Waco, Texas 2009, s. 3-22. 



199 

intertekstualnymi sposobami komponowania, choć złożona, jest również 

bardzo ważna. 

W edukacji religijnej nauczyciele często pokazują lub każą uczniom 

zidentyfikować intertekstualną kombinację tekstów biblijnych we 

współczesnej literaturze lub innych współczesnych tekstach, takich jak np. 

artykuły prasowe. Takie eksperymenty należą do intertekstualności 

generatywnej. Jeśli jednak tworzymy lekcję, kazanie lub artykuł, 

powinniśmy zawsze zadać sobie pytanie o naszą strategię intertekstualną. 

Jaki będzie tryb komponowania intertekstualnego? Czy pragniemy wskazać, 

że tekst biblijny przy każdorazowym odczytaniu mówi czytelnikowi w 

zasadzie to samo? Czy też chcemy pokazać, że ma on swoje uniwersalne 

przesłanie, które niejednokrotnie kwestionuje nasz dzisiejszy sposób 

myślenia. 

3.3. Metoda badania intertekstualnego 

Przed przystąpieniem do pracy egzegetycznej należy określić cel 

badania. Jest to o tyle ważne, że wiele bezowocnych kontrowersji w 

dziedzinie biblijnych studiów intertekstualnych jest wynikiem różnych 

punktów widzenia celów takich studiów. Metody to sposoby podejścia do 

zadania i próby udzielania odpowiedzi na pytania. Aby wybrać właściwą, 

konieczne jest poznanie i przemyślenie postawionego pytania. 

Należy również uświadomić sobie, iż nie ma jednej metody, która 

mogłaby odpowiedzieć jednocześnie na wszystkie pytania intertekstualne. 

Dodatkowo, nawet zawężając kwestię do jednego pytania, nie można w pełni 

wyczerpać tematu. Przyczyną tego nie są domniemane słabości żadnej z 

metod. Fakt ten wynika raczej z rzeczywistości, że w zasadzie każdy tekst 

można skorelować z dowolnym innym. Intertekstualność, ze swoją 

świadomością semiotyki i decentralizacją znaczenia, przede wszystkim uczy 

badacza pokory. Studiujący bowiem napotykają własne ograniczenia, wyni-

kające ze stale rosnącego potencjału znaczeń tekstowych. 



200 

Zanim nastąpi przejście do perspektywy intertekstualnej, wskazane jest 

wykonanie pewnych prac przygotowawczych. W pierwszej kolejności 

teksty, które mają być oceniane intertekstualnie, powinny być najpierw 

analizowane intratekstowo. Pomijając ten krok, zbyt łatwo jest narazić się na 

niebezpieczeństwo zastąpienia właściwej interpretacji tekstu własnymi, 

bardzo ograniczonymi preferencjami. Kiedy badamy tekst z 

wewnątrztekstowego punktu widzenia, konieczne jest zdystansowanie od 

własnej wiedzy. Należy skorzystać ze studium intratekstowego, aby zwrócić 

uwagę na wszystkie problemy i pomysły, które mogą dostarczyć 

intertekstualnych wskazówek do zbadania w późniejszej pracy 

intertekstualnej. W ramach tego studium tekst zostaje umiejscowiony 

pomiędzy innymi i w ten sposób można odkryć wiele możliwości 

intertekstualnych. 

Pierwszy krok w przeprowadzaniu badań intertekstualnych obejmuje 

identyfikację wszystkich znanych lub prawdopodobnych odniesień 

intertekstualnych w badanym tekście. Dzieje się tak nawet wtedy, gdy tekst 

nie wskazuje wyraźnie źródła intertekstualnego. Kryteria, które zasugerował 

R. B. Hays44 w celu identyfikacji echa i aluzji, są nieodzowne w badaniu 

intertekstualnym. 

Drugim krokiem jest rozważenie, czy w określonych miejscach 

zachodzi celowa gra tekstów, czy też sieć powiązań intertekstualnych została 

stworzona w sposób wymuszony przez autora. 

Trzeci krok polega na ocenie częstotliwości cytatów i aluzji w badanym 

tekście. Następnie należy przeanalizować i zinterpretować określony rodzaj 

oznakowania lub maskowania, ewentualnie ich braku. Po zidentyfikowaniu 

odniesień należy je uważnie przeczytać w ich oryginalnym kontekście i do-

piero wtedy rozpatrywać intertekstualnie w odniesieniu do późniejszego 

tekstu. 

 
44 Dla R. B. Haysa w badaniu tekstu nakierowanego na echo ważne jest: a) wskazanie na samo istnienie echa 

oraz b) zdanie relacji z tego, jakie zmiany, zniekształcenia wywołuje dane echo; zob. R. B. Hays, Reading Bac-

kwards: Figural Christology and the Fourfold Gospel Witness, Baylor University Press, Waco 2014, s. 42; Zob. 

M. Krawczyk, Hipoteza zależności hipertekstualnej Listu do Rzymian od Księgi Mądrości, Wydawnictwo 

Naukowe UKSW, Warszawa 2020, s. 106-110. 



201 

Na koniec należy zapytać, czy głosy cytatów lub aluzji, wplecionych w 

nowy tekst, są zachowane, czy też może w jakiś sposób zanikają. 

Poszczególne głosy włączonych tekstów mogą wejść w dialog z nowym 

tekstem na wiele sposobów: ulepszyć go, konwersować z nim, albo mu 

zaprzeczyć. 

Po wykonaniu tych kroków należy zadać pytanie, jak można teraz 

odczytać analizowany tekst w świetle tego, który został do niego włączony. 

Należy również rozważyć, jak włączony tekst, może być rozumiany w 

świetle już analizowanego. 

Po tych zróżnicowanych i złożonych krokach analitycznych należy 

wybrać, które połączenia zbadać, aby pod koniec procesu dokonać 

produktywnej interpretacji. Warto również dokładnie rozważyć, które 

pytania i podejścia mogą być szczególnie korzystne dla konkretnego tekstu.  

Zaniedbanie intertekstualności zuboża bogactwo studiowanego i 

eksplorowanego tekstu. Analizy intertekstualne zorientowane na „tworze-

nie” pokazują, jak wieloaspektowe, złożone i owocne może być zastosowa-

nie metodologii intertekstualnej. Takie podejście otwiera różnorodne 

perspektywy i wymiary znaczenia tekstów. Należy mieć na uwadze całą 

księgę lub księgi, aby wykonać dobrą pracę intertekstualną. 

Warto tu nadmienić, że praca intertekstualna, która decentralizuje 

znaczenia, fałszuje też każdą interpretację, opierającą się na przekonaniu, że 

może być tylko jedna poprawna interpretacja. Intertekstualność w ramach 

semiotycznego podejścia do studiowania Biblii nie jest jednak niczym 

innym, jak jednym z wielu narzędzi, które pomagają w interpretacji Słowa 

Bożego. Właśnie z tego powodu ważne jest, aby dokładnie rozważyć różne 

podejścia do intertekstualności i wybrać odpowiednie. 

4. Komponenty intertekstualne motywu drzewa w apokaliptyce okresu 

Drugiej Świątyni 

W tym paragrafie analizie zostały poddane komponenty 

intertekstualne, które zostały ukazane przez przeprowadzenie analizy 

intertekstualnej motywu drzewa Rdz 3, 1-24 w apokaliptycznej literaturze 



202 

okresu Drugiej Świątyni (ApAbr 21, 1-7; 23, 1-13, 1 Hen 25, 1-7; 32, 1-6, 

Jub 3, 17-25, 4 Ezd 3, 4-10; 8, 46-62a, ŻAdEw 30(5) – 36(9)). 

4.1. Intertekstualność motywu drzewa w ApAbr 21, 1-7; 23, 1-13 

Księga Rodzaju pełni funkcję fundamentalną w Apokalipsie 

Abrahama. Autor apokryfu już na samym początku swojego dzieła cytuje 

Rdz 20, 13, kończąc zaś swoją wypowiedź fragmentem z Rdz 15, 13-16 (por. 

ApAbr 32, 1-3). Teksty ApAbr 8, 4 oraz 9, 1 odzwierciedlają wyrażenia 

wykorzystane w Rdz 12, 1 i 15, 1. Autor cytuje Rdz 15, 9-10 (por. ApAbr 9, 

5) i Rdz 15, 17a (por. ApAbr 15, 1).  Zaś tekst ApAbr 20, 4 przypomina Rdz 

18, 27, a ApAbr 20, 6 jako podstawowe przesłania używa tekstu Rdz 18, 3045. 

Ukazuje to następująca tabela: 

ApAbr 8, 4 

Odejdź od swego ojca Tarego, 

wyjdź z twego domu, abyś i ty nie 

zginał w grzechach domu twojego 

ojca. 

Rdz 12, 1 

Pan rzekł do Abrama: «Wyjdź z 

twojej ziemi rodzinnej i z domu 

twego ojca do kraju, który ci ukażę. 

ApAbr 9, 1 

Wówczas  doszedł do mnie głos 

wołający mnie dwukrotnie: Abra-

hamie, Abrahamie! 

Rdz 15, 1 

Po tych wydarzeniach Pan tak po-

wiedział do Abrama podczas widze-

nia 

ApAbr 9, 5 

Idź, weź trzyletnią jałówkę, trzylet-

niego baranka, trzyletnią kozę, go-

łąbkę i gołębia i złóż mi ofiarę czy-

stą, dzięki której zawrę z tobą przy-

mierze. 

Rdz 15, 9-10 

Wtedy Pan rzekł: «Wybierz dla 

Mnie trzyletnią jałowicę, trzyletnią 

kozę i trzyletniego barana, a nadto 

synogarlicę i gołębicę». Wybrawszy 

to wszystko, Abram poprzerąbywał 

je wzdłuż na połowy i przerąbane 

części ułożył jedną naprzeciw 

drugiej; ptaków nie porozcinał. 

ApAbr 20, 4 Rdz 18, 27 

Rzekł znowu Abraham: «Pozwól, o 

Panie, że jeszcze ośmielę się mówić 

 
45 Por. R. Rubinkiewicz, Apokalipsa Abrahama, w: AST, (red.) R. Rubinkiewicz, Vocatio, Warszawa 2016, s. 

444. 



203 

Rzekłem: Jakże potrafię, skoro je-

stem człowiekiem, ziemią i pro-

chem? 

do Ciebie, choć jestem pyłem i pro-

chem. 

ApAbr 20, 6 

Rzekłem: Przedwieczny, Mocny. 

Niech sługa Twój porozmawia z 

Tobą, niech gniew Twój nie wybu-

cha na Twego wybrańca. 

Rdz 18, 30 

Wtedy Abraham powiedział: «Niech 

się nie gniewa Pan, jeśli rzeknę: 

może znalazłoby się tam 

trzydziestu?» A na to Pan: «Nie 

dokonam zniszczenia, jeśli znajdę 

tam trzydziestu». 

W ApAbr 21, 6 zostaje ukazany obraz osób, które postępują 

sprawiedliwie. Tłumaczenie tego wersetu może się różnić w zależności od 

tego, czy ta definicja odnosi się do czyniącego sprawiedliwość bądź do 

autorytetu lub władzy, która „czyni sprawiedliwość”. W Biblii takie 

wyrażenie heb. עושה צדק używane jest zarówno w odniesieniu do Boga, jak i 

do człowieka. 

Apokalipsa Abrahama zawiera też wiele odniesień, relacji 

intertekstualnych do motywu drzewa, jak również do  samej tematyki 

rajskiego ogrodu. Tekst ApAbr ukazuje także motywy mówiące o karmieniu 

człowieka przez anioła. Nie pomija ponadto motywów dotyczących związku 

seksualnego. 

Motyw ten występuje również w apokryfie starotestamentowym „Józef 

i Asenet”, gdzie pojawiają się erotyczne obrazy pocałunku, symbolizującego 

karmienie drugiej osoby. „Józef wyciągnął swe ręce i objął swymi ramionami 

Asenet, zaś Asenet objęła Józefa, i ucałowali się nawzajem ożywiając się 

przez dłuższy czas własnym oddechem. Asenet powiedziała mu: „Chodź, 

panie, wejdź do mego domu”. Wzięła jego prawą rękę i wprowadziła go do 

swego domu” (por. Asn  19 – 20)46. Kiedy pocałował Józef Asenet przekazał 

jej ducha życia. Kolejnym pocałunkiem ofiarował jej ducha mądrości, a 

 
46 Ujęcie za prawą rękę uchodziło za gest świadczący o intymności; zob. A. Suski, Józef i Asenet : wstęp, 

przekład z greckiego, komentarz, Studia Theologica Varsaviensia 16/2, 1978, s. 232. 



204 

przez trzeci pocałunek ducha prawdy47. Takie zachowanie i gesty przywołują 

opis anielskiego karmienia ludzi w ogrodzie rajskim. 

Autor, tworząc opis cudownego drzewa w Apokalipsie Abrahama, 

wydaje się czerpać z biblijnych metafor mówiących o drzewach 

odzwierciedlonych m. in. w Księdze Rodzaju. Nie jest to przypadkowe, że 

autor ApAbr wykorzystuje tę teofaniczną relację48. A. Kulik zauważył, że ten 

tekst biblijny z Rdz 3, 1-24 jak i inne relacje z np. z ksiąg Ez i Dn, zawierają 

przesłania intertekstualne, określające tło motywów mówiących o drzewie 

rajskim. Wywierają one kształtujący wpływ na teofaniczne i anielskie obrazy 

znajdujące się w różnych częściach Apokalipsy Abrahama. 

Jak zauważono powyżej, Apokalipsa Abrahama opiera się na zbiorze 

różnych motywów m. in. z Księgi Rodzaju, ale również Księgi Ezechiela. 

Używając tychże wątków jednocześnie przekształca je poprzez eliminację 

ich antropomorficznych szczegółów49. Ten antropomorficzny ciąg 

ukazywany jest w różnych częściach Apokalipsy Abrahama. 

Tak wykreowane dzieło ApAbr ukształtowało prawdy przekazane w 

tradycji adamicznej oraz techniczne terminologie w niej używane. Jednym z 

przykładów związanych z obrazami adamicznymi może być motyw 

cudownego drzewa kwitnącego w ogrodzie Bożym, które ostatecznie zostało 

zniszczone przez cudzoziemców50. Jak każdy głęboki symbol religijny rów-

nież metaforę drzewa można zrozumieć na wiele sposobów. 

„Rzekłem: Przedwieczny Mocny! Dlaczego pozwoliłeś, żeby on tak 

panował i gubił pokolenia ludzki w ich postępowania na ziemi? Rzecze do 

mnie: Posłuchaj, Abrahamie. Ci, którzy pragną zła – ach, jak nienawidzę 

czyniących je – na tych dałem mu władzę i żeby go lubili. Odpowiadając 

 
47 Por. A. Orlov, Divine Scapegoats: Demonic Mimesis in Early Jewish Mysticism, New York Albany 2015, s. 

104. 
48 Por. A. Kulik, Retroverting Slavonic Pseudepigrapha: Toward the Original of the Apocalypse of Abraham, 

Atlanta 2004, s. 72. 
49O wykorzystaniu przez autora różnych tradycji patrz: R. Rubinkiewicz, Apokalipsa Abrahama, w: AST, (red.) 

R. Rubinkiewicz, Vocatio, Warszawa 2016, s. 444-445. 
50 W ostatnich latach uczeni coraz bardziej uświadamiają sobie wartość formatywną tradycji adamicznych w 

kształtowaniu cielesnych ideologii dotyczących antropomorficznego ciała Bóstwa. Związane jest to z 

protologicznym rozwojem odzwierciedlonym w Księdze Rodzaju, w którym mówi się, że ludzkość ma być 

stworzona na obraz Boga. 



205 

rzekłem: „Przedwieczny Mocny! Dlaczego pozwoliłeś na działanie zła i żeby 

w sercu człowieka było pragnienie zła? Bo przecież gniewasz się na wybór 

tych, którzy Tobie czynią w Twoim zamyśle rzeczy niedozwolone” (por. 

ApAbr 23, 8-13). Fragment ten był często interpretowany jako odniesienie 

do zniszczenia narodów lub ich aroganckich władców. Można by też 

tłumaczyć użycie takiego obrazu przez autora natchnionego w Rdz 3, 1-24 

redagującego swoje dzieło w okresie niewoli babilońskiej. 

„Zobaczyłem tam ogród Eden i jego owoc oraz źródło i wypływającą z 

niego rzekę, jego drzewa i ich kwiaty. Widziałem w nim ludzi 

praktykujących sprawiedliwość, ich pokarm i odpoczynek. Ujrzałem tam 

liczny naród mężczyzn, kobiet i dzieci. Połowa z nich była po stronie prawej 

obrazu, a połowa po stronie lewej obrazu” (por. ApAbr 21, 6-7). To odnie-

sienie wykazuje podobieństwo do historii protoplasty Adama, który niegdyś 

cieszył się wysokim statusem w ogrodzie, ale został wydalony przez Boga z 

jego niebiańskiej siedziby. 

„Zobaczyłem tam mężczyznę bardzo wielkiego pod względem 

wysokości i strasznego pod względem szerokości, o nieporównywalnym 

wyglądzie, który spleciony był z kobietą, która również podobna była do 

mężczyzny pod względem wyglądu i wzrostu” (por. ApAbr 23, 5). W tym 

kontekście w pseudoepigraficznych opisach ciało protoplastów jest 

przedstawiane nie tylko jako gigantyczne, ale nawet jako to, które posiada 

boskie cechy. Tak więc przedstawienie Adama często powiązane jest z 

obrazami ukazującymi osobę o cechach boskich. Ten motyw wywodzi się  ze 

źródeł kapłańskich oraz Księgi Ezechiela, która określa człowieka jako boski 

„Kabod”, czyli aspektu Boga, którego człowiek może doświadczyć. Źródła 

pseudoepigraficzne i rabiniczne odnoszą się także do świetlistości 

pierwotnego ciała protoplasty, które podobnie jak Bóg emitowało światło51. 

 
51 W ten sposób teksty targumiczne świadczą o świetności Adama i Ewy w ogrodzie Eden. Biblijne tło dla takich 

tradycji obejmuje fragment z Rdz 3, 21, gdzie „Pan Bóg uczynił dla Adama i jego żony szaty ze skóry i 

przyodział ich”. Tradycje targumiczne, zarówno palestyńskie, jak i babilońskie, wskazują na „szaty chwały” 

zamiast na „szaty ze skóry”. Na przykład w Targumie Pseudo-Jonathana w Rdz 3, 21 można znaleźć następującą 

tradycję: „A Pan Bóg uczynił szaty chwały dla Adama i jego żony ze skóry, którą wąż zrzucił (do noszenia). 

 



206 

Zgodnie z tradycjami adamicznymi pierwotny stan ciała protoplasty 

dramatycznie zmienił się po upadku, kiedy stracił swoją wielką urodę, 

świetność oraz świetlistość. W tym kontekście metafora drzewa ukazuje 

upadek pierwotnego stanu ludzkości52. Historia protoplastów jako metafory 

upadku ma ogromne znaczenie w pojęciowych ramach przesłania dotyczą-

cego cielesności, zawartego w Księdze Rodzaju. Obraz drzew wpisuje się 

dobrze do dialektycznej gry, która potwierdza różne cielesne motywy 

występujące w obu księgach53. 

Podkreślając podobieństwa między biblijnymi i apokryficznymi 

opisami relacji w ogrodzie Eden, należy również zwrócić uwagę na cele, 

jakie metafora drzewa ze sobą niesie, zarówno w Księdze Rodzaju jak i w 

Apokalipsie Abrahama. Podczas gdy obraz drzewa i jego zakazanego owocu 

w Księdze Rodzaju wykorzystywany jest do ukazania motywu związanego z 

ludzką cielesnoścą, to w ApAbr motyw drzewa jednoznacznie przeciwstawia 

się tradycji, związanej z ubóstwieniem cielesności człowieka. Również 

Księga Daniela oraz Księga Ezechiela, w których prądy adamiczne wystę-

pują, potwierdzają możliwość podobieństwa człowieka do Boga. To On w 

tych księgach kształtuje swoje ukochane stworzenie na swój obraz. Nato-

miast w  ApAbr zamysł autora wydaje się być zupełnie odmienny. 

Abrahamowi, kiedy przebywał w niebie, pokazano alegoryczne obrazy 

należące do głównych punktów historii ludzkości. W ApAbr 23, 5-8 główny 

bohater ApAbr stwierdza: „Zobaczyłem tam mężczyznę bardzo wielkiego 

pod względem wysokości i strasznego pod względem szerokości, o 

nieporównywalnym wyglądzie, który spleciony był z kobietą, która również 

podobna była do mężczyzny pod względem wyglądu i wzrostu. I stali pod 

jednym z drzew Edenu. Owoc tego drzewa był jakby z wyglądu kiści 

 
skórę ich paznokci (szat), z których zostali zdarci, i przyodział je. Zob. M. Maher, Targum Pseudo-Jonathan: 

Genesis. The Aramaic Bible, Collegeville 1992, s. 29. Targum Neofiti w Rdz 3, 21 ujawnia podobną tradycję: 

„A Pan Bóg stworzył dla Adama a dla swojej żony szaty chwały, skórę ich ciała, i przyodział ich - Zob. M. 

McNamara, Targum Neofiti 1: Genesis. The Aramaic Bible. Collegeville 1992, s. 62-63.  
52 Por. C. Fletcher-Louis, All the Glory of Adam. Liturgical Anthropology in the Dead Sea Scrolls, Brill, Leiden 

2002, s. 101-103. 
53 Inny przykład takiej dialektycznej gry można znaleźć w Ez 28, 1-19, gdzie można znaleźć symboliczne 

przedstawienie wyroku przeciwko księciu Tyru. Wydaje się, że relacja ta jest również inspirowana tradycjami 

adamicznymi. 



207 

winogron, a za drzewem stał ktoś jakby podobny do węża. Ręce i nogi 

podobne miał do człowieka. Miał sześć skrzydeł na plecach po prawej i sześć 

po lewej swej stronie. Trzymając owoc drzewa dawał tym, którzy byli 

spleceni ze sobą do jedzenia. Rzekłem: Przedwieczny Mocny! Kto są ci, 

którzy spletli się ze sobą, i kto jest ten, który jest między nimi, i co to za 

owoc, który jedzą?”. Wyjaśnienie padające z ust anioła określa Adama, 

pierwszego człowieka, jako słońce, a nawet światło, a mówiąc o pragnieniu 

na ziemi, wskazuje na Ewę. Księga Apokalipsy Abrhama może się tu 

odwoływać do alegorycznej koncepcji, zgodnie z którą Adam i Ewa 

symbolizują w ApAbr 23, 5-8 odpowiednio „rozum” oraz „namiętność”54. 

4.2. Intertekstualność motywu drzewa w 1 Hen 25, 1-7; 32, 1-6 

W 1 Księdze Henocha etiopskiej drzewo rajskie nie jest nazywane 

drzewem życia, ale jest opisane w tak wzniosłych kategoriach, że 

przynajmniej od czasu, gdy A. Dillmann je zidentyfikował jako takie, zostało 

opisane przez uczonych jako drzewo życia55. Znajduje się ono na ziemskim 

tronie Boga. Jest niezwykle aromatyczne i niedostępne aż do dnia sądu, po 

którym prawi i święci będą się nim cieszyć,  kiedy zostanie ponownie 

zasadzone w domu Pana. Jego zapach zapewni każdemu człowiekowi 

sprawiedliwemu długie życie na ziemi. W 1 Hen 25, drzewo to jest opisane 

jako to, które ma niezwykłe właściwości, dlatego też zostało określone 

mianem drzewa życia56. 

Autor 1 Księgi Henocha wskazuje, że przeciwna postawa do 

sprawiedliwych, czyli niewierność ludzkości, zostanie osądzona w 

przyszłym pokoleniu. Oczekuje przy tym, iż domniemani czytelnicy 1 Księgi 

Henocha utożsamią się z tym pokoleniem i zaczną starania o przybranie 

postawy sprawiedliwych, aby uniknąć owego sądu Bożego. 

 
54 Por. A. Kulik, Retroverting Slavonic Pseudepigrapha: Toward the Original of the Apocalypse of Abraham, 

Atalanta 2004, s. 84. 
55 Por. A. Dillmann, Das Buch Henoch: uebersetzt und erklärt, Leipzig: Vogel 1853, s. 15; G. W. Nickelsburg, 1 

Enoch: a commentary on the Book of 1 Enoch, Chapters 1–36, Fortress Press, Minneapolis 2001, s. 38. 
56 Por. V. Bachmann, Rooted in Paradise? The Meaning of the ‘Tree of Life’ in 1 Enoch 24–25 Reconsidered, 

JSPE 19, no. 2, (2009), s. 83-107. 



208 

W kontekście intertekstualnych zależności międzytekstowych warte 

zauważenia są również wcześniejsze wzmianki dotyczące drzewa, zawarte w 

1 Księdze Henocha. Dotyczyły one w głównej mierze tematyki botanicznej, 

o czym świadczy np. użyte słownictwo greckie: ῥιζοτομίας, które oznacza 

m. in. „cięcie i zbieranie korzeni” (por. 1 Hen 8, 3). Świadczy to o tym, że 

szkody, jakie zostały wyrządzone stworzeniu, rozciągnęły się również na 

efekty jego pracy. Miłosierna, naprawcza odpowiedź Boga w rozdziałach 1 

Hen 9 – 11 w tym temacie ukazuje roślinę prawości, którą należy zasadzić 

zamiast niegodziwości (gr. ἀναφανήτω τὸ φυτὸν τῆς δικαιοσύνης καὶ τῆς 

ἀληθείας εἰς τοὺς αἰῶνας μᾶττ χυφα). Właśnie dzięki takiej postawie 

Stwórcy wszystkie inne drzewa będą się „radować” z tego sadzenia. Użyty 

tu został ten sam czasownik w liczbie pojedynczej gr. φυτευθήσεται, co w 1 

Hen 10, 16 (gr. καὶ πάντα τὰ δένδρα τῆς γῆς ἀγαλλιάσονται φυτευθήσεται 

φσμουος, συυουος, συυουος, συουος, υσυουος, συουος, συουος, συουος, 

ἔσουος, συουουθήος, σουος) szczególnie wspomina się w tym fragmencie o 

obfitości wina i oliwek (por. 1 Hen 10, 19). 

 Dalsza analiza tekstowa ukazuje, że w 1 Hen 12 – 36 bohater apokryfu 

angażuje się w realizację Bożego planu. Natomiast drzewo powiązane z tym 

planem i identyfikowane jako drzewo życia, pojawia się w 1 Hen 21 – 36. 

Chociaż obecne doświadczenie czytelnika może skłonić go do myślenia 

inaczej, ukryta rzeczywistość polega na tym, że Bóg rozpoznaje zło w 

świecie, stworzonym na początku jako dobry. Współczuje On tym, którzy 

cierpią z powodu niegodziwości, co więcej, jest gotów wyeliminować 

wszelki bunt i przywrócić dobro swojemu stworzeniu. 

Dalsza relektura opowiadania apokryficznego 1 Hen 24, 3 wskazuje, że 

wyjątkowe drzewo znajduje się wśród niektórych (gr. εὐειδῆ) dobrze 

ukształtowanych drzew, otaczających siódmą górę. Przypomina ona tron 

Boży, wspomniany wcześniej w 1 Hen 18, 8, gdzie środkowa góra siedmiu 

służyła w niebie jako tron Boży. Właśnie w tym kontekście, kiedy Henoch 

pyta o wyjątkowe drzewo (por. 1 Hen 24, 5), Michał najpierw odpowiada, że 

na tej górze zasiądzie Bóg, kiedy nawiedzi ziemię (por. 1 Hen 25, 3). Michał 



209 

następnie odpowiada na pytanie Henocha dotyczące drzewa, oznajmiając 

mu, że w czasie sądu jego owoce zostaną dane wybranym i przesadzone w 

świętym miejscu przez Boga (por. 1 Hen 25, 5). To niezwykle pachnące 

drzewo z 1 Hen 24 – 25 jest niedostępne aż do dnia sądu, po którym 

otrzymają go sprawiedliwi i święci (por. 1 Hen 25, 4), a zostanie ostatecznie 

zasadzone w domu Pańskim. Jego opis mówi, że ma „słodszy zapach niż 

wszystkie inne słodkie przyprawy, a jego liście, kwiaty i drewno nigdy nie 

więdną; jeśli chodzi o owoce, były one jak kiście palm daktylowych” (por. 1 

Hen 24, 4). Natomiast owoce drzewa zapewnią sprawiedliwemu 

człowiekowi długie życie na ziemi (tekst gr. opisuje to w następujący sposób: 

τότε δικαίοις καὶ ὁσίοις δοθήσεται ὁ καρπὸς αὐτοῦ τοῖς ἐκλεκτοῖς εἰς ὴωὴν 

εἰς βορν). 

W 1 Księdze Henocha wspomniano również o innym konkretnym 

drzewie. W 1 Hen 26, 1 drzewo to, co prawda nie jest nazywane drzewem 

życia, ale określone jako „centrum świata”. Odpowiedni fragment brzmi: „a 

stamtąd udałem się na środek ziemi i zobaczyłem błogosławione miejsce, w 

którym rosły drzewa z pozostałymi i pączkującymi gałęziami z przyciętego 

drzewa”. Jego lokalizacja nie jest określona, ale święta góra to miejsce, w 

którym niegodziwi i prawi zostaną zgromadzeni przed rozdzieleniem (por. 1 

Hen 27, 4). Ten fakt w relacji intertekstualnej nakreśla powiazania jeszcze 

ściślejsze z Rdz 3, 1-24, przez co interpretacja perykopy z Księgi Rodzaju 

staje się jeszcze bardziej interesująca i bogatsza. 

Innym ciekawym zagadnieniem, które zauważył G. W. Nickelsburg, 

mającym wpływ na badanie intertekstualne, jest fakt, że apokaliptyczne 

narracje podróżnicze Henocha zazwyczaj opisują percepcję wszelkiego 

rodzaju zmysłów57. Na przykład podczas niebiańskiej podróży, opisanej w 1 

Hen 14, bohater słyszy wezwania oraz widzi błyski i czuje ciepło jak i zimno. 

Te percepcje zmysłowe zostały jeszcze bardziej rozszerzone w opisie w 

rozdziałach 1 Hen 24 – 25. Henoch nie tylko widzi jego piękno i zapach (por. 

1 Hen 24, 4-5; 1 Hen 25, 1. 4) ale też mówi o jedzeniu jego owoców (por. 1 

 
57 Zob. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch: a commentary…, dz. cyt., s. 38. 



210 

Hen 25, 5). W rzeczywistości charakterystyczną cechą używaną do 

identyfikacji drzewa jest jego zapach („dlaczego zastanawiasz się nad 

zapachem drzewa” w 1 Hen 25, 1 oraz „to pachnące drzewo” w 1 Hen 25, 

4). Ostatecznie, kiedy ponownie aromaty drzew są wymienione w 1 Hen 30, 

2-3; 1 Hen 31, 3; 1 Hen 32, 4, to wyjątkowe drzewo określone jest przez 

autora jako drzewo mądrości. 

Powyższa intuicja egzegetyczna podąża za V. Bachmann, która uważa, 

że drzewo opisane w 1 Hen 24 – 25 można uznać za drzewo życia nie ze 

względu na jego związek z rajem, ale dlatego, że drzewo mądrości ma 

właściwości cudowne: ożywia58. Drzewo opisane w 1 Hen 24 – 25 nie 

przypomina tego z Edenu, ponieważ nie ma żadnych jego atrybutów. Zamiast 

tego przedstawia drzewo mądrości, które ma przynosić życie.  Takie 

stwierdzenie ma sens, ponieważ ten symbol drzewa ma zastosowanie w 

literaturze mądrościowej (por. Mdr 9; Prz 12, 16. 23; 13, 16; 14, 8; Hi 5, 12; 

15, 5) oraz funkcjonuje jako szersze przesłanie 1 Księgi Henocha. 

Mimo że drzewo z 1 Księgi Henocha 24 – 25 nie jest wyraźnie 

nazywane drzewem życia, jego identyfikacja jako drzewa z Edenu z Rdz 3, 

1-24 ma swoje uzasadnienie.  Pierwszy argument przedstawił A. Dillmann, 

który stwierdził, że zarówno drzewo henochiczne, jak i drzewo życia w 

Edenie, dają życie wieczne. G. W. Nickelsburg dodał powody, dla których 

są one zakazane dla wszystkich ludzi (por. Rdz 3, 24), oraz oba znajdują się 

w raju. Bóg przeszczepił drzewo henochiczne z pierwotnego raju na 

wschodzie w niedostępne miejsce aż do ostatecznego sądu59. 

R. H. Charles, zauważył, iż drzewo wyjątkowe, dane przez Boga, w 

pierwszej kolejności zapewnia długie życie człowiekowi (por. 1 Hen  25, 6). 

„Wówczas rozradują się niewymownie i będą zadowoleni w świętym 

(miejscu). Miły zapach tego drzewa (przeniknie) ich kości i będą żyć długim 

życiem na ziemi, tak jak żyli twoi ojcowie. Za ich dni smutek, ból, znój i kara 

ich nie dotkną”. (por. 1 Hen 25, 6). 

 
58 Por. V. Bachmann, Rooted in Paradise?…, dz. cyt., s. 83-107. 
59 Por. G. W. Nickelsburg, 1 Enoch 1: A Commentary on the Book of 1 Enoch, Chapters 1-36; 81-108, Fortress 

Press, Minneapolis 2001, s. 318. 



211 

Badacze 1 Księgi Henocha zauważyli również, że w księdze tej Bóg 

nigdy nie zabrania ludziom kontaktu z niezwykłym drzewem, ale raczej 

mówi, że nie mają (gr. ἐξουσία) oni mocy, aby uzyskać do niego dostęp aż 

do dnia sądu (por. 1 Hen 25, 4)60. Godna uwagi również jest myśl E. J. C. 

Tigchelaara, który zauważył, że nigdy w 1 Hen nie przeszczepiono drzewa 

ze wschodniego raju na zachód61. Znawcy tematu mówią również o 

„przesadzaniu” drzewa jako o przeniesieniu z położenia południowego na 

północne, w zależności od wyrażenia „na północ” w języku etiopskim (wa-

mangala mesˁ)62. To - jak zauważył R. H. Charles - jest niestety błędnym 

odczytaniem gr. εἰς βοράν (w odniesieniu do żywności) jako εἰς βορρᾱν (na 

północy)63. 

Szukając zależności motywu drzewa w odniesieniu do drzewa w 

perykopach 1 Hen 25, 1-7 oraz  1 Hen 32, 1-6, należy przyjąć, że  jest ono 

drzewem życia z raju. Można także określić lokalizację raju w dwóch 

różnych miejscach. Pierwsza – północno-wschodnia – została opisana  w 1 

Hen 32, druga – północno-zachodnia –w rozdziałach 1 Hen 24 – 25, gdzie 

drzewo życia jest tymczasowo przesadzane, aż znajdzie swój 

eschatologiczny dom w Jerozolimie64. Te opisy wskazują raczej na to, iż owo 

drzewo henochiczne nie jest, jakby mogło się wydawać, drzewem 

fizycznym65. Sama lokalizacja unikatowego drzewa  znajduje się w 

otoczeniu innych drzew. Rozbieżność między fizycznymi opisami tego 

samego miejsca geograficznego (góry tronu Bożego; por. 1 Hen 25, 3) 

wskazuje, że drzewo to nie jest fizyczne, ale referencyjne. Ta symboliczna 

 
60 Zob. K. M. Penner, The Tree of Life in Enochic Literature, The Tree of Life, Themes in Biblical Narrative, 

Vol. 27, Brill, Netherlands 2020, s. 170. 
61 Zob. E. J. C. Tigchelaar, Eden and Paradise: The Garden Motif in Some Early Jewish Texts (1 Enoch and 

other texts found at Qumran), w: Paradise Interpreted. Representations of Biblical Paradise in Judaism and 

Christianity, (red.) G. P. Luttikhuizen, Brill, Leiden 1999, s. 44–47. 
62 Zob. K. C. Bautch, A Study of the Geography of 1Enoch 17–19: “No One Has Seen What I Have Seen, JSJ.S 

81, Brill, Leiden 2003, s. 123. 
63 Zob. R. H. Charles,  The Book of Enoch or 1Enoch: Translated from the Editor’s Ethiopic Text and Edited 

with the Introduction, Notes and Indexes of the First Edition Wholly Recast, Enlarged and Rewritten, Together 

with a Reprint from the Editor’s Text of the Greek Fragments, Oxford: Clarendon 1912, s. 59. 
64 Zob. E. J. C. Tigchelaar, Eden and Paradise…, dz. cyt., s. 37–62. 
65 V. Bachmann, Rooted in Paradise?…, dz. cyt., s. 93. 



212 

funkcja nie jest zaskakująca, bowiem drzewo jest opisane w wizji z natury 

symbolicznej. 

W Hen 32 autor wskazuje, że to przyszłe symboliczne „drzewo” ozna-

cza dominację mądrości w przyszłości. Generalnie rzecz ujmując, w 1 

Księdze Henocha drzewa symbolizują błogosławieństwo, a ich brak - 

przekleństwo. Jednym z celów ukazywania drzewa w ten sposób jest również 

przedstawienie ery sądu jako czasu, który daje szczęście. Cechę umożliwia-

jącą to szczęście, wskazuje 1 Hen 5, 8-9, kiedy mówi, że mądrość zostanie 

dana wszystkim wybranym. Obfite życie, spowodowane brakiem pychy (co 

pociąga za sobą koniec grzechu), jest wynikiem tej mądrości. Mądry 

człowiek nie będzie już grzeszył i zadba o pełne, spokojne i radosne życie. 

Bardzo ważne jest również to, aby w analizie, która utożsamia 

wyjątkowe drzewo z „mądrością”, nie wykluczać, iż może ono również być 

drzewem życia, ponieważ drzewo mądrości przynosi życie (por. 1 Hen 5). 

To przedstawienie „mądrości” jako drzewa życia ma swoje korzenie już w 

Księdze Przysłów (por. Prz 3, 18). Dlatego też drzewo symbolizujące 

mądrość jest nadal drzewem życia, ponieważ zgodnie z przesłaniem 1 Księgi 

Henocha mądrość przynosi życie. Jej celem jest ukazanie różnicy między złą 

„wiedzą” a dobrą „mądrością”. Wskazuje ona również, że istnieją dwa 

rodzaje wiedzy: odpowiednia i niewłaściwa; są rzeczy, które Bóg chciał, aby 

ludzie wiedzieli, i są rzeczy, które lepiej pozostawić nieznane. 

Można zatem przypuszczać, że są dwie tradycje mówiące o drzewie 

życia. Pierwsza wiąże się z opowieścią o raju z Rdz 2, 9 i Rdz 3, 23-24, druga 

natomiast jest przygotowanym przesłaniem dla wybranej wspólnoty66. Do-

mniemywa się, że z tych dwóch tradycji czerpie swoją inspirację także 

literatura henochiczna. Wskazuje ona, że dostęp do drzewa życia, który 

został zabroniony w czasach Adama, zostanie przywrócony w czasach osta-

tecznych. Niewątpliwie to eschatologiczne drzewo tradycji życia wpłynęło 

na literaturę henochiczną. 

 
66 Por. D. E. Aune, Revelation 1–5, WBC 52A, Word, Dallas 1998, s. 152–153. 



213 

4.3. Intertekstualność motywu drzewa w Jub 3, 17-25 

Podejmując analizę intertekstualną motywu drzewa, który występuje w 

Księdze Jubileuszy, należy w pierwszej kolejności zwrócić uwagę na Jub 3, 

22.  Wszystkie czasowniki w Jub 3, 22 mają liczbę pojedynczą i odnoszą się 

tylko do osoby Adama. Zaś w paralelnym wersecie w Rdz 3, 7b czasowniki 

te są użyte w liczbie mnogiej. Autor Księgi Jubileuszy relacjonuje, że: „[On] 

wziął [figowe liście]”) (por. Jub 3, 22). Na końcu Jub 3, 22 używa 

identycznego wyrażenia jak w Rdz 3, 7b, odnoszącego się do kobiety i 

mężczyzny, którzy „ukryli swój wstyd”. Taki zabieg literacki, który  ukazuje 

analiza intertekstualna, nakreśla czytelnikowi scenę przypuszczalnie dość 

istotną dla samego autora. Dzieje się tak, ponieważ autor Księgi Jubileuszy, 

używając kalki tekstowej, powołuje się na zapis z Księgi Rodzaju, mającej 

olbrzymie znaczenie dla społeczeństwa żydowskiego. Pisarz podkreśla rów-

nież, że osoby (kobieta i mężczyzna) zakryły swoje ciało liśćmi figowca 

natychmiast po zjedzeniu zakazanego owocu. „Ale  ze wszystkich stworzeń, 

zwierząt i bydła tylko Adamowi zostało dane, aby mógł przykryć swoje czę-

ści wstydliwe. Dlatego jest nakazane na niebieskich tablicach, aby wszyscy, 

którzy poznają nakazy Prawa, przykryli swoje części wstydliwe i nie byli 

odkryci tak jak poganie” (por. Jub 3, 30-31). Dlatego również ubiór okazuje 

się ważnym elementem nauczania, które nakazywało Prawo, wypływającym 

z przesłania Księgi Jubileuszy i Księgi Rodzaju. 

Autor Księgi Jubileuszy pomija wzmiankę o tym, jak mężczyzna i 

kobieta ukrywali się w zaroślach, o czym czytamy w Księdze Rodzaju (por. 

Rdz 3, 8). Zostaje również pominięty epizod z postawionym pytaniam: 

„Gdzie jesteś?” (por. Rdz 3, 9), które skierował Pan Bóg do Adama i Ewy. 

Stwórca rozpoczyna poszukiwania źródła zaistniałego problemu, związa-

nego ze zjedzeniem owocu z zakazanego drzewa (por. Rdz 3, 9-13). 

Przyczyna pominięcia pozostaje nieznana, ale można domniemywać, iż autor 

Księgi Jubileuszy uznał, że antropomorficzny obraz Boga może być wielce 



214 

problematyczny dla adresata tekstu współczesnych sobie czasów67. Chociaż 

pominięcie materiału o człowieku trudno przypisać tendencji autora do 

przedstawiania patriarchów jako postaci nienagannych, jak dokumentuje to 

Jub 3, 25, to w tym kontekście B. Halpern-Amaru pisze dość przekonująco: 

„Pominięcie może posłużyć do uwolnienia każdego z nich z pewnej 

małostkowości charakteru, ale jego podstawową funkcją jest usunięcie oznak 

napięcia i wyobcowania, przekazywanych przez biblijną wersję sceny 

konfrontacji skoncentrowanej na Adamie”68. 

Księga Jubileuszy następnie skraca część z Rdz 3, 14-19, w której 

Stwórca wydaje swoje werdykty wężowi, kobiecie i mężczyźnie. W Jub 3, 

23 autor podejmuje temat odpowiedzi Boga wobec węża, ale go nie cytuje. 

Podkreśla on tylko, że wąż przeklinał te słowa o zmienionym sposobie 

komunikacji lub nieustannej wrogości do potomków kobiety. Nic również 

nie wskazuje na to, że wąż miałby być czymś więcej niż tylko stworzeniem, 

które potrafi rozmawiać. 

Pozostała część trzeciego rozdziału dotyczy pierwszych grzechów i 

wygnania z ogrodu. Mężczyzna i kobieta spędzili siedem lat w ogrodzie. 

Kiedy pojawia się wąż, rozmawia z kobietą o drzewach, których owoce były 

zakazane (por. Jub 3, 17). Jest to dość dziwny element narracji, pojawiający 

się w Księdze Jubileuszy, ponieważ te drzewa, o których mowa już w Rdz 2, 

9: „Na rozkaz Pana Boga wyrosły z gleby wszelkie drzewa miłe z wyglądu i 

smaczny owoc rodzące oraz drzewo życia w środku tego ogrodu i drzewo 

poznania dobra i zła”, nie pojawiły się jeszcze w opowieści (por. Jub 3, 15-

35)69. 

Analiza intertekstualna Jub 3, 17-25 przedstawia również Adama jako 

pierwszego z długiej linii kapłanów. Tekst Księgi Jubileuszy pokazuje bo-

wiem, jak Adam dbał o ogród (sanktuarium), w którym go Bóg postawił. 

 
67 Por. J. T. A. G. M. van Ruiten, Primaeval History Interpreted : The Rewriting of Genesis 1-11 in the Book of 

Jubilees, JSJ.S 66, Leiden 2000, s. 97-98; J. R. Levison, Portraits of Adam in Early Judaism…, dz. cyt., s. 92. 
68 Zob. B. Halpern-Amaru, The First Woman, Wives, and Mothers in "Jubilees", JBL, vol. 113, nr. 4, Winter 

1994,  s. 613. 
69 Por. J. C. VanderKam, The Book of Jubilees, Sheffield 2001, s. 31. 



215 

Badanie intertekstualne wskazuje także, że zdanie wypowiadane przez 

węża w Jub 3, 17: „Pan tak wam rozkazał: Nie będziecie mogli spożywać z 

każdego drzewa, które  jest w ogrodzie”, odnosi się bezpośrednio do Rdz 3, 

1b. Zdanie w Jub 3, 17 jest parafrazowane i nawiązuje do paralelnych części 

z innych części rozdziału. Przykładem takiego paralelizmu jest też owoc z 

Jub 3, 18, który odnosi się do Rdz 3, 2 oraz Rdz 3, 6, a nie z Rdz 3, 1. 

„Tego dnia wszystkie zwierzęta, bydło i ptactwo i wszystko, co chodzi 

i porusza się, przestało mówić, przedtem natomiast one wszystkie porozu-

miewały się jedną mową i jednym językiem” (por. Jub 3, 28). Księga 

Jubileuszy nie ukazuje żadnego zdziwienia oraz zaskoczenia z tego powodu, 

że wąż rozmawiał z kobietą. Jej autor nie wspomniał do tej pory o Bożym 

nakazie dotyczącym owocu z zakazanego drzewa, znajdującego się w Rdz 3, 

1-24. Dlatego słowa, które wypowiada wąż, są pierwszymi wypowiedzia-

nymi zdaniami i nakreślają czytelnikowi cały kontekst kuszenia pierwszego 

człowieka przez szatana. Analiza intertekstualna pokazuje, że odpowiedź 

kobiety jest niemal dosłowną kalką Rdz 3, 2-3. Jest nią również sposób, w 

jaki autor Księgi Jubileuszy chce wprowadzić zakaz, który po raz pierwszy 

znalazł się w Rdz 2, 16-17 (por. Jub 3, 25). Poniższe porównanie wierszy z 

Rdz 3, 2-3 oraz Jub 3, 18 ukazuje kalkę intertekstualną, zastosowaną przez 

autora: 

Księga Rodzaju 3, 2-3 

Niewiasta odpowiedziała  wężowi: «Owoce z drzew tego ogrodu jeść 

możemy, tylko o owocach z drzewa, które jest w środku ogrodu, Bóg 

powiedział: Nie wolno wam jeść z niego, a nawet go dotykać, abyście nie 

pomarli».  

Księga Jubileuszy 3, 18 

Lecz ona odparła: „ Pan powiedział: Możecie jeść owoce ze wszystkich 

drzew, które są w ogrodzie, ale powiedział do nas: Nie będziecie jedli 

owoców z drzewa, które znajduje się w środku ogrodu, abyście nie pomarli”. 

Zarówno Księga Rodzaju, jak i Księga Jubileuszy przedstawiają 

przykazania, które nakreślił Bóg w Rdz 2, 16-17 z dodatkowymi słowami o 



216 

niedotykaniu nawet owocu i określaniu drzewa jako jednego w środku 

ogrodu, a nie jako drzewa poznania dobra i zła. Dwukrotna obecność zwrotu 

„nas” nakazuje odzwierciedlać fakt, że Rdz 3, 2-3 przeformułowuje 

przykazanie z Rdz 2, 16-17 w liczbie mnogiej. Można zatem domniemywać, 

że użyta przez autora natchnionego liczba mnoga w Rdz 3, 2-3, ma za zadanie 

dostosować Boże polecenie  do obecnej sytuacji. Kobieta bierze udział w tej  

scenie, ale pozostaje bierna w swych poczynaniach. 

Powyższa interpretacja wydaje się być zdecydowanie lepsza od sugestii 

B. Halperna-Amaru, że – w przeciwieństwie do Księgi Rodzaju – autor 

Księgi Jubileuszy, ukazuje, iż kobieta staje się równa w nieposłuszeństwie 

Adamowi. „Adam nie jest już źródłem, przez które staje się wtajemniczony 

w boską wolę. Obaj słyszą rozkaz zabraniający jedzenia owocu z drzewa i 

obaj naruszają ten zakaz”70. Prawdą jest, że zostało pominięte samo 

polecenie zawarte w Rdz 3, 3: „Nie wolno wam jeść z niego, a nawet go 

dotykać, abyście nie pomarli”, jednakże autor Księgi Jubileuszy w tym 

miejscu odtwarza tekst Rdz 3, 2-3 z dodatkowymi słowami dotyczącymi 

dotyku (por. Jub 3, 20)71. 

Wąż łączy drzewo, które jest w środku ogrodu ze znajomością dobra i 

zła, jak w Rdz 2, 17. Zastosowanie liczby mnogiej w Jub 3, 19: „jak bogowie” 

jest następstwem egzegezy heb. כאלהים z Rdz 3, 5 i odnosi się nie do samego 

Boga, ale do istot niebiańskich (aniołów). Jest to interpretacja 

odzwierciedlona w starożytnych wersjach Księgi Rodzaju (np. LXX - θεοὶ). 

Targum Neofiti wyraża tę interpretację stwierdzeniem: „ty będziesz jak 

anioły przed Panem”. 

„Kiedy więc kobieta zobaczyła, że drzewo jest dobre do jedzenia i że 

była to rozkosz dla oczu, a drzewo było pożądane, aby uczynić go mądrym, 

wzięła z niego owoc i zjadła” (por. Rdz 3, 6a). To zdanie brzmi tak, jakby 

kobieta była pod wrażeniem drzewa i chciała z niego jeść, dlatego też Księga 

Jubileuszy próbuje wyjaśnić wszelkie niejasności pojawiające się w tekście 

 
70 Zob. B. Halpern-Amaru, The First Woman…, dz. cyt., s. 612. 
71 Por. J. C. VanderKam, Jubilees: A Commentary on the Book of Jubilees, Vol 1. Chapters 1-22, Minneapolis 

2018, s. 225. 



217 

Rdz 3, 1-24. Drzewo rzeczywiście bardzo przyciągało jej wzrok, ale było 

owocem Bożym i dlatego było dobre do jedzenia72. 

Analizujące Rdz 3, 6a, należy stwierdzić, iż uczynienie kogoś mądrym, 

w tej sytuacji staje się szkodą dla człowieka. Księga Jubileuszy nie sugeruje, 

że owoc drzewa miał magiczne właściwości. Co więcej, dostosowanie 

wersetów Rdz 3, 6b-7a ujawnia szerszą tendencję w Księdze Jubileuszy. W 

Księdze Rodzaju kobieta po zjedzeniu zakazanego owocu podaje go Ada-

mowi. Zaś Jub najpierw okrywa swój wstyd liśćmi figowymi, a dopiero po-

tem dzieli się jedzeniem z Adamem. Jest to jeden z nielicznych fragmentów, 

co do którego tekst masorecki i Pentateuch samarytański nie zgadzają się. 

Księga Jubileuszy opowiada się za czytaniem według wzorca znajdującego 

się w tekście masoreckim. W Pentateuchu samarytańskim występuje 

czasownik w liczbie mnogiej (jedli), podobnie jak w LXX. Ta zmiana 

warunkuje czasowniki. Ma to miejsce dokładnie w wersecie Rdz 3, 7, gdzie 

jest mowa o tym, że oczy obojga były otwarte i zauważyli, że są nadzy. W 

Jub, ponieważ kobieta już zakryła się, oba czasowniki są w formie liczby 

pojedynczej, gdyż odnoszą się tylko do Adama - otworzył oczy i zobaczył, 

że jest bez ubrania. Apokryf wcześniej unikał wspominania o nagości kobiety 

(por. Jub 3, 16). Ona demonstruje swoją skromność, ubierając się, zanim 

poda owoc swojemu mężowi73. Doświadczenie otwartych oczu w Księdze 

Jubileuszy jak i w Księdze Rodzaju ma zupełnie inne konsekwencje niż te, 

które zapowiadał wąż (por. Jub 3, 19; Rdz 3, 5), ponieważ ostatecznie Adam 

i Ewa zostali wyrzuceni z raju (por. Jub 3, 26; Rdz 3, 23). 

4.4. Intertekstualność motywu drzewa w 4 Ezd 3, 4-10; 8, 46-62a 

Teksty 4 Ezd 3, 4-10 jak i 4 Ezd 8, 46-62a zawierają kilka bardzo 

interesujących zależności intertekstualnych. Przyglądając się napomnieniu: 

„Wiele bowiem jeszcze ci zostaje, abyś mógł miłować moje stworzenie 

bardziej niż ja. Ty jednak często siebie samego zbliżałeś do 

 
72 Por. J. L. Kugel, Traditions of the Bible: A guide to the Bible as It Was at the Start of the Common Era, MA: 

Harvard University Press, Cambridge 1998, s. 126-127. 
73 Por. L. Stuckenbruck, The Book of Jubilees…, dz. cyt., s. 296. 



218 

niesprawiedliwych. Nie czyń tego!”, które jest zapisane w 4 Ezd 8, 47, można 

dostrzec bliskie powiązania tekstowe zarówno w sformułowaniu, jak i ideach 

(por. 4 Ezd 5, 33) perykop o ogrodzie Eden w Rdz 3, 1-24. Tematyka 

stworzenia i miłości, ale też braku posłuszeństwa, wpisują się w głęboko 

zakorzenione idee obu ksiąg. 

Wyważona wypowiedź z 4 Ezd 8, 46: „On odpowiadając mi, rzekł: 

„Rzeczy doczesne należą do doczesnych, a przyszłe do przyszłych”, służy 

jako odpowiedź na pojawiające się w tej księdze pytania i wprowadza 

również fragmenty predykcyjne. Samo zaś drzewo życia w 4 Księdze 

Ezdrasza 3 i 8 znajduje się w większej części zatytułowanej „Trzecia 

wizja”74. Ta sekcja zaczyna się od 4 Ezd 6, 35 i kończy na 4 Ezd 9, 25. 

Kluczowym tematem tej wizji jest Boże dzieło w stworzeniu i jego związek 

z eschatologicznymi celami Boga. 

Podążając za nadrzędnym tematem Boga jako Stwórcy, 4 Ezd 8 

zaczyna od wskazania na Boże stworzenie świata, podkreślając, że jest to 

Jego stworzenie „świata, który ma nadejść ze względu na nielicznych”. Tutaj 

Autor  przytacza przypowieść, porównując wszystko z gliną i złotym pyłem. 

Tak są stworzeni wszyscy ludzie w porównaniu z tymi, którzy są zbawieni 

(por. 4 Ezd 8, 1-3). 

W tym  kontekście, dotyczącym w głównej mierze ocalenia ludzi, Pan 

odpowiada na modlitwę Ezdrasza z 4 Ezd 8, 37-40, uznając, że pewne 

aspekty tego, co powiedział, są niewątpliwie prawdziwe i przekonujące. 

Stwierdza stanowczo i surowo, że: „nie będzie się zajmował 

ukształtowaniem tych, którzy zgrzeszyli, ani ich śmiercią, ich sądem lub 

potępieniem” (por. 4 Ezd 8, 38), a zamiast tego „będzie się radował ze 

stworzenia sprawiedliwych” (por. 4 Ezd 8, 39). 

Również przesłanie, które dotyczy drzewa życia w 4 Ezd 8, 52, ukazuje 

pewnego rodzaju zaniepokojenie wyłączną nagrodą dla prawych, a brakiem 

łaski dla źle postępujących. W kontekście intertekstualnym jest to relacja 

 
74 Por. B. M. Metzger, The Fourth Book of Ezra, w: The Old Testament Pseudepigrapha, (red.) J. H. 

Charlesworth, Vol. 1, Doubleday, Garden City NY 1983, s. 520. 



219 

międzytekstowa, która odnosi się do nie jedzenia owoców z drzewa zakaza-

nego w raju (por. Rdz 3, 3). Komentarz autora: „Ale ty myśl o swoim losie i 

staraj się poznać chwałę tych, którzy są do ciebie podobni” (por. 4 Ezd 8, 51) 

wskazuje na kulminacyjny fragment w 4 Ezd 8, 46-63. Reszta odpowiedzi 

Pana na pytania Ezdrasza jest oparta na języku rolniczym, a szczególnie 

słownictwie związanym z drzewami. Jednym ze sposobów określenia, w jaki 

sposób metafora jest ujęta w tym fragmencie, jest analiza miejsc z 4 Ezd 8, 

53: „Korzeń zła zaś został przed wami opieczętowany, niemoc została w was 

wygaszona i śmierć została ukryta, Szeol umknął i zepsucie poszło w 

zapomnienie”. Użyta terminologia w 4 Ezd 8, 53, dotycząca zła, niemocy i 

śmierci, pochodzi z tego samego pola semantycznego co w Rdz 3, 1-24. Jest 

to szczególnie istotne wówczas, kiedy następuje grupowanie domen 

semantycznych, jak chociażby w 4 Ezd 41-45. 

Boża odpowiedź udzielona Ezdraszowi, dotycząca zadbania o swój 

własny los, prowadzi do kluczowej części, w której używane są obrazy 

drzewa życia (por. 4 Ezd 8, 46-62). Bóg wskazuje, że Ezdrasz nie w pełni 

zrozumiał miłość Boga do jego stworzenia. Stwórca jasno stwierdza: „Wiele 

bowiem jeszcze ci zostaje, abyś mógł miłować moje stworzenie bardziej niż 

ja. Ty jednak często siebie samego zbliżałeś do niesprawiedliwych. Nie czyń 

tego!” (por. 4 Ezd 8, 47). Analiza intertekstualna w tym kontekście wskazuje 

na drzewo rajskie, które zasadził Bóg (por. Rdz 3, 1-24).    Jest ono obrazem 

Bożego prawa, dlatego też człowiek, który jest niesprawiedliwy w swoim 

postępowaniu (nie przestrzega przykazań), nie może mieć do niego dostępu. 

Bóg oddziela doświadczenia dwóch rodzajów ludzi w „czasach 

ostatecznych” (por. 4 Ezd 8, 51): tych, którzy uniżają się i są rzeczywiście 

sprawiedliwi, jak Ezdrasz (por. 4 Ezd 8, 49) – dla nich został otwarty raj i 

drzewo życia zasadzone - oraz ci, którzy „chodzili z wielką dumą” (por. 4 

Ezd 8, 50) i nie są sprawiedliwi. Reszta fragmentu skupia się na nagrodach i 

karach dla tych dwóch grup w czasach ostatecznych. 

W 4 Ezd 8, 52 autor księgi przedstawia doświadczenie Bożych nagród 

dla ludzi prawych. Ukazuje je za pomocą powtarzanych rzeczowników 



220 

pojęciowych i czasowników: raj został otwarty; posadzone drzewo życia; 

przygotowany na wiek; wiele pod warunkiem; miasto zbudowane; reszta 

wyznaczona; dobroć ustalona; mądrość udoskonalona. 

W relacji intertekstualnej do narracji Rdz 3, 1-24 te słowa funkcjonują 

jak paralelizm, ale jest tu coś więcej: „raj otwarty” rozpoczyna tę listę od 

obalenia przekleństwa i zamknięcia raju (por. Rdz 3, 24). Drzewo życia nie 

jest po prostu obecne, ale zostaje zasadzone przez Stwórcę. Ramy czasowe 

w 4 Ezd 8 są przedstawiane jako „przyszły wiek”, z góry przygotowany dla 

tego, kto otrzyma miano człowieka sprawiedliwego75. Jest to odniesienie do 

pierwszych rodziców, Adama i Ewy, którzy przed skosztowaniem zakaza-

nego owocu nosili miano ludzi sprawiedliwych, bliskich Panu Bogu. 

Następnie autor 4 Księgi Ezdrasza podaje szereg aktywności 

kojarzonych z wielkim „Szalom” (pokojem), który będzie charakteryzał się 

dostatkiem, odpoczynkiem, dobrocią i mądrością wśród ludzi. Są one toż-

same z tymi, które towarzyszyły ludziom w ogrodzie rajskim Rdz 3, 1-24. W 

narracji 4 Ezd 8  znajduje się także obraz miasta, które zostało zbudowane. 

Jest to analogiczny obraz  odnoszący się do stworzenia raju przez Boga, gdzie 

w centralnym miejscu ogrodu znajduje się drzewo rajskie. Drzewo życia 

teraz wydaje się być kluczową częścią tego, co jest sadzone w tym mieście-

ogrodzie. Obraz miasta-ogrodu nie jest czymś nowym w literaturze apoka-

liptycznej. Jest to dość powszechne porównanie, które występuje w tekstach 

okresu Drugiej Świątyni o charakterze apokaliptycznym. Można je również 

spotkać w tekstach Nowego Testamentu, w Apokalipsie Jana, gdzie autor 

natchniony mówi o obrazach Jerozolimy jako miasta-ogrodu (por. Ap 21, 10-

27). 

Badając relacje intertekstualne motywu drzewa w 4 Ezd należy również 

zwrócić uwagę na „nagrodę”, przeznaczoną dla ludzi prawych. Owa „na-

groda” w narracji 4 Ezd 8 przedstawiona została przy pomocy zaprzeczeń 

(por. 4 Ezd 8, 53-54). Po ukazaniu listy tego, czego doświadczą sprawiedliwi, 

 
75 Zob. P. T. Lanfer, Remembering Eden: The Reception History of Genesis 3, 22-24, Oxford University Press, 

New York 2012, s. 146-154. 



221 

przedstawiona zostaje analogiczna, dotycząca ludzi, którzy nie przestrzegali 

przykazania Bożego. Przyjmuje ona podobną formę jak w 4 Ezd 8, 52: 

rzeczownika i czasownika. Autor 4 Ezd stwierdza: korzenie zła są 

zapieczętowane; choroba jest wygnana; śmierć jest ukryta; piekło uciekło; 

zapomniano o korupcji; smutki przeminęły (por. 4 Ezd 8, 53-54). Analizując 

relacje intertekstualne można domniemywać, że autor 4 Ezd, odnosząc się do 

Rdz 3, 1-24, wskazuje poniekąd na nagrodę, którą jest ostateczne przebywa-

nie w obecności Stwórcy w raju, który zostanie ponownie otwarty (por. 4 

Ezd 8, 52). Jest nią również kosztowanie owoców z drzewa życia (por. 4 Ezd 

8, 52). 

W przeciwieństwie do pozytywnych przedstawień, które koncentrują 

się na bezpieczeństwie, doskonałości i stanowczości, te negatywne obrazy 

kładą nacisk na tajemnicę (zapieczętowaną, ukrytą), porzucenie (wygnanie, 

ucieczkę) i zapomnienie (zapomnienie, śmierć). Z każdym z tych terminów 

związane są tutaj różne negatywne doświadczenia: zło, choroba, śmierć, 

piekło, zepsucie, smutek. Wiele z tych negatywnych konceptów funkcjonuje 

jak odwrócone lustro w stosunku do wcześniejszej listy. Obietnica jest taka, 

że w miejsce śmierci „zasadzone” zostanie życie. Autor 4 Ezd, używając ter-

minologii mówiącej o sadzeniu drzewa, wskazuje na powtórną radość, jaka 

towarzyszyła Adamowi i Ewie w raju, zanim złamali przykazanie Boga (por. 

Rdz 3, 1-24). Można zatem przypuszczać, że czasy eschatologiczne, o któ-

rych pisze autor 4 Ezd, będą powtórnym rajem, gdzie znajdować się będzie 

drzewo rajskie. Zło zostanie zapieczętowane i zastąpione ustanowieniem 

samego tylko dobra (por. 4 Ezd 8, 53-54). Piekielne czeluście zostaną za-

mknięte, a raj otwarty. 

Obraz raju w narracji 4 Ezd 8 kontrastuje z tymi, którzy „splugawili 

imię tego, który ich stworzył” (por. 4 Ezd 8, 60), „gardząc Najwyższym”, 

którzy „pogardzali jego Prawem i porzucili jego drogi” (por. 4 Ezd 8, 56-57). 

Język „splugawienia” użyty w narracji 4 Ezd może pełnić rolę analogiczną, 

ponieważ tematyka odrzucenia Boga przez ludzi, występująca w powiązaniu 

z drzewem rajskim, jest często poruszana w starożytnych apokalipsach. 



222 

4.5. Intertekstualność motywu drzewa w księdze ŻAdEw 30(5) – 36(9) 

Podejmując analizę intertekstualną motywu drzewa w apokryfie Życie 

Adama i Ewy w pierwszej kolejności należy wskazać na wielość relacji 

intertekstualnych, które w badanym tekście pokrywają się jak kalka z 

perykopą z Rdz 3, 1-24. Między innymi przy pomocy takiej właśnie kalki 

przedstawione zostaje stwierdzenie, do którego nawiązał Adam, 

potwierdzając to, że Bóg wyraźnie zabronił im jeść z drzewa (por. Rdz 3, 3). 

Dość ciekawy jest również fakt, że wersja grecka apokryfu ŻAdEw posiada 

powiązania tekstowe i tematyczne z Księgą Rodzaju, których nie znajdziemy 

w wersji łacińskiej ŻAdEw. 

Konający Adam zbiera swoich synów i wyjaśnia im, co spowodowało 

jego upadek i dlaczego zostały mu zadane choroby i ból (por. ŻAdEw 30(5) 

– 36(9)). Patriarcha mówi, że przed upadkiem żyli w raju, a Bóg dał im 

drzewa wydające owoce, które mogli spożywać. Było tam jednakże jedno 

drzewo, którego zabronił im spożywać (por. ŻAdEw 32(7)): „dał nam każdą 

roślinę w raju, ale co do jednej przykazał nam, abyśmy z niej nie jedli, (bo) 

byśmy przez nią umarli” (por. gr. w. ŻAdEw 7, 1). 

Relacje intertekstualne motywu drzewa ukazują również, jakiej wiedzy 

może dostarczyć drzewo rajskie tym, którzy skosztowali jego owoców. Jest 

to znajomość dobra i zła, co również w analogiczny sposób zostało 

przekazane w Rdz 3, 5. Autor ŻAdEw 34(8) wyjaśnia podobnie 

konsekwencje popełnionego wykroczenia, a jest to miedzy innymi 

nieunikniona śmierć (por. Rdz 3, 16-19). Opis upadku Adama jest 

przekazywany jego synom: „Niech wszyscy moi synowie przyjdą i zgroma-

dzą się przy mnie ze wszystkich części świata” (por. ŻAdEw 30(5)). Adam 

wówczas leży już na łożu śmierci i doświadcza śmiertelnej choroby. Opisu-

jąc Boży zakaz wypowiada bezpośredni zarzut pod adresem Ewy, 

stwierdzając, że to właśnie przez nią umiera, doznając choroby (por. ŻAdEw 

32(7)). 

Adam, kontynując swoją wypowiedź, stwierdza że Bóg umieścił dwóch 

aniołów, aby ich strzegli. „Pan Bóg wyznaczył dwóch aniołów, aby nas 



223 

strzegli” (por. ŻAdEw 33). Aniołowie jednak nie pozostawali cały czas na 

straży, a gdy wstąpili do nieba, aby oddać cześć Bogu, natomiast diabeł, 

znalazł sposobność, aby oszukać Ewę, tak że zjadła z niedozwolonego 

drzewa. Tekst relacjonuje: „A ona jadła i dawała mi”(por. ŻAdEw 33). W 

tym miejscu Adam przedstawia swoją wersję zdarzeń mówiąc, że oboje byli 

strzeżeni, ale to Ewa pierwsza została oszukana. On także pośrednio obwinia 

Ewę za swój występek, mówiąc, że najpierw zjadła, a potem ofiarowała mu 

zakazany owoc. 

Wskazując na relacje intertekstualne w odniesieniu do Rdz 3, 1-24, au-

tor ŻAdEw opisuje zdarzenie, w którym Ewa najpierw popełniła grzech, a 

potem przekazła owoc Adamowi (por. ŻAdEw 32(7)). Bóg odkrył, co 

uczynili i rozgniewał się na nich. Adam przytacza słowa Stwórcy: „Ponieważ 

opuściliście moje przykazanie i nie zachowaliście mojego słowa, które wam 

dałem” (por. ŻAdEw 34(8)). W konsekwencji słabości i nieposłuszeństwa 

Adama Bóg dał mu do zrozumienia, że zasługuje na karę76. W tym kontekście 

nieposłuszeństwo popełnione przez pierwszych rodziców opisane w Rdz 3, 

1-24 również skutkuje karą. W narracji ŻAdEw intertekstualność w głównej 

mierze zorientowana jest na tworzenie (produkcję). Analizowane fragmenty 

ŻAdEw 30(5) – 36(9) to tkanki symboli, generujących znaki takie jak motyw 

drzewa. Intertekstualność ukazuje również, w jakim celu zostały wybrane 

wspólne znaki, tak aby oddać właściwe przesłanie tekstu. Zatem intertekstu-

alność ta, zorientowana jest także na właściwą recepcję tekstu przez czytel-

nika. 

Mimo Bożej kary zesłanej na Adama, on sam nie wysuwa żadnych 

zarzutów pod adresem szatana, mimo że opisał go jako przeciwnika (por. 

ŻAdEw 32(7)). W perykopie Rdz 3, 1 wężowi przypisano rolę zwodziciela, 

który doprowadził Ewę do pokusy, by zjadła z zakazanego drzewa. Adam 

przyznaje, że zdawał sobie sprawę z zakazu jedzenia z drzewa, ale 

oświadcza, że to Ewa pierwsza zjadła owoc, a potem mu go podała. Nie 

 
76 Por. M. D. Johnson, Life of Adam and Eve, w: The Old Testament Pseudepigrapha, (red.), J. H. Charlesworth, 

Vol. 2, Doubleday, New York 1985, s. 273. 



224 

mówi nic o tym, że on też zjadł zakazany owoc. Jednak w narracji jest 

domyślnie stwierdzone, że złamał przykazanie Boga, ponieważ Bóg działał 

na niego z gniewem i zarówno on, jak i Ewa zostali ukarani. Adam tłumaczy 

Setowi, w jaki sposób Bóg rozgniewał się na nich. Wyjaśnia także swojemu 

synowi, że został ukarany, ponieważ porzucił przymierze z Bogiem (por. 

ŻAdEw 34(8)). 

Relacyjność intertekstualną w apokryfie ŻAdEw można również 

przedstawić analizując opis Ewy jako tej, która sprowadziła Adama na 

manowce i złamał przykazanie Boga, dotyczące niejedzenia z drzewa 

poznania (por. ŻAdEw 32(7)). Autor w ŻAdEw 10 – 11 opisuje zmaganie 

oraz cierpienie Ewy, która została przekonana przez węża do zjedzenia z 

zakazanego drzewa. Ta analogia również przedstawiona została w Rdz 3, 1-

5. Sytuację tę autor opisuje w następujący sposób: „Odtąd udręka Adama 

wzrosła dwukrotnie, gdy widział on cierpienie swej żony, która została po-

konana i upadła jak martwa” (por. ŻAdEw 11) wskazuje na intertekstualność, 

która zorientowana jest na tworzenie i ukazuje rozbudowaną narrację apo-

kryfu ŻAdEw w odniesieniu do Rdz 3, 1-24. 

Motyw drzewa ukazany w apokryfie Życie Adama i Ewy nakreśla 

prawdę, że pierwszy grzech popełniony przez człowieka miał miejsce w 

niebie. Stało się to w wyniku nieposłuszeństwa wobec Bożego nakazu. Nar-

racja tego apokryfu wskazuje, że to wyniosłość, zazdrość i duma pobudziły 

człowieka do grzechu. 

Przyczyną upadku szatana może być autorytet, jaki Adam otrzymał wo-

bec aniołów, i to, że mógł być postrzegany przez niego jako naśladowanie 

autorytetu Boga77. Niechęć diabła do poddania się Adamowi doprowadziła 

go do buntu przeciwko rozkazowi Boga. Fakt, że szatan i inni upadli 

aniołowie uważali życie Adama w raju za godne pozazdroszczenia, jest 

podany jako powód, dla którego diabeł chce zwieść Adama i Ewę. Powodem, 

dla którego Adam i Ewa nie dotrzymali przymierza z Bogiem, było ich 

 
77 Por. G. A. Anderson, The exaltation of Adam and the Fall of Satan,w: Literature on Adam and Eve: Collected 

Essays, (red.) G. A. Anderson, M. E. Stone, J. Tromp, Brill, Leiden 2000, s. 86. 



225 

nieposłuszeństwo i pragnienie posiadania wiedzy o dobru i złu, takiej samej, 

jaką ma Stwórca. Adam i Ewa wiedzieli, że popełnili przestępstwo, znali za-

kaz Pana. 

Inne relacje intertekstualne, jakie wskazuje egzegeza apokryfu Życie 

Adama i Ewy, to paralela narracyjna zbudowana przez autora apokryfu na 

podstawie biblijnego modelu zaczerpniętego wprost z tekstu Rdz 3, 15-19. 

Jednakże w samej historii biblijnej Rdz 3, 1-24, Boża kara ma miejsce przed 

wydaleniem z raju (por. Rdz 3, 22-24). Według Rdz 3, 1-24 Adam i Ewa 

powinni ją znać i oczekiwać na wymierzenie sprawiedliwości ze strony 

Stwórcy. Jednak cały cykl pokuty zakłada, że Adam i Ewa stopniowo 

odkrywają swoją karę dopiero wtedy, gdy rozpoczną życie na nowo, ale już 

poza Edenem. Autor apokryfu stopniowo przekazuje czytelnikowi swoje 

przesłanie. Wydaje się ono diametralnie różne od biblijnej opowieści Rdz 3, 

1-24. Zmusza to czytelnika apokryfu Życie Adama i Ewy do refleksji, czy 

apokryficzny pisarz, choćby w małym stopniu, respektował szczegóły za-

warte w biblijnej narracji Rdz 3, 1-2478. Bóg wyraźnie karze Adama i Ewę w 

zwięzły i wyważony sposób (por. Rdz 3, 14-19), zanim wyrzuci ich z raju 

(por. Rdz 3, 22-24). 

W źródłach chrześcijańskich upadek był rozumiany jako utrata 

nadprzyrodzonego pierwiastka, dodanego do natury ludzkiej, albo jako zra-

nienie, które zostało zadane ludzkiej naturze. Pozostawiło ono trwałą rysę na 

osobowości i wolności człowieka. Badanie intertekstualne oparte na semio-

tyce kategorialnej wskazuje, że apokaliptyczny topos, taki jak apokryf Życie 

Adama i Ewy, może stanowić podstawę dla nowego, dramatycznego 

opowiedzenia historii biblijnej Rdz 3, 1-24. Świadczy o tym choćby wiele 

aluzji dotyczących pokuty oraz kary opisanych w apokryfie ŻAdEw. Zaś 

większość narracji apokryfu ŻAdEw dotyczy relacji tekst-tekst i odnosi się 

do egzegetycznej korelacji z Rdz 3, 7 i Rdz 3, 21. 

 
78 Por. G. A. Anderson, The punishment of Adam and Eve, w: Literature on Adam and Eve: Collected Essays, 

(red.) G. A. Anderson, M. E. Stone, J. Tromp, Brill, Leiden 2000, s. 58. 



226 

Gdy tylko Adam zjadł owoc, Bóg ogłosił początek śmiertelności 

cielesnej. Pierwszy człowiek przez nieposłuszeństwo Bogu rezygnuje z 

anielskiej egzystencji w raju, a w zamian odkrywa surowe warunki 

ziemskiego życia. Stanowią one sedno kary Adama i Ewy według Biblii (por. 

Rdz 3, 14-19). Egzegeza intertekstualna wskazuje, że  dla autora apokryfu 

Życie Adama i Ewy wygnanie z raju nie jest główną karą za upadek, a raczej 

uzupełnieniem prawdziwej kary, jaką jest doświadczenie śmiertelności ciała 

człowieka. W tym kontekście intertekstualność zorientowana na recepcję tłu-

maczy karę z apokryfu ŻAdEw jako obrzęd pokutny, który jest przyjmowany 

z radością jako brzemię. Autor apokryfu ŻAdEw przekonuje czytelnika, że 

nie należy uginać się pod ciężarem grzechu Adama, ale przygotowywać się 

w swoim życiu do ostatecznego odkupienia. 

5. Idee teologiczne intertekstualnej egzegezy motywu drzewa z Rdz 3, 1-

24 w apokaliptycznej literaturze judaizmu okresu Drugiej Świątyni 

Liczne badania historyczno-krytyczne dotyczące Rdz 3, 1-24, niestety 

w dużej mierze nie analizują dogłębnie teologicznego znaczenia metafory 

drzewa. Mimo to założenia tego badania oraz powstałe debaty na temat samej 

metafory drzewa, niewątpliwie wywarły wielki wpływ teologiczny na 

szerokie spektrum rozumienia narracji o drzewie rajskim79. Dla wielu współ-

czesnych badaczy z pewnością nadal badanie historyczno-krytyczne stanowi 

olbrzymie źródło teologicznych implikacji. 

Analiza intertekstualna oparta na semiotyce kategorialnej, która została 

zastosowana w niniejszej pracy, w jakimś stopniu poszerza patrzenie na nar-

rację Rdz 3, 1-24. Niejednokrotnie analiza ta prowadzi egzegetę w nieco 

innym kierunku, mało oczywistym, kładąc akcenty na inne znaczenia, które 

poszerzają egzegezę tekstu biblijnego Rdz 3, 1-24. W głównej mierze inter-

tekstualne komponenty teologiczne nie odbiegają od współczesnych założeń 

chrześcijańskiej dogmatyki, co sprawia, że nadają egzegezie tekstu 

biblijnego Rdz 3, 1-24 bardzo tradycyjny, kanoniczny charakter. 

 
79 Zob. R. E. Burnett, Historical Criticism, w: Dictionary for Theological Interpretation of the Bible, (red.) K. J. 

Vanhoozer, Baker Academic, Grand Rapids 2005, s. 291-293. 



227 

Podejście do tekstu natchnionego oparte na semiotyce kategorialnej 

stara się ukazać idee teologiczne wyłaniające się z narracji Rdz 3, 1-24 na 

nowo, ukazując bardziej współczesny język obrazu oraz wskazując 

interpretację tekstu natchnionego Rdz 3, 1-24  bardziej aktualną. Należy do-

łożyć wszelkich starań, aby tekst natchniony, który zostanie współcześnie 

przedstawiony Kościołowi, był żywym i aktualnym Słowem Boga. 

Wnioski teologiczne intertekstualnej lektury Rdz 3, 1-24, 

koncentrujące się na metaforze drzewa, są dość zróżnicowane, ale nie tak 

rozbieżne, jak można by pochopnie wnioskować. Badanie idei teologicz-

nych, dotyczących metafory drzewa na sposób intertekstualny, jest 

zróżnicowane pod kilkoma względami, a teologiczne znaczenie ma kilka 

podstawowych kierunków. Są one niezależne od tego, czy najwcześniejsze 

źródła Biblii hebrajskiej mówiły o jednym drzewie, czy też o dwóch. Obecna 

narracja Rdz 3, 1-24 w odniesieniu do apokaliptycznej literatury judaizmu 

okresu Drugiej Świątyni zachęca do refleksji nad tematami teologicznymi, 

dotyczącymi nieśmiertelności człowieka, życiodajnej obecności Boga i 

mądrości stworzeń. 

Struktura tego badania nie wskazuje, że zobowiązania hermeneutyczne 

definitywnie określają, w jaki sposób współcześni teolodzy spotykają się z 

metaforą drzewa. Prawdą jest jednak, że względny prymat Rdz 3, 1-24 

wpływa na odwołanie do drzewa i uwagę lub nieuwagę w kwestiach 

nieśmiertelności. Prawdą jest również, że względna obecność lub brak 

innych tekstów biblijnych bądź pozabiblijnych silnie koreluje ze Słowem 

Bożym oraz z oceną mądrości stworzeń w ramach każdego szczególnego 

odwołania do drzewa. Ponadto zaangażowanie bądź też sprzeciw wobec tra-

dycyjnych metod egzegetycznych, szczególnie w odniesieniu do Księgi 

Rodzaju 3, 1-24, wpływa na szersze interpretacje teologiczne motywu 

drzewa. Jednak taki wpływ i korelacja nie są zdeterminowane całkowicie, 

bowiem tekst może zamiennie wywierać nacisk, ograniczając i 

prawdopodobnie wskazując wachlarz możliwych odwołań do tego motywu. 



228 

Istotny jest również fakt, że pewna polemika z tradycyjną interpretacją 

Rdz 3, 1-24, która może być zauważalna w pracy, w żaden sposób nie 

przekreśla dotychczasowych analiz egzegetycznych. Wręcz przeciwnie, 

uzupełnia je, poszerzając horyzont badawczy biblistów zajmujących się 

tematyką Rdz 3, 1-24. 

Z jednej strony zakłada się w różnych badaniach, że cała narracja 

dotyczy nieposłuszeństwa oraz wygnania z raju jako wskazanie utraty 

wolności i odpowiedzialności posiadanej przez ludzi przed upadkiem80. Z 

drugiej natomiast stara się chronić Boga przed winą za upadek. Postrzega się 

w ten sposób wygnanie pierwszych rodziców z raju jako akt boskiej kontroli, 

mający na celu zachowanie różnicy między ludźmi a Bogiem, a także 

konsekwencję poznania przez nich dobra i zła. Badanie intertekstualne suge-

ruje jednak szersze spectrum wnioskowania. 

Motyw drzewa opisany w Rdz 3, 1-24 rodzi szereg pytań wyłaniających 

się z badania intertekstualnego. W odniesieniu do apokaliptycznej literatury 

judaizmu okresu Drugiej Świątyni dotyczą one takich idei teologicznych jak: 

Bóg, owoc, nieśmiertelność, kara czy też mądrość – wiedza, ogród rajski. 

Przeanalizowane zostały one w poniższych paragrafach. 

5.1. Bóg 

Motyw drzewa Rdz 3, 1-24 niewątpliwie miał znaczący wpływ na 

współczesą myśl chrześcijańską, dotyczącą np. grzechu, mądrości czy też 

nieśmiertelności. Temat nieśmiertelności przewija się przez całą historię Rdz 

3, 1-24. Chociaż ludzie nie zostali stworzeni jako nieśmiertelni, drzewo życia 

zapewniłoby człowiekowi nieśmiertelność. Bóg jednak powstrzymał 

ludzkości przed zjedzeniem owocu z drzewa życia. W tym kontekście bardzo 

ciekawie zarysowana jest postawa Boga w apokaliptycznych tekstach litera-

tury okresu Drugiej Świątyni. 

Analiza intertekstualna oparta na semiotyce kategorialnej wskazuje, że 

Stwórca przyjmuje odmienne postawy wobec drzewa rajskiego oraz Adama 

 
80 Por. P. Trible, God and the Rhetoric of Sexuality, Fortress, Philadelphia 1978, s. 134. 



229 

i Ewy. Intertekstualność zorientowana na tworzenie w tym kontekście uka-

zuje relacje tekstowe, które zostały przekazane przez autorów apokaliptycz-

nej literatury przez takie dyspozycje intertekstualne jak cytaty, paralela i 

narracja. 

Idea Boga wyłaniająca się w intertekstualnej egzegezie Apokalipsy 

Abrahama podkreśla, że to co stworzył Bóg: cały świat, ogród rajski oraz 

drzewa znajdujące się w ogrodzie, w oczach Stwórcy są dobre (por. ApAbr 

22, 2). Apokalipsa podkreśla także, że na świecie jest tylko jeden Bóg, 

którego Abraham poznał i umiłował (por. ApAbr 19, 3). W 1 Księdze Heno-

cha Bóg przeniósł raj i wyjątkowe drzewo do niedostępnego miejsca, gdzie 

będzie przebywać aż do sądu powszechnego (por. 1 Hen 32, 2). Z analizy 

intertekstualnej 1 Księgi Henocha wynika również, że Stwórca rozdzieli 

sprawiedliwych i niegodziwych, przez co zapoczątkuje czasy eschatolo-

giczne. Analiza intertekstualna dotycząca relacji tekst-tekst podkreśla 

niedostępność drzewa aż do czasów ostatecznych. Jest to istotna cecha 

strukturalna literatury apokaliptycznej, która w analizie intertekstualnej ob-

jawia się przez zastosowanie cytatów i paralel. W 4 Księdze Ezdrasza, autor 

ukazuje Boga jako Tego, który dał ludziom drzewo rajskie, które jest 

uważane przez człowieka za Torę lub sprawiedliwość (por. 4 Ezd 7, 1-24). 

Złamanie przykazania dotyczącego drzewa w środku ogrodu będzie skutko-

wać śmiercią Adama i jego potomków. W tym kontekście analiza intertek-

stualna wyjaśnia, że Bóg nie stworzył ludzkości, aby zginęła, lecz ludzie 

przez swoje postępowanie określają własny los. W apokryfie Życie Adama i 

Ewy teologiczne spekulacje oraz egzegeza intertekstualna tekstu próbują na-

kreślić, na kim spoczywa wina, związana z pokusą przy drzewie rajskim w 

Edenie. W apokryfie ŻAdEw każda postać ukazana jest jako istota mniej lub 

bardziej winna. Jedynie Bóg pozostaje bez winy. 

Badanie intertekstualne motywu drzewa Rdz 3, 1-24 wskazuje również, 

że zakaz jedzenia z drzewa rajskiego, stworzenie pierwszych rodziców i 

danie im wolnej woli, jak również sama scena kuszenia Ewy przez węża, 

stanowią unikalne ogniwa w jednym łańcuchu narracji Rdz 3, 1-24. Fakt ten 



230 

wskazuje na to, że człowiek, pochodzący od Boga Stwórcy, teraz niespodzie-

wanie tworzy front przeciwko Niemu. 

Analizując postawę kobiety w kontekście badania intertekstualnego, 

czytelnik Rdz 3, 1-24 początkowo widzi, że reakcja Ewy na węża była pewną 

ignorancją. Kobieta mogła jedynie recytować Boski zakaz. Ale ulegając 

pokusie, pozwala się zaangażować w tę „mądrą” rozmowę. Potwierdzają to 

zastosowane w analizowanych tekstach apokaliptycznych cytaty lub kon-

kretne aluzje zaczerpnięte z Rdz 3, 1-24. Upadali ludzie, Adam i Ewa, pragną 

być sicut Deus, czyli jak Bóg. Biorąc również pod uwagę narrację końcową 

Rdz 3, 1-24, wydaje się być jasne, że cała historia w pierwszej kolejności 

dotyczyła drzewa rajskiego. Potwierdza to badanie intertekstualne, które w 

tym kontekście można porównać z wynikami innych metod egzegetycznych 

np. metodą historyczno-krytyczną. Obietnica węża okazała się prawdziwa: 

ludzkość stała się sicut Deus, przez co ostatecznie poznała czym jest śmierć. 

Intertekstualna lektura tekstów apokaliptycznych judaizmu okresu Dru-

giej Świątyni w odniesieniu do Rdz 3, 1-24 ukazuje metaforę drzewa również 

jako pewnego rodzaju znak obecności Boga, który gwarantuje życie, a 

ludzkość stawia w centrum Edenu. Podobnie jak tabernakulum czy też 

świątynia Izraela stały w centrum,  tak drzewo życia oraz  drzewo poznania 

dobra i zła znajdowały się w centrum świątyni Boga, czyli w ogrodzie Eden. 

Badanie intertekstualne ukazuje także drzewo rajskie jako swoisty znak 

zerwania przykazania, przez który ludzie na nowo chcą polegać na Bogu w 

swoim życiu. Dlatego też owoc drzewa rajskiego po wygnaniu z raju nie 

zapewnia gwarancji życia ani też żadnej dodatkowej korzyści. W tym 

kontekście drzewo jest niejako znakiem, który wskazuje ludziom, czego na-

leży się spodziewać poza ogrodem rajskim81. 

Centralne miejsce drzewa życia wskazuje również, że pierwotną, 

centralną i decydującą wolą Boga jest pomoc człowiekowi. W 

przeciwieństwie do tego drzewa, które wskazuje i reprezentuje życie 

 
81 Por. D. J. Treier, E. Keepers, T. Kieser, The Tree of Life in Modern Theological Thought, The Tree of Life, 

Themes in Biblical Narrative, Vol. 27, Brill, Netherlands 2020, s. 376. 



231 

wieczne, drzewo poznania dobra i zła – jest znakiem możliwości. Nie 

oznacza rzeczywistości, jak pierwsze drzewo, ale wskazuje na to, co 

mogłoby być, ponieważ to należy do poznania. Poznanie dobra i zła oznacza 

rozróżnianie, i zarazem osądzanie co powinno, a czego nie powinno być. Jest 

to moc zarezerwowana dla Stwórcy w przeciwieństwie do stworzeń, które 

mają raczej akceptować i aprobować, niż rozróżniać i osądzać. 

Intertekstualna egzegeza Rdz 3, 1-24 zakłada także tradycyjnego 

Stwórcę, który jest zarówno transcendentny, jak i immanentny. Egzegeza 

koncentruje się na relacji między Bogiem a ludźmi, nawet pojedynczymi 

osobami, nadając jej nieco „egzystencjalistyczny” charakter. Symboliczne 

ujęcie w intertekstualnej egzegezie motywu drzewa próbuje w swobodny 

sposób ukazać Boską immanencję. Wspiera ona relacyjny holizm, celebrując 

ludzką społeczność, niejednokrotnie krytykując antropocentryzm czy też 

indywidualizm. 

Metafora drzewa z Rdz 3, 1-24 w apokaliptycznej literaturze judaizmu 

Drugiej Świątyni ukazuje czytelnikowi wskazanie do życia zgodnie z wolą 

Boga, dlatego też oba drzewa przekazują podobny komunikat i pełnią 

podobną funkcję w analizowanym tekście. Różnica jedynie polega na tym, 

że pierwsze drzewo poznania dobra i zła mówi cicho i pozytywnie to, czego 

drugie drzewo życia wyraźnie zabrania, czyli spożywania z niego owocu da-

jącego nieśmiertelność. Czytelnik wezwany jest również do znalezienia 

prawdziwej radości we właściwym wyborze i decyzji polegającej na zaufaniu 

Bogu. Adresaci narracji Rdz 3, 1-24, czyli Izrael, aby tej radości dostąpić, 

musieli żyć na drodze wyboru, która ma podstawę tylko w Bogu oraz opiera 

się na znajomości dobra i zła. 

Analiza intertekstualna tekstów apokaliptycznych, wskazując na idee 

teologiczne w odniesieniu do motywu drzewa Rdz 3, 1-24, podkreśla za-

równo zastosowanie symboliki drzewa, jak również literalnego podejścia 

tekstów apokaliptycznych judaizmu okresu Drugiej Świątyni. Interpretacja 

oparta na semiotyce kategorialnej uwydatnia przekaz motywu drzewa z Rdz 

3, 1-24, który obejmuje idee Boga oraz poznanie przez człowieka dobra i zła. 



232 

5.2. Owoc 

Teksty apokaliptyczne literatury okresu Drugiej Świątyni w odniesie-

niu do motywu drzewa z Rdz 3, 1-24 wskazują także na bogatą symbolikę 

owocu. Analiza intertekstualna generatywna, dopełniając analizę semio-

tyczną w ramach intertekstualności kategorialnej, podkreśla centralną rolę 

tego symbolu w konstruowaniu narracji Rdz 3, 1-24. Mówi ona przede 

wszystkim o dojrzewaniu ludzkości, jak również podkreśla większą 

samoświadomość i chęć zrozumienia różnic między ludźmi (jaźni od 

społeczności, a także różnic płciowych i moralnych). 

Motyw drzewa Rdz 3, 1-24 w odniesieniu do teologicznej idei owocu, 

która wyłania się z analizy intertekstualnej, próbuje przekazać, że ludzkość 

pozornie żyła, dopóki nie zaczęła dojrzewać. Owo dojrzewanie niewątpliwie 

dotyczy spożywania owocu z drzewa wiedzy, co dało człowiekowi zdolność 

dostrzegania binarnych przeciwieństw. Tematyka owocu i dojrzewania ukie-

runkowuje także na pytanie: dlaczego Ewa jest skazana za szukanie 

mądrości, podczas gdy Pismo Święte w innym miejscu ukazuje 

poszukiwanie mądrości za godne pochwały? Idąc po linii analizy intertekstu-

alnej opartej na semiotyce kategorialnej należy pozytywnie odczytać historię 

Rdz 3, 1-24, w której to Ewa zyskuje dar rozeznania między dobrem a złem 

dla całej ludzkości. Sugeruje również, że wygnanie z ogrodu może być po 

prostu narzędziem fabularnym, które tłumaczy przebywanie człowieka w 

świecie. 

Metafora drzewa i nierozłączna z nią idea owocu rajskiego w intertek-

stualnej egzegezie przybiera również charakter „sakramentalny”. Wynika to 

z faktu, że życie pochodzi od Boga, a religia człowieka ma być na Nim 

skoncentrowana. Dzieje się tak, ponieważ Bóg przygotował ogród dla 

ludzkości i umieścił siebie w jego centrum. W nowym Jeruzalem, z powodu 

pośrednika Jezusa, człowiek będzie miał dostęp do owocu z drzewa życia. 

Apokaliptyczna literatura judaizmu Drugiej Świątyni przez liczne analogie 

do Rdz 3, 1-24 wskazuje,  że człowiek zostaje wygnany z ogrodu po śmierci, 

ale jest przed nim dalej życie. Mimo że będzie doświadczał śmierci, to nawet 



233 

po niej ma obietnicę życia wiecznego. Zatem przez skosztowanie na końcu 

czasu owocu z drzewa życia – jak wskazują na to apokaliptyczne apokryfy – 

można doświadczyć eschatologicznego istnienia. Metafora drzewa oraz 

owoc rajski w apokaliptycznej literaturze judaizmu okresu Drugiej Świątyni 

nakreślają obietnicę przyszłej nieśmiertelności. 

Samo umiejscowienie drzew i owocu rajskiego w narracji Rdz 3, 1-24, 

pokazuje, że Bóg, który daje życie, jest w centrum. Ludzie nie mieli zakazu 

jedzenia owocu z drzewa życia i cieszyli się życiem w jedności oraz 

prawdziwej wolności niezłomnego posłuszeństwa82. W tym posłusznym 

życiu pierwszy człowiek nie mógł zrozumieć znaczenia zakazu lub śmierci, 

jakie przedstawia drzewo i zakazany owoc. 

Bóg skonfrontował Adama z jego ograniczeniami i wolnością, jaka była 

dana stworzeniu. Adam i Ewa poznali tę granicę, a po ich upadku dobro i zło 

utworzyły nierozerwalną parę. Literatura apokaliptyczna w tym kontekście 

wskazuje, że drzewo poznania dobra i zła oraz owoc rajski przez upadek 

człowieka stają się jednocześnie drzewem i owocem dającym śmierć. Śmierć 

polega na przejściu od cieszenia się życiem jako darem wolności do przyjęcia 

go jako przykazania, które ludzie zlekceważyli przez swoją pychę i chęć 

posiadania wiedzy jak Bóg. 

5.3. Nieśmiertelność 

Próbując zidentyfikować idee teologiczne, na które wskazuje badanie 

intertekstualne Rdz 3, 1-24, egzegeza motywu drzewa wskazuje także na idee 

nieśmiertelności prawie zdobytej, jaka wyłania się z tekstu Rdz 3, 1-24. Jest 

ona związana z pokusą drzewa rajskiego oraz z nieśmiertelnością ostatecznie 

przez człowieka utraconą. 

Dość istotny z punktu widzenia teologii oraz wypływający z intertek-

stualnej egzegezy jest fakt, iż historia rajskiego ogrodu i upadku pierwszych 

rodziców nigdzie nie wspomina, że Adam i Ewa nigdy by nie umarli, gdyby 

 
82 Zob. D. Bonhoeffer, Creation and Fall: A Theological Exposition of Genesis 1–3, tłum. D. S. Bax, (red.) J. W. 

de Gruchy, D. Bonhoeffer, Works in English 3, Fortress, Minneapolis 1997, s. 83-84. 



234 

wykazali się posłuszeństwem wobec Stwórcy w raju. Nieśmiertelność za-

równo w Rdz 3, 1-24 jak i w analizowanej literaturze apokaliptycznej judai-

zmu okresu Drugiej Świątyni była możliwa tylko dzięki drzewu znajdują-

cemu się w środku ogrodu. Kara zaś nie obejmowała jedynie śmierci 

duchowej bądź wcześniej niemożliwej śmierci fizycznej. Człowiek zaczął 

doświadczać fizycznej śmierci, ponieważ nigdy nie skosztował owocu z 

drzewa życia83. 

Analizując historię rajskiego drzewa metodą intertekstualną opartą na 

semiotyce kategorialnej można zauważyć pojawiającą się kontestację 

między nieśmiertelnością duszy, a zmartwychwstaniem ciała. Być może wy-

nika to z tego, że nieśmiertelność duszy została skojarzona z myślą grecką, 

rzekomo kontrastującą z holistyczną antropologią hebrajską, której cechy po-

siada tekst Rdz 3, 1-24. Jednakże analizowane w niniejszej pracy teksty apo-

kaliptyczne wyraźnie odwołują się do antropologicznych bytów, takich jak 

dusza czy anioł, szczególnie po to, by zgłębiać nadzieję na nieśmiertelność 

wraz z doświadczeniem zmartwychwstania. 

Ukazując relacje intertekstualne w pragmatycznej znajomości metafory 

drzewa przez czytelnika, zostaje ona potwierdzona przez określenia: drzewo 

życia oraz drzewo poznania. Dlatego też aluzja dotycząca drzewa rajskiego 

musiała być dobrze znana czytelnikowi. Jednakże dobrze znane drzewo życia 

ostatecznie zostaje zdegradowane do podrzędnej roli w stosunku do drzewa 

wiedzy. Wydaje się to być celowym zabiegiem autora Rdz 3, 1-24, który 

pragnie przeciwdziałać trosce o nieśmiertelność. Takiego umniejszenia roli 

drzewa życia w apokaliptycznych tekstach judaizmu Drugiej Świątyni czy-

telnik raczej nie spotka, gdyż mocno podkreślają one rolę eschatologicznej 

nieśmiertelności. 

Analizowane drzewo nie posiada magicznych właściwości, które by 

miały  skłaniać czytelnika do mitycznej pogoni za wiecznością, ale raczej 

skupiają się na rzeczywistych relacjach między Bogiem a człowiekiem. Pró-

bując uchwycić tematykę drzewa w ten sposób, można zauważyć duże 

 
83 Por. J. Barr, The Garden of Eden and the Hope of Immortality, Fortress, Minneapolis 1993, s. 4-14. 



235 

zainteresowanie autorów apokaliptycznych tym motywem. Jednakże autorzy 

apokaliptyczni w odróżnieniu do autora natchnionego Rdz 3, 1-24, bardziej 

interesują się moralnością, wypływającą z narracji o drzewie rajskim, niż 

samą śmiertelnością84. 

W tym kontekście 4 Księga Ezdrasza idee nieśmiertelności implikuje 

przez motyw owocu z drzewa rajskiego, który odnajdujemy w główniej mie-

rze w 4 Ezd 7, 13; 7, 123; 8, 6; 8, 52. Owoc ten daje nieśmiertelność, dzięki 

czemu ludzie  sprawiedliwi będą uczestniczyć w radości eschatologicznej na 

końcu czasów. Proroctwo dotyczące przyszłości Ezdrasza jest również pew-

nego rodzaju ukazaniem idei nieśmiertelności, jaką przedstawia egzegeza in-

tertekstualna 4 Księgi Ezdrasza. Dzieje się tak, ponieważ bohater księgi 

przyjmuje postawę sprawiedliwego człowieka. Dlatego zostaje przepowie-

dziane mu życie wieczne, którego ostatecznie dostąpi (por. 4 Ezd 4, 52). In-

tertekstualna egzegeza Rdz 3, 1-24 w odróżnieniu do 4 Księgi Ezdrasza nie 

akcentuje nagrody dla człowieka sprawiedliwego, który nie przekroczy przy-

kazania danego przez Boga. 

W tym kontekście egzegeza intertekstualna apokryfu Życie Adama i 

Ewy wskazuje, że jeśli ludzkość będzie żyć zgodnie z przykazaniem Bożym 

poza rajem, to dostąpi łaski zmartwychwstania. Stanie się tak przez ofiaro-

wanie ludziom owocu rajskiego, który da im nieśmiertelność (por. ŻAdEw 

36(9)). Upadek pierwszych rodziców jest zatem ostrzeżeniem, aby nie 

odchodzić od cnoty sprawiedliwości (por. ŻAdEw 30(5)). Analiza intertek-

stualna idei nieśmiertelności w apokryfie Życie Adama i Ewy ukazuje 

Stwórcę jako tego, który neguje łaskę miłosierdzia dla Adama, po czym 

oznajmia mu wspaniałą obietnicę, jaką jest zmartwychwstanie i życie 

wieczne. Egzegeza intertekstualna motywu drzewa interpretuje eschaton 

jako przywrócenie rajskiej egzystencji Adamowi i całej ludzkości. Stan ten 

będzie nawet lepszy od tego, który Adam wiódł na początku czasów  w ogro-

dzie rajskim, ponieważ będzie żył odtąd bez końca. Apokryf Życie Adama i 

Ewy w odróżnieniu do Rdz 3, 1-24 nie odkłada łaski życia wiecznego na 

 
84 Por. N. M. Sarna, Understanding Genesis, McGraw-Hill, New York 1966, s. 27. 



236 

koniec czasów, ale daje czytelnikowi przesłanki, że przyjęcie do nieba będzie 

tak samo cielesne jak i zmartwychwstanie. 

Księga Jubileuszy swoje przesłanie odnosi do czasów 

eschatologicznych, ponieważ wtedy życie ludzkie zostanie całkowicie 

odnowione (por. Jub 1, 29). Podkreśla to analogia do 1 Księgi Henocha, która 

wskazuje, że zapach owocu rajskiego przynosi człowiekowi długie życie. Po-

równuje ten żywot do długości lat przodków Henocha. Intertekstualna egze-

geza 1 Księga Henocha wskazuje także, że autor księgi apokryficznej, przez 

zastosowanie kontrastującego opisu udręk, plag i różnych ludzkich cierpień 

oraz chorób, podkreśla, że nadchodząca nowa era będzie charakteryzować 

się długim życiem człowieka. W odróżnieniu do Rdz 3, 1-24 wskazuje rów-

nież, że życie w czasach ostatecznych będzie koncentrować się wokół 

Jerozolimy i sanktuarium, które ma być źródłem życia wiecznego. 

Analizując teksty apokaliptyczne, które przez intertekstualną relekturę 

niejako uzupełniają interpretacje Rdz 3, 1-24, pojawia się pytanie 

teologiczne, czy nieśmiertelność jest ostatecznie możliwa, czy też z natury 

wykluczona przez ludzkie ograniczenia. W tym kontekście tradycyjna 

augustiańska historia zbawienia zakłada początkową ludzką nieśmiertelność 

i oferuje eschatologiczną nieśmiertelność poprzez odkupienie. 

5.4. Kara – śmierć 

Kara za spożycie owocu z drzewa zakazanego groziła szybką śmiercią, 

ale groźby nie wykonano. Analiza tekstu Rdz 3, 1-24 oraz wnioski płynące z 

interpretacji intertekstualnej apokryfów o tematyce apokaliptycznej wska-

zują, iż autor natchniony Rdz 3, 1-24 nie skupia się na winie związanej z 

pychą, ale na chęci zdobycia wiedzy i nieśmiertelności, jaką posiada tylko 

Bóg85. Pod tym względem historia drzewa rajskiego i pierwszych rodziców 

wydaje się być historią ironiczną. Boska wiedza staje się dostępna dla czło-

wieka przez naruszenie przykazania Bożego. Bóg interweniuje, aby 

 
85 Por. D. J. Treier, E. Keepers, T. Kieser, The Tree of Life…, dz. cyt., s. 366. 



237 

uniemożliwić Adamowi i Ewie skradzenie większego daru, jakim jest nie-

śmiertelność za pośrednictwem drzewa życia. 

Analiza ukazuje również różnego rodzaju implikacje, które wiążą się z 

motywem drzewa. Jeśli w Księdze Rodzaju, drzewo z ogrodu rajskiego było 

przede wszystkim symbolem życia wiecznego, to w Izraelu podeportacyj-

nym, zwłaszcza w środowiskach apokaliptycznych stało się również 

centralnym symbolem mądrych oraz rozważnych sposobów postępowania, 

w ramach których należy żyć86. 

Podstawowym wnioskiem z metafory drzewa Rdz 3, 1-24 jest to, że 

ograniczenia ludzkości, których śmierć jest centralnym symbolem, 

sprawiają, iż wiedza, dzięki której ludzie mają kontakt z wiecznością i 

transcendencją, staje się nieskuteczna. Co najważniejsze, ludzie razem z 

resztą kosmosu zostali stworzeni dobrymi, a nie doskonałymi. Sama zaś idea 

kary Adama wywodzi się – a na pewno rozwinęła się – z teologii 

chrześcijańskiej. W Rdz 3, 1-24 jedyny upadek dotyczy utraty 

nieśmiertelności jako potencjału ludzkiego, a nie pierwotnej formy istnienia 

człowieka. 

Pierwsi rodzice, Adam i Ewa, ostatecznie nie przyjęli życia danego 

przez Boga. Postanowili poznać dobro oraz zło, dlatego też Bóg po złamaniu 

przykazania usunął ludzkość z ogrodu i z bezpośredniej obecności Stwórcy. 

Jednakże obietnica życia jest dalej aktualna, mimo że ludzie muszą umrzeć. 

W związku z tym teksty apokaliptyczne literatury okresu Drugiej Świątyni 

omawiają również antropologiczne przesłanie metafory drzewa Rdz 3, 1-24. 

Zgodnie z ogólnym sensem antropologicznym drzewo z ogrodu rajskiego 

należy rozumieć jako rodzaj pewnego porządku, przez który Bóg ostatecznie 

zjednoczy wszystkich ludzi. 

 
86Wcześniej studium dotyczące Rdz, 3, 1-24 skupione na krytyce źródeł, miało tendencję do wspierania jednego 

początkowego drzewa. Najnowsze badania są bardziej zróżnicowane i skłaniają się ku dwóm drzewom; Zob. Z. 

Zevit, What Really Happened in the Garden of Eden?, Yale University Press, New Haven 2013, s. 255; 

Podobnie J. Barr oraz T. N. D. Mettinger odczytują obecną narrację opartą na dwóch drzewach w kategoriach 

ontologicznej granicy związanej z mądrością i nieśmiertelnocią, z taką różnicą, że T. N. D. Mettinger postrzega 

Boski test jako główny temat narracji; Zob. T. N. D. Mettinger, The Eden Narrative. A Literary and Religio-

Historical Study of Genesis 2-3, Eisenbrauns, Winona Lake 2007. 



238 

5.5. Mądrość – wiedza 

Podejście intertekstualne pozwala potraktować drzewo również jako 

symbol mądrości i wiedzy. Symboliczne wnioski są kształtowane przez rela-

cje tekst-tekst zwłaszcza w tekstach apokaliptycznych literatury okresu 

Drugiej Świątyni. Mogą to być również szersze, starożytne narracje lub 

współczesne teksty literackie, których ta praca jednak nie obejmuje. 

Pomimo szeregu różnych możliwości, w odniesieniu do apokaliptycz-

nej literatury okresu Drugiej Świątyni, pojawia się wspólny temat dotyczący 

mądrości i wiedzy, jaką zdobył człowiek przez spożycie owocu z drzewa za-

kazanego. W tym kontekście drzewo może ukazywać Bożą mądrość. Bada-

nie intertekstualne ukazuje w analizowanych tekstach również powiązania 

między drzewem a mądrością. Intertekstualność zorientowana na tworzenie 

przez zastosowanie cytatów oraz licznych aluzji tekstowych wskazuje, że au-

torzy tekstów apokaliptycznych pragnęli niejako skomentować posiadanie 

wiedzy, co było cenione w zachodnim społeczeństwie. Być może ich intencją 

było także poprzeć naturalne dążenie człowieka do posiadania mądrości. 

Księga Jubileuszy mówi o pierwszych ludziach, mieszkających w ogrodzie 

mądrości, że zostali oni wyposażeni w wiedzę. Analiza intertekstualna mo-

tywu drzewa Rdz 3, 1-24 wskazuje, że autor natchniony, poniekąd 

metaforycznie, nazywa „drzewem” w środku ogrodu roślinę, która w 

apokryficznej Księdze Jubileuszy jest już nazwana drzewem życia. Analo-

gicznie do Rdz 3, 1-24 w Księdze Jubileuszy drzewo w środku ogrodu 

przekształca się w postać najwyższej mądrości, określając je „Torą życia” 

(por. Prz 3, 18). Motyw drzewa tym samym wskazuje na mądrość, która 

rozpoznaje współzależność oraz dotyczy poznania dobra i zła, które posiada 

tylko sam Bóg. 

Innym znamieniem teologicznym, który wskazuje egzegeza intertek-

stualna, jest pozytywna ocena idei mądrości. Autorzy tekstów zamiast 

martwić się, że mądrość będzie związana z pierwotnym upadkiem człowieka, 

odważnie odnoszą się do metafory drzewa, podkreślając mądrość, którą 

drzewo z ogrodu rajskiego jest w stanie dać. 



239 

5.6. Ogród rajski 

Równie charakterystyczną ideą teologiczną, wypływającą z intertekstu-

alnej egzegezy motywu drzewa, jest sama idea ogrodu rajskiego, w którym 

się ono znajdowało. Apokaliptyczna literatura okresu Drugiej Świątyni w 

dość szeroki sposób opisuje ogród rajski. Analiza intertekstualna zoriento-

wana na tworzenie sygnalizuje, że autorzy tekstów bardzo często posługują 

się swoistego rodzaju kalką tekstową, cytatem bądź aluzją zaczerpniętą bez-

pośrednio z tekstu natchnionego Rdz 3, 1-24. 

W tym kontekście Apokalipsa Abrahama przedstawia świat jako ziemię 

i ogród rajski nazwany Edenem. Abraham w swoich wizjach dostrzega raj 

sprawiedliwych, którym jest ogród Eden, zaś w 1 Hen Archanioł Michał 

ukazuje Henochowi ogród rajski jako miejsce cudowne. Reakcją Henocha 

jest zachwyt nad jego pięknem (por. 1 Hen 21, 8; 22, 2; 26, 6; 32, 5). Ma on 

swoje źródło w zapachu, jaki wydaje niezwykłe drzewo znajdujące się w 

ogrodzie rajskim. 

Narracja 1 Hen 60, 23 oraz 1 Hen 77, 3 określa Eden jako ogród 

sprawiedliwości, który zamieszkiwali pierwsi ludzie. Takie określenie nie 

występuje w Rdz 3, 1-24, gdzie mowa jest jedynie o ogrodzie, który nazwany 

jest Edenem.  Analiza intertekstualna apokryfu Życie Adama i Ewy doty-

cząca relacji tekst-tekst w odniesieniu do powyższego opisuje ogród rajski 

jako niebiańskie mieszkanie Boga (por. ŻAdEw 25). Oba apokryfy przedsta-

wiają ogród, w którym drzewo znajduje się w centralnym miejscu. Autor 1 

Księgi Henocha porównuje Eden do świątyni, która ma być obrazem 

eschatologicznego Edenu na Syjonie. Takie przedstawienie ogrodu rajskiego 

niewątpliwie wiąże się z teologią kapłańską. 

Natomiast dla autora Księgi Jubileuszy ogród rajski jest ogrodem 

rozkoszy w Edenie, gdzie określenie Eden oznacza przyjemność i rozkosz, 

jakiej człowiek w tym miejscu mógł doświadczyć. Sam zaś ogród był dla 

człowieka źródłem pożywienia dającego siłę. Z Księgi Jubileuszy ogród 

Eden wyłania się jako swoistego rodzaju sanktuarium. Egzegeza intertekstu-

alna wskazuje, że rajski ogród miał służyć jako miejsce ostatecznego 



240 

spoczynku sprawiedliwych po ich śmierci, ponieważ to właśnie w nim znaj-

dowało się drzewo życia i owoce dające życie wieczne. 

Innym interesującym tematem, dotyczącym teologicznej idei ogrodu 

rajskiego, jest sposób oraz czas jego powstania. Idea, że to Bóg zasadził 

ogród, jest już obecna w Rdz 2, 8. Jednakże to werset Ps 80, 16 jest 

najstarszym poświadczeniem idei, że ogród rajski powstał przed 

stworzeniem świata. Analiza intertekstualna analizując teksty jako tkanki 

symboli sygnalizuje, że również ogród rajski w odniesieniu do motywu 

drzewa wydaje się występować w 4 Księdze Ezdrasza w różnych 

znaczeniach. Np. w 4 Ezd 3, 6-8 ogród jaki występuje w Rdz 3, 1-24 oznacza 

ogród Adama, który został stworzony już przed stworzeniem świata. Drugie 

znaczenie ogrodu rajskiego dotyczy nagrody dla prawych, którzy jedynie 

mogli mieć dostęp do tego ogrodu, jak również miejsca odpoczynku (por. 4 

Ezd 7, 36). Autor 4 Księgi Ezdrasza określa również ogród rajski jako 

nagrodę eschatologiczną (por. 4 Ezd 7, 123; 8, 52). 

Jednakże powyższe informacje nic nie mówią, podobnie jak w Rdz 3, 

1-24, o samej naturze ogrodu rajskiego. Autor 4 Księgi Ezdrasza próbuje po-

kazać czytelnikowi, że wszelkie przeciwności zostaną usunięte na końcu cza-

sów, a lud Boży na nowo otrzyma ogród rajski. To samo czyni autor apokryfu 

Życie Adama i Ewy wskazując, że zmartwychwstania oraz  nieśmiertelności 

nadejdą, gdy ogród rajski zostanie ponownie otwarty, a będzie to miało miej-

sce na końcu czasów. 

 



241 

ZAKOŃCZENIE 

Motyw drzewa z ogrodu Eden jest jednym z fundamentalnych pojęć, 

które są częścią zbiorowej pamięci hebrajskich adresatów od czasów Księgi 

Rodzaju - pojęć, których lakoniczny wyraz stoi w odwrotnej relacji do bo-

gactwa ich znaczeń, głębi pojęć, które czerpią z tego motywu oraz ogrom-

nego wpływu na czytelnika. Cała opowieść o perypetiach związanych ze 

stworzeniem człowieka rozpoczyna się właśnie opisem Bożego aktu sadze-

nia, aktu, który wyznacza scenę, na której rozgrywa się początek ludzkiej 

historii: „Pan Bóg zasadził ogród w Edenie na wschodzie i tam umieścił czło-

wieka, którego stworzył. Pan Bóg sprawił, że z ziemi wyrosło każde drzewo 

miłe dla wzroku i dobre do pożywienia, z drzewem życia pośrodku ogrodu i 

drzewem poznania dobra i zła... Pan Bóg wziął człowieka i umieścił go w 

ogrodzie Eden, aby go uprawiał i doglądał” (por. Rdz 2, 8-15). Ogród Eden 

założony przez Boga - opisany dokładniej w ww. 8 i 9, które zawierają 

terminologię związaną z sadzeniem i wzrostem - jest miejscem, w którym 

człowiek po raz pierwszy staje się świadomy swojego otoczenia: abstrakcyj-

nego i konkretnego, boskiego i ludzkiego, języka i pamięci, rozkazu, zakazu, 

grzech, winy oraz kary. To tutaj zaczyna się ludzka historia - historia zwią-

zana z przejściem od miejsca wzrostu, obfitości, wieczności i obfitej dobroci, 

nieograniczonej i wolnej od pamięci do kultury granic, świadomości przemi-

jalności i skończoności, prawa i zakazu, moralności i pamięci. 

W kulturze żydowskiej i tych, na które miał wpływ motyw drzewa z 

ogrodu rajskiego stał się „królestwem pamięci”, używając tutaj sformułowa-

nia historyka P. Nory, który rozważał historię pamięci i zauważył istnienie 

pamięci kulturowej1. Ze względu na swoją starożytną i nieskazitelną jakość, 

ludzkie doświadczenie w ogrodzie Edenu stało się pod wieloma względami 

fundamentalnym modelem relacji. W rezultacie każdy z elementów i relacji 

fabularnych - Bóg / Adam, Bóg / Ewa, Adam / Ewa, Adam / wąż, Ewa / wąż, 

Bóg / wąż oraz połączenie między każdą z tych postaci a drzewem życia, 

 
1
 Zob. P. Nora, Constructing the Past: Essays in historical methodology; Realms of memory: rethinking the 

French Past, New York 1985. 



242 

drzewem wiedzy, ogrodu - pojawiały się z czasem w różnych wersjach nar-

racyjnych również w apokaliptycznej literaturze peritestamentalnej i były 

poddawane niezliczonym falom interpretacji i reinterpretacji. Tradycje te 

znacznie rozszerzyły pisemne sformułowanie oryginalnej opowieści i popro-

wadziły ją w różnych kierunkach, odzwierciedlając różnorodne przekonania, 

dotyczące pochodzenia, pamięci, rywalizujących poglądów na źródła władzy 

i relacji władzy, jak również przeciwstawiania się koncepcjom religijnym, 

walki o kontrolę autentyczności tekstu, spierając się o to, co powinien impli-

kować ów motyw drzewa rajskiego. Opowiadanie o drzewie rajskim Rdz 3, 

1-24, które stanowi centrum niniejszego studium, niewątpliwie budzi zainte-

resowanie aż do dnia dzisiejszego. Narracja ta wpływała na interpretację 

dziejów ludzkości i kształtowała rozumienie rzeczywistości, z którą się lu-

dzie spotykali dawniej, ale również dzisiaj. Czytelnik często odbiera tę nar-

rację jako swoistą katastrofę pierwszych rodziców, która była konsekwencją 

złego postępowania, nie zwracając mimo wszystko uwagi na nadzieję, która 

w ostateczności wypływa z tego wydarzenia. 

W niniejszym studium w pierwszej kolejności podjęto próby ustalenia, 

czy Rdz 2, 4 – 3, 24 wykazuje tak trudne do rozwiązania sprzeczności lite-

rackie na poziomie fabuły. Trudno bo są one momentami nieczytelne, wy-

magające rozbicia na dyskretne przybliżenia jej literackich i tradycyjnych 

prekursorów, czy też zamysł samych czytelników z niezaprzeczalnie trud-

nym, ale ostatecznie czytelnym tekstem. Brak wyraźnych stwierdzeń na te-

mat drzewa życia z Rdz 2, 10 – Rdz 3, 21 i dostrzegane dublety w Rdz 3, 22-

24 skłaniają ku pierwszemu wnioskowi, patrząc na pisaną i ustną prehistorię 

tekstu kanonicznego, aby podjąć próbę wyjaśnienia tych cech tekstowych. 

Typowe rekonstrukcje uważają, że Księga Rodzaju 2 – 3 powstała jako opo-

wieść zawierająca tylko drzewo wiedzy, do którego zostało wszczepione 

drzewo życia, lub wyrosło z połączenia dwóch historii, z których jedna za-

wiera drzewo wiedzy i inne drzewo życia - dodatkowo, być może, połączenie 

historii stworzenia (głównie przedstawionej w Rdz 2) i historii raju (głównie 

przedstawionej w Rdz 3) w celu utworzenia tekstu kanonicznego. Niektóre 



243 

elementy takich rekonstrukcji mogą rzeczywiście przybliżać proces, który 

ostatecznie doprowadził do finalizacji Księgi Rodzaju 2 – 3, jaką znamy 

obecnie. Jednak, jak wykazała analiza, tekst kanoniczny nie wymaga analizy, 

aby miał sens. Rdz 3, 1-24 w obecnym kształcie nie wikła swoich czytelni-

ków w węzeł sprzeczności fabularnych, które mogłyby wprowadzać czytel-

nika w swoisty „błąd” tekstowy, mający na celu ostateczne usunięcie drzewa 

życia z narracji. Schemat syntaktyczny Rdz 2, 9b jest poświadczony w innym 

miejscu i umieszcza zarówno drzewo poznania dobra i zła, jak i drzewo życia 

„w środku ogrodu”, przynajmniej tak, jak widzi to narrator. To, że kobieta 

wspomina tylko o jednym drzewie „pośrodku ogrodu”, nie unieważnia ani 

nie zaprzecza lepiej sformułowanemu twierdzeniu narratora, że rosło tam też 

inne niezwykłe drzewo. Przez to można śmiało stwierdzić, iż tekst odzwier-

ciedla bardziej ograniczone skupienie kategorialne. Księga Rodzaju 3, 22. 24 

nie stanowi zbędnych, wydawałoby się, dubletów z Rdz 3, 23. W. 22 podwaja 

wzmacnia i intensyfikuje motyw do wygnania z raju. W. 24 opisuje jedynie 

relację z tego wydarzenia – ale oba wersety funkcjonują harmonijnie z wer-

setem pomiędzy nimi. Co więcej, wycięcie drzewa życia pozostawia bez roz-

strzygnięcia ważny wątek fabularny - groźbę śmierci z Rdz 2, 17. Tekst ka-

noniczny pozwala, aby sam zakaz tego drzewa służył jako mechanizm, dzięki 

któremu śmierć ludzi staje się potencjalnie pewna. 

Studium metafory drzewa w apokaliptycznych pismach judaizmu 

okresu Drugiej Świątyni przebiegało w czterech etapach. Pierwszym była 

analiza perykopy Rdz 3, 1-24, uwzględniając przy tym najnowsze badania z 

dziedziny egzegezy biblijnej, precyzując również ważne zagadnienie doty-

czące dwóch drzew ogrodu rajskiego: drzewa w środku ogrodu oraz drzewo 

życia. Drugi etap polegał na przeprowadzeniu analizy tekstów masoreckiego 

i greckiego Rdz 3, 1-24 mówiących o tematyce drzewa, uwzględniając przy 

tym uwagi gramatyczno-filologiczne badanej perykopy. Trzeci etap badań 

polegał na reinterpretacji opowiadania Rdz 3, 1-24 w apokaliptyce okresu 

Drugiej Świątyni, zmierzającej do wydobycia przesłania teologicznego me-

tafory drzewa. Poszczególne fazy przeprowadzonego studium kończyły się 



244 

wnioskami wynikającymi z prowadzonych badań. Zwieńczeniem tychże ba-

dań były podsumowania ujęte w czwartym rozdziale pracy, które zarazem 

usystematyzowały wyniki przeprowadzonych analiz. Aby nie powtarzać po-

czynionych obserwacji, na zakończenie zostały wskazane te elementy mo-

tywu drzewa Rdz 3, 1-24 w apokaliptycznych pismach judaizmu okresu Dru-

giej Świątyni, które wnoszą swoistą oryginalność teologiczną do analizy pe-

rykopy o drzewie z ogrodu Eden. 

Po analizie i przyglądnięciu się motywom drzewa, które występując w 

apokaliptycznej literaturze okresu Drugiej Świątyni, oczom czytelnika uka-

zuje się szczególne święte miejsce, które jest niewidoczne dla fizycznego 

oka. Ujawnia się w umyśle nielicznych wybranych, którzy przekraczają gra-

nice, a jego odrębność polega na absolutnej odmienności, którą umożliwia 

obecność tam Boga. Jest to miejsce związane z boskim objawieniem, króle-

stwami wiecznej czystości i świętości na niebiańskim obszarze ogrodu Eden, 

który zawiera pachnące drzewa i kadzidlane rośliny (por. 1 Hen 25, 1-7; 32, 

1-6), nazywany również „ogrodem sprawiedliwości”. Od połowy III wieku 

przed Chr. to święte miejsce, związane z sadzeniem i wzrostem, kwitnieniem 

i kwitnieniem, ogrodem i drzewami, ogrodem życia i plantacją prawości stało 

się znane nie tylko jako ogród Eden, ale także jako Raj. To koncepcyjne roz-

szerzenie nastąpiło w Septuagincie z tłumaczenia Tory, kiedy hebrajską na-

zwę ogrodu uzupełniono greckim tłumaczeniem: παράδεισον ἐν Εδεμ. „Raj 

w Edenie” to greckie tłumaczenie hebrajskiego „Ogrodu Edenu”, w którym 

rosły rzadkie drzewa. Henoch doświadcza w swojej niebiańskiej podróży do 

ogrodu Eden pachnących drzew i gór niosących kadzidło, które dostrzega 

główny bohater. Motyw drzewo z 1 Hen w relacji intertekstualnej zostało 

opisane w wzniosłych kategoriach. Bóg rozpoznaje zło popełnione przez 

stworzenie, które na początku dziejów stworzył jako „bardzo dobre” i osta-

tecznie podejmuje decyzję o wyeliminowaniu ludzkiej niegodziwości. Boha-

ter apokryfu angażuje się w realizację Bożego planu, zaś drzewo, które 

powiązane jest z tym planem, identyfikowane jest jako drzewo życia. Apo-

kryf również w bardzo intuicyjny sposób ukazuje percepcje zmysłowe, które 



245 

zostały jeszcze bardziej rozszerzone w opisie drzewa w rozdziałach 1 Hen 

24 – 25. Henoch odczuwa zapach wyjątkowego drzewa i mówi o jedzeniu 

jego owoców. To jest charakterystyczna cecha używana do identyfikacji 

drzewa w środku ogrodu. Ostatecznie, kiedy ponownie aromaty drzew są 

wymienione w 1 Hen 30, 2-3; 1 Hen 31, 3; 1 Hen 32, 4 wyjątkowe drzewo 

określone zostanie jako drzewo mądrości. Reasumując argumenty, wynika-

jące z analizy można dojść do wniosku, iż drzewo opisane w narracji 1 Hen 

nie ma żadnych atrybutów edeńskiego „drzewa życia”. Analiza skłania bar-

dziej do stwierdzenia, iż jest to drzewo mądrości, które ma przynosić życie.  

Takie stwierdzenie ma również sens, ponieważ symbol drzewa ma 

zastosowanie także w literaturze mądrościowej oraz funkcjonuje w 

przesłaniu Księgi Czuwających. 

Księga Jubileuszy omawia motyw drzewa rajskiego w kilku ważnych 

kwestiach. Po pierwsze, stwierdza, że skoro ogród został utworzony trze-

ciego dnia stworzenia, w dniu, w którym zostały stworzone wszystkie morza, 

wszystkie rzeki i miejsca wód na całej ziemi, ziarno, które się sieje, i 

wszystko, co się je, drzewa rodzące owoce to wśród nich było również wy-

jątkowe drzewo z Edenu. Księga ta ukazuje przesłanie świętości ogrodu raj-

skiego. Anioł obecności opowiada o świętości Ogrodu Eden i świętych drze-

wach tam zasadzonych przez samego Boga. Księga Jubileuszy w odniesieniu 

do relacji biblijnej priorytetowo  ukazuje znaczenie zasad czystości, które 

wyznaczają paralelę między ogrodem Eden a sanktuarium. W tym kontekście 

również zwraca uwagę na świętość każdego drzewa zasadzonego w ogro-

dzie. Świętość przypisuje się wszystkim pędom w ogrodzie Eden. Jest ona 

związana z boską obecnością i cyklicznym charakterem życia wiecznego, 

ponieważ sadzenie zostało dokonane przez Boga, którego działania przekra-

czają granice czasu i miejsca oraz faktycznie je ustanawiają. Świętość ta do-

maga się przestrzegania surowych reguł czystości przy wchodzeniu do 

Ogrodu, przestrzeganych przez aniołów. Niebiański model ogrodu Eden jawi 

się jako synekdocha - część odzwierciedlająca i wyrażająca całość - w uświę-



246 

conej ziemskiej dziedzinie znanej jako „Święte Świętych”, podlegającej ści-

słym regułom czystości, przestrzeganym przez kapłanów i lewitów. Analiza 

ukazuje świętość wynikającą z połączenia między drzewami ogrodu Edenu 

a ofiarowaniem pachnącego kadzidła. W Ogrodzie są święte drzewa, których 

„zapach jest lepszy niż wszystkie zapachy” i które są związane ze świeżością 

życia, wiecznym wzrostem, zapachem kwiatów jak również młodością oraz 

płodnością. Księga Rodzaju oraz Księga Jubileuszy analogicznie przedsta-

wiają przykazania, które nakreślił Bóg, dotyczące kontaktu z drzewem raj-

skim w dodatkowych słowach o niedotykaniu nawet owocu i określeniu 

drzewa jako jednego w środku ogrodu, a nie jako drzewa poznania dobra i 

zła. Warto podkreślić, że przedstawiona treść w Księdze Jubileuszy jest re-

produkowana, a nie opracowywana na nowo. W przeciwieństwie do Księgi 

Rodzaju w Księdze Jubileuszy postać kobiety Ewy staje się tak samo istotna 

jak jej męża Adama w historii, która mówi o upadku pierwszych rodziców. 

Staje się ona swoistą bohaterką tego opowiadania, zaś Adam przestaje być 

już źródłem, przez które człowiek zostaje wtajemniczony w Boską wolę, po-

nieważ oboje słyszą rozkaz zabraniający jedzenia owocu z drzewa. 

Apokryf Życie Adama i Ewy zawiera pouczającą narrację o drzewie 

środka ogrodu rajskiego, o którym Ewa opowiada swoim dzieciom przy 

łóżku ich wkrótce umierającego ojca. To także nadaje konkretny kształt idei, 

że obecność Boga w ogrodzie Eden jest związana z kwitnieniem i podobnie 

jak Henoch, przywiązuje boski tron do drzewa życia. Zapach kwiatów i przy-

jemnych owoców, który emanuje z drzew ogrodu Eden, symbolizuje wiecz-

ność i boskie pochodzenie życia. W podobny sposób przyjemny zapach, uno-

szący się z kadzidła spalonego przy wejściu do miejsca najświętszego, sym-

bolizuje wieczność przymierza między niebem a ziemią. Źródłem tego przy-

jemnego zapachu są święte rośliny ogrodu rajskiego, które reprezentują wzór 

świętości i symbolizują wieczność życia. Ta mistyczna opowieść, która ła-

mie granice czasu i miejsca, opiera się na sennych wizjach i słowach aniołów, 

które odzwierciedlają perspektywę narratora, chcącego opisać święte miejsce 

niebieskie. Opiera się też z pewnością na starożytnych tradycjach pisanych, 



247 

zgodnych z perspektywą czytelnika, który przypomina nauki o świętym 

ziemskim miejscu. Relacja poszerza ograniczony opis drzewa poznania w 

Księdze Rodzaju i przesadza je do ogrodu drzew dających kadzidło. Analiza 

kilku wersji tekstu apokryfu Życie Adama i Ewy ukazuje jeszcze większą 

relacyjność na wielu płaszczyznach tekstowych. Wersja łacińska ukazuje 

drzewo, które dostarcza wiedzę dotyczącą dobra i zła, co jest tożsame z prze-

kazem zawartym w Księdze Rodzaju. Natomiast w wersji greckiej zostaje 

wyjaśniona konsekwencja nieuniknionej śmierć za popełnione wykroczenia. 

Obie wersje tekstu Życie Adama i Ewy w odniesieniu do Rdz 3, 1-24 opisują 

zdarzenie, w którym to Ewa jako pierwsza popełnia nieprawość, a potem 

przekazuje owoc Adamowi. Pierwszy człowiek ma świadomość swojej kary, 

wiązanej z porzuceniem przymierza, które jest ukazane zarówno w wersji 

łacińskiej, jak i greckiej. 

Apokalipsa Abrahama opiera się na zbiorze różnych motywów z Księgi 

Rodzaju, ale również Księgi proroka Ezechiela, przekształcając je poprzez 

eliminację ich antropomorficznych szczegółów. Ta nadrzewna metafora zo-

staje ukazana jako odniesienie do zniszczenia narodów lub ich aroganckich 

władców, co w relacji intertekstualnej nakreśla użycie takiego obrazu przez 

autora natchnionego w Rdz 3, 1-24 redagującego swoje dzieło w okresie nie-

woli babilońskiej. Podkreślając podobieństwa między biblijnymi i 

apokryficznymi opisami relacji o ogrodzie Eden, obraz drzewa i jego 

zakazanego owocu w Księdze Rodzaju wykorzystany został do ukazania 

ideologii cielesności, zaś w słowiańskiej apokalipsie jednoznacznie 

przeciwstawia się tradycji boskiej cielesności. Przesłanie adamiczne zwią-

zane z metaforą drzewa z Rdz 3, 1-24 potwierdza podobieństwa człowieka 

do Boga, który ukształtował człowieka na swoje podobieństwo, zaś Apoka-

lipsa Abrahama zamysł autora dotyczący tego przesłania ukazuje w sposób 

zupełnie odmienny. 

Dla 4 Księgi Ezdrasza jak i dla Księgi Rodzaju tematyka dotycząca 

stworzenia i miłości, jak również braku posłuszeństwa, znacząco wpisuje się 



248 

w idee obu ksiąg. Przez bezpośrednie odniesienia krzyżowe, jak i przez ce-

lowe reminiscencje literackie 4 Ezd rezonuje z wieloma podobnymi tema-

tycznie i literacko księgami natchnionymi. Przesłanie, które dotyczy meta-

fory drzewa w 4 Ezd 8, 52, zaskakuje w przekazywanej idei podkreśleniem - 

bardzo ważnego dla każdego człowieka - braku łaski dla źle postępujących, 

gdzie kulminacyjny moment ma swoje miejsce w 4 Ezd 8, 46-63. Odpowie-

dzi Pana Boga na pytania Ezdrasza opierają się na języku wykorzystującym 

pojęcia z rolnictwa, szczególnie związane z drzewem. Owa odpowiedź pro-

wadzi ostatecznie do kluczowej części, w której zastosowane zostały obrazy 

drzewa życia (zob. 4 Ezd 8, 46-62). Bóg przekonuje bohatera, że nie zrozu-

miał miłość Boga do jego stworzenia. Wykorzystując przesłanie z Rdz 3, 1-

24, autor księgi w widocznych relacjach międzytekstowych wskazuje na 

Boga, który oddziela doświadczenia dwóch rodzajów ludzi: tych, którzy uni-

żają się i są rzeczywiście sprawiedliwi oraz tych, którzy „chodzili z wielką 

dumą” (por. 4 Ezd 8, 50) i nie są sprawiedliwi. Metafora drzewa skupia wo-

kół siebie nagrodę i karę dla tych dwóch grup ludzi w czasach ostatecznych. 

Niewątpliwie literatura Drugiej Świątyni powinna być istotnym odnie-

sieniem dla chrześcijan w kontekście badań biblijnych. Dzięki niej można 

nie tylko lepiej zrozumieć oczekiwania Żydów, ale także pogłębić rozumie-

nie Pisma Świętego. Pisma apokaliptyczne z Drugiej Świątyni dotyczą kon-

kretnych problemów danego czasu. Sugerują niebiańskie poparcie dla ich 

wersji judaizmu. W przeciągu dwóch tysiącleci człowiek powinien być bar-

dziej skłonny do odczytania swojej sytuacji w interpretacjach tej literatury, 

tak jak autorzy Drugiej Świątyni ponownie odczytali swoją sytuację w Pra-

wie i Prorokach. Czymś uzasadnionym byłoby wykorzystanie tej literatury 

jako materiału pomocniczego również przy analizie Nowego Testamentu, 

unikając przywiązania do bardziej spekulatywnych elementów. 

Idea dialogicznej intertekstualności jako metoda wykorzystana w ni-

niejszym studium polega na tym, że wspomniany tekst dodaje „głos” do na-

wiązującego tekstu, tak że czytelnik jest zmuszony do konfiguracji wielu 



249 

„głosów”. Jak sama nazwa wskazuje, chodzi tutaj bardziej o otwartość i wza-

jemność niż zamknięcie i wyjątkowość. Nie oznacza to, że wszystkie „głosy” 

są jednakowo głośne, a autor może kierować czytelników w stronę określo-

nych interpretacji. Negacja niekoniecznie ucisza aluzję, a zadaniem czytel-

nika jest zadecydowanie, jaką rolę nadal odgrywają skojarzenia i konotacje, 

pojawiające się w opracowywanym tekście. 

Niniejsza praca wskazuje na to, iż intertekstualność to nie wszystko, ale 

zaniedbanie intertekstualności ogranicza na bogactwo studiowanego i eks-

plorowanego tekstu. Krótki przykład analizy intertekstualnej zorientowanej 

na produkcję pokazuje, jak wieloaspektowe, złożone i owocne może być za-

angażowanie się w zadania i pytania, które są kluczowe dla czytania zgodnie 

z metodologią intertekstualną. Takie podejście otwiera różnorodne perspek-

tywy i wymiary znaczenia tekstów, wymaga również dużo pracy i jednocze-

śnie pociąga za sobą bogactwo przesłania perykopy Rdz 3, 1-24, w której 

motyw drzewa został w klarowny i przejrzysty, a co najważniejsze, orygi-

nalny sposób również ukazany w literaturze apokaliptycznej judaizmu 

okresu Drugiej Świątyni. To tylko pierwszy krok, aby ciągle odkrywać, jak 

wielki wpływ w egzegezie biblijnej mogą mieć analizy intertekstualne do 

wykrywania niuansów znaczenia. Co więcej, zbadanie tylko kilku rozdzia-

łów z tekstów, do których nastąpiły odwołania, mogą okazać się niewystar-

czające. Należy mieć na uwadze całą księgę lub nawet księgi, aby wykonać 

dobrą pracę intertekstualną. Ten syntetyczny przykład lektury zorientowanej 

na semiotyce zbadał tylko jedno podejście intertekstualne i to w ograniczo-

nym zakresie. Możliwości podejścia intertekstualnego zorientowanego na 

odbiór lub generatywnego podejścia intertekstualnego zwielokrotniają po-

tencjał różnorodności znaczeń tekstu, który należy przebadać. Niniejsza 

praca również jasno wskazuje, że praca intertekstualna, jako decentralizacja 

znaczenia, fałszuje każdą interpretację, która opiera się przekonaniu, że może 

być tylko jedna poprawna interpretacja. Intertekstualność w ramach semio-

tycznego podejścia do studiowania Biblii nie jest jednak złotą receptą. Trzeba 



250 

zawsze akceptować i pracować z rzeczywistością danych znaków występu-

jących w analizowanych tekstach. Jest to zasadnicze kryterium, określające 

wiarygodność i akceptowalność własnej interpretacji. Właśnie z tego po-

wodu ważne jest, aby dokładnie rozważyć różne podejścia do intertekstual-

ności i obrać właściwe podejście metodologiczne. To właśnie niniejsza praca 

próbuje ustalić i wychodzi tej próbie naprzeciw, zaś same teksty wraz z ich 

intertekstualnymi relacjami zawsze pozostaną o wiele bogatsze. Aby jednak 

wyczerpać temat, należałoby jeszcze przeanalizować teksty Nowego Testa-

mentu, które dotyczą motywu drzewa i nadają mu jeszcze głębsze znaczenie. 

To zachęca do dalszych badań z zastosowaniem analizy intertekstualnej. 

  



251 

BIBLIOGRAFIA 

WYDANIA BIBLII W JĘZYKACH ORYGINALNYCH 

− Biblia Hebraica Stuttgartensia, red. Elliger K., Rudolph W., Stuttgart: Deutsche 

Bibelgesellschaft 19975. 

− Biblia Sacra, iuxta Vulgatam versionem, (red.) Weber R., Stuttgart 1969. 

− Boyd J. O., The Octateuch in Ethiopic according to the Text of the Paris Codex, with the 

Variants of Five Other Manuscripts, vol. 1, Leyden: Brill 1909-1911. 

− Jansma T., Koster M. D., The Old Testament in Syriac, according to the Peshitta 

Version, part 1, fascicle 1, Genesis-Exodus, Leiden: Brill 1977. 

− Maher M., Targum Pseudo-Jonathan: Genesis. The Aramaic Bible, Collegeville 1992. 

− Septuaginta, id est Vetus Testramentum graece iuxta LXX interpreters, I-II, Rahlefs 

A. (Stuttgart 22006). 

− von Gall A. F., Der hebräische Pentateuch der Samaritaner, Giessen: Alfred 

Topelmann 1918. 

TŁUMACZENIA BIBLII 

− Biblia Jerozolimska, Poznań 2006. 

− Biblia to jest Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. nowy przekład z języka 

hebrajskiego i greckiego opracowany przez Komisję Przekładu Pisma Świętego, 

Warszawa 1985. 

− Biblia Tysiąclecia. Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z 

języków oryginalnych, Poznań 20085. 

− Cook J., The Exegesis of the Greek Genesis, w: VI Congress of the International 

Organization for Septuagint and Cognate Studies, (red.) J. Cook, Atlanta, Georgia 

1987. 

− Harl M., La Bible d’Alexandrie I: La Genese. Traduction du texte grec de la Septante, 

Introduction et Notes, Editions du Cerf, Paris 19942. 

− Hiebert R. J. V., Genesis. To the Reader, w: A New English Translation of the Septuagint 

and the Other Greek Translations Traditionally Included under That Title, (red.) A. 

Pietersma, B. G. Wright, Oxford University Press, New York 2007, s. 1-42. 

− Macho A. D., Genesis, Biblia Polyglotta Matritensia IV: Targum Palaestinense in 

Pentateuchum 1, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid 1988. 



252 

− McNamara M., Targum Neofiti 1: Genesis. The Aramaic Bible, Collegeville 1992. 

− Morrison C. E., Balzaretti C., Pozzobon M., The Syriac Peshitta Bible with English 

translation. Genesis, (red.) G. A. Kiraz, A. Juckel, Gorgias Press, Piscataway 2019. 

− Pecaric S., (oprac), Chamisza Chumsze Tora – Chumasz Pardes Lauder. Przekład 

Pięcioksięgu z języka hebrajskiego opatrzony wyborem komentarzy Rabinów oraz 

hebrajski tekst komentarza Rasziego z punktacją samogłoskową i Haftary z 

błogosławieństwami. Księga Pierwsza, Bereszit, tłum: S. Pecaric, E. Gordon, Kraków 

2012. 

− Pismo Święte Stary i Nowy Testament, (red.) M. Peter, Poznań 2014.  

− Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Najnowszy przekład z języków 

oryginalnych z komentarzem, (red.) Zespół biblistów polskich, Częstochowa 2008. 

− Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Najnowszy przekład z języków 

oryginalnych z komentarzem, (red.) Brzegowy T. i in., Częstochowa 2009. 

− Popowski R.,  (przekł., wprow., i przypisy), Septuaginta, czyli Grecka Biblia Starego 

Testamentu wraz z księgami deuterokanonicznymi i apokryfami żydowskimi oraz 

onomastykonem, Warszawa 2014. 

− Program biblijny BibleWorks (wersja 10.0), zawierający teksty oryginalne z analizą 

morfologiczną oraz liczne tłumaczenia. 

− Program biblijny Logos Bible Software. 

− Wevers J. W., Genesis, Septuaginta: Vetus Testamentum Graecum Auctoritate 

Academiae Scientiarum Gottingensis editum 1, Gottingen 1974. 

− Wróbel M., Targum Neofiti 1, Księga Rodzaju : tekst aramejski - przekład, aparat 

krytyczny - przypisy, Gaudium, Lublin 2014. 

INNE TEKSTY ŹRÓDŁOWE – ORYGINALNE 

− Bensly R. L., The Fourth Book of Ezra. The Latin version edited from mss, (red.) J. A. 

Robinson, Texts and studies, contributions to Biblical and Patristic literature, vol. 3, no. 

2, Eugene-Oregon 2004 

− Charles R. H., The Ethiopic Version of Hebrew Book of Jubilees, Oxford 1895. 

− Charles R. H., The Ethiopic Version of the Book of Enoch: Edited from Twenty-Three 

MSS. together with the Fragmentary Greek and Latin Versions, Anecdota Oxoniensia, 

Semitic Series 11, Clarendon, Oxford 1906. 



253 

− Charles, R. H. The Book of Enoch or 1Enoch: Translated from the Editor’s Ethiopic Text 

and Edited with the Introduction, Notes and Indexes of the First Edition Wholly Recast, 

Enlarged and Rewritten, Together with a Reprint from the Editor’s Text of the Greek 

Fragments, Clarendon, Oxford 1912. 

− Fabricius J. A., Codex Pseudepigraphus Veteris Testamenti, 2d ed., 2 vols., Felginer, 

Hamburg 1722. 

− Knibb M. A., The Ethiopic Book of Enoch. A New Edition in the Light of the Aramaic 

Dead Sea Fragments. Text and Apparatus, Oxford 1978. 

− Milik J. T., The Books of Enoch: Aramaic Fragments of Qumrân Cave 4, Clarendon, 

Oxford 1976. 

− Stone M. E., Manuscripts and Readings of Armenian 4 Ezra, Textus 6, (1968), s. 48-61. 

− Stone M., The Penitence of Adam, Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium, vol. 

430, tom. Arm 14, Louvain 1981. 

− Tromp J., The Life of Adam and Eve in Greek. A Critical Edition, PVTG 6, Boston 2005. 

− VanderKam J. C., The Book of Jubilees (CSCO 511; Scriptores Aethiopici 88), t. II, 

Louvain 1989, s. 7-15. 

INNE TEKSTY ŹRÓDŁOWE - TŁUMACZENIA 

− Anderson G. A., Stone M. E., A Synopsis of the Books of Adam and Eve, Early Judaism 

and Its Literature 5, Scholars Press, Atlanta 1994. 

− Anderson G., Stone M. E., A Synopsis of the Books of Adam and Eve. Second Revised 

Edition, Early Judaism and Its Literature 17, Scholars Press, Atlanta 1999. 

− Black M., The Book of Enoch or 1 Enoch: A New English Edition with Commentary and 

Textual Notes in Consultation with James C. VanderKam, Studia in Veteris Testamenti 

Pseudepigrafa 7, Brill, Leiden 1985. 

− Charles R. H., The Book of Jubilees, w: The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old 

Testament in English: with introductions and critical and explanatory notes to the 

several books, (red.) R. H. Charles, vol. 2, Clarendon Press, Oxford 1969, s. 1-82. 

− Donadoni S., Un frammento della versione copta del ‘Libro di Enoch, Acta Orientalia 

25, (1960), s. 197-202. 

− Fusella L., Libro dei Giubilei, w: Apocrifi dell’Antico Testamento, (red.) P. Sacchi, (TEA 

Religioni e Miti, 17), Milano 2002, s. 126-131. 

− James M. R., A Fragment of the Book of Enoch in Latin, TS 2/3, (1893), s. 146-150. 



254 

− Knibb M. A., 1 Enoch, w: The Apocryphal Old Testament, (red.) H. F. D. Sparks, Oxford 

University Press, New York 1984, s. 169-319. 

− Kondracki A., Księga Jubileuszów, w: Apokryfy Starego Testamentu, (red.) R. 

Rubinkiewicz, Vocatio, Warszawa 2016, s. 262-342. 

− Laurence R., The Book of Enoch: An apocryphal production, supposed to have been lost 

for ages; but discovered at the close of the last century in Abyssinia now first translated 

from an Ethiopic MS. in the Bodleian Library, Parker, Oxford 1821. 

− Pettorelli J. P., La Vie latine d’Adam et Eve. Analyse de la Tradition manuscrite, 

Apocrypha 10, 1999, s. 196-296. 

− Pritchard J. B., Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, Princeton 

31969. 

− Rubinkiewicz R.,  Apokalipsa Abrahama, Ruch Biblijny i Liturgiczny, R. 27, nr 4-5, 

(1974), s. 230-237. 

− Rubinkiewicz R., I Księga Henocha, w: Apokryfy Starego Testamentu, (red.) R. 

Rubinkiewicz, Vocatio, Warszawa 2016, s. 144-214. 

− Rubinkiewicz R., Apocalypse of Abraham, a new Translation and Introduction, w: The 

Old Testament Pseudepigrapha, (red.) J. H. Charlesworth, Vol. 1, Doubleday, Garden 

City NY 1983-1985. 

− Schodde G. H., The Book of Enoch: Translated from the Ethiopic, with Introduction and 

Notes, W. F. Draper, Andover 1882. 

− Tronina A., Armeńska pokuta Adama, Vox Patrum 31, t. 56, (2011), s. 597-620. 

− von Tischendorf C., Apocalypses Apocryphae Mosis, Esdrae, Pauli, Iohanni, Olms, 

Hildersheim 1966. 

− Wintermute O. S., Jubilees: A New Translation and Introduction, w: The Old Testament 

Pseudepigrapha, (red.) J. H. Charlesworth, vol. 2, Doubleday, New York 1983-1985, s. 

35-142. 

DOKUMENTY KOŚCIOŁA 

− Interpretacja Biblii w Kościele. Dokument Papieskiej Komisji Biblijnej z komentarzem 

biblistów polskich, przekł. i red. R. Rubinkiewicz, Vocatio, Warszawa 1999. 

KOMENTARZE I OPRACOWANIA DO TEKSTÓW BIBLIJNYCH 

− Aune D. E., Revelation 1–5, Word Biblical Commentary 52A, Word, Dallas 1998. 



255 

− Barr J., The Garden of Eden and the Hope of Immortality, Fortress, Minneapolis 1993. 

− Bonhoeffer D., Creation and Fall: A Theological Exposition of Genesis 1–3, tłum. D. 

S. Bax, (red.) J. W. de Gruchy, D. Bonhoeffer, Works in English 3, Fortress, 

Minneapolis 1997. 

− Brzegowy T., Pięcioksiąg Mojżesza. Wprowadzenie i egzegeza Księgi Rodzaju 1 – 

11 , Tarnów 2002. 

− Cassuto U., A Commentary on the Book of Genesis 1 – 11, Jerusalem 1961. 

− Chrostowski W., Ogród Eden – zapoznane świadectwa asyryjskiej diaspory, Rozprawy 

i Studia Biblijne 1, Vocatio, Warszawa 1996. 

− Dziadosz D., Drzewo poznania dobra i zła a koncepcja Stwórcy w Rdz 2,4b – 3, 24, 

Biblica et Patristica Thoruniensia 7 (2014) 2, s. 81-105. 

− Dziadosz D., Tak było na początku. Izrael opowiada swoje dzieje. Literacka i 

teologiczna analiza wiodących tradycji Księgi Rodzaju, Przemyśl 2011. 

− Engnell I., “Knowledge” and “Life” in the Creation Story, w: Wisdom in Israel and in 

the Ancient Near East, pres. to Prof. Harold Henry Rowley, (red.) M. Noth, D. Thomas,  

Vetus Testamentum, Supplements 4, Leiden 1960, s. 103-119. 

− Gaebelein F. E. The expositor's Bible commentary: with The New International Version 

of the Holy Bible in twelve volumes, vol. 2 (Genesis-Numbers), Zondervan, Grand Rap-

ids 1990, s. 50-59. 

− Gunkel H., Genesis, Göttingen 1910. 

− Gunkel H., Genesis, Mercer University Press, Macon 1997. 

− Guziakiewicz E., Rajski owoc i podstawy biblijnej moralności, Ruch Biblijny i 

Liturgiczny 68 (2015) 1, s. 59-68. 

− Hamilton V. P., The Book of Genesis 1-17 (New International Commentary on the Old 

Testament Series), Grand Rapids 1990. 

− Jelonek T., Teologia biblijna, Kraków 2011. 

− Jerome Biblical Commentary – Two Volumes, (ed.) Brown R. E., Fitzmyer J. A., 

Murphy R. E., London 1968. 

− Katolicki komentarz biblijny, (red.) Brown R. E., Fitzmyer J. A., Murphy R. E., tłum. 

Bardski K. i in., Prymasowska Seria Biblijna, (red.) Chrostowski W., Warszawa 

2000. 

− Keener C., Komentarz historyczno-kulturowy do Nowego Testamentu, tłum. Z. 

Kościuk, Warszawa 2000. 



256 

− Kiernikowski Z., Drzewo życia w środku ogrodu (Rdz 1-11), Pastores 45, nr 4, 

(2009), s. 7-17. 

− L. Lemański, Tora – Pięcioksiąg. Wprowadzenie w zagadnienia teologiczne i histo-

ryczno-krytyczne, Szczecin 2020. 

− Lanfer P. T., Remembering Eden: The Reception History of Genesis 3:22–24, Oxford 

University Press, New York 2012. 

− Lemański J., Księga Rodzaju rozdziały 1 – 11. Wstęp, przekład i komentarz, Nowy Ko-

mentarz Biblijny, Częstochowa 2013. 

− Licht J., The Thanksgiving Scroll: A Scroll from the Wilderness of Judaea: Text, 

Introduction, Commentary and Glossary, Jerusalem 1957. 

− Magonet J., The Themes of Genesis 2–3, Journal for the Study of the Old Testament. 

Supplement Series 136, (1992), s. 39-46. 

− Mettinger T. N. D., The Eden Narrative. A Literary and Religio-Historical Study of 

Genesis 2-3, Eisenbrauns, Winona Lake 2007. 

− Międzynarodowy komentarz do Pisma Świętego. Komentarz katolicki i ekumeniczny 

na XXI wiek, (red.) Farmer W. R., tłum. Bednarek H. i in., Warszawa 2000. 

− Neusner J., Genesis Rabbah, The Judaic commentary to the Book of Genesis : A New 

American Translation, vol. 1 - Genesis 1, 1 – 8, 14, Atlanta 1985. 

− Pfeiffer H., Der Baum in der Mitte des Gartens: Zum überlieferungsgeschichtliche Ur-

sorung der Paradieserzähung (Gen 2,4b – 3, 24), Zeitschrift für die Alttestamentliche 

Wissenschaft 112, Teil 1,  (2000), s. 487-500. 

− Ratzinger J. - Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, cz.1, tłum. W. Szymona, Kraków 2007. 

− Ravasi G., W cieniu drzewa poznania dobra i zła. Uwagi hermeneutyczne do Rdz 2 – 3, 

„Communio” 11 (1991) 4, s. 3-13. 

− Sarna N. M., Genesis, Jewish Publication Society, Philadelphia 1989. 

− Sarna N. M., Understanding Genesis, McGraw-Hill, New York 1966. 

− Schüle A., Der Prolog der hebräischen Bibel. Der literar und theologiegeschichtliche 

Diskurs der Urgeschichte (Genesis 1-11), Zürich 2006. 

− Schüle A., Die Urgeschichte (Genesis 1-11). Zürcher Bibelkommentare. Altes 

Testament, Zürich 2009. 

− Skinner J., A Critical and Exegetical Commentary on Genesis, Edinburgh 1930. 

− Slawik L., Egzegeza Starego Testamentu. Wprowadzenie do metod egzegetycznych, 

Warszawa 2004. 



257 

− Speiser E. A., Genesis. Introduction, Translation and Notes, The Anchor Bible, vol. 1, 

Doubleday, New York 1964. 

− Synowiec J., Na początku. Wybrane zagadnienia Pięcioksięgu, Warszawa 1987. 

− Titus P. J., The Second Story of Creation (Gen 2:4-3:24). A Prologue to the Concept of 

Enneateuch?, Frankfurt: Peter Lang 2011. 

− Tronina A., Drzewo życia w rajskim ogrodzie. Biblijne korzenie mistyki krzyża, 

Częstochowa 2017. 

− von Rad G., Genesis: A Commentary, SCM Press, London 1961. 

− von Rad G., Teologia Starego Testamentu, tłum. B. Widła, Warszawa 1986. 

− Walsh J. T., Genesis 2,4b – 3,24: Synchronic Approach, Journal of Biblical Literature 

96, (1977), 161-177. 

− Walton J. H. i in., Komentarz historyczno-kulturowy do Biblii hebrajskiej, tłum. Z. 

Kościuk, Warszawa 2005. 

− Wenham G. J., Genesis 1 – 15, Word Biblical Commentary 1, Waco 1987. 

− Westermann C., Basic Forms of Prophetic Speech, tłum. H. C. White, Cambridge 

1991. 

− Westermann C., Genesis 1-11,  Biblischer Kommentar: Altes Testament 1.1, Neu-

kirchener Verlag des Erziehungsvereins Neukirchen-Vluyn 1974. 

− Westermann C., Genesis 1-11, Berlin 1985. 

− Westermann C., Genesis 1–11: A Commentary, Minneapolis, Augsburg 1984. 

− Wyatt N., Interpreting the creation and fall story in Genesis 2-3, Zeitschrift für die 

Alttestamentliche Wissenschaft 93, Teil 1, (1981), s. 10-21. 

− Zawiszewski E., Pięcioksiąg i Księgi historyczne. Wstęp szczegółowy. Komentarz do Ks. 

Rodz. 1,1 – 11,9, Pelplin 1996. 

− Zevit Z., What Really Happened in the Garden of Eden?, Yale University Press, New 

Haven 2013. 

− Ziemiński I., Drzewo życia. Próba filozoficznej interpretacji śmierci, Edukacja 

Humanistyczna 16, nr 1, (2007), 127-138. 

− Zohary M., Plants of the Bible, London 1982. 

KOMENTARZE DO TEKSTÓW ŹRÓDŁOWYCH 

 LITERATURY PERITESTAMENTALNEJ 

− Anderson G. A., Life of Adam and Eve, w: Outside the Bible: Ancient Jewish writings 



258 

related to Scripture, vol. 2, (red.) L. H. Feldman, J. L. Kugel, L. H. Schiffman, The 

Jewish Publication Society, Philadelphia 2013, s. 1331-1359. 

− Anderson G. A., Stone M. E., Tromp J., Literature on Adam and Eve. Collected 

Essays, Atlanta 2000. 

− Anderson G. A., The Penitence Narrative in the Life of Adam and Eve, w: Literature on 

Adam and Eve: Collected Essays, (red.) G. A. Anderson, M. Stone, J. Tromp, Brill, 

Leiden 2000, s. 3-42. 

− Anderson G. A., The punishment of Adam and Eve, w: Literature on Adam and Eve: 

Collected Essays, (red.) G. A. Anderson, M. Stone, J. Tromp, Brill, Leiden 2000,, s. 57-

82. 

− Bachmann V., Rooted in Paradise? The Meaning of the ‘Tree of Life’ in 1 Enoch 24–

25 Reconsidered, Journal for the Study of the Pseudepigrapha 19, (2009), s. 83-107. 

− Bailey J., Initiation and the Primal Woman in Gilgamesh and Genesis 2–3, Journal of 

Biblical Literature, vol. 89, no. 2, (1970), s. 137-150. 

− Bautch K. C., A Study of the Geography of 1Enoch 17–19: “No One Has Seen What I 

Have Seen”, Supplements to the Journal for the Study of Judaism 81, Brill, Leiden 2003. 

− Bensly R. L., James M. R., The Fourth Book of Ezra, Nendeln 1967. 

− Box G. H., The Apocalypse of Ezra (II Esdras III-XIV), London 1917. 

− Brand T. M., 1 Enoch, w: Outside the Bible: Ancient Jewish writings related to 

Scripture, vol. 2, (red.) L. H. Feldman, J. L. Kugel, L. H. Schiffman, The Jewish 

Publication Society, Philadelphia 2013, s. 1359-1453. 

− Collins J. J., The Apocalyptic Imagination. An Introduction to Jewish Apocalyptic 

Literature, Eerdmans Publishing Company, Michigan 2016. 

− Crawford W. S., Rewriting Scripture in Second Temple Times, USA 2008. 

− Dillmann A., Das Buch Henoch: uebersetzt und erklärt, Vogel, Leipzig 1853. 

− Fletcher-Louis C., All the Glory of Adam. Liturgical Anthropology in the Dead Sea 

Scrolls, Brill, Leiden 2002. 

− Fuchs C., Das Leben Adam und Evas, w: Die Apokryphen und Pseudoepigraphen 

des Alten Testaments, (red.) E. Kautzsch, II, Darmstadt 1962, 506-528. 

− Gordis R., The Knowledge of Good and Evil in the Old Testament and the Qumran 

Scrolls, Journal of Biblical Literature, vol. 76, no. 2, (1957), s. 123-138. 

− Gordis R., The Significance of the Paradise Myth, The American Journal of Semitic 

Languages and Literatures 52, (1936), s. 86-94. 



259 

− Hall R. H., The Christian Interpolation in the Apocalypse of Abraham, Journal of 

Biblical Literature 107 (1988) 1, s. 107-112. 

− Halpern-Amaru B., The First Woman, Wives, and Mothers in "Jubilees", Journal of 

Biblical Literature 113, no. 4, (1994), s. 609-626. 

− Harlow D., Idolatry and Alterity: Israel and Nations in the Apocalypse of Abraham, w: 

The Other in Second Temple Judaism. Essays in Honor of John J. Collins, (red.) D. 

Harlow, M. Goff, K. M. Hogan, J. S. Kaminsky, Grand Rapids 2011. 

− Hendel R. S., Genesis Book of, w: The Anchor Bible Dictionary, (red.) D. N. Freedman, 

G. A. Herion, vol. 2, New York: Doubleday 1992, s. 933-941. 

− Henoch, w: Encyklopedia katolicka, T. 6, Lublin 1993, s. 681-682. 

− Hilgenfeld A., Die Propheten Esra und Daniel und ihre neusten Bearbeitungen, Halle: 

Pfeffer 1863. 

− Himmelfarb M., Ascent to Heaven in Jewish and Christian Apocalypse, Oxford 

University Press, New York-Oxford 1993. 

− Hogan K. M., The Meanings of tora in 4 Ezra, Journal for the Study of Judaism in the 

Persian, Hellenistic and Roman Period 38, Brill, Leiden 2007, s. 530-552.  

− Hogan K. M., Theologies in conflict in 4 Ezra: wisdom, debate and apocalyptic solution, 

Supplements to the Journal for the Study of Judaism 130, Brill, Leiden 2008. 

− Hogan M. K., 4 Ezra, w: Outside the Bible: Ancient Jewish writings related to 

Scripture, vol. 2, (red.) L. H. Feldman, J. L. Kugel, L. H. Schiffman, The Jewish 

Publication Society, Philadelphia 2013, s. 1607-1671. 

− Jędrzejewski S., Początek zła (Rdz 3 i 6; 1-4) w interpretacji Księgi Henocha 

etiopskiej (1 HenEt), Sem [T.] 13, (1997), s. 95-112. 

− Jędrzejewski S., U korzeni zła. Rdz 1-11 w interpretacji apokaliptyki żydowskiej, Lublin 

1997. 

− Johnson M. D., Life of Adam and Eve, w: The Old Testament Pseudepigrapha, (red.), J. 

H. Charlesworth, Vol. 2, New York: Doubleday 1985, s. 249-295. 

− Jonge M., Tromp J., The Life of Adam and Eve and related literature, Sheffield 

Academic Press, Sheffield 1997. 

− Kapelrud A. S., The Gates of Hell and the Guardian Angels of Paradise, Journal of the 

American Oriental Society 70, (1950), s. 151-156. 

− Keulers J., Die eschatologische Lehre des vierten Esrabuches, Biblische Studien 20, 

nos. 2-3, Herder, Freiburg im Breisgau 1922. 



260 

− Kondracki A., Księga Jubileuszów, w: Apokryfy Starego Testamentu, (red.) R. 

Rubinkiewicz, Vocatio, Warszawa 2016, s. 262-342. 

− Kugel J. L., Jubilees, w: Outside the Bible: Ancient Jewish writings related to 

Scripture, vol. 1, (red.) L. H. Feldman, J. L. Kugel, L. H. Schiffman, The Jewish 

Publication Society, Philadelphia 2013, s. 297-298. 

− Kulik A., Apocalypse of Abraham, w: Outside the Bible: Ancient Jewish writings 

related to Scripture, vol. 2, (red.) L. H. Feldman, J. L. Kugel, L. H. Schiffman, The 

Jewish Publication Society, Philadelphia 2013, s. 1453-1482. 

− Kulik A., Retroverting Slavonic Pseudepigrapha: Toward the Original of the 

Apocalypse of Abraham, Atlanta 2004. 

− Ladd J. D., Commentary on the Book of Enoch, USA 2008.  

− Marcus R., The Tree of Life in Proverbs, Journal of Biblical Literature 62, no. 2, (1943), 

s. 117-120. 

− Mędala S., IV Księga Ezdrasza, w: Apokryfy Starego Testamentu, (red.) R. 

Rubinkiewicz, Vocatio, Warszawa 2016, s. 375-403. 

− Mędala S., Wprowadzenie do literatury międzytestamentalnej, The Enigma Press, 

Kraków 1994. 

− Metzger B. M., The Fourth Book of Ezra, w: The Old Testament Pseudepigrapha, 

(red.) J. H. Charlesworth, Vol. 1, Doubleday, Garden City NY 1983, s. 517-559. 

− Nickelsburg G. W., 1 Enoch 1: A Commentary on the Book of 1 Enoch, Chapters 1-

36; 81-108, Fortress Press, Minneapolis 2001. 

− Nickelsburg G. W., 1 Enoch: a commentary on the Book of 1 Enoch, Chapters 1–36, 

Fortress Press, Minneapolis 2001. 

− Orlov A., Heavenly priesthood in the Apocalypse of Abraham, Cambridge University 

Press, New York 2013. 

− Parchem M., Pisma apokaliptyczne i testamenty (Apokryfy Starego Testamentu, 2), 

Kraków – Mogilany 2010. 

− Reed A. Y., Enoch, Eden, and the Beginnings of Jewish Cosmography, w: Enoch, Eden, 

and the Beginnings of Jewish Cosmography, (red.) C. Burnet, J. Kraye, London 2016. 

− Reicke B., The Knowledge Hidden in the Tree of Paradise, Journal of Semitic Studies, 

vol. 1, no. 3, (1956), s. 193-201. 

− Rubinkiewicz R. (oprac. i wstępy),  Apokryfy Starego Testamentu, Warszawa 2016. 

− Rubinkiewicz R., Abraham Apokalypse of, w: The Anchor Bible Dictionary, (red.) D. 



261 

N. Freedman, G. A. Herion, vol. 1, Doubleday, New York 1992, s. 41-43. 

− Rubinkiewicz R., Apokalipsa Abrahama, w: Apokryfy Starego Testamentu, (red.) R. 

Rubinkiewicz, Vocatio, Warszawa 2016, s. 443-456. 

− Sacchi P., L'apocalittica giudaica e la sua storia, Biblioteca di cultura religiosa, 55, 

Paideia Editrice, Brescia 1990. 

− Sacchi P., Storia del Secondo Tempio. Israele tra VI secolo a. C. e I secolo d. C., 

Società Editrice Internazionale, Torino 1994. 

− Schieffer F. W., Die religiösen und ethischen Anschauungen des 4. Ezrabuches, Leipzig 

1901. 

− Segal M., The Book of Jubiless: Rewritten Bible, Redaction, Ideology and Theology, 

Supplements to the Journal for the Study of Judaism 117, Brill, Leiden 2007. 

− Stone M. E, A History of the literature of Adam and Eve, Scholars Press, Atlanta (GA) 

1992. 

− Stone M. E., Apocrypha, Pseudepigrapha and Armenian Studies. Collected Papers, 

vol. I-II, Leuven 2006. 

− Stone M. E., Fourth Ezra. A Commentary on the Book of Fourth Ezra, Minneapolis 

1990. 

− Stone M. E., Henze M., 4 Ezra and 2 Baruch : translations, introductions, and notes, 

Fortress Press, Minneapolis 2013. 

− Stone M. E., Paradise in 4 Ezra iv.8 and vii.36, viii.52, Journal of Jewish Studies 

17, (1966), s. 85-88. 

− Stuckenbruck L., The Book of Jubilees and the Origin of Evil, w: Enoch and the mosaic 

Torah: the evidence of Jubilees, (red.) G. Boccaccini, G. Ibba, Eerdmans, Grand Rapids 

2009, s. 294-308. 

− Tigchelaar E. J. C., Eden and Paradise: The Garden Motif in Some Early Jewish Texts 

(1 Enoch and other texts found at Qumran), w: Paradise Interpreted. Representations 

of Biblical Paradise in Judaism and Christianity, (red.) G. P. Luttikhuizen, Brill, Leiden 

1999, s. 37-62. 

− Tronina A., Księga Jubileuszy czyli Mała Genesis. Przekład i opracowanie, The 

Enigma Press, Kraków-Mogilany 2018. 

− van Ruiten J. T. A. G. M., Primaeval History Interpreted : The Rewriting of Genesis 1-

11 in the Book of Jubilees, Supplements to the Journal for the Study of Judaism 66, 

Leiden 2000. 



262 

− VanderKam J. C., Enoch: A man for all generations, University of South Carolina Press, 

Columbia 1995. 

− VanderKam J. C., Jubilees, Book of,  (red.) D. N. w: The Anchor Bible Dictionary 

(red.) D. N. Freedman, G. A. Herion, vol. 3, New York: Doubleday 1992, s. 1030-

1032. 

− VanderKam J. C., Jubilees: A Commentary on the Book of Jubilees, Vol 1. Chapters 1-

22, Minneapolis 2018. 

− VanderKam J. C., The Book of Jubilees, Sheffield 2001. 

− Wells L. S. A., The Book of Adam and Eve, w: The Apocrypha and Pseudepigrapha of 

the Old Testament in English: with introductions and critical and explanatory notes to 

the several books, (red.) R. H. Charles,  vol. 2, Oxford: Clarendon Press 1969, s. 123-

154. 

− Widow J. C. O., The origins of the canon of the Hebrew Bible: an analysis of Josephus 

and 4 Ezra, Supplements to the Journal for the Study of Judaism 186, Leiden: Brill 

2018. 

− Wróbel M. S., Znaki końca czasów w Apokalipsie Ezdrasza (4 Ezd), Analecta Biblica 

Lublinensia, VI, (2010), s. 133-141. 

LITERATURA PRZEDMIOTU – INTERTEKSTUALNOŚĆ  

− Aichele G., Phillips G. A., Introduction: Exegesis, Eisegesis, Intergesis, Semeia 69-

70, (1995), s. 7-18.  

− Alkier S., Intertextuality and the Semiotics of Biblical Texts, w: Reading the Bible 

Intertextually, (red.) R. B. Hays, S. Alkier, L. A. Huizenga, Baylor University Press, 

Waco, Texas 2009, s. 3-22. 

− Alkier S., Intertextuality Based on Categorical Semiotics, w: Exploring intertextuality: 

diverse strategies for New Testament interpretation of Texts, (red.) B. J. Oropeza, S. 

Moyise, Cascade Books, Oregon 2016, s. 128-147. 

− Alkier S., New Testament Studies on the Basis of Categorical Semiotics, w: In Reading 

the Bible Intertextually, (red.) S. Alkier, R. B. Hays, L. A. Huizenga, Baylor University 

Press, Waco 2009, s. 223-248. 

− Allen G., Intertextuality, Londyn 2000. 

− Anderson G., Celibacy or Consummation in the Garden? Reflection on Early Jewish 

and Christian Interpretation of the Garden of Eden, Harvard Theological Review, 



263 

vol. 82, no. 2, Harvard 1982, s. 121-148. 

− Bachtin M., Problemy literatury i estetyki, tłum. W. Grajewski, Warszawa 1982. 

− Beal T. K., Ideology and intertextuality: Surplus of meaning and controlling the 

means of production, w: Reading between texts: Intertextuality and the Hebrew 

Bible, (red.) D. N. Fewell, Louisville: Westminster John Knox1992 s. 27-39. 

− Beaugrande R. A. de, Dressler W. U., Wstęp do lingwistyki tekstu, tłum. A. Szwedek, 

Warszawa 1990. 

− Becker-Leckrone M., Julia Kristeva and Literary Theory, England 2005. 

− Bertens H., Literary Theory: The Basics, wyd. 5, New York 2014. 

− Broich U., Pfister M., Intertextualitӓt, Formen, Funktionen, anglistische Fallstudien, 

Konzepte der Sprach- und Literaturwissenschaft 35, De Gruyter 1985. 

− Culler J., Teoria literatury, tłum. M. Bassaj, Warszawa 1998. 

− Czerski J., Metodologia Nowego Testamentu, Opolska Biblioteka Teologiczna 126, 

Opole 2012. 

− Eco U., Innowacja i powtórzenie: między modernistyczną i postmodernistyczną 

estetyką, „Przekazy i opinie”, nr 1/2, 1990, s. 12-36. 

− Fewell D. N., Introduction: Writing, Reading, and Relating, w: Reading between 

texts: Intertextuality and the Hebrew Bible, (red.) D. N. Fewell, Louisville-Kentucky 

1992, s. 11-24. 

− Freyne S., Reading Hebrews and Revelation intertextually, w: Intertextuality in 

Biblical Writings, (red.) S. Draisma., Kok, Kampen 1989, s. 83-93. 

− Genette G., Palimpsestes: La littérature au second degré, Paris 1982. 

− Głowiński M., O intertekstualności, Pamiętnik Literacki, R. LXXVII, nr 4, (1986), 

s. 5-33. 

− Haberer A., Intertextuality in Theory and Practice, Literature 49(5), France 2007, s. 

54-67. 

− Hatina T.R., Intertextuality and Historical Criticism in New Testament Studies: Is 

there a Relationship?, Biblical Interpretation, vol. 7, no. 1, (1999), s. 28-43. 

− Helbig J., Intertextualitӓt und Markierung: Untersuchungen zur Systematik und 

Funktion der Signalisierung von Intertextualität, Winter, Heidelberg 1996. 

− Holthuis S., Intertexualitӓt. Aspekte einer rezeptionsorientierten Konzeption, 

Stauffenburg-Colloquium 28, Stauffenburg Verlag, Tübingen 1993, s. 12-28. 



264 

− James E. O., The Tree of Life. An Archeological Study, Studies in the history of 

religions, Supplements to Numen 1, Brill, Leiden 1966. 

− Kaczmarski J., Analiza intertekstualna apokalipsy. Metodologia i przykłady 

zastosowań, Warszawskie Studia Teologiczne, R. XIII, (2000), s. 103-118. 

− Kalaga W., Intertekstualność a ontologia tekstu, Kwartalnik Neofilologiczny, t. 46, 

z. 3/4, (1999), s. 169-176. 

− Katharine J. D., Joyce P., Biblical Interpretation and Method: Essays in Honour of 

John Barton, Oxford University Press 2013. 

− Krawczyk M., Hipoteza zależności hipertekstualnej Listu do Rzymian od Księgi 

Mądrości, Wydawnictwo Naukowe UKSW, Warszawa 2020. 

− Kristeva J., Słowo, dialog i powieść, tłum. W. Grajewski, w: Dialog – język – 

literatura, (red.) Czaplejewicz E., Kasperski E., Warszawa 1983, s. 394-418. 

− Kynes W., Intertextuality. Intertextuality: Method and Theory in Job and Psalm 119, 

w: Biblical Interpretation and Method. Essay in Honour of John Barton, (red.) K. J. 

Dell, P. M. Joyce, Oxford University Press, Oxford 2013, s. 201-213. 

− Lachmann R., Intertextualitӓt als  Sinnkonstitution: Andrej Belyjs Petersburg und die 

‘fremden’ Texte, Poetica 15, (1983), s. 66-107. 

− Linke W., Intertekstualizm w badaniach biblijnych na przykładzie Apokalipsy, 

Roczniki Teologiczne Warszawsko-Praskie, t. 2, Warszawa 2002, s. 81-111. 

− Linke W., Pieśń nad Pieśniami w Ap? Aluzja literacka lub zbieżność wyrazowa w 

badaniach intertekstualnych, Collectanea Theologica, t. 78, nr 4, (2008), s. 71-103. 

− Majkiewicz A., Intertekstualność – implikacje dla teorii przekładu, Warszawa 2008. 

− Markiewicz H., Odmiany intertekstualności, w: Literaturoznawstwo i jego 

sąsiedztwa, (red.) H. Markiewicz, Warszawa 1989, s. 215-238. 

− Meek R. L., Intertextuality. Inner-Biblical Exegesis, and Inner-Biblical Allusion: 

The Ethics of a Mathodology, Biblica 95 (Commentarii Periodici Pontificii Instituti 

Biblici), (2014), s. 280-291. 

− Moyise S., Intertextuality and historical approaches to the use of Scripture in the 

New Testament, Verbum et Ecclesia, vol. 26, no. 2, (2005), s. 447-458. 

− Nickelsburg G. W., Jewish Literature between the Bible and the Mishnah, 

Minneapolis 2005. 

− Nycz R., Intertekstualność i jej zakresy: teksty, gatunki, światy, w: Tekstowy świat. 

Poststrukturalizm a wiedza o literaturze, (red.) R. Nycz, Warszawa 1995, s. 80-109. 



265 

− Obbink H. T., The Tree of Life in Eden, Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissen-

schaft 46,(1928), s. 105-112. 

− Orosz M., Literary Reading(s) of the Bible, w: Reading the Bible Intertextually, (red.) 

R. B. Hays, S. Alkier, L. A. Huizenga, Baylor University Press, Waco, Texas 2009, s. 

191-204. 

− Patӧfi J. S., Olivi T., Von der verbalen Konstitution zur symbolischen Bedeutung - From 

Verbal Constitution to Symbolic Meaning, Papiere zur Textlinguistic 62, Hamburg 

1988. 

− Penner K. M., The Tree of Life in Enochic Literature, The Tree of Life, Themes in Bib-

lical Narrative, Vol. 27, Brill, Netherlands 2020, s. 166-182. 

− Petӧfi J. S., Explikative Interpretation: Explikatives Wissen, w: Von der verbalen Kon-

stiAtution zur symbolischen Bedeutung – From Verbal Constitution to Symbolic Mean-

ing, (red.) J. S. Petӧfi, T. Olivi, Hamburg 1988, s. 184-195. 

− Pfister M., Koncepcje intertekstualności, tłum. M. Łukasiewicz, Pamiętniki 

Literackie, R. LXXXII, (1991), s. 183-208. 

− Smit P., Reaching for the Tree of Life- The Role of Eating, Drinking, Fasting, and 

Symbolic Foodstuffs in 4 Ezra, Journal for the Study of Judaism in the Persian, 

Hellenistic, and Roman Period, Vol. 45, No. 3 (2014), s. 366-387. 

− Stocker P., Theorie der intertextuellen Lektüre. Modelle und Fallstudien, Paderborn 

1998. 

− Stordalen T., Echoes of Eden: Genesis 2-3 and Symbolism of the Eden Garden in Bib-

lical Hebrew Literature, Biblical Exegesis and Theology 25, Peeters, Leuven 2000. 

− Stovell B. M., The Tree of Life in Ancient Apocalypse, The Tree of Life, Themes in 

Biblical Narrative, Vol. 27, Brill, Netherlands 2020, s. 134-165. 

− Szymik S., Podstawowe aspekty analizy narracyjnej tekstu biblijnego, Ruch Biblijny i 

Liturgiczny 49, (1996), s. 90-103. 

− Tegtmayer H., Der Begriff der Intertextualitӓt und seine Fassungen-Eine Kritik der In-

tertextualitӓtskonzepte Julia Kristevas und Susanne Holthuis, w: Textbeziehungen: Lin-

guistiche und literaturwissenschaftliche Beitrӓge zur Intertextualitӓt, (red.) J. Klein, U. 

Fix, Tübingen 1997. 

− Treier D. J., Keepers E., Kieser T., The Tree of Life in Modern Theological Thought, 

The Tree of Life, Themes in Biblical Narrative, Vol. 27, Brill, Netherlands 2020, s. 365-

386. 



266 

− van Wolde E., Text with Dialogue with Texts: Intertextuality in the Ruth and Tamar 

Narratives, Biblical Interpretation, vol. 5, no. 1, (1997), s. 1-28. 

− Vanhoozer K. J., Is there a meaning in this text?: The Bible, the reader, and the morality 

of literary knowledge, Grand Rapids 1998. 

− Voelz J. W., Multiple Signs, Levels of Meaning and Self as Text: Elements of 

Intertextuality, Semeia 69-70, (1995), s. 149-164. 

− Woschitz K. M., Parabiblica. Studien zur jüdischen Literatur in der hellenistisch-

römischen Epoche: Tradierung, Vermittlung, Wandlung, Wiedeń 2005. 

− Wypych S., Intertekstualność a najbardziej znane metody analizy literackiej tekstów 

Pisma Świętego, Studia Theologica Varsaviensia, nr 1, (2004), s. 155-168. 

− Young M. S., The principle of Reformed intertextual interpretations, Theological 

Studies, vol. 62, no. 2, (2006), s. 607-634. 

− Zmuda M., O intertekstualności i jej zastosowaniu w egzegezie biblijnej, w: Biblia i 

kultura – dialog czy konflikt?, (red.) R. Pindel, S. Jędrzejewski, (Hermeneutica et 

Judaica 1), Kraków 2008, s. 103-121. 

LITERATURA POMOCNICZA 

− Ambroży, De Paradiso, II PL 14. 

− Augustyn z Hippony, Komentarz słowny do Księgi Rodzaju (De Genesi ad litteram libri 

duodecim), VIII, 6.12, 13.28, tłum. J. Sulowski, Augustyn z Hippony, Pisma 

egzegetyczne przeciw manichejczykom, Wydawnictwo ATK, Warszawa 1980. 

− Barr J., Éden et la quète de l’immortalitè, Lire la Bible 107, Cerf, Paris 1995, s. 99-106. 

− Barr J., The Concept of Biblical Theology: An Old Testament Perspective, Fortress, 

Minneapolis 1999. 

− Beale G. K., The Book of Revelation: A Commentary on the Greek Text, Eerdmans, 

Grand Rapids 1999. 

− Beattie D.R.G., What is Genesis 2-3 about?, The Expository Times 92, (1980), s. 8-10. 

− Berg M., Yochai S. B., Ashlag Y., The Zohar: The First Ever Unabridged English 

Translation, with Commentary, vol. 2, Kabbalah Centre International, New York 2003. 

− Bianchi E., Adam, ou es tu?, Cerf, Paris 1998. 

− Budde K., Die biblische Urgeschichte (Gen 1 – 12, 5), Giessen 1883. 

− Chatman S., Story and Discourse: Narrative Structure in Fiction and Fil, New York 

1980. 



267 

− Clines D. J. A., The Tree of Knowledge and the Law of Yahve (Psalm XIX), Vetus 

Testamentum, vol. XXIV, no. 1, (1974), s. 8-14.  

− Colins J. J., Apocalypse: The Morphology of a Genre, Semeia 14, (1979), s. 1-20. 

− Collins J. J., The Jewish Apocalypses, Semeia 14, (1979), s. 21-60. 

− Couffignal R., Guides pour l'Eden: Approaches nouvelles de Genèse II,4-III, Revue 

Thomiste 80, (1980), s. 613-662. 

− Culley R. C., Action Sequences in Genesis 2-3, Semeia 18, (1980), s. 25-34. 

− Davidsen O., The Mythical Foundation of History: A Religio-Semiotic Analysis of the 

Story of the Fall, Linguistica Biblica 51, (1982), s. 23-36. 

− de Rynck P., Jak czytać opowieści biblijne i mitologiczne w sztuce, tłum. P. 

Nowakowski, Universitas, Kraków 2008. 

− Dohman C., Schöpfung und Tod: Die Entfaltung theologischer und antropologischer 

Konzeptionen in Gen 2/3, Stuttgarter biblische Beiträge 35, Verlag Kath: Bibelwerk, 

Stuttgart 1996. 

− Drawnel H. J., 1 Enoch 6–11 Interpreted in Light of Mesopotamian Incantation 

Literature, w: 1 Enoch and the Synoptic Gospels: Reminiscences, Allusions, 

Intertextuality, (red.) L. T. Stuckenbruck, EJL 44, SBL Press, Atlanta, 2016, s. 245-284. 

− Festirazzi F., Gen. 1-3 e la sapienza di  Israele, Rivista biblica: organo dell'Associazione 

Biblica Italiana 27, (1979), s. 41-51. 

− Filon z Aleksandrii, Pisma, t. 1: O stworzeniu świata; Alegorie praw; O dekalogu; O 

cnotach. tłum. L. Joachimowicz, IW PAX, Warszawa 1986. 

− Fowl S. E., Engaging Scripture, Challenges in Contemporary Theology, Blackwell, 

Oxford 1998. 

− Fretheim T., Creation Untamed: The Bible, God, and Natural Disasters, Michigan 2010 

− Galbiati E., Piazza A., Biblia Księga zamknięta, Warszawa 1971. 

− Gardener A., Genesis 2.4b-3: A Mythological Paradigm of Sexual Equality of the 

Religious History of Pre-Exilic Israel?, Scottish Journal of Theology 43, (1990), s. 1-18. 

− Greenfield J. C., Stone M. E., The Enochic Pentateuch and the Date of the Similitudes, 

Harvard Theological Review 70, (1977), s. 51-65. 

− Hays R. B., Reading Backwards: Figural Christology and the Fourfold Gospel Witness, 

Baylor University Press, Waco 2014. 

− Henze M., The Pseudepigrafa Project at the Society of Biblical Literature 1969-1971, 

w: The Old Testament Pseudepigrapha: fifty years of the Pseudepigrapha Section at the 



268 

SBL, (red.) M. Henze, L. I. Lied, SBL Press, Atlanta 2019, s. 11-50. 

− Himmelfarb M., The Temple and the Garden of Eden in Ezekiel, the Book of the 

Watchers, and the Wisdom of ben Sira, w: Sacred Places and Profane Spaces: Essays in 

the Geographics of Judaism, Christianity, and Islam, (red.) J. Scott, P. Simpson–

Housley, New York 1991, s. 63-78. 

− Holter K., The Serpent in Eden as a Symbol of Israel’s Political Enemies: A Yahwistic 

Criticism of the Solomonic Foreign Policy?, Scandinavian Journal of the Old Testament 

1, (1990), s. 106-112. 

− Humbert P., Études surle rècit du Paradis et de la Chute dans la Genèse (T. XIV des 

Mémoires de l'Université), Revue de l'histoire des religions, Vol. 129, (1946), s. 139-

144. 

− Jędrzejewski S., Targumy – tłumaczenia hebrajskiej Biblii, w: Rozumienie Biblii, (red.) 

T. Jelonek, Kraków 2006, s. 41-58. 

− Jobling D., Myth and its Limits in Genesis 2.4b-3.24, in idem, The Sense of Biblical Nar-

rative. II. Structural Studies in the Hebrew Bible, Journal for the Study of the Old 

Testament. Supplement Series 39, (1986), s. 22-24. 

− Kennedy J. M., Peasants in Revolt: Political Allegory in Genesis 2-3, Journal for the 

Study of the Old Testament 47, (1990), s. 3-14. 

− Kikawada I. M., A. Quinn, Before Abraham Was: The Unity of Genesis 1-11, Nashville 

1985. 

− Kratz R. G., Die Komposition der erzählenden Bücher des Alten Testaments: 

Grundwissen der Bibelkritik, Vandenhoeck-Ruprecht, Göttingen 2000. 

− Krispenz J., Wie viele Bäume braucht das Paradies? Erwägungen zu Gen II 4B-III 24, 

Vetus Testamentum, vol. LIV, no. 3, (2004), s. 301-318. 

− Kugel J. L., Traditions of the Bible: A guide to the Bible as It Was at the Start of the 

Common Era, MA: Harvard University Press, Cambridge 1998. 

− Kugel J. L., Traditions of the Bible: a guide to the Bible as it was at the start of the 

common era, USA 1998. 

− Kułaczkowski J., „Grzech pierworodny i jego następstwa dla relacji pomiędzy 

mężczyzną i kobietą w świetle Rdz 3”, Studia Warmińskie 2007/2008, s. 17-34. 

− L. Stachowiak, Potop biblijny, Tworzywo literackie, treść opowiadania, teologia, Jak 

Rozumieć Pismo Święte 4, Lublin 1988. 

− Levin C., Der Jahwist, Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen 



269 

Testaments 157, Vandenhoeck-Ruprecht, Göttingen 1993. 

− Levison J. R., Portraits of Adam in Early Judaism: from Sirach to 2 Baruch, Journal for 

the Study of the Pseudepigrapha. Supplement Series 1, Academic Press, Sheffield 1988. 

− Maier J., Między Starym a Nowym Testamentem. Historia i religia w okresie Drugiej 

Świątyni, Kraków 2002. 

− Majewski M., Pięcioksiąg odczytany na nowo. Przesłanie autora kapłańskiego (P) i jego 

wpływ na powstanie Pięcioksięgu, Kraków 2018. 

− Montaner L. V., Génesis Rabbah I (Génesis 1-11): Comentario Midrásico al libro del 

Génesis, Estella (Navarra) 1994. 

− Morris P., Sawyer D. (red.), A Walk in the Garden. Biblical, Iconograph ical and 

Literary Images of Eden, Journal for the Study of the Old Testament. Supplement Series 

136, Sheffield 1992. 

− Naidoff B. D., A Man to Work the Soil: A New Interpretation of Genesis 2-3 , Journal 

for the Study of the Old Testament 5, (1978), s. 2-14. 

− Narrowe M. H., Another Look on the Tree of Good and Evil, The Jewish Bible Quarterly 

26, no. 3, (1998), s. 184-188. 

− Nickelsburg G. W., Some Related Traditions in the Apocalypse of Adam, the Books of 

Adam and Eve, and 1 Enoch, w: The Rediscovery of Gnosticism: Proceedings of the 

International Conference on Gnosticism at Yale, New Haven, Connecticut, March 28-

31, 1978, vol. 2: Sethian Gnosticism, (red.) B. Layton, Brill, Leiden 1981, s. 515-539 

− Nielsen E., Creation and the Fall of Man. A Cross-Disciplinary Investigation, Hebrew 

Union College Annual 43, (1972), s. 13-22. 

− Nihan C., Römer T., Le débat actuel sur la formation du Pentateuque, w: Introduction à 

l’Ancien Testament, (red.) T. Römer, C. Nihan, J. Macchi, Labor et Fides, Genève 2009, 

s. 158-184. 

− Orlov A., Divine Scapegoats: Demonic Mimesis in Early Jewish Mysticism, New York 

Albany 2015. 

− Ouro R., Linguistic and Thematic Parallels Between Genesis 1 and 3, Journal of the 

Adventist Theological Society, 13/1, Spring 2002, s. 44-54 

− Pawłowski Z., Opowiadanie Opowiadanie, Bóg i początek. Teologia narracyjna Rdz 1-

3, Rozprawy i Studia Biblijne 13, Vocatio, Warszawa 2003. 

− Prince G.,  A Dictionary of Narratology. Revised edition, Lincoln 2003 



270 

− Rosenberg J. W., The Garden Story Forward and Backward: The Non-Narrative Dimen-

sion of Gen 2-3, Prooftext 1, (1981), s. 1-27. 

− Schmid K., Die Unteilbarkeit derWeisheit: Uberlegungen  zur sogenannten 

Paradieserzählung Gen 2f. und  ihrer theologischen Tendenz, Zeitschrift für die 

Alttestamentliche Wissenschaft 114, Teil 1, (2002), s. 21-39. 

− Schmidt W., Die Schöpfungsgeschichte der Priesterschrift, Wissenschaftliche 

Monographien zum Alten und Neuen Testament 17, Neukirchen-Vluyn 1964. 

− Schreiner J., Teologia Starego Testamentu, tłum. Matysiak W., Warszawa 1999. 

− Ska J. L., Genesis 2–3: Some Fundamental Questions, Forschungen Zum Alten 

Testament II. 34, (2008), s. 1-27. 

− Sternberg M., The Poetics of Biblical Narrative: Ideological Literature and the Drama 

of Reading, Bloomington 1987. 

− Stock-Hesketh J., Circles and Mirrors: Understanding 1 Enoch 21–32, Journal for the 

Study of the Pseudepigrapha 11, (2000), s. 27-58. 

− Stone L. G., The Soul: Possession, Part or Person? The Genesis of Humen Nature in 

Genesis 2,7, w: What About the Soul?, (red.) J. B. Green, Nashville 2004, s. 57-60. 

− Stone M. E., Apocalyptic Literature, w: Jewish Writings of the Second Temple Period, 

(red.) M. E. Stone, CRINT 2.2, Assen-Philadelphia 1984. 

− Stone M. E., Features of the Eschatology of 4 Ezra, Atlanta 1989. 

− Strzałkowska B., Księga Rodzaju w Septuagincie, Biblica et Patristica Thoruniensia 4, 

(2011), s. 95-121. 

− Trible P., God and the Rhetoric of Sexuality, Fortress, Philadelphia 1978. 

− Trilling W., Stworzenie i upadek, Warszawa 1971. 

− Uehlinger C., Genesis 1-11: Die Urgeschichte, w: Einleitung in das Alte Testament. Die 

Bücher der Hebräischen Bibel und die alttestamentlichen Schriften der katholischen, 

protestantischen und orthodoxen Kirchen, (red.) T. Römer, J. D. Macchi, C. Nihan, 

Zürich: Theologischer Verlag Zürich 2013, s. 176-195. 

− Vogels W., L’être humain appartient au sol: Gn 2.4b-3.24, La nouvelle revue 

théologique 105, (1983), s. 515-534;  

− Vogels W., The Tree(s) in the Middle of the Garden (Gn 2:9; 3:3), Science et Esprit 59, 

(2007), s. 129-142. 

− Wallace H. N., The Eden Narrative, Harvard Semitic Monographs 32, Brill Academic 

Pub, Atlanta 1985. 



271 

− Witte M., Die biblische Urgeschichte. Redaktion und teologische Beobachtungen zu 

Genesis 1,1 – 11,26, Berlin 1998. 

− Wstęp ogólny do Pisma Świętego, (red.), J. Szlaga, Poznań-Warszawa 1986. 

POMOCE LEKSYKALNE 

− Beyer H. W., ἐπισκέπτομαι, w: Theological Dictionary of the New Testament, (red.) G. 

Kittel, G. Friedrich, vol. 2, W. B. Eerdmans: Grand Rapids 1964-1976, s. 599-606. 

− Botterweck G. J., Ringgren H., Fabry H. J., Theological Dictionary of the Old Testa-

ment, t. 1-16, Grand Rapids: Eerdmans Michigan 1977-2018. 

− Botterweck G. J., ידע, w: Theological Dictionary of the Old Testament, (red.) G. J. 

Botterweck, H. Ringgren, H. J. Fabry, t. 5, Grand Rapids: Eerdmans Michigan 1977-

2018, s. 448-454. 

− Burnett R. E., Historical Criticism, w: Dictionary for Theological Interpretation of the 

Bible, (red.) K. J. Vanhoozer, Baker Academic, Grand Rapids 2005, s. 291-293. 

− Buttrick G. A., The interpreter's dictionary of the Bible : an illustrated encyclopedia 

: identifying and explaining all proper names and significant terms and subjects in 

the Holy Scripture, including the apocrypha, vol. 3, New York 1962-76, s. 655-656. 

− Charlesworth J. H., Paradise, w: The Anchor Bible Dictionary, (red.) D. N. Freedman, 

G. A. Herion, vol. 5, New York 1992, s. 154-155. 

− Charlesworth J. H., Paradise, w: w: The New Interpreter’s Dictionary of the Bible, (red.) 

K. D. Sakenfeld, vol. 4, Nashville 2006-2009, s. 377-378. 

− Childs P., Fowler R., The Routledge Dictionary of Literary Terms, USA-Canada 

2006. 

− Clines D. J. A., The Dictionary of Classical Hebrew, vols. I-VIII, Sheffield Academic 

Press, Sheffield 1993-2011. 

− Declaissé-Walford N., Tree of Knowledge, Tree of Life, w: The New Interpreter’s Dic-

tionary of the Bible, (red.) K. D. Sakenfeld, vol. 5, Nashville 2006-2009, s. 659-661. 

− Freedman D. N., O’Connor M. P., כְרוּב, w: Theological Dictionary of the Old Testament, 

(red.) G. J. Botterweck, H. Ringgren, H. J. Fabry, t. 7, Grand Rapids: Eerdmans Michi-

gan 1977-2018, s. 307-319. 

− Głowiński M., Kostkiewiczowa T., Okopień – Sławińska A., Sławiński J., 

Intertekstualność, w: Słownik Terminów Literackich, (red.) J. Sławiński, Wrocław 

2002, s. 218-219. 



272 

− Grundmann W., ἕτοιμος, w: Theological Dictionary of the New Testament, (red.) G. 

Kittel, G. Friedrich, vol. 2, W. B. Eerdmans: Grand Rapids 1964-1976, s. s. 704-706. 

− Gurtner D. M., Stuckenbruck L. T., T&T Clark encyclopedia of Second Temple Judaism, 

vols. 1-2, T&T Clark, London 2020. 

− Hangen E. C., Symbols: Our Universal Language, Wichita (McCormick-Armstrong) 

1962.  

− Hatch E., Redpath H. A., A concordance to the Septuagint and the other Greek Versions 

of the Old Testament (including the Apocryphal Books), vol. 2, Akademische Druck, 

Graz 1975, s. 1439. 

− Jastrow M., A Dictionary of the Targumim, the Talmud Babli and Yerushalmi, and the 

Midrashic Literature, vol. 1-2, New York 1950. 

− Jeremias J., Παράδεισος, w: Theological Dictionary of the New Testament, (red.) G. 

Kittel, G. Friedrich, vol. 5, W. B. Eerdmans: Grand Rapids 1964-1976, s. 765-773. 

− Joüon P., Muraoka T., A grammar of biblical Hebrew, vols. 2-3, Roma: Gregorian 

Biblical Press 1991. 

− Jurewicz O., Słownik grecko-polski, Warszawa 2000-2001. 

− Kedar-Kopfstein B. H., ן  .w: Theological Dictionary of the Old Testament, (red.) G , עֵד 

J. Botterweck, H. Ringgren, H. J. Fabry, t. 10, Grand Rapids: Eerdmans Michigan 1977-

2018, s. 481-490. 

− Kopaliński W., Słownik mitów i tradycji kultury, Rytm, Warszawa 2011. 

− Kopaliński W., Słownik symboli, Wiedza Powszechna, Warszawa 1990. 

− Kselman J. S., Eden, w: Encyklopedia biblijna, (red.) P. J. Achtemeier, Warszawa 1999, 

s. 236. 

− Licht J., Abraham, Apocalypse of, w: Encyclopaedia Judaica, vol. 2, Jerusalem 1971-

1982, s. 126-127. 

− Licht J., Abraham, Apocalypse of, w: Encyclopaedia Judaica. Second Edition, (red.) 

F. Skolnik, M. Berenbaum, vol. 1, Thomson Gale, USA 2007, s. 288-289. 

− Mędala S., Intertekstualność w Biblii, w: Religia. Encyklopedia PWN, t. 5, Warszawa 

2003, s. 57-59. 

− Niehr H. W., רוּם -w: Theological Dictionary of the Old Testament, (red.) G. J. Botter ,ע ָּ

weck, H. Ringgren, H. J. Fabry, t. 11, Grand Rapids: Eerdmans Michigan 1977-2018, 

s. 361-366. 



273 

− O'Reilly J., The Trees of Eden in Mediaeval Iconography, (red.) P. Morris, D. Sawyer, 

A Walk in the Garden: Biblical, Iconographical and Literary Images of Eden, Sheffield 

1992. 

− Ottosson M. U., אָכַל, w: Theological Dictionary of the Old Testament, (red.) G. J. Botter-

weck, H. Ringgren, H. J. Fabry, t. 1, Grand Rapids: Eerdmans Michigan 1977-2018, s. 

236-241. 

− Pilch J. J., Bone, w:  The New Interpreter’s Dictionary of the Bible, (red.) K. D. Saken-

feld, vol. 1, Nashville 2006-2009, s. 487. 

− Seebass H., ה -w: Theological Dictionary of the Old Testament, (red.) G. J. Botter , בוּשָּ

weck, H. Ringgren, H. J. Fabry, t. 2, Grand Rapids: Eerdmans Michigan 1977-2018, s. 

50-60. 

− Słownik symboliki biblijnej. Obrazy, symbole, motywy, metafory, figury stylistyczne i 

gatunki literackie w Piśmie świętym, (red.) L. Ryken, J. Wilhoit, T. Longan III, 

Prymasowska Seria Biblijna, (red.) W. Chrostowski, tłum. Z. Kościuk, Vocatio, 

Warszawa 2003. 

− Słownik teologii biblijnej, (red.) X. Léon-Dufour, tłum. K. Romaniuk, Poznań 1994. 

− Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, (red.) G. Kittel, O. Bauernfeind, G. 

Friedrich, Bd. V, Kohlhammer Verlag Stuttgart 1933-1979. 

− von Soden W., Akkadisches Handwörterbuch, Bd. II, Wiesbaden: Harrassowitz 1972. 

− Wallace H. N., Tree of Knowledge and Tree of Life, w: The Anchor Bible Dictionary, 

(red.) D. N. Freedman, G. A. Herion, vol. 6, New York 1992, s. 656-660. 

− Wallis G. H.,חָמַד , w: Theological Dictionary of the Old Testament, (red.) G. J. Botter-

weck, H. Ringgren, H. J. Fabry, t. 4, Grand Rapids: Eerdmans Michigan 1977-2018, s. 

452-461. 

− Waltke B. K., O’Connor M., An Introduction to Biblical Hebrew Syntax, Winona Lake: 

Eisenbrauns 1990. 

− Wevers J. W., Notes on the Greek Text of Genesis, Atlanta: Scholars Press 1993. 

− Wielki słownik hebrajsko – polski i aramejsko – polski Starego Testamentu, t. 1-2, (red.) 

L. Koehler, W. Baumgartner, J. J. Stamm, (red.) wyd. pol. P. Dec, tłum. K. Madaj i in., 

Warszawa 2008. 

− Zorell F., Lexicon hebraicum Veteris Testamenti, Roma 1984. 

 


