
Uniwersytet Opolski
Uniwersytet Opolski
https://repo.uni.opole.pl

Publikacja / Publication Komentarz do księgi Proroka Ezechiela : rozdziały 40-48, 
Jasiński Andrzej

Adres publikacji w Repozytorium URL / Publication address in Repository https://repo.uni.opole.pl/info/book/UO213c736f0eca429094981e74e3275d44/
Data opublikowania w Repozytorium / Deposited in Repository on Feb 7, 2018

Cytuj tę wersję / Cite this version
Jasiński Andrzej: Komentarz do księgi Proroka Ezechiela : rozdziały 40-48,
Opolska Biblioteka Teologiczna, vol. 149, 2015, Redakcja Wydawnictw
Wydziału Teologicznego UO, ISBN 978-83-63950-55-2, 292 p.



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



© Copyright by Wydział Teologiczny Uniwersytetu Opolskiego
Opole 2015

Recenzja wydawnicza: ks. dr hab. Mieczysław Mikołajczak (UAM)

ISBN 978-83-63950-55-2

Korekta: Józef Chudalla
Projekt okładki: ks. Piotr Paweł Maniurka
Skład komputerowy i redakcja techniczna: Jerzy Bosowski

Adres:	Redakcja Wydawnictw Wydziału Teologicznego UO
	 ul. kard. B. Kominka 1a, PL 45-032 Opole
	 tel. (+48) 77 44 11 502; e-mail: rwwt@uni.opole.pl

Druk:	 Wydawnictwo i Drukarnia Świętego Krzyża
	 ul. Katedralna 8a, PL 45-007 Opole
	 tel. (+48) 77 453 94 93; www.wydawnictwo.opole.pl

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



7

Wstęp

Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela (40–48) jest kontynuacją opu-
blikowanych wcześniej opracowań: Komentarz do Księgi Proroka Ezechie-
la. Rozdziały 1–10 (Opolska Biblioteka Teologiczna 77), Opole 2005, s. 240; 
Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 1–20 (Opolska Biblioteka 
Teologiczna 111), Opole 2009, s. 244; Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. 
Rozdziały 21–30 (Opolska Biblioteka Teologiczna 130), Opole 2013, s. 338. 
Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 31–39 (Opolska Biblioteka 
Teologiczna 143), Opole 2014, s. 348. Koncepcja niniejszego tomu jest taka 
sama, jak czterech poprzednich. Jej zasady zostały zaprezentowane we wstępie 
do pierwszego tomu (s. 7–10).

W piątym tomie analizowane są teksty, które zawierają wielką wizję pro-
roka: nowa świątynia, nowy kult, nowa ziemia Izraela i nowe miasto. Po zda-
niach wprowadzających (40,1-4) Ezechiel prezentuje plany nowej świątyni 
(40,5–42,20), a  następnie zapowiada temat centralny, a  mianowicie powrót 
chwały Jahwe do świątyni (43,1-9). W nowych warunkach dom Izraela będzie 
miał uczestnictwo w dobrach ofiarowanych mu przez Jahwe (43,10-12). W od-
nowionym kulcie będzie w użyciu nowy ołtarz (43,13-17), którego konsekracja 
stanie się wielkim wydarzeniem w dziejach ludu Izraela (43,18-27).

Konsekwencją nowej obecności Jahwe w świątyni będzie trwały znak dla 
Izraela, a mianowicie zamknięta brama wschodnia (44,1-3); w odnowionym 
miejscu świętym nie będą mogli przebywać obcy (44,4-9). W kulcie świątyn-
nym posługiwać będą lewici (44,10-14) oraz kapłani (44,15-31).

Ezechiel zapowiada nowy podział ziemi Izraela (45,1-6); osobne tereny 
posiądzie książę (45,7-9); w  nowej ziemi będą obowiązywały sprawiedliwe 
miary objętości i ciężaru (45,10-12) oraz nowe normy ofiarowywania darów 
(45,13-17).

Świątynia zostanie oczyszczona i konsekrowana (45,18-20), w której będą 
obchodzone wielkie święta (45,21-25). Szczególne znaczenie będzie miało ce-
lebrowanie szabatu i  Święta Nowiu (46,1-7); poza kapłanami i  lewitami bę-
dzie brał udział w uroczystościach książę oraz lud ziemi (46,8-10); książę złoży 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



8

ofiarę (46,11-12). Ezechiel wspomina również o ofiarach codziennych (46,13-
15). Dziedzictwo księcia będzie miało charakter trwały (46,16-18).

Prorok opisuje dodatkowe pomieszczenia świątynne (46,19-24), a następ-
nie przechodzi do relacji o ożywczych wodach świątynnych (47,1-12). Ziemia 
Izraela będzie osadzona w nowych granicach (47,13-20); dziedzictwo otrzy-
mają również cudzoziemcy (47,21-23). Pokolenia północne będą miały swe 
terytoria od Chamat po miejsce wydzielone (48,1-7), a południowe – od miej-
sca wydzielonego po Tamar (48,23-29). Prorok opisuje granice miejsca wy-
dzielonego (48,8-14) oraz miasto, jego otocznie i własność księcia (48,15-22); 
na zakończenie Ezechiel pisze o  bramach nowej Jerozolimy i  nowej nazwie 
miasta (48,30-35).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



9

Wprowadzenie do wizji odnowy Izraela (40,1-4)

Ezechiel pozostając pod działaniem mocy Jahwe, został przyprowadzony 
do ziemi Izraela i  otrzymał wizję wzniosłej góry oraz jakby budowli miasta 
(w.  2). Prowadzony był przez męża, który miał w  ręce narzędzie miernicze 
(w. 3). Prorok został zobowiązany do wytężenia uwagi, aby zaświadczyć o wizji 
cały dom Izraela (w. 4).

Ez 40,1

 בְעֶשְרִים וְחָמֵשׁ שָנָה לְגָלוּתֵנוּ בְראֹשׁ הַשָנָה בֶעָשׂוֹר לַחֹדֶשׁ בְאַרְבַע עֶשְרֵה
  שָנָה אַחַר אֲשֶר הֻכְתָה הָעִיר בְעֶצֶם

מָה׃ הַיּוֹם הַזֶה הָיְתָה עָלַי יַד־ יְהוָה וַיָבֵא אֹתִי שָֽ

W  dwudziestym piątym roku uprowadzenia naszego, na po-
czątku roku w (dniu) dziesiątym miesiąca, w czternastym roku, 
po którym zdobyte zostało miasto, właśnie dnia tego była nade 
mną ręka Jahwe i przyprowadził mnie tam.

מָה שָֽ LXX brak

Prorok Ezechiel skrupulatnie poświęca wiele uwagi datom, począwszy od 
tekstu Ez 1,1, a na Ez 40,1 skończywszy. Księga rozpoczyna się od informacji 
bardzo osobistej (1,1-2), bowiem prorok wypowiada się w pierwszych dwóch 
wersetach w formie 1. os. l. poj. (zmiana następuje w w. 3). Pierwsza wzmian-
ka chronologiczna wskazuje na datę 31 lipca 597 r. przed Chr. Punkt orien-
tacyjny, do którego się Ezechiel odwołuje, jest niepewny (może tu chodzić 
o czas reformy Jozjasza, ok. 623 r. przed Chr.). Inaczej sytuacja przedstawia się 
w wypowiedzi zawartej w Ez 40,1 – tym wypadku nie chodzi już o wydarzenie 
związane z dawną historią Izraela (sprzed upadku Jerozolimy). Dotąd dla pro-
roka istotnym wydarzeniem było uprowadzenie (ּלְגָלוּתֵנו) do Babilonii (por. 
Ez 33,21). Z perspektywy babilońskiej wydarzenie to było punktem zwrotnym 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



10

dziejów Izraela. Oznaczało bowiem koniec okresu monarchicznego, który był 
zwieńczeniem długiego czasu rozwoju narodu, począwszy od powołania Abra-
hama, poprzez Mojżesza, sędziów, a na królach skończywszy. Uprowadzenie 
rozumiane było nie tylko jako klęska zadana Jerozolimie (Izraelowi) przez 
Nabuchodonozora, lecz nade wszystko jako skutek interwencji Jahwe. W tym 
kontekście Ezechiel został powołany również do tego, by stać się interpretato-
rem dziejów Izraela (por. Ez 16, 20, 23), a zwłaszcza tych wydarzeń, których 
świadkami byli współcześnie mu żyjący wygnańcy.

Prorok rozpoczyna nową sekcję od podania liczby dwadzieścia pięć 
וְחָמֵשׁ)  Jest to liczba ulubiona przez proroka. Pojawia się już .(בְעֶשְרִים 
w opisach profanacji świątyni (dwudziestu pięciu mężów, Ez 8,16; 11,1). 
W sekcji Ez 40–48 liczba dwadzieścia pięć występuje (obok danych chro-
nologicznych) przede wszystkim w opisach wymiarów nowej świątyni 
(Ez 40,13.21.25.29.33.36; także dwadzieścia pięć tysięcy: Ez 45,1.5.6; 48,8.10. 
13.15.20.21). Liczba dwadzieścia pięć jako połowa pięćdziesięciu przywołuje 
na myśl temat roku jubileuszowego (por. Kpł 25,8-17). Był on obchodzony co 
pięćdziesiąt lat i wówczas to każdemu była przywracana utracona własność. 
W ten sposób Izraelici mogli odzyskać utracone dobra, zwłaszcza ci najsłabsi: 
zniewoleni, wdowy i sieroty. Prawodawstwo Księgi Kapłańskiej ukształtowa-
ło się ostatecznie w okresie niewoli; miało to wpływ na myśl Ezechiela, który 
wniósł istotny wkład w nowy porządek, jaki miał zaistnieć w ziemi Izraela po 
powrocie narodu z niewoli. Prorok wywodzący się z kręgów kapłańskich był 
żywo zainteresowany nurtem odnowy. Sam włączył się w ten proces. Czas nie-
woli nie był okresem stagnacji i obumierania narodu. Tak mogłoby się stać 
gdyby zabrakło stróża pośród zesłańców. Prorok wprowadzając w w. 1 liczbę 
dwadzieścia pięć, wskazuje na okres czasu, jaki już upłynął od przybycia do 
Babilonii dawnych mieszkańców Jerozolimy (Izraela). W tym czasie wyrosło 
już nowe pokolenie, które nie znało z autopsji Jerozolimy i świątyni Salomona. 
To oni w przyszłości mieli powrócić do kraju ojców, by zaludnić ziemię i po-
stępować zgodnie z prawem Jahwe. Adresatami pouczenia prorockiego były 
zatem już nowe generacje Izraela, które nie miały nic wspólnego z przeszło-
ścią narodu. Prorok występuje niejako w połowie drogi oczyszczenia narodu 
i przygotowuje Izrael na powrót do Jerozolimy.

Formuła: W dwudziestym piątym roku uprowadzenia naszego wskazuje 
na rok 573. Ezechiel przebywając w środowisku babilońskim, niewątpliwie 
brał pod uwagę lokalny kalendarz, do którego przywykli już od lat zesłańcy. 
Początek roku w Babilonii przypadał na okres wiosenny. Kalendarz ów miał 
charakter księżycowy (dodawano do roku trzynasty miesiąc wyrównawczy). 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



11

Punktem orientacyjnym kalendarza była równonoc wiosenna – w tym dniu 
przypadał pierwszy dzień roku (pierwszy dzień miesiąca Nisan). Prorok kon-
tynuując informacje chronologiczne precyzuje, że odwołuje się do dnia: na 
początku roku w (dniu) dziesiątym miesiąca, w czternastym roku. Wyrażenie 
-nawiązuje do słownictwa określającego Nowy Rok w środowi בְראֹשׁ הַשָנָה
sku hebrajskim (również współcześnie). Wyznaczona data to według kalen-
darza współczesnego 28 kwietnia 573 r. przed Chr. Był to już schyłkowy okres 
działalności Ezechiela. Jedynie wyrocznia przeciwko Egiptowi (Ez 29,1-16) 
jest późniejsza (571 r. przed Chr.). Wzmianka o dniu dziesiątym jest również 
stałym motywem chronologii Ezechiela (por. Ez 20,1; 24,1; por. 29,1; 33,21; 
45,11.14). Liczba dziesięć ma również duże znaczenie w określeniu miar nowej 
świątyni i miasta (Ez 40,11.49; 41,2; 42,4; 45,3.5.14; 48,10.13.18).

Dopełnienie informacji chronologicznej stanowi formuła: w czternastym 
roku, po którym zdobyte zostało miasto. Chodzi zatem o rok 573. Jerozolima 
została zdobyta przez Nabuchodonozora, a prorok się o tym dowiedział od 
uciekiniera (Ez 33,21-22). W tekście tym pojawiają się sformułowania po-
krewne ze słownictwem Ez 40,1. Przede wszystkim Jerozolima nie zostaje 
określona z nazwy, w obu tekstach pojawia się jedynie termin miasto (הָעִיר), 
które zostało zdobyte (הֻכְתָה). Do tego prorok doznał szczególnej obecności 
Jahwe: ręka Jahwe była nade mną (Ez 33,21-22; 40,1). Pokrewieństwo tych wy-
powiedzi nie jest przypadkowe. Oba teksty odnoszą się do doświadczenia pro-
rockiego, które miało istotne znaczenie w misji realizowanej przez Ezechiela. 
Prorok koncentruje się na dwóch kwestiach, a mianowicie na Jerozolimie i na 
obecności Jahwe. Były one ze sobą wewnętrznie związane. Przede wszystkim 
obecność Jahwe, którą prorok doświadczał w szczególnie intensywny sposób 
w momentach przełomowych, została wyraźnie opisana w formie zapewnie-
nia o spoczęciu (na proroku) ręki Jahwe (począwszy od Ez 1,3). To doświad-
czenie zastąpiło obecność chwały Jahwe, która opuściła świątynię (Ez 10,18-
22). Jahwe „powędrował” razem z zesłańcami do Babilonii, a Ezechiel stał się 
świadkiem Jego obecności. Prorok rzadko używa nazwy „Jerozolima”, często 
posługuje się terminem miasto. W bloku Ez 40–48 ani razu nie pada okre-
ślenia „Jerozolima”, natomiast termin הָעִיר (miasto) aż 17 razy. Chodzi za-
tem o miasto niepowtarzalne, jedyne, wybrane i ukształtowane już nie przez 
człowieka, lecz przez samego Jahwe. Historyczna Jerozolima, jaką pamiętali 
starsi zesłańcy, miała być jedynie obrazem miasta, które pojawiało się już na 
horyzoncie nowych dziejów Izraela. Dawna Jerozolima była miastem o nie-
zwykle długiej historii. Jej geneza sięga epoki prehistorycznej. Dla Izraelitów 
związana była z Abrahamem (Szalem Melchizedeka i Moria), a nade wszystko 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



12

z Miastem Dawidowym i świątynią Salomona. Dla Ezechiela to miasto zostało 
już definitywnie zdobyte. Odtąd zaczyna się jego nowa historia, której twórcą 
nie będą już pokolenia Izraela, lecz sam Jahwe. Nie będzie zatem już potrzeba 
nowego Dawida – zdobywcy i Salomona – budowniczego. Cały ludzki wysiłek 
zostanie zastąpiony dziełem Jahwe.

Pan przejmując inicjatywę dziejową, staje się ponownie przewodnikiem 
Izraela. W odległej historii prowadził swój naród w jego ziemskiej wędrówce 
z Egiptu do Ziemi Obiecanej pod przywództwem Mojżesza, a następnie Jozu-
ego. W nowej epoce wybrał Ezechiela, by go przyprowadzić (וַיָבֵא) na miej-
sce swego wyboru. Prorok w tym czasie był już doświadczonym wizjonerem. 
Na początku otrzymał wizję chwały Jahwe (Ez 1,4-28). To ona zadecydowała 
o całym jego życiu prorockim oraz o nowym postrzeganiu zarówno Jahwe, jak 
i całego stworzenia. Ezechiel był człowiekiem, któremu przyszło doznać wszel-
kich trudów życia zesłańca, a równocześnie doświadczać wzniosłości chwały 
Jahwe. Dzięki tym wszystkim przeżyciom był predestynowany nie tylko do 
przyjęcia wizji, lecz również do przekazania jej ludowi.

Dwudziesty piąty rok od uprowadzenia stał się czasem przełomowym. 
Prorok pisze nie tyle o własnym uprowadzeniu, lecz o uprowadzeniu naszym 
-solidaryzuje się z całą społecznością zesłańców i ma dla nich orę ,(לְגָלוּתֵנוּ)
dzie, które wskazuje już na przyszłość. W ten sposób tragiczne wydarzenia 
przeszłości utracą swą śmiercionośną moc, a w ich miejsce pojawi się nowa 
rzeczywistość kształtowana już przez Jahwe.

Ez 40,2

 בְמַרְאוֹת אֱלֹהִים הֱבִיאַנִי אֶל־ אֶרֶץ יִשְרָאֵל וַיְנִיחֵנִי אֶל־ הַר גָבֹהַ מְאֹד וְעָלָיו
כְמִבְנֵה־ עִיר מִנֶגֶב׃

W  widzeniach Bożych przyprowadził mnie do ziemi Izraela 
i postawił mnie na górze wzniosłej bardzo; a na niej (była) jakby 
budowla miasta, na południe.

הֱבִיאַנִי LXX brak
אֶל עַל =

מִנֶֽגֶב LXX απεναντι

W. 1 kończył się cząsteczką שָמָה (tam). Zatem wskazane miejsce nie było 
dokładnie określone. Dopiero w w. 2 pojawiają się szczegóły na temat lokali-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



13

zacji przestrzeni, do której został zaprowadzony prorok. Cząsteczka שָמָה jed-
nak spełnia istotną rolę w kontekście całego bloku Ez 40–48, bowiem pojawia 
się w ostatnim wersecie tego fragmentu – w złożeniu יְהוָה שָׁמָּה (Jahwe tam), 
które określa nazwę miasta (nowej Jerozolimy), które sąsiaduje z centrum, czy-
li świątynią.

Prorok podkreśla objawieniowy charakter swoich doznań: W widzeniach 
 Bożych. Identyczna formuła pojawia się w tekście Ez 8,3: I wyciągnął (בְמַרְאוֹת)
(na) kształt ręki i uchwycił mnie za czuprynę głowy mojej i podniósł mnie Duch 
między ziemię i niebo, i zaprowadził mnie do Jerozolimy, w widzeniach Bożych, 
do wejścia bramy wewnętrznej skierowanej na północ, gdzie (było) zamieszkanie 
bożka zazdrości, wzbudzającego zazdrość. To wcześniejsze doświadczenie miało 
miejsce jeszcze wtedy, gdy Jerozolima pozostawała pod zarządem Sedecjasza, 
a w świątyni uprawiano kult bałwochwalczy. Ezechiel stał się inspektorem tego 
miejsca, naznaczonego grzechem i odstępstwem. Ten obraz zapadł mu głęboko 
w pamięć, o czym świadczą wypowiedzi prorockie o grzechach Jerozolimy. Jah-
we nie pozostawił jednak proroka wyłącznie na poziomie oglądu nieprawości, 
jaka dokonywała się w mieście. Opisywane wydarzenia świadczyły o tym, że 
mieszkańcy Jerozolimy sami nie zdołają już oczyścić świątyni i przywrócić po-
rządek zgodny z zamysłem Jahwe. Historyczna świątynia przestała istnieć. Nie 
przestał jednak istnieć zamysł Jahwe, a z nim rzeczywistość całkowicie podda-
na Jego prawu. Ezechiel jako pierwszy prorok po upadku Jerozolimy miał po-
znać ów zamysł Jahwe. Jego podróż do owego „miejsca” nazwanego שָמָה miała 
charakter duchowy i tylko dla niego dostępny. Była to wizja (מַרְאָה) rzeczywi-
stości, której nie uczyniła ręka ludzka.

Jahwe stał się przewodnikiem proroka (przyprowadził mnie). Ten fakt Eze-
chiel uważał za bardzo ważny, stąd powtórzył myśl z poprzedniego wersetu 
(zaprowadził mnie). Inicjatywa działania całkowicie leżała po stronie Jahwe, 
natomiast Ezechiel miał stać się świadkiem tego, co ujrzał.

W kolejnej frazie prorok wprowadza określenie, które przywołuje skojarzenie 
z miejscem historycznym i powszechnie znanym zesłańcom: יִשְרָאֵל  אֶל־אֶרֶץ 
(do ziemi Izraela; por. Ez 27,17; 47,18). Zastanawiające jest to, że Ezechiel unika 
nazwy „Jerozolima”, lecz posługuje się określeniem „Izrael”, które w całym blo-
ku Ez 40–48 występuje aż 33 razy. Prorok zaznacza, że chodzi tu o ziemię Izra-
ela, a więc o terytorium, w którym zamieszkiwał cały naród w obu częściach 
podzielonego królestwa. Wprawdzie wizja ma charakter symboliczny, to jednak 
bezpośrednie przywołanie nazwy ziemi Izraela sprawia, iż zarówno Ezechiel, jak 
i odbiorcy jego orędzia mieli świadomość tego, że opisywana rzeczywistość doty-
czy właśnie ich – chodziło zatem o przyszłość, która w radykalny sposób zmieni 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



14

dotychczasowy los zesłańców. Ziemia/kraj (אֶרֶץ) była dla Izraelitów związana ze 
wspomnieniem obietnicy danej ludowi przez Jahwe już na początków dziejów 
(por. Rdz 12,1; Wj 3,17). Bóg zatem był wierny swym obietnicom, aczkolwiek 
w epoce Ezechiela realizacja zapowiedzi miała przybrać już nową postać, do któ-
rej Izrael był stopniowo przygotowywany.

Jahwe prowadząc proroka, stawia go w końcu na górze wzniosłej bardzo. 
Temat góry pojawia się dwukrotnie w Ez 40–48. W opisie powrotu chwały Jah-
we jest mowa o szczycie góry oraz o świątyni, jako obszaru świętego (Ez 43,12). 
Nie pojawia się tu żadna nazwa własna. W okolicy historycznej Jerozolimy 
najbardziej znaną była Góra Oliwna, natomiast świątynia znajdowała się na 
Syjonie (Moria). Tych nazw nie przywołuje jednak Ezechiel. Wybrana góra 
znajdować się będzie w ziemi Izraela, a jej specyfikę określa przymiot wielkiej 
wzniosłości (מְאֹד  ,Jej majestat wyróżniać ją będzie od innych miejsc .(גָבֹהַ 
podobnie jak góra Synaj wyróżniała się w czasach Mojżesza. Na wzniosłej gó-
rze znajdowała się jakby budowla miasta (עִיר). O mieście wzmianka była już 
w w. 1, czyli o zburzonej Jerozolimie historycznej. Natomiast to miasto (jakby 
budowla) było innej natury. Nie była do twierdza do zdobycia przez Izrael, jak 
za czasów Dawida, stała się natomiast miejscem dostępnym oglądowi Ezechie-
la, a to dzięki otrzymanej wizji. Wzmiankę o południu (מִנֶגֶב), za LXX (απε-
ναντι), możemy tłumaczyć zwrotem przede mną. Wzmacnia się w ten sposób 
autentyczny charakter świadectwa proroka-wizjonera.

Ez 40,3

 וַיָבֵיא אוֹתִי שָמָה וְהִנֵה־ אִישׁ מַרְאֵהוּ כְמַרְאֵה נְחֹשֶת וּפְתִיל־פִשְתִים בְיָדוֹ
עַר׃ וּקְנֵה הַמִדָה וְהוּא עֹמֵד בַשָֽ

I wprowadził mnie tam. A oto mąż, wygląd jego jak wygląd brą-
zu i sznur lniany w ręce jego, i trzcina do mierzenia, a on stojący 
w bramie.

Kolejny raz prorok wskazuje na prowadzenie Jahwe, które stało się jego 
udziałem: wprowadził (וַיָבֵיא) mnie tam. Fraza ta jest dosłownym powtórze-
niem zakończenia w. 1. W ten sposób została podkreślona inicjatywa Jahwe 
oraz pełne poddanie się proroka Jego działaniu. Ezechiel za sprawą Pana zna-
lazł się tam (שָמָה), czyli na miejscu wyjątkowym, które miało stać się w przy-
szłości centrum życia odnowionego Izraela, cieszącego się obecnością Jahwe. 
Wielokrotne podkreślanie faktu Bożego prowadzenia staje się niewzruszonym 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



15

sygnałem, że w procesie doboru nowego miejsca świętego nie uczestniczy już 
żaden człowiek, jak było to w czasach Dawida. Ów król zdobył militarnie Jero-
zolimę, a następnie wybrał miejsce na budowę przyszłej świątyni. Tymczasem 
Ezechiel został zaprowadzony przez Jahwe w duchowej podróży do miejsca, 
które wybrał (ustanowił) sam Pan.

Prorok pozostaje pośrednikiem między Jahwe a zesłańcami. Lud jednak 
będzie o wizji poinformowany później. Tymczasem pojawia się nowa po-
stać, która zajmuje miejsce pomiędzy Jahwe a prorokiem: A oto mąż, wygląd 
jego jak wygląd brązu. Był to wysłannik Pana, nazwany ׁאִיש (mężem). Była 
to postać, która pojawiła się w opozycji do męża walczącego (אִישׁ מִלְחָמָה), 
wzmiankowanego w kontekście upadku Goga i jego koalicji (Ez 39,20). Mąż 
Boży (posłany przez Jahwe) miał wygląd jak z brązu (נְחֹשֶת). Zastosowany 
opis przywołuje skojarzenie z opisem wizji wstępnej, w której Ezechiel opisy-
wał wygląd istot żyjących: I nogi ich (były) prostą nogą, a stopa ich nóg (była) 
jak stopa nogi cielca i lśniły jak połysk polerowanego brązu (Ez 1,7). Wzmian-
ka o brązie (względnie miedzi) podkreśla odmienności natury owego męża 
w stosunku do ziemskiego środowiska proroka i jego otoczenia i umieszcza ją 
w kategoriach bytów przynależących do sfery samego Jahwe. Mąż ten staje się, 
z rozporządzenia Pana, przewodnikiem Ezechiela po miejscu świętym. Wypo-
sażenie owego męża predestynuje go do wypełnienia tej funkcji.

Po pierwsze, w jego ręce (ֹבְיָדו) znajdował się sznur lniany (וּפְתִיל־פִשְתִים). 
Ręka Jahwe (w. 1) wskazywała na moc Pana i Jego opiekę, natomiast ręka męża 
była znakiem Jego umiejętności w posługiwaniu się przyrządami, a tym sa-
mym przewodnik był gwarantem wiarygodności przekazu treści tego wszyst-
ko, co prorokowi miało być objawione zgodnie z zamysłem Jahwe. Motyw 
sznura (פָּתִיל) w tradycji Izraela związany był nade wszystko z kontekstem 
kapłańskim: Wj 28,28.37; 39,3.21.31; Lb 15,38; 19,15; wymienione teksty za-
wierają opis szat kapłańskich i wszystkie należą do tradycji kapłańskiej (P). 
Ezechiel zatem posługuje się terminem, który był mu bliski (był kapłanem), 
a wzmianka o sznurze (jeden raz w Ez) to sugestie tematu świątyni, tak istot-
nego dla Ez 40–48. Motyw świątynny w w. 3 wzmacnia jeszcze bardziej infor-
macja o materiale, z jakiego uczyniony był sznur, a mianowicie len (פֵּשֶׁת). 
Szaty lniane uchodziły za towar luksusowy (por. Sdz 14,12-13). Szlachetny len 
był symbolem czystości, stąd ściany przybytku oraz szaty kapłańskie były wy-
konane z tego materiału (Wj 26–28). Prorok przywołuje temat lnu w opisie 
obowiązku kapłanów, zwłaszcza gdy będą wchodzić do dziedzińca wewnętrz-
nego oraz do Miejsca Świętego; wówczas nie mogli mieć szat wełnianych, a je-
dynie lniane (Ez 44,17-18). Zatem zastosowane przez Ezechiela sformułowa-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



16

nie sznur lniany przywodzi na myśl kontekst świątynny wraz z towarzyszącą jej 
ideą czystości i świętości. Narzędzie, które trzymał mąż, służyło do mierzenia 
przedmiotów o dużych rozmiarach.

Po drugie, prezentujący się przed prorokiem mąż dzierżył drugi przedmiot: 
trzcinę do mierzenia (וּקְנֵה הַמִדָה). Trzcina miała duże zastosowanie w środo-
wisku biblijnym. Służyła do wyrobu koszy, skrzynek, mat czy materiałów pi-
sarskich, a nade wszystko była stosowana w miernictwie (Ez 40,3.5.6.7.8; 41,8; 
42,16.17.18.19). Miary, które prorok podaje w licznych tekstach (Ez 40–48), 
będą nadawały szczególny charakter całego opisu zawartego w tej części Księgi 
Ezechiela (zwłaszcza fragment Ez 41,3–48,33). W przeciwieństwie do sznura, 
trzcina nie służyła do dokonywania pomiaru dużych obiektów, lecz mniej-
szych przedmiotów. Mąż, który był wyposażony w dwa narzędzia miernicze, 
był przysposobiony do prezentacji wszystkich wymiarów budowli, z którymi 
miał się zapoznać Ezechiel.

Ważna jest również wzmianka o pozycji, jaką zajął mąż: a on stojący w bra-
mie (עַר  w Ez 40–48 pojawia się ponad 80 razy i należy do שַׁעַר Termin .(בַשָֽ
najczęściej używalnych słów w tym fragmencie. Brama stanowiła istotny ele-
ment obwarowań czy murów, które oddzielały część wewnętrzną od zewnętrz-
nej. W kontekście świątyni chodziło o oddzielenie sacrum od profanum. Mąż 
stojący w bramie znajdował się pomiędzy tymi dwoma sferami. Prorok przy-
bywał z profanum, by znaleźć się w sacrum. Do tego przejścia potrzebował 
przewodnika posłanego przez Jahwe.

Ez 40,4

 וַיְדַבֵר אֵלַי הָאִישׁ בֶן־אָדָם רְאֵה בְעֵינֶיךָ וּבְאָזְנֶיךָ שְמָע וְשִים לִבְךָ לְכֹל אֲשֶר־
 אֲנִי מַרְאֶה אוֹתָךְ כִי לְמַעַן הַרְאוֹתְכָה הֻבָאתָה הֵנָה הַגֵד אֶת־ כָל־ אֲשֶר־

ל׃ ;אַתָה ראֶֹה לְבֵית יִשְרָאֵֽ

I  powiedział do mnie ten mąż: Synu człowieczy, zobacz ocza-
mi swymi i uszami swymi słuchaj, i weź do serca swego według 
(tego) wszystkiego, co ja pokazuję tobie, ponieważ dlatego aby 
pokazać (to tobie) zostałeś tutaj przyprowadzony; opowiedz 
wszystko (to), co ty widzisz domowi Izraela.

Od w. 4 obok wizji pojawia się również audycja. Prorok słyszy skierowa-
ne do niego słowa. Mówiącym jest mąż zapatrzony w przyrządy miernicze: 
I powiedział do mnie ten mąż. Użyta formuła וַיְדַבֵר występuje stosunkowo 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



17

rzadko w Księdze Ezechiela (por. Ez 3,24; 40,4.45; 41,22). Najczęściej stoso-
wanym zwrotem, w podobnym kontekście, jest fraza: וַיְהִי דְבַר (i stało się sło-
wo); chodzi o słowo Jahwe skierowane do proroka (np. Ez 3,16; 6,1; 7,1; 11,14; 
12,1.8.17.21.26; 13,1; 14,2.12; 15,1; 16,1 i in.). Posłany mąż niejako zwraca się 
mniej uroczyście do Ezechiela, ale nie znaczy to, że sprawa jest mało ważna, 
lecz że słowo nie jest skierowane bezpośrednio przez Jahwe, lecz przez Jego 
posłańca.

W stosunku do wcześniejszych partii Księgi Ezechiela zachowana jest toż-
samość Ezechiela, nazwanego w w. 4 synem człowieczym (בֶן־אָדָם). Był tak 
wielokrotnie nazwany przez Jahwe (ok. 100 razy) począwszy od tekstu Ez 2,1. 
Posłaniec Jahwe realizuje zatem misję, która wpisuje się w proces realizowany 
już wcześniej przez Pana, lecz w stosunku do wydarzenia opisywanego w tek-
ście Ez 40,1 otrzymuje ona nowy charakter. Jej szczególne znaczenie zostało 
pokreślone w słowach przynaglenia skierowanych do Ezechiela: Synu człowie-
czy zobacz oczami swymi (ָבְעֵינֶיך) i uszami swymi (ָוּבְאָזְנֶיך) słuchaj i weź do 
serca swego (ָלִבְך). Trzy władze poznawcze (zgodnie z antropologią starote-
stamentalną) zostały tu wymienione. Oczy były traktowane jako zmysł orien-
tacyjno-rozpoznawczy serca. Oglądany obraz w kulturze semickiej odgrywał 
bardzo ważną rolę. Chodzi zarówno o postrzeganie otaczającej rzeczywisto-
ści, jak i oglądanie wizji otrzymanej od Boga. Ucho natomiast, poza zdolno-
ścią słyszenia dźwięków obecnych w stworzeniu, było taktowane jako organ 
pozwalający poznać zamysł i postanowienie Jahwe, np. powołanie Samuela 
(1 Sm 3). Ezechiel miał więc poddać się całkowicie działaniu Bożemu, a tym 
samym uniknąć niepożądanego rozproszenia. Najważniejszą jednak sferą po-
zostawało serce. Temat serca należy do centralnych idei antropologii Ezechiela 
i wiąże się z odnową, jaką Jahwe zapowiedział względem Izraela: I dam wam 
serce nowe, i ducha nowego dam we wnętrzności wasze, i usunę serce kamienne 
z ciała waszego, i dam wam serce (z) ciała (Ez 36,26). Tylko ten, kto miał takie 
serce, był uzdolniony do właściwego wysłuchania słowa Jahwe, a taką osobą 
stał się Ezechiel, którego postawa była całkowitym przeciwieństwem postawy 
opornych mieszkańców Jerozolimy, a nawet zesłańców, wśród których prze-
bywał prorok: To synowie upartych twarzy i mocnych (zatwardziałych) serc, Ja 
posyłam cię do nich, a ty powiesz do nich: Tak mówi Pan, Jahwe (Ez 2,4). Tacy 
„synowie” nie byli w stanie wziąć sobie do serca tego, co mówił Jahwe, co prze-
kazywał prorokowi w wizji i audycji.

W nowej sytuacji, w jakiej znalazł się prorok, tylko on był zdolny do 
percepcji nowej „mowy” Pana, a to na skutek wewnętrznej dyspozycji, czyli 
otwartego serca i gotowości do słuchania i oglądania tego wszystkiego, co Pan 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



18

objawiał. Przedmiotem percepcji Ezechiela miało być, według słów posłań-
ca: wszystko, co ja pokazuję (מַרְאֶה) tobie. Zastosowana tu forma מַרְאֶה (hifil, 
imiesłów od ראה) wskazuje na czynność oglądania, do jakiej został uzdol-
niony prorok. Ogląd (wizja) stanowi sedno nowego doświadczenia Ezechie-
la (choć był już doświadczonym wizjonerem), a nowość sytuacji, w jakiej się 
znalazł, sprawiała, że zostało ono opisane już na początku bardzo wyrazistymi 
zwrotami, do których należą także kolejne słowa (również stanowiące wstęp 
do opisu samej wizji): ponieważ dlatego, aby pokazać zostałaś tutaj przypro-
wadzony. Ezechiel został przyprowadzony (por. ww. 1.2.3), aby widzieć (ראֶֹה). 
W całym w. 4 rdzeń ראה występuje aż 4 razy (wyjątek na tle całej księgi; por. 
Ez 43,3).

Duchowe doświadczenie Ezechiela nie miało pozostać jego tajemnicą. Bę-
dąc wizjonerem, stał się też świadkiem: opowiedz wszystko (to), co ty widzisz 
domowi Izraela. Polecenie otwiera imperatyw הַגֵד. Ta forma odpowiada trzem 
innym imperatywom występującym w pierwszej części w. 4 (zobacz, słuchaj, 
weź). Na początku prorok jest odbiorcą wizji, a następnie zostaje przynaglo-
ny do działania, czyli dokładnego przekazania tego wszystkiego, co stało się 
udziałem w jego poznaniu. Prorok miał skierować się z haggadą do domu 
Izraela (ל  .jest to już drugie użycie nazwy „Izrael” w bloku 40–48 ,(לְבֵית יִשְרָאֵֽ
W w. 2 mowa była o ziemi Izraela, natomiast w w. 4 jest wzmianka o ludzie, 
który w Księdze Ezechiela często nazywany jest domem Izraela. Te dwie rze-
czywistości, które historycznie przynależały do siebie, znajdowały się w czasie 
misji Ezechiela w całkowitej separacji. Jedynie prorok miał do nich pełny do-
stęp. W zamyśle Jahwe miała dokonać się nie tylko odnowa Izraela, lecz rów-
nież jego ponowne zamieszkanie w odnowionej ziemi.

Plany nowej świątyni (40,5–42,20)

Prorok informuje o miarach, jakimi posługiwał się mąż-przewodnik 
(40,5), a następnie opisuje zewnętrzną bramę wschodnią kompleksu świątyn-
nego (40,6-16); dziedziniec zewnętrzny (40,17-19); kolejne bramy zewnętrz-
ne: północną (40,20-23) oraz południową (40,24-27); wewnętrzne bramy oraz 
dziedziniec wewnętrzny (40,28-37); szczegółowy opis dziedzińca wewnętrz-
nego (40,38-47); przedsionek świątyni (40,48-49); Miejsce Święte (41,1-2); fi-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



19

lary wejścia (41,3-4); budowle pomocnicze świątyni (41,5-11); ogólne wymia-
ry kompleksu świątynnego (41,12-15a); ornamentyka wewnętrzna świątyni 
(41,15b-20); ołtarz i drzwi (41,21-26); dodatkowe budowle świątynne (42,1-
14); wymiary całego kompleksu świątynnego (42,15-20).

Ez 40,5

 וְהִנֵה חוֹמָה מִחוּץ לַבַיִת סָבִיב סָבִיב וּבְיַד הָאִישׁ קְנֵה הַמִדָה שֵשׁ־ אַמּוֹת
ד׃ אַמָה וָטֹפַח וַיָמָד אֶת־ רחַֹב הַבִנְיָן קָנֶה אֶחָד וְקוֹמָה קָנֶה אֶחָֽ בָֽ

A  oto mur od zewnątrz świątyni dokoła, zewsząd (dokoła) 
i w ręku tego męża trzcina miernicza, sześć łokci, na łokieć i dłoń 
(liczonych); i zmierzył szerokość budynku: trzcina jedna i wyso-
kość, trzcina jedna.

Prorok dzieli się swoimi kolejnymi spostrzeżeniami. Na pierwszym miej-
scu zwraca uwagę na mur (חוֹמָה). Ezechiel stosuje to określanie zaledwie 
2 razy w tekście 40–48 (40,5; 42,20) – znacznie częściej używa terminu קִיר 
(Ez 41,5-25), który może oznaczać również ściany oraz rdzeni גָּדֵר (Ez 42,7.10) 
i טוּר (Ez 46,23). Różnorodne określenia murów świadczą zarówno o bogac-
twie językowym Ezechiela, jak i o wyrafinowanym charakterze budowli opisy-
wanych przez proroka.

Mury stanowiły istotną część zarówno miast, jak i obiektów świątynnych 
w starożytności (bliskowschodniej). Mur był pierwszym obiektem dostrzega-
nym już z daleka przez przybysza. Obwarowania budowane były z kamienia 
lub cegły. Obecnie często są jedynymi wyraźnymi pozostałościami starożyt-
nych miast odkrywanych przez archeologów. Mury były symbolem bezpie-
czeństwa i oddzielenia od tego, co było na zewnątrz. W przekonaniu Izraeli-
tów mury Jerozolimy były znakiem błogosławieństwa Bożego i Jego wierności. 
Te przekonania jednak nie były poparte czynami ludu – odstępstwa od Pana 
spowodowały upadek miasta i ruinę jego murów. Sama idea murów jednak 
pozostała w narodzie. Do niej nawiązuje Ezechiel i umieszcza wzmiankę 
o niej wraz z motywem bramy (w. 3) już na początku relacji z otrzymanej wizji 
(Ez 40–48).

Punktem centralnym zainteresowania proroka była świątynia (בַיִת). Za-
stosowany tu rdzeń służy również na określenie domu (בַית) Izraela (w. 4). 
Świątynia miała być czymś niedostępnym. Wyjątek stanowili ci, których miał 
poprowadzić sam Jahwe. Tego przywileju dostąpił Ezechiel, który dodatkowo 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



20

otrzymał pomoc w postaci męża-przewodnika i mierniczego. Mury otaczają-
ce świątynię miały charakter kompletny, co podkreśla formuła סָבִיב  .סָבִיב 
Rdzeń סָבִיב oznacza obwód, okręg, coś co, jest całkowicie zamknięte i oddzie-
lone. Dla obserwatora znajdującego się wewnątrz terenu oglądana konstrukcja 
jawiła się jako coś otaczającego dokoła miejsce zabudowane. Ezechiel podob-
ne spostrzeżenie opisał w tekstach Ez 8,10; 37,2; 41,10.16. Świątynia posiadała 
zatem idealne mury, które gwarantowały jej bezpieczeństwo, a nade wszystko 
chroniło jej wymiar sakralny. Oglądane mury były już innej natury od tych 
historycznych (Jerozolimy) i gwarantowały pełne i trwałe oddzielenie. Do 
wnętrza nie mieli dostępu wrogowie Izraela, gdyż była to budowla Jahwe, a nie 
konstrukcja wzorowana na budowlach pogańskich, a taką niegdyś była świąty-
nia Salomona, stworzona faktycznie przez Fenicjan. W nowej świątyni wszel-
kie obce elementy nie będą miały już żadnego wpływu.

W dalszej części w. 5 prorok powraca do opisu męża dzierżącego trzcinę 
mierniczą (קְנֵה הַמִדָה). Przekaz rezultatów czynności mierniczych (wymiary 
obiektu) będą głównym zadaniem przewodnika Ezechiela. Miary podawane 
były w łokciach (אַמָה). Charakterystyczne dla Ezechiela jest to, że pomimo 
faktu wielokrotnego wspominania świątyni w Jerozolimie i samego miasta 
(Ez 1–39), nie podawał żadnych wymiarów w łokciach. Sytuacja zmieniła się 
radykalnie w tekście Ez 40–48, w którym termin אַמָה występuje ok. 90 razy. 
Miary długości, jakie stosowano w ówczesnej epoce, określano terminem 
 Deuteronomista stosuje tę miarę w opisie świątyni Salomona .(łokieć) אַמָה
(1 Krl 6). Łokieć był miarą, która opierała się na długości przedramienia ręki 
człowieka (ok. 50 cm). W praktyce stosowano dwie miary określane terminem 
-Pierwszy łokieć mierzył 45 cm (tzw. zwykły), a drugi 55 cm (tzw. kró .אַמָה
lewski). Ten drugi znany był również w środowisku babilońskim i do niego 
prawdopodobnie odwołuje się prorok. Nie wchodząc w niuanse metryczne, 
można w zaokrągleniu stwierdzić, że łokieć odpowiada odcinkowi o długo-
ści ok. 50 cm. Prorok wspomina jeszcze o drugiej jednostce mierniczej, czyli 
o dłoni (טֹפַח), która mierzyła ok. 22 cm.

Przewodnik Ezechiela dzierżył trzcinę mierniczą o długości ok. 3 m (sześć 
łokci). Pierwsze pomiary, jakie poczynił ów mąż, odnosiły się do budow-
li (הַבִנְיָן) oznaczającej mur (por. w. 5a). Jest to typowo Ezechielowy termin, 
tylko przez niego używany (Ez 40,5; 41,12.15; 42,1.5; 42,10; por. 41,13). Pro-
porcje tego muru były wyidealizowane, bowiem określały jej wymiary: 6 łokci 
wysokości i 6 łokci szerokości (3 na 3 m). W ówczesnej praktyce budowla-
nej stosowano różne wymiary murów miejskich i świątynnych, w zależności 
od topografii oraz rozmiarów centralnej budowli. Tam gdzie była naturalna 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



21

ochrona (np. głęboka dolina), mury były skromniejsze, natomiast w wypadku 
terenu płaskiego koniecznym było tworzenie wyższych i solidniejszych obwa-
rowań. Tak było w wypadku historycznej Jerozolimy. Jej najsłabszym punktem 
obronnym była strona północna, tam też wybudowano aż trzy mury (I w. po 
Chr.). Idealna świątynia nie potrzebowała takiego rozróżnienia. Jej mur był 
jednorodny. Nie ma również wskazówki, z jakiego materiału wykonany był 
mur, nie miało to bowiem dla Ezechiela żadnego znaczenia. Prorok podkreśla 
natomiast fakt, że kształty murów posiadały harmonię, która była odzwiercie-
dleniem doskonałości ich Twórcy, którym był Jahwe.

Ez 40,6

 וַיָּבוֹא אֶל-שַׁעַר אֲשֶׁר פָּנָיו דֶּרֶךְ הַקָּדִימָה וַיַּעַל בְּמַעֲלוֹתָיו וַיָּמָד אֶת-סַף
הַשַׁעַר קָנֶה אֶחָד רחַֹב וְאֵת סַף אֶחָד קָנֶה אֶחָד רחַֹב׃

I wszedł do bramy, a oblicze jej (było skierowane) na drogę ku 
wschodowi, wstąpił po stopniach jej i zmierzył próg bramy; trzci-
na jedna szerokości, i próg jeden, trzcina jedna szerokości.

וַיָּבוֹא możliwe ויּביאי
וַיַּעַל בְּמַעֲלוֹתָיו LXX εν επτα αναβαθμοις

Obecność męża przy bramie (שַׁעַר) była wzmiankowana już w w. 3. Wów-
czas zachowywał postawę stojącą, natomiast w w. 6 pojawia się już motyw ru-
chu: וַיָּבוֹא (I wszedł); ten sam rdzeń (בוֹא) był zastosowany w opisie prowa-
dzenia proroka (ww. 1-4). Na początku Ezechiel ujrzał męża przy bramie na 
zewnątrz murów, wskazując na jego funkcję odźwiernego-przewodnika. Zada-
niem męża było wprowadzenie i oprowadzenie Ezechiela po budowli.

Pierwsza opisywana brama była skierowana na wschód; tę myśl wyraża se-
micki zwrot: której oblicze jej (było skierowane) na drogę ku wschodowi. Kieru-
nek wschodni jest uprzywilejowany w wypowiedziach Ezechiela, co odpowia-
dało ogólnosemickej tradycji. Termin קָדִים oznacza zarówno wschód, jak i to, 
co jest z przodu. Pielęgnowano wówczas przekonanie, że od strony wschod-
niej spływa błogosławieństwo Boże i pomyślność (symbolizowane wschodem 
słońca). Opisując opuszczenie chwały Jahwe ze świątyni jerozolimskiej prorok 
stwierdza: I podniosły cheruby skrzydła swe i uniosły się z ziemi na oczach mo-
ich, gdy one wychodziły, koła (były) przy nich, i stanęły u wejścia bramy domu 
Jahwe, wschodniej, a chwała Boga Izraela nad nimi (była) na górze (Ez 10,19). 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



22

Chwała Jahwe opuszczając świątynię od strony bramy wschodniej, zatrzymała 
się na górze (Oliwnej). Tymczasem do nowej świątyni został wprowadzony 
prorok właśnie od strony bramy wschodniej. W ten sposób zamyka się niejako 
cykl wyjścia i wejścia. Jahwe po opuszczeniu świątyni ziemskiej, będzie obec-
ny w odnowionym sanktuarium, do którego wkroczy chwała Pana – dokona 
się to właśnie od strony wschodniej bramy (por. 43,1-2), do której nie będzie 
miał przystępu odnowiony Izrael. Zapowiedzią tego procesu była obecność 
Ezechiela przy bramie wschodniej. Jahwe zatem odwróci niepowodzenie, jakie 
spotkało naród, a otwierając bramę wschodnią, wprowadzi do świątyni błogo-
sławieństwo (reprezentowane przez obecność proroka).

Dostęp do bramy i ogląd jej gwarantował mąż-przewodnik. Brama znaj-
dowała się na podwyższeniu, zatem prowadziły do niej schody. Było to zgodne 
ze wcześniejszym stwierdzeniem o położeniu budowli na bardzo wzniosłej gó-
rze (w. 2). Mąż rozpoczął wstępowanie (וַיַּעַל) na górę. Pojawia się tym samym 
motyw znany z psalmów stopni (Ps 120–134), w których znajdują się zwroty 
mówiące o przybywaniu do świątyni: Tam wstępują (ּעָלו) pokolenia, pokolenia 
Pańskie, według prawa Izraela, aby wielbić imię Jahwe (Ps 122,4). Opisywany 
przez Ezechiela mąż zachowuje się zatem jak pielgrzym. Pątnicy często przyby-
wali do Jerozolimy od strony wschodniej, bowiem kroczyli do miasta od strony 
Jordanu, wzdłuż którego biegły ważne szlaki handlowe i pątnicze. Wprawdzie 
prorok abstrahuje od konkretów historycznej świątyni, lecz sformułowania, 
jakimi się posługuje miały wywołać u odbiorców stosowne skojarzenia, które 
pozwalały sięgnięcie do obrazu historycznej Jerozolimy, za którą tęsknili (por. 
Ps 137), choć prorok nie odwołuje się do historii Miasta Dawidowego.

Przewodnik spełnia w dalszym ciągu funkcję mierniczego. Bramy mia-
ły po siedem stopni (por. ww. 22.26), a zatem ich liczba była pełna, zgodnie 
z symboliką semicką. W najwyższym punkcie schodów znajdował się próg 
 Próg był wyrazistym punktem granicznym pomiędzy dwoma sferami .(סַף)
(profanum i sacrum). W historycznej świątyni jerozolimskiej był urząd straż-
nika progu (Jr 35,4). Jego zadaniem była troska o czystość świątyni i usuwanie 
wszelkich elementów pogańskich (por. 2 Krl 22,4). Wymiar progu odmierzo-
nego przez męża wynosił jedną trzcinę, a zatem ok. 3 m, tak samo jak pod-
stawowe wymiary muru (wysokość i szerokość). Ta zbieżność nie była przy-
padkowa, lecz wpisywała się w harmonię kształtów i proporcji całej budowli. 
Poszczególne stopnie zapewne również posiadały szerokość ok. 3 m.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



23

Ez 40,7

 וְהַתָא קָנֶה אֶחָד אֹרֶךְ וְקָנֶה אֶחָד רחַֹב וּבֵין הַתָאִים חָמֵשׁ אַמּוֹת וְסַף הַשַעַר
ד׃ הַבַיִת קָנֶה אֶחָֽ מֵאֵצֶל אוּלָם הַשַעַר מֵֽ

A  wnęka: trzcina jedna długości i  trzcina jedna szerokości; 
a między wnękami pięć łokci; a próg bramy od strony przedsion-
ka bramy od świątyni, trzcina jedna.

וּבֵין LXX και το αιλαμ ανα μεσον

Bramy w starożytności semickiej były obiektami rozbudowanymi i speł-
niały różnorodną funkcję, w szczególności obronną, komunikacyjną i kul-
tyczną. Bramy posiadały drzwi, o których w w. 7 nie ma mowy. Tradycyjnie 
bramy otwierano rano, a zamykano wieczorem (por. Joz 2,5; Sdz 19,27). Opis 
Ezechiela wskazuje na charakter obronny bramy. Wieże i bramy usytuowane 
w murach ułatwiały defensywę w sytuacji oblężenia. Wprawdzie o oblęże-
niu w Ez 40 nie ma mowy, lecz opis bramy nawiązuje do zwyczajów znanych 
w ówczesnej epoce. Archeologia odsłoniła bramy miejskie (warowni) z rejonu 
Kanaanu już z okresu wczesnego brązu (schyłek czwartego tysiąclecia przed 
Chr.). W miarę rozbudowy murów bramy stawały się wąskimi i długimi przej-
ściami połączonymi z drogą prowadzącą do centrum miejscowości. Z okresu 
Salomona pochodzą bramy odkryte w Megiddo, które były zaopatrzone w licz-
ne filary oddzielone od siebie wnękami. O takich wnękach (הַתָאִים) wspomina 
również Ezechiel. Mogły one służyć za pomieszczenia, w których przebywa-
li strażnicy pilnujący dostępu do wnętrza miejscowości. Wnęki miały kształt 
kwadratu o boku jednej trzciny, natomiast oddzielające je filary były długości 
pięć łokci, czyli ponad 2,5 m.

Ez 40,8-9

ד׃ וַיָמָד אֶת־אֻלָם הַשַעַר מֵהַבַיִת קָנֶה אֶחָֽ
 וַיָּמָד אֶת־אֻלָם הַשַּׁעַר שְׁמנֶֹה אַומֹּת וְאֵיולֹ שְׁתַּיִם אַומֹּת וְאֻלָם הַשַּׁעַר 

מֵהַבָּיִת׃

I zmierzył przedsionek bramy od świątyni, trzcina jedna. I zmie-
rzył przedsionek bramy osiem łokci, a  jego filary dwa łokcie, 
a przedsionek bramy (był) od świątyni.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



24

Konstrukcja bramy prezentuje się niezwykle okazale. W jej strukturze zna-
lazło się miejsce na przedsionek (אֻלָם); tym samym terminem określony jest 
również przedsionek świątyni Salomona (1 Krn 28,11; Ez 40,48). Przedsionek 
bramy znajdował się w jej najgłębszej części i prowadził do wnętrza obrębu 
świątynnego. Był on o wymiarach jednej trzciny (3 m) na osiem łokci (ok. 
4 m), pozostawał oddzielony od wnęk filarami na dwa łokcie (ok. 1 m).

Ez 40,10-11

 וְתָאֵי הַשַעַר דֶרֶךְ הַקָדִים שְלֹשָה מִפֹה וּשְלֹשָה מִפֹה מִדָה אַחַת לִשְלָשְתָם
וּמִדָה אַחַת לָאֵילִם מִפֹה וּמִפּֽוֹ׃

תַח־ הַשַעַר עֶשֶר אַמּוֹת אֹרֶךְ הַשַעַר שְלוֹשׁ עֶשְרֵה אַמּֽוֹת׃  וַיָמָד אֶת־ רחַֹב פֶֽ

I  wnęki bramy (skierowanej) drogą na wschód, (były po) trzy 
z tej i trzy z tamtej (strony). Miara jednej (taka sama) dla trzech 
(z) nich; i  pomiar (ten sam) jeden dla filarów z  tej i  z  tamtej 
(strony).
I zmierzył szerokość wejścia bramy: dziesięć łokci, długość bra-
my trzynaście łokci.

Brama wschodnia była niezwykle wzmocniona. Posiadała aż sześć wnęk, 
po trzy z każdej strony. Były jednakowych rozmiarów, oparte na planie kwa-
dratu o boku ok. 3 m. Pomiędzy wnękami znajdowały się filary. Szerokość 
i długość bramy miały następujące wymiary: dziesięć łokci (ok. 5 m) na trzy-
naście łokci (ok. 6,5 m).

Ez 40,12

 וּגְבוּל לִפְנֵי הַתָאוֹת אַמָה אֶחָת וְאַמָה־ אַחַת גְבוּל מִפֹה וְהַתָא שֵשׁ־ אַמּוֹת
מִפּוֹ וְשֵשׁ אַמּוֹת מִפּֽוֹ׃

A granica przed wnękami: łokieć jeden i łokieć jeden granicy z tej 
(strony). A wnęka sześć łokci z tej (strony), sześć łokci z tamtej 
(strony).

הַתָאוֹת LXX των θειμ
מִפֹה LXX και ενθεν

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



25

Pomiędzy głównym przejściem w bramie a wnękami była linia, która mo-
gła być swoistym progiem o szerokości jednego łokcia. Przebiegała ona od 
wschodu do zachodu, zgodnie z ukierunkowaniem całej konstrukcji. Owe 
progi miały sześć łokci długości i było ich sześć, zgodnie z liczbą wszystkich 
wnęk. Owe liczne progi świadczyły o kunszcie budowlanym całej konstrukcji, 
która zawierała liczne pomieszczenia, wyraźnie od siebie oddzielone. Prorok 
powtarzając wymiary poszczególnych wnęk (sześć łokci na sześć łokci) przy-
pomina fakt, że pomieszczenia były zbudowane na planie kwadratu, co mo-
gło uchodzić za konstrukcję bardzo harmonijną i wpisującą się w doskonałość 
kształtów całej bramy.

Ez 40,13

תַח׃ וַיָמָד אֶת־ הַשַעַר מִגַג הַתָא לְגַגּוֹ רחַֹב עֶשְרִים וְחָמֵשׁ אַמּוֹת פֶתַח נֶגֶד פָֽ

I zmierzył bramę od dachu (jednej) wnęki do dachu jej (drugiej); 
szerokość dwadzieścia pięć łokci, wejście naprzeciw wejścia.

מִגַג הַתָא LXX του τοιχου

Prorok konsekwentnie przypomina o funkcji mierniczego, jaką spełniał 
mąż-przewodnik. Formuła wprowadzająca וַיָמָד (i zmierzył) występuje w wie-
lu tekstach Ezechiela (Ez 40,5-6.8-9.11.13.19.23.27-28.32.47-48; 41,1.2.3.4.5; 
47,3.4.5). Pojawia się ona szczególnie w kontekście prezentacji świątyni i jej 
otoczenia (Ez 40–42). Dotychczasowe pomiary odnosiły się do dolnych partii 
konstrukcji. W w. 13 pojawia się natomiast wzmianka o dachu (גַג). Ten he-
brajski termin oznacza zarówno dach, jak i sufit, a więc to wszystko, co stanowi 
najwyższą część konstrukcji. Tekst jednak nie jest zorientowany na podanie 
informacji o szczegółach architektonicznych, a jedynie na wymiary całej bra-
my, a konkretnie jej szerokość, która wynosiła dwadzieścia pięć łokci, a zatem 
ok. 12,5 m. O kształcie całej konstrukcji informuje ostatnia fraza w. 13: wejście 
naprzeciw wejścia. Chodzi o skrajne punkty bramy na linii wschód – zachód. 
Od zewnątrz wkraczano do bramy od strony wschodniej, a następnie przecho-
dziło się prostym przejściem wzdłuż wnęk aż dochodziło się do wyjścia pro-
wadzącego na zewnętrzny dziedziniec świątynny. Wewnętrzny plan bramy był 
zatem prosty, w przeciwieństwie do innych możliwych kombinacji, np. opar-
tych na planie litery „L” lub podwójnej „L”. W aktualnych murach Jerozolimy 
(z XVI w.) obecne są wszystkie trzy możliwości, np. Brama Damasceńska (po-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



26

dwójne „L”), Brama Jafska i Brama Syjońska (pojedyncze „L”), Brama Lwów 
(prosta linia). Brak „labiryntu” ułatwiał wejście do wnętrza, z którego mógł 
Ezechiel skorzystać.

Ez 40,14

יב׃ חָצֵר הַשַעַר סָבִיב סָבִֽ וַיַעַשׂ אֶת־אֵילִים שִשִים אַמָה וְאֶל־אֵיל הֶֽ

I uczynił filary (na) sześćdziesiąt łokci, a dla filaru dziedziniec 
bramy dookoła ze wszystkich stron.

וַיַעַשׂ אֶת־אֵילִים LXX και το αιθριον του αιλαμ της πυλης

W miejsce typowej formuły וַיָמָד (i zmierzył) w w. 14 pojawia się zwrot 
 Użyty tu czasownik bardzo często występuje .(i uczynił; por. Ez 18,27) וַיַעַשׂ
w Ez 40–48, najczęściej jednak w kontekście opisu istniejących już elemen-
tów budowli (por. Ez 40,17; 41,18-20), a nie czynności wykonywanej przez 
męża (jak jest to w w. 14). Mierniczy nie był budowniczym, lecz dokonywał 
pomiarów. W. 14 odnosi się do wymiarów filarów (אֵילִים). Termin אַיִל ozna-
cza baran (por. Ez 27,21), natomiast w architekturze – filar (a w botanice 
duże drzewo, por. Iz 57,5). Owe filary znajdowały się przy wyjściu bramy (na 
dziedziniec zewnętrzny świątyni), a ich wysokość liczyła sześćdziesiąt łokci, 
czyli 30 m. Górowały nad całą budowlą, która otoczona była dziedzińcem ze-
wnętrznym.

Ez 40,15

וְעַל פְּנֵי הַשַּׁעַר הַיֹּאתוֹן עַל־לִפְנֵי אֻלָם הַשַּׁעַר הַפְּנִימִי חֲמִשִּׁים אַמָּה׃

A w kierunku oblicza bramy wejściowej, w stronę oblicza przed-
sionka bramy wewnętrznej: pięćdziesiąt łokci.

הַיֹּאתוֹן LXX εξωθεν

Prorok podaje z kolei długość całej konstrukcji, która wynosi pięćdzie-
siąt łokci (ok. 25 m). Taki odcinek musiał przejść każdy, kto chciał korzy-
stać z bramy wschodniej (faktycznie była ona zamknięta; por. Ez 44,2). Był 
to odcinak drogi, który „przygotowywał” każdego z odwiedzających, którzy 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



27

opuszczali profanum, a wkraczali do sfery sacrum. Podane wielkości (ww. 
11.13.14.15) odnoszą się do wszystkich trzech wymiarów konstrukcji bramy, 
czyli długość: pięćdziesiąt łokci, szerokość: dwadzieścia pięć łokci, wysokość 
(filarów): trzydzieści łokci) i szerokość wewnętrznego przejścia: trzynaście 
łokci. Do tego trzeba dodać zawężenie odrzwi (długość progu): jedna trzci-
na, czyli ok. 3 m (w. 6).

Ez 40,16

ל־הַתָאִים וְאֶל אֵלֵיהֵמָה לִפְנִימָה לַשַעַר סָבִיב סָבִיב וְכֵן  וְחַלֹּנוֹת אֲטֻמוֹת אֶֽ
ים׃ לַמּוֹת וְחַלּוֹנוֹת סָבִיב סָבִיב לִפְנִימָה וְאֶל־ אַיִל תִמרִֹֽ לָאֵֽ

I  (były) okna zakratowane we wnękach i  przy filarach ich do 
środka przy bramie dookoła ze wszystkich stron; i tak (było) dla 
przedsionków i  okien dookoła ze wszystkich stron do środka; 
a na filarze (były) palmy.

לַמּוֹת וְחַלּוֹנוֹת לָאֵֽ LXX τοις αιλαμ θυριδες

Kończąc opis bramy zewnętrznej, prorok zwraca uwagę na pewne szczegó-
ły architektoniczne opisywanej budowli.

Po pierwsze, wnęki były zaopatrzone w zakratowane okna (חַלֹּנוֹת אֲטֻמוֹת). 
To pierwszy tekst, w którym prorok wspomina o oknach (por. Ez 40,16.22.
25.29.33.36; 41,16.26). Nie miały one funkcji otworów zewnętrznych (dostar-
czanie światła i świeżego powietrza), bowiem znajdowały się w murze we-
wnętrznym wnęk, czyli skierowane były na przejście znajdujące się w bramie 
(między wejściem a wyjściem) i zaopatrzone były w kraty (por. Ez 41,16.26). 
Już w pierwszej świątyni były zakratowane okna (por. 1 Krl 6,4). Ezechiel po-
dając ten szczegół, jeszcze bardziej wskazuje na charakter obronny całej kon-
strukcji. Liczba tych okien nie została podana, musiała być jednak znaczna, 
bowiem otwory wypełniały całą wewnętrzną przestrzeń bramy, o czym świad-
czy rozbudowana formuła: zakratowane we wnękach i przy filarach ich do środ-
ka przy bramie dookoła ze wszystkich stron; i tak (było) dla przedsionków i okien 
dookoła ze wszystkich stron do środka.

Po drugie, na filarze (były) palmy (ים  Palmy miały stanowić element .(תִמרִֹֽ
ornamentyki świątyni (por. Ez 40,16.22.26.31.34.37; 41,18.19.20.26). Prorok na-
wiązuje tu do tradycji znanej już z epoki Salomona: Ponadto na wszystkich ścia-
nach świątyni wokoło wyrył jako płaskorzeźby podobizny cherubów i palm oraz 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



28

girlandy kwiatów wewnątrz i na zewnątrz (1 Krl 6,29; por. 1 Krl 6,32.35; 7,36; 
2 Krn 3,5). Palma, obok winnej latorośli, drzewa figowego oraz oliwki, należała 
do najważniejszych roślin wspominanych w Starym Testamencie.

Ez 40,17

צְפָה עָשׂוּי לֶחָצֵר סָבִיב סָבִיב חָצֵר הַחִיצוֹנָה וְהִנֵה לְשָכוֹת וְרִֽ  וַיְבִיאֵנִי אֶל־ הֶֽ
ה׃ צְפָֽ שְלֹשִים לְשָכוֹת אֶל־הָרִֽ

I  wprowadził mnie do dziedzińca zewnętrznego, a  oto (były) 
sale, a kamienna posadzka (była) wykonana na dziedzińcu do-
okoła ze wszystkich stron; trzydzieści sal (było) przy kamiennej 
posadzce.

עָשׂוּי LXX brak
אֶל עַל =

Mąż-przewodnik kontynuując swoją misję, wprowadził (וַיְבִיאֵנִי) Ezechie-
la w obręb znajdujący się wewnątrz murów, który został określony formułą 
חָצֵר הַחִיצוֹנָה  Scena ta przypomina wcześniejsze .(dziedziniec zewnętrzny) הֶֽ
wydarzenie opisane w Ez 8,7: I zaprowadził mnie do wejścia dziedzińca, i wi-
działem, a oto (był) jeden otwór w murze. Wówczas to prorok był oprowadzany 
przez Ducha po świątyni, która skalana była grzechami mieszkańców Jerozo-
limy. W nowej sytuacji dziedziniec świątynny rysuje się jako inna rzeczywi-
stość. Na tym etapie prorok nie wspomina jednak jeszcze o innych ludziach. 
Jego zainteresowanie koncentruje się na architekturze, czyli na środowisku, 
w którym miało dokonać się nowe spotkanie Jahwe z Jego ludem. Dziedzi-
niec zawsze odgrywał istotną rolę w strukturze świątyni. Centralna budowla 
nie mogła funkcjonować bez dziedzińca i okalających go murów. Dziedziniec 
nie był jednorodny. Ezechiel używa dwóch określeń: dziedziniec zewnętrz-
ny (הַחִיצוֹנָה) oraz dziedziniec wewnętrzny (הַפְּנִימִית). Taki podział odnosił 
się zarówno do świątyni Salomona, jak i do jawiącej się w wizji Ezechiela za-
budowanej przestrzeni (por. Ez 8,16; 40,27). Zastosowany podział odpowia-
dał funkcjom, do jakich przeznaczone były poszczególne części dziedzińca. 
Podczas gdy na dziedzińcu zewnętrznym gromadził się cały lud Izraela, to na 
dziedzińcu wewnętrznym przebywali lewici i kapłani (Sadokici), którzy wyko-
nywali ważne posługi sakralne. Przestrzeń dziedzińca wewnętrznego była bo-
gato zróżnicowana architektonicznie. Prorok nie wchodzi jednak w szczegóły, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



29

stwierdza jedynie, że na niewątpliwie obszernym terenie znajdowały się sale 
 To określenie stosuje prorok wyłącznie tekście Ez 40–48 (ponad 20 .(לְשָכוֹת)
razy). O tych salach nie wzmiankuje prorok w kontekście mowy o świątyni Sa-
lamona. Musiały się one tam jednak znajdować, o czym świadczą teksty: 1 Krn 
9,26.33; 23,28; 28,12; 2 Krn 31,11; Jr 35,1–36,21; por. Ezd 8,29; 10,6, w kontek-
ście świątyni Zorobabela). Sale te służyły jako pomieszczenia, z których korzy-
stali lewici pełniący służbę w świątyni, spełniały one też funkcję magazynów 
(dziesięcina, przedmioty święte). Takich sal w nowej świątyni miało być trzy-
dzieści. Wzmianka o tych pomieszczeniach ma duże znaczenie, bowiem wska-
zuje na posługę lewitów w nowej świątyni. Jest to zatem motyw łączący stare 
tradycje z tym, co miało stać się w przyszłości i być udziałem odnowionego 
ludu. Tradycyjne posługi nie będą usunięte, lecz (odnowione) znajdą ważne 
miejsce w posłudze świątynnej.

Ezechiel nie podaje szczegółów architektonicznych sal (było ich trzydzie-
ści), wiadomo jednak, że były one rozmieszczone na dziedzińcu zewnętrznym, 
który wyłożony był dokoła kamienną posadzką (צְפָה -Do tego faktu przywią .(רִֽ
zuje Ezechiel dużą wagę w ww. 17-18 (por. Ez 42,3). Zastosowany termin jest 
rzadko używany w BH. W tekście 2 Krn 7,3 jest mowa o kamiennej posadzce 
w świątyni Salomona, a w Est 1,6 termin צְפָה  oznacza posadzkę z pewnego רִֽ
materiału, jaka znajdowała się w pałacu króla Aswerusa. Posadzki typu צְפָה  רִֽ
znajdowały się jedynie w nielicznych obiektach i świadczyły zarówno kunszcie 
budowniczych, jak i o wyjątkowym charakterze całej konstrukcji. W kontek-
ście Ezechiela צְפָה  wypełniał całą przestrzeń, jaką dostrzegał prorok. Teren רִֽ
brukowany był przeciwieństwem do terenu znajdującego się na zewnątrz mu-
rów i znajdujących się tam obiektów.

Ez 40,18

צְפָה הַתַחְתּוֹנָֽה׃ צְפָה אֶל־כֶתֶף הַשְעָרִים לְעֻמַת אֹרֶךְ הַשְעָרִים הָרִֽ וְהָרִֽ

A  kamienna posadzka (była) z  boku bram wzdłuż długości 
bram, (była to) kamienna posadzka dolna.

אֶל עַל =

Kamienna posadzka stanowiła dominantę architektoniczną całego terenu 
nazwanego dziedzińcem zewnętrznym. Posadzka wypełniała całą przestrzeń, 
stąd nie było żadnego miejsca pozbawionego kamiennego bruku Aby ten fakt 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



30

podkreślić, prorok zaznacza, że צְפָה  wypełniała szczelnie wszystkie boki הָרִֽ
bram (łącznie z bramą wschodnią). Bramy stanowiły ważny element archi-
tektoniczny dziedzińca zewnętrznego, były one długie na pięćdziesiąt łokci 
(w. 15) i wpisywały się już częściowo w teren obiektu wewnętrznego (por. ak-
tualny kształt zamkniętej Bramy Złotej w Jerozolimie). Cała konstrukcja bra-
my otoczona została kamienną posadzką, która nadawała jednolity charakter 
zamkniętej przestrzeni. Była ona położona niżej w stosunku do dziedzińca we-
wnętrznego, dlatego została określona terminem הַתַחְתּוֹנָֽה (dolna).

Ez 40,19

 וַיָמָד רחַֹב מִלִפְנֵי הַשַעַר הַתַחְתּוֹנָה לִפְנֵי הֶחָצֵר הַפְנִימִי מִחוּץ מֵאָה אַמָה
הַקָדִים וְהַצָפֽוֹן׃

I  zmierzył szerokość od oblicza bramy dolnej względem dzie-
dzińca wewnętrznego od zewnątrz, (było) sto łokci (od) wschodu 
i północy.

הֶחָצֵר LXX της πυλης

Prorok ponownie wskazuje na funkcję mierniczego, męża-przewodnika. 
Dokonał on pomiaru dziedzińca wewnętrznego, licząc od wejścia do bra-
my wschodniej (dosłownie: oblicza), które licowało z murem zewnętrznym 
całego obiektu, aż do muru okalającego dziedziniec wewnętrzny. Mierzony 
odcinek liczył sto łokci, czyli ponad 50 m. Uwzględniając dane z w. 23 moż-
na stwierdzić, że dziedziniec zewnętrzny posiadał kształt kwadratu, którego 
boki liczyły sto łokci długości, ten sam kształt posiadały również wnęki znaj-
dujące się w bramie wschodniej (w. 7). Prorok zatem ponownie podkreśla 
harmonię i doskonałość kształtów obiektów otaczających centralną budowlę 
świątynną.

Ez 40,20

יצוֹנָה מָדַד אָרְכּוֹ וְרָחְבּֽוֹ׃ וְהַשַעַר אֲשֶר פָנָיו דֶרֶךְ הַצָפוֹן לֶחָצֵר הַחִֽ

I brama, której oblicze jej (było skierowane) na drogę północ-
ną przy dziedzińcu zewnętrznym, zmierzył długość jej i szero-
kość jej.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



31

Obok bramy wschodniej (najważniejszej), wspomina prorok bramę pół-
nocną (הצָפוֹן). W topografii ziemskiej Jerozolimy kierunek północny był 
najmniej chroniony naturalnymi uwarunkowaniami. Brak było od tej strony 
doliny, bowiem wzgórze świątynne przechodziło w płaskowyż, który oddzielo-
ny był od świątyni nieznacznym zagłębieniem (dolina poprzeczna). W opisie 
Ezechiela nie ma jednak nawiązania do tego historycznego położenia. Brama 
północna stanowiła jedno z przejść znajdujących się w murach i prowadzi-
ła do dziedzińca zewnętrznego, a więc do tej samej przestrzeni, o której pi-
sał prorok wcześniej (w kontekście bramy wschodniej). Kierunek północny 
miał również duże znaczenie w orędziu proroka. Wizja wstępna, o której pisze 
w Ez 1, zapowiadana była powiewem gwałtownego wiatru właśnie z półno-
cy (w. 4). W świątyni Salomona również była brama północna, która zosta-
ła sprofanowana przez mieszkańców umieszczających w tym miejscu bożka 
zazdrości (Ez 8,3.5); tam też zasiadały kobiety opłakujące bożka Tammuza 
(Ez 8,14). Przez bramę północną kroczyli do Jerozolimy mężowie-egzekutorzy 
(Ez 9,2). Północ była również znakiem zagrożenia, bowiem z tego kierunku 
miał przybyć Nabuchodonozor, który rozprawił się nie tylko z Jerozolimą, lecz 
również z obcymi ludami (Ez 26,7); z północą kojarzą się również najeźdźcy 
koalicji Goga (Ez 38,6.15; 39,2). Północ (הצָפוֹן) najczęściej jest wzmiankowa-
na w Ez 40–48 (32 razy). Już w w. 19 prorok wspomina o północy, która rów-
nież staje się (w kontekście murów) punktem odniesienia do dokonywanych 
pomiarów. Towarzyszący prorokowi mąż dokonał również pomiarów (długo-
ści i szerokości) bramy północnej.

Ez 40,21

 וְתָואֹ שְׁולֹשָׁה מִופֹּ וּשְׁלֹשָׁה מִופֹּ וְאֵיולֹ וְאֵלַומֹּ הָיָה כְּמִדַּת הַשַּׁעַר הָרִאושֹׁן
חֲמִשִּׁים אַמָּה אָרְוכֹּ וְרחַֹב חָמֵשׁ וְעֶשְׂרִים בָּאַמָּה׃

I (były) wnęki jej, trzy z tej i trzy z tamtej (strony) i (były) filary 
jej, i (były) przedsionki jej, (i taki sam) był pomiar (jej) jak bra-
my pierwszej: pięćdziesiąt łokci długość jej i szerokość dwadzie-
ścia pięć łokci.

וְאֵלַמּוֹ LXX και τα αιλαμμω

W opisie Ezechiela brama wschodnia pozostaje archetypem, tu nazwana 
jest bramą pierwszą (הָרִאושֹׁן). Jej struktura i wymiary zostały odwzorowane 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



32

w kształtach i wielkości w proporcjach opisywanej bramy północnej. Ponownie 
pojawia się wzmianka o dwóch rzędach wnęk, po trzy z każdej strony. Były one 
oddzielone filarami, pomiędzy wnękami biegł korytarz zakończony z dwóch 
stron przedsionkami. Brama miała pięćdziesiąt łokci długości i dwadzieścia 
pięć szerokości. Takie wymiary również wskazują na harmonię architektonicz-
ną konstrukcji, bowiem całość bramy opierała się na planie dwóch połączonych 
ze sobą kwadratów, o boku mierzącym dwadzieścia pięć łokci.

Ez 40,22

 וְחַלּוֹנוֹ וְאֵלַמּוֹ וְתִמרֹוֹ כְּמִדַּת הַשַּׁעַר אֲשֶׁר פָּנָיו דֶּרֶךְ הַקָּדִים וּבְמַעֲלוֹת שֶׁבַע
יַעֲלוּ־בוֹ וְאֵילַמּוֹ לִפְנֵיהֶם׃

I okna jej, i przedsionek jej, i palmy jej (były) jak pomiar bramy, 
której oblicze (było skierowane) na drogę wschodnią i po stop-
niach siedmiu wchodziło się do niej, a przedsionek jej (był) przed 
obliczem ich.

לִפְנֵיהֶם LXX εσωθεν

Szczegóły architektoniczne bramy północnej odpowiadają strukturze 
pierwszej bramy (wschodniej); dotyczy do również okien, przedsionka, jak 
i ozdobnych palm. Bardziej dokładnie natomiast Ezechiel wypowiada się na 
temat stopni prowadzących z zewnątrz do bramy i ich liczbie, czyli siedmiu 
-Liczba siedem ma charakter symboliczny (na tle całej Biblii) rów .(שֶׁבַע)
nież w Księdze Ezechiela, np. prorok pozostawał w osłupieniu przez siedem 
dni pośród zesłańców (Ez 3,15n), przez siedem lat miała płonąć broń wro-
gów Izraela (Ez 39,9), a kraj miał być oczyszczany przez siedem miesięcy 
(Ez 39,12.14). W prorockim opisie bramy teren wokół murów miał być obni-
żony i – jak się wydaje – z każdej strony do bram zewnętrznych prowadziło 
siedem stopni (por. Ez 40,26). Takie ukształtowanie terenu nie odpowiadało 
położeniu historycznej Jerozolimy i wzgórza świątynnego, zatem w tekście 
Ezechiela można dostrzec tendencje idealizujące, które wskazują na nowość 
i harmonię kształtów nowej świątyni, niepomiernie doskonalszej od ziem-
skiego pierwowzoru.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



33

Ez 40,23

 וְשַעַר לֶחָצֵר הַפְנִימִי נֶגֶד הַשַעַר לַצָפוֹן וְלַקָדִים וַיָמָד מִשַעַר אֶל־ שַעַר מֵאָה
ה׃ אַמָֽ

A brama dziedzińca wewnętrznego (była) naprzeciw bramy pół-
nocnej i wschodniej; i zmierzył od bramy do bramy: sto łokci.

Teren otoczony murem miał charakter zróżnicowany. Cechą charakte-
rystyczną całego zespołu były bramy. Kilka z nich prowadziło na zewnątrz 
(wspomniane już były dwie bramy, wschodnia i północna, jeszcze inne pro-
wadziły na dziedziniec wewnętrzny i zewnętrzny). Tego typu bramy zatem 
musiały się znajdować w murze, w konstrukcji wewnętrznej osłaniającej naj-
ważniejszą część terenu świątynnego, czyli dziedziniec wewnętrzny i samą bu-
dowlę świątynną. W. 23 rozpoczyna się formułą וְשַעַר (a brama) i sugeruje, 
że chodzi o jedną bramę, lecz w dalszej partii jest mowa o tym, że znajdowała 
się ona naprzeciw bramy północnej i wschodniej, czyli naprzeciw dwóch bram, 
zatem pojawia się informacja o północnej i wschodniej bramie wewnętrznej. 
W obu wypadkach odległość między bramami wynosiła sto łokci, tym samym 
mur zewnętrzny okalał przestrzeń wewnętrzną w takiej samej odległości za-
równo od strony północnej, jak i wschodniej.

Ez 40,24

 וַיּוֹלִכֵנִי דֶּרֶךְ הַדָּרוֹם וְהִנֵּה־שַׁעַר דֶּרֶךְ הַדָּרוֹם וּמָדַד אֵילָו וְאֵילַמּוֹ כַּמִּדּוֹת
הָאֵלֶּה׃

I poprowadził mnie drogą południową; a oto brama drogi połu-
dniowej, i zmierzył filary jej i przedsionki jej, (te) jak pomiary 
tamte.

Mąż-przewodnik obrał z kolei kierunek południowy (הַדָּרוֹם). Ten kieru-
nek wspomina Ezechiel (poza Ez 40–48) jedynie w Ez 21,2, w którym obok 
terminu דָרוֹם występuje jeszcze drugi: תֵימָנָה (Teman). Była to kraina poło-
żona na południe od Judy i często była traktowana synonimicznie jako kie-
runek południowy. W stosunku do wschodu i północy kierunek południowy 
ma w relacji Ezechiela mniejsze znaczenie. W kontekście wzmianki o budow-
lach części południowej prorok zmierza do tego, by wskazać na pełny wymiar 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



34

dziedzińca zewnętrznego i wewnętrznego, a więc na te tereny, które otaczały 
zasadniczą budowlę. Prorok zaznacza, że część południowa miała te same wy-
miary co północna, stanowiła zatem jej lustrzane odbicie.

Ez 40,25

  וְחַולֹּנִים ולֹ וּלְאֵילַומֹּ סָבִיב
סָבִיב כְּהַחֲונֹלֹּת הָאֵלֶּה חֲמִשִּׁים אַמָּה אֹרֶךְ וְרחַֹב חָמֵשׁ וְעֶשְׂרִים אַמָּה׃

I  okna (będące) dla niej i  dla przedsionków jej, dookoła ze 
wszystkich stron, (tak) jak okna tamte, (liczyły) pięćdziesiąt łok-
ci długości i szerokości dwadzieścia pięć.

Prorok konsekwentnie prezentuje architekturę i wymiary bramy połu-
dniowej w oparciu o wzorzec poprzednio opisywanych obiektów. Ezechiel 
koncentruje się na wzmiance o oknach (וְחַלּוֹנִים – por. ww. 16.22), które 
umieszczone były zarówno w przedsionkach, jak i w innych częściach bramy. 
Całość konstrukcji miała wymiary ujednolicone, które odpowiadały wiel-
kościom pozostałych bram. Koncentryczny układ bram obecnych w dwóch 
założeniach (mur zewnętrzny i wewnętrzny) sprawiał, że można było popro-
wadzić dwie proste. Jedna z nich tworzyła linię prostą prowadzącą ze wscho-
du na zachód przez środek korytarza obu bram wschodnich, która następnie 
przechodziła przez środek centralnej budowli znajdującej się na dziedzińcu 
wewnętrznym. Druga linia łączyła wszystkie bramy znajdujące się na odcinku 
północ – południe. Linia prosta przecinała przez środek przejścia wewnątrz 
bram, a jej fragment przechodził przez dziedziniec wewnętrzny, na którym 
znajdował się ołtarz całopaleń. W tym też miejscu przecinały się obie linie. 
Dzięki zastosowanej symetrii architektonicznej na linii wschód – zachód 
znajdowały się dwie bramy, a na linii północ – południe cztery. Każda z bram 
miała te same wymiary: pięćdziesiąt na dwadzieścia pięć łokci; informację tę 
powtarza prorok również w w. 25.

Ez 40,26

 וּמַעֲולֹת שִׁבְעָה עֹותֹולֹ וְאֵלַומֹּ לִפְנֵיהֶם וְתִמרִֹים ולֹ אֶחָד מִופֹּ וְאֶחָד מִופֹּ אֶל־
אֵיולֹ׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



35

I (było) stopni siedem, (które) wznosiły się do niej, i przedsionki 
jej (były) przed obliczem ich i palmy (były) przy niej, jedna z tej, 
a druga z tamtej (strony) na filarze jej.

אֶל עַל =

Brama południowa była zdystansowana od centrum dziedzińca wewnętrz-
nego w takiej samej odległości, jak brama północna. Jej architektura i ozdoby 
były standardowe. Od zewnątrz prowadziło do niej siedem stopni, podobnie 
jak do bramy północnej (i wschodniej). Wspólnym motywem dekoracyjnym 
wszystkich tego typu obiektów były palmy (תִמרִֹים). Brak różnic architekto-
nicznych opisywanych bram świadczy o całkowicie abstrakcyjnym charakte-
rze usytuowania kompleksu w stosunku do konkretnego środowiska, czyli do 
świątyni Salomona. Obiekt, jaki prezentuje Ezechiel, położony był na bardzo 
wzniosłej górze (w. 2), a taki teren zawsze przysparzał wiele problemów bu-
downiczym, którzy z konieczności musieli dostosować obiekt do topografii; 
często zmuszało to do większej ingerencji w naturalne środowisko, jak mia-
ło to miejsce w przypadku np. świątyni zbudowanej przez Heroda Wielkiego 
w I w. przed Chr. Takich ograniczeń nie posiadała świątynia opisywana przez 
Ezechiela, pomimo usytuowania jej na wysokiej górze.

Ez 40,27

 וְשַׁעַר לֶחָצֵר הַפְּנִימִי דֶּרֶךְ הַדָּרוֹם וַיָּמָד מִשַּׁעַר אֶל־הַשַּׁעַר דֶּרֶךְ הַדָּרוֹם מֵאָה
אַמּוֹת׃

I (była) brama dziedzińca wewnętrznego (w kierunku) drogi po-
łudniowej, i  zmierzył od bramy do bramy (w  kierunku) drogi 
południowej: sto łokci.

Dziedziniec wewnętrzny miał trzy bramy (podobnie jak dziedziniec ze-
wnętrzny). Cały układ był niezwykle harmonijny i proporcjonalny, o czym 
decydowały również zastosowane miary. Prorok zaznacza, że również w czę-
ści południowej odległość między bramami wynosiła sto łokci (por. ww. 
19.23.27.47). Liczba sto w późniejszych proroctwach była synonimem pełnego 
rozwoju; dotyczyło to też liczby lat życia człowieka (por. Iz 65,20).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



36

Ez 40,28

 וַיְבִיאֵנִי אֶל־חָצֵר הַפְּנִימִי בְּשַׁעַר הַדָּרוֹם וַיָּמָד אֶת־הַשַּׁעַר הַדָּרוֹם כַּמִּדּוֹת
הָאֵלֶּה׃

I  wprowadził mnie do dziedzińca wewnętrznego przez bramę 
południową i zmierzył bramę południową, jak pomiary tamte.

הַדָּרוֹם LXX brak

Do dziedzińca zewnętrznego prorok wkroczył przez bramę wschodnią, 
natomiast do dziedzińca wewnętrznego wprowadził go mąż-przewodnik, idąc 
przez bramę południową. Było to czymś całkowicie zrozumiałym, bowiem 
po tej stronie obiektu znajdował się Ezechiel (ww. 24-27). Brama południowa 
(wewnętrzna) również została poddana pomiarom, które wykazały, że jest ona 
identyczna w stosunku do pozostałych przejść.

Ez 40,29

  וְתָואֹ וְאֵיולֹ וְאֵלַומֹּ כַּמִּודֹּת הָאֵלֶּה וְחַונֹולֹּת ולֹ וּלְאֵלַומֹּ סָבִיב
סָבִיב חֲמִשִּׁים אַמָּה אֹרֶךְ וְרחַֹב עֶשְׂרִים וְחָמֵשׁ אַומֹּת׃ 

I wnęki jej, i filary jej, i przedsionki jej, jak pomiary tamte; a okna 
dla niej i dla przedsionków jej dookoła ze wszystkich stron: pięć-
dziesiąt łokci długości, a szerokość dwadzieścia pięć łokci.

Prorok z kolei wymienia poszczególne elementy architektoniczne bramy 
południowej (wewnętrznej): wnęki, filary, okna i przedsionki, które są iden-
tyczne w stosunku do kształtów i wymiarów pozostałych bram (wszystkich 
dziedzińców).

Ez 40,30

וְאֵלַומֹּת סָבִיב סָבִיב אֹרֶךְ חָמֵשׁ וְעֶשְׂרִים אַמָּה וְרחַֹב חָמֵשׁ אַומֹּת׃

I  przedsionki (były) dokoła ze wszystkich stron, długość dwa-
dzieścia pięć łokci i szerokość pięć łokci.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



37

וְאֵלַומֹּת LXX brak

Przedsionki znajdowały się u wejścia i wyjścia do bramy i mierzyły odpo-
wiednio dwadzieścia pięć łokci długości i pięć łokci szerokości. Ich długość 
odpowiadała szerokości całej bramy.

Ez 40,31

וְאֵלַמָּו אֶל־חָצֵר הַחִוצֹנָה וְתִמרִֹים אֶל־אֵיולֹ וּמַעֲולֹת שְׁומֹנֶה מַעֲולֹ׃

A przedsionek (znajdował się od strony) dziedzińca zewnętrz-
nego, i palmy (były) na filarach jej, i (było) stopni osiem (do) jej 
wejścia.

אֶל עַל =

Prorok koncentruje swoją uwagę na przedsionku, który znajdował się 
w bramie od strony dziedzińca wewnętrznego. Była to pierwsza zabudo-
wana przestrzeń bramy, do której wkraczało się po opuszczeniu dziedzińca 
zewnętrznego. Do samej bramy prowadziło osiem (שְׁומֹנֶה) stopni (por. ww. 
34.37). Dziedziniec wewnętrzny był zatem podwyższony w stosunku do dzie-
dzińca zewnętrznego, podobnie jak ten ostatni był podwyższony w stosunku 
do profanum (na zewnątrz murów). Osiem stopni to o jeden stopień więcej 
w stosunku do stopni prowadzących do bram murów zewnętrznych (ww. 
22.26). Współcześnie również można dostrzec w Jerozolimie podniesioną 
centralną płaszczyznę znajdującą się w świętej przestrzeni na Placu Świątyni 
(Haram asz-Szarif). Na niej jest umieszczona Kopuła Skały (mylnie nazywana 
meczetem Omara). Różnica poziomów ma również znaczenie symboliczne, 
bowiem oddziela od siebie poszczególne strefy, z których najważniejsza jest 
najwyżej położona.

Ez 40,32

וַיְבִיאֵנִי אֶל־הֶחָצֵר הַפְּנִימִי דֶּרֶךְ הַקָּדִים וַיָּמָד אֶת־הַשַּׁעַר כַּמִּודֹּת הָאֵלֶּה׃

I wprowadził mnie na dziedziniec wewnętrzny drogą wschodnią 
i zmierzył bramę, jak pomiary tamte.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



38

Prorok wkroczył na dziedziniec wewnętrzny bramą południową (w. 31), 
tymczasem w w. 32 jest mowa o kierunku wschodnim. Oznacza to, że mąż-
-przewodnik prowadził proroka od bramy południowej w stronę wschodnią, 
a więc tą, która została wymieniona na początku opisu (w. 6). Wewnętrzna 
brama południowa była wspomniana już w. 28; jej wymiary były tożsame 
z pozostałymi bramami, co również zaznacza prorok w w. 32. Zgodnie z jego 
treścią Ezechiel znalazł się na linii wschód – zachód, która była najważniejszą 
osią całego założenia architektonicznego, bowiem przechodziła przez środek 
budowli świątynnej.

Ez 40,33

 וְתָואֹ וְאֵולֹ וְאֵלַומֹּ כַּמִּודֹּת הָאֵלֶּה וְחַונֹולֹּת ולֹ וּלְאֵלַומֹּ סָבִיב סָבִיב אֹרֶךְ
חֲמִשִּׁים אַמָּה וְרחַֹב חָמֵשׁ וְעֶשְׂרִים אַמָּה׃

I (były) wnęki jej, i filary jej, i przedsionki jej, jak pomiary tamte, 
i (były) okna dla niej i dla przedsionków jej dookoła ze wszyst-
kich stron, długość pięćdziesiąt łokci i szerokość dwadzieścia pięć 
łokci.

Treść w. 33 odnosi się do opisu wschodniej bramy wewnętrznej i zawiera 
informacje, które potwierdzają tożsamość architektoniczną i gabarytową tego 
obiektu w odniesieniu do pozostałych bram całego założenia świątynnego.

Ez 40,34

וְאֵלַומֹּ לֶחָצֵר הַחִיוצֹנָה וְתִמרִֹים אֶל־אֵלָיו מִופֹּ וּמִופֹּ וּשְׁמנֶֹה מַעֲולֹת מַעֲולֹ׃

I  (były) przedsionki jej przy dziedzińcu zewnętrznym, i  (były) 
palmy na filarach jej z tej i z tamtej (strony), i (było) osiem stop-
ni (do) jej wejścia.

אֶל עַל =

W tym końcowym wersecie, opisującym wewnętrzną bramę wschodnią, 
prorok spostrzega jej elementy architektoniczne, które były identyczne do tych 
opisanych w poprzednich wersetach. Wprawdzie kierunek wschodni jest przez 
Ezechiela uprzywilejowany, lecz nie charakteryzował się on obecnością bardziej 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



39

wyrafinowanej budowli. Można jednak stwierdzić, że właśnie bramy wschodnie 
stały się wzorcami dla bram umieszczonych na linii północ – południe.

Ez 40,35

וַיְבִיאֵנִי אֶל־שַׁעַר הַצָּופֹן וּמָדַד כַּמִּודֹּת הָאֵלֶּה׃

I wprowadził mnie w stronę bramy północnej, i zmierzył, (były) 
jak pomiary tamte.

Prorok powraca do motywu północnej strony (por. ww. 19.20.23). Różnica 
(w stosunku do poprzedniej wypowiedzi) polega na tym, że Ezechiel odnosi 
się do dziedzińca wewnętrznego, a nie zewnętrznego, jak wcześniej. Mąż-prze-
wodnik kontynuuje swoje pomiary wykazując, że wielkość badanego obiektu 
jest taka sama, jak wielkość innych bram.

Ez 40,36

תָּואֹ אֵולֹ וְאֵלַומֹּ וְחַונֹולֹּת ולֹ סָבִיב
סָבִיב אֹרֶךְ חֲמִשִּׁים אַמָּה וְרחַֹב חָמֵשׁ וְעֶשְׂרִים אַמָּה׃ 

Wnęki jej i filary jej, i przedsionki jej, i okna dla niej dookoła ze 
wszystkich stron; długość pięćdziesiąt łokci, a szerokość dwadzie-
ścia pięć łokci.

W w. 35 były ogólnie wspomniane czynności miernicze dokonane przez 
męża-przewodnika, natomiast w w. 36 zostały wymienione poszczególne ele-
menty: wnęki, filary, przedsionki i okna; do tego prorok dodaje, że długość 
i szerokość obiektu odpowiada wielkości wcześniej prezentowanych bram. 
Owa harmonia kształtów sprawiała, że obserwator, niezależnie od tego, w ja-
kim punkcie założenia świątynnego się znajdował, posiadał podobne doznania 
(również estetyczne), które pozwalały mu utrwalać w pamięci specyfikę całego 
kompleksu świętego. Ujednolicony projekt architektoniczny mocno podkre-
ślał absolutne oddzielenie strefy sacrum od profanum, czyli tego, co znajdowa-
ło się na zewnątrz terenu świątynnego.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



40

Ez 40,37

וְאֵיולֹ לֶחָצֵר הַחִיוצֹנָה וְתִמרִֹים אֶל־אֵיולֹ מִופֹּ וּמִופֹּ וּשְׁמנֶֹה מַעֲולֹת מַעֲולֹ׃

A filary jej (były) przy dziedzińcu zewnętrznym i (były) palmy 
na filarach jej z tej i z tamtej (strony), i (było) osiem stopni (do) 
jej wejścia.

וְאֵיולֹ LXX και τα αιλαμμω
אֶל עַל =

Ezechiel przypomina, że opisywana brama znajdowała się na granicy 
dwóch przestrzeni: dziedzińca wewnętrznego i zewnętrznego, stąd jej filary 
oddzielały obie przestrzenie. To oddzielenie miało zarówno wymiar horyzon-
talny (filary bramy), jak i wertykalny (osiem stopni). Za sama zasada dotyczy-
ła całego zespołu świątynnego, oddzielonego od świata zewnętrznego murem 
i stopniami (siedem) prowadzącymi do wyżej położonej platformy. Kolejny 
raz zostały wspomniane ozdoby wykonane w kształcie palm. Obecność tych 
samych motywów w ornamentyce nadawała jednolity charakter całości obiek-
tu, który był we wszystkich swych częściach (okalających zasadniczą budowlę) 
dokładnie rozpoznawalny i całkowicie odróżniający się od tego wszystkiego, 
co znajdowało się na zewnątrz murów.

Ez 40,38

וְלִשְׁכָּה וּפִתְחָהּ בְּאֵילִים הַשְּׁעָרִים שָׁם יָדִיחוּ אֶת־הָעֹלָה׃

I (była) sala, a wejście (do) niej (było) przy filarach bram; tam 
obmywali całopalenie.

Prorok po zakończeniu opisu odnoszącego się do architektury murów, 
bram i dziedzińców (ww. 5-37) przechodzi do relacji o funkcjach spełnianych 
przez niektóre pomieszczenia. Na pierwszym miejscu wymienia salę (לִשְׁכָּה). 
Termin ten Ezechiel użył już wcześniej, opisując sale znajdujące się na dzie-
dzińcu zewnętrznym (w. 17). Było ich aż trzydzieści, tymczasem sala (wspo-
mniana w w. 38) miała wyjątkowe znaczenie i niewątpliwie różniła się od 
obiektów wcześniej wzmiankowanych. Było to pomieszczenie zintegrowane 
z bramą, do której wchodziło się przez przedsionek.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



41

Świątynia, zgodnie w przekonaniem Izraela, była miejscem zamieszkania 
Jahwe (Jego chwały) i składania ofiar. Przepisy dotyczące ofiar znajdują w Księ-
dze Kapłańskiej (1–7), natomiast zasady obowiązujące w służbie świątynnej 
podaje Pierwsza Księga Królewska (8,62-66). Ezechiel jako kapłan znał tra-
dycje religijne Izraela. Składanie ofiar było najważniejszą funkcją kapłańską.

Ezechiel w w. 38 wspomina całopalenie (הָעֹלָה), które było jedną z wielu 
składanych w świątyni ofiar. Zastosowany tu rdzeń עלה używa prorok często 
(w różnych tekstach) w formie czasownikowej (unosić się, iść do góry, wstępo-
wać – por. w. 6.22.26). Ofiary całopalne „wnosiło się” do góry na ołtarz, a jej 
dym spalania „wznosił się” ku samemu Jahwe. Prawodawstwo kapłańskie za-
lecało: Jeżeli (ktoś) chce złożyć na ofiarę całopalną dar z bydła, niech weźmie 
samca bez skazy i przyprowadzi go przed wejście do Namiotu Spotkania, aby 
Jahwe przyjął go łaskawie (Kpł 1,3). Tekst określa precyzyjnie, jakie zwierzę-
ta mogą być ofiarowane. Po dokonanym wyborze żertwy należało ofiarę sto-
sownie przygotować: Wnętrzności i nogi zwierzęcia będą obmyte wodą. Kapłan 
zamieni to wszystko w dym na ołtarzu. To jest całopalenie, ofiara spalana, miła 
woń dla Jahwe (Kpł 1,9). Właśnie do tego etapu czynności kapłańskich nawią-
zuje Ezechiel, pisząc o obmywaniu całopaleń. Czasownik דוח (obmyć, oczyścić) 
występuje zaledwie 4 razy w BH, a w kontekście całopaleń jedynie w 2 Krn 4,6: 
Zrobił też dziesięć kadzi i postawił ich pięć po prawej stronie, a pięć po lewej, aby 
obmywać w nich to, co przygotowano na całopalenie. „Morze” natomiast służy-
ło kapłanom do mycia się w nim. Kronikarz podkreśla, że miejscem przezna-
czonym do obmyć były kadzie, których było dziesięć. W późniejszych czasach 
w Jerozolimie, na północ od terenu świątynnego, znajdowała się sadzawka 
Owcza (Betesda – por. J 5), w której obmywano owce przeznaczone do ofiar. 
Obmycia w kulturze starożytnego Wschodu zawsze odgrywały istotną rolę.

Ez 40,39

 וּבְאֻלָם הַשַּׁעַר שְׁנַיִם שֻׁלְחָונֹת מִופֹּ וּשְׁנַיִם שֻׁלְחָונֹת מִפֹּה לִשְׁוחֹט אֲלֵיהֶם
הָועֹלָה וְהַחַטָּאת וְהָאָשָׁם׃

A w przedsionku bramy (były) dwa stoły z tej (strony) i dwa stoły 
z  tamtej (strony), żeby zabijać na nich całopalenie i  (składać) 
ofiarę za grzech i winę.

Ezechiel zauważa, że obok sali (w. 38) był również przedsionek (אֵילָם), 
który posiadał znaczenie funkcyjne (w. 39). Był to przedsionek bramy we-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



42

wnętrznej. W jego środku znajdowały się dwa rzędy, po dwa stoły (שֻׁלְחָונֹת). 
Ezechiel wspominał o stołach już w kontekście opisu grzechów Samarii i Jero-
zolimy (Ez 39,20) oraz uczty po zwycięstwie Boga nad koalicją Goga (Ez 39,20), 
jednak dopiero w w. 39 pojawia się motyw świątynny: przy wzmiance o stołach 
 W świątyni Salomona obok złotego ołtarza .(por. ww. 40.41.42.43 – שֻׁלְחָונֹת)
znajdował się również złoty stół na chleby pokładane (1 Krl 7,48), spełniał on 
jednak inną funkcję w stosunku do stołów wzmiankowanych w w. 39.

Przedsionek bramy był całkowicie zagospodarowany, gdyż znajdowały 
się w nim aż cztery stoły. Zwierzęta po obmyciu były właśnie na tych stołach 
zabijane (לִשְׁוחֹט). Ezechiel wcześniej wspominał już o rytualnym zabijaniu, 
lecz dotyczyło to praktyk bałwochwalczych (Ez 16,21; 23,39). O legalnym 
uboju świątynnym jest mowa jedynie w Ez 40–48, i to w czterech tekstach 
(Ez 40,39.41.42; 44,11).

Wybrane na żertwę zwierzęta będą składane w formie całopaleń względ-
nie w formie ofiary za grzech i winę (וְהָאָשָׁם -uży חַטָּאת Termin .(הַחַטָּאת 
wa prorok zarówno w opisach grzechów Izraela (Ez 16–21) jak i zesłańców 
(Ez 3,20; 33,1-16), natomiast w bloku Ez 40–48 mowa jest o ofiarach za grze-
chy (Ez 40,39; 42,13; 43,19.21.22.25; 44,27.29.23.25). W nowej świątyni będą 
więc składane ofiary za grzechy, co oznaczało, iż odnowiony Izrael nie będzie 
pozbawiony słabości, a grzech będzie również obecny w jego codziennej prak-
tyce. Ten obraz jest pogłębiony dzięki użyciu kolejnego terminu, a mianowicie 
 Ezechiel stosuje go 8 razy (z tego 4 razy w Ez 40–48). Najczęściej .(wina) אָשָׁם
pojawia się w Księdze Kapłańskiej i informuje o winie, która będzie karana. 
W kontekście kultycznym, użyty termin odnosi się do ofiar przebłagalnych, 
które kapłani składać będą również w odnowionej świątyni.

Zapowiedź prorocka o ofiarach za grzech i winę zawiera zatem realizm hi-
storio-zbawczy. W idealnej świątyni (wyrazem tego jest jej architektura) będą 
posługiwać ludzie grzeszni, obciążeni winami, a tym samym zasługujący na 
karanie. Zadaniem kapłanów będzie zatem przebłaganie Jahwe, by oszczędził 
lud i udzielał mu błogosławieństwa. Taka wizja ukazuje ograniczony zakres 
zbawienia, jakie miało dokonać się w łonie przyszłego Izraela, a więc ludu, któ-
ry w przyszłości powróci z niewoli.

Ez 40,40

 וְאֶל־הַכָּתֵף מִחוּצָה לָועֹלֶה לְפֶתַח הַשַּׁעַר הַצָּופֹנָה שְׁנַיִם שֻׁלְחָונֹת וְאֶל־הַכָּתֵף
הָאַחֶרֶת אֲשֶׁר לְאֻלָם הַשַּׁעַר שְׁנַיִם שֻׁלְחָונֹת׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



43

I z boku na zewnątrz dla wstępującego do wejścia bramy pół-
nocnej (były) dwa stoły, i z boku drugiego, który (był) wewnątrz 
przedsionka bramy, (były) dwa stoły.

Ezechiel prezentuje coraz więcej elementów składowych zespołu świątyn-
nego. Dobiera stosowne słownictwo, które miało na celu nazwanie tego wszyst-
kiego, co prorok uznawał za istotne do przekazania swemu ludowi. W tym 
kontekście wprowadza termin כָּתֵף. Sporadycznie pojawia się on już we wcze-
śniejszych partiach księgi i ma związek z wypowiedziami o charakterze antro-
pologicznym, np. barki, ramię (Ez 12,6.7.12; 29,7.18), łopatka (Ez 24,4), grzbiet 
(Ez 34,21); wyjątkowo w Ez 25,9 pojawia się motyw grzbietu górskiego. Język 
związany z architekturą nawiązuje bardzo często do terminologii stosowanej 
w opisach postaci ludzi i zwierząt oraz w prezentacji obiektów naturalnych 
(zwłaszcza gór). Człowiek budując różne obiekty, brał wzorce ze swego natu-
ralnego otoczenia. Tak też prezentuje się architektura świątyni obserwowanej 
przez Ezechiela (pomimo że uchodziła ona za dzieło samego Jahwe). W kon-
tekście w. 40 termin כָּתֵף wskazuje na miejsce znajdujące się w bardzo bliskim 
położeniu od wejścia bramy północnej. Znajdowała się ona mniej więcej na 
wysokości ołtarza stojącego na dziedzińcu wewnętrznym (Ez 43,13-17). Po 
wszystkich stronach bramy były ustawione stoły. Ich położenie przy bramie 
ułatwiało przechodniom konieczną komunikację, zwłaszcza że ofiary ze zwie-
rząt były licznie i często składane.

Ez 40,41

 אַרְבָּעָה שֻׁלְחָונֹת מִפֹּה וְאַרְבָּעָה שֻׁלְחָונֹת מִפֹּה לְכֶתֶף הַשָּׁעַר שְׁומֹנָה
שֻׁלְחָונֹת אֲלֵיהֶם יִשְׁחָטוּ׃

(Były) cztery stoły z tej (strony) i cztery stoły z tamtej (strony), 
przy boku bramy; (było) osiem stołów, na nich zabijano.

W opisie wizji Ezechiela pomnażana była liczba umieszczonych przy bra-
mie stołów. Prorok wspomina o kolejnych dwóch ich rzędach (po cztery stoły) 
umieszczonych przy boku bramy, stojących wyraźnie już na zewnątrz wejścia. 
W sumie było osiem stołów przeznaczonych do zabijania zwierząt. Stoły w ca-
łym kompleksie służyły do obmywania oraz do zabijania. Obiekty służące do 
obmywania znajdować się miały wewnątrz bramy, natomiast te do zabijania 
były na zewnątrz wejścia.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



44

Ez 40,42

 וְאַרְבָּעָה שֻׁלְחָונֹת לָועֹלָה אַבְנֵי גָזִית אֹרֶךְ אַמָּה אַחַת וָחֵצִי וְרחַֹב אַמָּה אַחַת
 וָחֵצִי וְגֹבַהּ אַמָּה אֶחָת אֲלֵיהֶם וְיַנִּיחוּ אֶת־הַכֵּלִים אֲשֶׁר יִשְׁחֲטוּ אֶת־הָועֹלָה

בָּם וְהַזָּבַח׃

I (były) cztery stoły dla całopaleń (zrobione z) kamienia ciosa-
nego; długość (jego wynosiła) półtora łokcia, a  szerokość (jego 
wynosiła) półtora łokcia, a wysokość (jego wynosiła) łokieć je-
den; na nich kładziono narzędzia, którymi zabijano całopalenie, 
oraz na nich (zabijano) ofiarę krwawą.

Prorok wymienia cztery stoły, które się wyróżniały. Były one przeznaczone 
do wykonywania czynności przygotowawczych dla ofiar całopalnych. Termin 
 występuje w w. 42 dwa razy (por. Ez 45,17; 46,12). Budulcem (całopalenie) עלָה
stołów był kamień ciosany (אַבְנֵי גָזִית); takie określenie występuje w Księdze 
Ezechiela tylko w tym tekście. W prawodawstwie Mojżeszowym był zakaz bu-
dowania z kamieni ciosanych, czyli materiału obrabianego dłutem (Wj 20,25), 
natomiast w świątyni i pałacu Salomona były użyte kamienie ciosane (1 Krl 
5,31; 6,36; 7,9.11.12; por. 1 Krn 22,2), jednak prorok Amos zarzuca możno-
władcom, że kosztem biednych budowali sobie domy z kamieni ciosanych. 
Wyraźnie pojawia się różnica między wskazówkami zawartymi w Wj 20,25 
a informacją podaną w w. 42. W kontekście prawodawstwa Mojżeszowego za-
kaz użycia kamienia ciosanego odnosił się do zasady zachowania naturalnego 
charakteru użytego materiału bez zbytniej ingerencji człowieka i jego obrób-
ki. Był to okres wędrówki po pustyni i wszystko miało charakter przejściowy 
(nietrwały). Sytuacja zmieniła się w kontekście osiadłego życia na ziemi Izra-
ela. Tu tworzono budowle trwałe (zwłaszcza od czasów Dawida i Salomona). 
Wzmianka o stołach z kamienia ciosanego była dla proroka i jego otoczenia 
znakiem powstania czegoś solidnego i niezmiennego. Obróbkę kamieni do-
konywali rzemieślnicy. W Babilonii zesłańcy mogli oglądać wiele wspaniałych 
budowli z obrobionego kamienia. Prorok zatem opisuje swoje doznania i od-
wołuje się do tego przekonań, które były dla jego odbiorców czymś zupełnie 
oczywistym.

Stoły miały kształty kwadratów (podobnie jak i wnęki) o boku półtora 
łokcia (ok. 80 cm). Nie była to zatem zbyt duża powierzchnia. Były stosun-
kowo niskie (jeden łokieć = ok. 50 cm). Podane rozmiary zapewne odpowia-
dały standardom obowiązującym w konstrukcji tego rodzaju przedmiotów 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



45

użytkowych. Ezechiel wspomina, że kładziono na nich narzędzia (הַכֵּלִים),  
którymi zabijano całopalenie. Prawdopodobnie owe stoły służyły wyłącznie 
do umieszczania na nich różnych narzędzi. Nie ma ich specyfikacji; termin 
 w Ez 40–48 pojawia się jedynie w tym miejscu. W innych partiach הַכֵּלִים
oznacza: naczynia (Ez 4,9; 15,3), broń (Ez 9,1.2; 32,27), ubiór (Ez 12,3), tobołki 
(Ez 12,4.7), ozdoby (16,17.39; 23,26), różnorodne wyroby (Ez 27,13) – chodzi 
zatem o wytwory pracy rąk rzemieślników, które miały przeznaczenie prak-
tyczne względnie estetyczne. Każdy rzemieślnik dbał o to, by jego wyroby były 
jak najlepsze, i można zakładać, że w odnowionej świątyni znajdowały się na-
rzędzia dostosowane do funkcji, jaką miały spełniać w praktyce. Zwierzęta 
były zatem zabijane przy użyciu הַכֵּלִים; odnosiło się to do ofiar krwawych, 
z których najważniejsze były całopalenia.

Ez 40,43

 וְהַשְׁפַתַּיִם טֹפַח אֶחָד מוּכָנִים בַּבַּיִת סָבִיב סָבִיב וְאֶל־הַשֻּׁלְחָונֹת בְּשַׂר
הַקָּרְבָן׃

I (były) półki szerokości jednej dłoni umieszczone na murze do-
okoła ze wszystkich stron, a na stołach (było) mięso ofiarne.

וְאֶל־הַשֻּׁלְחָונֹת בְּשַׂר הַקָּרְבָן LXX και επι τας τραπεζας επανωθεν 
στεγας του καλυπτεσθαι απο του 
υετου και απο της ξηρασιας

Termin שְׁפַתַּיִם jest niezwykle trudny do przetłumaczenia. Wydaje się, że 
odnosi się do półek o szerokości jednej dłoni, które znajdowały się na murze 
(dosłownie: na domu – בַּבַּיִת). Wypowiedź proroka (w. 43) jest mało precyzyj-
na (przynajmniej dla współczesnego odbiorcy). Ezechiel być może stosuje tu 
pewien skrót myślowy. W jego zamiarze było wskazanie odbiorcom na miejsce 
i stoły, na których dokonywano rytualnego uboju zwierząt przeznaczonych na 
różnego rodzaju ofiary. Takich stołów musiało być sporo (dookoła ze wszyst-
kich stron).

Informacje, jakie podaje prorok, nie pozwalają na precyzyjną prezentację 
wszystkich wspomnianych przedmiotów, a zwłaszcza ich dokładnej lokaliza-
cji. Ezechielowi wyraźnie nie zależało na podaniu wszystkich szczegółów, któ-
re wydają się bardzo ważne dla współczesnego czytelnika, a zwłaszcza tego, 
który dokonuje próby rekonstrukcji szczegółów dotyczących wyposażenia te-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



46

renu świątynnego. Pomimo tych trudności z tekstu jasno wynika, że wszelkie 
przedmioty używane w trakcie przygotowań do złożenia ofiary znajdowały się 
na właściwym miejscu oraz w liczbie odpowiadającej potrzebom wynikającym 
z wykonywanych zadań. Stoły przydatne dla narzędzi i ich używania znajdo-
wały się w rejonie północnej bramy, pomiędzy przedsionkiem wewnętrznym 
a zewnętrznym. Nie możemy jednak dokładnie ich zlokalizować.

Ez 40,44

 וּמִחוּצָה לַשַּׁעַר הַפְּנִימִי לִשְׁכֹות שָׁרִים בֶּחָצֵר הַפְּנִימִי אֲשֶׁר אֶל־כֶּתֶף שַׁעַר
הַצָּופֹן וּפְנֵיהֶם דֶּרֶךְ הַדָּורֹם אֶחָד אֶל־כֶּתֶף שַׁעַר הַקָּדִים פְּנֵי דֶּרֶךְ הַצָּפֹן׃

I  na zewnątrz bramy wewnętrznej (były) sale śpiewaków, na 
dziedzińcu wewnętrznym, które (były) przy boku bramy pół-
nocnej, a w obliczu ich (była) droga południowa; jedna (była) 
przy boku bramy wschodniej z obliczem (skierowanym na) drogę 
północną.

לִשְׁוכֹת שָׁרִים LXX δυο εξεδραι
אֶל עַל =
אֶל עַל =

שַׁעַר LXX + μια
הַקָּדִים LXX προς νοτον

W. 44 przysparza wiele problemów związanych z krytyką tekstu. BT poda-
je następujące tłumaczenie: Potem wprowadził mnie na dziedziniec wewnętrz-
ny. Poza bramą wewnętrzną były dwie cele na dziedzińcu wewnętrznym, jedna 
po boku bramy północnej, a przednia jej strona skierowana była ku południowi, 
i jedna po boku bramy południowej, a przednia jej strona skierowana była ku 
północy. Szczególnie ważne jest wyrażenie שָׁרִים  .(sale śpiewaków) לִשְׁוכֹת 
LXX tłumaczy tekst następująco: Potem wprowadził mnie na wewnętrzny dzie-
dziniec. Były tam, na tym wewnętrznym dziedzińcu, dwie eksedry (δυο εξεδραι) 
jedna na tyłach przejścia prowadzącego na północ, skierowana na południe, 
i jedna na tyłach przejścia południowego, skierowana na północ (tłum. Popow-
ski). Termin evxe,dra stosuje LXX wyłącznie w tłumaczeniu fragmentu Ez 40–
48, poczynając od analizowanego w. 44 (w sumie 21 razy). W grece klasycznej 
termin evxe,dra znaczy: krużganek, portyk, pokój z siedzeniami. Podstawą tłu-
maczenia jest hebrajski termin לִשְׁכָּה, który występuje już w ww. 17.38 (LXX 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



47

= pastofo,rion). Ten termin oznacza komnatę kapłańską (1 Krn 9,26; 23,28). 
LXX zatem w w. 44 wspomina o dwóch salach, natomiast BH pisze o salach 
śpiewaków. Na temat śpiewaków (שָׁרִים) nie istnieje dużo wzmianek w Starym 
Testamencie. Znacznie częściej jest mowa o pieśniach, co wskazuje na żywą 
obecność śpiewaków w Izraelu zarówno w życiu codziennym, jak i kultycznym 
(świątynnym). Tradycja śpiewów w Izraelu sięga okresu początków narodu, 
pieśni były zapożyczane od ludów sąsiednich, natomiast w swej treści nawią-
zywały do tradycji religijnej (jahwizmu). Psalmista prezentując kult świątynny 
stwierdza: Śpiewacy idą przodem, na końcu harfiarze, w środku dziewczęta ude-
rzają w bębenki (Ps 68,26). Muzyka i śpiewy miały istotne znacznie podczas 
sprawowania liturgii świątecznej. Ezechiel mógł nawiązywać właśnie do tych 
odległych tradycji, wspominając o salach śpiewaków.

Temat sal śpiewaków podejmuje prorok w kontekście prezentacji dziedziń-
ca wewnętrznego. Sale dla śpiewaków miały znajdować się zarówno przy bra-
mie północnej, jak i wschodniej. Prorok zaznacza fakt, że fasady (oblicza) tych 
obiektów były ze sobą wizualnie skorelowane.

Ez 40,45

 וַיְדַבֵּר אֵלָי זֹה הַלִּשְׁכָּה אֲשֶׁר פָּנֶיהָ דֶּרֶךְ הַדָּורֹם לַכֹּהֲנִים שֹׁמְרֵי מִשְׁמֶרֶת
הַבָּיִת׃

I  powiedział do mnie: Ta sala, której oblicze (skierowane jest 
na) drogę południową, (jest) dla kapłanów strzegących służbę 
w świątyni.

Na wyjątkowy charakter wypowiedzi zawartej w w. 45 wskazuje fakt, że 
prorok rozpoczyna frazę od zwrotu: וַיְדַבֵּר (i powiedział). Mąż-przewodnik 
od funkcji mierniczego ponownie przechodzi do funkcji mówcy, staje się 
interpretatorem (por. w. 4). Sala znajdująca się przy bramie północnej mia-
ła fasadę zwróconą na południe i była przeznaczona dla kapłanów (לַכֹּהֲנִים). 
To pierwsza wzmianka o kapłanach w tekście Ez 40–48. We wcześniejszych 
partiach księgi prorok bardzo rzadko odwoływał się do tego tematu. Jedynie 
w trzech wersetach jest mowa o kapłanach: kapłan Ezechiel (Ez 1,3) oraz ka-
płan jerozolimski stojący w obliczu nadchodzącej klęski (Ez 7,26; 22,26). Te 
nieliczne teksty świadczą, że Ezechiel nie przykładał dużej wagi do roli kapła-
nów z okresu królewskiego, natomiast akcentuje ich posłannictwo w nowej 
świątyni (termin  כֹּהֵן występuje w Ez 40–48 aż 22 razy). Środowisko kapłań-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



48

skie było bardzo dobrze znane Ezechielowi, bowiem z niego się wywodził. 
Doceniał zatem rolę kapłanów w posłudze realizowanej w przyszłej świątyni. 
Nowi kapłani będą znakiem sprzeciwu wobec postawy grzesznych kapłanów 
z okresu królewskiego.

Kapłani będą strzegli służbę w świątyni (הַבָּיִת מִשְׁמֶרֶת   Prorok .(שֹׁמְרֵי 
nie pisze o zasadniczej posłudze kapłańskiej, jaką było składanie ofiar oraz 
wykonywanie tego wszystkiego, co miało związek z kultem. Ich zadaniem 
była swoista służba określona terminem מִשְׁמֶרֶת, który występuje w księdze 
8 razy (wyłącznie w Ez 40–48); określenie to miało zastosowanie w tytulaturze 
dworskiej oraz militarnej i odnosiło się do opisu funkcji straży przybocznej, 
do służby, względnie do wykonywania zobowiązań. Taką też misję mieli wy-
pełniać owi kapłani przebywający w sali przy bramie północnej, przy której 
znajdowały się stanowiska dla osób przygotowujących ofiary.

Brama wewnętrzna była również pasażem łączącym dziedziniec zewnętrz-
ny z dziedzińcem wewnętrznym. Z tego przejścia mogły korzystać wyłącznie 
osoby do tego powołane. Termin מִשְׁמֶרֶת wskazuje na to, że kapłani mieli 
wszystkie uprawnienia, na wzór uprawnień dworskich czy straży miejskich. 
Ich obecność gwarantowała bezpieczeństwo całego zespołu świątynnego. Sala 
przeznaczona dla nich była zapewne odpowiednio urządzona i pozwalała na 
pobyt straży o każdej porze dnia i nocy.

Ez 40,46

וְהַלִּשְׁכָּה אֲשֶׁר פָּנֶיהָ דֶּרֶךְ הַצָּופֹן לַכֹּהֲנִים שֹׁמְרֵי מִשְׁמֶרֶת הַמִּזְבֵּחַ הֵמָּה בְנֵי־
צָודֹק הַקְּרֵבִים מִבְּנֵי־לֵוִי אֶל־יְהוָה לְשָׁרְותֹ׃

I sala, której oblicze (skierowane jest na) drogę północną, (jest) 
dla kapłanów strzegących służby ołtarza; oni (są) synami Sado-
ka, zbliżający się – z synów Lewiego – do Jahwe, aby Mu służyć.

Początek w. 46 jest niemal identyczny (terminologicznie) do w. 45 – mowa 
jest tu o sali skierowanej na północ (w. 45: na południe) przeznaczonej dla ka-
płanów pełniących służbę ołtarza (w. 45: w świątyni). Tę informację przekazu-
je Ezechielowi mąż-przewodnik (w. 45). Tym razem prorok ma zwrócić uwagę 
na bramę południową (jej fasada skierowana była na północ), właściwie na 
salę kapłańską. Była ona przeznaczona dla synów Sadoka (בְנֵי־צָודֹק) wywo-
dzących się z pokolenia Lewiego (מִבְּנֵי־לֵוִי). Ezechiel jest jedynym prorokiem, 
który wspomina Sadoka (Ez 40,46; 43,19; 44,15; 48,11), po za nim wzmiankują 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



49

na Sadoka jedynie księgi historyczne Starego Testamentu (2 Sm; 1 Krl; 2 Krl; 
1 Krn; 2 Krn; Ezd; Ne; por. Mt 1,14). Ezechiel zatem sięga do tradycji znanej 
z kręgów deuteronomistycznych i kronikarskich, z których nie korzystali inni 
prorocy i pisarze starotestamentalni. Sadok, obok Abiatara, był kapłanem po-
sługującym w czasach Dawida, on to namaścił na króla Salomona (1 Krl 1,39-
45). Od tego czasu potomkowie Sadoka stali na czele kapłanów pełniących 
służbę w świątyni jerozolimskiej (do zburzenia świątyni w 587 r, a następnie 
do 171 r. przed Chr., w epoce hellenistycznej i rzymskiej, kapłaństwo przeszło 
w ręce innych rodów, np. Hasmoneuszy). Już wcześniej prorok zapowiadał, że 
władcą odnowionego Izraela będzie Dawid (Ez 37,24-28), natomiast kapłań-
stwo przypadnie w udziale potomkom Sadoka. Te dwie postacie (ich potom-
kowie), znane z początków okresu monarchicznego, miały odgrywać istotną 
rolę ideologiczną w przyszłym Izraelu. Sadokici pochodzili z pokolenie Lewie-
go (nie byli pochodzenia pogańskiego). O Lewim (lewitach) pisze Ezechiel wy-
łącznie w tej części księgi (Ez 40,46; 43,19; 44,10.15; 45,5; 48,11.12.13.22.31), 
a zatem częściej niż pozostali prorocy razem wzięci.

Prorok zaznacza fakt, że służba synów Sadoka będzie odnosiła się do oł-
tarza (ַהַמִּזְבֵּח). Ołtarz w świątyni jerozolimskiej został sprofanowany przez 
bałwochwalstwo (Ez 6,4.5.6.13; 8,5.16). Brak było wówczas stróżów pilnują-
cych jego świętości. Odpowiedzialni za taki stan rzeczy byli przede wszystkim 
kapłani okresu królewskiego. Ta katastrofalna sytuacja miała ulec radykalnej 
zmianie. Kapłani, synowie Sadoka (potomkowie Lewiego) będą stróżami oł-
tarza. Będzie to druga straż kapłańska obok tej znajdującej się przy bramie 
północnej. Sale kapłańskie były umiejscowione po przeciwległych stronach 
budowli świątynnej i ołtarza. Kapłani mieli pełną kontrolę nad tym wszyst-
kim, co działo się na dziedzińcu wewnętrznym. Ich służba na tym odcinku 
miała gwarantować czystość uprawianego kultu. Nie powtórzy się zatem już 
sytuacja z okresu świątyni Salomona, kiedy to dokonało się sprofanowanie 
sanktuarium.

Już w w. 1 Ezechiel zaznaczał, że jego wizja pochodziła od Jahwe. Imię 
Boga przytacza kolejny raz w w. 46. Prorok będzie się do tego imienia odwo-
ływał wielokrotnie w dalszych partiach ostatniej części księgi (ponad 40 razy). 
Ezechiel odwołując się do autorytetu Jahwe, uzasadnia sens całej posługi, jaka 
w przyszłości miała się dokonywać w nowej świątyni. Kapłani będą w niej słu-
żyć (ֹלְשָׁרְות). Posługa będzie miała charakter kompleksowy. Na poziomie wy-
powiedzi zawartych w ww. 45-46 chodzi prorokowi przede wszystko o służbę 
początkową, czyli przygotowawczą, która oczywiście nie wyczerpuje całego 
zadania, jakie będzie powierzone kapłanom.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



50

Ez 40,47

 וַיָּמָד אֶת־הֶחָצֵר אֹרֶךְ מֵאָה אַמָּה וְרחַֹב מֵאָה אַמָּה מְרֻבָּעַת וְהַמִּזְבֵּחַ לִפְנֵי
הַבָּיִת׃

I zmierzył dziedziniec: długość sto łokci i szerokość sto łokci, (był 
on) kwadratowy, a ołtarz (znajdował się) przed obliczem świą-
tyni.

Mąż-przewodnik ponownie dokonał pomiarów, tym razem przedmiotem 
jego czynności był dziedziniec wewnętrzny (prorok pisze o nim od w. 28). 
Jego wymiary i kształty harmonizowały z całością obiektu. Dziedziniec we-
wnętrzny tworzył kwadrat (מְרֻבָּעַת) o boku stu łokci (por. Ez 45,2). Ezechiel 
nie podaje zbyt dużo szczegółów na temat tej przestrzeni. Pisze bowiem je-
dynie o ołtarzu (ַהַמִּזְבֵּח) i świątyni (הַבָּיִת). Ołtarz wzmiankowany był już 
w poprzednim wersecie, jego szczegóły podaje prorok w późniejszym tekście 
(Ez 43,12-27). W tym momencie relacji dla Ezechiela ołtarz stanowił central-
ny obiekt, który był ustawiony pośrodku dziedzińca wewnętrznego. Wszystkie 
trzy bramy wewnętrzne (wschodnia, północna i południowa) swymi fasadami 
były zwrócone ku ołtarzowi. Czwarta brama była już częścią budowli świątyn-
nej od strony zachodniej. Harmonijna architektura dziedzińca wewnętrznego 
stanowiła idealną przestrzeń przyległą do świątyni, na której miał być sprawo-
wany idealny kult.

Dziedziniec ten zapewne był również otoczony murem na wzór dziedziń-
ca zewnętrznego; to samo odnosi się do kamieni ciosanych, które tworzyły po-
wierzchnię brukowaną całej przestrzeni otaczającej ołtarz (por. ww. 17-18).

Ez 40,48

 וַיְבִאֵנִי אֶל־אֻלָם הַבַּיִת וַיָּמָד אֵל אֻלָם חָמֵשׁ אַומֹּת מִפֹּה וְחָמֵשׁ אַומֹּת מִפֹּה
וְרחַֹב הַשַּׁעַר שָׁלֹשׁ אַומֹּת מִופֹּ וְשָׁלֹשׁ אַומֹּת מִופֹּ׃

I  wprowadził mnie do przedsionka świątyni, i  zmierzył filar 
przedsionka, pięć łokci z tej (strony) i pięć łokci z tamtej (strony); 
a szerokość bramy trzy łokcie z tej, i trzy łokcie z tamtej (strony).

אֵל אֻלָם LXX το αιλ του αιλαμ
הַשַּׁעַר LXX + πηχων δεκα τεσσαρων και επωμιδες της θυρας

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



51

Mąż-przewodnik poprowadził proroka do wewnętrznej budowli świątyn-
nej, znajdującej się w zachodniej części sanktuarium. Jej brama była skierowa-
na na wschód, a więc w kierunku uprzywilejowanej strony; od wschodu znaj-
dowała się pierwsza brama opisywana przez Ezechiela (ww. 6-16). Budowla 
świątyni (הַבָּיִת) miała wyjątkowe znaczenie architektonicznie i wyróżniała 
się spośród innych konstrukcji. Do jej opisu stosuje prorok słownictwo użyte 
w poprzednich sekcjach, co nie oznacza, że elementy architektoniczne świąty-
ni były prostym powtórzeniem struktury murów, bram i dziedzińców okalają-
cych tę budowlę.

W. 48 rozpoczyna stereotypowa formuła וַיְבִאֵנִי (i wprowadził mnie), któ-
ra wprowadza do nowego etapu prorockiego oglądu terenu świątynnego (por. 
w. 1.6.17.20.24.28.32.35). Tym razem owo prowadzenie męża osiągnęło punkt 
szczytowy, bowiem oznaczało prezentację najważniejszego i najświętszego 
miejsca. Prorok, jako kapłan, miał pełną świadomość wyjątkowego charakteru 
budowli świątynnej, zwłaszcza że ogólny plan nowego sanktuarium odpowia-
dał temu, co stanowiło najważniejszy kształt architektury zburzonej świątyni.

Po pierwsze, prorok znalazł się w przedsionku (אֻלָם) świątyni. Termin 
-pojawił się już we wcześniejszych wersetach na oznaczenie przedsion אֻלָם
ków bram (ww. 7.8.9.16.21.22.24.25.26.29.30.31.33.34.36.39.40). Częstotli-
wość użycia tego terminu (w opisie architektury bram) świadczy o roli, jaką 
odgrywały przedsionki. W bramach były to faktycznie największe przestrzenie 
zamknięte, które spełniały różnorodne funkcje praktyczne. Inaczej wyglądała 
sprawa w przypadku architektury samej świątyni (הַבָּיִת). Jej zasadniczy plan, 
zgodnie z tradycją sięgającą wzorców pozaizraelskich, składał się z trzech czę-
ści: ulam, hekal i debir (1 Krl 6–8).

Po drugie, prorok został wprowadzony do pierwszej części świątyni, któ-
ra była mniejsza od pozostałych istotnych pomieszczeń. Do wnętrza świąty-
ni można było wkroczyć jedynie przez przedsionek. Ezechiel zwraca uwagę 
na niektóre elementy jego architektury, a mianowicie na filar oraz na bramę. 
Mąż-przewodnik dokonuje ich pomiarów. Filar mierzył pięć łokci po obu 
stronach wejścia do przedsionka (ulam). Filary oddzielały przedsionek od 
dziedzińca, a od strony zewnętrznej licowały z murem świątyni, natomiast 
wewnątrz stanowiły część ścian przedsionka o szerokości trzech łokci. Filary 
zatem tworzyły zawężenie prześwitu pomiędzy przedsionkiem a dziedzińcem 
wewnętrznym.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



52

Ez 40,49

 אֹרֶךְ הָאֻלָם עֶשְׂרִים אַמָּה וְרחַֹב עַשְׁתֵּי עֶשְׂרֵה אַמָּה וּבַמַּעֲולֹת אֲשֶׁר יַעֲלוּ
אֵלָיו וְעַמֻּדִים אֶל־הָאֵילִים אֶחָד מִפֹּה וְאֶחָד מִפֹּה׃

Długość przedsionka (miała) dwadzieścia łokci, a  szerokość 
(miała) jedenaście łokci; dalej po stopniach, którymi wstępowali 
do niego; a  kolumny (były) przy filarach, jedna z  tej (strony), 
a druga z tamtej (strony).

עַשְׁתֵּי עֶשְׂרֵה LXX δωδεκα
וּבַמַּעֲולֹת אֲשֶׁר LXX και επι δεκα αναβαθμων 

אֶל עַל =

Kolejne miary prezentuje prorok w w. 49. Chodzi o przestrzeń znajdują-
cą się pomiędzy filarami zewnętrznymi (w. 48) a wewnętrznymi (4a,1); ona to 
tworzyła przedsionek (הָאֻלָם). Jego długość wynosiła dwadzieścia łokci, a sze-
rokość jedenaście łokci. Wydaje się jednak, że tę ostatnią wielkość trzeba sko-
rygować zgodnie z tłumaczeniem LXX, w którym pojawia się liczba δώδεκα 
(dwanaście). Przedsionek był o wymiarach dwadzieścia na dwanaście łokci, 
tworzył zatem prostokąt. Jego boki dłuższe leżały na linii północ – południe, 
a boki krótsze na linii wschód – zachód.

Do przedsionka wstępowano po stopniach (הַמַּעֲולֹת). LXX podaje ich 
liczbę, czyli δέκα (dziesięć). Ta wzmianka pozwala bardziej precyzyjnie uka-
zać różnice poziomów, w jakich znajdowały się poszczególne części zespołu 
świątynnego. W stosunku do sfery zewnętrznej dziedziniec wewnętrzny był 
wywyższony o siedem stopni (w. 22), z kolei nad nim górował dziedziniec we-
wnętrzny, do którego wstępowało się po ośmiu stopniach (w. 31), natomiast 
budynek świątynny był wywyższono o kolejne dziesięć stopni. Ta różnica 
poziomów miała znaczenie zarówno architektoniczne, jak i teologiczne. Kto 
wkraczał do przedsionka świątyni, musiał pokonać kolejne różnice poziomów 
(począwszy od profanum); była to faktyczna alija (wstępowanie). Wypiętrze-
nie najważniejszej części kompleksu świątynnego nadawało całemu założeniu 
architektonicznemu dostojeństwa i harmonii, które było potęgowane dzięki 
zachowania właściwych miar poszczególnych obiektów. Znacznie ważniejszy 
był jednak aspekt religijny. Alija była znakiem wstępowania człowieka na spo-
tkanie z Jahwe, co oznaczało równocześnie opuszczenie sfery profanum znaj-
dującej się znacznie niżej od sacrum.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



53

Prorok zwraca uwagę na jeszcze jeden szczegół. Pomiędzy filarami znaj-
dowały się dwie kolumny (עַמֻּדִים). Zajmowały one przestrzeń w zawężeniu 
bramy prowadzącej do ulam. Już w świątyni Salomona były podobne obiek-
ty: A zatem odlał dwie kolumny brązowe. Jedna kolumna miała osiemnaście 
łokci wysokości, a dwanaście łokci obwodu, tyleż i druga kolumna (1 Krl 7,15). 
Ezechiel nie podaje miar tych kolumn, tymczasem deuteronomista przytacza 
nawet ich nazwy: Jakin i Boaz (1 Krl 7,21), które miały znaczenie symbolicz-
ne: 1. Jahwe utwierdził, 2. w Nim moc. Funkcja tych kolumn nie jest znana 
podobne obiekty istniały prawdopodobnie w świątyniach kananejskich, które 
były wzorcem architektonicznym dla budowniczych Salomona. Kolumny Ja-
kin i Boaz były umieszczone przed ulam, natomiast kolumny według Ezechie-
la znajdowały się w bramie, a więc w zawężeniu o szerokości czternastu łokci. 
Zakładając, że kolumny były obiektami wolno stojącymi i nie miały kontaktu 
z filarami, można stwierdzić, że ich obwód musiał być mniejszy w stosunku 
do kolumn świątyni Salomona (dwanaście łokci), w przeciwnym wypadku 
kolumny w znacznym stopniu blokowałyby wejście do ulam. Dodatkowo zła-
mana by została harmonia proporcji całego obiektu. Ezechiel, wbrew ogólnej 
tendencji do podawania szczegółowych wymiarów poszczególnych obiektów, 
nie czyni tego w stosunku do kolumn. Ten fakt też jest znamienny, bowiem 
świadczy o mniejszej uwadze poświęconej tym obiektom.

Ez 41,1

 וַיְבִיאֵנִי אֶל־הַהֵיכָל וַיָּמָד אֶת־הָאֵילִים שֵׁשׁ־אַומֹּת רחַֹב־מִופֹּ וְשֵׁשׁ־אַומֹּת־רחַֹב
מִופֹּ רחַֹב הָאֹהֶל׃

I wprowadził mnie do Miejsca Świętego, i zmierzył filary: sześć 
łokci z tej (strony) i sześć łokci z tamtej (strony); (była to) szero-
kość namiotu.

רחַֹב הָאֹהֶל LXX το ευρος του αιλαμ

Mąż-przewodnik oprowadza Ezechiela po głębszych partiach świątyni  
 הַהֵיכָל Była to część środkowa całej konstrukcji, która nosiła nazwę .(בָּיִת)
(Miejsce Święte), które LXX tłumaczy terminem nao,j. Oba terminy pojawiają 
się zaledwie w jednym wersecie we wcześniejszych partiach księgi, a miano-
wicie w Ez 8,16 (2 razy): I zaprowadził mnie na dziedziniec domu Jahwe, we-
wnętrzny, a oto wejście świątyni (הֵיכַל) Jahwe, pomiędzy przedsionkiem a oł-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



54

tarzem (było) około dwudziestu pięciu mężów, plecami swymi (zwróceni byli) 
do świątyni (הֵיכַל) Jahwe, a oblicza ich (były) na wschód, i oni kłaniali się na 
wschód ku słońcu. Miejsce zwane הַהֵיכָל było dobrze znane prorokowi z okresu 
jerozolimskiego. Ta część świątyni była dostępna dla kapłanów. Zgodnie z opi-
sem Ez 8, prorok został w mocy Jahwe przeniesiony do Jerozolimy i otrzymał 
wizję świątyni. Duch Jahwe prowadził go po różnych sekcjach świątyni. Był 
to okres największego odstępstwa i bałwochwalstwa, oddawania czci bożkowi 
zazdrości (w. 5). Mężowie wspomniani w w. 16 odwróceni byli od hekal i wpa-
trywali się na wschód. Oznaczało to zaparcie się Jahwe (odmowa oddawania 
Mu chwały) i poddanie całego ludu w niewolę bóstwu słońca (faktycznie ob-
cym ludom). Prorok zatem otrzymał dwie wizje świątyni: jedną przed upad-
kiem Jerozolimy, a drugą po tym wydarzeniu. Pierwsza wizja odnosiła się do 
świątyni Salomona, a druga do nowej świątyni Jahwe. W ten sposób Ezechiel 
ukazuje radykalną transformację jaka miała się dokonać w kontekście po-
wstania nowej świątyni; wówczas nie będzie żadnego wpływu obcych kultów. 
Straże przy bramach zewnętrznych i straże przy bramach wewnętrznych będą 
gwarantowały czystość miejsca, bowiem Izraelici postępować będą zgodnie 
z wolą Jahwe.

Termin הֵיכַל wywodzi się z języka akadyjskiego ekallu (pałac) i odnosi się 
do budowli świeckiej (sumeryjski é-gal). Określano nim również znaczniejsze 
pomieszczenia pałacowe lub innych budowli. Określano nim również miejsca 
zamieszkania bóstw, stąd znalazł zastosowanie w nazewnictwie świątynnym. 
W BH terminem הֵיכַל bywa określany pałac, świątynia względnie środkowa 
część świątyni, czyli Miejsce Święte. To znaczenie pojawia się w w. 1, natomiast 
samą świątynię nazywa prorok בַּיִת (dosłownie: dom).

Mąż dokonał pomiarów pomieszczenia nazwanego הֵיכַל. Na początku 
zmierzył filary, które miały sześć łokci szerokości, czyli były o jeden łokieć 
szersze od filarów prowadzących do przedsionka (הָאֻלָם). W BH w. 1 kończy 
się formułą הָאֹהֶל  natomiast w LXX pojawia się ,(szerokość namiotu) רחַֹב 
formuła: το ευρος του αιλαμ ενθεν (szerokość przedsionka od tego miejsca). 
Tekst BH jest dobrze zaświadczony starożytnymi tłumaczeniami: targumy, 
syryjskie i Vlg (latitudinem tabernaculi). Termin הָאֹהֶל nawiązuje do paster-
skiego i koczowniczego sposobu życia mieszkańców starożytnego Wschodu. 
Potomkowie Kaina byli pierwszymi, którzy zamieszkiwali pod namiotami 
(Rdz 4,20). Namiot Spotkania był miejscem przebywania Jahwe z narodem 
na pustyni (Kpł 1,1-5; 3,2). Ezechiel nawiązuje zapewne do epoki Mojżesza, 
gdy pisze o הָאֹהֶל. Nieznane są jednak wymiary Namiotu Spotkania. Autor 
kapłański podaje natomiast wymiary Przybytku (Wj 26), które mogą rzucić 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



55

światło na kwestię ustalenia wymiarów Namiotu Spotkania. Wydaje się jed-
nak, że nie tylko o miary chodzi prorokowi, lecz o myśl, która przywołuje 
wspomnienie הָאֹהֶל z czasów pustyni; wówczas, choć jeszcze nie było świą-
tyni, była dominująca obecność Jahwe – Zbawiciela w narodzie. Jahwe znany 
z przeszłości obecny był również w czasach Ezechiela i zapowiadał odnowę 
kultu świątynnego.

Ez 41,2

 וְרחַֹב הַפֶּתַח עֶשֶׂר אַומֹּת וְכִתְופֹת הַפֶּתַח חָמֵשׁ אַומֹּת מִופֹּ וְחָמֵשׁ אַומֹּת
מִופֹּ וַיָּמָד אָרְוכֹּ אַרְבָּעִים אַמָּה וְרחַֹב עֶשְׂרִים אַמָּה׃

A szerokość wejścia (liczyła) dziesięć łokci, a boki wejścia (liczy-
ły): pięć łokci z tej (strony) i pięć łokci z tamtej (strony); i zmie-
rzył długość jego: czterdzieści łokci, a szerokość dwadzieścia łok-
ci.

Ezechiel prezentuje dalsze szczegóły dotyczące hekal. Pomiędzy przedsion-
kiem a Miejscem Świętym znajdowało się wejście, którego szerokość wynosiła 
dziesięć łokci, czyli była o cztery łokcie mniejsza w porównaniu z wejściem 
do ulam (por. Ez 40,48). Brak w tym miejscu było jednak kolumn, stąd prze-
świt prowadzący do hekal był praktycznie szerszy niż do ulam. Owo wejście 
tworzyło granicę między dwoma ważnymi pomieszczeniami, miało długość 
sześciu łokci i było wypełnione filarami (w. 1). Filary obecne były również na 
wschodniej ścianie hekal o szerokości pięciu łokci z każdej strony (w ulam ich 
szerokość wynosiła trzy łokcie – por. Ez 40,48).

Hekal był największym pomieszczeniem świątyni (בָּיִת), jego długość wy-
nosiła czterdzieści łokci, a szerokość dwadzieścia łokci. Był to prostokąt, który 
miał w sobie wpisane dwa kwadraty o boku dwudziestu łokci.

Ez 41,3

 וּבָא לִפְנִימָה וַיָּמָד אֵיל־הַפֶּתַח שְׁתַּיִם אַומֹּת וְהַפֶּתַח שֵׁשׁ אַומֹּת וְרחַֹב הַפֶּתַח
שֶׁבַע אַומֹּת׃

I wszedł do środka, i zmierzył filary wejścia: (miały) dwa łok-
cie, a wejście (miało) sześć łokci, a  szerokość wejścia (miała) 
siedem łokci.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



56

וְרחַֹב LXX και τας επωμιδας
אַומֹּת LXX + ενθεν και πηχων επτα ενθεν

Rozpoczynająca w. 3 formuła וּבָא dosłownie znaczy: i wejdzie (por. 
Ez 46,2). Możemy jednak prefiks ּו traktować jako łącznik, a nie jako waw 
consecutivum. Zatem frazę rozpoczyna informacja: i wszedł, która pasuje do 
kontekstu wypowiedzi (ww. 1-4). Szczególne znaczenie ma ta wypowiedź 
w kontekście treści zawartej w w. 1: וַיְבִיאֵנִי (i wprowadził mnie). Prorok był 
prowadzony przez męża (w. 1), a następnie pozostawia go w sferze hekal, 
która była bardziej dostępnej od debir. Obie te części oddzielało wejście two-
rzone przez filary. Konstrukcja ta przypominała wejścia opisane w Ez 40,48–
41,2. Podczas gdy pierwsze wejście (zewnętrzne) posiadało pięć łokci szero-
kości, następne sześć, to przejście najbardziej wewnętrzne liczyło zaledwie 
dwa łokcie szerokości. Ściana dzieląca hekal od debir była najcieńsza. Ścianka 
wschodnia debir składała się dwóch części, każda z nich miała siedem łokci 
długości, a pomiędzy nimi było przejście mające zaledwie sześć łokci sze-
rokości. Zatem faktycznie było to najwęższe ze wszystkich przejść świątyni 
 i najmniej dostępne. W głębi (debir) nie było już żadnych innych wejść (בַּיִת)
i wyjść. Ściana wschodnia wraz z prześwitem miała dwadzieścia łokci długo-
ści (7 + 7 + 6).

Ez 41,4

 וַיָּמָד אֶת־אָרְוכֹּ עֶשְׂרִים אַמָּה וְרחַֹב עֶשְׂרִים אַמָּה אֶל־פְּנֵי הַהֵיכָל וַיֹּאמֶר אֵלַי
זֶה קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים׃

I  zmierzył długość jego: (miała) dwadzieścia łokci, i  (miała) 
szerokość dwudziestu łokci od oblicza Miejsca Świętego, i powie-
dział do mnie: To (jest) Święte Świętych.

אֶל עַל =

Wewnątrz najważniejszego pomieszczenia pozostawał jedynie mąż-prze-
wodnik. Dokonał pomiarów tego pomieszczenia, które miało kształt kwadratu 
o boku 20 łokci, czyli zajmowało powierzchnię dokładnie o połowę mniejszą 
od הַהֵיכָל, za którą się znajdował.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



57

Prorok przytacza z kolei słowa przewodnika: זֶה קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים (To [jest] 
Święte Świętych). W poprzednich opisach mąż-przewodnik już dwukrotnie 
zwracał się do Ezechiela, mianowicie na początku misji oraz podczas na-
wiedzania cel zajmowanych przez kapłanów – stróżów świątyni (Ez 40,4.45). 
Teksty, które zawierają wzmianki o mówiącym przewodniku, podkreślają 
szczególne znaczenie opisywanych miejsc. Do nich należało przede wszyst-
kim Święte Świętych. Miejsce to odpowiada pomieszczeniu nazywanym דְּבִיר 
(debir) w świątyni Salomona (1 Krl 6,5.16.19.20; 7,49; 8,6; 2 Krn 4,20; 5,7.9; 
Ps 28,2), której Ezechiel nie używa. W przeciwieństwie do opisu zawartego 
w 1 Krl 6, Ezechiel nie prezentuje wyposażenia tego miejsca, podobnie jak 
i poprzedniego (hakal).

Dla Izraelitów Święte Świętych było nie tylko najważniejszym miejscem 
w świątyni, lecz również najważniejszym miejscem w Jerozolimie i w całej zie-
mi Izraela. Była to sfera przeznaczona wyłącznie dla Jahwe, radykalnie oddzie-
lona od profanum, czego znakiem były trzy wejścia (w linii prostej) znajdujące 
się w samej świątyni (בַּיִת). Prowadziły one do Świętego Świętych oraz do bramy 
wschodniej przy dziedzińcu wewnętrznym i zewnętrznym. Architektura całego 
kompleksu koncentruje się na קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים, bez tego miejsca wszystkie pozo-
stałe obiekty traciły swoje znaczenie. Dlatego opisane wcześniej przez proroka 
mury, bramy, dziedzińce, przedsionki, wnęki i cele nabierały swego znaczenia 
wyłącznie w kontekście obecności w pobliżu Świętego Świętych.

Ez 41,5

 וַיָּמָד קִיר־הַבַּיִת שֵׁשׁ אַומֹּת וְרחַֹב הַצֵּלָע אַרְבַּע אַומֹּת סָבִיב סָבִיב לַבַּיִת
סָבִיב׃

I zmierzył ścianę świątyni: (miała) sześć łokci, a szerokość boku 
celi (miała) cztery łokcie dokoła ze wszystkich stron, przy świą-
tyni dokoła.

Mąż-przewodnik dokonał kolejnych pomiarów, tym razem części znajdu-
jących się na zewnątrz Świętego Świętych (debiru). Wewnętrzne pomieszcze-
nia otoczone były murem zasadniczym świątyni (בַּיִת), które nadawały kształt 
całej bryle. Mur miał grubość sześciu łokci. Miara ta odpowiada wymiarom 
innych części kompleksu świątynnego, wcześniej wzmiankowanych. Wiado-
mo, że sześć łokci mierzył każdy bok wnęki bramy (Ez 40,12), taka była też 
szerokość filarów prowadzących do hekalu (Ez 41,1) oraz wejścia do Świętego 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



58

Świętych (Ez 41,3). W wielu partiach świątyni (zwłaszcza בַּיִת) dominuje mia-
ra sześciu łokci.

Obok zasadniczych pomieszczeń (ulam, hekal, debir) w planie świątyni 
 Znajdowały się one wokół .(הַצֵּלָע) znalazły swoje miejsce również cele (בַּיִת)
całej świątyni na trzech stronach: północnej, zachodniej i południowej, zatem 
brakowało ich tylko od strony wschodniej, bowiem w tym miejscu znajdowało 
się jedyne wejście do zasadniczych pomieszczeń świątyni. Szerokość boku celi 
wynosiła cztery łokcie. Prorok nie podaje funkcji, jakie miały spełniać te po-
mieszczenia, wiemy jedynie, że podobne konstrukcje istniały również w świą-
tyni Salomona (1 Krl 6,5.6.10).

Ez 41,6

 וְהַצְּלָועֹת צֵלָע אֶל־צֵלָע שָׁולֹשׁ וּשְׁלֹשִׁים פְּעָמִים וּבָואֹת בַּקִּיר אֲשֶׁר־לַבַּיִת
לַצְּלָועֹת סָבִיב סָבִיב לִהְויֹת אֲחוּזִים וְלאֹ־יִהְיוּ אֲחוּזִים בְּקִיר הַבָּיִת׃

I  sale (boczne), sala nad salą, trzy razy trzydzieści; i przejścia 
w ścianie, które (były) przy świątyni dla sal (bocznych), dooko-
ła ze wszystkich stron, żeby były łączące, ale nie były łączące 
w ścianie świątyni.

אֶל עַל =

Sale (הַצְּלָועֹת) przykuły uwagę proroka. Tworzyły one unikalny zespół ar-
chitektoniczny, wkomponowany w trzy ściany świątyni (בַּיִת). W tym kontek-
ście liczba trzy (ׁשָׁולֹש) nabiera szczególnego znaczenia. Sale przylegały do sie-
bie (oddzielone jedne od drugich cienką ścianką) na trzech poziomach (LXX: 
πλευρόν ἐπί πλευρόν); w sumie było po trzydzieści pomieszczeń dookoła ze 
wszystkich stron. Tak prezentująca się konstrukcja była niezwykle spektakular-
ną budowlą, a zarazem praktyczną w spełnianej funkcji. Trzy ściany świątyni 
(poza wschodnią) nie tylko wyznaczały granicę między בַּיִת, a dziedzińcem 
wewnętrznym, lecz również posiadały wewnętrzną strukturę o charakterze 
użytkowym.

W. 6 nie zawiera szczegółów na temat sposobu komunikacji między tymi 
salami oraz możliwości dotarcia do nich z zewnątrz. Niewątpliwie nie było 
możliwe bezpośrednie przejście z wewnętrznych pomieszczeń (ulam, hekal 
i debir) do tych sal, bowiem wewnątrz świątyni nie było innych bram poza 
wymienionymi wcześniej (Ez 40,48–41,4).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



59

Temat przejścia do sal (הַצְּלָועֹת) podejmuje prorok w drugiej części w. 6bc: 
a przejścia (וּבָואֹת) w ścianie, które (były) przy świątyni dla sal (bocznych) (…) 
żeby były łączące (אֲחוּזִים), ale nie były łączące (אֲחוּזִים) w ścianie świątyni. 
Owe przejścia były umieszczone w zewnętrznej ścianie świątyni od strony pół-
nocnej i południowej, natomiast nie było ich od strony wewnętrznej; ten fakt 
stwierdza właśnie środkowa fraza w. 6. Prorok używa tu termin אֲחוּזִים, któ-
ry pochodzi od czasownika אחַז (złapać, chwytać, trzymać), a w formie rze-
czownikowej oznacza element architektoniczny (wbudowany, podtrzymujący). 
Stosuje go jedynie Ezechiel w analizowanym wersecie. Cele scalały całą kon-
strukcję od strony zewnętrznej, natomiast ściana wewnętrzna świątyni miała 
charakter jednorodny.

Ez 41,7

 וְרָחֲבָה וְנָסְבָה לְמַעְלָה לְמַעְלָה לַצְּלָועֹת כִּי מוּסַב־הַבַּיִת לְמַעְלָה לְמַעְלָה
סָבִיב סָבִיב לַבַּיִת עַל־כֵּן רחַֹב־לַבַּיִת לְמָעְלָה וְכֵן הַתַּחְותֹּנָה יַעֲלֶה עַל־

הָעֶלְויֹנָה לַתִּיוכֹנָה׃

I powiększała się, i była otoczona w górze, ponad salami bocz-
nymi, ponieważ obejście świątyni (było) w górze ponad, dookoła 
ze wszystkich stron przy świątyni, ponieważ szerokość świątyni 
(powiększała się) w górze i dlatego z dołu wchodziło się na górę 
przez środkową część.

וְרָחֲבָה LXX και το ευρος

W. 7 przysparza wiele trudności translacyjnych i interpretacyjnych. 
Rozpoczynający frazę rdzeń רחב występuje wielokrotnie w opisie świątyni 
(Ez 40–43) i aż dwukrotnie w w. 7. Wyraża ideę szerokości, obfitości, rozległości, 
przestrzeni, obszaru, a czasownikowo: otwarcia się, rozszerzania. Jest on nie-
zwykle przydatny w opisach obiektów architektonicznych, do których należała 
nade wszystko świątynia z wizji Ezechiela.

Również drugi rdzeń – סָבִיב( סבב) jest charakterystyczny w opisach Eze-
chiela i czasownikowo oznacza: kręcić się, chodzić wkoło, a rzeczownikowo: 
okolica, obwód, okrąg, natomiast przysłówkowo: wokół. Również ten termin 
ma duże zastosowanie w opisach świątyni u Ezechiela (Ez 40–43).

Prorok kontynuując opis ścian i cel przyległych do wewnętrznych po-
mieszczeń świątyni (בַּיִת) zauważa, że owa struktura: (…) powiększała się, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



60

i była otoczona w górze. Ezechiel w tej frazie nie podaje podmiotu. Co się po-
większało względnie otwierało? Z kontekstu w. 6 można sądzi, że chodzi tu 
o sale, które otaczały (ונָסְבָה)całą świątynię (poza ścianą wschodnią), mogły 
one mieć w wyższych partiach większe rozmiary, a to ze względu na cieńsze 
mury w stosunku do dolnych części świątyni.

Idea wznoszenia została w tekście wyrażona w oparciu o dwukrotne uży-
cie określenia לְמַעְלָה (powyżej, nad czymś, ku górze). Bazę konstrukcyjną 
budowli stanowiły sale dolne wraz z murem. Nad tą strukturą wznosiły się 
kolejne warstwy sal bocznych. Pięciokrotne użycie formuły לְמַעְלָה w w. 7 na-
daje wypowiedzi jednoznaczny charakter i opisuje wrażenie proroka w obliczu 
wzniosłości konstrukcji, może zatem dziwić fakt wielokrotnego powtarzania 
motywu wznoszenia. Obok tego tematu pojawią się jeszcze inne idee, wyrażo-
ne rdzeniem סבב (otaczania) oraz jego modulacjami: מוּסָב ,סָבִיב.

Ezechielowy opis nie jest zbyt czytelny dla współczesnego czytelnika. Nie-
wątpliwie dla pierwotnych odbiorców wypowiedź prorocka mogła być bar-
dziej zrozumiała. Większość zesłańców miała w pamięci wygląd świątyni Sa-
lomona i jej szczegóły architektoniczne. Prorok przede wszystkim zaznacza, 
że trzy ściany świątyni (poza wschodnią) miały tę samą strukturę. Wewnątrz 
konstrukcji, na całej jej przestrzeni, znajdowały się boczne sale, ściśle do sie-
bie przylegające i umieszczone na trzech poziomach. Ich liczba (dziewięćdzie-
siąt – por. w. 6) podkreśla rozmach architektoniczny świątyni i możliwości 
logistyczne, jakimi dysponowała. Prorok zdaje się sugerować, że wewnętrzna 
struktura konstrukcji ścian była niezwykle wyrafinowana. Istniała komunika-
cja między salami zarówno w wymiarze horyzontalnym, jak i wertykalnym. 
Zakłada to istnienie wewnętrznych korytarzy oraz schodów, które umożliwia-
ły swobodny dostęp do poszczególnych pomieszczeń: i dlatego z dołu wchodzi-
ło się na górę przez środkową część.

Nie ma zatem mowy o prostej konstrukcji ścian zewnętrznych świątyni. 
Spełniały one bowiem podwójną funkcję: były one ścianami pomieszczeń we-
wnętrznych (ulam, hekal i debir) oraz były częścią pomieszczeń pomocniczych 
(sal, magazynów, skarbców).

Ez 41,8

 וְרָאִיתִי לַבַּיִת גֹּבַהּ סָבִיב סָבִיב מְיֻסְּודֹת הַצְּלָועֹת מְולֹ הַקָּנֶה שֵׁשׁ אַומֹּת
אַצִּילָה׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



61

I  widziałem przy świątyni podwyższenie dokoła ze wszystkich 
stron, fundamenty bocznych sal (były) pełne trzciny: sześć łokci 
do krawędzi.

וְרָאִיתִי לַבַּיִת LXX και το θραελ του οικου

Ezechiel ponownie wspomina o otrzymanej wizji, co zaznacza formuła: 
I widziałem (וְרָאִיתִי). W tym momencie postać męża-przewodnika jakby zni-
ka. Obiektem zainteresowania proroka pozostaje świątynia (בַּיִת).

Ogląd proroka zdaje się wskazywać na coś nowego w stosunku do świątyni 
Salomona, chodzi mianowicie o podwyższenie (ּגֹּבַה), o którym nic nie wspo-
mina deuteronomista (1 Krl 6). Termin ּגֹּבַה pojawia się już w opisie topografii 
całego kompleksu: ַגָבֹה  Prorok konsekwentnie .(góra wzniosła – por. w. 2) הַר 
kontynuuje myśl o wzniosłości (por. w. 7), która jest cechą charakterystyczną ca-
łego obiektu (kompleks świątynny) oraz poszczególnych jego części, a zwłaszcza 
 Świątynia była osadzona na platformie. Na niej opierały się ściany boczne .בַּיִת
konstrukcji oraz liczne boczne sale. Podwyższenie miało sześć łokci wysokości, 
było zatem znaczne (ok. 3 m). Nadawało świątyni jeszcze wznioślejszego cha-
rakteru i wyróżniało budowlę spośród całego jej otoczenia.

Termin מְיֻסְּודֹת to imiesłów od czasownika יסַד (założyć, utworzyć), któ-
ry u Ezechiela pojawia się jedynie w tym tekście. Izajasz posługuje się formą 
הָאָרֶץ  chodzi zatem o ideę zaistnienia czegoś ,(ustanowienie ziemi) מוֹסְדוֹת 
podstawowego, fundamentalnego. Według w. 8 tym fundamentem było pod-
wyższenie (platforma), wypełnione (ֹמְול) trzciną (הַקָּנֶה). Z takiego materiału 
uczyniony był również pręt mierniczy męża-przewodnika (Ez 40,3-8). Trzcina 
stanowiła ważną część budulca fundamentów świątyni.

Ez 41,9-10

 רחַֹב הַקִּיר אֲשֶׁר־לַצֵּלָע אֶל־הַחוּץ חָמֵשׁ אַומֹּת וַאֲשֶׁר מֻנָּח בֵּית צְלָעֹות אֲשֶׁר
לַבָּיִת׃

וּבֵין הַלְּשָׁוכֹת רחַֹב עֶשְׂרִים אַמָּה סָבִיב לַבַּיִת סָבִיב סָבִיב׃

Szerokość ściany, którą (posiadała) sala boczna na zewnątrz, 
(miała) pięć łokci, a co (było) pozostawione (przy) świątyni mię-
dzy salami bocznymi, które (znajdują się) przy świątyni, a sala-
mi (miało) szerokość dwadzieścia łokci, wokoło przy świątyni, 
wokoło ze wszystkich stron.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



62

וַאֲשֶׁר מֻנָּח LXX και τα απολοιπα
בֵּית צְלָועֹת LXX ανα μεσον των πλευρων

Prorok wskazuje z kolei na szerokość ściany bocznej sali, która wynosi-
ła pięć łokci. Była to równocześnie szerokość zewnętrznego muru świątyni 
.Okalał on budowlę z trzech stron (północ, zachód i południe) .(בַּיִת)

Ezechiel zwraca uwagę na różnorodność sal terenu świątynnego; obok sal 
bocznych (צֵלָע) znajdowały się w ich pobliżu inne sale (לִשְׁכָּה). Wypełniały 
one przestrzeń dziedzińca wewnętrznego w dwóch pierścieniach (wokoło ze 
wszystkich stron). Jedne przylegały do świątyni (בַּיִת), a drugie do muru i bram 
dziedzińca wewnętrznego. Pomiędzy salami była przestrzeń o szerokości dwu-
dziestu łokci. Był to pasaż komunikacyjny, będący do dyspozycji wszystkich 
zajmujących się służbą świątynną.

Centralna budowla całego kompleksu, jakim była świątynia (בַּיִת), prezen-
tuje się w swych miarach jako idealna konstrukcja. Składała się ona z trzech 
zasadniczych części (ulam, hekal i debir) oraz sal bocznych i muru zewnętrz-
nego. W oparciu o dane zawarte w Ez 40,47–41,10 można ustalić wymiary 
świątyni (בַּיִת), jej długość (na linii wschód – zachód) oraz szerokość (na linii 
północ – południe).

Na długość świątyni (בַּיִת) składały się na stępujące wymiary: filary ulam – 
pięć łokci, ulam – dwanaście łokci, filary hekal – sześć łokci, hekal – czterdzie-
ści łokci, filary debir – dwa łokcie, debir – sześć łokci, sale boczne – cztery łok-
cie oraz grubość muru – pięć łokci. A zatem: 5 + 12 + 6 + 40 + 2 + 20 + 6 + 4 + 
5 = 100.

Na szerokość świątyni (בַּיִת) składały się następujące wymiary: grubość 
muru zewnętrznego – pięć łokci, szerokość sali bocznej – cztery łokcie, gru-
bość muru wewnętrznego בַּיִת – sześć łokci, szerokość debir/hekal – dwadzie-
ścia łokci, oraz (ponownie) grubość muru wewnętrznego בַּיִת – sześć łokci, 
szerokość sali bocznej – cztery łokcie, grubość muru zewnętrznego – pięć łok-
ci. A zatem: 5 + 4 + 6 +20 + 6 + 4 + 5 = 50.

Całość budowli בַּיִת miała wymiary 100 łokci na 50 łokci. Była to prze-
strzeń, w którą zostały wpisane dwa kwadraty o bokach 50 łokci. Jak wiado-
mo, wewnątrz בַּיִת znajdował się hekal, którego plan zawierał dwa kwadraty 
o bokach 20 łokci i był dwa razy większy od powierzchni kwadratu nadającego 
kształt Świętego Świętych (debir).

Świątynia בַּיִת znajdowała się na środku dziedzińca, który od trzech stron 
(północ, południe i zachód) mierzył 20 łokci, tyle samo co hekal, i posiadał 
kształt podkowy. Szerokość dziedzińca wewnętrznego, licząc dwa pasaże po 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



63

dwadzieścia łokci i świątynię בַּיִת szeroką na pięćdziesiąt łokci, wynosiła dzie-
więćdziesiąt łokci, czyli była o dziesięć łokci węższa od długości świątyni בַּיִת 
(sto łokci).

Ez 41,11

 וּפֶתַח הַצֵּלָע לַמֻּנָּח פֶּתַח אֶחָד דֶּרֶךְ הַצָּופֹן וּפֶתַח אֶחָד לַדָּורֹם וְרחַֹב מְקֹום
הַמֻּנָּח חָמֵשׁ אַומֹּת סָבִיב סָבִיב׃

A  wejście sali bocznej (było skierowane) ku wolnej przestrze-
ni: wejście jedno (na) drogę północną, i wejście jedno (drugie) 
w kierunku południowym; a szerokość miejsca wolnej przestrze-
ni (miała) pięć łokci dookoła ze wszystkich stron.

מְוקֹם LXX του φωτος

Mur północny i południowy świątyni (בַּיִת) był wyjątkowy, bowiem zawie-
rał dwie bramy/wejścia (פֶתַח). Były one inaczej skonstruowane w stosunku do 
bram będących w murach, względnie prowadzących do poszczególnych części 
świątyni (בַּיִת). Nie było natomiast bramy od strony zachodniej.

Przejścia, zarówno północne, jak i południowe, nie umożliwiały wejścia 
do ulam, hekal lub debir, a jedynie do sal je okalających. Boczne wejścia były 
zatem konieczne, umożliwiały bowiem skorzystanie z pomieszczeń bocznych, 
które miały charakter pomocniczy dla całego kompleksu.

Prorok nie podaje szczegółowego opisu wejść (פֶתַח); ich architektura nie-
wątpliwie odpowiadała specyfice całej budowli. Ezechiel prezentuje te miejsca 
z punktu widzenia obserwatora znajdującego się wewnątrz budowli i stwierdza, 
że jedno wejście skierowane było na północ, a drugie na południe. Takie umiesz-
czenie wejść umożliwiało szybki kontakt z dziedzińca do pomieszczeń bocznych 
świątyni, zwłaszcza że zarówno od strony północnej jak i południowej znajdowa-
ły się stosowne bramy w murach (wewnętrznym i zewnętrznym).

Z wejść przechodziło się ku wolnej przestrzeni (לַמֻּנָּח). Jej szerokość wyno-
siła pięć łokci i tworzyła rodzaj pasażu okalającego całą świątynię (בַּיִת).

Ez 41,12

 וְהַבִּנְיָן אֲשֶׁר אֶל־פְּנֵי הַגִּזְרָה פְּאַת דֶּרֶךְ־הַיָּם רחַֹב שִׁבְעִים אַמָּה וְקִיר הַבִּנְיָן
חָמֵשׁ־אַומֹּת רחַֹב סָבִיב סָבִיב וְאָרְוכֹּ תִּשְׁעִים אַמָּה׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



64

I budynek, który (był) przed obliczem oddzielonej strony, (od) 
drogi morskiej (miał) szerokość siedemdziesiąt łokci, a  ściana 
budynku (miała) pięć łokci szerokości dookoła ze wszystkich 
stron, a długość jego (miała) dziewięćdziesiąt łokci.

אֶל עַל =

Ezechiel zwraca uwagę na zupełnie wyjątkową konstrukcję, którą nazywa 
 Użyty termin występuje jedynie w Ez 40,5; 41,12.15; 42,1.5.10 .(budynek) בִּנְיָן
i pochodzi z popularnego rdzenia בַּיִת (dom, świątynia). Posługując się okre-
śleniem בִּנְיָן, prorok sugeruje, że chodzi tu o znaczny obiekt. Był on położony 
po zachodniej stronie świątyni. Kierunek ten został opisany obrazowo: (od) 
drogi morskiej. Morze (הַיָּם) kojarzyło się Izraelitom z Morzem Śródziemnym 
 Takie określenie zachodniej strony było typowe dla Jerozolimy .(הים הדגם)
i nie miało dużego znaczenia na innych terenach, znacznie oddalonych od 
Morza Śródziemnego, np. w Babilonii. Język, którym posługuje się Ezechiel, 
odpowiada zatem mentalności utrwalonej wśród mieszkańców dawnej Jero-
zolimy, którzy znali usytuowanie zburzonej świątyni.

Budowla zachodnia była oddzielona od świątyni (בַּיִת) fragmentem dzie-
dzińca wewnętrznego o szerokości dwudziestu łokci, natomiast jej ściana za-
chodnia zapewne przylegała do murów zewnętrznych. Oś centralna budynku 
-przebiega ,(בַּיִת) znajdowała się na przedłużeniu osi centralnej świątyni (בִּנְיָן)
ła zatem w równych odległościach od muru północnego i południowego. Pod-
stawowe wymiary tej konstrukcji wynosiły: siedemdziesiąt łokci szerokości 
i dziewięćdziesiąt łokci długości. Budowla ta miała większą powierzchnię niż 
świątynia (בַּיִת). Całkowity obszar zajmowany przez ten obiekt, wraz z ściana-
mi (każda po pięć łokci grubości) oraz wolną przestrzenią od strony wschod-
niej (dwadzieścia łokci), miał kształt kwadratu o boku stu łokci.

Ez 41,13

וּמָדַד אֶת־הַבַּיִת אֹרֶךְ מֵאָה אַמָּה וְהַגִּזְרָה וְהַבִּנְיָה וְקִיורֹתֶיהָ אֹרֶךְ מֵאָה אַמָּה׃

I  zmierzył świątynię: (miała) długość sto łokci, a  oddzielona 
strona, i budynek, i ściany jego (miały) długość sto łokci.

Po szczegółowych pomiarach różnych elementów terenu świątynnego pro-
rok w ww. 13-15a prezentuje harmonię kształtów zasadniczych części budowli, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



65

a dokonuje to w oparciu o powtarzający się we wszystkich przypadkach wy-
miar stu łokci.

Mąż-przewodnik dokonuje stosownych pomiarów. Na pierwszym miejscu 
została wymieniona świątynia (הַבַּיִת). Jej długość wyniosła sto łokci (por. ko-
mentarz do w. 10). Ten wymiar odnosił się do linii wschód – zachód. Podobnie 
miała się sprawa z długością obiektu na linii północ – południe. Szczegółowe 
wyliczenia wykazały, że sama budowla mierzyła pięćdziesiąt łokci (por. ko-
mentarz do w. 10), tym razem jednak prorok dodaje do tego wymiaru również 
zamkniętą przestrzeń, czyli oddzieloną stronę (הַגִּזְרָה); chodzi o fragmenty 
dziedzińca wewnętrznego od strony północnej i południowej. Obie prze-
strzenie mierzyły po dwadzieścia łokci, do tego dochodził wąski pas wolnej 
przestrzeni (por. w. 11) szerokości pięciu łokci znajdujący się po obu stronach 
świątyni (בַּיִת). Sumując różne dane otrzymujemy następujący wynik: 50 + 
20 + 20 + 5 + 5 = 100.

Kwadrat o boku stu łokci był najważniejszą i najświętszą częścią całego 
kompleksu świątynnego. Zawierał on w sobie najistotniejszy kwadrat o boku 
dwudziestu łokci, a mianowicie debir. Nie był on centralnie wpisany w więk-
szy kwadrat, lecz był przesunięty w kierunku zachodnim, opierając się jednak 
na centralnej osi (wschód – zachód). Takie usytuowanie debir wynikało z za-
chowania tradycyjnej koncepcji budowli świątynnej obecnej już w przypadku 
świątyni Salomona.

Ez 41,14-15a

וְרחַֹב פְּנֵי הַבַּיִת וְהַגִּזְרָה לַקָּדִים מֵאָה אַמָּה׃
 וּמָדַד אֹרֶךְ־הַבִּנְיָן אֶל־פְּנֵי הַגִּזְרָה אֲשֶׁר עַל־אַחֲרֶיהָ וְאַתּוּקֵיהָא מִופֹּ וּמִופֹּ

מֵאָה אַמָּה

A  szerokość oblicza świątyni i  oddzielonej strony w  kierunku 
wschodnim (miała) sto łokci. I zmierzył długość budynku przed 
obliczem oddzielonej strony, które (było) na jego tyłach i galerie 
z tej i z tamtej strony (miało) sto łokci.

אֶל עַל =

W tych wersetach prorok wskazuje na dwie przestrzenie, które przylegały 
do centralnego kwadratu od strony wschodniej (לַקָּדִים) i zachodniej, czyli na 
tyłach (ָעַל־אַחֲרֶיה) świątyni (בַּיִת). Były to również przestrzenie zamknięte 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



66

w kwadratach o bokach stu łokci. Wraz z centralnym kwadratem tworzyły ciąg 
trzech zamkniętych i oddzielonych przestrzeni o tych samych wymiarach, po-
łożonych na jednej osi: wschód – zachód. W centrum tego kompleksu została 
wpisana świątynia (בַּיִת). To jej wymiary były najważniejsze i stały się podsta-
wą kształtów sąsiednich konstrukcji.

Ez 41,15b-16

וְהַהֵיכָל הַפְּנִימִי וְאֻלַמֵּי הֶחָצֵר׃
 הַסִּפִּים וְהַחַולֹּנִים הָאֲטֻומֹת וְהָאַתִּיקִים סָבִיב לִשְׁלָשְׁתָּם נֶגֶד הַסַּף שְׂחִיף עֵץ

סָבִיב סָבִיב וְהָאָרֶץ עַד־הַחַונֹלֹּת וְהַחַונֹלֹּת מְכֻוסֹּת׃

A  Miejsce Święte wewnątrz i  przedsionki dziedzińca, progi 
i okna zakratowane, i galerie wokół, dla trzech ich (stron), na-
przeciw progu, pokryte (były) drewnem dookoła ze wszystkich 
stron, od ziemi aż do otworów; a otwory (były) zakryte.

וְאֻלַמֵּי הֶחָצֵר LXX και το αιλαμ το εξωτερον
הַסִּפִּים LXX πεφατνωμενα

Po prezentacji miar zespołu świątynnego prorok przystępuje do opisu nie-
których detali zasadniczych budowli. Na pierwszym miejscu koncentruje się 
na הַהֵיכָל (hekal, czyli Miejscu Świętym). Ezechiel nawiązuje do wcześniejszej 
wypowiedzi zawartej w ww. 1.4. Hekal tworzyło centralną część בַּיִת, która 
była dostępna kapłanom podczas ich służby świątynnej (w przeciwieństwie 
do debir). Aranżacja wnętrza tego pomieszczenia stała się motywem prze-
wodnim dekoracji obecnych na innych obiektach: przedsionki (ulam) dzie-
dzińca (הֶחָצֵר  .(הָאַתִּיקִים) galerie ,(הַהַלּוֹנִים) okna ,(הַסִּפִּים) progi ,(אֻלַמֵּי 
Wszystkie te elementy architektoniczne pokryte były drewnem (עֵץ  .(שְׂחִיף 
Ezechiel nie podaje specyfikacji drewna. Materiał, który pokrywał obiekt ze 
wszystkich stron od dołu do góry (dosłownie: od ziemi aż do okien) otrzymał 
jednolity charakter architektoniczny i estetyczny; obiekt stał się komplek-
sem rozpoznawalnym i jedynym w swoim rodzaju. Jego specyfika wynikała 
z funkcji jaką spełniał, która nie miała analogii w żadnych innych (ortodok-
syjnych) budowlach Izraela. Wyjątkowy charakter opisu tego miejsca ujaw-
nia użycie szczególnych terminów, a zwłaszcza: הָאֲטֻומֹת (zakratowane) oraz 
 ,Pierwszy z nich występuje jedynie w Księdze Ezechiela .(pokryty) שְׂחִיף
a drugi to hapax w BH.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



67

Prorok podaje jeszcze jeden szczegół dotyczący otworów/okien, a miano-
wicie zaznacza, że były zakryte (מְכֻוסֹּת). Rdzeń כסה w sekcji Ez 40–48 wy-
stępuje jedynie w tym wersecie i oznacza czynność zakrywania, w użytej tu 
formie pulal (imiesłów). Ezechiel zaznacza, że okna pokryte były osłoną, która 
jednak nie została precyzyjnie określona.

Ez 41,17

 עַל־מֵעַל הַפֶּתַח וְעַד־הַבַּיִת הַפְּנִימִי וְלַחוּץ וְאֶל־כָּל־הַקִּיר סָבִיב סָבִיב בַּפְּנִימִי
וּבַחִיוצֹן מִודֹּת׃

Od górnej części wejścia i  aż do świątyni wewnętrznej, i  na 
zewnątrz, i na każdej ścianie dookoła ze wszystkich stron we-
wnątrz i na zewnątrz (były) miary.

עַל־מֵעַל הַפֶּתַח LXX brak
אֶל עַל =

מִודֹּת LXX brak

Prorok wskazuje na kolejne elementy dekoracyjne świątyni (בַּיִת). Do 
budowli prowadziło wejście (הַפֶּתַח), przez które przechodziło się do kolej-
nych części świątyni (ulam, hekal oraz debir). Obserwator mógł zauważyć, 
że wszystkie części świątyni posiadały swoistą ornamentykę. Obecne one 
były począwszy od wejścia i jego górnej części poprzez pomieszczenia we-
wnętrzne, a kończąc na częściach zewnętrznych. W tekście występuje termin 
 otrzymuje się ,דִּמות Przyjmując inny porządek liter .(pomiary, miary) מִודֹּת
ideę podobieństwa, wzoru, obrazu. Niekoniecznie jednak trzeba się skłaniać 
do zastosowania takiej korekty. Określenie miary może właśnie odnosić się 
do dekoracji, które w pełni harmonizowały z wymiarami całego kompleksu 
świątynnego.

Owe dekoracje były równomiernie rozplanowane na całym obiekcie; za-
znacza to rozbudowana formuła: do świątyni wewnętrznej, i na zewnątrz, i na 
każdej ścianie dookoła ze wszystkich stron wewnątrz i na zewnątrz, zatem nie 
było przestrzeni pozbawionej ornamentyki. Zastosowany w konstrukcji sys-
tem architektoniczny podkreślał jeszcze bardziej jednolity charakter całego 
kompleksu świątynnego.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



68

Ez 41,18

וְעָשׂוּי כְּרוּבִים וְתִמרִֹים וְתִמרָֹה בֵּין־כְּרוּב לִכְרוּב וּשְׁנַיִם פָּנִים לַכְּרוּב׃

I wykonano cheruby i palmy, a palma (była) między cherubem 
a cherubem, i (były) dwa oblicza dla (każdego) cheruba.

Ezechiel nic nie wspomina o twórcach, budowniczych i artystach opi-
sywanych obiektów, stwierdza jedynie, że poszczególne elementy komplek-
su świątynnego zostały uczynione (שׂעה). Zastosowany tu czasownik שׂעה 
może wskazywać zarówno na czynność stwórczą Boga (por. Rdz 1,7–2,4), 
względnie człowieka (por. Rdz 12,18; 13,4). Zastosowana na początku w. 18 
formuła וְעָשׂוּי (i wykonano) nie wskazuje bezpośrednio na osobę twórcy. 
Dla odbiorców słów Ezechiela mogła ona rodzić skojarzenia z rzemieślni-
kami, którzy na wzór twórców świątyni Salomona byli zatrudnieni w dziele 
upiększania budowli. Aspekt ludzkiego wysiłku nie jest jednak obecny w wi-
zji Ezechiela. Całość opisywanej konstrukcji powstała niejako bez zaanga-
żowania człowieka. Ezechiel i jego słuchacze mieli jedynie kontemplować 
obraz, jaki przed ich oczami został narysowany. Jedynie Ezechiel otrzymał 
wizję, natomiast jego otoczenie miało poznać szczegóły budowli na podsta-
wie świadectwa mówionego.

W w. 18 jest mowa o dwóch motywach dekoracyjnych: cherubach (כְּרוּבִים) 
i palmach (תִמרִֹים). Jest to pierwszy tekst (w Ez 40–48), w którym pojawia się 
motyw cherubów (por. ww. 20.25), występuje on natomiast we wcześniejszych 
partiach księgi, i to 25 razy (por. Ez 9,3–11,22; 28,14.16). Cheruby były prezen-
towane jako istoty znajdujące się w otoczeniu Jahwe, które pełniły misję stróża 
Jego postanowień. Motyw ten pojawia się już w Rdz 3,24. Dla Ezechiela te-
mat cherubów związany jest nade wszystko z kontekstem świątynnym, o czym 
świadczy już tekst Ez 9,3: A chwała Boga Izraela uniosła się znad cheruba, któ-
ra była na nim, do progu domu. I zawołał do męża ubranego w lnianą (szatę), 
który (miał) kałamarz pisarski przy swym boku. Cheruby strzegły (w świątyni 
Salomona) Arkę Przymierza oraz dostępu do wnętrza ogrodu Eden. W Księ-
dze Ezechiela można dostrzec motyw cheruba również w wizji wprowadzają-
cej (Ez 1,4-12), w której jest mowa o istotach żyjących, nie zostały on jednak 
nazwane כְּרוּבִים, choć posiadały ich cechy.

W w. 18 temat כְּרוּבִים dominuje, a rdzeń ten pojawia się aż 4 razy. W opi-
sie nie chodzi już jednak o istoty żyjące, lecz o ich odwzorowanie na różnych 
płaszczyznach świątyni (por. w. 17). Mnogość wizerunków musiała być znacz-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



69

na, skoro pojawiały się górnej części wejścia i na każdej jej ścianie. Cały obiekt 
był bardzo strzeżony; ten fakt został jeszcze lepiej podkreślony dzięki wzmian-
ce o dwóch obliczach (וּשְׁנַיִם פָּנִים), jakie posiadał każdy cherub. Oznaczało to, 
że dysponowały one pełnym oglądem terenu świątynnego. Faktycznie to Jah-
we był gwarantem oddzielenia tego miejsca od profanum, co uniemożliwiało 
wkroczenie kogokolwiek niepowołanego na teren świątynny.

Drugim motywem dekoracji na ścianach były palmy. Motyw palmy 
,תָמָר) -występuje w księdze jedynie w fragmencie Ez 40–48 (czę (תִמרָֹה 
ściej występuje forma תִמרָֹה). W BH pierwszy raz o palmie jest wzmianka 
w tekście Wj 15,27 (pobyt na pustyni w okolicach Elim). Palmy uchodziły za 
najcenniejsze rośliny w środowisku biblijnym. Były synonimem oazy, czyli 
miejsca wyjątkowego na pustyni. Ówcześni nomadzi wędrowali od oazy do 
oazy, zatem od palmy do palmy. Drzewa te były widoczne z daleka i zwia-
stowały obfitość wody i pożywienia. Liście (gałązki) palmowe były używane 
w różnych uroczystościach i symbolizowały obfitość i urodzajność. Dla lu-
dów koczowniczych, które nieustannie musiały walczyć o przeżycie (z dnia 
na dzień), palma była synonimem tego co stabilne, pewne i dające bezpie-
czeństwo (Jerycho nazywane było Miastem Palm – por. Pwt 34,2). Liczne 
wizerunki tych drzew obecne były w świątyni Salomona (1 Krl 6,29.32.35). 
Ezechiel zaznacza, ze palmy znajdowały się między cherubami. Nie jest po-
dana ich liczba, lecz musiała być znaczna. Ów „las” palmowy podkreślał 
wyjątkowy charakter świątyni, która była swoistą oazą na pustyni (sacrum 
w przeciwieństwie do profanum). Oba wizerunki, cheruby i palmy, symboli-
zowały bezpieczeństwo i obfitość. Były to cechy istotne dla całego kompleksu 
świątynnego. Izrael w swej historii nigdy nie mógł dojść do takiego doskona-
łego stanu. Tylko Jahwe mógł sprawić, że ziemia ofiarowana Izraelowi staje 
się bezpieczna. Taka strefa została objawiona Ezechielowi, a ten z kolei miał 
przekazać wieść o niej narodowi przebywającemu w niewoli. Izrael musiał 
się przekonać, że bezpieczeństwo i obfitość wszelkich dóbr nie zapewnia Ba-
bilon, lecz pojawia się tam, gdzie przebywa Jahwe.

Ez 41,19

 וּפְנֵי אָדָם אֶל־הַתִּמרָֹה מִופֹּ וּפְנֵי־כְפִיר אֶל־הַתִּמרָֹה מִופֹּ עָשׂוּי אֶל־כָּל־הַבַּיִת
סָבִיב סָבִיב׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



70

I oblicze człowieka ku palmie (było zwrócone) z tej strony, i ob-
licze młodego lwa ku palmie (było zwrócone) z  tamtej strony; 
wykonano (tak) w całej świątyni ze wszystkich stron.

אֶל עַל =

Wszystkie cheruby miały po dwa oblicza, a więc odwrotnie w stosunku 
do wizerunku istot żyjących, które posiadały cztery oblicza (Ez 1,6). W prze-
ciwieństwie do opisu zawartego w w Ez 1,6, cheruby (w. 19) nie były żywymi 
stworzeniami, lecz utworzonymi z drewna płaskorzeźbami. Z tego też powodu 
cheruby nie miały tak dynamicznego wyglądu, jakim charakteryzowały się isto-
ty żyjące, które posiadały oblicze człowieka, lwa, cielca i orła (Ez 1,10). Spośród 
tych czterech wizerunków (znanych również w środowisku babilońskim) Eze-
chiel zauważa jedynie dwa na cherubach w nowej świątyni: oblicze człowieka 
-na ,(אַרְיֵה) W tekście Ez 1,10 mowa jest o lwie .(כְפִיר) i młodego lwa (אָדָם)
tomiast w w. 19 o młodym lwie (כְפִיר). Ezechiel używa wiele określeń na lwa; 
w tekście Ez 19,2 pojawia się ich aż cztery (לְבִיָּא ,אֲרָי ,כְפִיר oraz וּגּר). Mowa 
o małym lwie występuje w kontekście motywu potomstwa dorosłych osobni-
ków. We fragmencie Ez 40–48 tylko w omawianym wersecie pojawia się temat 
lwa (lwiątka). Zgodnie z wymową poprzednich tekstów (wizji i porównań), 
lew przynależał do sfery stworzeń i nigdy nie mógł konkurować co do god-
ności z Jahwe. Zakaz wykonywania wizerunków postaci ludzkich czy zwierząt 
był motywowany niebezpieczeństwem bałwochwalstwa, które szeroko rozpo-
wszechnione było w środowisku Izraela (również w diasporze).

Cheruby prezentowane przez Ezechiela (w. 19) nie stanowiły niebezpie-
czeństwa idolatrii. Były to wizerunki, które podkreślały autorytet Jahwe, Jego 
prerogatywy oraz fakt całkowitego poddania stworzenia Bogu. Decydującym 
elementem, pozwalającym na właściwie zrozumienie natury tych postaci, były 
opisy zawarte w wizji wstępnej (Ez 1,4-12). Dla Izraelitów motyw cherubów 
znany był również z historii, bowiem w świątyni Salomona wizerunki tych po-
staci były obecne wraz z palmami oraz girlandami (1 Krl 6,29).

Plastyczna prezentacja Ezechiela wskazuje również na wygląd cherubów. 
Prorok koncentruje się całkowicie na ich obliczach. Każdy posiadał oblicze 
człowieka i młodego lwa. Nie były one ku sobie skierowane, lecz były zwró-
cone w stroną przeciwną, a mianowicie na sąsiadujące po ich prawej i lewej 
stronie palmy. W rezultacie całość reliefów tworzyła jednolity charakter, a po-
szczególne elementy były z sobą skomunikowane, dzięki odpowiednio skiero-
wanym twarzom cherubów. Wizerunki stanowiły monolit, który podkreślał 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



71

unikalny charakter całej konstrukcji, podporządkowanej zasadniczej prawdzie 
o Jahwe i Jego obecności w narodzie.

Ez 41,20

מֵהָאָרֶץ עַד־מֵעַל הַפֶּתַח הַכְּרוּבִים וְהַתִּמרִֹים עֲשׂוּיִם וְקִיר הַהֵיכָל ׃

Od ziemi aż do góry wejścia cheruby i palmy były wykonane, 
a (także na) ścianie Miejsca Świętego.

Monolit ornamentyki (cheruby i palmy) tworzył ciąg zewnętrznej po-
wierzchni zarówno strony zewnętrznej świątyni, czyli wejścia, jak i części we-
wnętrznej, czyli Miejsca Świętego (hekal). Ornamentyka pojawiała się także na 
najniższych partiach ścian (od ziemi) i sięgała jej górnych części (aż do góry). 
W swym opisie Ezechiel pomija wzmianki o pomieszczeniu poprzedzającym 
Miejsce Święte, czyli o przedsionku (ulam), skoro jednak jednolita dekoracja 
znajdowała się zarówno na zewnątrz, jak i w hekal, zapewne była ona również 
obecna w ulam. Każdy wkraczający do różnych pomieszczeń świątyni uświa-
damiał sobie obecność potęgi Jahwe oraz bezpieczeństwo, jakie gwarantowała 
ta obecność Izraelowi.

Ez 41,21-22a

הַהֵיכָל מְזוּזַת רְבֻעָה וּפְנֵי הַקֹּדֶשׁ הַמַּרְאֶה כַּמַּרְאֶה׃
הַמִּזְבֵּחַ עֵץ

Miejsce Święte (miało) odrzwia czworokątne, a  (na) obliczu 
Świętego (Świętych było) widoczne (coś, co miało) wygląd jak 
ołtarz drewniany.

הַהֵיכָל LXX brak
LXX ως οψις θυσιαστηριου כַּמַּרְאֶה הַמִּזְבֵּחַ

Prorok wspomina o dwóch najistotniejszych częściach świątyni: Miejsce 
Święte (הַהֵיכָל) oraz Święte (Świętych) (ׁהַקֹּדֶש), nawiązuje tym samym do 
opisu wcześniejszego (Ez 41,4). Ezechiel zwraca uwagę na odrzwia czworokąt-
ne, które nie były zwykłą konstrukcją, lecz rozbudowanym obiektem mają-
cym swoją odrębność i wyjątkowy charakter. Podkreślały one niepowtarzal-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



72

ny charakter miejsca, w którym znajdowało się przejście pomiędzy Miejscem 
Świętym a Świętym Świętych. To, co było jednak najważniejsze dla proroka, 
to widok jakby ołtarza drewnianego (הַשֻּׁלְחָן עֵץ). Materiał budowlany, jakim 
było drewno, miał zastosowanie w różnych partiach świątyni, zwłaszcza w jej 
częściach powierzchownych (dekoracje). Ołtarz tymczasem miał charakter 
użytkowy. Materiał, z jakiego był wykonany, nie był stosowany do budowy oł-
tarza w celu składania ofiar całopalnych (tu pojawiał się ogień). Ogień mógł 
z łatwością pochłonąć drewniany obiekt. Ofiary całopalne (i podobne do nich) 
składano przed wejściem do świątyni na wielkim ołtarzu kamiennym.

Ez 41,22b

 שָׁולֹשׁ אַומֹּת גָּבֹהַּ וְאָרְוכֹּ שְׁתַּיִם־אַומֹּת וּמִקְצֹועֹתָיו ולֹ וְאָרְוכֹּ וְקִירתָֹיו עֵץ
וַיְדַבֵּר אֵלַי זֶה הַשֻּׁלְחָן אֲשֶׁר לִפְנֵי יְהוָה׃

(Był na) trzy łokcie wysoki, a długość jego (wynosiła) dwa łokcie; 
i (były) narożniki jego dla niego, a długość jego oraz ściany jego 
(były z) drzewa; i powiedział do mnie: To jest stół, który (jest) 
przed obliczem Jahwe.

גָּבֹהַּ LXX το υψος αυτου
אַומֹּת LXX και το ευρος πηχων δυο
וְאָרְוכֹּ LXX και η βασις αυτου

Prorok ponownie wraca do motywu miar. Nie był on obecny w tekstach 
opisujących dekoracje (ww. 15a–21a). W w. 22 mowa jest o ołtarzu (ַהַמִּזְבֵּח), 
który również nazwany został stołem (הַשֻּׁלְחָן). Takie synonimiczne użycie 
tych terminów jest nietypowe dla świątynnej tradycji Izraela. W BH pierwszy 
raz termin הַשֻּׁלְחָן pojawia się w opisie stołu na chleby pokładane, który miał 
się znaleźć w przybytku w czasach Mojżesza (Wj 25,23-30). Był on uczyniony 
z drzewa akacjowego (roślina pustynna występująca na Synaju) oraz pokryty 
złotem. Był to stół przenośny, dlatego zaopatrzony został w cztery pierście-
nie i drążki (wszystko uczynione z drzewa akacjowego pokrytego złotem). 
Długość tego stołu wynosiła dwa łokcie, szerokość jeden łokieć, a wysokość 
półtora łokcia (Wj 25,23). Autor kapłański dodaje, że na czystym stole przed 
obliczem Jahwe (הַשֻּׁלְחָן הַטָּהֺר לִפְנֵי יְהוָה) będzie umieszczonych dwanaście 
chlebów (por. Kpł 24,5-6). Taki stół znajdował się również w świątyni Salomo-
na (1 Krl 7,48, a kronikarz pisze nawet o dziesięciu stołach – por. 2 Krn 4,8), 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



73

na których mogły być ustawione świeczniki. Temat הַשֻּׁלְחָן jest zatem ściśle 
związany z wyposażeniem przybytku/świątyni (stosowany jest również w zna-
czeniu świeckim). Ezechiel poza tekstem Ez 40–48 używa ten termin w pe-
rykopie o Oholi i Oholibie (Ez 23,41) oraz w opisie klęski Goga (Ez 39,20), 
natomiast wymieniając obiekty świątynne, prorok pisze kilka razy o stołach 
jako miejscach przygotowywania ofiar (Ez 40,39-43). W Ez 44,16 występuje 
wzmianka o stole, do którego mieli przystęp wyłącznie kapłani.

Ezechiel podaje inne wymiary הַשֻּׁלְחָן w porównaniu do Wj 25,23, 
a mianowicie wysokość stołu wynosiła trzy łokcie, a długość dwa łokcie. Był 
zatem ok. dwa razy wyższy od stołu z przybytku Mojżesza, miał taką samą 
długość i być może podobną szerokość. Jednak LXX sugeruje, że stół miał 
kształt kwadratu o boku dwóch łokci (to. mh/koj phcw/n du,o kai. to. eu=roj 
phcw/n du,o kai. ke,rata ei=cen). Wyraźnie widać tu tendencję do ujednolice-
nia kształtów wielu różnych obiektów, która bazuje na planie kwadratu (dzie-
dzińce, świątynia i jej części).

Prorok wspomina również o narożnikach/rogach (וּמִקְצֹועֹתָיו) stołu. Ter-
min ֹמֻקְצעַו dwukrotnie występuje w Pięcioksięgu, zawsze w opisie przybyt-
ku, czyli w kontekście sakralnym (Wj 26,24; 36,29). Ezechiel (poza w. 22) po-
sługuje się tym terminem jeszcze 4 razy, a mianowicie w opisach dziedzińca 
(Ez 26,21-22). W wielu tekstach BH wzmianki o ołtarzach i ich częściach za-
wierają termin קֶרֶן na określenie rogów (Wj 29,12; 30,2.3.10; Kpł 4,7-34; 1 Krl 
2,28; Ez 43,15.20).

Stół opisywany przez Ezechiela był wykonany z drewna (עץ), lecz w prze-
ciwieństwie do tekstu Wj 25,23 (tu mowa o akacji) nie jest podany rodzaj uży-
tego materiału drewnianego. Najistotniejsza część wypowiedzi znajduje się na 
końcu w. 22, która informuje o tym, że stół (był) przed obliczem Jahwe. Prorok 
nie określa dokładnie funkcji tego stołu. Jego wypowiedź przywodzi skojarze-
nia ze stołem chlebów pokładnych z przybytku Mojżesza oraz ze świątyni Sa-
lomona. W tym miejscu ten temat dla proroka nie jest jednak najważniejszy; 
chce przede wszystkim wskazać na obecność Jahwe, która nadaje sens całej 
świątyni i jej wyposażenia.

Ez 41,23

וּשְׁתַּיִם דְּלָותֹת לַהֵיכָל וְלַקֹּדֶשׁ׃

I  (były) podwójne drzwi dla Miejsca Świętego i  dla Świętego 
(Świętych).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



74

W dotychczasowych opisach świątyni prorok pisał o bramach (שַׁעַר) i wej-
ściach (פֶּתַח), natomiast w w. 23 po raz pierwszy wspomina o drzwiach (דֶּלֶת); 
temat ten kontynuuje w ww. 24-25. Wcześniej pisze o drzwiach (bramie) lu-
dów (Ez 26,2) oraz o drzwiach (bramie) miejskich (Ez 38,11). W kontekście 
relacji o świątyni motyw drzwi występuje jedynie w ww. 23-25. Użycie terminu 
-podkreśla wyjątkowy charakter przejść prowadzących do Miejsca Święte דֶּלֶת
go i Świętego (Świętych), a więc do najważniejszych pomieszczeń świątyni. Już 
we wcześniejszych wersetach prorok informował o przejściach, jakie istniały 
pomiędzy ulam, hekal i debir (Ez 40,48–41,4). Istniała jednorodna komunika-
cja między tymi pomieszczeniami, do których prowadziły drzwi usytuowane 
na osi centralnej świątyni (na linii wschód – zachód).

Ez 41,24

 וּשְׁתַּיִם דְּלָותֹת לַדְּלָותֹת תַּיִם מוּסַובֹּת דְּלָותֹת תַּיִם לְדֶלֶת אֶחָת וּשְׁתֵּי דְלָותֹת
לָאַחֶרֶת׃

I  (były to) podwójne drzwi; dla (każdych) drzwi (były) dwa 
oprawione skrzydła: dwa skrzydła jednych i  dwa skrzydła dla 
drugich (drzwi).

דְּלָותֹת LXX δυο θυρωματα

Prorok koncentruje swoją uwagę na konstrukcji drzwi. W. 24 rozpoczy-
na się identycznie jak poprzedni: וּשְׁתַּיִם דְּלָותֹת (i [były to] podwójne drzwi). 
Na szczególne znaczenie tych obiektów świątynnych wskazuje deuteronomi-
sta: I (były) i podwójne drzwi z drzewa cyprysowego. Dwie obracające się deski 
tworzyły jedno skrzydło, i dwie obracające się deski – drugie (1 Krl 6,34). Ten 
opis odnosił się do świątyni Salomona. Drzwi wykonane były z drzewa cy-
prysowego (najszlachetniejszego spośród drzew) w przeciwieństwie do aka-
cji używanej w okresie pustynnym. Ezechiel nie podaje materiału, z jakiego 
zostały uczynione drzwi. Składały się one z dwóch skrzydeł, które były opra-
wione (מוּסַובֹּת). Rdzeń סבב w formie czasownikowej znaczy: kręcić się, obra-
cać, chodzić w koło. Użyta w tekście forma מוּסַובֹּת to hofal (występuje jedynie 
w Ez 41,24), która oznajmia, że skrzydła drzwi były zaopatrzone w zawiasy, 
dzięki którym mogły być poruszane (drzwi zamykano bądź otwierano). Takie 
same drzwi prowadziły zarówno do Miejsca Świętego, jak i Świętego Świętych, 
stąd prorok zapewnia: dla (każdych) drzwi (były) dwa oprawione skrzydła: 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



75

Dwa skrzydła jednych i dwa skrzydła dla drugich (drzwi). Określenie drzwi, 
jak i ich skrzydeł zostały zapisane tym samym rdzeniem דֶּלֶת, stąd termin ten 
występuje aż 5 razy w w. 24.

Ez 41,25

 וַעֲשׂוּיָה אֲלֵיהֶן אֶל־דַּלְותֹת הַהֵיכָל כְּרוּבִים וְתִמרִֹים כַּאֲשֶׁר עֲשׂוּיִם לַקִּיורֹת
וְעָב עֵץ אֶל־פְּנֵי הָאוּלָם מֵהַחוּץ׃

I (były) uczynione dla nich, na drzwiach Miejsca Świętego che-
ruby i palmy, jak (były) wykonane dla ścian; i okap z drzewa 
(był) przed obliczem przedsionka od strony zewnętrznej.

אֶל עַל =
וְעָב LXX σπουδαια
אֶל עַל =

Drzwi stanowiły integralną część całej świątyni oraz jej kompleksu. Pro-
rok ten fakt ilustruje wzmianką o umieszczeniu (dosłownie: uczynieniu) na 
drzwiach ornamentyki identycznej do tej, jaka znajdowała się nad wejściem 
i na ścianach świątyni: były to cheruby i palmy. Ich układ był zapewne po-
dobny do tego, jaki występował na innych partiach świątyni, tak więc pomię-
dzy cherubami znajdowały się palmy, na które zwrócone były oblicza che-
rubów. Poszczególne skrzydła drzwi były (prawdopodobnie) pokryte taką 
samą ornamentyką zarówno z jednej jak i z drugiej strony, od dołu do góry. 
W ten sposób przy zamkniętych drzwiach tworzył się obraz jednolitej płasz-
czyzny, gdyż motywy obecne na ścianie i na drzwiach wzajemnie ze sobą 
korespondowały.

Prorok wspomina jeszcze o jednym elemencie architektonicznym, a mia-
nowicie o okapie z drzewa (וְעָב עֵץ). Termin עָב oznacza chmurę, lecz w kon-
tekście budowli wskazuje na jakiś element konstrukcyjny, który dawał cień; był 
to efekt podobny do tego, jaki występuje w pochmurne dni. Zatem przed ulam 
(przedsionkiem) znajdował się okap lub baldachim, który stanowił osłonę 
przed słońcem względnie przed deszczem. Element ten był uczyniony z drze-
wa, podobnie jak inne wspomniane części świątyni.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



76

Ez 41,26

 וְחַולֹּנִים אֲטֻומֹת וְתִמרִֹים מִופֹּ וּמִופֹּ אֶל־כִּתְופֹת הָאוּלָם וְצַלְועֹת הַבַּיִת
וְהָעֻבִּים׃

I (były) okna okratowane oraz palmy z tej i z tamtej (strony) na 
ścianach bocznych przedsionka, i sal bocznych świątyni, i oka-
pach.

אֶל עַל =

W w. 26 prorok odnosi się do niektórych elementów architektury świą-
tyni (בַּיִת), a mianowicie do: okien okratowanych (אֲטֻומֹת  ścian ,(חַולֹּנִים 
przedsionka (כִּתְופֹת הָאוּלָם), sal bocznych (צַלְועֹת) oraz okapów (הָעֻבִּים). 
W bardzo krótkiej sentencji Ezechiel wymienił wiele części składowych 
oglądanej budowli. Tworzyły one odcinek frontalny i zewnętrzny świątyni, 
a więc chodzi o te partie, które okalały wewnętrzne (najważniejsze) pomiesz-
czenia budowli. Okna, często wspominane przez proroka (od Ez 40,16 były 
obecne w różnych obiektach), ostatni raz są wspomniane w w. 26. W przed-
sionku (ulam) znajdowały się również okna zakratowane (w. 16). Stanowiły 
one, obok ornamentyki w postaci palm, charakterystyczną powierzchniową 
strukturę bocznych ścian przedsionka po obu stronach pomieszczenia. Pro-
rok następnie wspomina o okapach i salach bocznych. O okapie mowa była 
w w. 25, można zatem stwierdzić, że jeden wielki okap znajdował się przy 
centralnym wejściu do świątyni (do ulam), natomiast przy salach bocznych 
były kolejne okapy (może innych rozmiarów w stosunku od głównego oka-
pu), które były przydatne dla przechodzących przez wąski pasaż okalający 
całą świątynię (por. w. 11), a więc były widoczne od strony dziedzińca we-
wnętrznego.

W wypowiedzi zawartej w w. 26 charakterystyczne jest również to, że 
opisywana ornamentyka obecna na wymienionych obiektach nie zawierała 
motywów cherubów, a jedynie palmy (תִמרִֹים). Takie uproszczenie zakłó-
ciło harmonię ornamentalną, charakterystyczną dla wcześniejszych opisów 
(ww. 18-25). Ezechiel w ten sposób rozróżnia dwie części świątyni. Tworzyły 
one wprawdzie integralną całość, lecz pewne różnice architektoniczne wska-
zywały na stopnie bliskości danych pomieszczeń do najważniejszych miejsc 
w świątyni. Obfitość palm symbolizowała obfitość łaskawości Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



77

Ez 42,1

 וַויֹּצִאֵנִי אֶל־הֶחָצֵר הַחִיוצֹנָה הַדֶּרֶךְ דֶּרֶךְ הַצָּופֹן וַיְבִאֵנִי אֶל־הַלִּשְׁכָּה אֲשֶׁר נֶגֶד
הַגִּזְרָה וַאֲשֶׁר־נֶגֶד הַבִּנְיָן אֶל־הַצָּופֹן׃

I wyprowadził mnie na dziedziniec zewnętrzny drogą (ku) dro-
dze północnej i wprowadził mnie do sali, która (była) naprzeciw 
oddzielonej strony, i która (była) naprzeciw budynku ku północy.

Formuła wprowadzająca וַויֹּצִאֵנִי (i wyprowadził) jest identyczna do 
zwrotu inicjującego tekst Ez 37,1, w którym prorok opisuje swoje doznanie, 
a mianowicie spoczęcie na nim ręki Jahwe, dzięki której został wyprowadzony 
w duchu na zewnątrz. Było to doświadczenie w dolinie kości suchych, zostaje 
następnie powtórzone w kontekście wizji świątyni. To faktycznie Jahwe opro-
wadza proroka, choć w tekście jest mowa o mężu-przewodniku.

Ezechiel nie tylko opuszcza świątynię (בַּיִת), lecz również otaczający ją 
dziedziniec i zostaje skierowany na zewnątrz, czyli na dziedziniec zewnętrz-
ny, który został opisany w tekście Ez 40,17-19. Prorok udaje się w stronę pół-
nocną, korzysta ze stosownej bramy, by znaleźć się pomiędzy dwoma murami 
(wewnętrznym i zewnętrznym) całego kompleksu świątynnego. Następnie 
mąż-przewodnik wprowadził Ezechiela do sali (אֶל־הַלִּשְׁכָּה). Był to niewąt-
pliwie kompleks sal, o których pisał prorok już wcześniej w kontekście opisu 
dziedzińca wewnętrznego (Ez 40,17). Do jednej z sal został prorok wprowa-
dzony. Położenie tego miejsca zostało opisane w dwóch sformułowaniach: 
1. która (była) naprzeciw oddzielonej strony, czyli przestrzeni przylegającej do 
dziedzińca wewnętrznego od strony północnej (por. Ez 41,12-15); 2. i która 
(była) naprzeciw budynku ku północy – ta konstrukcja również jest wspomi-
nana w Ez 41,12.15.

Ez 42,2

אֶל־פְּנֵי־אֹרֶךְ אַומֹּת הַמֵּאָה פֶּתַח הַצָּופֹן וְהָרחַֹב חֲמִשִּׁים אַומֹּת׃

Oblicze (jej) długości (miało) łokci sto (od) wejścia północnego 
i szerokości pięćdziesiąt łokci.

אֶל־פְּנֵי LXX brak

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



78

Z wersetu wynika, że cały kompleks sal od strony północnej mierzył sto 
łokci długości i pięćdziesiąt łokci szerokości. Odpowiada to dokładnie rozmia-
rom świątyni (בַּיִת), które otrzymać można dzięki podsumowaniu wszystkich 
przekazanych jej wymiarów (por. Ez 40,48–41,10). Powtarzający się wzorzec 
(wymiary) ujawnia koncepcję ogólną, która odnosi się do całego kompleksu 
i znajduje swój wyraz w proporcjach oraz miarach zastosowanych w różnych 
częściach kompleksu świątynnego.

W. 2 rozpoczyna się od formuły ְאֶל־פְּנֵי־אֹרֶך, którą można przetłumaczyć: 
Oblicze (jej) długości. Zastosowany termin פָנֶה ma bardzo duże zastosowa-
nie w całym opisie Ez 40–48 (ponad 60 razy) i wyraża myśl o byciu naprze-
ciw (przed obliczem), względnie o fasadzie lub części frontalnej. Wysuwając na 
pierwsze miejsce termin פָנֶה, prorok podkreśla myśl o ogólnym ujęciu całej 
konstrukcji, która była obiektem jego zainteresowania.

Ez 42,3

 נֶגֶד הָעֶשְׂרִים אֲשֶׁר לֶחָצֵר הַפְּנִימִי וְנֶגֶד רִצְפָה אֲשֶׁר לֶחָצֵר הַחִיוצֹנָה אַתִּיק
אֶל־פְּנֵי־אַתִּיק בַּשְּׁלִשִׁים׃

Naprzeciw dwudziestu (łokci), które (należały) do dziedzińca 
wewnętrznego, i naprzeciw kamiennej posadzki, która (była) dla 
dziedzińca zewnętrznego, (była) galeria, przed obliczem galerii 
(położonej) na trzech (poziomach).

אֶל עַל =

Opis proroka zawarty w w. 3 rozpoczyna się od cząsteczki נֶגֶד (naprze-
ciw), która obok terminu פָנֶה (oblicze) wyraża ideę tego, co znajduje się en 
face. Pierwszy rdzeń występuje dwa razy, a drugi jeden raz w analizowanej 
sentencji. Zastosowana tu terminologia świadczy o tym, że Ezechiel usiłował 
niezwykle precyzyjnie i szczegółowo opisać widok, jaki rysował się przed jego 
obliczem.

Prorok zwraca uwagę na obiekt, który znajdował się pomiędzy dziedziń-
cem wewnętrznym a kamienną posadzką. Chodzi o konstrukcję położoną na 
północ od świątyni (por. w. 1). Przede wszystkim Ezechiel zwraca uwagę na 
dystans tej budowli w stosunku do centralnego miejsca, który wynosił dwa-
dzieścia (łokci). Liczba dwadzieścia jest jedną z najczęściej pojawiających się 
w Ez 40–48 (ok. 33 razy) i odnosi się przede wszystkim do wymiarów debir 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



79

(kwadrat o boku dwudziestu łokci). Dziedziniec dookoła świątyni (wewnętrz-
ny) miał szerokość dwudziestu łokci (Ez 41,10); do tego właśnie wymiaru od-
wołuje się Ezechiel w w. 3.

Na temat kamiennej posadzki pisał prorok w tekście Ez 40,17-18 (dziedzi-
niec zewnętrzny). Wypełniała ona całą przestrzeń niezabudowaną w tej części 
kompleksu świątynnego. Jej obecność świadczy o solidności budowy całego 
obrębu świętego.

W kontekście opisu tych konstrukcji architektonicznych prorok wskazuje 
na obecność אַתִּיק (galerii). Termin ten występuje jeszcze w tekstach Ez 41,16; 
42,5, jest mało zrozumiały i najczęściej tłumaczy się go słowem galeria. W tre-
ści w. 3 termin אַתִּיק łączy się z bardziej rozbudowaną konstrukcją fraze-
ologiczną, która składa się z wielu elementów: (była) galeria, przed obliczem 
galerii. Wypowiedź ta informuje zatem, że poszczególne elementy architekto-
niczne przylegały do siebie i położone były na trzech (בַּשְּׁלִשִׁים) poziomach. 
Całość budowli była konstrukcją tarasową. Jej kształt tworzył wyraźny element 
architektoniczny, a zarazem cały obiekt był przystosowany do funkcji, jaką 
miał spełniać, zgodnie z tym, co prorok pisze w całym kontekście wypowiedzi 
(ww. 1-14).

Ez 42,4

 וְלִפְנֵי הַלְּשָׁוכֹת מַהֲלַךְ עֶשֶׂר אַומֹּת רחַֹב אֶל־הַפְּנִימִית דֶּרֶךְ אַמָּה אֶחָת
וּפִתְחֵיהֶם לַצָּופֹן׃

I  przed obliczem sal (była) droga, (która miała) dziesięć łokci 
szerokości do wewnątrz, droga (miała) łokieć jeden (długości) 
i wejścia ich (były skierowane) ku północy.

אֶל־הַפְּנִימִית LXX brak
דֶּרֶךְ אַמָּה אֶחָת LXX επι πηχεις εκατον το μηκος

Prorok wskazuje na to, co znajdowało się na dziedzińcu zewnętrznym 
(por. w. 3). Była tam galeria (trzypoziomowa), w której znajdowały się sale 
 .chodziło o pomieszczenia pomocnicze dla służby świątynnej ;(הַלְּשָׁוכֹת)
O różnego typu salach wspominał prorok już wcześniej (począwszy od tekstu 
Ez 40,17).

Poszczególne sale dysponowały wejściami (פֶּתַח), które były skierowane ku 
północy, a zatem były dostępne dla tych wszystkich, którzy znajdowali się na 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



80

dziedzińcu zewnętrznym. Ten teren brukowany (por. w. 3) miał bardzo wyra-
finowaną architekturę. Część z elementów tego miejsca prezentuje prorok w w. 
4 i stwierdza, że znajdowała się na nim droga (ְדֶּרֶך). Chodzi o pasaż stworzony 
specjalnie do tego, by był użyteczny dla tych, którzy zmierzali do sal (w galerii). 
Owa droga miała dziesięć łokci szerokości i jeden łokieć długości. Ta ostatnia 
informacja (według BH) jest nie do przyjęcia. Według LXX długość drogi wy-
nosiła sto łokci (e`kato.n to. mh/koj); ta właśnie lekcja wydaje się być znacznie 
wiarygodniejszą i jest zgodna z informacją na temat długości całej galerii (por. 
w. 2). Zaprezentowana architektura miała charakter niezwykle harmonijny, 
korespondowała z wymiarami zasadniczej budowli (הַבָּיִת), a jej funkcja ściśle 
odpowiadała potrzebom kultu sprawowanego w świątyni.

Ez 42,5

 וְהַלְּשָׁוכֹת הָעֶלְויֹנֹת קְצֻורֹת כִּי־ויֹכְלוּ אַתִּיקִים מֵהֵנָה מֵהַתַּחְתֹּונֹת וּמֵהַתִּכֹונֹת
בִּנְיָן׃

I sale górne (były) węższe, ponieważ pomniejszały (je) galerie od 
stron dolnych i środkowych budynku.

Prorok w dalszym ciągu koncentruje swą uwagę na salach i galeriach 
budynku. Całość miała wygląd jakby części piramidy schodkowej. W miarę 
wznoszenia się zajmowała coraz mniejszą przestrzeń.

Ezechiel prezentuje trzy poziomy, które zostały opisane następującymi 
zwrotami: הָעֶלְויֹנֹת (górne), וּמֵהַתִּכֹונֹת (środkowe) oraz מֵהַתַּחְתֹּונֹת (dolne). 
Taki typ budowli był zgodny z wzorcami znanymi zarówno w środowisku 
egipskim (pierwsze piramidy), jak i babilońskim (zikkuraty).

Celem prezentacji tej architektury prorok posługuje się wyjątkowymi ter-
minami. Po pierwsze, używa rdzenia קָצוּר; jest to hapax w BH. W podstawo-
wej swej formie קצר funkcjonuje jako przymiotnik: krótki, skrócony, a z roz-
szerzonym rdzeniem קצור wyraża ideę zmniejszenia, skrócenia. Prorok używa 
go w kontekście opisu elementów architektonicznych budowli, aby czytelnicy 
mogli sobie wyobrazić obiekt, który w najniższej partii zajmował największą 
powierzchnię, która stopniowo się pomniejszała w miarę wznoszenia się do 
góry wyższych kondygnacji. Na samym dole były wejścia (w. 4) umożliwiające 
komunikację między dziedzińcem a budynkiem. Po drugie, Ezechiel jeszcze 
bardziej plastycznie prezentuje specyfikę obiektu używając formy ּכִּי־ויֹכְלו (po-
nieważ pomniejszały). Zastosowany czasownik może wywodzić się z rdzenia 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



81

-Wydaje się, że tu wy .(spożywać, pochłaniać) אכל względnie (móc, umieć) יָכֹל
stępuje ta druga ewentualność, przy czym rdzenna litera א uległa elizji. W tym 
obrazowym sformułowaniu pojawia się idea pochłaniania przez zewnętrzną 
przestrzeń konstrukcji, która tym samym w wyższych partiach posiada mniej-
szą powierzchnię. Prorok zatem stwierdza, że wyższe partie pomniejszały się 
w stosunku do niższych.

Ez 42,6

 כִּי מְשֻׁלָּושֹׁת הֵנָּה וְאֵין לָהֶן עַמּוּדִים כְּעַמּוּדֵי הַחֲצֵורֹת עַל־כֵּן נֶאֱצַל
מֵהַתַּחְונֹותֹּת וּמֵהַתִּיכֹונֹת מֵהָאָרֶץ׃

Ponieważ (były) trzypiętrowe, one, i  brak im (było) kolumn, 
takie jak kolumny dziedzińca, dlatego były węższe od dolnych 
i środkowych (poczynając) od ziemi.

Prorok przypomina, że opisywana budowla była trzypiętrowa (מְשֻׁלָּושֹׁת – 
por. w. 3). Najwyższa kondygnacja pozbawiona była kolumnady (עַמּוּדִים). 
O kolumnach wspomina Ezechiel jedynie w dwóch tekstach (Ez 40,49; 42,6). 
Kolumny miały znajdować się na frontalnej części świątyni oraz w opisywa-
nym budynku. Ten element architektoniczny był znany już w czasach Salo-
mona. Kolumny znajdowały się w pałacu królewskim i w innych budowlach 
(1 Krl 7,2-42). Choć nie wspomina się o nich w kontekście świątyni, lecz nie-
wątpliwie były w niej obecne, podobnie jak w architekturze świątyni Heroda. 
Ezechiel zapewnia, że kolumnada znajdowała się na dziedzińcu; zapewne po-
dobnie było w przypadku pierwszej świątyni jerozolimskiej. Być może najniż-
sza partia budowli posiadała kolumnadę, natomiast jej wyższe części były po-
zbawione tych elementów konstrukcyjnych za względu na zwężanie się (נֶאֱצַל) 
budowli w jej wyższych poziomach. Rdzeń אצל wyraża ideę tego, co znajduje 
się obok, a w formie czasownikowej znaczy: odjąć, zabrać, skrócić. Czasownik 
 użyty przez Ezechiela w nifal, zaznacza, iż powierzchnia górnej części ,אצל
budowli się zmniejszała. To stwierdzenie odpowiada informacjom podanym 
wcześniej (w. 5).

Ze względu do szczególną architekturę tej budowli prorok informuje 
o istnieniu kolumnady na dziedzińcu. Można przypuszczać, że znajdowała 
się ona na terenie całego kompleksu świątynnego, nadając mu jednolity cha-
rakter architektoniczny. Kolumnady wraz z miejscami ocienionymi należały 
do istotnych części każdej znaczniejszej budowli wówczas powstającej. Takie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



82

konstrukcje pozwalały na to, by większa liczba uczestników uroczystości była 
chroniona przed promieniami gorącego słońca, względnie przed gwałtowny-
mi opadami jesienno-zimowego deszczu.

Ostatnia część frazy: (poczynając) od ziemi (מֵהָאָרֶץ), wskazuje na kom-
pleksowy ogląd budowli, którą prezentuje Ezechiel we wszystkich istotnych 
kształtach.

Ez 42,7

 וְגָדֵר אֲשֶׁר־לַחוּץ לְעֻמַּת הַלְּשָׁוכֹת דֶּרֶךְ הֶחָצֵר הַחִוצֹנָה אֶל־פְּנֵי הַלְּשָׁוכֹת
אָרְוכֹּ חֲמִשִּׁים אַמָּה׃

A mur, który (był) na zewnątrz blisko sal (na) drodze dziedzińca 
zewnętrznego przed obliczem sal, długość jego (wynosiła) pięć-
dziesiąt łokci.

Ezechiel używa kilka terminów na określenie muru: קִיר,חֹוֹמָה oraz גָדֵר. 
Ten ostatni rdzeń występuje w ww. 7.10 (poza tym w Ez 13,5; 22,30). Prorok 
posługując się tym rzadkim terminem, wskazuje na jego odrębność w stosun-
ku do zasadniczych murów kompleksu świątynnego (Ez 40,5) oraz do samej 
świątyni (Ez 41,5). Mur (גָדֵר) był fragmentem dziedzińca zewnętrznego i nie 
posiadał charakteru obronnego, lecz raczej oddzielał od siebie poszczególne 
części przestrzeni znajdującej się na północ od świątyni.

Mur miał znajdować się na zewnątrz świątyni: blisko sal (na) drodze 
dziedzińca zewnętrznego. Chodzi tu o konstrukcję, która miała pięćdziesiąt 
łokci długości. Nie odpowiada to długości budowli, która liczyła sto łokci 
(w. 2). Nie można zatem dokładnie ustalić położenia גָדֵר; być może znaj-
dował się on dokładnie na linii wschód – zachód. Jakiekolwiek było jego 
położenie, był on skorelowany z salami (לְשָכוֹת), na co wskazuje formu-
ła לְעֻמַּת (blisko, obok, wzdłuż), istniał zatem element łączący dwa obiekty. 
Nie można jednak na podstawie wypowiedzi określić precyzyjnie, jakie było 
umiejscowienie muru w stosunku do sal. Mur niewątpliwie stanowił pewną 
osłonę wejść do sal, a jego długość mogła być mniejsza od długości samego 
budynku, a zarazem mogła pokrywać się z długością odcinka, jaki zajmo-
wały wejścia do sal.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



83

Ez 42,8

 כִּי־אֹרֶךְ הַלְּשָׁוכֹת אֲשֶׁר לֶחָצֵר הַחִוצֹנָה חֲמִשִּׁים אַמָּה וְהִנֵּה עַל־פְּנֵי הַהֵיכָל
מֵאָה אַמָּה׃

Ponieważ długość sal, które były przy dziedzińcu zewnętrznym, 
wynosiła pięćdziesiąt łokci, a  oto (te) przed obliczem Miejsca 
Świętego (miały) sto łokci.

הַהֵיכָל LXX το παν

W. 8 kontynuuje myśl zawartą w poprzedniej sentencji. Znajdujemy tu 
uzasadnienie długości muru (גָדֵר). Odpowiadała ona długości sal, które znaj-
dowały się na dziedzińcu zewnętrznym w jego północnej części i były poło-
żone równolegle do sal przyległych do dziedzińca wewnętrznego (od strony 
świątyni). Te sale miały sto łokci, natomiast drugi ciąg sal (w. 8) liczył zaledwie 
pięćdziesiąt łokci. Wydaje się, że mur znajdował się pomiędzy jednym a dru-
gim szeregiem tych pomieszczeń.

Ez 42,9

וּמִתַּחֲתָה לְּשָׁוכֹת הָאֵלֶּה הַמָּובֹא מֵהַקָּדִים בְּבֹואֹ לָהֵנָּה מֵהֶחָצֵר הַחִצֹנָה׃

A poniżej sal tych (było) wejście od wschodu, aby (można było) 
przyprowadzić go do nich z dziedzińca zewnętrznego.

Całość obiektu była dostępna jedynie dla osób upoważnionych. Przecho-
dziło się przez drzwi, bramy lub wejścia. O jednym z takich wejść (הַמָּובֹא) in-
formuje w. 9. Znajdowało się ono poniżej sal (por. w. 8) od strony wschodniej 
-Odpowiada to kierunkowi najważniejszej bramy muru zewnętrz .(מֵהַקָּדִים)
nego (Ez 40,6). Wejście (w. 9), które służyło przechodniom, prowadziło z dzie-
dzińca zewnętrznego. Opis przejścia, jaki w tym kontekście został zastosowany, 
wskazuje na obecność odpowiednich służb, które kontrolowały bramy (przej-
ście) i wprowadzały upoważnione osoby do wewnętrznych części kompleksu 
świątynnego, stąd zrozumiała staje się formuła kończąca w. 9: aby (można było) 
przyprowadzić go do nich z dziedzińca zewnętrznego. Chodzi tu o przestrzeń, 
która nie znajdowała się na terenie dziedzińca zewnętrznego lub dziedzińca 
okalającego świątynię, lecz o przestrzeń znajdującą się na północ od świątyni 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



84

-Odgrywała ona ważną rolę w przygotowaniu ofiar oraz w posłudze sa .(הַבָּיִת)
mych kapłanów przybywających do tego miejsca od strony wschodniej.

Ez 42,10

בְּרחַֹב גֶּדֶר הֶחָצֵר דֶּרֶךְ הַקָּדִים אֶל־פְּנֵי הַגִּזְרָה וְאֶל־פְּנֵי הַבִּנְיָן לְשָׁוכֹת׃

Na szerokości muru dziedzińca, drogą wschodnią przed obli-
czem oddzielonej strony, i przed obliczem budynku, (były) sale.

אֶל עַל =
אֶל עַל =

Prorok rozpoczyna opis, który odnosi się do przeciwległej strony (w sto-
sunku do wcześniej objaśnianych elementów) zabudowy świątynnej (ww. 
42,1-19), a zatem odnoszącej się do części południowej kompleksu. Wpraw-
dzie w w. 10 nie ma mowy o kierunku południowym (הַדָּורֹם), lecz wschodnim 
-niewątpliwie jednak lekcja LXX: πρὸς νότον (ku południowi) bar ,(הַקָּדִים)
dziej pasuje do kontekstu wypowiedzi, zwłaszcza że temat południa pojawia 
się wprost w w. 12.

Terminologia użyta w w. 10 odwołuje się to wcześniejszego tekstu (Ez 40,1–
42,9) i jest przydatna do opisu architektury terenu rozciągającego się na po-
łudnie od świątyni. Część ta stanowiła lustrzane odbicie rejonu północnego. 
Prorok przypomina o obecności muru (גָדֵר – por. w. 7), a więc tej wyjątkowej 
konstrukcji znajdującej się pomiędzy budynkiem (הַבִּנְיָן) a salami (לְשָׁוכֹת). 
Paralelny układ budowli znajdujących się po północnej i południowej stronie 
świątyni podkreśla harmonię kształtów oraz funkcjonalność całego obiektu 
sakralnego.

Ez 42,11

 וְדֶרֶךְ לִפְנֵיהֶם כְּמַרְאֵה הַלְּשָׁוכֹת אֲשֶׁר דֶּרֶךְ הַצָּופֹן כְּאָרְכָּן כֵּן רָחְבָּן וְכֹל
ומֹצָאֵיהֶן וּכְמִשְׁפְּטֵיהֶן וּכְפִתְחֵיהֶן׃

I  (była) droga przed obliczem ich, (wyglądały) tak jak wygląd 
sal, które (były w  kierunku) drogi północnej, (wyglądały tak), 
jak długość ich, tak szerokość ich, i wszystkie wejścia ich, i (wy-
glądały) jak wzór ich, i jak wejścia ich.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



85

כֵּן רָחְבָּן LXX και κατα το μηκος αυτων

W. 11 kontynuuje relację dotyczącą południowej strony dziedzińca. Sale, 
które się tam znajdowały, komunikowały się z dziedzińcem poprzez wejścia 
 ;To określenie rzadko występuje u Ezechiela (por. Ez 12,4; 42,11 .(ומֹצָא)
43,11; 44,5) i tylko jeden raz w opisie zabudowy świątynnej (w. 11), chociaż 
konstrukcja południowa (ww. 10-12) odpowiadała północnej zabudowie (ww. 
1-9). Wymiary i wygląd budowli były takie same po obu stronach świątyni. 
Wszystko uczyniono według wzoru (מִשְׁפָּט); termin ten znaczy: sąd, decy-
zja, prawo oraz wzór. W tym ostatnim znaczeniu, w opisie świątyni, wstępuje 
jedynie w w. 11 (por. Ez 44,24; 45,9). Zastosowanie tego terminu uwydatnia 
porządek architektoniczny, jaki tworzył zespół świątynny, na wzór porządku 
Prawa (Tory); w obu wypadkach źródłem tego porządku był Jahwe.

Wysunięcie w w. 11 na pierwsze miejsce wyrażenia ְוְדֶרֶך (i droga) miało na 
celu połączenie ze sobą dwóch sentencji (ww. 11.12). Droga pozwalała na ko-
munikację i stanowiła niezbędny element w sprawnym posługiwaniu w całym 
kompleksie świątynnym. Łączyła ona (wraz z innymi drogami) wszystkie bu-
dowle i przejścia, gwarantując tym samym dostęp nie tylko do wnętrza samej 
świątyni, lecz i do zabudowy pomocniczej (sale). Ezechiel nie podaje jednak, 
jakie przeznaczenie praktyczne miały poszczególne sale (zakrystie?).

Ez 42,12

 וּכְפִתְחֵי הַלְּשָׁוכֹת אֲשֶׁר דֶּרֶךְ הַדָּורֹם פֶּתַח בְּראֹשׁ דָּרֶךְ דֶּרֶךְ בִּפְנֵי הַגְּדֶרֶת
הֲגִינָה דֶּרֶךְ הַקָּדִים בְּובֹאָן׃

I  jak wejścia sal, które (były w  kierunku) drogi południowej, 
(było) wejście na początku drogi, drogi przed obliczem muru 
obronnego (w kierunku) drogi wschodniej, żeby (móc) przypro-
wadzić ich.

W. 12 rozpoczyna formuła וּכְפִתְחֵי (i jak wejścia), która jest niemal iden-
tyczna do zakończenia w. 11 (וּכְפִתְחֵיהֶן). Może jest to dittografia, lecz myśl 
w. 12 jest trochę inna (temat usytuowania) od tej zawartej w poprzednim wer-
secie (temat wyglądu i wielkości).

Prorok koncentruje uwagę na salach, których wejścia były skierowane 
w stronę południową. Tam znajdowała się droga, czyli pasaż umożliwiają-
cy komunikację z innymi budowlami i pomieszczeniami. Ezechiel wskazuje 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



86

następnie na istnienie jeszcze innego wejścia (פֶּתַח). W przeciwieństwie do 
wcześniejszej formuły występuje tu liczba pojedyncza. Wejście to musiało 
mieć szczególnie ważne znaczenie, bowiem znajdowało się na początku drogi 
(przejścia) w kierunku wschodnim, tym najważniejszym dla całego komplek-
su świątynnego. Tam znajdował się mur, który w odróżnieniu od wcześniej 
wzmiankowanych konstrukcji został nazwany הֲגִינָה  .(mur obronny) הַגְּדֶרֶת 
Jest to zupełnie unikalne wyrażenie w całej BH i trudne do precyzyjnej trans-
lacji. Chodzi o obiekt wyjątkowy, znajdujący się od strony wschodniej. Z tam-
tego kierunku prowadziły przejścia do zabudowy opisywanej w ww. 10-12, 
które były strzeżone, dostępne jedynie dla osób upoważnionych (żeby /móc/ 
przyprowadzić ich).

Ez 42,13

 וַיֹּאמֶר אֵלַי לִשְׁוכֹת הַצָּופֹן לִשְׁוכֹת הַדָּורֹם אֲשֶׁר אֶל־פְּנֵי הַגִּזְרָה הֵנָּה לִשְׁוכֹת
 הַקֹּדֶשׁ אֲשֶׁר יֹאכְלוּ־שָׁם הַכֹּהֲנִים אֲשֶׁר־קְורֹבִים לַיהוָה קָדְשֵׁי הַקֳּדָשִׁים שָׁם

יַנִּיחוּ קָדְשֵׁי הַקֳּדָשִׁים וְהַמִּנְחָה וְהַחַטָּאת וְהָאָשָׁם כִּי הַמָּוקֹם קָדֹשׁ׃

I  powiedział do mnie: Sale północne, sale południowe, któ-
re (były) przed obliczem oddzielonej strony, one (to są) salami 
świętymi, gdzie spożywają tam kapłani – którzy (są) bliscy dla 
Jahwe – święte nad świętymi; tam położą święte nad świętymi, 
a (więc) ofiarę pokarmów i ofiarę za grzech, i ofiarę za winę, bo 
(to jest) miejsce święte.

אֶל עַל =
הַכֹּהֲנִים LXX + υιοι Σαδδουκ

Ezechiel zanim cytuje słowa skierowane do niego przez męża-przewodnika, 
poprzedza je stosowną formułą, w oparciu o rdzeń: אמר (Ez 41,4; 42,13; por. 
43,7.18; 44,2.5.6.9; 45,9.18; 46,1.16.20.24; 47,6.8.13). We fragmencie Ez 40–42 
występuje pięć razy formuła informująca o mówieniu męża-przewodnika do 
proroka (w późniejszych tekstach dominuje mowa Jahwe do proroka).

Mąż-przewodnik staje się zatem interpretatorem.
Wskazuje na sale (לִשְׁוכֹת), których wymiary i położenie prezentował pro-

rok we wcześniejszych wersetach (Ez 42,1-12; por. 40,17.38.44.45.46; 41,10). 
Chodzi o pomieszczenia znajdujące się na północ i południe od świątyni; one to 
wraz z dziedzińcem (oddzieloną stroną) zostały nazwane przez męża-przewod-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



87

nika: ׁלִשְׁוכֹת הַקֹּדֶש (salami świętymi). Rdzeń ׁקֹדֶש jest bardzo ważny w całym 
fragmencie (Ez 40–48) i występuje prawie 50 razy (aż 5 razy w w. 13). W po-
przednich wersetach odnosił się do opisu wewnętrznych pomieszczeń świą-
tyni: Święte Świętych (debir), był on zatem zarezerwowany (użyty podwójnie) 
do nazwy jedynego tylko pomieszczenia, najmniej dostępnego ze wszystkich 
i przeznaczonego wyłącznie dla Jahwe. Sale, które znajdowały się poza świąty-
nią (הַבָּיִת), były od debir oddzielone murami i dziedzińcami (wraz z pasażami), 
otrzymały jednak przymiot ׁהַקֹּדֶש. Ich status został zatem bardzo nobilitowany. 
Przywołany motyw świętości (całkowitego oddzielenia od profanum) wskazuje 
na ścisły ich związek z tym, co miało się dziać w świątyni.

W salach świętych przebywali kapłani (הַכֹּהֲנִים), którzy spożywali w nich 
święte nad świętymi (הַקֳּדָשִׁים  Temat kapłanów pojawia się zaledwie .(קָדְשֵׁי 
trzy razy poza fragmentem Ez 40–48. Prorok informował już o salach przezna-
czonych dla kapłanów, które znajdowały się w murach dziedzińca wewnętrz-
nego, gdzie przygotowywano ofiary całopalne (Ez 40,45-46). Tymczasem 
w salach położonych bliżej świątyni kapłani mieli spożywać ofiary nazwane 
świętymi nad świętymi (czyli najświętsze). Takie określenie darów ofiarnych 
jest bliskie formule obecnej w Ez 41,4: קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים (Święte Świętych), róż-
nica polega jedynie na użyciu tu ׁקֹדֶש w liczbie pojedynczej (w w. 13 w liczbie 
mnogiej), co jest zrozumiałe, bowiem ofiar było wiele, natomiast debir był miej-
scem jedynym. Już same zastosowane formuły świadczy o tym, że obie wiel-
kości (debir i ofiary) miały wyjątkowy charakter i były związane ściśle z Jah-
we. Dary najświętsze mogli spożywać jedynie kapłani. Ich to obowiązywały 
szczegółowe przepisy czystości skodyfikowane przez redaktora kapłańskiego: 
Będziesz go uważał za świętego, bo on ofiaruje pokarm Boży. Będzie święty dla 
ciebie, bo Ja jestem święty, Ja, Jahwe, który was uświęcam! (Kpł 21,8). Tekst ten 
pochodzi prawdopodobnie z epoki niewoli i wpisuje się w temat odnowy kul-
tu świątynnego. Wyselekcjonowane przez kapłanów zwierzęta ofiarne i dary 
z płodów stały się czymś świętym (najświętszym). To, co pozostawało z ofiar, 
mogli spożywać włącznie kapłani: Wszystko, co pozostanie z ofiary pokarmo-
wej, będzie należało do Aarona i jego synów. To jest najświętsza część z ofiar 
spalanych dla Jahwe (Kpł 2,3). Miejscem tego posiłku kapłańskiego miały być, 
według Ezechiela, sale święte.

Spożywający kapłani mieli niezwykły przywilej: (byli) bliscy dla Jahwe 
לַיהוָה)  Już wcześniej prorok informował o tym, że kapłani (są) .(קְורֹבִים 
synami Sadoka, zbliżający się – z synów Lewiego –, do Jahwe, aby Mu służyć 
(Ez 40,46). Tylko oni mieli tak bliski dostęp do Pana. W nowej świątyni będzie 
obowiązywał podobny porządek, czyli kontynuowana będzie praktyka znana 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



88

wcześniej w Jerozolimie. W tekście zwraca uwagę fakt, że temat bliskości ka-
płanów względem Jahwe umieszcza prorok pomiędzy informacją o kapłanach 
a spożywaniem przez nich darów ofiarnych. To uściślenie stanowi ważne przy-
pomnienie o statusie kapłanów spożywających określone części ofiar.

W drugiej części w. 13 prorok powraca do myśli o salach świętych; wskazu-
je na nie używając cząsteczki שָׁם (tam). Owo „tam” będzie miejscem depozytu 
darów ofiarnych (tych najświętszych). Zostały tu wymienione trzy rodzaje da-
rów: ofiara pokarmów (הַמִּנְחָה), ofiara za grzech (הַחַטָּאת) oraz ofiara za winę 
 ;Ofiary pokarmowe zawsze odnosiły się do produktów roślinnych .(הָאָשָׁם)
były to często pierwociny zbiorów. Dwa pozostałe typy ofiar (za grzech i za 
winę) dotyczyły ofiar przebłagalnych, na które szczególnie zwraca uwagę Eze-
chiel. Chodzi o takie ofiary, które gładziły przewinienia ludu. Były one znane 
już we wcześniejszym kulcie. Ta kwestia była bardzo istotna dla Izraela, który 
znał rytuał ofiary ekspiacyjnej הַחַטָּאת. Ofiary składano zarówno za kapłanów, 
jak i całą społeczność Izraela, naczelników rodów i poszczególnych Izraelitów 
(Kpł 4,1-35). Praktykowano również obchody święta przebłagania (ekspiacji), 
czyli Jom Kippur (Kpł 16). Konieczność składania takich ofiar (w. 13) świadczy 
o grzechach, jakie miały być popełniane również przez odnowiony lud. W Kpł 
16 nie ma mowy w ofierze za winę (הָאָשָׁם), lecz jest ona wspominana w prze-
pisach dotyczących ofiar oczyszczenia (Kpł 14). Oba typy ofiar miały charak-
ter komplementarny. Na zakończenie w. 13 pojawia się jeszcze raz wzmianka 
o tym, że miejsce składania (ּיַנִּיחו) darów ofiarnych jest święte (ֹׁקָדש), a więc 
całkowicie oddzielone i dostępne wyłącznie kapłanom.

Ez 42,14

 בְּבֹאָם הַכֹּהֲנִים וְלאֹ־יֵצְאוּ מֵהַקֹּדֶשׁ אֶל־הֶחָצֵר הַחִיוצֹנָה וְשָׁם יַנִּיחוּ בִגְדֵיהֶם
אֲשֶׁר־יְשָׁרְתוּ בָהֶן כִּי־קֹדֶשׁ הֵנָּה יִלְבְּשׁוּ בְּגָדִים אֲחֵרִים וְקָרְבוּ אֶל־אֲשֶׁר לָעָם׃

Gdy wejdą kapłani, nie wyjdą z Miejsca Świętego do dziedzińca 
zewnętrznego, ale tam położą szaty swe, którymi służą w nich, 
bo (są) święte one, a (gdy) nałożą szaty inne, to (wówczas) zbliżą 
się do (miejsca), które (jest) dla ludu.

Służba kapłańska wyznaczała rytm czynności dokonujących się w świąty-
ni, z których najważniejsze znaczenie miało składanie ofiar (i ich rodzaje – por. 
w. 13). Szczególną uwagę proroka zwraca na ׁהַקֹּדֶש (Miejsce Święte), do które-
go wkraczali (בְּבֹאָם) kapłani (por. Ez 41,24). Byli oni niejako wprowadzani do 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



89

służby świątynnej. Przybywając w tym obrębie, byli przyodziani w stosowne 
szaty (בֶּגֶד). Zastosowany termin określa zarówno szaty kapłańskie (służby), 
jak i szaty noszone przez wszystkich Izraelitów. Kapłani byli zobowiązani do 
zakładania lnianej szaty w celu wykonywania posługi (Kpł 16,4), a jej zdjęcie 
oznaczało zakończenie spełnienia czynności świętej i przejście do innych zajęć 
(Ez 44,19). Ezechiel nie zwraca uwagi na moment przywdziewania szat przez 
kapłanów, lecz ich położenia (ּיַנִּיחו), czyli zdjęcia po wykonanej służbie. Wy-
powiedź ta zgadza się w treścią w. 13, w którym nie ma mowy o przygotowy-
waniu i składaniu ofiar, lecz o ich położeniu. W obu tekstach miejsce złożenia 
szat zostało określone cząsteczką שָׁם (tam), czyli w salach świętych. Były to 
miejsca oddzielone od sfery dziedzińca zewnętrznego i ściśle związane ze sferą 
świętości, czyli ׁהַקֹּדֶש. Szaty kapłańskie nie mogły znajdować się poza tą sferą, 
zatem kapłani po służbie byli zobowiązani zdeponować szaty w salach świę-
tych. W tym miejscu również były przechowywane szaty inne (בְּגָדִים אֲחֵרִים), 
czyli odzienie wspólne dla całego ludu. Tyko po ponownym ich przyodzia-
niu kapłani mogli opuścić sferę świętości (ׁהַקֹּדֶש) i przejść do dziedzińca ze-
wnętrznego, zbliżając się (ּוְקָרְבו) do ludu. W ww. 13-14 prorok dwukrotnie 
używa rdzenia קרב. W w. 13 służy on do wyrażenia myśli o bliskości kapłanów 
względem Jahwe, natomiast w w. 14 o ich bliskości względem ludu. Tym sa-
mym została podkreślona funkcja kapłanów jako pośredników między Jahwe 
a ludem (עָם). W w. 14 Ezechiel pierwszy raz używa określenia עָם (lud) we 
fragmencie Ez 40–48. W ww. 13-14 są zatem wymienione trzy kategorie osób: 
Jahwe, kapłani i lud. Prorok wskazuje na nową wspólnotę, która w przyszłości 
ukształtuje się wokół świątyni.

Ez 42,15

 וְכִלָּה אֶת־מִודֹּת הַבַּיִת הַפְּנִימִי וְוהֹצִיאַנִי דֶּרֶךְ הַשַּׁעַר אֲשֶׁר פָּנָיו דֶּרֶךְ הַקָּדִים
וּמְדָודֹ סָבִיב סָבִיב׃

I ukończył pomiary świątyni wewnętrznej, i wyprowadził mnie 
drogą (do) bramy, której oblicze (jest w stronę) drogi wschodniej, 
i zmierzył ją dokoła ze wszystkich stron.

Formuła wprowadzająca w w. 15 stanowi konkluzję opisu pomiarów kom-
pleksu świątynnego (począwszy od Ez 40,4). Prorok wskazuje na to, że były 
to czynności miernicze: I ukończył pomiary świątyni wewnętrznej. W ramach 
opisu tych czynności Ezechiel wspomina również o niektórych budowlach 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



90

i ich przeznaczeniu. Prorok powracając do kwestii pomiarów, nie tylko podsu-
mowuje co dotychczas zostało opisane, lecz równocześnie przygotowuje czy-
telnika na relację o kolejnych czynnościach mierniczych. Ezechiel stosuje tu 
zasadę antytezy, a mianowicie świątynia wewnętrzna oraz zewnętrzny obwód 
świątynny (jej mur oddzielający sacrum od profanum).

Mąż-przewodnik w dalszym ciągu spełniał swoją misję i wyprowadził pro-
roka ze świętego terenu poprzez bramę wschodnią (הַקָּדִים), a więc tą opisa-
ną na samym początku relacji, z tej bramy można było dostrzec dziedziniec 
wewnętrzny (Ez 40,6.17). Jeszcze raz w tekście został podkreślony szczególny 
charakter strony wschodniej, a więc w harmonii z ogólnosemickim przekona-
niem o wyjątkowym znaczeniu tego kierunku (wschód słońca). Imponujący 
obwód murów zewnętrznych miał być również zmierzony i to bardzo skru-
pulatnie: dokoła ze wszystkich stron. W całym w. 15 motywem ramowym jest 
idea czynienia pomiarów. Na początku sentencji odwołuje się on do dokona-
nych już pomiarów świątyni wewnętrznej, a w końcowej frazie odnosi się do 
przyszłych pomiarów zewnętrznej strony kompleksu świątynnego. Ujawnienie 
tych miar nie oznacza jedynie opisu czynności typowych dla architekta, lecz 
wprowadza w tajemnicę całej budowli, której miary nie wynikają z planów do-
konywanych przez ludzkiego budowniczego (jak w czasach Salomona), lecz 
z zamysłu Bożego. Podane liczby są zatem sposobem przekazania zamysłu sa-
mego Jahwe.

Ez 42,16

מָדַד רוּחַ הַקָּדִים בִּקְנֵה הַמִּדָּה חֲמֵשׁ־אֵומֹת קָנִים בִּקְנֵה הַמִּדָּה סָבִיב׃

Zmierzył stronę wschodnią trzciną mierniczą: pięć (setek) łokci 
(użytej) trzciny, trzciną mierniczą (mierząc) wokoło.

בִּקְנֵה הַמִּדָּה LXX brak
קָנִים LXX brak
סָבִיב LXX και επεστρεψεν

Wewnętrzna strona kompleksu świątynnego została również poddana 
pomiarom. Mąż-przewodnik posługiwał się trzciną mierniczą (בִּקְנֵה הַמִּדָּה). 
O trzcinie wspomniał prorok już wcześniej (Ez 40,3.5.6 .7.8; por. 41,8). Zna-
mienne jest również użycie w w. 16 terminu ַרוּח, który znaczy wiatr, duch, 
lecz Ezechiel stosuje go w formie idiomu רוּחַ הַקָּדִים (strona wschodnia). Dla 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



91

ludów pustyni wiatr stanowił jeden z istotnych żywiołów, z którym musieli 
się nieustannie zmagać. Wiatr był symbolem tego, co przybywało z daleka 
oraz z różnych (czterech) stron. Ezechiel stosuje ten termin na określenie 
strony (kierunku) w innym tekście, a mianowicie w opisie doliny suchych 
kości: Z czterech wiatrów przybądź, duchu, i tchnij na zabitych tych i ożyją 
(Ez 37,9b).

Czynność nowych pomiarów rozpoczyna mąż-przewodnik od strony 
wschodniej, a więc od tej, na której znalazł się wraz z prorokiem, po opusz-
czeniu budowli świątynnych, przez przejście skierowane w stronę wschod-
nią (w. 15). Formuła strona wschodnia może oznaczać długość całego muru, 
pośrodku którego znajdowała się najważniejsza brama zewnętrzna całego 
kompleksu. Wymierzona długość wynosiła: pięć setek trzcin (użytej) trzciny. 
W miejsce kethib חֲמֵשׁ־אֵומֹת (pięć łokci) TM proponuje qere מֵואֹת  חֲמֵשׁ 
(pięć setek); uwzględniając oba warianty, otrzymujemy wypowiedź zastosowaną 
powyżej w tłumaczeniu. Wydaje się, że taka translacja odpowiada wcześniej-
szym wypowiedziom na temat pomiarów dokonywanych wewnątrz kompleksu 
świątynnego. Zatem długość muru wschodniego wynosiła pięćset łokci.

Ez 42,17

מָדַד רוּחַ הַצָּופֹן חֲמֵשׁ־מֵואֹת קָנִים בִּקְנֵה הַמִּדָּה סָבִיב׃

Zmierzył stronę północną: pięć setek (łokci użytej) trzciny, trzci-
ną mierniczą (mierząc) wokoło.

Pod względem słownikowym w. 17 zawiera niemal powtórkę poprzedniej 
sentencji. Jest jednak ona krótsza. Brak w niej pierwszej wzmianki o trzcinie 
mierniczej (co jest zrozumiałe, bowiem w. 16 stanowi bezpośrednie wprowa-
dzenie do opisu czynności mierniczych), do tego w miejsce strony wschodniej 
jest mowa o północy (zachowany został porządek wcześniejszych opisów od-
noszących się do stron świątyni) oraz wyraźnie jest mowa o stu (מֵואֹת), a nie 
łokciu; treść jednak jest tożsama, czyli również mur zachodni liczył pięćset 
łokci długości.

Ez 42,18-19

אֵת רוּחַ הַדָּורֹם מָדָד חֲמֵשׁ־מֵואֹת קָנִים בִּקְנֵה הַמִּדָּה׃
סָבַב אֶל־רוּחַ הַיָּם מָדַד חֲמֵשׁ־מֵואֹת קָנִים בִּקְנֵה הַמִּדָּה׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



92

Stronę południową zmierzył: pięć setek (łokci użytej) trzciny, 
trzciną mierniczą (mierząc); i obrócił się ku stronie zachodniej: 
pięć setek (łokci użytej) trzciny, trzciną mierniczą (mierząc).

אֵת LXX προς

Ww. 18-19 bazują na schemacie zastosowanym już w ww. 16-17. Długość 
zarówno muru południowego (w. 18), jak i zachodniego (w. 19) wynosiła pięć-
set łokci. Prorok nie podaje żadnych szczegółów dotyczących poszczególnych 
odcinków murów. Wiadomo, że od strony wschodniej, północnej i południo-
wej posiadały one bramy (Ez 40). W sumie było ich trzy, umiejscowione za-
pewne w środkowej części każdego odcinka murów i miały swe odpowiedniki 
w części wewnętrznego kompleksu świątynnego. Wyjątkiem był mur zachodni 
pozbawiony jakiegokolwiek przejścia. Przez bramy wschodnie wkraczało się 
wprost do świątyni, która stanowiła centrum całego kompleksu.

Teren świątynny miał kształt kwadratu i wpisywał się w harmonię archi-
tektoniczną obecną we wszystkich wewnętrznych partiach sanktuarium. Teren 
wewnątrz kompleksu był doskonale wypoziomowany, a poszczególne części 
założenia architektonicznego znajdowały się na różnych wysokościach (różni-
ca poziomów była pokonywana dzięki obecności schodów). Całość tworzyło 
coś w rodzaju góry stołowej i była inna w stosunku do topografii wzgórza, na 
którym stała świątynia w czasach Salomona.

Ez 42,20

 לְאַרְבַּע רוּוחֹת מְדָודֹ וחֹמָה ולֹ סָבִיב סָבִיב אֹרֶךְ חֲמֵשׁ מֵואֹת וְרחַֹב חֲמֵשׁ
מֵואֹת לְהַבְדִּיל בֵּין הַקֹּדֶשׁ לְחֹל׃

Dla czterech stron zmierzył ją; (był) mur dla niej dookoła ze 
wszystkich stron długości pięć setek i szerokości pięć setek (łokci), 
aby oddzielić pomiędzy (tym, co) święte, (a tym, co) świeckie.

Prorok powraca do myśli o kompleksowym pomiarze zewnętrznych murów 
świątyni tworzących kwadrat (o boku pięćset łokci). W końcowej części wy-
powiedzi Ezechiel zaznacza funkcję tego muru. Miał on radykalnie oddzielać 
 występuje 7 razy חֹל Termin .(לְחֹל) od profanum (הַקֹּדֶשׁ) sacrum (לְהַבְדִּיל)
w BH (z tego 4 razy w Ez) i znaczy świecki (profanum). Wcześniej użył go Eze-
chiel w opisie grzechów Jerozolimy: Kapłani jej przekraczali prawo moje i bezcze-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



93

ścili świętości moje; między świętym a świeckim nie oddzielili, i między nieczystym 
a czystym nie rozróżniali, i od szabatów moich odwracali oczy swoje, i zostałem 
zbezczeszczony pośrodku nich (Ez 22,26). Postępowanie kapłanów w świątyni 
Salomona okazało się zgubne dla miejsca świętego. Zostało ono sprofanowane, 
dlatego w miejsce świętości zapanowała świeckość (חֹל). Była ona antytezą do 
 W nowej, idealnej świątyni nie będzie już takiej możliwości. Jej .(świętości) קֹדֶשׁ
idealne kształty i doskonała funkcjonalność będą odbiciem zamysłu Jahwe. On 
będzie gwarantem jej świętości. Cały opis kompleksu świątynnego zmierzał do 
sformułowania prawdy o tym, że separacja między sacrum a profanum będzie 
czymś trwałym i ostatecznym. Ta myśl miała być dla zesłańców oraz kolejnych 
pokoleń Izraela czymś zasadniczym. Prorok rysuje zatem nowe możliwości, 
przed jakimi stanąć miał lud; mogło się to dokonać wyłącznie na skutek inter-
wencji Jahwe zaprezentowanej w wizji nowej świątyni.

Powrót chwały Jahwe do świątyni (43,1-9)

Ezechiel obecny przy bramie wschodniej; chwała Jahwe powraca do świą-
tyni od strony wschodniej (ww. 1-4); prorok staje się świadkiem tego wydarze-
nia (ww. 5-6); mowa Jahwe do Ezechiela (ww. 7-9).

Ez 43,1

וַויֹּלִכֵנִי אֶל־הַשָּׁעַר שַׁעַר אֲשֶׁר פֹּנֶה דֶּרֶךְ הַקָּדִים׃

I poprowadził mnie do bramy, bramy, która zwrócona była (ku) 
drodze wschodniej.

Mąż-przewodnik po zakończeniu misji mierniczego (Ez 42,15-20) nie 
opuszcza Ezechiela, lecz ponownie prowadzi go do bramy. Formuła וַויֹּלִכֵנִי 
(i poprowadził mnie) jest dokładną powtórką tekstu Ez 40,24 (por. Ez 47,6). 
Ezechiel tym samym językiem opisuje różne fazy otrzymanej wizji, w której 
uczestniczy bardzo intensywnie. Brama wschodnia była wzmiankowana już 
w Ez 40,6. Tym razem nie było to już „nowe” miejsce dla proroka, lecz istotny 
punkt orientacyjny, który wyznaczał granicę przejścia z profanum do sacrum. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



94

W w. 1 akcent został położony na bramie (שַׁעַר); w tej krótkiej sentencji ten 
wyraz występuje dwukrotnie (obok siebie). Ta reduplikacja każe w. 1 podzielić 
na dwie części. W pierwszej jest mowa o czynności męża-przewodnika, który 
ponownie prowadzi Ezechiela do bramy zewnętrznej, znajdującej się w mu-
rach kompleksu świątynnego, natomiast w drugiej części została dodana in-
formacja o tym, że chodzi tu o bramę wschodnią. Strona wschodnia została 
opisana w sposób obrazowy, typowy dla języka Ezechiela: która zwrócona była 
(ku) drodze wschodniej. Informacja ta była bardzo ważna, bowiem oznaczało 
to przyjęcie pozycji frontalnej w stosunku do centralnej budowli świątynnej, 
w opozycji do położenia bram północnej i południowej, które znajdowały się 
na pozycjach bocznych.

Ez 43,2

 וְהִנֵּה כְּובֹד אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל בָּא מִדֶּרֶךְ הַקָּדִים וְולֹוקֹ כְּוקֹל מַיִם רַבִּים וְהָאָרֶץ
הֵאִירָה מִכְּבֹודֹ׃

A oto chwała Boga Izraela przyszła z drogi wschodniej; a głos jej, 
jak głos wód wielkich, a ziemia jaśniała od chwały Jego.

Wszystko to, co zostało dotychczas przez Ezechiela opisane (Ez 40,1–43,1) 
prowadziło do ogłoszenia zasadniczej prawdy, która nadawała sens nie tylko 
nowej świątyni, lecz również Izraelowi ciągle przebywającemu w niewoli ba-
bilońskiej.

Formuła wprowadzająca וְהִנֵּה (a oto) wskazuje na nowy etap historii re-
lacji Izraela z Jahwe. To, co się dokonywało, nie było żadną zasługą narodu, 
lecz autonomicznym działaniem Pana, który na nowo dał się poznać ludowi. 
Ezechiel był pierwszym świadkiem dokonujących się wydarzeń.

Po formule wprowadzającej prorok używa trzech kluczowych słów: 
 ,dwa pierwsze odnoszą się do Pana ;(chwała Boga Izraela) כְּובֹד אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל
a trzeci do ludu. Ezechiel był prorokiem nieustannie inspirowanym chwałą 
Jahwe. To ona ukształtowała jego świadomość i wywarła ostateczne piętno 
w całej jego posłudze: Jak wygląd tęczy, która była w dniu deszczu, tak wygląd 
blasku dookoła. Taki był wygląd czegoś podobnego do chwały Jahwe i patrzy-
łem, i padłem na swoje oblicze, i usłyszałem głos mówiący (Ez 1,28). Było to 
doświadczenie zupełnie inne od tego, jakie dostarczała codzienność, dlatego 
Ezechiel odważył się użyć w opisie sformułowania czegoś podobnego do chwa-
ły Jahwe, mając na uwadze wielkość chwały Jahwe, z którą nic nie można po-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



95

równać. Owa chwała stała się jego osobistym doznaniem. Prorok był zatem 
„oswojony” z chwałą i mógł zaświadczyć, że ją jednoznacznie rozpoznaje. 
Ową chwałą jest sam Bóg, który został przedstawiony jako Bóg Izraela. Oba 
te określenia pojawiają się już na początku opisywanej wizji: W widzeniach 
Bożych przyprowadził mnie do ziemi Izraela (Ez 40,2). Izrael miał być docelo-
wym odbiorcą całej wizji (Ez 40,4). W opisie nowej świątyni (Ez 40,5–42,20) 
nazwa ludu nie pojawia się ani razu, natomiast w późniejszych partiach jest 
jednym z ważniejszych motywów (występuje ponad 30 razy). Ta dysproporcja 
świadczy o różnym charakterze poszczególnych części Ez 40–48. W pierwszej 
części (Ez 40–42) dominuje opis miejsca świętego (sacrum) z niewielkimi alu-
zjami do ludu, natomiast w pozostałych partiach tekst zawiera wiele odnie-
sień do Izraela. To ze względu na ten lud Bóg realizował swe postanowienia 
zbawcze.

Chwała Boga (…) przyszła z drogi wschodniej. Ta informacja również została 
przygotowana we wcześniejszych opisach. Prorok dotychczas poświęcał wiele 
uwagi bramie wschodniej i jej otoczeniu (począwszy od Ez 40,6, a skończyw-
szy na Ez 43,1). Chwała Boża jest przedstawiona dynamicznie, w ruchu: בָּא 
(przyszła). Równie dynamicznie była przedstawiona chwała w Ez 10,18a: I ode-
szła (וַיֵּצֵא) chwała Jahwe. Oba teksty tworzą antytezę: odeszła – przyszła. W ten 
sposób Ezechiel zamyka cykl prezentujący „wędrówkę” chwały Bożej/Jahwe. Jej 
odejście ze świątyni było wydarzeniem kończącym historię obecności Jahwe 
w świątyni jerozolimskiej (Salomona). Jej ponowne przybycie rozpoczyna nowy 
etap obecności, w nowej i doskonałej świątyni. W obu wydarzeniach kierunek 
wschodni (wraz z bramą) ma istotne znaczenie (Ez 10,19; 43,1).

Druga część w. 2 zawiera typowe porównanie, które było stosowane w opi-
sach objawienia się Jahwe. Prorok już wcześniej pisał: Wówczas podniósł mnie 
duch i usłyszałem za sobą głos wstrząsu wielkiego, błogosławiona (niech będzie) 
chwała Jahwe ze swego miejsca (Ez 3,12). Objawieniu chwały Jahwe towarzyszy 
głos (וקֹל), zatem wizji towarzyszy również audycja. Prorok porównuje ów głos 
do wielkiego wstrząsu (Ez 3,12), względnie do wód wielkich (Ez 43,2). Chodzi 
o efekty wielkie/liczne (רַבִּים ,גָּדוֺל). W zastosowanych porównaniach prorok 
odwołuje się do zjawisk przyrody – ziemi i wody, których zmiany zawsze zwia-
stowały nastanie czegoś nowego. Ezechiel dwukrotnie znalazł się w obliczu ta-
kiej zmiany: na początku realizowania swej misji, a następnie w jej finalnym 
momencie.

Ezechiel kończy wypowiedź formułą: a ziemia jaśniała od chwały Jego. 
Przede wszystkim powtórzony został motyw chwały (כְּובֹד), który stanowi in-
kluzję całego w. 2. Chwała Jahwe przyszła, a na skutek jej obecności zmieniło 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



96

się oblicze ziemi; podkreśla to prorok użyciem czasownika הֵאִירָה (od אור – 
zajaśnieć). Zaistniała zmiana świadczy o nastaniu zwrotnych wydarzeń, które 
miały istotne znaczenie dla Izraela. Stąd w tekście w miejsce określenia świą-
tynia pojawia się termin ziemia (הָאָרֶץ). Słowo ziemia odnosi się w pierwszym 
rzędzie do terenu ofiarowanego przez Jahwe swemu ludowi. Prorok zaznacza, 
że ziemia zajaśniała; owa zmiana nie nastała na skutek wybitnych dzieł do-
konanych przez lud, lecz na skutek obecności chwały Jahwe wkraczającej od 
wschodniej strony do świątyni.

Ez 43,3

 וּכְמַרְאֵה הַמַּרְאֶה אֲשֶׁר רָאִיתִי כַּמַּרְאֶה אֲשֶׁר־רָאִיתִי בְּבֹאִי לְשַׁחֵת אֶת־הָעִיר
וּמַרְואֹת כַּמַּרְאֶה אֲשֶׁר רָאִיתִי אֶל־נְהַר־כְּבָר וָאֶפֹּל אֶל־פָּנָי׃

I jak wizja, (było to) widzenie, które widziałem, jak wizja, którą 
widziałem, gdy przyszedłem, aby zniszczyć miasto, a widzenia 
(były) jak widzenie, które widziałem nad rzeką Kebar, i  upa-
dłem na oblicze moje.

וּכְמַרְאֵה הַמַּרְאֶה LXX και η ορασις
אֶל עַל =

W. 3 zdominowany jest użyciem 8 razy rdzenia ראה, z tego 5 razy w for-
mie מַדְאֶה oraz 3 razy רָאָה. Jest to niewątpliwie wypowiedź wyjątkowa na 
tle frazeologii Ezechiela. Zastosowanie tak charakterystycznej formuły wy-
nikało z chęci zapisu niezwykłego doświadczenia, jakiego uczestnikiem stał 
się prorok, a które bazowało nade wszystko na oglądzie (pomimo wzmianki 
o głosie w w. 2).

Formuła wprowadzająca וּכְמַרְאֵה (i jak wizja) staje się punktem wyjścia 
relacji proroka. Nawiązuje do pierwotnego osobistego doświadczenia Ezechie-
la: I stało się trzydziestego roku w czwartym (miesiącu), w piątym (dniu), gdy 
(byłem) pośrodku uprowadzonych nad rzeką Kebar – otwarły się niebiosa i uj-
rzałem wizję (מַרְואֹת) Bożą (Ez 1,1). Wizja ta stała się duchowym przewodni-
kiem dla Ezechiela na cały okres realizowanej misji w Babilonie.

Zastosowana w w. 3 redundancja: widzenie, które widziałem, jak wizja, 
którą widziałem, jest śladem osobistego kontaktu i mowy skierowanej do słu-
chaczy w celu przyciągnięcia ich uwagi, gdyż opisywane doświadczenie miało 
fundamentalne znaczenie dla proroka już od samego początku realizowanej 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



97

misji. Z kolei obszerna formuła (w. 3a) wprowadza w niezwykle zaskakujący 
temat: gdy przyszedłem aby zniszczyć miasto (אֶת־הָעִיר לְשַׁחֵת  -Cza .(בְּבֹאִי 
sownik בוֹא (przyjść) był użyty już w w. 2 i opisywał przybycie chwały Boga 
Izraela do sanktuarium od strony wschodniej, natomiast w w. 3 wskazuje na 
przybycie Ezechiela (w odległej przeszłości) do miasta, czyli Jerozolimy, w celu 
jej zniszczenia (לְשַׁחֵת). Historyczny pobyt Ezechiela w Jerozolimie nie jest re-
lacjonowany, jego związek z miastem (na wygnaniu) miał charakter ducho-
wy i był ściśle związany z misją stróża Izraela w Babilonii. Miasto miało być 
zniszczone; takie postanowienie powziął Jahwe, a realizatorem tego zamysłu 
był Nabuchodonozor. Informacja proroka, iż przybył by zniszczyć miasto, bar-
dziej pasuje do interwencji władcy babilońskiego względnie do samego Jahwe. 
Ezechiel na pewno nie pisze o swoim osobistym przybyciu do miasta, zatem 
informacja (o przybyciu) wpisuje się w język symbolicznej mowy prorockiej. 
Wiele wypowiedzi Ezechiela zawiera liczne groźby skierowane przeciwko 
grzesznemu miastu. Faktycznie do Jerozolimy „przybyły” jego proroctwa, któ-
re się wypełniły. Z tym faktem utożsamia się prorok w swym posłannictwem, 
stąd użycie formuły בְּבֹאִי.

Ostatnia część w. 3 ponownie przywołuje motyw wizji i widzenia w relacji 
do pierwotnego duchowego doświadczenia Ezechiela, któremu towarzyszyła 
stosowna reakcja wybrańca Bożego. Pierwsza wizja miała miejsce nad rze-
ką Kebar (Ez 1,1). Tam Ezechiel poznał na nowo Jahwe, a to poznanie miało 
w przyszłości stać się udziałem Izraela. Dla proroka wizja była czymś istotniej-
szym od rzeczywistości, w jakiej faktycznie się znajdował zarówno on sam, jak 
i lud. Ten fakt zadecydował o intensywności użycia rdzenia ראה w w. 3 wraz 
z odwołaniem się do doświadczenia znad rzeki Kebar. W ten sposób dwie wi-
zje, które tworzą inkluzję całej księgi, zlewają się w jedno doświadczenie du-
chowe. W tym doświadczeniu w szczególny sposób uczestniczy prorok (jego 
duchowe przybycie do Jerozolimy w celu zniszczenia miasta).

W obliczu tak intensywnego kontaktu z Jahwe prorok upada na swe ob-
licze (w. 3c). Opisywana reakcja jest identyczna do tej, jaką prorok przeżył 
wcześniej (Ez 1,28; 3,23). Ezechiel poznawał Jahwe w kontekście pobytu w Ba-
bilonii. Miał zapowiadać ukaranie miasta (aspekt negatywny) oraz ogłosić 
nastanie czasu nowej świątyni (aspekt pozytywny). Każde poznanie, którego 
dostąpił prorok, miało charakter zbawczy i oznaczało faktycznie jedno dzia-
łanie Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



98

Ez 43,4

וּכְובֹד יְהוָה בָּא אֶל־הַבָּיִת דֶּרֶךְ שַׁעַר אֲשֶׁר פָּנָיו דֶּרֶךְ הַקָּדִים׃

A chwała Jahwe weszła do świątyni drogą bramy, której oblicze 
(było skierowane na) drogę wschodnią.

W. 3 stanowi dodatek do relacji o chwale Jahwe/Boga (ww. 2.4). W wer-
setach tych motyw chwały jest przypisany Bogu (w. 2) oraz Jahwe (w. 4). To 
drugie określenie Boga dominuje w Ez 40–48. Jahwe doświadczany był przez 
proroka w Jego chwale. Była ona obecna już nie na granicy sacrum i profanum 
(przy bramie), lecz weszła do świątyni (אֶל־הַבָּיִת), czyli do miejsca szczegóło-
wo opisanego przez proroka (Ez 40,48–41,4). Ezechiel ponownie zwraca uwa-
gę na kierunek wschodni, który nieodzownie związany był z „ruchem” chwały 
Jahwe. Myśl o wschodzie nieodparcie rodziła skojarzenie z przychodzeniem/
odchodzeniem chwały Jahwe.

Ez 43,5

וַתִּשָּׂאֵנִי רוּחַ וַתְּבִיאֵנִי אֶל־הֶחָצֵר הַפְּנִימִי וְהִנֵּה מָלֵא כְובֹד־יְהוָה הַבָּיִת׃

I  podniósł mnie duch, i  wprowadził mnie do dziedzińca we-
wnętrznego, a oto napełniła chwała Jahwe świątynię.

Prorok kontynuuje relację o duchowej podróżny po świątyni, w trakcie 
której został ogarnięty potężną mocą, tą samą, którą znał już z doświadcze-
nia wcześniejszego: I podniósł mnie duch (por. Ez 3,12). Duch staje się nowym 
przewodnikiem Ezechiela. Przybycie chwały Jahwe do świątyni obserwował 
prorok od strony bramy wschodniej, z tego też miejsca duch uniósł go. W po-
równaniu z relacją Ez 3,12-15 działanie ducha względem proroka posiadało 
całkowicie nowe ukierunkowanie. Wcześniej duch podniósł Ezechiela i przy-
prowadził do zesłańców przebywających w Tel Abib; wówczas to duch proro-
ka pozostał w rozdrażnieniu i goryczy. Ezechiel stał się świadkiem głębokiego 
upadku Izraela. Tymczasem działanie ducha w nowym kontekście posiadało 
nowe okoliczności. Ezechiel miał być zaprowadzony do miejsca zbawienia: 
i wprowadził mnie do dziedzińca wewnętrznego. Prorok opisał ten dziedziniec 
już wcześniej (Ez 40,28-47). Był to teren okalający właściwą świątynię. Licz-
ne pomieszczenia znajdujące się na tym miejscu służyły kapłanom w trakcie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



99

przygotowywania się do służby świątynnej. W tym miejscu znalazł się Eze-
chiel, który był prorokiem oraz kapłanem, w tym kontekście jego pochodzenie 
kapłańskie nie miało już żadnego znaczenia.

Opis zawarty w w. 5 zmierzał ostatecznie do prezentacji najważniejszego 
orędzia prorockiego: a oto napełniła chwała Jahwe świątynię. Formuła וְהִנֵּה 
(a oto) akcentuje nastanie działania, które treściowo było najbogatsze spo-
śród wszystkich wydarzeń opisywanych przez proroka. Zwrot וְהִנֵּה stanowi 
równocześnie powtórkę z w. 2, gdzie inicjuje frazę na temat przybycia chwały 
Boga. Użyta formuła zaznacza etapy przybywania chwały Jahwe, której docelo-
wym miejscem miało być wnętrze świątyni. Świątynia miała jedynie wówczas 
znaczenie, gdy w niej przebywała chwała Jahwe, i tylko chwała Jahwe. Miejsce 
to nie mogło być w jakikolwiek sposób sprofanowane. Ezechiel zaznacza, że 
w momencie przybycia chwały Jahwe do świątyni zostało jej wnętrze napeł-
nione (מָלֵא) chwałą. W tym momencie przestrzeń świątyni faktyczne stała 
się świętą i całkowicie oddzieloną od profanum. Gwarantem tego oddzielenia 
nie były już mury i strzeżone bramy, lecz sama obecność chwały Jahwe, do 
której nie miało przystępu już nic, co było nieczyste. Czasownik מלא wyraża 
czynność napełnienia, a także: poświęcenia, wypełnienia oraz wykonania. Pro-
ces tworzenia nowej świątyni został ukończony w momencie wypełnienia jej 
chwałą Jahwe. Do tej sfery świętości będą miały przystęp wyłącznie powołane 
przez Jahwe osoby. Duchowa obecność proroka antycypuje obecność Izraela, 
który w przyszłości otrzyma możliwość kontaktu z chwałą Jahwe.

Ez 43,6

וָאֶשְׁמַע מִדַּבֵּר אֵלַי מֵהַבָּיִת וְאִישׁ הָיָה עֹמֵד אֶצְלִי׃

I usłyszałem Mówiącego do mnie ze świątyni; a mąż był stojący 
obok mnie.

Wizja ponownie jest uzupełniona audycją (por. Ez 42,13). Mówiącym 
dotychczas do Ezechiela był mąż-przewodnik, tymczasem głos ze świątyni 
pochodził już od samego Jahwe. Zgodnie z tradycją Izraela, Jahwe nie dawał 
poznać swego oblicza, natomiast poznanie dokonywało się nade wszystko 
przez słowa, które stanowiły najistotniejszy element wizji – audycji. W słowie 
zawarty był zamysł Pana, który miał być przyjęty przez proroka, a następnie 
przez cały lud. Relacja słuchającego do Mówiącego została w w. 6 wyrażona 
formułą: I usłyszałem (וָאֶשְׁמַע) Mówiącego (מִדַּבֵּר) do mnie. Ezechiel był do-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



100

brze przygotowany do słuchania. Jego obecność w świątyni wymagała pełnej 
czystości serca. Predyspozycje proroka do przyjęcia słów Jahwe zostały opisane 
w wizji księgi (Ez 2,1–3,15). Spotkanie proroka z chwałą Jahwe dokonało się 
w kontekście świątyni, a więc w docelowym miejscu, które miało stać się sank-
tuarium Izraela. Ezechiel zaznacza, że mowa Jahwe była bezpośrednio skiero-
wana do niego (אֵלַי = do mnie). Prorok stawał się szafarzem mówienia Jahwe 
do ludu, w nowej świątyni. Początkowo ta mowa miała jednego słuchacza, lecz 
była zapowiedzią mówienia do całego ludu.

Kwalifikowanym świadkiem tej mowy stał się mąż-przewodnik, o obecno-
ści, którego informuje druga część w. 6: a mąż był stojący obok mnie. Ezechiel 
wyraźnie zaznacza, że przewodnik znajdował się obok niego (אֶצְלִי = obok 
mnie). Mąż z wizji znajduje się po stronie proroka, by razem z nim wsłuchi-
wać się w mowę Jahwe. Tworzy się zalążek wspólnoty słuchających, przy czym 
Ezechiel reprezentuje synów Izraela, a mąż – sferę posłuszną Jahwe. Obie te 
sfery się przenikają i zapowiadają nowy porządek, jaki będzie konstytuowany 
w odnowionym narodzie.

Ez 43,7

וַיֹּאמֶר אֵלַי בֶּן־אָדָם אֶת־מְוקֹם כִּסְאִי וְאֶת־מְוקֹם כַּופֹּת רַגְלַי אֲשֶׁר אֶשְׁכָּן־
 שָׁם בְּותֹךְ בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל לְועֹלָם וְלאֹ יְטַמְּאוּ ועֹד בֵּית־יִשְׂרָאֵל שֵׁם קָדְשִׁי הֵמָּה

וּמַלְכֵיהֶם בִּזְנוּתָם וּבְפִגְרֵי מַלְכֵיהֶם בָּומֹתָם׃

I powiedział do mnie: Synu człowieczy, (to jest) miejsce tronu 
Mojego i miejsce stóp nóg Moich, gdzie będę mieszkał tam po-
środku synów Izraela na wieki; i nie splamią już synowie Izraela 
imienia świętego Mego, oni, i królowie ich, i w nierządzie swym, 
i zwłokami królów swych, wyżyn ich.

אֶשְׁכָּן־שָׁם LXX εν οις κατασκηνωσει το ονομα μου
בְּנֵי LXX οικου

Po wskazaniu na Mówiącego (w. 6), prorok przechodzi do relacji z treści 
mowy, do której wprowadza formuła: I powiedział do mnie. Przypomina ona 
to, co zostało powiedziane o Bogu w akcie stworzenia: I powiedział Bóg (Rdz 
1,3.6.9.11.14), oraz do tego, co powiedział Jahwe do proroka podczas wizji 
wprowadzającej (Ez 2,1); podobna formuła występuje również w mowie mę-
ża-przewodnika do proroka (Ez 41,4; 42,13). We wszystkich tych kontekstach 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



101

chodzi o przekaz zamysłu Bożego, który staje się rzeczywistością dostępną dla 
słuchacza.

Po raz drugi we fragmencie Ez 40–48 prorok nazwany jest synem człowie-
czym (por. Ez 40,4); tym razem zwraca się tak do niego sam Jahwe (za pierw-
szym razem był to mąż-przewodnik). To określenie Ezechiela, które odgrywa 
ważną rolę w różnych częściach jego księgi, użyte w w. 7, podkreśla ciągłość jego 
misji, która w tym momencie osiągnęła punkt kulminacyjny (por. Ez 43,10.18; 
44,5; 47,6). Jahwe staje się Przewodnikiem-Interpretatorem.

Po pierwsze, prorok dowiaduje się, że jest to miejsce tronu (כִּסְאִי) Jahwe. 
Temat tronu występuje również w wizji wprowadzającej (Ez 1,26). Wówczas 
to prorok zaznaczył, że obiekt, który obserwował, był na podobieństwo tro-
nu. Ezechiel unikał utożsamienia widzianego tronu z tronem królewskim lub 
bóstw czczonych przez obce ludy. Taka formuła nie występuje jednak w w. 7, 
jest to mowa o właśnie o tronie, który przynależy do Jahwe. Nie mógł on być 
skojarzony z żadnym innym tronem ziemskim, bowiem cała treść zawierająca 
opis świątyni wykazuje, że ów tron znajdował się w strefie świętości oddzielo-
nej od profanum. W przekonaniu Izraelitów Jahwe zasiadał na tronie i był oto-
czony niebiańskim dworem (1 Krl 22,19). Tron symbolizował władzę, potęgę 
oraz majestat. Wszystkie te przymioty w sensie absolutnym przynależały się 
Jahwe. Dla Izraela miało to istotne znaczenie, zwłaszcza że tron Jahwe mógł 
być konfrontowany z tronem władcy Babilonu, który się jawił jako największa 
potęga ówczesnego świata.

Po drugie, tron zaopatrzony jest w podnóżek: miejsce stóp nóg Moich. 
Ezechiel nie używa na określenie podnóżka technicznego terminu ֹהֲדם (por. 
1 Krn 28,2; Ps 99,5; 110,1; 132,7; Iz 66,1; Lm 2,1), jedynie przywołuje ideę tego 
przedmiotu. W ówczesnej kulturze myśl o miejscu dla stóp władcy kojarzyło 
się z podporządkowaniem, dominacją, panowaniem. Na podnóżkach tronów 
prezentowano podobizny pokonanych ludów. Ponad wszystkich ziemskich 
władców wyrasta chwała Jahwe. Mowa o miejscu stóp nóg Pana posługuje się ję-
zykiem antropomorficznym (w. 7), znanym w dworskim środowisku (monar-
chicznym). Jahwe był władcą absolutnym i panującym z miejsca (מָוקֹם) opi-
sywanego przez Ezechiela. Prorok aż dwukrotnie używa w w. 7 termin מָוקֹם, 
podkreśla tym samym faktyczną obecność chwały Jahwe w świątyni.

Po trzecie, obecność Jahwe będzie miała charakter trwały: gdzie będę 
mieszkał tam pośrodku synów Izraela na wieki. Czasownik שָׁכַּן używa Ezechiel 
jedynie w ww. 7.9 (w tekście Ez 40–48), który znaczy: zamieszkać, osiąść oraz 
mieszkać. Z tego rdzenia pochodzi termin szekina, czyli zamieszkiwanie i prze-
bywanie Boga w świecie (świątyni). Już w tekście Wj 40,35 jest mowa o tym, że 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



102

na Namiocie Spotkania spoczywał (zamieszkiwał) obłok, znak chwały Jahwe, 
podobnie jak wcześniej to było na górze Synaj (Wj 24,16). Salomon natomiast 
poświęcając świątynię w Jerozolimie stwierdził: Zbudowałem Ci dom na miesz-
kanie, miejsce zamieszkania Twego na wieki (1 Krl 8,13). Odtąd dla Izraelity 
to właśnie świątynia była jedynym trwałym miejscem zamieszkiwania Jahwe, 
stąd na miejscu tym można było się z Panem faktycznie spotkać. W nowej 
świątyni Jahwe będzie zamieszkiwał pośród synów Izraela. Ta informacja jest 
niezwykle ważna, bowiem wskazuje, że wokół świątyni będzie zamieszkiwał 
Izrael. Lud ponownie otrzyma centralny ośrodek, który oddzielony od profa-
num, będzie przyciągał wyłącznie Izraelitów. W tej wizji nie ma jeszcze miejsca 
dla innych narodów (por. jednak Ez 47,22), zwłaszcza że wcześniej prorok opi-
sał unicestwienie wszystkich sąsiadów Izraela (Ez 25–32).

Po czwarte, zamieszkanie Jahwe będzie trwałe: na wieki (לְועֹלָם). Już 
w kontekście świątyni Salomona była mowa o zamieszkaniu w niej Jahwe na 
wieki (1 Krl 8,13). To hebrajskie określenie wyraża semicki sposób myślenia, 
w którym to, co długotrwałe i niezmienne, było uważane za wieczne, po-
dobnie np. do wzgórz zwanych górami odwiecznymi (Ps 76,5). W kontekście 
dotychczasowej historii Izraela miara wieczności zamknięta była w doświad-
czeniu doczesności, a idea trwałości miała ograniczony charakter, nawet góry 
odwieczne mogły przestać istnieć (np. na skutek trzęsienia ziemi). Jahwe, któ-
rego wieczną siedzibą stała się świątynia Salomona, na skutek grzechów ludu 
ją opuścił. Tymczasem Ezechiel w w. 7 ponownie podejmuje temat wieczności 
 To kolejne użycie w kontekście opisu przybycia chwały .(LXX αἰών ,ועֹלָם)
Jahwe do nowej świątyni sprawia, że ograniczenia, jakie wynikały z dotych-
czasowej historii Izraela, zostały przezwyciężone. Proroctwo Ezechiela otwie-
ra nową perspektywę obecności Jahwe w narodzie. Nastanie epoka, w której 
już nigdy Bóg i Jego lud nie będą od siebie oddaleni. Dokona tego Jahwe, 
a prorok stał się świadkiem takiego procesu, widzianego jednak ciągle w per-
spektywie przyszłości, której nie można było wówczas jednoznacznie określić 
chronologicznie.

Po piąte, Jahwe przez proroka zapewnia, iż nie splamią już synowie Izraela 
imienia świętego Mego. Świętość imienia Jahwe należała do najważniejszych 
prawd czczonych w Izraelu od momentu objawienia danego Mojżeszowi (Wj 
3,14), tym samym profanacja tego imienia oznaczała największy występek. 
Temat skalania imienia Pana podejmuje prorok już w opisie historii Izraela: 
A do ciebie, domu Izraela: Tak mówi Pan, Jahwe: Mąż (wszyscy) bożkowi swemu 
niech idą służyć, a potem na pewno słuchać będziecie Mnie i imienia Mego świę-
tego nie będziecie znieważali już przez wasze ofiary i bożki wasze (Ez 20,39). 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



103

Jest to zapowiedź odnowy, do której nawiązuje prorok w opisie nowej świąty-
ni. Izrael nie dopuści do występków, które dawniej spowodowały opuszczenie 
świątyni przez chwałę Jahwe.

Po szóste, prorok w imieniu Jahwe wymienia kategorie społeczne i rodza-
je ich występków: oni, i królowie ich, i w nierządzie swym, i zwłokami królów 
swych, wyżyn ich. Oni (הֵמָּה) to synowie Izraela, czyli cały lud. Ezechiel ma na 
uwadze wszystkich potomków Jakuba – Izraela. W odnowionej społeczności 
znajdą się jedynie ci, którzy okażą posłuszeństwo Panu, a więc Jego prorokowi. 
W specjalny sposób podkreśla Ezechiel rolę królów (הַמְּלָכִים). Liczba mnoga 
wskazuje, że chodzi tu o władców panujących sukcesywnie, jak było to w daw-
nej Jerozolimie. Prorok zapowiada, że w odnowionym Izraelu będzie panował 
król Dawidowy (Ez 37,24). Żaden z władców nie dopuści się już bałwochwal-
stwa, jak było to w przypadku wielu królów w Jerozolimie. Nie powtórzą się 
najohydniejsze występki, które zostały nazwane nierządem (זְנוּת). Były to wy-
stępki potępiane już przez Ezechiela w alegorii o Oholi i Oholibie (Ez 23,27), 
które prowadziły do upodobnienia się Izraelitów do zachowań typowych dla 
Egipcjan. Do tego dochodziły praktyki kultu wyżyn (ומֹבּת) wraz z pochów-
kiem królów. Wszelkie rytuały zapożyczone od obcych ludów ustaną. Izrael 
wraz ze swymi królami na zawsze będzie czcił święte imię Jahwe.

Ez 43,8

בְּתִתָּם סִפָּם אֶת־סִפִּי וּמְזוּזָתָם אֵצֶל מְזוּזָתִי וְהַקִּיר בֵּינִי וּבֵינֵיהֶם וְטִמְּאוּ אֶת־
שֵׁם קָדְשִׁי בְּותֹעֲובֹתָם אֲשֶׁר עָשׂוּ וָאֲכַל אֹתָם בְּאַפִּי׃

Gdy kładli próg swój obok progu Mojego, i odrzwia swoje obok 
odrzwi Moich, i  ścianę między Mną a między nimi, i  splamili 
święte imię Moje w obrzydliwościach swoich, które czynili, dlate-
go wyniszczyłem ich w gniewie Moim.

W w. 7 słowa Jahwe z jednej strony wskazywały na miejsce przebywania 
Jego chwały pośród synów Izraela, a z drugiej zapewniały o tym, że dawne 
grzechy ludu (ich królów) już się nie powtórzą. W. 8 kontynuuje ten drugi wą-
tek i rozpoczyna się od formuły בְּתִתָּם (gdy kładli). Czasownik נתן (dać, kłaść) 
często pojawia się w Księdze Ezechiela, lecz w w. 8 po raz pierwszy w tekście 
Ez 40–48. Chodzi o opis czynności budowlanych, wykonywanych w przeszło-
ści z rozkazu królewskiego. Wielkim budowniczym Jerozolimy był Salomon. 
On to odziedziczył po Dawidzie silne królestwo z nową stolicą na Syjonie. Nie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



104

prowadząc wojen, mógł realizować plany budowlane swego ojca, zwłaszcza te 
dotyczące świątyni. Salomon zasłynął również z budowy pałacu królewskiego 
(1 Krl 7,1-5). Ta budowla znajdowała się na południe od terenu świątynnego 
(w bliskiej odległości), lecz oddzielona była murem. Deuteronimista wspomina, 
iż część pałacowa, zwaną Domem Lasu Libanu (w. 2nn), dysponowała wieloma 
pomieszczeniami wraz z salą tronową. Świątynia stanowiła sacrum, natomiast 
pałac – profanum. Zaistniała dychotomia była czymś zrozumiałym ze względu 
na potrzeby społeczności Izraela historycznego. Ezechiel natomiast zapowia-
da, że taki typ dychotomii ustanie. Odwołując się do języka architektonicznego 
stwierdza, że obok progu (סַף) świątyni Jahwe nie będzie położony próg pałacu 
królewskiego oraz odrzwia (מְזוּזָה) i ściany (קִיר). Pałac królewski był konku-
rencyjną budowlą dla świątyni i wielokrotnie ją nawet zastępował, wówczas gdy 
stawał się centrum życia Izraela. Świątynia często była traktowana jako relikt 
przeszłości, a nawet wykorzystywana do uprawiania bałwochwalstwa. Skłon-
ność władców Jerozolimy do upodabniania się do królów orientalnych spra-
wiała, że świątynia nie była traktowana jako faktyczne centrum życia Izraela. 
To złe postępowanie prowadziło do występków, a te z kolei do splamienia świę-
tego imienia Jahwe (por. w. 7). Prorok powtarzając tę myśl, podkreśla skutki 
niegodziwości władców, którzy dbali o sławę własnego imienia, a w rezultacie 
profanowali imię Pana. Popełniane występki nazywa prorok obrzydliwościami 
 Termin ten był bardzo dobrze rozumiany przez otoczenie, bowiem .(ותֹעֲובֹתם)
prorok wielokrotnie się nim posługiwał w opisach występków Izraela (Ez 16; 
18; 22). W w. 8 Ezechiel nie wymienia konkretnych występków, wspomniane 
natomiast obrzydliwości tworzyły sumę wszystkich występków, o jakich prorok 
wcześniej mówił. W tym kontekście dosadność języka prorockiego (Ez 16–23) 
staje się czymś zrozumiałym, bowiem wszystkie wcześniejsze teksty przygoto-
wywały opis nowej świątyni, jej świętości i całkowitego oddzielenia od grzesz-
nego ludu. Faktycznie nie istniał już grzeszny Izrael, bowiem prorok w imieniu 
Jahwe stwierdził: dlatego wyniszczyłem (וָאֲכַל) ich w gniewie Moim. Ten temat 
prezentował Ezechiel w wielu tekstach zapowiadających ostateczny upadek Je-
rozolimy (Ez 5–22). Naród został dotknięty przez gniew (אַף) Jahwe, na skutek 
którego usunięte zostało zło niszczące Izrael, lecz sam naród przetrwał; inaczej 
miało stać się z jego przeciwnikami. Obce narody zostały niemal zupełnie uni-
cestwione (Ez 25–32; 38–39).

W rezultacie Bożego działania nowa świątynia miała stanowić centrum 
życia nowego Izraela. Żadna budowla nie mogła stanowić konkurencji dla 
miejsca zamieszkiwania chwały Jahwe. Ezechiel nic nie pisze o rezydencji 
władcy (króla), o której wspomina w późniejszych partiach wizji (Ez 45,7-8; 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



105

46,16-18; 48,21-22). Serce króla i całego Izraela miało być skierowane ku świą-
tyni, w której zamieszkiwała chwała Jahwe.

Ez 43,9

עַתָּה יְרַחֲקוּ אֶת־זְנוּתָם וּפִגְרֵי מַלְכֵיהֶם מִמֶּנִּי וְשָׁכַנְתִּי בְותֹכָם לְועֹלָם׃

Teraz odrzucą daleko nierząd swój i zwłoki królów swoich ode 
Mnie, i zamieszkam pośrodku nich na wieki.

Prorockie עַתָּה (teraz), inaugurujące w. 9, doprowadza do punktu kul-
minacyjnego całą wypowiedź (ww. 7-9). W obliczu inicjatywny Jahwe, Izra-
ela udziela odpowiedzi, która realizuje się עַתָּה (teraz). Nie jest to informa-
cja chronologiczna, lecz teologiczna. Teraz następuje po interwencji Pana, na 
którą reaguje lud. Dokonuje się zatem interakcja, która prowadzi do nastania 
harmonii w relacji Jahwe – Izrael.

Synowie Izraela (por. w. 7) podejmą decydujące kroki: odrzucą daleko 
 Takie zachowanie było możliwe jedynie dzięki .(זְנוּתָם) nierząd swój (יְרַחֲקוּ)
nawróceniu, czyli porzuceniu drogi grzechu i zwróceniu się ku Jahwe. Cza-
sownik רחק (być daleko, być z dala, odsunąć, oddalić się) używa Ezechiel 5 razy 
(Ez 8,8; 11,15.16; 43,9; 44,10). W w. 9 pojawia się on w piel (jussivus) i wyraża 
myśl o niechybnym i całkowitym odrzuceniu. Podobne użycie pojawia się w Iz 
6,12: I wyrzuci daleko (וְרִחַק) Jahwe ludzi daleko, tak że zwiększy się pusty-
nia wewnątrz kraju. Chodzi o działanie skuteczne, które w radykalny sposób 
zmienia dotychczasowy porządek. Taka zmiana miała się dokonać w Izraelu. 
Naród całkowicie zdystansuje się od nierządu (זְנוּתָם). Faktycznie takie postę-
powanie było możliwe wyłącznie dzięki działaniu Jahwe. Prorok zapowiada 
wypełnienie się zapowiedzi Pana, która została dana już w kontekście „opo-
wieści” o Oholi i Oholibie: I usunę niegodziwość twoją od ciebie i nierząd twój 
z ziemi Egiptu; i nie podniesiesz oczu twych ku nim i Egiptu nie wspomnisz wię-
cej (Ez 23,27). Naród stanie się uczestnikiem wszystkich dzieł Jahwe, odnowa 
bowiem domagała się usunięcia wszelkiej niegodziwości i stworzenia nowej 
rzeczywistości, którą Ezechiel prezentuje w postaci nowej świątyni.

W drugiej część w. 9 prorok podejmuje ponownie myśli obecną już w w. 
7. Wraz z nierządem będą odrzucone zwłoki królów. Z perspektywy Ezechie-
la to właśnie grzeszna postawa władców Jerozolimy doprowadziła do upadku 
miasta, świątyni i do wygnania. Wyrażenie zwłoki królów przywodzi na myśl 
ich groby, lecz również samych władców i ich czyny. Izrael przechowywał pa-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



106

mięć o swoich przodkach, a groby królewskie (poza nielicznymi) znajdowały 
się w pobliżu Miasta Dawidowego, a więc również blisko świątyni. Profanacja 
zwłok i grobów należała do najcięższych występków ówczesnych ludów. Z tej 
perspektywy zapewnienie Jahwe o odrzuceniu zwłok królów brzmi prowoka-
cyjnie. Wypowiedź jednak nie dotyczy faktycznych grobów królewskich (pa-
mięć o nich nie przetrwała, o czym świadczy archeologia), lecz o idei grzechu 
(nierządu). Można zatem traktować dwie formuły: nierząd swój oraz zwłoki 
królów swoich niemal jako wyrażenia synonimiczne. Zwłoki królów są zna-
kiem nierządu i to nie tylko królów, lecz całego ludu.

Końcowa fraza w. 9 zawiera powtórkę radosnego orędzia danego Izraelo-
wi: i zamieszkam pośrodku nich na wieki (por. w. 7). Owo zamieszkanie, reali-
zowane w świątyni, będzie faktycznie zamieszkiwaniem Jahwe pośrodku Izra-
ela. Bóg będzie blisko swego ludu. Warunkiem tej bliskości było oddalenie, 
czyli odrzucenie wszelkiego nierządu. Ezechiel pisząc o transformacji Izraela, 
stosuje antytezę (por. Ez 42,14): רחק (być z dala) – קרב (zbliżać się). Prorok 
ponownie zapewnia, że zmiany, jakie nadchodzą, będą miały charakter trwały 
i ostateczny: na wieki (לְועֹלָם).

Epilog opisu wizji świątyni (43,10-12)

Grzechy głównym powodem wstydu domu Izraela (w. 10); wezwanie do 
zachowania wszystkich praw i planów (w. 11); prawo świątyni (w. 12).

Ez 43,10

 אַתָּה בֶן־אָדָם הַגֵּד אֶת־בֵּית־יִשְׂרָאֵל אֶת־הַבַּיִת וְיִכָּלְמוּ מֵעֲוֹונֹתֵיהֶם וּמָדְדוּ
אֶת־תָּכְנִית׃

Ty, synu człowieczy, opisz domowi Izraela świątynię, i będą za-
wstydzeni z powodu grzechów swoich, i zmierzą wzorzec.

W. 10 rozpoczyna się zaimkiem אַתָּה (ty), który brzmi identycznie do ini-
cjującej w. 9 cząsteczki עַתָּה (teraz). Oba wersety przynależą do różnych pe-
rykop: jedną z nich kończy w. 9, a drugą rozpoczyna w. 10. Istnieje jednak ści-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



107

sły związek obu wypowiedzi. W w. 9 prorok wskazywał na zachowanie Domu 
Izraela (odpowiedź na inicjatywę Jahwe), natomiast w w. 10 ponownie pojawia 
się postać Ezechiela (syna człowieczego), który jako pośrednik otrzymuje od 
Jahwe polecenie.

Zaimek osobowy אַתָּה, często używany przez Ezechiela, występuje zaled-
wie dwa razy w Ez 40–48 (por. Ez 40,4). Tak rozwinięta formuła: ty, synu czło-
wieczy, która poprzedza treść słów Jahwe, świadczy o szczególnym znaczeniu 
kolejnej misji, jaką otrzymał Ezechiel. Słowa Pana skierowane do Ezechiela 
zawierają trzy krótkie sentencje.

Po pierwsze, Jahwe poleca: opisz domowi Izraela świątynię. Bardzo ważny 
(w judaizmie) czasownik נגד (przedłożyć, powiadomić, oznajmić) używa Eze-
chiel 13 razy (z tego 9 razy w Ez 40–48). Od rdzenia נגד pochodzi termin hag-
gada, czyli opowiadanie bazujące na temacie zbawczym. Taką haggadę miał 
przedłożyć prorok domowi Izraela (por. ww. 2.7), czyli zesłańcom przebywa-
jącym nad rzeką Kebar (por. 3). W tle całej perykopy (Ez 43,1-12) występuje 
motyw Izraela; to właśnie ze względu na ten lud Jahwe podejmuje działanie. 
Nowa świątynia ma sens wyłącznie wówczas, gdy Izrael będzie w niej oddawał 
cześć Jahwe. Ezechiel został przynaglony do mówienia i do opowiadania o tym 
wszystkim, co ujrzał w otrzymanej wizji. Jahwe nie przemawiał bezpośrednio 
do ludu i nie udzielał wszystkim wizji, zatem od jakości zastosowanej przez 
proroka haggady zależał przekaz, od którego decydowała się przyszłość religij-
na (nowa świadomości) i narodowa Izraela. Polecenie, jakie otrzymał prorok, 
dotyczyło opisu świątyni (הַבַּיִת), a więc najważniejszej części całego święte-
go kompleksu. To właśnie w debir, czyli we wnętrzu świątyni, zamieszkiwała 
chwała Jahwe. Prorok w swej relacji miał się skoncentrować na tym miejscu, 
bowiem opowiadanie o świątyni prowadziło do opowiadania o obecności 
Pana pośród narodu.

Po drugie, Jahwe stwierdza: będą zawstydzeni z powodu grzechów swoich. 
Prawda o nowej świątyni i przebywaniu w niej chwały Jahwe stanie się pod-
stawą do refleksji ludu nad swym dotychczasowym postępowaniem. Lud od 
pewnego czasu znajdował się na wygnaniu, lecz tragiczne wydarzenia nie zdo-
łały w pełni zmienić jego odniesienia do Pana. Myśl o upadku miasta i jego 
całkowitym zniszczeniu (wraz z świątynią) nie doprowadziła do autentyczne-
go nawrócenia, często natomiast rodziła zniechęcenie i całkowite oddalenie 
się od Jahwe. Właśnie dlatego prorok otrzymał funkcję stróża, miał przeciw-
działać tym tendencjom (Ez 3,16-21; 33,1-9). Jego haggada była istotnym ele-
mentem misji prorockiej i pedagogicznej. Jahwe zapewniał, że reakcja ludu na 
wieść o nowej świątyni będzie jednoznaczna: zawstydzą się (ּוְיִכָּלְמו) z powodu 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



108

grzechów (עֲוֹנֹתם). Czasownik כלם (być rannym, zawstydzonym, upokorzo-
nym) używa Ezechiel w opisie niegodziwości Jerozolimy (Ez 16,27.54.61; por. 
36,32; 43,10.11). Wyraża on myśl o doświadczeniu poniżenia czy wstydu na 
skutek haniebnego postępowania. Doznanie takiego wstydu było czymś nie-
odzownym w drodze powrotu do Jahwe: I będziesz pamiętała o drogach swych 
i zawstydzisz się, gdy weźmiesz sobie siostry swe starsze od ciebie i młodsze od 
ciebie i dam je tobie za córki, lecz nie z powodu przymierza twego (Ez 16,61). 
Według wypowiedzi zawartej w w. 10 zawstydzanie nastąpi na skutek konfron-
tacji obrazu świętości świątyni ze wspomnieniem o grzechach ludu. Grzechy 
zostały określone terminem עָ�ן, który nie jest obecny w wyrażeniu ofiara za 
grzechy (הַהַטָאת). Oba określenia trzeba traktować komplementarnie, z tym, 
że pierwsze odnosi się do grzesznej przeszłości Izraela, a drugie do stanu ludu 
z okresu nowej świątyni (por. Ez 44,10.12).

Po trzecie, Jahwe zapewnia: zmierzą wzorzec. Funkcję mierniczego speł-
niał mąż-przewodnik (por. od Ez 40,5). Tymczasem słuchacze Ezechiela mie-
li również podjąć się tej czynności. Formuła ּוּמָדְדו (i zmierzą) wskazuje na 
niechybne wykonanie zapowiadanego zadania. Lud dokona pomiarów wzorca 
-To rzadkie określenie pojawia się jeszcze w tekście Ez 28,12, w któ .(תָּכְנִית)
rym wskazuje na ideę harmonii i doskonałości. Izraelowi taki wzorzec harmo-
nii i doskonałości został dany w obrazie świątyni. O tej prawdzie lud ma się 
niejako osobiście przekonać, a nie tylko na podstawie świadectwa Ezechiela, 
stąd przynaglony został do dokonania własnych pomiarów, które wzbudzą 
w nich przekonanie o prawdziwości tego wszystkiego, co było im dotychczas 
przekazane.

Ez 43,11

וְאִם־נִכְלְמוּ מִכֹּל אֲשֶׁר־עָשׂוּ צוּרַת הַבַּיִת וּתְכוּנָותֹ וּומֹצָאָיו וּומֹבָאָיו וְכָל־
 צוּרתָֹו וְאֵת כָּל־חֻקֹּתָיו וְכָל־צוּרתָֹי וְכָל־ותֹּרותֹ והֹדַע ואֹתָם וּכְתֹב לְעֵינֵיהֶם

וְיִשְׁמְרוּ אֶת־כָּל־צוּרָותֹ וְאֶת־כָּל־חֻקֹּתָיו וְעָשׂוּ ואֹתָם׃

A gdy zostaną zawstydzeni z wszystkiego, co uczynili; plan świą-
tyni i wzór jej, i wyjścia jej, i wejścia jej, i cały plan jej, i wszyst-
kie zwyczaje jej, i wszystkie plany jej, i wszystkie prawa jej, daj 
poznać im, i  napisz dla oczu ich, i  niech przestrzegają całego 
planu jej i wszystkich zwyczajów jej, niech czynią je.

וְאִם־נִכְלְמוּ LXX και αυτοι λημψονται την κολασιν αυτων

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



109

צוּרָותֹ LXX τα δικαιωματα μου
חֻקֹּתָיו LXX τα προσταγματα μου

Cała wypowiedź zawarta w w. 11 zdominowana jest użyciem cząsteczki כָל 
(wszystko – 7 razy). Proces przemiany ludu (w. 10), określony zawstydzeniem 
-stanie się faktem (a gdy zostaną zawstydzeni). Tej informacji towarzy ,(כָלַם)
szy pierwsze כָל. Chodzi o wszystkie występki jakie popełnili mieszkańcy. Owe 
występki zostały określone rdzeniem עָשָׂה (czynić), a nie עָוֺן, jak w w. 10. To 
uogólnienie jest celowe, bowiem czyny grzeszne są tu traktowane jako antyteza 
do czynów sprawiedliwych, wynikających z posłuszeństwa prawu Jahwe. Prorok 
zapowiada, że wszystkie występki będą „odżałowane”, co ma prowadzić do za-
wstydzenia. Dopiero lud uniżony i pokorny otrzyma do „wglądu” plan (צוּרָה) 
świątyni i wzór (תְּכוּנָה) jej. Termin צוּרָה to drugi wiodący motyw obecny w w. 
11 (4 razy), który występuje jedynie w tym wersecie (w całej BH). Jest trudny 
do przetłumaczenia; w paralelach języków semickich oznacza: kształt, formę, 
obraz, posąg. Chodzi o coś ukształtowanego przez twórcę, co posiada odpo-
wiednie proporcje, i jako takie jest rozpoznawalne przez obserwatora. Takim 
obiektem rozpoznawalnym miała stać się dla Izraela świątynia (הַבַּיִת), jej plan 
i wzór (תְּכוּנָה). To drugie występuje jeden raz w Księdze Ezechiela (por. Hi 23,3; 
Na 2,10) i znaczy: ustalone miejsce, rozkład, kształt (por. w. 10: תָּכְנִית). Ezechiel 
dobiera unikalnych terminów, by wskazać na wyjątkowy obiekt, czyli świąty-
nię, która nie będzie miała żadnych faktycznych paraleli do obiektów obserwo-
wanych przez zesłańców w Babilonii. Budowle i ich architektura nad Eufratem 
przyprawiały w zachwyt Izraelitów i rodziły tęsknoty o własnym posiadaniu po-
dobnych miejsc. Takie marzenia stanowiły wielkie niebezpieczeństwo dla ludu, 
stąd zadaniem proroka była prezentacja świątyni jako miejsca (budowli) wyjąt-
kowego, którego nie można porównać z jakąkolwiek budowlą na ziemi, tak pod 
względem jej planów (wzoru), jak i spełnianej funkcji.

Plan i wzór świątyni odnosiły się do całej bryły budowli, natomiast szcze-
góły, do których odnosi się Ezechiel, zostały wybiórczo podane: i wyjścia jej 
 Temat bram, drzwi oraz przejść obecny jest .(וּומֹבָאָיו) i wejścia jej (וּומֹצָאָיו)
zwłaszcza we fragmencie Ez 40–42, bowiem świątynia (i cały jej kompleks) zo-
stała przedstawiona jako obiekt dostępny dla Izraela. Świątynia nie miała być 
zamkniętą twierdzą, strzegącą samotnej obecności chwały Jahwe, bowiem była 
miejscem spotkania Jahwe ze swoim ludem. Liczne bramy obiektu były czymś 
niezbędnym. Ezechiel w. 11 pisze o wyjściach i wejściach, a tym samym wska-
zuje na ruch w obu kierunkach, na dynamizm tego miejsca, które miało stać 
się środowiskiem przebywania odnowionego Izraela.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



110

Posługując się ponownie terminem צוּרָה, prorok jeszcze raz wskazuje na 
plan świątyni i wszystkie jej plany (וְכָל־צוּרתָֹי). Zastosowana redundancja pod-
kreśla konieczność uwzględnienia nie tylko samej budowli świątyni (הַבַּיִת), 
lecz wszystkich obiektów jej towarzyszących. Wszystkie budowle razem wzięte 
tworzyły całość i były zespolone ze sobą w sposób harmonijny. Żaden z obiek-
tów (opisanych w Ez 40–42) nie mógł być pominięty. Prorokowi nie chodziło 
jedynie o architekturę, lecz nade wszystko o treść zamysłu Jahwe. Zamysł ten 
zawarty był we wszystkich prawach jej (ֹוְכָל־ותֹּרות). Termin תּוֹרָה (prawo, na-
uka, stąd Tora) zyskuje na znaczeniu u proroka. Już w tekście Ez 7,26 Ezechiel 
zapowiadał, że w starym Izraelu kapłanowi zabraknie nauki (וְותֹרָה), bowiem 
tę naukę (prawo) odrzucili (Ez 22,26), jednak tragiczna sytuacja z przeszłości 
ulegnie całkowitej przemianie.

Świątynia będzie dla Izraela środowiskiem rozpoznania (והֹדַע) wszyst-
kich praw oraz wszystkich zwyczajów (כָּל־חֻקֹּתָיו). Istota świątyni nie tkwiła 
w jej budowlach, lecz w obecności chwały Jahwe, w Jego zamyśle, który był 
rozpoznawalny we wszystkich prawach i zwyczajach danych przodkom. Izra-
el nie mógł zatem kierować się żadnym innym prawem, a zwłaszcza takim, 
który obowiązywał oficjalnie w Babilonii, w miejscu jego aktualnego pobytu. 
Ten pobyt miał charakter tymczasowy, w przeciwieństwie do obecności Jahwe 
w świątyni pośrodku ludu, który miał charakter trwały.

Ezechiel został zobowiązany do okazywania troski o wzbudzenie w Izraelu 
właściwych dążeń, które inspirowane były postanowieniami Jahwe. Na tej kan-
wie prorok otrzymał kolejne polecenie: i napisz dla oczu ich, i niech przestrze-
gają całego planu jej i wszystkich zwyczajów jej, niech czynią je. Plan Jahwe po-
znawał Ezechiel od momentu swego powołania, a zwłaszcza dzięki doznanej 
wizji księgi (Ez 2,1–3,15); otrzymał również polecenie spisania doświadczeń, 
np. obleganie Jerozolimy przez Nabuchodonozora (Ez 24,2), względnie zapis 
uczyniony na kawałkach drewna, który zapowiadał odnowę całego Izraela 
(Ez 37,16.20). Dzięki dokonanym zapisom były utrwalone ważne wydarzenia 
(motywy).

W kontekście ww. 10-11 dominują dwa polecania Jahwe dane Ezechielowi, 
które zostały wyrażone odpowiednimi formami: הַגֵּד (opisz, opowiedz) i כְתֹב 
(napisz). Treść (temat), która została spisana, uznawana była za szczególnie 
obowiązującą i ważną (por. tablice Dekalogu). To, co zostało zapisane miało 
być nieustannie dostępne dla oczu Izraela. Nowa treść miała stać się czymś nie-
zwykle ważnym i inspirować dążenia ludu także w ich codzienności. Zapisane 
słowa staną się mocą przemieniającą Izrael. Orędzie poznawane przez naród 
(jego treść oscyluje wokół tematu nowej świątyni) miało głęboko oddziaływać 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



111

na postawę każdego Izraelity. Zadaniem ludu było przestrzeganie (ּוְיִשְׁמְרו) ca-
łego zamysłu (planu) Jahwe. Owo przestrzeganie musiało przejawiać w czy-
nach, stąd prorok kończąc w. 11 stwierdza: niech czynią je (ּוְעָשׂו). Ezechiel 
dwukrotnie używa czasownika שׂעה w w. 11 (na początku i na końcu), a tym 
samym czyni z niego inkluzję całej wypowiedzi. Motyw שׂעה wskazuje na 
dynamizm procesu przemiany, jaki miał się dokonać w Izraelu. Dawniej lud 
czynił nieprawość (był niewierny Jahwe), w przyszłości będzie czynił Prawo 
(przestrzegał planu Jahwe).

Ez 43,12

זֹאת ותֹּרַת הַבָּיִת עַל־ראֹשׁ הָהָר כָּל־גְּבֻולֹ סָבִיב סָבִיב קֹדֶשׁ קָדָשִׁים הִנֵּה־
זֹאת ותֹּרַת הַבָּיִת׃

To (jest) prawo świątyni; na szczycie góry, cały obszar jej dooko-
ła ze wszystkich stron najświętszy; oto to (jest) prawo świątyni.

הִנֵּה־זֹאת ותֹּרַת הַבָּיִת LXX brak

W. 12 zawiera inkluzję w postaci wyrażenia הַבָּיִת  .(prawo świątyni) ותֹּרַת 
Oba użyte tu terminy odgrywają ważną rolę w tekście Ez 40,1–43,12, przy czym 
pierwszy z nich występuje ponad 20 razy, natomiast drugi – 3 razy. Świątynia 
i prawo były wyrazem szczególnej troski Jahwe o lud. Świątynia rysowała się jako 
wspaniała i harmonijna budowla, natomiast prawo było manifestacją zamysłu 
Jahwe. Oba te faktory pochodziły bezpośrednio od Pana. Nie ma mowy o jakim-
kolwiek uczestnictwie człowieka w budowaniu świątyni, a tym bardzie w tworze-
niu prawa. Wszystko, co przekazuje prorok, pochodzi od Jahwe i dostępne jest 
wyłącznie prorokowi, a za jego pośrednictwem ludowi (por. 11).

Wyrażenie ותֹּרַת הַבָּיִת trzeba ujmować w kontekście tego, co zostało do-
tychczas opisane przez proroka (Ez 40,1–43,11). Cały obiekt przeniknięty jest 
zamysłem Jahwe. Niczego nie ma w nim przypadkowego, zbędnego, względnie 
niezrozumiałego. Obiekt pozostaje niedostępną tajemnicą dla tych, którzy nie 
otrzymali poznania, jakie stało się udziałem Ezechiela. W w. 11 była mowa 
o planie, wzorze, zwyczajach i prawach, które stały się przedmiotem poznania 
nie tylko proroka, lecz również ludu, do którego miał mówić. W ten sposób 
tworzyła się nowa społeczność wtajemniczonych, a udzielone im poznanie 
faktycznie oddzieliło lud od innych narodów, które były pozbawione takiego 
pouczenia.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



112

Dla nowego Izraela nie istniała świątynia bez prawa, a prawo bez świąty-
ni. Zaistniała zatem nowa sytuacja w stosunku do epoki Mojżesza, w której 
prawo istniało bez świątyni (zbudowanej 300 lat później), choć był już przyby-
tek. Różnica polegała również na tym, że budowniczymi przybytku/świątyni 
byli Izraelici (wspomagani przez obcych), natomiast nowa świątynia miała być 
dziełem samego Jahwe. Takie ujęcie tematu świątyni podkreśla jej aspekt du-
chowy: zamieszkiwania chwały Jahwe pośród wybranego ludu.

Określenie prawo świątyni można potraktować jako nazwę własną całego 
zespołu świątynnego. Jawi się on jako wyjątkowy obiekt, który nie miał żad-
nej konkurencji w środowisku zamieszania człowieka. Dominuje nad całym 
otoczeniem, bowiem położony był na szczycie góry (הָהָר  Temat .(עַל־ראֹשׁ 
góry tworzy inkluzję całego fragmentu Ez 40,1–43,12. Góra została określona 
jako wzniosła (Ez 40,2), natomiast w w. 12 prorok zwraca szczególną uwagę 
na położenie na niej świątyni, która usytuowana była na szczycie góry. Opisy-
wany szczyt (ׁראֹש) został skrupulatnie zabudowany, a tym samym otrzymał 
zupełnie nową jakość istnienia. Nie było na nim niczego, co pozostawałoby 
poza obszarem wyłączonym, czyli dostępnym dla niepowołanych. Prorok 
nie pozostawia żadnej wątpliwości w tej kwestii i stwierdza: cały obszar jej 
-góra, granica, ob) גְּבוּל dookoła ze wszystkich stron najświętszy. Termin (גְּבֻולֹ)
szar graniczny, zamknięty teren) używa Ezechiel 36 razy w rozdziałach 40–48 
(poza tym 4 razy). Taka statystyka jest czymś zupełnie zrozumiałym, bowiem 
w tekście Ez 40–48 jest sporo opisów wielu miejsc, terytoriów i granic. Teren 
świątynny to גְּבוּל, który całkowicie był oddzielony od strefy profanum, i tyl-
ko jemu przysługiwało określenie קֹדֶשׁ הַקֳּדָשִׁים (najświętsze). Odnosi się to 
zarówno do świątyni (הַבָּיִת), jak i do wszystkich dziedzińców znajdujących 
się wewnątrz murów. Podobnie brzmiąca formuła הַקֳּדָשִׁים  (Ez 41,4) קֹדֶשׁ 
oznacza debir (Święte Świętych), a zatem miejsce przebywania chwały Jahwe. 
Prorok zaznacza, że owa świętość niejako promieniuje na cały kompleks i je 
uświęca. Ta świętość obejmuje cały obszar, ma więc charakter wszechogar-
niający i nadający właściwy charakter całego kompleksu. Nic nieczystego nie 
może kroczyć do wnętrza murów świątynnych. Prawo świątyni jest prawem 
świętości. W nowym Izraelu będzie również obowiązywała zasada podana 
w prawie kapłańskim: Ponieważ Ja jestem Pan, Bóg wasz – uświęćcie się! Bądź-
cie świętymi, ponieważ Ja jestem święty! (Kpł 44,11a). Do takiej świątyni będą 
wkraczali Izraelici, a służbę w niej pełnić będą kapłani, którzy będą wkraczali 
do najważniejszych miejsc sanktuarium.

Po przekazaniu najważniejszego orędzia prorok zamyka wypowiedź (po-
wtarza początek w. 12), która zawiera cząsteczkę הִנֵּה (oto). W ten sposób 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



113

apeluje do odbiorców, którzy otrzymali już pełne orędzie i winni zachować je 
w swoim sercu. Treść orędzia streszcza formuła: prawo świątyni.

Ołtarz ofiar całopalnych (43,13-17)

Ogólne wymiary ołtarza (ww. 13-14); wymiary paleniska (ww. 15-16); wy-
miary innych elementów architektonicznych (w. 17).

Ez 43,13

 וְאֵלֶּה מִודֹּת הַמִּזְבֵּחַ בָּאַומֹּת אַמָּה אַמָּה וָטֹפַח וְחֵיק הָאַמָּה וְאַמָּה־רחַֹב
וּגְבוּלָהּ אֶל־שְׂפָתָהּ סָבִיב זֶרֶת הָאֶחָד וְזֶה גַּב הַמִּזְבֵּחַ׃

A takie (są) wymiary ołtarza w łokciach: łokieć (ma jeden) ło-
kieć i szerokość dłoni; i wnętrze (miało) łokieć i łokieć szerokości, 
a obszar jego, ku brzegowi jego (liczył) piędź jedną; i to (było) 
wzniesienie ołtarza.

וּגְבוּלָהּ LXX γεισος
הָאֶחָד LXX brak

גַּב LXX το υψος

Po wskazaniu na cały obszar (גְבוּל) jako sfery najświętszej (w. 12) prorok 
przechodzi do prezentacji ołtarza (w. 13). Temat ten pojawił się już w tekście 
Ez 40,47; ołtarz był obiektem, który (znajdował się) przed obliczem świątyni. 
Wprawdzie Ezechiel opisał już wcześniej dokładnie świątynię, lecz pominął 
stosowne wzmianki o ołtarzu. Podejmuje zatem ten temat. W wypowiedzi nie 
ma już informacji o mężu – przewodniku, który dokonywał pomiarów (por. 
Ez 40–42), tym samym Ezechiel koncentruje uwagę odbiorców na samym 
ołtarzu i jego wymiarach. Konstrukcja ta znajdowała się przed świątynią, na 
najważniejszym dziedzińcu całego kompleksu. Musiała być tak zbudowana, by 
mogła pełnić funkcję ołtarza, na którym składano zwierzęta ofiarne.

Prorok rozpoczyna relację od podania rodzaju miar jakie, będzie stosował, 
a mianowicie łokieć wraz z dłonią (וָטֹפַח  czyli niewiele ponad 50 cm ,(אַמָּה 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



114

(por. Ez 40,5), oraz piędź (זֶרֶת), czyli ok. 22 cm. Jako pierwszy element ołtarza 
został wymieniony חֵיק (wnętrze). Termin ten jest trudny do przetłumaczenia. 
W BH najczęściej oznacza: łono, fałda, spód rydwanu. Ezechiel stosuje go do 
kontekstu architektonicznego, zatem chodzi mu o swoiste wgłębienie, o coś 
wewnętrznego w stosunku do powierzchni ołtarza. Był to zapewne rowek (ka-
nalik), który miał znaczenie praktyczne. Krew i inne płyny spływające z ofiar-
nych zwierząt były odprowadzane właśnie dzięki חֵיק, a tym samym płyny nie 
przeszkadzały w procesie ofiarniczym. Ów kanał był sporych rozmiarów i li-
czył jeden łokieć szerokości i tyleż głębokości. Tak sporych rozmiarów rowek 
świadczy o „wydajności” całego ołtarza, na którym można było składać zwie-
rzęta o dużej masie.

Z חֵיק (kanalikiem) połączony był גְבוּל (obszar), który tworzył swo-
isty gzyms przy cokole ołtarza o szerokości piędzi, czyli dłoni (ok. 22 cm). 
Również i on służył odprowadzeniu krwi spływającej ze zwierząt ofiarnych, 
bowiem stanowił zewnętrzną ściankę kanalika (חֵיק). Zwraca uwagę różne 
użycie terminu גְבוּל (ww. 12-13). W w. 12 termin ten określa cały obszar 
kompleksu świątynnego, a w w. 13 bardzo drobną jego część (wewnętrzny 
gzyms ołtarza). We wszystkich tych obszarach zawsze chodzi o coś świętego, 
czyli najświętszego.

W ostatniej frazie w. 13 prorok wskazuje na גַּב (wzniesienie). Zastoso-
wany tu termin jest skróconą formą od rdzenia ַּגּבֺה (wysoki, wzniesiony – 
por. Ez 41,22). Ezechiel zatem wskazuje na wzniesienie, na którym spoczy-
wał ołtarz.

Ez 43,14

 וּמֵחֵיק הָאָרֶץ עַד־הָעֲזָרָה הַתַּחְותֹּנָה שְׁתַּיִם אַומֹּת וְרחַֹב אַמָּה אֶחָת
וּמֵהֳעֲזָרָה הַקְּטַנָּה עַד־הָעֲזָרָה הַגְּודֹלָה אַרְבַּע אַומֹּת וְרחַֹב הָאַמָּה׃

A od wnętrza ziemi do obramowania dolnego (były) dwa łokcie, 
a  szerokość (miał) łokieć jeden, i  od obramowania małego do 
obramowania wielkiego (były) cztery łokcie, a szerokość (miał) 
łokieć (jeden).

W w. 14 prorok podaje szczegóły architektoniczne i miary ołtarza  (ַהַמִּזְבֵּח). 
Ezechiel wprost nie używa tu terminu ołtarz, jak w poprzednim wersecie, w któ-
rym ów motyw tworzył inkluzję całej wypowiedzi. Ezechiel natomiast ponow-
nie odwołuje się do terminu חֵיק, który tym razem oznacza kanał znajdujący się 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



115

wokół podstawy ołtarza (po czterech jego bokach). Był on oddzielony od muru 
właściwej konstrukcji obramowaniem dolnym (הַתַּחְותֹּנָה  Termin .(הָעֲזָרָה 
 został użyty przez Ezechiela wyłącznie w kontekście opisu ołtarza i jego הָעֲזָרָה
funkcji (Ez 43,14.17.20; 45,19); należy on do określeń technicznych związanych 
z architekturą. Głębokość kanału (חֵיק) w stosunku do obramowania wynosiła 
dwa łokcie, a szerokość jeden łokieć.

Obramowanie dolne zwane było również obramowaniem małym (הַקְּטַנָּה), 
w odróżnieniu od obramowania wielkiego (הַגְּודֹלָה  .czyli górnego ,(הָעֲזָרָה 
Obiekty te były od siebie oddalone o cztery łokcie, natomiast szerokość gór-
nego elementu wynosiła jeden łokieć. Ołtarz miał zasadniczo kształt sześcianu 
wraz z wpisanymi w nim różnymi elementami architektonicznymi. Podstawa 
była powiększona o גְבוּל (gzyms), חֵיק (kanalik) i הָעֲזָרָה הַתַּחְותֹּנָה (obramo-
wanie dolne). Miały one swoje odpowiedniki w górnej strukturze ołtarza.

Ez 43,15

וְהַהַרְאֵל אַרְבַּע אַומֹּת וּמֵהָאֲרִאֵיל וּלְמַעְלָה הַקְּרָונֹת אַרְבַּע׃

A  palenisko na ofiary (miało) cztery łokcie, a  od paleniska 
i w górę (były) rogi cztery.

Termin הַהַרְאֵל, który występuje jedynie w tym miejscu (por. w. 16: 
 אל oraz (góra) הר :składa się z dwóch bardzo popularnych rdzeni ,(הָאֲרִאֵיל
(Bóg) i znaczy tyle co góra Boża. Niewątpliwie Ezechiel ma tu na myśli górną 
część ołtarza, na co wskazuje kontekst wypowiedzi. Była to pozioma, kwadrato-
wa płaszczyzna o boku jednego łokcia, która spełniała funkcję paleniska.

Dodatkowym elementem ołtarza były rogi (הַקְּרָונֹת). W symbolice biblij-
nej rogi oznaczały władzę, wysoką pozycję. Często nawiązywano do motywu 
siły rogów bawolich (por. Pwt 33,17). Róg zapewniał powodzenie i zwycię-
stwo, natomiast złamany róg był znakiem klęski i niepowodzenia (Jr 48,25). 
Rogi, które umieszczano na ołtarzach ofiarnych, w środowisku biblijnym 
znajdowały się na czterech jego narożnikach i były skierowane ku górze, po-
krywano je brązem (por. Wj 27,2), a całość symbolizowała potęgę Jahwe. Rogi 
w opisie Ezechiela również znajdowały się na czterech narożnikach górnej 
części ołtarza od paleniska (מֵהָאֲרִאֵיל) i wystawały ponad jego powierzchnię; 
zgodnie z tradycją były skierowane w górę (לְמַעְלָה). Były to najwyższe ele-
menty całej konstrukcji ołtarzowej i trwale wskazywały kierunek nieba oraz 
na potęgę Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



116

Ez 43,16

וְהָאֲרִאֵיל שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה אֹרֶךְ בִּשְׁתֵּים עֶשְׂרֵה רחַֹב רָבוּעַ אֶל אַרְבַּעַת רְבָעָיו׃

A  palenisko (miało) dwanaście (łokci) długości na dwanaście 
(łokci) szerokości, kwadrat ku czterem bokom jego.

אֶל עַל =

Prorok zwraca baczniejszą uwagę na palenisko (por. w. 15). Tym razem 
w tekście pojawia się forma הָאֲרִאֵיל. Termin ten składa się z dwóch rdzeni: 
 i znaczy lew Boży (por. w. 15: góra Boża). Obie formy (Bóg) אל oraz (lew) ארי
(ww. 15-16) odnoszą się do tego samego obiektu, czyli do górnej części ołtarza, 
jakim było palenisko (rdzeń ארה oznacza: palić). Miało ono kształt kwadratu 
o boku dwunastu łokci i było mniejsze od ołtarza świątyni Salomona, którego 
bok liczył dwadzieścia łokci (por. 2 Krn 4,1).

Ez 43,17

 וְהָעֲזָרָה אַרְבַּע עֶשְׂרֵה אֹרֶךְ בְּאַרְבַּע עֶשְׂרֵה רחַֹב אֶל אַרְבַּעַת רְבָעֶיהָ וְהַגְּבוּל
סָבִיב ואֹתָהּ חֲצִי הָאַמָּה וְהַחֵיק־לָהּ אַמָּה סָבִיב וּמַעֲלֹתֵהוּ פְּונֹת קָדִים׃

A obramowanie (miało) czternaście (łokci) długości na czterna-
ście (łokci) szerokości ku czterem bokom jego, a obszar dookoła 
niego (miał) połowę łokcia, a wnętrza dla niego (miało jeden) 
łokieć dookoła, a stopnie jego były skierowane na wschód.

אֶל עַל =

Kończąc opis ołtarza, prorok powraca do obramowania (הָעֲזָרָה) i wy-
miarów różnych elementów. Nie została podana specyfikacja, o jakie obramo-
wanie tu chodzi (górne czy dolne; por. w. 14). Dolne miało większe wymiary 
od górnego. Przyjmując, że prorok podaje wymiary górnego obramowania, 
otrzymujemy zewnętrzny wymiar boku ołtarza, który wynosił czternaście łok-
ci z każdej z czterech stron. Zatem obramowanie dolne musiało mieć większe, 
wymiary bowiem wychodziło poza ściany boczne ołtarza.

Obramowanie tworzyło obszar, czyli gzyms (גְּבוּל) o szerokości połowy 
łokcia. Spełniał on funkcję zewnętrznej ściany wnętrza (חֵיק), czyli kana-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



117

lika o szerokości jednego łokcia. Tam gromadziła się krew ofiar. Podob-
nie jak gzyms, również kanalik biegł dookoła całego ołtarza i zabezpieczał 
przed niekontrolowanym rozlewaniem się płynów ociekających ze zwierząt 
ofiarnych.

W pierwszej części w. 17 prorok posługuje się terminologią użytą już w po-
przednich wersetach (ww. 13-16), natomiast nowość pojawia się w zakończe-
niu: a stopnie jego były skierowane na wschód. Na temat stopni wypowiadał się 
Ezechiel w opisie świątyni. Stopnie znajdowały się w różnych miejscach bu-
dowli, co związane było z architekturą i topografią miejsca (Ez 40,6-49). Stop-
nie były integralną częścią ołtarza. Wspomina o nich już tekst Wj 20,25-26: 
A jeśli uczynisz Mi ołtarz z kamieni, to nie buduj go z kamieni ciosowych, bo 
zbezcześcisz go, gdy przyłożysz do niego swoje dłuto. Nie będziesz wstępował po 
stopniach do mojego ołtarza, żeby się nie odkryła nagość twoja. Mojżesz miał 
zatem uczynić ołtarz z kamieni nieociosanych, natomiast wzmianka o po-
wstrzymaniu się od użycia schodów nie mówi o zakazie ich umieszczania przy 
ołtarzu, bowiem kwestia opisywana w tekście Wj 20,26 odnosiła się do tema-
tu stroju kapłańskiego. W świątyni Salomona niewątpliwie ołtarz był zaopa-
trzony w schody, był bowiem wysoki na dziesięć łokci (2 Krn 4,1). Ezechiel, 
w przeciwieństwie do opisów pierwszej świątyni, wyraźnie wspomina o scho-
dach, natomiast unika informacji na temat materiału, z jakiego uczyniony był 
ołtarz i schody.

Do górnej części ołtarza prowadziły schody od strony wschodniej (קָדִים). 
Ze wcześniejszego opisu świątyni wynika, że strona wschodnia była uprzywi-
lejowana, prorok wkroczył bowiem na teren święty od strony wschodniej; ko-
lejne bramy (wschodnie) prowadziły do Miejsca Najświętszego (debir), na linii 
osi wschód – zachód. Ołtarz znajdował się pomiędzy bramami dziedzińców 
a bramami świątyni (בַּיִת). Kapłan wstępując po stopniach ołtarza, miał skie-
rowane oblicze na świątynię, a więc na debir.

Konsekracja ołtarza ofiar całopaleń (43,18-27)

Jahwe zwraca się z poleceniem do Ezechiela (w. 18-19); zadania kapłanów 
(ww. 19-26); dopełnienie rytu konsekracyjnego (w. 27).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



118

Ez 43,18

 וַיֹּאמֶר אֵלַי בֶּן־אָדָם כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה אֵלֶּה חֻוקֹּת הַמִּזְבֵּחַ בְּויֹם הֵעָותֹושֹׂ
לְהַעֲולֹת עָלָיו ועֹלָה וְלִזְרקֹ עָלָיו דָּם׃

I rzekł do mnie: Synu człowieczy, tak rzekł Pan, Jahwe: Te (są) 
nakazy (odnośnie) do ołtarza w dniu uczynienia jego, dla skła-
dania na nim ofiary całopalnej i dla pokropienia na nim krwią.

אֲדנָֹי LXX brak
יְהוִה LXX ο θεος ισραηλ

W. 18 rozpoczyna relację o konsekracji ołtarza i zawiera na wstępie roz-
budowaną formułę: I rzekł do mnie: Synu człowieczy, tak rzekł Pan, Jahwe. 
Dwa razy występuje tu rdzeń אמר (mówić) i w obu przypadkach w formie 
perfectum, czyli w czasie dokonanym (w osnowie qal). Użycie określenia synu 
człowieczy sugeruje, że przemawia tu Jahwe (por. Ez 2,1). W tekście nie jest 
podany jednak podmiot, czyli mówiącym mógł być również mąż-przewodnik. 
W drugiej części sentencji nie ma jednak już wątpliwości, że mówiącym był 
Pan, Jahwe. Użycie podwójnej formy imienia Bożego jest typowe dla Ezechiela 
już we wcześniejszych partiach księgi. Tak zredagowany wstęp do w. 18 łączy 
go z poprzednimi wypowiedziami proroka.

Słowa Jahwe zawierają nakazy (חֻקָּה) (odnośnie) do ołtarza. Termin חֻקָּה 
(należność, prawa, zwyczaje) należy do języka jurydycznego, czyli przepisów 
prawnych Tory, i często był używany przez Ezechiela (począwszy od Ez 5,6; 
por. 43,11; w sumie 24 razy). Tym razem prorok stosuje go w znaczeniu prze-
pisów (nakazu) dotyczących konsekracji ołtarza. Konsekracja miała się doko-
nać w dniu (בְּויֹם), jednak ten dzień nie jest konkretnie oznaczony chronolo-
gicznie (jest to pierwszy dzień konsekracji ołtarza; por. w. 22); natomiast sama 
czynność konsekracyjna została określona rdzeniem עָשָׂה (czynić).

Ezechiel wymienia dwie funkcje, jakie miał spełniać ołtarz. Po pierwsze, 
będzie na nim składana ofiara całopalna (ועֹלָה). O niej mowa była już wcze-
śniej w kontekście przygotowań ofiar przy portykach świątynnych (Ez 40,38-
39.42). Po drugie, ołtarz będzie pokropiony krwią (ֹוְלִזְרק -Ezechiel na .(דָּם 
wiązuje tu do starych rytów opisanych w kontekście zawierania Przymierza 
Jahwe z Mojżeszem (Wj 24,6) oraz składania ofiary biesiadnej (Kpł 3,2). Krew 
służyła również Izraelowi do oznaczenia domów w czasie Nocy Paschalnej 
(Wj 12,13).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



119

Ez 43,19

 וְנָתַתָּה אֶל־הַכֹּהֲנִים הַלְוִיִּם אֲשֶׁר הֵם מִזֶּרַע צָודֹק הַקְּרבִֹים אֵלַי נְאֻם אֲדנָֹי
יְהוִה לְשָׁרְתֵנִי פַּר בֶּן־בָּקָר לְחַטָּאת׃

I dasz dla kapłanów lewickich – którzy są z pokolenia Sadoka, 
zbliżających się do Mnie, wyrocznia Pana, Jahwe, aby służyć 
Mi – cielca, potomka stada, na ofiarę za grzech.

אֲדנָֹי LXX brak

Ezechiel postępuje zgodnie z poleceniem otrzymanym od Jahwe (w. 18). 
Konsekracji ołtarza dokonają kapłani przy współdziałaniu z Ezechielem, pro-
rokiem – kapłanem (Ezechiel nie pełnił faktycznie funkcji kapłańskiej).

Kapłani, o których pisze Ezechiel, zgodnie z tradycją pochodzili z plemie-
nia Lewiego (לְוִיִּם) i byli potomkami Sadoka (צָודֹק). Była to uprzywilejowana 
grupa kapłańska, o której prorok wspomina już w tekście Ez 40,46: oni (są) sy-
nami Sadoka, zbliżający się – z synów Lewiego – do Jahwe, aby Mu służyć. Ta 
wstępna prezentacja kapłanów nowej świątyni odwołuje się do tradycji Moj-
żeszowej i pierwszej świątyni, lecz nie ogranicza się wyłącznie do tych treści, 
bowiem została ona wzbogacona o nową wartość, na którą wskazuje obecność 
i zaangażowanie Ezechiela. Jego rola ma bardziej charakter prorocki niż ka-
płański, aczkolwiek to on ma wybrać i dać (וְנָתַתָּה) cielca na ofiarę. Ezechiel 
nie miał jednak dokonać konsekracji, bowiem w świątyni przystęp do Jahwe 
mieli kapłani do tego upoważnieni. To oni zbliżali się do Jahwe w celu pełnie-
nia służby (לְשָׁרְתֵנִי). Chodzi o służbę świątynną, o której prorok szczegóło-
wiej wypowiada się w tekście Ez 44,10-31 (por. Ez 40,46; 42,14; 45,4.5; 46,24). 
Służba w świątyni będzie najważniejszą aktywnością kapłanów reprezentują-
cych cały lud. Tym samym bliskość Izraela względem Jahwe dzięki posłudze 
kapłanów otrzyma swój punkt kulminacyjny.

Zwierzęciem ofiarnym będzie פַּר בֶּן־בָּקָר (cielec, potomek stada). W tek-
ście brak szczegółowych informacji na temat kryteriów wybory danej ofiary 
(np. zwierząt bez skazy). Brak tych danych nie oznaczał, iż mógł być ofiaro-
wany każdy cielec, nawet mający defekty. Odpowiedzialnym za jakość ofiary 
był Ezechiel, który otrzymał wizję świątyni, jej świętości i całkowitej separacji 
od tego, co nieczyste. Jedyną wskazówką jaką dostał prorok, była konieczność 
wyboru młodego cielca, na co wskazuje zwrot syn stada. Termin בָּקָר oznacza 
stado lub trzodę, a idiom syn stada wskazuje na młody okaz ze stada.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



120

Ofiara będzie składana za grzech/y (לְחַטָּאת), o której była już wcze-
śniej mowa (Ez 40,39; 42,13). Taka ofiara, w kontekście konsekracji ołtarza, 
nie oznaczała oczyszczenia jednostki lub społeczności z grzechów, lecz była 
oczyszczeniem miejsca, na którym znajdował się ołtarz, czyli sfery oddzielonej 
od tego, co grzeszne (profanum).

Ez 43,20

 וְלָקַחְתָּ מִדָּומֹ וְנָתַתָּה עַל־אַרְבַּע קַרְנֹתָיו וְאֶל־אַרְבַּע פִּונֹּת הָעֲזָרָה וְאֶל־הַגְּבוּל
סָבִיב וְחִטֵּאתָ ותֹואֹ וְכִפַּרְתָּהוּ׃

I weźmiesz z krwi jego i dasz na czerech rogach i w czterech na-
rożnikach obramowania, i  w  obszarze dookoła, i  oczyścisz go, 
i dokonasz przebłagania jego.

אֶל עַל =

Z polecenia Jahwe ofiarny cielec miał być pozbawiony krwi, a prorok zo-
stał zobowiązany do pokropienia nią czterech rogów ołtarza, narożników ob-
ramowania oraz wszystkich kanalików (obszar dookoła). Tekst wskazuje na to, 
że krew miała wypełnić całą przestrzeń (do tego przeznaczoną), ryt bowiem 
nie mógł być w najmniejszy sposób naznaczony jakąkolwiek skazą. Krew była 
traktowana jako zasada życia, bez niej osobnik zamieniał się w proch (nicość). 
Krew, która wypłynęła na ziemię, musiała być przysypana piaskiem, miała bo-
wiem najważniejsze znaczenie w rycie ofiarniczym: oznaczała kontakt z tym, 
co święte. Rozlanie krwi oznaczało uwolnienie świętości i życia: Bo życie ciała 
jest we krwi, a Ja dopuściłem ją dla was tylko na ołtarzu, aby dokonywała prze-
błagania za wasze życie, ponieważ krew jest przebłaganiem za życie (Kpł 17,11). 
Aplikując tę zasadę do rytu konsekracji ołtarza, prorok wskazuje, że rozlana 
krew oznacza oddanie tego miejsca Jahwe, który był Panem życia i święto-
ści. To miejsce nie będzie w żadnym wypadku poddane grzechowi, stanie się 
czyste, co w formie negatywnej zostało wyrażone ָוְחִטֵּאת (dosłownie: i roz-
grzeszysz go), natomiast w formie pozytywnej zaznacza to formuła ּוְכִפַּרְתָּהו 
(dosłownie: i dokonasz przebłagania). Ołtarz będzie miejscem spotkania Jahwe 
z Izraelem w świętości, czystości i pojednaniu.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



121

Ez 43,21

וְלָקַחְתָּ אֵת הַפָּר הַחַטָּאת וּשְׂרָופֹ בְּמִפְקַד הַבַּיִת מִחוּץ לַמִּקְדָּשׁ׃

I weźmiesz cielca, ofiarę za grzech, i spali się go w wyznaczonym 
miejscu świątyni, poza miejscem świętym.

Początek w. 21 brzmi identycznie jak zwrot inicjujący poprzednią wy-
powiedź. Prorok wezwany został do dalszego działania: ָּוְלָקַחְת (i weźmiesz). 
W przeciwieństwie do poprzedniej akcji nie chodzi tu jednak o czynność 
Ezechiela (rozlanie krwi na ołtarzu), lecz wybór kolejnego cielca (הַפָּר), który 
w przeciwieństwie do pierwszego zwierzęcia (w. 19) miał być już dojrzałym 
osobnikiem.

Cielec będzie ofiarą za grzech (por. w. 19). Prorok wskazuje więc na kolej-
ny ryt oczyszczenia świątyni. Ezechiel miał przekazać cielca w ręce nieokre-
ślonych osób. Prawdopodobnie chodziło tu o kapłanów lub o inne upoważ-
nione osoby (por. Kpł 4,10-21; 16,27-28). W tym miejscu taka informacja nie 
byłą dla proroka czymś istotnym, bowiem Ezechiel nie opisuje służby kapłań-
skiej w nowej świątyni, lecz fakt jej oczyszczenia. Zgodnie z tradycją Izraela 
oczyszczenie było pierwszym krokiem do oddania wybranego miejsca pod 
panowanie Jahwe. W ten sposób tworzyła się faktycznie ziemia święta, obszar 
oddzielony, do którego dostęp mieli przede wszystkim kapłani, a lud mógł tu 
przebywać w ograniczonym zakresie.

Kapłani, którzy przejęli od Ezechiela cielca, byli zobowiązani do spalenia 
-go. W kontekście mowy o ofiarach Ezechiel jeden raz używa czasow (וּשְׂרָופֹ)
nika שָׂרַף (spalić). Prorok stosuje ten rdzeń (שָׂרַף) w perykopie opisującej czyn-
ność symboliczną (Ez 5,4), w tekście o niewdzięcznej Jerozolimie (Ez 16,41) 
oraz w historii Oholi i Oholiby (Ez 23,47). We wszystkich tych tekstach Eze-
chiel zapowiada usunięcie nieprawości (grzechu), która była przeszkodą w re-
alizacji przyjaźni ludu z Jahwe. Te przeszkody miały być całkowicie usunięte, 
a znakiem oczyszczenia stał się właśnie ryt spalenia cielca. Akcja ta miała się 
dokonać w obrębie świątyni (הַבַּיִת), lecz poza miejscem świętym (ׁמִקְדָּש). Ter-
minologia, jaką stosuje tu prorok, odbiega nieco od tego, co było wcześniej po-
wiedziane o świątyni (הַבַּיִת). Tym razem nie chodzi o budowlę centralną, skła-
dającą się z trzech części (ulam, hekal i debir), lecz o cały kompleks świątynny, 
natomiast najważniejsza jego część została określona terminem ׁמִקְדָּש. Jest to 
pierwsze użycie tego określenia w Ez 40–48 (często pojawia się od Ez 44,1). 
Ezechiel ponownie rozróżnia poszczególne części całego sanktuarium, które 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



122

winno być oczyszczone, a więc konsekrowane. Miejsce, w którym miał być spa-
lony cielec, nie zostało precyzyjnie określone. Formuła בְּמִפְקַד wskazuje na coś 
ustalonego, obliczonego, a więc precyzyjnie określonego. Nie było to zatem przy-
padkowe miejsce (każde), lecz odpowiednie do tych czynności. Ezechiel, który 
był tak szczegółowy w opisie poszczególnych części kompleksu świątynnego, 
nie nazywa jednak wybranego miejsca, a tym samym daje do zrozumienia, że ta 
informacja nie była istotna. Najważniejsze dla niego było to, że wszystkie części 
sanktuarium zostaną oczyszczone i konsekrowane.

Ez 43,22

 וּבַויֹּם הַשֵּׁנִי תַּקְרִיב שְׂעִיר־עִזִּים תָּמִים לְחַטָּאת וְחִטְּאוּ אֶת־הַמִּזְבֵּחַ כַּאֲשֶׁר
חִטְּאוּ בַּפָּר׃

I  w  dniu drugim złożysz kozła bez skazy na ofiarę za grzech 
i oczyszczą ołtarz, tak jak oczyścili ofiarę cielca.

Prorok wspomina z kolei o drugim dniu konsekracji ołtarza (por. w. 18). 
Otrzymał polecenie złożenia (תַּקְרִיב) kozła (שְׂעִיר־עִזִּים) bez skazy (תָּמִים). 
Rdzeń קרב (zbliżać się, nadchodzić) w tradycji P (kapłańskiej) oraz u Eze-
chiela znaczy złożyć ofiarę (w hifil). Kolejnym zwierzęciem ofiarnym miał być 
kozioł. Kozły funkcjonowały w wielu rytach ofiarniczych Izraela, a zwłaszcza 
w ofiarach przebłagalnych i w uroczystościach związanych z obchodami Dnia 
Przebłagania (Lb 7,1-89; Kpł 16,1-28). Kozioł został określony przez Ezechie-
la dwoma terminami. Pierwszy z nich to שְׂעִיר (dosłownie: włochaty), drugi 
w liczbie mnogiej עִזִּים (dosłownie: sierść). W Izraelu ze względu na znaczenie 
kozła w życiu ekonomicznym i religijnym powstało wiele określeń tego zwie-
rzęcia. Ezechielowy język podkreśla konieczność dokonania wyboru kozła 
spośród różnych kozłów, bowiem miał on być bez skazy (brak wszelkiej ułom-
ności, w pełni zdrowy i rozwinięty, o jednej maści).

W drugiej części w. 22 prorok powraca do myśli o oczyszczeniu ołtarza 
(por. w. 20) i dodaje, iż ofiara z kozła będzie tej samej natury co ofiara z ciel-
ca. Kozioł i cielec były pierwszymi (wzmiankowanymi przez proroka w tym 
kontekście) zwierzętami ofiarnymi, które w kulturze Izraela odgrywały istotną 
rolę jako zwierzęta brane ze stada (hodowlanego). W życiu codziennym (obok 
owiec) odgrywały one istotną rolę, zabezpieczały wiele potrzeb społeczności 
(bez nich Izrael nie mógłby istnieć). W praktyce kultycznej również odgrywa-
ły kluczową rolę.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



123

Ez 43,23

בְּכַולֹּתְךָ מֵחַטֵּא תַּקְרִיב פַּר בֶּן־בָּקָר תָּמִים וְאַיִל מִן־הַצֹּאן תָּמִים׃

Gdy dokończysz oczyszczenia, złożysz młodego cielca, potomka 
stada bez skazy, i barana z trzody bez skazy.

Kontynuując opis rytu oczyszczenia, prorok rozpoczyna w. 23 od formuły 
-Są to słowa Jahwe skierowane do Ezechiela. Czasow .(gdy dokonasz) בְּכַולֹּתְךָ
nik כָּלָה (zatrzymywać się, kończyć, zakończyć, niszczyć) użył prorok już we 
wzmiance o zakończonych pomiarach, dokonanych przez męża-przewodni-
ka (Ez 42,15; por. 43,8.27). Czasownik ten informuje zarówno o zakończeniu 
całego dzieła, jak i jego pewnej części. Tę drugą ewentualność stosuje prorok 
w w. 23. Pierwszy etap oczyszczenia został zakończony (ww. 18-22), a jego do-
pełnieniem będą kolejne czynności, do wykonania których Ezechiel również 
został zobowiązany.

W w. 23 była mowa o złożeniu kozła, natomiast w w. 23 powraca motyw 
cielca (פַּר), młodego (potomka stada) i bez skazy. Pierwsze określenie wystę-
puje w w. 19, a drugie w w. 22 (kozioł bez skazy). Wypowiedź w. 23 upodabnia 
się zatem do wcześniejszych wersetów i w sposób komplementarny prezentu-
je przeznaczonych do ofiary cielca oraz barana (אַיִל). To pierwsza wzmianka 
o ofierze z barana w księdze, lecz często wspominana jest w późniejszych par-
tiach (Ez 45,23.24; 46,4.5.6.7.11). Spośród wszystkich zwierząt wymienianych 
w BH najczęściej jest mowa o baranach, owieczkach i jagniętach. Ofiara z ba-
rana przypominała wyjście Izraela z Egiptu i w szczególny sposób identyfiko-
wała naród Izraela z działaniem Jahwe (Wj 12,3-7). Ofiara z barana zastępowa-
ła symbolicznie ofiarę z samego człowieka, bowiem naród był zobowiązany do 
ofiarowania Jahwe wszystkiego, co najcenniejsze.

Ez 43,24

 וְהִקְרַבְתָּם לִפְנֵי יְהוָה וְהִשְׁלִיכוּ הַכֹּהֲנִים עֲלֵיהֶם מֶלַח וְהֶעֱלוּ ואֹתָם עֹלָה
לַיהוָה׃

I  złożysz je przed obliczem Jahwe, i  rzucą kapłani na nie sól, 
i złożą je na ofiarę całopalną dla Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



124

Zgodnie z wymową w. 24, Jahwe poleca działanie dwom podmiotom. Jed-
nym z nich jest prorok, a drugim są kapłani. Konsekracja ołtarza dokona się 
zatem na skutek współdziałania obu podmiotów pozostających w całkowitej 
zależności od Jahwe, gdyż jest to Jego dzieło i On sprawia, że ołtarz i całe oto-
czenie stają się miejscem świętym.

Czynność Ezechiela została wyrażona czasownikiem קרב, natomiast ka-
płanów – czasownikami שׁלך oraz עלה. Pierwszy z nich występuje trzy razy 
w ww. 22-24 i opisuje aktywność proroka, natomiast drugi jest jednorazowo 
użyty, a trzeci dwukrotnie (na tle całego fragmentu Ez 40–48). W całym do-
konującym się procesie kreatywną rolę odgrywa Ezechiel, kapłani natomiast 
uczestniczą w wydarzeniu zgodnie ze swoją misją, lecz pozostają w pełni 
podporządkowani zaleceniom Jahwe. We fragmencie o konsekracji ołtarza 
(Ez 43,18-27) kapłani wspominani są 3 razy (ww. 19.24.27).

Rolą kapłanów będzie wrzucenie soli (מֶלַח) do ofiary całopalnej. Sól sym-
bolizowała trwałość związku Jahwe z ludem (przymierze soli – por. Kpł 2,13). 
Ezechiel wspomina o nacieraniu solą niemowląt (Ez 16,4), co miało związek 
z ideą nowego początku. Sól pojawia się również w kontekście ofiar całopal-
nych w tekście Ezd 6,9. Bogata symbolika soli sprawia, że w geście kapłanów 
(wrzucenie tego minerału na ofiarę całopalną), można dostrzec temat nowe-
go początku relacji Jahwe z ludem oraz trwałości nowego przymierza pokoju, 
o którym prorok pisał wcześniej (Ez 34,35; 37,26).

Drugą czynność kapłanów określa czasownik עלה (wstępować w górę, 
składać ofiarę); tym samym rdzeniem została nazwana także ofiara całopalna: 
 Zastosowany rdzeń zarówno do opisu czynności, jak i żertwy ofiarnej .ועֹלָה
podkreśla integralność całego wydarzenia, zwłaszcza że rdzeń עלה służy do 
wyrażenia idei unoszenia się w górę, co symbolizuje związek tego, do ziemskie, 
z tym, co niebiańskie. Kierunek ku górze był wskazówką daną całemu Izraelo-
wi, naród miał całkowicie ukierunkować się ku Jahwe, a znakiem tego stała się 
ofiara całkowita (ועֹלָה).

Ez 43,25

 שִׁבְעַת יָמִים תַּעֲשֶׂה שְׂעִיר־חַטָּאת לַויֹּם וּפַר בֶּן־בָּקָר וְאַיִל מִן־הַצֹּאן תְּמִימִים
יַעֲשׂוּ׃

Siedem dni będziesz sporządzał kozła na ofiarę za grzech na 
dzień; i  (również) młodego cielca, potomka stada, i  barana 
z trzody bez skazy, sporządzą.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



125

Zgodnie z tradycją kapłańską, ryt konsekracji ołtarza miał trwać siedem 
dni (Wj 29,37; por. Kpł 8,33). Ezechiel niewątpliwie zaznajomiony był z tą 
praktyką (wówczas ostatecznie formowała się tradycja kapłańska), rozpoczyna 
zatem relację w w. 25 formułą: Siedem dni będziesz sporządzał kozła na. Liczba 
siedem wyraża ideę pełni i pojawia się często w symbolice opisu nowej świąty-
ni i odnowy Izraela, i jest charakterystyczna zwłaszcza w tekście Ez 45,23 (por. 
Ez 40,22.26; 41,3; 44,26; 43,45.26; 45,20.23.25).

W w. 25 dwa razy występuje czasownik עשׂה (robić, czynić), który w kon-
tekście ofiarniczym znaczy przygotować i spełnić ofiarę. Czasownik ten na 
początku odnosi się do czynności Ezechiela (2. osoba), a w końcu do posługi 
kapłanów (3. osoba, liczba mnoga). Ich wzajemne współdziałanie było misją 
do wykonania, która miała trwać siedem dni. Ezechiel winien był przygoto-
wać kozła (por. w. 22), natomiast kapłani cielca i barana (por. ww. 19.21.22.23). 
Według w. 19 to prorok miał dać kapłanom cielca, tym samym proces wzajem-
nego współdziałania został jeszcze bardziej podkreślony.

Ez 43,26

שִׁבְעַת יָמִים יְכַפְּרוּ אֶת־הַמִּזְבֵּחַ וְטִהֲרוּ אֹותֹ וּמִלְאוּ יָדָיו׃

Siedem dni będą dokonywać rytu przebłagania ołtarza, i oczysz-
czą go, i zostaną napełnione ręce jego.

W. 26 kontynuuje myśl o siedmiodniowym okresie konsekracji ołtarza. Pro-
rok ponowie posługuje się terminem ַהַמִּזְבֵּח (ołtarz – por. ww. 13.18.22.27), 
natomiast czasownik כִּפֶּר (dokonać przebłagania/pojednania) występował już 
w w. 20. Kolejne użycie tego rdzenia podkreśla rangę wydarzenia, jakim było po-
jednanie. Ołtarz nie jest tu traktowany jedynie jako martwy przedmiot, lecz jako 
miejsce, na którym dokonuje się pojednanie między Jahwe a Jego ludem.

Synonimem כִּפֶּר jest טָהָר (oczyszczać) czasownik również użyty w w. 20. 
Zastosowana formuła ujawnia głęboką treść dokonujących się wydarzeń, które 
w istotny sposób wpłyną na dzieje Izraela; nie będą już one jednym pasmem 
grzechów (por. Ez 16; 20; 22; 23). W przyszłości naród będzie nieustannie ce-
lebrował bliskość Jahwe w pojednaniu oraz czystości.

Końcowa fraza w. 26 zawiera idiom: i zostaną napełnione ręce jego. Cho-
dzi o ręce (liczba podwójna: יָדָיִם) konsekratora ołtarza. Geneza tego idiomu 
może pochodzić z formuły oznajmiającej czynność zapłaty lub darowania 
części ofiary, jaką otrzymywał kapłan za swoją posługę (por. Wj 28,41; Kpł 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



126

8,33). Praktyka taka wynikała z faktu, że pokolenie Lewitów (kapłańskie) nie 
posiadało działu ziemi, lecz utrzymywali się ze służby świątynnej. Zastosowa-
ny idiom zaznacza fakt, iż wszystkie czynności konsekracyjne będą do końca 
wypełnione, a więc ołtarz stanie się obiektem świętym, a tym samym uprzywi-
lejowanym miejscem składania ofiar.

Ez 43,27

 וִיכַלּוּ אֶת־הַיָּמִים ס וְהָיָה בַויֹּם הַשְּׁמִינִי וָהָלְאָה יַעֲשׂוּ הַכֹּהֲנִים עַל־הַמִּזְבֵּחַ
אֶת־ולֹועֹתֵיכֶם וְאֶת־שַׁלְמֵיכֶם וְרָצִאתִי אֶתְכֶם נְאֻם אֲדנָֹי יְהֹוִה׃

I zakończą się dni, i stanie się w dniu ósmym, i odtąd sporządzą 
kapłani na ołtarzu całopalenia wasze i ofiary wspólnotowe wa-
sze, i będę przychylny wam, wyrocznia Pana, Jahwe.

וִיכַלּוּ אֶת־הַיָּמִים LXX brak
אֲדנָֹי LXX brak

Czasownik כָּלָה (zakończyć) wskazuje na przełomowy moment konsekra-
cji ołtarza, w którym będzie przejście z siódmego do ósmego dnia. Już w. 23 
wskazywał na pierwszy etap dokończenia (ָבְּכַולֹּתְך) dzieła oczyszczania (ww. 
18-22), natomiast w w. 27 (w oparciu o ten sam czasownik) prorok oznajmia 
całkowite zakończenie rytu konsekracji ołtarza. Dni (הַיָּמִים) naznaczone były 
aktywnością proroka i kapłanów. Po nich nastąpi dzień ósmy (הַשְּׁמִינִי  .(ויֹּם 
Zgodnie z tradycją semicką, dzień ósmy był początkiem nowego tygodnia. 
W ósmy dzień po narodzinach przewidziany był ryt obrzezania noworodka 
płci męskiej (Kpł 12,3; po ustaniu nieczystości matki). Ezechiel poucza, że 
w ósmym dniu ołtarz zostanie całkowicie oczyszczony, wyłączony ze sfery pro-
fanum i integralnie złączony ze świętością całego zespołu świątynnego.

Od dnia ósmego kapłani na ołtarzu będą sporządzali (ּיַעֲשׂו) ofiary (por. 
w. 25). Od tego momentu nie ma już mowy o aktywności proroka, która była 
charakterystyczna dla rytu konsekracji ołtarza, a wszystkie czynności będą 
sprawowali upoważnieni kapłani (synowie Sadoka – por. Ez 40,46; 43,19). Eze-
chiel wymienia dwa rodzaje ofiar. Pierwsza to ofiara całopalenia, o której była 
mowa już w poprzednich wersetach (ww. 18.24), a druga to ofiara nazwana 
 Ten drugi typ ofiar znany .(rdzeń ten oznacza niepodzielność, pokój) הַשְּׁלָמים
był w prawodawstwie Mojżeszowym (Kpł 7,12-21). Chodziło o ofiarę, która 
wskazywała na wspólnotę ludu z Jahwe; był to równocześnie rodzaj dziękczy-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



127

nienia. Taka wspólnota miała zaistnieć między Jahwe a odnowionym Izraelem. 
Pan uzdalniał lud, by trwał z Nim w zjednoczeniu.

Zarówno w przypadku ofiary całopalnej, jak i wspólnotowej, prorok doda-
je sufiks zaimkowy wasze. Odnosi się on do kapłanów składających ofiary oraz 
całego ludu, których kapłani reprezentują. Miejsce ołtarza stanie się znakiem 
życzliwości Jahwe względem Izraela. Zaznacza to formuła: i będę przychylny 
 mieć upodobanie; w LXX) רצה trzeba czytać jako רצא wam. Rdzeń (רָצִאתִי)
pojawia się tu zwrot του σωτηριου = zbawienie, ocalenie). Nowy kult w świą-
tyni, nowe ofiary składane na konsekrowanym ołtarzu, zmienią całkowicie re-
lacje między Jahwe a ludem. Wszystko dokona się dzięki inicjatywie i mocy 
Pana. Konieczna jednak okaże się współpraca proroka i kapłanów z Jahwe. 
Ezechiel poświęca wiele uwagi tej kwestii. Całość jego wypowiedzi (ww. 1-27) 
kończy formuła wyrocznia Pana, Jahwe. Stanowi ona pieczęć długiej wypo-
wiedzi. Odwołuje się do jedynego i pełnego autorytetu, jakim jest Jahwe. Cała 
treść, jaką zaprezentował Ezechiel, nie wynikała z jego osobistych przekonań, 
lecz stanowiła wyraz zamysłu Jahwe. Jego odniesienie do ludu było pełne przy-
chylności, a więc mocy zbawczej.

Zamknięta brama wschodnia (44,1-3)

Prorok zwrócony w kierunku zewnętrznej bramy wschodniej (w. 1); po-
wody zamknięcia bramy wschodniej (w. 2); zadania księcia przybywającego do 
zamkniętej bramy wschodniej (w. 3).

Ez 44,1

וַיָּשֶׁב אֹתִי דֶּרֶךְ שַׁעַר הַמִּקְדָּשׁ הַחִיוצֹן הַפֹּנֶה קָדִים וְהוּא סָגוּר׃

I zawrócił mnie drogą bramy miejsca świętego (położonego) na 
zewnątrz, skierowanego (na) wschód, a ona była zamknięta.

Poprzedni werset (43,27) kończył opis poświęcenia ołtarza oraz inaugura-
cji składania ofiar całopaleń (ósmy dzień). Miały być one miłe dla Jahwe, który 
zapewnił o swojej przychylności. W kolejnym wersecie (44,1) następuje zmia-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



128

na, nie ma już mowy do ludu, lecz (ponownie) wyłącznie mowa do proroka. 
Zanim pojawiły się słowa (ww. 2-3) nastąpił gest: I zawrócił (וַיָּשֶׁב) mnie. Kto 
sprawił ten gest? Jahwe względnie mąż-przewodnik? W kontekście poprzedza-
jącym i następującym tych słów (Ez 43,18-27; 44,2-3) Jahwe jest Tym, który 
przemawia do proroka. Mąż-przewodnik jednak znajduje się ciągle niejako 
w tle wszystkich opisów Ezechiela. Nie ma jednak większego znaczenia, kto 
jest autorem gestu określonego formułą וַיָּשֶׁב; istotne jest to, że dokonał się 
on za sprawą i zgodnie z zamysłem Jahwe. Prorok wykazuje, że czynność, jaką 
miał wykonać, nie była tożsama z czynami wykonywanymi poprzednio. Gesty 
przewodnika (Jahwe lub męża) prowadzącego Ezechiela określał rdzeń בוא 
(np. 40,1.2; 43,5; 44,4), natomiast rdzeń סגר (zamknąć) pojawia się w bloku 
40–48 po raz pierwszy w omawianym wersecie. Ezechiel wskazuje na wyda-
rzenie przełomowe, na zwrot w relacji, na punkt, do którego zmierzała dotych-
czasowa relacja. Świątynia została opisana, ołtarz poświęcony, ofiary składane, 
kapłani podjęli służbę, a nade wszystko powróciła chwała Jahwe do świątyni 
(cały opis to jednak wizja przyszłości).

Pomimo że miejscem najważniejszym pozostawała wewnętrzna świątynia, 
a w niej debir, tym niemniej zawrócenie się proroka ku zewnętrznej stronie 
sanktuarium miało znaczenie fundamentalne. Kierunek wschodni był od po-
czątku uprzywilejowany w relacji Ezechiela o nowej świątyni (Ez 40,6-16.32-
34; 43,1-12), co zostało przypieczętowane stwierdzeniem: A oto chwała Boga 
Izraela przyszła z drogi wschodniej; a głos jej, jak głos wód wielkich, a ziemia ja-
śniała od chwały Jego (Ez 43,2). Prorok wskazuje zatem na drogę świętą, która 
prowadziła od bramy wschodniej do Miejsca Świętego Świętych (debir); była 
to droga chwały Jahwe.

W w. 1 Ezechiel stosuje szereg kluczowych terminów: ְדֶּרֶך (droga), שַׁעַר 
(brama), ׁהַמִּקְדָּש (miejsce święte), קָדִים (wschód) oraz סָגוּר (zamknięta). Dro-
ga wyznacza kierunek dążenia do celu, jakim w tym wypadku była brama. Isto-
tą bramy było umożliwienie przejścia z jednej przestrzeni do drugiej, będących 
od siebie oddzielonymi, oraz ochrony przed niebezpieczeństwami, stąd bywała 
otwartą względnie zamkniętą. W czasie gdy była otwarta stawała się częścią 
drogi, natomiast w chwili gdy była zamknięta stawała się częścią muru, który 
oddzielał od siebie dwie przestrzenie. W opisie proroka zamknięta brama staje 
się swoistym znakiem. W dotychczasowej relacji wszystkie bramy były otwarte 
i umożliwiały swobodne poruszanie się po całej przestrzeni świętej (dotyczyło 
to zwłaszcza męża-przewodnika). W przełomowym (וַיָּשֶׁב) momencie zmienia 
się wszystko. Droga prowadząca od świątyni (בַּיִת) kończy się na zamkniętej 
bramie. Brama staje się częścią muru zewnętrznego, a jednak nie traci swej na-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



129

zwy i dalej jest שַׁעַר. Oznacza to, że miała w dalszym ciągu do spełnienia istot-
ną rolę, była czymś znacznie ważniejszym od bramy jako takiej.

Ezechiel we wcześniejszych tekstach zaledwie raz przywoływał ideę za-
mknięcia: I wstąpił we mnie duch i postawił mnie na me nogi, i rozmawiał ze 
mną mówiąc do mnie: Idź, zamknij się (הִסָּגֵר) pośrodku swego domu (Ez 3,24). 
Celem takiego zachowania się proroka było wykonanie czynności symbolicznej 
(pozbawienie mowy). Dla Ezechiela rdzeń סגר służy do określania czynności 
(stanu), która zawierała ideę o oddzieleniu sfery Jahwe od sfery profanum. „Za-
mknięcie” się proroka w domu było sposobem na stworzenie sfery oddzielonej. 
Ezechiel stał się szafarzem słowa Jahwe, które w owym czasie nie było dostęp-
ne dla ludu (symbol utraty mowy). W opisie nowej świątyni prorok kilkakrot-
nie przywołuje ideę סגר, zawsze w kontekście bramy i kierunku wschodniego 
(por. Ez 44,1.2; 46,1.2.12). W tekście Ez 46,1-12 mowa jest o wschodniej bra-
mie wewnętrznej, która czasowo miała być zamykana, w przeciwieństwie do 
wschodniej bramy zewnętrznej, na trwałe zamkniętej. Ten fakt podkreśla wy-
jątkowy charakter całego obiektu określonego w w. 1 terminem ׁהַמִּקְדָּש (miej-
sce święte). Określenie to pojawiło się już w tekście Ez 43,21, a od fragmentu 
44,1-3 jest już bardzo często używane (Ez 44,1.5.7.8.9.11.15.16; 45,3.4.18; 47,12; 
48,8.10.10.21). Nie chodzi wyłącznie o centrum, jakim była świątynia בַּיִת, lecz 
o to wszystko, co znajdowało się wewnątrz murów (zewnętrznych).

Ez 44,2

 וַיֹּאמֶר אֵלַי יְהוָה הַשַּׁעַר הַזֶּה סָגוּר יִהְיֶה לאֹ יִפָּתֵחַ וְאִישׁ לאֹ־יָבֹא ובֹ כִּי יְהוָה
אֱלֹהֵי־יִשְׂרָאֵל בָּא ובֹ וְהָיָה סָגוּר׃

I rzekł do mnie Jahwe: Brama ta będzie zamknięta, nie będzie 
otwierana i  mąż (żaden) nie będzie wchodził przez nią, gdyż 
Jahwe, Bóg Izraela, wszedł przez nią, i będzie zamknięta.

Po opisie podstawowego faktu (w. 1) prorok przechodzi do relacji o sło-
wach Jahwe (ww. 2-3). Nie ma wątpliwości, że mówiącym jest Jahwe, a gest 
zawrócenia (w. 1) był z Jego inspiracji. Treścią przewodnią słów Jahwe (w. 2) 
jest zamknięta brama (inkluzja całego wersetu). Słowa interpretacji są nie-
zwykle istotne w kontekście wprowadzonego tematu zamkniętej bramy, lecz 
nie wyjaśnionego (w. 1). Architektem całego ׁהַמִּקְדָּש (miejsca świętego) był 
Jahwe, On też decydował o jego wszystkich szczegółach i spełnianych funk-
cjach. Zamknięta brama traci funkcję łącznika dróg zewnętrznych z we-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



130

wnętrznymi (w miejscu świętym). Status bramy został opisany w dwóch for-
mułach: pozytywnej (będzie zamknięta – סגוּר) oraz negatywnej (nie będzie 
otwierana – ַיִפָּתֵח  W ten sposób prorok zaznacza fakt permanentnego .(לאֹ 
statusu bramy. Została ona wyłączona spod nadzoru świątynnego, stała się 
szczególnym znakiem obecności Jahwe w ׁהַמִּקְדָּש. W „normalnych” warun-
kach otwieranie bram było zadaniem odpowiednich służb. W świątyni byli to 
lewici wspomagający kapłanów. Zamknięcie bramy wschodniej nie dokonało 
się jednak na skutek czynności wykonanej przez służby, lecz było aktem towa-
rzyszącym zwrotnemu wydarzeniu w historii nowej świątyni, a mianowicie 
wkroczeniem do niej (od strony wschodniej) chwały Jahwe (Ez 43,1-12). Pro-
rok o skutkach tego zwrotnego wydarzenia został pouczony w wizji zawartej 
w ww. 1-3. Chwała Jahwe przeszła przez wschodnią bramę. Tym samym wy-
pełniła się w sposób doskonały i ostateczny jej funkcja, żadnej innej roli nie 
miała już spełniać. Zamknięta brama to znak zamkniętej przestrzeni świętej, 
której status już nigdy nie ulegnie zmianie. Nie zmieni tego faktu żaden mąż 
– אִישׁ :Ezechiel wprowadza w opisie antytezę .(אִישׁ)  Dziełem Jahwe .יִהְיֶה 
było stworzenie miejsca świętego, natomiast dziełem człowieka nie będzie jego 
destrukcja. Nie powtórzy się zatem sytuacja z okresu pierwszej świątyni, gdy 
za sprawą odstępstwa Izraela do świątyni zostały wprowadzone bożki (ohy-
dy), co oznaczało profanację miejsca świętego.

Informacja o tym, że żaden mąż nie będzie przechodził przez wschodnią 
bramę, oznacza w swej istocie fakt, iż do ׁהַמִּקְדָּש nie dostanie się już nic, co 
nie jest święte, a więc nie poddane Jahwe. W nawiązaniu do opisu Ez 43,1-
12 (powrót chwały Pana), prorok otrzymuje kolejne zapewnienie: to właśnie 
Jahwe wszedł (בָּא) przez bramę. To wydarzenie miało charakter historio-
zbawczy. Odtąd zaistniała sfera świętości, która identyfikuje się z miejscem 
znanym Izraelowi, czyli z świątynią. Jednak nie jest to powtórka z przeszło-
ści. Jest to nowa świątynia, która nie powstała na skutek inicjatywy człowieka 
(pierwsza była zamysłem Dawida). Tym razem Jahwe jest twórcą wszystkie-
go, przedstawia się jednak w sposób tradycyjny: jest Bogiem Izraela. Jahwe 
nie wyparł się swego ludu. Izrael to Jakub i jego potomkowie (tradycja z cza-
sów patriarchów).

Jahwe przeszedł przez bramą wschodnią, był On Bogiem – wybawcą ludu 
w czasach Mojżesza oraz w okresie wszystkich zagrożeń podczas jego pobytu 
w Kanaanie. Jahwe staje się ponownie przewodnikiem, który przeszedł przez 
bramę. To wydarzenie staje się nadzieją dla całej przyszłości odnowionego 
ludu. W Izraelu nie będzie już nic z profanum, dostęp do tego, co obce, zo-
stał zamknięty (סָגוּר). W w. 2 forma סָגוּר (zamykać) występuje dwa razy i ak-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



131

centuje wagę opisywanego wydarzenia i jego nieodwracalny charakter. Takie 
orędzie stało się „dobrą nowiną” dla Izraela. To dla niego Bóg przeszedł przez 
bramę i zamknął ją. Jahwe zatem stworzył sferę bezpieczeństwa dla swego 
ludu. Nigdy nie będzie ona już w jakikolwiek sposób naruszona. Miejsce święte 
 będzie mało charakter trwałej sfery przebywania chwały Jahwe oraz (הַמִּקְדָּשׁ)
Jego ludu.

Wspomniany w w. 2 mąż (ׁאִיש) może oznaczać każdego Izraelitę, łącznie 
z kapłanami, którzy nie mogli wkraczać na teren świątynny od strony wschod-
niej (bramy); mąż może jednak oznaczać także obcego, całkowicie nieupoważ-
nionego, który doprowadziłby do ponownej profanacji świątyni. Taka sytuacja 
już nie nastąpi. Został zamknięty dostęp dla obcości, dla bałwochwalstwa, tego 
wszystkiego, co znamionowało profanum.

Wejście (בָּא) Jahwe miało charakter zbawczy i ostateczny. Owoce tego 
działania będą udziałem Izraela. Dzięki takiemu postępowaniu błogosławień-
stwo nie opuści już ludu i nie powtórzy się sytuacja z okresu pierwszej świąty-
ni, czyli jej zburzenia i rozproszenia ludu. Taka perspektywa naświetlona przez 
Ezechiela nie została w niczym podważona upadkiem drugiej świątyni, która 
w dużym stopniu była kontynuacją pierwszej, a więc zaplanowanej i zbudowa-
nej przez człowieka.

Ez 44,3

 אֶת־הַנָּשִׂיא נָשִׂיא הוּא יֵשֶׁב־ובֹּ לֶאֱוכֹל־לֶחֶם לִפְנֵי יְהוָה מִדֶּרֶךְ אֻלָם הַשַּׁעַר
יָובֹא וּמִדַּרְוכֹּ יֵצֵא׃

Książę, (to) książę, on zasiadał będzie w niej, aby jeść chleb przed 
obliczem Jahwe; z drogi przedsionka bramy wejdzie i z drogi jego 
wyjdzie.

נָשִׂיא LXX brak

W. 3 rozpoczyna się emfazą נָשִׂיא  Owo .(książę, [to] książę) אֶת־הַנָּשִׂיא 
podkreślenie podmiotu działającego jeszcze bardziej jest uwidocznione w po-
równaniu z w. 1, gdzie nie ma mowy wprost o podmiocie działającym.

Prorok wprowadza nową postać (na tle całego Ez 40–48): jest nim książę. 
Dwukrotne użycie, na początku w. 3, terminu נָשִׂיא jest niezwykle znamienne. 
Już partykuła אֶת־ wskazuje wyraźnie na podmiot, który użyty (za pierwszym 
razem) został z rodzajnikiem ַ־ה. Na tym jednak prorok nie kończy, bowiem 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



132

powtarza rdzeń נָשִׂיא. Jest to jedyny tekst Ezechiela, w którym postać księ-
cia została tak wyraziście wskazana. Nie zostało przy tym podane imię własne 
władcy, co rodzi pytanie: O jakiego księcia tu chodzi? W miejsce imienia wła-
snego prorok wprowadza zaimek osobowy הִוּא (on). Dopiero po tych trzech 
formach pojawia się czasownik יֵשֶׁב (zasiadał będzie); jest to składnia zupełnie 
inna od zastosowanej w w. 1, w którym fraza rozpoczyna się od czasownika. 
Dla Ezechiela książętami nazywani byli dawni przywódcy Jerozolimy (por. 
Ez 7,27; 12,10.12; 19,1; 21,17.30; 22,6), a także obcy władcy (Ez 26,16; 27,21; 
30,13; 32,29; 38,2; 39,1.18); będzie nim także nowy Dawid (Ez 34,24; 37,25). 
Do tej ostatniej postaci niewątpliwie nawiązuje Ezechiel w w. 3.

Emfaza obecna na początku w. 3 wskazuje na wyjątkowego, jedynego 
księcia, swoistego arcyksięcia, który wyróżniać się będzie spośród wszystkich 
synów Izraela. Arcyksiążę będzie miał wyjątkowe przywileje. O dwóch z nich 
wspomina prorok.

Po pierwsze, ów książę ֹּיֵשֶׁב־וב (zasiadał będzie w niej). Taka formuła 
odwołuje się do kontekstu poprzednich wersetów (1-2), w których była mowa 
o zamkniętej bramie wschodniej. Ezechiel wykazał dużo starań w celu wy-
kazania wyjątkowego charakteru tej konstrukcji zewnętrznego muru, która 
na skutek zbawczego wydarzenia (przejście przez nią Boga) otrzymała wy-
jątkowy status. Zachowując myślenie na tym poziomie, prorok wprowadza 
temat księcia. Wydawać by się mogło, że bardziej oczekiwaną postacią był-
by kapłan, zwłaszcza pochodzący z pokolenia Sadoka (por. Ez 40,46; 43,19). 
Kapłani (arcykapłani) mieli uprzywilejowane miejsce w świątyni (wstępo-
wanie do debir). Prorok nie interesuje się jednak w tym miejscu posługą 
kapłańską, lecz w dalszym ciągu opisuje niezwykły charakter miejsca, ja-
kim była zewnętrzna brama wschodnia (szczegółowo opisana w Ez 40,6-16). 
Brama była znaczną konstrukcją, w której znajdowały się liczne pomiesz-
czenia. Służyła nie tylko do przechodzenia, lecz również do przebywania. 
Ten pierwszy charakter utraciła, lecz pozostała druga funkcja. Budowla była 
obszerna i przez pewien czas stała się „rezydencją” królewską. Wiadomo, że 
centralnym miejscem pałacu królewskiego była sala tronowa, w której zasia-
dał władca sprawujący swój urząd. W tekście nie pojawia się termin „tron”, 
lecz można zakładać, że Ezechiel ma na myśli ten obiekt. Tron symboli-
zował majestat, władzę, splendor, chwałę i autorytet. W sensie absolutnym 
ta charakterystyka odnosi się do Jahwe. W w. 3 księcia nie można jednak 
utożsamić z Panem. Była to postać ziemska i przynależała do Izraela. Za-
siadanie na tronie potomka Dawida (księcia) wskazuje na przymierze, jakie 
łączy Jahwe z Izraelem (por. 2 Sm 7; Iz 9,6; Jr 33,17). Książę staje się znakiem 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



133

tego przymierza. Nie może być innego zasiadającego, bowiem jest tylko jed-
no przymierze, mające charakter trwały, podobnie jak na zawsze będzie za-
mknięta brama wschodnia.

Po drugie, ów książę לֶאֱוכֹל־לֶחֶם לִפְנֵי (jeść [będzie] chleb przed obliczem 
Jahwe). Posiłki miały ogromne znaczenie (również symboliczne) w kulturze 
starożytnego Bliskiego Wschodu. W Izraelu były znakiem przymierza. W ju-
daizmie każdy posiłek był traktowany jako wspólnota przed obliczem Jahwe. 
W tym kolorycie środowiskowym również funkcjonuje wypowiedź Ezechie-
la. Posiłek księcia ograniczał się do chleba, który symbolizował pokarm jako 
taki; jest tu również aluzja do idei chlebów pokładanych (Wj 25,30; 1 Krn 
9,32). Ezechiel do tematu chleba nawiązuje wielokrotnie (Ez 4,9-17), pisze 
o chlebie smutku (Ez 12,18) zwłaszcza w obliczu zbliżającego się upadku Je-
rozolimy. Spożywanie chleba, symbolu posiłku, zmieni radykalnie swój cha-
rakter w nowej rzeczywistości. Książę będzie spożywał chleb przed obliczem 
Jahwe, zasiadając w miejscu wyjątkowym i niedostępnym dla innych. Eze-
chiel włącza ten obraz w tematykę przyszłego Dawidowego księcia (Ez 34,24; 
37,25), którego rola w kontekście nowej świątyni została opisana w w. 3 (por. 
Ez 45,7.8.9.16.17.22; 46,2.4.8.10.12.16.17.18; 48,21.22).

Książę nie będzie zasiadał na stale w bramie, będzie jedynie do niej wkraczał 
od strony przedsionka i tą samą drogą będzie z niej wychodził (יָובֹא  –  .(יֵצֵא 
Władca przedstawiony został w sposób dynamiczny. Można zakładać, że 
wszystkie opisywane czynności będzie wykonywał wielokrotnie, jego rola 
miała mieć charakter służebny i całkowicie podporządkowany Jahwe. Osta-
tecznie tylko Pan raz na zawsze przeszedł przez bramę (w. 2), nadając jej nowy 
charakter. Stała się ona szczególnie świętym miejscem (zamkniętym); obec-
ność w niej ucztującego księcia wiąże to miejsce również z Izraelem i jego 
zbawieniem.

Zakaz obecności obcych w miejscu świętym (44,4-9)

Prorockie doznanie obecności chwały Jahwe (w. 4); słowa Jahwe skierowa-
ne do Ezechiela (w. 5); polecenie wygłoszenia mowy napominającej do domu 
Izraela (ww. 6-8); postanowienie Jahwe względem obcych (w. 9).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



134

Ez 44,4

וַיְבִיאֵנִי דֶּרֶךְ־שַׁעַר הַצָּופֹן אֶל־פְּנֵי הַבַּיִת וָאֵרֶא וְהִנֵּה מָלֵא כְובֹד־יְהוָה אֶת־
בֵּית יְהוָה וָאֶפֹּל אֶל־פָּנָי׃

I  wprowadził mnie drogą bramy północnej, przed obliczem 
świątyni, i zobaczyłem, a oto wypełniła chwała Jahwe świątynię 
Jahwe, i upadłem na twarz moją.

אֶל עַל =

W. 4 rozpoczyna się identycznie jak tekst Ez 41,1: וַיְבִיאֵנִי (i wprowadził 
mnie). Ezechiel prowadzony był przez męża-przewodnika. Uwaga ta podkreśla 
całkowitą zależność proroka od prowadzącego, on sam w niczym nie decyduje 
o kierunku obserwacji całego obiektu, nie zaspokaja tym samym swojej cie-
kawości, a jego obecność w sanktuarium stanowi część misji powierzonej mu 
przez Jahwe.

Ezechiel obserwował rejon bramy wschodniej (ww. 1-3), jednak ten etap 
oglądu został zakończony. Jego uwaga została skierowana ku bramie północnej, 
która miała szczególne znaczenie komunikacyjne (brama wschodnia była za-
mknięta). Opis wcześniejszy informuje o dwóch bramach północnych (Ez 40,20-
23.35-37); o który dokładnie obiekt tu chodzi, tego prorok nie precyzuje, wydaje 
się jednak, że mowa o bramie wewnętrznej, bliskiej świątyni (הַבַּיִת); to jej obli-
cze ujrzał Ezechiel. W relacji proroka powraca zatem motyw właściwej budowli 
świątynnej (w ww. 1-3 mowa była o ׁהַמִּקְדָּש [miejscu świętym]).

Prorok jest przynaglony do oglądania (וָאֵרֶא), tym samym staje się pierw-
szym świadkiem wydarzenia o charakterze zbawczym. Opis Ezechiela wska-
zuje na powstanie interakcji, bowiem inicjatywie Jahwe odpowiadają słowa 
proroka. Działanie Jahwe ma charakter decydujący, natomiast odpowiedź pro-
roka, choć ma znamię jednostkowe, reprezentuje cały Izrael.

Prorok stał się świadkiem uświęcenia świątyni: כְובֹד־יְהוָה מָלֵא   וְהִנֵּה 
יְהוָה -Słowa te zo .(a oto wypełniła chwała Jahwe świątynię Jahwe) אֶת־בֵּית 
stały zapisane w formie orędzia. Dominuje w nich święte imię Jahwe. For-
muła wprowadzająca וְהִנֵּה (a oto) podkreśla rangę wydarzenia. Prorok był 
już „oswojony” z doświadczeniem chwały Jahwe. Oglądał ją w wizji opisa-
nej wcześniej, wówczas gdy przebywał nad rzeką Kebar (Ez 1,4-28). Ta sama 
chwała opuściła świątynię Salomona (Ez 11,23). Jahwe zapowiadał jednak, iż 
w przyszłości ukaże swą chwałę pośród (obcych) narodów (Ez 39,21). Pomi-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



135

mo tego obecność chwały Jahwe w nowej świątyni (pośród Izraela) miała być 
wypełnieniem zapowiedzi zbawczych (Ez 43,2.4.5). Prawda ta została udzielo-
na Ezechielowi. Do tego motywu powraca prorok w w. 4, już w nowym kon-
tekście (po wizji zamkniętej bramy i „uczty” książęcej). Jest to wstęp do opisu 
funkcji sprawowanych przez lewitów i kapłanów w nowej świątyni (Ez 44,4-
31). Tej kwestii poświęca prorok dużą część swej uwagi, w przeciwieństwie do 
opisu zamkniętej bramy. Tym samym Ezechiel wskazuje na świątynię (הַבַּיִת) 
jako miejsce centralne całego kompleksu sakralnego.

Chwała Jahwe, która powróciła do sanktuarium, nadała sens i uświęcenie 
całemu miejscu świętemu (ׁהַמִּקְדָּש). Ezechiel został wprowadzony w tę sferę, 
jego reakcja na nowe doświadczenie jest jednoznaczna i w pełni adekwatna: 
 Takie zachowanie proroka miało już .(i upadłem na twarz moją) וָאֶפֹּל אֶל־פָּנָי
wcześniej miejsce (Ez 1,28; 3,23; 9,8; 11,13; 43,3) i było spowodowane dozna-
niem zarówno majestatu chwały Jahwe, jak i sytuacją, w jakiej się znalazł pro-
rok: kontakt z tym, co przekraczało wymiar czysto naturalny. Ezechiel pozo-
stawał zupełnie bezsilny wobec pojawiających się wezwań i zdarzeń. Postawa 
prostracji była zatem jego odpowiedzią. Trwając w prostracji, prorok oddawał 
cześć Jahwe i wykazywał pełną uległość Jego działaniu wraz z gotowością do 
własnego zaangażowania.

Ez 44,5

וַיֹּאמֶר אֵלַי יְהֹוָה בֶּן־אָדָם שִׂים לִבְּךָ וּרְאֵה בְעֵינֶיךָ וּבְאָזְנֶיךָ שְּׁמָע אֵת כָּל־
 אֲשֶׁר אֲנִי מְדַבֵּר אֹתָךְ לְכָל־חֻוקֹּת בֵּית־יְהוָה וּלְכָל־ותֹּרותֹ וְשַׂמְתָּ לִבְּךָ לִמְובֹא

הַבַּיִת בְּכֹל ומֹצָאֵי הַמִּקְדָּשׁ׃

I rzekł do mnie Jahwe: Synu człowieczy, zwróć serce swoje i zo-
bacz w  oczach swoich, i  w  uszach swoich usłysz wszystko (to), 
co Ja mówię tobie (odnośnie) do wszystkich nakazów świątyni 
Jahwe, i  (odnośnie) do wszystkich praw jej, i  zwróć serce swoje 
w stronę wejścia świątyni, na wszystkie wyjścia miejsca świętego.

W. 5 rozpoczyna się formułą וַיֹּאמֶר אֵלַי (i rzekł do mnie), zatem podobnie, 
jak ma to miejsce we wstępie do opisu konsekracji ołtarza (Ez 43,18). Jahwe 
bezpośrednio zwraca się do proroka, zwyczajowo nazywając go synem czło-
wieczym. Tym razem nie ma jednak następującego po wstępnej formule orę-
dzia (por. Ez 43,18), lecz jest mowa, która stanowi przynaglenie skierowane do 
Ezechiela.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



136

Prorok formułuje słowa Jahwe w konwencji stylistyki semickiej, niezwy-
kle rozbudowanej i obrazowej. Pojawiają się tu trzy elementy antropologicz-
ne: serce (לֵב), oczy (עַיִן) i uszy (אֹזֶן). Serce było traktowane jako siedlisko 
uczuć, woli i myśli. Od jego nastawienia zależała cała postawa człowieka. 
Już w tekście Ez 40,4 (wprowadzenie do oglądu świątyni) prorok został 
przynaglony do okazania posłuszeństwa działaniu, czyli miał wziąć sobie 
do serca wszystko, co będzie widział i słyszał. Wprawdzie wyrażenie שִׂים 
 można traktować idiomatycznie, nie ulega jednak (zwróć serce swoje) לִבְּךָ
wątpliwości, że występują w tej formule dwie istotne idee: serce i nawróce-
nie. Ezechiel jest pierwszym z zesłańców, którego serce miało być całkowicie 
zwrócone ku Jahwe, ku Jego pouczeniu i Jego działaniu. Gotowość proroka 
miały poświadczać Jego oczy i uszy, które nie będą absorbowane obcymi wi-
zjami i audycjami, lecz skoncentrują się całkowicie na darze Jahwe. Ezechiel 
staje się mężem o nowym sercu, opisanym w tekście Ez 36,26. Tylko Jahwe 
mógł sprawić, że serce człowieka całkowicie przylegało do Niego samego 
(Jego zamysłów).

Jahwe poleca i uzdalnia proroka do pełnej koncentracji na Jego działanie. 
Percepcja Ezechiela miała być kompletna, co zaznacza dwukrotnie użyta forma 
-Ten cza .(מְדַבֵּר) Jahwe objawia się prorokowi jako mówiący .(wszystko) כָּל־
sownik użyty w participium może być tłumaczony w formie czasu teraźniejsze-
go (zwłaszcza w qal), a w kontekście teologicznym oznajmia trwałą czynność 
Boga Jahwe. On jest nieustannie mówiącym do człowieka. Ta mowa docierała 
do proroka i odnosiła się do wszystkich nakazów (חוקֹּת) świątyni Jahwe oraz 
do wszystkich praw (ֹותֹּרת) jej, a więc do całego zamysłu Pana w kwestii świą-
tyni (בֵּית). Sanktuarium nie mogło mieć żadnej konkurencji w świecie, była 
to bowiem świątynia Jahwe. Nakazy i prawa dotyczyły tylko tego miejsca i nie 
mogły być stosowane w innych sanktuariach (tak było w przeszłości, co pro-
wadziło do nadużyć i odstępstwa bałwochwalstwa).

W ostatniej części w. 5 pojawia się apel Jahwe skierowany do serca proro-
ka. Ezechiel miał zwrócić się w stronę wejścia świątyni, na wszystkie wejścia 
miejsca świętego (ׁהַמִּקְדָּש). Perspektywa obserwacji proroka została rozsze-
rzona na cały kompleks świątynny (nie tylko na jego wewnętrzną część, jaką 
był בֵּית). Prorok przywołuje ponownie ideę wejścia (מָובֹא) i wyjścia (ומֹצָא), 
unikając nazwy bramy (por. Ez 42,9.11); tym samym wskazuje na osoby, któ-
re będą przechodziły przez te przejścia. Ich funkcja polegała na umożliwie-
niu właściwej komunikacji: wkraczanie na teren miejsca świętego oraz jego 
opuszczanie.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



137

Ez 44,6

וְאָמַרְתָּ אֶל־מֶרִי אֶל־בֵּית יִשְׂרָאֵל כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה רַב־לָכֶם מִכָּל־
ותֹּעֲובֹתֵיכֶם בֵּית יִשְׂרָאֵל׃

I powiesz do buntowniczego, do domu Izraela: Tak mówi Pan, 
Jahwe: Dosyć wam z powodu wszystkich obrzydliwości waszych, 
domu Izraela.

אֶל־בֵּית LXX προς τον οικον τον παραπικραινοντα
אֲדנָֹי LXX brak

W. 6 rozpoczyna czasownik אמר (mówić), podobnie jak w. 5. Mówiący 
(nieustannie) Jahwe kieruje słowa do Ezechiela, by przez proroka owe słowa 
dotarły do ludu, który został nazwany domem Izraela. Określenie „Izrael” po-
jawia się dwukrotnie w w. 6. Wizja (audycja) dana prorokowi miała za swój cel 
pouczenie domu Izraela (por. Ez 40,4). Lud ten jednak był domem buntowni-
czym (מֶרִי) – takim epitetem był Izrael określany przez Jahwe wielokrotnie, 
od początku misji realizowanej przez Ezechiela (por. Ez 2,5-8; 3,9.26.27; 12,2-
25; 17,12; 24,3). Izrael w przeszłości zbuntował się przeciwko Jahwe, okazał 
Mu całkowite nieposłuszeństwo. Status tego ludu nie zmienił się w niewoli, 
również w czasie, gdy prorok otrzymał wizję świątyni. Ezechiel miał przed 
sobą lud buntowniczy, nieskłonny do słuchania i okazywania posłuszeństwa. 
Nazywając Izrael określeniem מֶרִי, Jahwe wskazuje na miarę trudności, z ja-
kimi będzie musiał Ezechiel się zmierzyć, gdy będzie ludowi przekazywał sło-
wa od Pana.

Świętość Jahwe i uświęcone Jego obecnością sanktuarium (ׁהַמִּקְדָּש) po-
zostawały w całkowitym kontraście w odniesieniu do domu Izraela. Lud był 
pozbawiony świętości. Utracił swą odrębność i oddzielenie od ludów obcych, 
oddawał się nieprawości, która doprowadziła do profanacji świątyni, jej zbu-
rzenia i deportacji mieszkańców, czyli do rozproszenia Izraela wśród ludów 
pogańskich.

W obliczu zaistniałej sytuacji pojawiają się autorytatywne słowa Jahwe: 
Tak mówi Pan, Jahwe. Skuteczność takiej mowy doświadczył już prorok wielo-
krotnie, np. w kontekście słów na temat zamkniętej bramy wschodniej, które 
były Ezechielowi oznajmione w autorytecie Pana (w. 1).

Mowę Jahwe inicjuje formuła: רַב־לָכֶם (dość wam). Rdzeń רַב wskazuje 
na obfitość, wielość, wielkość. Ezechiel używa go łącznie z zaimkiem לָכֶם (do-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



138

słownie: dla was). Zastosowane wyrażenie zmierza do podkreślenia punktu 
krytycznego, w jakim znalazł się Izrael: miara się przelała, a to wam z powodu 
wszystkich obrzydliwości waszych (ותֹּעֲובֹתֵיכֶם). Lud buntowniczy popełniał 
obrzydliwości. Zastosowana terminologia odwołuje się do języka używane-
go we wcześniejszych partiach Księgi Ezechiela. Dotyczy to również rdzenia 
-Chwała Jah .(obrzydliwość – por. Ez 5,9-11; 6,9-11; 16,2-58; 18,12-24) ותֹּעֵבָה
we, która powróciła do świątyni, nie dopuści do miejsca świętego ludu popeł-
niającego obrzydliwości (por. Ez 43,7-8). Izrael, do którego miał przemawiać 
prorok, pozostawał jeszcze poza miejscem świętym. Dom Izraela musiał jesz-
cze zostać poddany niezbędnej transformacji.

Ez 44,7

 בַּהֲבִיאֲכֶם בְּנֵי־נֵכָר עַרְלֵי־לֵב וְעַרְלֵי בָשָׂר לִהְויֹת בְּמִקְדָּשִׁי לְחַלְּולֹ אֶת־בֵּיתִי
בְּהַקְרִיבְכֶם אֶת־לַחְמִי חֵלֶב וָדָם וַיָּפֵרוּ אֶת־בְּרִיתִי אֶל כָּל־ותֹּעֲובֹתֵיכֶם׃

Gdy wprowadziliście synów obcych, nieobrzezanych serc i nieob-
rzezanych ciał, żeby być w miejscu świętym Moim, żeby bezcze-
ścić świątynię Moją, gdy ofiarowaliście chleb Mój, tłuszcz i krew, 
złamaliście przymierze Moje dla wszystkich obrzydliwości wa-
szych.

אֶת־בְּרִיתִי LXX brak
אֶל כָּל LXX εν πασαις

Izrael był domem buntowniczym i dopuszczał się obrzydliwości (w. 6). Ta 
surowa ocena została uzasadniona w kolejnych wypowiedziach (ww. 7-8).

Po pierwsze, Izrael dopuszczał do przebywania w miejscu świętym sy-
nów obcych (בְּנֵי־נֵכָר). Termin נֵכָר (cudzoziemiec, obcy, obcy kraj) występuje 
zaledwie w jednym fragmencie Księgi Ezechiela (ww. 7.9), choć prorok wielo-
krotnie pisze o obcych ludach i narodach. Często posługuje się innym rdze-
niem: זָרִים (nie-Izraelici, obcy, inny – por. Ez 7,21; 11,9; 16,32; 28,7.10; 30,12; 
31,12), który jednak nie pojawia się w tekście Ez 40–48. Nowa terminologia 
zastosowana przez Ezechiela w w. 7 podkreśla wyjątkowy charakter tej gru-
py ludzi: obcych, innych. Była to społeczność, z którą Izraelici w jakiś sposób 
się asymilowali, a nawet identyfikowali; przyjmowali ich zwyczaje, a także 
udostępniali im swoje świętości. Ten fakt podkreśla formuła בַּהֲבִיאֲכֶם (gdy 
wprowadziliście). Ezechiel ujawnia zatem przyczyny wkroczenia obcych do 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



139

sanktuarium. Nie były one spowodowane najazdem wrogów czy jakimkol-
wiek aktem przemocy. Obcy zostali wprowadzeni pokojowo i potraktowa-
ni na równoprawni z narodowymi uczestnikami wydarzeń dokonujących 
się w świątyni. Izraelici stali się przewodnikami pogan i wprowadzili ich do 
miejsc zakazanych dla obcych.

Po drugie, obcy byli ludem nieobrzezanych serc i nieobrzezanych ciał. Eze-
chiel używa dwóch terminów istotnych dla biblijnej antropologii: לֵב (serce) 
i בָשָׂר (ciało). To drugie określenie pojawia się zaledwie 3 razy, natomiast 
pierwsze – 5 razy w tekście Ez 40–48. Prorok wskazuje zatem na wewnętrz-
ną i zewnętrzną stronę człowieka, przywołując ideę obrzezania. Ten rytual-
ny akt dokonywał się na ciele człowieka, zgodnie ze zwyczajami i przepisami 
odziedziczonymi po przodkach. Tradycja ta sięga przymierza Boga z Abra-
hamem (Rdz 17,10-14). Ezechiel dokonał rozróżnienia między obrzezaniem 
serca a obrzezaniem ciała. W praktyce znana była tylko druga forma obrzę-
du. Ezechielowi jednak już nie wystarczał ten ryt. Był prorokiem serca i ducha 
(Ez 36,26), zatem nie akcentował znaczenia zewnętrznego znaku przynależno-
ści do Jahwe; dla niego ważna była nade wszystko kondycja wnętrza jednostki 
 ,Obcy, którzy byli wprowadzeni do miejsca świętego przez synów Izraela .(לֵב)
nie posiadali znaku (obrzezania) zewnętrznego i wewnętrznego przynależno-
ści do ludu Jahwe. Z tej to przyczyny nie mieli żadnego udziału w świętości, 
byli na wskroś nieczystymi. W kontekście opisu nowej świątyni i jej święto-
ści kwestia ta była szczególnie wyrazista. W nowym sanktuarium nie było już 
miejsca dla jakiejkolwiek nieczystości. Obcy stali się całkowitym przeciwień-
stwem prawdziwego ludu Jahwe.

Po trzecie, na skutek wprowadzenia nieobrzezanych do sanktuarium fak-
tem stała się profanacja (przez obcych) miejsca świętego. Jahwe nazywa tę sferę 
 czyli Moje miejsce święte. Zaimek dzierżawczy moje występuje w w. 7 ,מִקְדָּשִׁי
aż 4 razy i nadaje całej wypowiedzi wyraźnie teologiczne znamię. Owo Moje 
stoi w ostrym kontraście do tego, co obce. Prorok kieruje apel do Izraela, który 
ma się opowiedzieć po stronie Jahwe, a nie po stronie obcych. Próba kompro-
misu (przyprowadzenie obcych) okazała się klęską dla Izraela. Obecność ob-
cych w sanktuarium oznaczała definitywną profanację tego miejsca.

Po czwarte, obecność obcych była gwałtem zadanym sanktuarium: żeby 
bezcześcić świątynię Moją, gdy ofiarowaliście chleb Mój, tłuszcz i krew. Fraza ta 
zawiera dwukrotne użycie zaimka mój i podkreśla sferę przynależną do Jahwe. 
W miejsce autentycznego (zgodnego z przepisami) kultu ofiarniczego w świą-
tyni (בֵּיתִי) pojawiły się praktyki pogańskie, które były bezczeszczeniem (ֹלְחַלְּול) 
miejsca świętego. Rdzeń חלל (profanować, bezcześcić, przebić, zabić), bardzo 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



140

często używany przez Ezechiela, pojawia się jeden raz w tekście Ez 40–48, i opi-
suje katastrofalne konsekwencje zaistniałe na skutek wprowadzenia obcych do 
sanktuarium (do pierwszej świątyni). Fakt ten sprawił „uśmiercenie” miejsca, 
jego sprofanowanie, a w konsekwencji opuszczenie przez chwałę Jahwe. Izraeli-
ci stali się jak obcy, ofiarowali chleb Jahwe, czyli postępowali według zwyczajów 
pogańskich, jakimi były praktyki „karmienia” bóstw. Podobnie czyniono z ofia-
rami zwierzęcymi (tłuszcz i krew). Izrael doprowadził do idolatrii, którą prorok 
piętnował już wcześniej (Ez 8,14-18). Czynności w świątyni wykonywane przez 
obcych z natury swojej były aktami bałwochwalczymi.

Po piąte, skutkiem profanacji sanktuarium było złamanie (ּוַיָּפֵרו) przy-
mierza. Rdzeń פרר (oderwać, uczynić bezużytecznym, unieważnić) 5 razy wy-
stępuje w Księdze Ezechiela, z tego raz w tekście Ez 40–48. W omawianym 
kontekście zarzut złamania przymierza wskazywał równocześnie na status, 
w jakim znalazł się Izrael, czyli bycie jednym z obcych narodów. Nie mógł już 
naród przebywać przed obliczem Jahwe w świątyni.

W. 7 kończy się niemal identycznie jak poprzednia fraza (w. 6), czyli suma-
rycznym określeniem wszystkich czynów Izraela: תועבות (obrzydliwości). To 
właśnie obrzydliwości ukształtowały naród w jego dziejach, a nie służba przed 
Jahwe w świątyni. Izrael sam się wykluczył ze sfery zbawienia i stał się naro-
dem buntowniczym.

Ez 44,8

וְלאֹ שְׁמַרְתֶּם מִשְׁמֶרֶת קָדָשָׁי וַתְּשִׂימוּן לְשֹׁמְרֵי מִשְׁמַרְתִּי בְּמִקְדָּשִׁי לָכֶם׃

I  nie strzegliście służby świętej Mojej, ale ustanowiliście strze-
gących, (na) służbę Moją w miejscu świętym Moim, dla siebie.

וְלאֹ שְׁמַרְתֶּם מִשְׁמֶרֶת קָדָשָׁי LXX brak
לָכֶם LXX δια τουτο

Kontynuując serię zarzutów względem dawnego Izraela (w. 7), prorok 
rozwija wątek zaniedbań i nadużyć, jakie miały miejsce w kulcie świątyn-
nym (w. 8). Największym przywilejem ludu było pełnienie służby w sank-
tuarium Jahwe (realizowane przez pokolenie Lewiego). Miała ona być spra-
wowana w świętości, w nowej świątyni (Ez 40,45-46). W przeszłości dokonał 
się akt czynnej profanacji; kapłani i lewici okazali brak posłuszeństwa, stąd 
spotkali się z oskarżeniem Jahwe: nie strzegliście służby świętej Mojej. Ta na-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



141

ganna postawa została jeszcze bardziej wyostrzona, co zaznacza formuła: ale 
ustanowiliście (וַתְּשִׂימוּן) strzegących (לְשֹׁמְרֵי). Ezechiel używa tu czasow-
nika שִׂים w znaczeniu ustanawiać (por. Pwt 17,14.15; 1 Sm 8,5; 10,19) oraz 
rdzenia שׁמר (w imiesłowie = strzegący). Na skutek wprowadzania obcych 
do miejsca świętego (w. 6) mogły być ustanowione na urząd kapłański oso-
by niepowołane, pochodzące z obcych ludów. Tym samym byli dopuszczeni 
do czynności całkowicie niedostępnych dla osób nie pochodzących z pokole-
nia Lewiego, wybranej małej cząstki Izraela. Tymczasem obcy nie tylko mogli 
wkraczać w obręb święty, lecz nawet posługiwać na miejscu świętym. W ten 
sposób dokonało się całkowite zaburzenie porządku służby świątynnej. Obec-
ność obcych w posłudze pogłębiła katastrofę profanacji miejsca świętego. Pro-
rok zaznacza, że wina leżała całkowicie po stronie Izraela (kapłanów, lewitów), 
który postępował całkowicie utylitarnie, co zaznacza formuła kończąca w. 8: 
 Nastąpiło „skolonizowanie” posługi, zatem Izrael w miejsce .(dla siebie) לָכֶם
bycia dla Jahwe, egzystował już tylko dla siebie.

Ez 44,9

 כֹּה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה כָּל־בֶּן־נֵכָר עֶרֶל לֵב וְעֶרֶל בָּשָׂר לאֹ יָובֹא אֶל־מִקְדָּשִׁי
לְכָל־בֶּן־נֵכָר אֲשֶׁר בְּותֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל׃

Tak mówi Pan, Jahwe: Każdy syn obcy, (który jest) nieobrzeza-
nego serca i nieobrzezanego ciała, nie wejdzie do miejsca świę-
tego Mego, każdy syn obcy, który (jest) pośrodku synów Izraela.

אֲדנָֹי LXX brak
בְּנֵי LXX οικου

W. 9 kończy serię wypowiedzi dotyczących porządku akcesyjnego do 
świątyni (ww. 4-9). Inicjująca werset formuła: כֹּה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה (tak mówi 
Pan, Jahwe) z jednej strony zamyka wypowiedź, a z drugiej otwiera kolejną 
(por. w. 5). Kwestia przystępu do miejsca świętego dotyczy istoty relacji Jah-
we – Izrael. Bóg związał się ze społecznością, a nie jednostką. Jahwe dawał się 
poznawać ludowi w różnorodnych sytuacjach, lecz to właśnie świątynia miała 
stać się właściwym znakiem i miejscem realizacji tej prawdy. Prorok podkreśla 
wagę omawianej kwestii, jego wypowiedzi, dotyczące zakazu wstępu obcych 
na teren świątynny, zostały ujęte w ramowe formuły, odwołujące się do auto-
rytetu mówiącego Jahwe (ww. 5.9).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



142

W słowach Jahwe powraca motyw obcych (בֶּן־נֵכָר). Obcym był każdy po-
zbawiony obrzezania serca i ducha (por. w. 7). Nie wystarczyło już tylko ob-
rzezanie ciała. W nowym Izraelu lud będzie miał obrzezane serce. Ci, którzy 
nosić będą wyłącznie znak zewnętrzny (obrzezanie ciała), staną się faktycznie 
obcymi (nie wystarczy pochodzenie od praojca Izraela).

W. 9 zawiera apel do wszystkich zesłańców, aby nie tracili swej tożsamości. 
To właśnie pośrodku (ְבְּותֹך) nich powinien dokonać się rozstrzygający wybór, 
czyli danie odpowiedzi na pytanie: Czy są synami Izraela, a może są synami 
obcymi (szczególnie na płaszczyźnie duchowej)? Każdy syn obcy będzie zde-
maskowany i pozbawiony możliwości wkroczenia do miejsca świętego. Opis 
nowej świątyni (Ez 40–43) ujawnił całkowite jej odseparowanie od profanum. 
Niegodni kapłani utracą zatem możliwość wprowadzania obcych do świątyni, 
a tym samym nigdy nie zostanie ona już sprofanowana.

W w. 9 jeszcze raz pojawia się zaimek mój/mego, który dopełnia sekwencję 
zawartą w wypowiedzi; w ww. 7-9 występuje on aż 8 razy, nadając całej mowie 
zdecydowanie teocentryczny charakter. Chodzi o sferę Boga oraz o przystęp 
do niej wyłącznie do tego uprawnionych.

Zadania lewitów (44,10-14)

Zapowiedź karania występków bałwochwalstwa (w. 10); posługa przy bra-
mie i w świątyni przy składaniu ofiar (w. 11); ograniczenia posługi lewitów 
(ww. 12-13); nadzór nad całą posługą w świątyni (w. 14).

Ez 44,10

 כִּי אִם־הַלְוִיִּם אֲשֶׁר רָחֲקוּ מֵעָלַי בִּתְועֹת יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר תָּעוּ מֵעָלַי אַחֲרֵי
גִּלּוּלֵיהֶם וְנָשְׂאוּ עֲוֹנָם׃

Lecz gdy lewici, którzy daleko byli ode Mnie, kiedy zbłądził Izra-
el, którzy oddalili się ode Mnie za bożkami swoimi, będą nosili 
winę swoją.

אֲשֶׁר תָּעוּ LXX brak

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



143

Prorok sporo uwagi poświęca kapłanom zarówno w zapowiedziach ka-
rania, jak i odnowy (sam był kapłanem). Jedynie w tekstach Ez 40,46; 43,19 
wspomina, że chodziło mu o kapłaństwo lewickie, z rodu Sadoka. Teksty te 
jednak nie wspominają o posłudze lewitów, którzy zgodnie z prawem Moj-
żeszowym byli zobowiązani do służby w Przybytku (Wj 32,28; Pwt 33,8-11). 
Lewi był synem Jakuba i Lei (Rdz 29,34); jego imię znaczy: połączony z, odnie-
siony do, które można rozumieć jako kogoś przywiązanego do służby Bożej. 
Lewici opiekowali się Arką Przymierza (1 Sm 6,15; 1 Krl 8,4), nie posiadali na 
własność ziemi, jak było w wypadku innych pokoleń (Lb 18,23-24; Pwt 12,12-
19). Mieli jedynie do dyspozycji wydzielone miasta (Lb 35,1-8; Joz 21,1-8). 
Ich związek z Aaronem i Sadokitami nie jest jasny, choć Ezechiel przyjmuje go 
jako coś oczywistego. Prorok wyraźnie odróżnia przy tym posługę lewitów od 
posługi kapłanów (ww. 10-31).

Podstawowy zarzut, jaki prorok stawia lewitom, wyraża się z formule: 
byli daleko (ּרָחֲקו) od Jahwe. Ezechiel zaledwie 5 razy używa rdzenia רחק 
(być daleko, oddalić się, odsunąć), zawsze w kontekście mowy o radykalnym 
oddaleniu. Grzechy Izraela spowodowały oddalenie się Jahwe od świątyni 
(Ez 8,6) i ludu od Pana (Ez 11,15.16; 43,9). Do takiej sytuacji walnie przyczy-
nili się lewici. W czasach, gdy świątynia była miejscem sprawowania kultu 
Jahwe, zaniedbywali swe obowiązki i zajmowali się czczymi sprawami, któ-
re prorok nazywa oddaleniem się od Jahwe. Lewici mieli duży wkład w tra-
giczne postępowanie Izraela, jego błądzenie (בִּתְועֹת). Czasownik תָּעָה (błą-
dzić, oddalać się, wędrować, zwodzić) używa Ezechiel 7 razy (z tego 6 razy 
w Ez 40–48). Stan oddalenia od Jahwe oznaczał klęskę dla Izraela. Naród nie 
miał żadnej perspektywy istnienia bez Jahwe. Taki stan nastąpił na skutek 
bałwochwalstwa (por. Ez 14,1-11). Interwencja Pana przeciwko nagannym 
praktykom nie doprowadziła jednak do unicestwienia narodu, lecz do jego 
odnowy: Aby nie błądził (ּלאֹ־יִתְעו) już dom Izraela (z dala) ode Mnie i nie 
brudził się już wszystkimi wykroczeniami swymi. I będą dla Mnie ludem, a Ja 
będę dla nich Bogiem, wyrocznia Pana, Jahwe (Ez 14,11). Jahwe zmierzał do 
usunięcia dystansu między Nim a ludem. Dystans ów powstał na skutek nie-
odpowiedzialnej postawy elity ludu, w tym również lewitów. W w. 10 pojawia 
się najpoważniejsze oskarżenie, a odpowiada ono temu, co było powiedziane 
już we wcześniejszych partiach księgi: którzy oddalili się ode Mnie za bożka-
mi swoimi. Ponownie użyty w sentencji rdzeń תעה jeszcze bardziej akcen-
tuje fakt oddalenia się. Cała wypowiedź (w. 10) przesycona jest ideą odda-
lenia, błądzenia, czyli zgubnej drogi, jaką obrał Izrael. Lewici w niczym nie 
przyczynili się do powstrzymania tego procesu, wprost przeciwnie, stali się 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



144

jego promotorami. Lewici również podążali za bożkami (גִּלּוּל); o tej praktyce 
Izraela prorok wspominał już wcześniej (Ez 6,4–37,23); cała historia narodu 
przeniknięta była idolatrią.

Zgubne postępowanie lewitów nie uszło uwagi Jahwe (stąd tak ostre słowa 
skierowane przeciwko nim). Osąd Pana kończy się zapewnieniem: i będą nosili 
winę swoją (עֲוֹנָם). W poprzednich partiach w. 10 była mowa o przeszłości, na-
tomiast w końcowych słowach pojawia się motyw futurystyczny, w którym jest 
dana wskazówka na temat losu lewitów. Ich dawna grzeszna postawa sprawi, 
że w nowej świątyni będą ponosili odpowiedzialność za idolatrię, naznaczeni 
będą עָוֺן (winą). Nie zostaną całkowicie zrehabilitowani. Wskazuje to na miarę 
niegodziwości, jakiej się dopuścili. W przeszłości ich przywileje były ogromne. 
To z ich łona wywodzili się kapłani (por. Ez 40,46; 43,19). Jahwe, wierny swym 
obietnicom, nie unicestwi lewitów, jednak ich los miał być ostrzeżeniem (da-
nym na zawsze) dla całego narodu, a zwłaszcza dla tych, którzy odpowiedzial-
ni byli za podtrzymywanie właściwych relacji z Jahwe, zarówno na płaszczycie 
kultycznej, jak i narodowej.

Ez 44,11

 וְהָיוּ בְמִקְדָּשִׁי מְשָׁרְתִים פְּקֻודֹּת אֶל־שַׁעֲרֵי הַבַּיִת וּמְשָׁרְתִים אֶת־הַבָּיִת הֵמָּה
יִשְׁחֲטוּ אֶת־הָעֹלָה וְאֶת־הַזֶּבַח לָעָם וְהֵמָּה יַעַמְדוּ לִפְנֵיהֶם לְשָׁרְתָם׃

I będą w miejscu świętym Moim (jako) służący stróże przy bra-
mach świątyni oraz służący świątyni; oni będą zabijać całopale-
nie i ofiarę krwawą dla ludu; i oni będą stać przed obliczem ich, 
aby służyć im.

אֶל עַל =

Perspektywa przyszłości, którą prorok prezentuje w w. 10c, doznaje swej 
kontynuacji w w. 11. Ezechiel opisuje funkcje lewitów, jakie będą spełniać, i to 
pomimo noszenia ciężaru winy. Przede wszystkim zostaną dopuszczeni do 
miejsca świętego (ׁמִקְדָּש), a zatem do oddzielonej od profanum przestrzeni; 
było to miejsce całkowicie przynależne do Jahwe. Czynności lewitów zosta-
ły trzykrotnie określone rdzeniem שׁרת (służyć). We wcześniejszych tekstach 
czasownik ten występował w kontekście relacji o służbie kapłańskiej (Ez 40,46; 
42,14; 43,19; por. 44,12-27; 45,4; 46,24), tymczasem w w. 11 czasownik ten 
określa wyłącznie posługę lewitów (por. Ez 45,5). Chodzi zatem o ważną służ-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



145

bę związaną ściśle z kultem ofiarniczym, lecz nie równoważną z posługą ka-
płanów Sadoka.

Po pierwsze, lewici będą służyli jako stróże bram świątyni (שַׁעֲרֵי הַבַּיִת). 
Było to zadanie podstawowe i niezmiernie ważne. Lewici byli odpowiedzialni 
za kontrolę ruchu między profanum a sacrum. Opis bram zewnętrznych i we-
wnętrznych wypełnia tekst Ez 40–44; nie były one pozostawione bez nadzoru. 
Nie licząc samej świątyni (הַבָּיִת), w obrębie miejsca świętego było sześć rozbu-
dowanych bram skierowanych na wschód, północ i południe. Były to bardzo 
ważne punkty położone w części środkowej i wschodniej całego kompleksu. 
Zasadniczy ruch przechodniów miał się odbywać na linii północ – południe 
(brama zewnętrzna wschodnia była zamknięta – por. Ez 44,2). Wzmianka 
o świątyni podkreśla, że nade wszystko lewici byli zobowiązani do strzeżenia 
dojścia na dziedziniec wewnętrzny.

Po drugie, posługiwali w świątyni (הַבָּיִת), poza funkcją ostiariuszy przy-
padał im w udziale obowiązek wszelkiej posługi świątynnej (za wyjątkiem 
czynności czysto kapłańskich). Byli swoistymi pośrednikami między kapłana-
mi a ludem.

Po trzecie, mieli zabijać całopalenie i ofiarę krwawą dla ludu. Oba wymie-
nione typy ofiar wskazują na wszystkie ofiary składane w świątyni, których 
przygotowaniem zajmować się mieli lewici. Nikt inny z ludu Izraela nie będzie 
miał dostępu do tej posługi. W stosunku do dawnych zwyczajów, według któ-
rych każdy Izraelita był zobowiązany do przygotowywania ofiar (Kpł 1,3-9), 
prawodawstwo podane przez Ezechiela zawiera istotną różnicę w podziale za-
dań służby świątynnej.

Po czwarte, będą stać przed obliczem ich, aby służyć im. Ta kończąca w. 11 
fraza akcentuje obecność ludu (עָם) w kulcie świątynnym. Kapłani będą skła-
dać ofiary za lud stojąc przed obliczem Jahwe, natomiast oblicza lewitów będą 
skierowane w stronę ludu. W ten sposób dobitnie zostało opisane miejsce le-
witów w ich hierarchii służby świątynnej. Lewici nie mieli takiego przystępu 
do Pana, jakie posiadali kapłani. Musieli się zadowolić niższą służbą, o charak-
terze organizacyjnym i przygotowawczym.

Ez 44,12

 יַעַן אֲשֶׁר יְשָׁרְתוּ ואֹתָם לִפְנֵי גִלּוּלֵיהֶם וְהָיוּ לְבֵית־יִשְׂרָאֵל לְמִכְושֹׁל עָוֹן עַל־כֵּן
נָשָׂאתִי יָדִי עֲלֵיהֶם נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה וְנָשְׂאוּ עֲוֹנָם׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



146

Ponieważ kiedy usługiwali im przed obliczem bożków ich, i byli 
dla domu Izraela przyczyną winy, dlatego podniosłem rękę Moją 
na nich, wyrocznia Pana, Jahwe; i poniosą winę swoją.

וְהָיוּ LXX και εγενετο
אֲדנָֹי LXX brak

וְנָשְׂאוּ עֲוֹנָם LXX brak

Ulubiona przez Ezechiela partykuła יַעַן (ponieważ) w tekście Ez 40–48 wy-
stępuje tylko w tym wersecie (wcześniej była użyta aż 41 razy). Prorok używa jej 
najczęściej w kontekście uzasadnienia karania Jahwe (np. Ez 5,7; 12,12; 13,10; 
28,2; 35,10). Na początku wymienione są występki oskarżonego, tym razem 
chodzi o postępowanie lewitów, którzy przede wszystkim zostali powołani do 
służby (שׁרת) w Przybytku Jahwe; zamienili ją jednak na służbę bożkom (גִלּוּל). 
Temat ten pojawił się już w w. 10 (postawa Izraela), tym razem jednak został on 
związany z posługą lewitów, którzy zostali oskarżeni o praktyki bałwochwal-
cze. To właśnie takie praktyki pociągały Izrael, cały naród, ściągając na nich 
winę (עָוֹן). Dla Ezechiela temat winy ma znaczenie kluczowe w opisie kondycji 
duchowej zarówno lewitów, jak i całego Izraela (por. w. 10). Wina jest tu rozu-
miana jako duchowa skaza wywołana praktykami bałwochwalczymi, które były 
najcięższym z możliwych występków ludu. Liderami takiej postawy okazali się 
lewici. Ich tragiczny przykład w dużym stopniu przyczynił się do odstępstwa 
Izraela, a w konsekwencji do katastrofy upadku miasta i świątyni.

Po wykazaniu istoty występków lewitów, Jahwe stwierdza uroczyście: dla-
tego podniosłem rękę Moją na nich, wyrocznia Pana, Jahwe. Gest podniesionej 
ręki oznacza przysięgę, która w kontekście biblijnym była związana z zasadą 
przymierza, jakie Jahwe zawarł z Izraelem. Podniesiona ręka Pana mogła ozna-
czać błogosławieństwo względnie przekleństwo. Występki lewitów oddaliły od 
nich błogosławieństwo. Przysięga Jahwe natomiast zawierała zapewnienie, że 
występni poniosą winę swoją (por. w. 10). Pomimo nadchodzącej odnowy, re-
lacja lewitów do Jahwe będzie osłabiona, popełnione przez nich występki spra-
wiają, że w przyszłości powierzone im zadania w świątyni będą niższej rangi 
(ich obowiązki).

Ez 44,13

 וְלאֹ־יִגְּשׁוּ אֵלַי לְכַהֵן לִי וְלָגֶשֶׁת עַל־כָּל־קָדָשַׁי אֶל־קָדְשֵׁי הַקְּדָשִׁים וְנָשְׂאוּ
כְּלִמָּתָם וְותֹעֲובֹתָם אֲשֶׁר עָשׂוּ׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



147

I nie będą się zbliżać do Mnie, żeby (sprawować służbę) kapłań-
ską dla Mnie, i żeby zbliżać się do wszelkich świętości Moich, do 
świętości świętych i poniosą hańbę swoją, i obrzydliwości swoje, 
które uczynili.

אֶל LXX ουδε

Naganne postępowanie lewitów będzie miało swe konsekwencje w charak-
terze posługi świątynnej jaka im przypadnie w udziale. Rozpoczynająca w. 13 
fraza אֵלַי -jest w tym temacie bar (i nie będą się zbliżać do Mnie) וְלאֹ־יִגְּשׁוּ 
dzo wymowna. Jahwe uczynił wszystko, by być blisko swego ludu. Jego chwała 
powróciła do świątyni, tym niemniej lewici nie będą mieli do Niego pełnego 
przystępu. Nie chodzi tu o zakaz absolutny, lecz o zakaz rytualny. Świątynia 
miała różne części, nie wszystkie były dostępne dla całego Izraela. W uprzywi-
lejowanej sytuacji byli kapłani, potomkowie Lewiego. Pierwotnie wszyscy le-
wici mogli pełnić służbę kapłańską: Jeśli lewita, przebywający w jednym z two-
ich miast w całym Izraelu, zapragnie kiedykolwiek pójść do miejsca wybranego 
przez Jahwe, aby spełnić posługi ku czci imienia Jahwe, Boga twego, jak wszyscy 
jego bracia lewici, będący tam na służbie przed obliczem Jahwe (Pwt 18,6-7). 
W późniejszym okresie, pod wpływem wielkich rodów kapłańskich (Sadoki-
tów), nastąpiło rozróżnienie między lewitami a kapłanami, które było obecne 
również w orędziu Ezechiela.

W w. 13 prorok aż dwukrotnie używa rdzenia ׁנגש (zbliżać się); Ezechiel 
używa go jeszcze tylko w opisie znaku taw: Starca, młodzieńca i młodą kobietę 
oraz małe dziecko i kobiety zabijecie; a do każdego męża u którego (jest) taw się 
nie zbliżycie; i od Mojej świątyni zaczniecie; i zaczęli od mężów starszych, którzy 
(byli) przed obliczem domu (Ez 9,6). Egzekutorzy Jahwe nie mieli prawa zbli-
żania się do mężów naznaczonych znakiem taw, którzy nie należeli do sfery 
nieczystości i grzeszności. Dla Ezechiela idea zbliżenia (ׁנגש) oznacza prawo 
dostępu do sfery czystości i świętości, tego, co zarezerwowane jest dla Jahwe. 
Lewici, którzy mieli przywileje w stosunku do całego ludu, nie dysponowa-
li jednak pełnymi prawami kapłańskimi. Nie mogli zbliżać się do Jahwe jako 
kapłani (לְכַהֵן). Taki zakaz sugeruje, że w przeszłości mogli spełniać służbę 
kapłańską w świątyni (przybytku).

Ogólny zakaz zbliżania, sformułowany na początku w. 13: do Mnie (אֵלַי), 
został uszczegółowiony w drugiej części wypowiedzi: lewici nie będą zbliżać się 
do wszelkich świętości Moich (קָדָשַׁי), do świętości świętych (קָדְשֵׁי הַקְּדָשִׁים). 
Dominujący jest tu rdzeń ׁקדש, który ma centralne znaczenie w całym tekście 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



148

Ez 40–48. O rzeczach świętych pisał prorok szczegółowo w tekście Ez 42,13-
14. To kapłani mogli być blisko (קָרוֺב) świętości. Oni sprawowali kult ofiarni-
czy, niedostępny dla lewitów, których służba została podporządkowana wła-
śnie posłudze kapłańskiej (הַכֹּהֲנִים).

Lewici na zawsze będą stygmatyzowani, dosłownie: poniosą (ּוְנָשְׂאו) hań-
bę swoją i obrzydliwości swoje. Postawa hańby (כְּלִמָּה) i obrzydliwości (ותֹּעֵבָה) 
stanie się niejako ich duchowym strojem. Był to znak braku czystości, stąd nie-
możność przystępowania do świętości Jahwe. Zastosowana tu seria negatyw-
nych określeń lewitów nawiązuje do opisu Ez 16. W tym to tekście, poświę-
conym haniebnej przeszłości Jerozolimy, oba określenia często się pojawiają, 
a zwłaszcza w Ez 16,51a-52: A ty pomnożyłaś obrzydliwości twe bardziej niż 
one i usprawiedliwiałaś siostry twe we wszystkich obrzydliwościach twych, które 
uczyniłaś. Także ty noś wstyd swój, która interweniowałaś na rzecz swych sióstr 
przez grzechy twe, które popełniałaś bardziej wstrętne od nich; sprawiedliwsze 
są od ciebie, a także ty zawstydź się i noś wstyd swój gdy usprawiedliwiałaś sio-
stry swe. Jerozolima miała nosić swoją hańbę. Analogia oceny lewitów i historii 
Jerozolimy jest uderzająca i wskazuje, że lewici mieli istotny udział w naduży-
ciach, jakie obciążały niewierne miasto. Prorok wyraźnie to zaznacza w końco-
wej formule: które uczynili (ּאֲשֶׁר עָשׂו). Jest to skrótowy opis dziejów tej grupy 
społecznej Izraela. Bezmiar ich nieprawości był tak wielki, że echo ich czynów 
pojawia się nawet w tekście opisującym odnowioną w przyszłości świątynię 
i odnowiony lud, który będzie miał wolny przystęp do Jahwe.

Ez 44,14

וְנָתַתִּי ואֹתָם שֹׁמְרֵי מִשְׁמֶרֶת הַבָּיִת לְכֹל עֲבֹדָותֹ וּלְכֹל אֲשֶׁר יֵעָשֶׂה ובֹּ׃

I dam ich (jako) stróżów służby świątyni dla całej posługi jej, 
i dla wszystkiego, co będzie czynione w niej.

Kapłani nie pozostaną bez wsparcia lewitów. Jahwe dosłownie da (וְנָתַתִּי) 
ich dla służby (מִשְׁמֶרֶת) świątyni, gdzie będą stróżami (שׁמְרֵי). Inicjatywa 
należy zatem do Jahwe, a posługa lewitów nie będzie wynikała z ich zasług, 
względnie z dziedzictwa zasług przodków. Pan postępuje całkowicie suweren-
nie i ustanawia kolegium lewitów, których zajęcia będą ściśle podporządkowa-
ne służbie świątyni. Ta służba obejmowała sfery miejsca świętego, począwszy 
od ochrony bram, a na asystowaniu kapłanom przy składaniu ofiar skończyw-
szy; zakres ich wyraża formuła: dla całej posługi jej, i dla wszystkiego, co bę-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



149

dzie czynione w niej. Były to czynności zaszczytne i świadczące o akcie dobroci 
Jahwe względem tej społeczności, która w przeszłości doprowadziła do spro-
fanowania świątyni. W nowych warunkach w niczym już nie będą uchybiać 
spoczywającym na nich obowiązkom. Będą faktycznymi twórcami, posługują-
cymi (עֲבוֹדָה), zaangażowanymi w trosce o prawidłowe funkcjonowanie całe-
go zespołu świątynnego.

Zadania kapłanów (44,15-31)

Kapłani Lewiego, synów Sadoka, i ich obecność w miejscu świętym 
(ww. 15-16); szaty kapłańskie i troska o wygląd zewnętrzny (ww. 17-20); 
wstrzemięźliwość kapłanów (ww. 21-22); udzielanie pouczeń przez kapła-
nów (ww. 23-24); zasady czystości (ww. 25-27); dziedzictwo i dieta kapłanów 
(ww. 28-31).

Ez 44,15

וְהַכֹּהֲנִים הַלְוִיִּם בְּנֵי צָודֹק אֲשֶׁר שָׁמְרוּ אֶת־מִשְׁמֶרֶת מִקְדָּשִׁי בִּתְועֹת בְּנֵי־
 יִשְׂרָאֵל מֵעָלַי הֵמָּה יִקְרְבוּ אֵלַי לְשָׁרְתֵנִי וְעָמְדוּ לְפָנַי לְהַקְרִיב לִי חֵלֶב וָדָם

נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה׃

A kapłani Lewiego, synowie Sadoka, którzy strzegli służby miej-
sca świętego Mego, gdy oddalili się synowie Izraela ode Mnie, oni 
przybliżą się do Mnie, żeby służyć Mi, i będą stali przed obliczem 
Moim, żeby ofiarować dla Mnie tłuszcz i krew, wyrocznia Pana, 
Jahwe.

בְּנֵי LXX οικον
אֲדנָֹי LXX brak

Prorok kontynuuje wątek Lewiego (por. ww. 10-14), lecz już na nowym 
poziomie. Tym razem został użyty termin כֹּהֲנִים (kapłani). Rdzeń ten wystę-
pował już w w. 13, lecz w negatywnym kontekście: lewici nie spełniali funkcji 
kapłańskich, nie byli zatem faktycznymi kapłanami, byli natomiast nimi syno-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



150

wie Sadoka (צָודֹק  Na ich posługę Ezechiel zwrócił już uwagę wcześniej .(בְּנֵי 
(Ez 40,46; 44,15; por. 48,11). Byli to prawdziwi kapłani Jahwe, w przeciwieństwie 
do fałszywych kapłanów, którzy uprawiali kult bałwochwalczy zarówno w świą-
tyni jerozolimskiej, jak i na wyżynach oraz w innych miejscach obcego kultu. 
Prorok nazywa kapłanów – Sadokitów poświęconymi (ׁהַמְקֻדָּש – por. Ez 48,11), 
a więc całkowicie oczyszczonymi i uzdolnionymi do pełnienia służby w miej-
scu świętym. Choć lewici i kapłani mieli wspólnego przodka, tym niemniej nie 
należeli do tej samej klasy służby świątynnej. Sadokici pochodzili od Aarona 
i jego syna, Eleazara, oraz samego Sadoka z czasów Dawida i Salomona (1 Krl 
1,8–4,4). W okresie Ezechiela kapłani z tego rodu uchodzili za wiernych i od-
danych służbie Jahwe. Ich postawa była całkowitym zaprzeczeniem występnych 
praktyk lewitów (por. ww. 12-13). Ezechiel przytacza ich zasługi w kontekście 
negatywnego postępowania całego Izraela, jego odstąpienia (apostazji).

Po pierwsze, ich zasługą było to, że strzegli służby miejsca świętego Mego. 
Taką ocenę wystawił sam Jahwe. W tej krótkiej formule występują trzy waż-
ne określenia: שַׁמַר (strzec), מִשְׁמֶרֶת (służba) oraz ׁמִקְדָּש (miejsce święte). 
Słownictwo to występuje już w w. 14 (określa misję lewitów), zatem posługa 
kapłanów (synów Sadoka) i lewitów została opisana identycznym słownic-
twem, a jednak nie oznaczało to, że ich posługi były identyczne. To, co łączyło 
zadania obu grup, stanowiło służbę Jahwe w miejscu świętym. Sadokici pełnili 
wiernie swą służbę już w starej świątyni: ּשָׁמְרו (strzegli, forma perfectum), na-
tomiast lewici będą strzegli (służby), zgodnie z wymową kontekstualną imie-
słowu שְׁמְרֵי (w. 14). Sadokici będą kontynuowali swoją posługę, natomiast le-
wici otrzymają nowe zadania, podporządkowane funkcjom spełnianym przez 
kapłanów. Uznanie, z jakim spotkali się godni kapłani, jest tym bardziej zasad-
ne, że dochowali oni wierności w obliczu oddalenia się (בִּתְועֹת) synów Izraela 
od Jahwe. Prorok ponownie przywołuje ideę oddalenia i błądzenia תָּעָה (por. 
w. 10). Lud, który oddalił się od Jahwe, miał za swych przywódców apostatów, 
czyli lewitów.

Po drugie, antytezą dla oddalenia (תָּעָה) było przybliżenie (קָרַב). Przywilej 
zbliżania się do Jahwe mieli wyłącznie Sadokici, natomiast lewici utracili cał-
kowicie tę dyspozycję (ּוְלאֹ־יִגְּשׁו – w. 13). Kapłani będą się zbliżać do Jahwe, 
żeby służyć (לְשָׁרְתֵנִי). Ta posługa będzie miała charakter trwały i bezpośredni: 
będą stali przed obliczem Moim. Kapłani będą stać przed obliczem Jahwe, na-
tomiast lewici stać będą przed obliczem ludu (w. 10). W tym aspekcie również 
ujawnia się różnica posługi obu tych stanów.

Po trzecie, kapłańskie zbliżanie się do Jahwe miało charakter ofiarniczy. 
Prorok wyraża tę myśl powtórnym użyciem rdzenia קרב: żeby ofiarować 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



151

-dla Mnie tłuszcz i krew. Wymienione tłuszcz i krew oznaczają naj (לְהַקְרִיב)
wartościowsze części ofiarowywanych zwierząt. Tłuszcz symbolizował Boże 
błogosławieństwo (Rdz 27,28), uchodził za najlepszą cząstkę daru ofiarnego 
(Rdz 4,4), natomiast krew była kojarzona z siedliskiem życia.

W. 15 kończy formuła: wyrocznia Pana, Jahwe, i odpowiada wyrażeniu 
występującemu w w. 12, w którym była mowa o ponoszeniu winy przez le-
witów. Zastosowana formuła stanowi pieczęć wypowiedzi i podkreśla jej 
nieodwołalny charakter. Odnośnie do lewitów orędzie miało rys negatywny 
(karanie), natomiast w stosunku do kapłanów, pozytywny (służba świątyn-
na – por. w. 27).

Ez 44,16

הֵמָּה יָבֹאוּ אֶל־מִקְדָּשִׁי וְהֵמָּה יִקְרְבוּ אֶל־שֻׁלְחָנִי לְשָׁרְתֵנִי וְשָׁמְרוּ אֶת־
מִשְׁמַרְתִּי׃

Oni będą wchodzili do miejsca świętego Mego, i oni będą zbliżać 
się do stołu Mojego, żeby służyć Mi, i będą strzegli służby Mojej.

W. 16 odnosi się do pewnych aspektów posługi kapłańskiej, nie zawiera 
natomiast szczegółów dotyczących rodzaju składanych ofiar oraz praktyk sto-
sowanych w poszczególnych dniach świątecznych. Prorok akcentuje natomiast 
szczególne uprawnienia kapłanów – Sadokitów, które umożliwiały im dostęp 
do wszystkich miejsc w świątyni: Oni będą wchodzili do miejsca świętego Mego. 
Formuła ta ma charakter afirmacyjny i ekskluzywny. To kapłani będą wkracza-
li do miejsca świętego Jahwe – i tylko oni. Wyłączeni z tego przywileju zostali 
lewici oraz cały lud Izraela.

Celem przybywania kapłanów było zbliżanie się do stołu (שֻׁלְחָן). Te-
mat stołu występuje już w kontekście opisu sali i dziedzińca wewnętrznego 
(Ez 40,39-41). W w. 16 Ezechiel nie precyzuje myśli, o jaki stół tu chodzi. 
W symbolice biblijnej stół bogato zastawiony symbolizował błogosławień-
stwo Boże, sprawiedliwość i pokój (Ne 5,17; Ps 23,5). Natomiast stoły w świą-
tyni symbolizowały Bożą obecność (stół na chleby pokładne), np. stoły 
umieszczone w świątyni Salomona (2 Krn 4,8). Stoły symbolizują sferę obec-
ności Jahwe w świątyni i kult w niej uprawiany. Jedynie kapłani byli kom-
petentnymi do pełnienia w niej służby: żeby służyć Mi, i będą strzegli służby 
Mojej. Cały w. 16 zawiera szereg czasowników w formie imperfectum, tym 
samym wyraźnie ujawnia charakter służby w przyszłej świątyni i rolę jaką 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



152

w niej będą pełnili kapłani. Ich posługa będzie harmonizować z świętością 
przyszłej świątyni, jako trwałego miejsca przebywania chwały Jahwe i spo-
tkania Pana z Izraelem.

Ez 44,17

 וְהָיָה בְּובֹאָם אֶל־שַׁעֲרֵי הֶחָצֵר הַפְּנִימִית בִּגְדֵי פִשְׁתִּים יִלְבָּשׁוּ וְלאֹ־יַעֲלֶה
עֲלֵיהֶם צֶמֶר בְּשָׁרְתָם בְּשַׁעֲרֵי הֶחָצֵר הַפְּנִימִית וָבָיְתָה׃

I stanie się: gdy będą wchodzić w bramy dziedzińca wewnętrz-
nego, szaty lniane będą przywdziewali, i nie będzie włożona na 
nich wełna, gdy będą pełnić służbę w bramach dziedzińca we-
wnętrznego i w świątyni.

וָבָיְתָה LXX brak

Po opisie podstawowych czynności kapłańskich prorok przechodzi do 
kwestii kultycznego ubioru (ww. 17-19). W. 17 rozpoczyna formuła וְהָיָה (i sta-
nie się), która często pojawia się w tekstach mówiących o nastaniu słowa Jahwe 
skierowanego do Ezechiela (np. Ez 38,1). W w. 17 pojawia się jednak różni-
ca, został tu użyty czas przyszły (וְהָיָה), natomiast w Ez 38,1 jest zastosowany 
czas przeszły (וַיְהִי). Analogia do słowa Jahwe nie jest tu przypadkowa. Zamysł 
Pana przekazany Ezechielowi dał początek odnowy i tworzenia nowych relacji 
Jahwe z ludem. To wszystko, co będzie konstytuować środowisko świątynne, 
będzie realizacją słowa Pana. Nowa służba stanie się rzeczywistością w nowej 
świątyni, a w niej będą posługiwali kapłani, których strój będzie ważnym zna-
kiem świętości całego kompleksu świątynnego.

Przestrzeń świątynna będzie sferą ożywionego ruchu podporządkowa-
nego celom kultycznym: I stanie się: gdy będą wchodzić w bramy dziedzińca 
wewnętrznego. O bramach dziedzińca wewnętrznego wspominał prorok we 
wcześniejszym opisie; były to trzy bramy: od południa, wschodu i północy 
(Ez 40,28-38). Przekraczając te bramy, kapłani wkraczali na miejsce przezna-
czone wyłącznie do sprawowania czynności kultycznych. Tylko oni będą mo-
gli przebywać na dziedzińcu wewnętrznym.

Z polecenia Jahwe kapłani szaty lniane będą przywdziewali. Temat szat 
pojawił się już opisie funkcji spełnianych przez sale święte: Gdy wejdą oni – 
kapłani – nie wyjdą z Miejsca Świętego do dziedzińca zewnętrznego, ale tam 
położą szaty swe, którymi służą w nich, bo (są) święte one, a (gdy) nałożą szaty 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



153

inne, to (wówczas) zbliżą się do (miejsca), które (jest) dla ludu (Ez 42,14). Szaty 
liturgiczne miały istotne znaczenie dla zachowania świętości miejsca i spra-
wowania w nim kultu. Materiałem do wykonania ubrań kapłańskich mógł 
być wyłącznie len (פֵּשֶׁת). Len był od dawna na Bliskim Wschodzie uprawia-
ną rośliną (oleistą i włóknodajną). Płótna lniane wspominane są w Biblii już 
w opisach odnoszących się do epoki patriarchalnej. Faraon podarował Jó-
zefowi szatę lnianą na znak sprawowanej przez niego wysokiej funkcji (Rdz 
41,42). Szaty kapłańskie posiadały nici lniane (Wj 28,5). W języku hebraj-
skim len jest określany wieloma rdzeniami (ׁבר ,בוץ ,שׁש). Bogactwo termi-
nologiczne świadczy o randze tej rośliny w życiu Izraela i całego środowiska 
biblijnego. Szaty lniane charakteryzowały się dużą wytrzymałością i prze-
puszczalnością („oddychały”). Lniane, delikatne szaty uchodziły za ubiór 
bardzo szlachetny i dostosowany do potrzeb kultu uprawianego w miejscu 
czystym i świętym.

Przeciwieństwem szat lnianych, były szaty wełniane (צֶמֶר). Nosili je 
niegodni pasterze (Ez 34,3). Wełniane szaty były wykonywane najczęściej 
z owczego runa. Znane były już w epoce patriarchalnej, szeroko stosowane 
w środowiskach pasterskich. Prorok zaznacza, że elementy szat uczynionych 
z wełny nie będą mogły być częścią stroju kapłańskiego. W przeciwieństwie 
do lnu, wełna nie była pochodzenia roślinnego, lecz zwierzęcego. Ten aspekt 
również mógł wpłynąć na zakaz używania szat wełnianych.

Służba kapłańska miała był sprawowana w dwóch przestrzeniach: w bra-
mach dziedzińca wewnętrznego i w świątyni. Była to najświętsza sfera miejsca 
świętego i obejmowała bramy prowadzące do dziedzińca wewnętrznego, sam 
dziedziniec wraz ze świątynią (הַבָּיִת).

Ez 44,18

 פַּאֲרֵי פִשְׁתִּים יִהְיוּ עַל־ראֹשָׁם וּמִכְנְסֵי פִשְׁתִּים יִהְיוּ עַל־מָתְנֵיהֶם לאֹ יַחְגְּרוּ
בַּיָּזַע׃

Turbany lniane będą na głowie ich, i spodnie lniane będą na bio-
drach ich; nie będą się przepasywać z powodu potu.

Nakrycie głowy w formie turbanu (פְּאֵר) znane było również w środowisku 
świeckim. Turban nie mógł być używany podczas żałoby (Ez 24,17.23). Kapła-
ni nowej świątyni mieli nosić na głowie turbany lniane (פַּאֲרֵי פִשְׁתִּים). Prorok 
kontynuuje temat lnu obecny w poprzednim wersecie. Lniany turban był nakry-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



154

ciem głowy w formie zawoju; tak nosili się również Babilończycy (por. Ez 23,15). 
Turbany były orientalnym zwyczajem, często wykonywano je z wełny, materiał 
ten jednak nie był dozwolony dla posługujących kapłanów (w. 17).

Opis Ezechiela przypomina przepisy dotyczące ubioru kapłana pod-
czas ceremonii w Dzień Przebłagania: Ubierze się w tunikę świętą, lnianą, 
i w spodnie lniane, przepasze się pasem lnianym, włoży na głowę tiarę lnianą – 
to są święte szaty. Wykąpie ciało w wodzie i ubierze się w te szaty (Kpł 16,4). 
Ezechiel nie wspomina o tunice i pasie, a jedynie (obok turbanu) o spodniach 
 Termin ten występuje jedynie 4 razy w BH i zawsze w kontekście .(מִכְנָסַיִם)
opisu ubioru kapłańskiego. Wszystkie elementy stroju były uczynione z lnu, 
gwarantującego wykonywanie swobodnych ruchów oraz utrzymanie rześ-
kości organizmu; na ten aspekt zwraca uwagę końcowa formuła: nie będą 
się przepasywać z powodu potu. Zakaz przepasywania stoi w sprzeczności 
z przepisami wcześniejszymi (Ez 16,4). Przepasane biodra były symbolem 
gotowości do pełnienia służby. Ezechiel tymczasem podkreśla ideę czystości, 
która również winna obejmować strój liturgiczny i jego koegzystencję z or-
ganizmem kapłana. Opasanie ciała powodowało ograniczenie możliwości 
oddychania kapłana i przyspieszało proces pocenia (יֶזַע), czyli naturalnego 
chłodzenia organizmu. Sam pot uchodził za coś nieczystego, a jego pojawie-
nie się prowadziło do profanacji miejsca świętego. Bóg, karząc za grzech, za-
powiada: W pocie więc oblicza twego będziesz musiał zdobywać pożywienie, 
póki nie wrócisz do ziemi, z której zostałeś wzięty; bo prochem jesteś i w proch 
się obrócisz! (Rdz 3,19). Odpowiednio luźny lniany ubiór kapłański miał prze-
ciwdziałać niebezpieczeństwu pojawienia się potu, który uważany był także 
za znak przekleństwa (owoc grzechu nieposłuszeństwa).

Ez 44,19

וּבְצֵאתָם אֶל־הֶחָצֵר הַחִיוצֹנָה אֶל־הֶחָצֵר הַחִיוצֹנָה אֶל־הָעָם יִפְשְׁטוּ אֶת־
 בִּגְדֵיהֶם אֲשֶׁר־הֵמָּה מְשָׁרְתִם בָּם וְהִנִּיחוּ ואֹתָם בְּלִשְׁכֹת הַקֹּדֶשׁ וְלָבְשׁוּ

בְּגָדִים אֲחֵרִים וְלאֹ־יְקַדְּשׁוּ אֶת־הָעָם בְּבִגְדֵיהֶם׃

A gdy będą wychodzić na dziedziniec zewnętrzny, na dziedziniec 
zewnętrzny do ludu, zdejmą szaty swoje, w których sprawowali 
służbę, w ich (ją pełnili), i złożą je w salach świętych, i ubiorą się 
w szaty inne, żeby nie uświęcali ludu w szatach swoich.

אֶל־הֶחָצֵר הַחִיוצֹנָה LXX brak

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



155

W w. 19 powraca myśl o przemieszczaniu się kapłanów; na proces ten 
wskazuje zestawienie użytych czasowników: בְּובֹאָם (w. 17) – וּבְצֵאתָם (w. 19) 
= wejść – wyjść. Miejscem wejścia i wyjścia był dziedziniec wewnętrzny. Był 
to punkt centralny całego kompleksu świątynnego, naznaczony obecnością 
chwały Jahwe, która uświęcała to miejsce.

Złożenie וּבְצֵאתָם jest przetłumaczone formą a gdy będą wychodzić, która 
ukierunkowuje opisywaną akcję w stronę dziedzińca zewnętrznego. Wyraże-
nie to jest dwukrotnie użyte w w. 19 (w LXX brak reduplikacji). Użycie w BH 
czasownika יצא (wyjść na zewnątrz, wyruszyć) akcentuje nie tylko punkt doj-
ścia, lecz również punkt wyjścia, jakim był dziedziniec wewnętrzny. Początek 
w. 19 można zatem traktować jako transformację pierwotnej frazy: A gdy będą 
wychodzić z dziedzińca wewnętrznego i wchodzić na dziedziniec zewnętrzny. 
W uproszczonej formie z frazy została usunięta niepotrzebna reduplikacja, 
mówiąca o wykraczaniu na dziedziniec zewnętrzny.

Opuszczając dziedziniec wewnętrzny, kapłani wkraczali do sfery przeby-
wania ludu (הָעָם). Temat ludu występował już dwukrotnie w opisie świąty-
ni, a mianowicie w kontekście szat oraz ofiar (Ez 42,14; 44,11). Lud to Izrael 
(z wyłączeniem warstwy kapłańskiej), który potrzebował pośrednika w relacji 
do Jahwe. W opisach Ezechiela kapłani zwracali się zarówno do Jahwe, jak i do 
ludu, ich przemieszczanie (między dziedzińcami) było przejawem pełnionej 
funkcji pośredników między Bogiem a Izraelem.

Kapłani przywdziewali stosowny ubiór w zależności od miejsca, w jakim 
się znajdowali. Strój liturgiczny (opisany w w. 18) był zarezerwowany wyłącz-
nie do posługi wykonywanej na terenie dziedzińca wewnętrznego. Opuszcza-
jąc tę strefę, kapłani mieli obowiązek przywdziewać szaty inne (גָדִים אֲחֵרִים). 
Szaty te nie zostały dokładniej opisane – można przypuszczać, że były podob-
ne do tych szat, jakich używał cały lud. Zgodnie z wcześniejszą wypowiedzią, 
miejscami złożenia szat były sale święte (por. Ez 42,14). Te miejsca tworzyły 
niejako granicę wewnętrzną w kompleksie świątynnym. Cały teren był święty 
 lecz na różnorodny sposób. Lud wnosił coś z profanum, który mógł ,(מִקְדָּשׁ)
być w jakimś sensie jeszcze tolerowany na terenie dziedzińca zewnętrznego, 
lecz bez możliwości wkroczenia do strefy wewnętrznej. Nie było przenikania 
się stref, lecz obowiązywała radykalna separacja. To co święte, należało do 
Boga i nie mogło uczestniczyć w codziennych czynnościach ludu (Kpł 6,1; Lb 
6,13-20; Iz 65,5).

Szczególnym znakiem separacji były liturgiczne szaty kapłańskie. Przyna-
leżały one do strefy wewnętrznej kompleksu świątynnego i miały charakter 
 a więc wyłączony z użytku pospolitego; można powiedzieć, że ,(święty) קדשׁ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



156

stanowiły integralną część świętości dziedzińca wewnętrznego. Ta świętość 
nie była obecna na dziedzińcu zewnętrznym, gdzie przebywał lud. Świętość 
 konstytuowała centrum zespołu świątynnego, a na zewnątrz była (קדשׁ)
„siłą” niszczącą, na wzór świętości Arki Bożej, która uśmierciła Uzzę (2 Sm 
6,7). Kapłani mieli zatem chronić lud przed uświęceniem, które nie było trak-
towane w kategoriach wartości etycznych, lecz ontycznych – chodziło o sfe-
rę niedostępną dla ludu, choć dzięki posłudze kapłańskiej oddziaływała ona 
skutecznie na Izrael.

Ez 44,20

וְראֹשָׁם לאֹ יְגַלֵּחוּ וּפֶרַע לאֹ יְשַׁלֵּחוּ כָּוסֹם יִכְסְמוּ אֶת־רָאשֵׁיהֶם׃

I głowy swojej nie ogolą i bujnych włosów nie zapuszczą; będą 
strzyc głowy swoje.

Poza ubiorem obowiązywały kapłanów również przepisy dotyczące wi-
zerunku głowy, a w szczególności włosów. W tej dziedzinie panowała zasada 
złotego środka. Głowy nie będą golone, lecz włosy nie będą mogły rosnąć na-
zbyt obficie. Prorok nawiązuje tu do dawnego prawodawstwa, które znalazło 
swój wyraz w tekście Kpł 21,5: Nie będą sobie strzygli głowy do skóry, nie będą 
golili krajów brody, nie będą nacinali swojego ciała. Takie obostrzenia zosta-
ły uzasadnione świętością, w jakiej uczestniczyli kapłani (w. 6; por. w. 10), 
którzy byli zobowiązani do odrzucenia wszelkich prób upodobniania się do 
wyglądu kapłanów pogańskich lub do praktyk żałobnych (Pwt 14,1; Iz 3,24; 
Ez 7,18; 27,31).

Kapłani opuszczając dziedziniec wewnętrzny zmieniali szaty, lecz znak 
ich przynależności do służby Jahwe był utrwalony dbałością o włosy, co było 
zgodne z przepisami. Taki znak był rozpoznawalny również dla obcych lu-
dów – mogły one dostrzegać różnice między kapłanami Pana a kapłanami 
bożków.

Ez 44,21

וְיַיִן לאֹ־יִשְׁתּוּ כָּל־כֹּהֵן בְּובֹאָם אֶל־הֶחָצֵר הַפְּנִימִית׃

I wina nie będą pili, żaden kapłan, gdy będą wchodzili do dzie-
dzińca wewnętrznego.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



157

Jest to jedyny tekst (w Ez 40–48), w którym Ezechiel pisze o winie (por. 
Ez 27,18). W środowisku biblijnym wino (יַיִן) było traktowane jako zwykły 
i konieczny napój, co wynikało z braku dostępu do bieżącej wody oraz ze zdro-
wotnych właściwości wina. Napój ten był również traktowany jako znak bło-
gosławieństwa Bożego, przymierza, sądu oraz uczty eschatologicznej.

Codzienne spożywanie wina w nadmiarze mogło prowadzić do utraty 
panowania nad sobą i skutkowało zaniedbaniami w wykonywanych obowiąz-
kach. Przed taką sytuacją przestrzega prorok, nakazując w imieniu Jahwe po-
wstrzymanie się kapłanów od spożywania wina. Zakaz obowiązywał wówczas, 
gdy kapłani udawali się do dziedzińca wewnętrznego w celu pełnienia służby. 
Brak trzeźwości prowadził do profanacji miejsca świętego. Nie chodzi tu za-
tem o zasadę abstynencji (ten temat na ogół nie pojawia się w BH), lecz o po-
wstrzymanie się od picia wina w określonych sytuacjach.

Ez 44,22

 וְאַלְמָנָה וּגְרוּשָׁה לאֹ־יִקְחוּ לָהֶם לְנָשִׁים כִּי אִם־בְּתוּלֹת מִזֶּרַע בֵּית יִשְׂרָאֵל
וְהָאַלְמָנָה אֲשֶׁר תִּהְיֶה אַלְמָנָה מִכֹּהֵן יִקָּחוּ׃

A wdowy, i oddalonej, nie wezmą dla siebie za żony, a tylko dzie-
wice z nasienia domu Izraela lub wdowę, która była wdową po 
kapłanie, (te) wezmą.

Prorok wprowadza temat relacji małżeńskich w środowisku kapłańskim. 
Sam będąc kapłanem, wspomina o swojej żonie (Ez 24,15-25). Z polecenia 
Jahwe daje wskazówki kapłanom odnowionego sanktuarium. Na początku 
w sentencji (w. 22) pojawiają się dwa określenia: אַלְמָנָה (wdowa) oraz גרוּשָׁה 
(oddalona). Wdowy cieszyły się szczególną opieką w prawodawstwie Mojże-
szowym ze względu na brak opieki ze strony męża (Pwt 22,21; por. Ez 22,7); 
jeżeli były bezdzietne, zabezpieczało je prawo lewiratu (Pwt 25,5-10; Rt 4,6). 
Ezechiel nawiązuje do prawodawstwa kapłańskiego: Nie weźmie za żonę 
ani wdowy, oddalonej, ani pohańbionej, ani nierządnicy: żadnej z takich nie 
weźmie, ale weźmie dziewicę spośród ludu swego (Kpł 21,14). Takie przepisy 
stały na straży czystości i świętości kapłanów. Kobieta mogła się stać żoną 
kapłana jedynie wówczas, gdy była dziewicą z nasienia domu Izraela. W ten 
sposób małżeństwo kapłana było odzwierciedleniem świętości, do jakiej był 
zobowiązany z racji pełnionej służby. Niedopuszczalny był jakikolwiek zwią-
zek z kobietą obcego pochodzenia. Wybranka miała być dziewicą z nasienia 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



158

Izraela. Jej przeszłość nie mogła zatem być „obciążona” wdowieństwem lub 
rozwodem (oddaleniem); były to istotne przeszkody prawne odnoszące się 
do małżeństw kapłańskich. Wyjątek stanowiła wdowa po kapłanie. Jej wcze-
śniejszy związek uświęcał ją, stąd kapłan, który brał taką wdowę za żonę, nie 
ponosił uszczerbku na świętości, która była niezbędną dyspozycją do pełnie-
nia funkcji w świątyni. Prawodawstwo małżeńskie dotyczące kapłanów było 
ściśle powiązane ze służbą wykonywaną w sanktuarium. Małżeństwo było 
stanem, a nie zmiennym elementem, jak np. ubiór, który kapłani mogli przy-
wdziewać stosownie do okoliczności. Małżeństwo kapłanów było trwałym 
znakiem ich przynależności do służby Jahwe i w niczym nie mogło tej pierw-
szorzędnej kwestii deprecjonować. Zasada, jaką podaje Ezechiel w w. 22, nie 
stanowiła części większego wywodu na temat prawa małżeńskiego w Izraelu, 
bowiem w centrum zainteresowania proroka pozostawała kwestia świętości 
kapłaństwa (por. Kpł 21,1-24).

Ez 44,23

וְאֶת־עַמִּי ויֹרוּ בֵּין קֹדֶשׁ לְחֹל וּבֵין־טָמֵא לְטָוהֹר ויֹדִעֻם׃

I lud Mój będą nauczać (rozróżniać) pomiędzy tym, co święte, 
w stosunku do tego, co świeckie, i pomiędzy tym, co nieczyste, 
w stosunku do tego, co czyste, (to) będą uczyć.

Funkcja nauczycielska kapłanów była równie ważna, jak ich posługa ofiar-
nicza. Kapłani byli stróżami tego, co święte i czyste. Ich obowiązki nauczyciel-
skie wyrażają w tekście dwa synonimiczne czasowniki (użyte w hifil), tworzące 
klamrę wypowiedzi (w. 23): ירה (nauczać, uczyć kogoś czegoś) oraz ידע (po-
wiadomić, poinformować, uczyć). Rdzenie tych określeń obecne są w dwóch 
ważnych terminach: וֹתּרָה (Tora, nauka) oraz דַעַת (wiedza). Kapłani będą 
pouczali lud – Izrael.

Temat świętości pojawia się w całym fragmencie Ez 40–48 kilkadziesiąt 
razy i należy do motywów podstawowych i najważniejszych. Kapłani mieli 
być nauczycielami, którzy pouczali, jak (rozróżniać) pomiędzy tym, co święte, 
w stosunku do tego, co świeckie. Świętość (oddzielenie) obejmowała cały zespół 
świątynny (w różnym stopniu intensywności), natomiast to, co świeckie (חֹל), 
znajdowało się poza nim. Termin חֹל, sporadycznie używany w Ez 40–48 nie 
ma większego znaczenia dla opisu Ezechiela, zaznacza jedynie istnienie strefy 
poza świątynią, która była środowiskiem życia Izraela, jego codzienności. Tym 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



159

aspektem jednak nie interesuje się prorok w swym orędziu. Wzmianka o חֹל 
służy jedynie po to, by podkreślić specyfikę miejsca świętego, które w żaden 
sposób nie mogło być sprofanowane, jak stało się jednak w przeszłości. Kapła-
ni mieli być zatem stróżami nauczającymi. Na nich ciążył obowiązek przeka-
zywania nauki, która pochodziła od samego Jahwe.

Podobnie miała się sprawa z rozróżnieniem tego, co nieczyste (טָמֵא), od 
tego, co czyste (טָוהֹר). W obu wypadkach pojawia się motyw znany z Kpł 
10,11: Abyście rozróżniali między tym, co święte, a tym, co świeckie, między 
tym, co nieczyste, a tym, co czyste, abyście nauczali Izraelitów wszystkich ustaw, 
które Jahwe ogłosił wam przez Mojżesza. Kapłani jako pierwsi byli pouczeni 
o tych sprawach (zgodnie z zamysłem Jahwe); stając się nauczycielami, mieli 
obowiązek pouczać cały lud. Nieczystość rozumiana była rytualnie, bowiem 
uniemożliwiała wkroczenie osoby nieczystej na teren miejsca świętego. Od-
zyskanie czystości dokonywało się na skutek procesu oczyszczania. W tym 
rozróżnieniu świętość dotyczyła miejsca, natomiast czystość – osoby. Ezechiel, 
który był prorokiem nowego serca i nowego ducha, miał tu na myśli nie tyl-
ko czystość zewnętrzną, lecz nade wszystko czystość wewnętrzną, wolność od 
grzechu. W przeszłości grzechy doprowadziły do zerwania przez lud więzów 
z Jahwe.

Ez 44,24

 וְעַל־רִיב הֵמָּה יַעַמְדוּ לִשְׁפֹּט בְּמִשְׁפָּטַי וּשָׁפְטֻהוּ וְאֶת־ותֹּרתַֹי וְאֶת־חֻקֹּתַי
בְּכָל־ומֹעֲדַי יִשְׁמרֹוּ וְאֶת־שַׁבְּותֹתַי יְקַדֵּשׁוּ׃

I w sprawie spornej oni staną do sądzenia, według sądów Moich, 
i osądzą ją, i praw Moich, i nakazów Moich, na wszystkie święta 
Moje, będą przestrzegali, i szabaty Moje będą uświęcali.

רִיב LXX + αιματος

Obok funkcji nauczycielskiej (w. 23) kapłani będą zobowiązani również do 
sprawowania sądów (w. 24). Konieczność sądzenia wynikała ze sporów (רִיב), 
jakie pojawiały się w Izraelu. Jest to jedyny tekst Ezechiela, w którym występu-
je ten termin. W formie czasownikowej oznacza: wszcząć sprzeczkę, kłócić się, 
a w kontekście prawnym: prowadzić sprawę w sądzie. Ten ostatni aspekt ma 
na uwadze prorok używając rzeczownika ריב. Pojawiające się sprawy sporne 
wśród ludu wskazywały na braki we wspólnym życiu. Izrael w przyszłości nie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



160

miał być zatem idealnym i doskonałym ludem, wiele ułomności, jakie go ob-
ciążały w przeszłości, będą również obecne w nowych czasach.

Sądy w Izraelu, obok kapłanów, sprawowali również sędziowie, władcy, 
a nawet prorocy. W nowej rzeczywistości ta władza będzie należała wyłącz-
nie do kapłanów, natomiast wspomniany wcześniej władca (w. 3) nie będzie 
jej sprawował. W prawodawstwie Mojżeszowym jest mowa również o sądach, 
w których uczestniczyli kapłani (Pwt 17,8-13). Gotowość do przeprowadzenia 
sądu przez kapłanów wyraża formuła לִשְׁפֹּט יַעַמְדוּ  -oni staną do są) הֵמָּה 
dzenia). Nie chodzi o przyjęcie postawy stojącej (עָמַד) podczas sądzenia, lecz 
o przystąpienie do jego wykonywania. Sędzia (podczas procesu) przyjmował 
bowiem postawę siedzącą (Wj 18,13). Kapłani nie mogli kierować się jakąkol-
wiek stronniczością, bowiem sprawowali sądy w imieniu Jahwe: według sądów 
Moich (בְּמִשְׁפָּטַי). W ten sposób uczestniczyli w dziele wprowadzania porząd-
ku zgodnie z zamysłem Pana. Nie będą mogli uchylać się od tych obowiąz-
ków, gdy pojawi się sprawa sporna: osądzą ją (ּוּשָׁפְטֻהו). Ezechiel formułuje te 
zasady używając trzykrotnie (w jednej sekwencji) rdzenia שׁפט, dzięki temu 
nadaje mocno jurydyczny charakter całej wypowiedzi.

W drugiej części w. 24 pojawiają się wskazówki dane samym kapłanom – sę-
dziom. Ich postawa miała być wzorcową dla całego ludu. Nie mogli uchylać się 
od zachowania wierności postanowieniom Jahwe. Zostały one wyrażone w po-
staci praw (ותֹּרָת) i nakazów (חֻקַּת). Oba terminy należą do słownictwa często 
używanego przez Ezechiela, w różnych partiach pisma. Prawa Jahwe obowiązy-
wały Izrael od czasów Mojżesza i będą aktualne w nowej epoce, w której będą 
obowiązywać prawa i ustawy świątyni (por. Ez 43,11-12).

Kapłani okażą również troskę przestrzegając wszystkie święta (כָל־ומֹעֲדַי) 
Jahwe. Chodzi o uroczyste zgromadzenia świąteczne, w których wywyższany 
był Pan i realizowało się autentyczne spotkanie Jahwe z ludem, zapoczątko-
wane na pustyni, gdzie był obecny namiot spotkania (בְּאֹהֶל ומֹעֵד). W okre-
śleniu tym pojawia się również rdzeń ומֹעֵד. Spośród uroczystych dni zostały 
wyróżnione szabaty (שַׁבָּתוֹת), które miały być uświęcane. Faktycznie to Jahwe 
uświęcał lud podczas świętowania szabatów: Także szabaty moje dałem im na 
znak między Mną a nimi, aby poznali, że Ja (jestem) Jahwe, który uświęca ich 
(Ez 20,12).

W orędziu zawartym w w. 24 prorok przeszedł od myśli o sądzie do myśli 
o uświęceniu. Taki proces będzie się dokonywał w Izraelu. W nadchodzącej 
transformacji centralną rolę mieli odgrywać kapłani, sprawując sądy w imie-
niu Jahwe oraz zachowując sami Jego prawa i święta.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



161

Ez 44,25

 וְאֶל־מֵת אָדָם לאֹ יָובֹא לְטָמְאָה כִּי אִם־לְאָב וּלְאֵם וּלְבֵן וּלְבַת לְאָח וּלְאָוחֹת
אֲשֶׁר־לאֹ־הָיְתָה לְאִישׁ יִטַּמָּאוּ׃

A do zmarłego człowieka nie przyjdzie, żeby się nie zanieczyścić, 
jednak (zbliżą się) do ojca i do matki, i do syna, i do córki, do 
brata, i do siostry, która nie była zamężna, (i) zanieczyszczą się.

יִטַּמָּאוּ LXX μιανθηναι

Święty, oddzielony od Jahwe, był czczony jako Pan i Dawca życia. Ka-
płani byli zwiastunami tej prawdy, co czynili na wiele sposobów. Jednym 
z nich był zakaz kontaktu z ciałem zmarłego. W. 25 rozpoczyna formuła: 
יָובֹא לאֹ  אָדָם  -Przykaza .(a do zmarłego człowieka nie przyjdzie) וְאֶל־מֵת 
nie to odnosi się do jednostki, do każdego kapłana, znane było w prawodaw-
stwie Mojżesza, lecz odnosiło się do wszystkich Izraelitów: Kto się dotknie 
zmarłego, jakiegokolwiek trupa ludzkiego, będzie nieczysty przez siedem dni 
(Lb 19,11). Ten, kto stawał się nieczysty, był całkowicie wykluczony ze służ-
by świątynnej. Ostre przepisy w tej dziedzinie miały również przeciwdziałać 
wpływom kultów zmarłych, jakie uprawiały sąsiednie narody. W tych zwy-
czajach odwoływano się często do praktyk powiązanych ze respektowaniem 
zmian zachodzących w przyrodzie: zamieranie i ożywianie (por. Pwt 14,1-2). 
Przepisy dla kapłanów były bardzo rygorystyczne: W ogóle nie zbliży się do 
żadnego zmarłego, nie narazi się na nieczystość rytualną ani z powodu ojca, 
ani z powodu matki (Kpł 21,11). To prawodawstwo dotyczyło jednak tylko ar-
cykapłana (por. Kpł 21,10), o którym Ezechiel nie wspomina. Kapłani mający 
kontakt z ciałem zmarłego ulegali nieczystości. Podobnie miała się sprawa 
w wypadku kontaktu ze zmarłymi członkami rodziny, czyli z ojcem, matką, 
synem, córką, bratem i siostrą (dziewicą). Pomimo negatywnych skutków 
(powodowanych tym kontaktem), kapłani otrzymali pozwolenie na fizyczną 
łączność ze zmarłymi członkami najbliższej rodziny (por. Kpł 21,2-3). Wśród 
wymienionych zabrakło wzmianki o żonie kapłana.

Żona była traktowana w sposób wyjątkowy, należała do najbliższych krew-
nych, stąd była określona (שׁאֵר) (por. Kpł 21,2-3). Jej wyjątkowy status pod-
kreślił również Ezechiel w relacji o śmierci swej żony (Ez 24,15-18).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



162

Ez 44,26

וְאַחֲרֵי טָהֳרָותֹ שִׁבְעַת יָמִים יִסְפְּרוּ־ולֹ׃

A po oczyszczeniu jego siedem dni odliczą mu.

Kapłan, który stał się nieczysty z powodu kontaktu ze zmarłym, musiał 
poddać się rytowi oczyszczenia zanim mógł ponownie przystąpić do służby. 
Ezechiel podaje zasady, które znane były również w prawie Mojżesza: Winien 
się nią oczyścić w trzecim i siódmym dniu, a wtedy będzie czysty. Gdyby jed-
nak nie dokonał w trzecim i siódmym dniu oczyszczenia, wówczas pozostanie 
nieczysty (Lb 19,12). Oczyszczenia dokonywano wodą w dniu trzecim i siód-
mym. Liczba trzy symbolizuje to, co ważne i doniosłe, dotyczy samego Boga, 
natomiast liczba siedem była uznawana za symbol pełni, doskonałości, zatem 
w dniu siódmym dokonywało się pełne oczyszczenie. Z w. 26 wynika jednak, 
że po oczyszczeniu (ֹוְאַחֲרֵי טָהֳרָות) będą kapłanowi jeszcze doliczone kolejne 
siedem dni; oznaczało to, że do służby będzie uzdolniony dopiero po dniach 
czternastu.

Ez 44,27

 וּבְויֹם בֹּואֹ אֶל־הַקֹּדֶשׁ אֶל־הֶחָצֵר הַפְּנִימִית לְשָׁרֵת בַּקֹּדֶשׁ יַקְרִיב חַטָּאותֹ נְאֻם
אֲדנָֹי יְהוִה׃

I  w  dniu wejścia jego do miejsca świętego, do dziedzińca we-
wnętrznego, żeby pełnić służbę w miejscu świętym, złoży ofiarę 
za grzech swój, wyrocznia Pana, Jahwe.

אֶל־הַקֹּדֶשׁ LXX brak
אֲדנָֹי LXX brak

Kończąc zasadniczą charakterystykę kapłanów nowego sanktuarium, pro-
rok w imieniu Jahwe wskazuje na dzień (וּבְויֹם). Dla każdego kapłana nastanie 
dzień służby, który był uważany za wydarzenie najwyższej wagi. Wzmianka 
o dniu pojawia się tu w kontekście wypowiedzi wcześniejszej: siedem dni od-
liczą mu (w. 26). To właśnie po rycie oczyszczenia (w sumie czternaście dni) 
następuje dzień, w którym kapłan staje do służby. W wyznaczonym dniu do-
konywał się jego ingres (ֹבֹּוא) do miejsca świętego (ׁהַקֹּדֶש), które winno być 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



163

rozumiane jako cały obręb święty (wewnątrz murów zewnętrznych). Nie dzi-
wi więc dodatek do tej informacji, a mianowicie wzmianka o wkroczeniu do 
dziedzińca wewnętrznego (אֶל־הֶחָצֵר הַפְּנִימִית). Dziedziniec wewnętrzny był 
miejscem właściwej służby kapłańskiej, tu znajdował się ołtarz oraz budowla 
świątynna (הַבָּיִת).

Prorok ponowne przywołuje ideę ׁקֹּדֶש, tym samym wzmacnia (w wypo-
wiedzi) motyw świętości. W świętości muszą partycypować również kapłani. 
Ryty oczyszczeń dokonane na zewnątrz świątyni uzdolniły ich do pełnienia 
służby, tym niemniej pierwsza ofiara, jaką mieli składać, została nazwana  
 czyli ofiara za grzech, i to grzech swój. Kapłani pozostawali w sferze ,חַטָּאת
ludzi ulegających grzechom. Ich grzeszność była swoistą solidarnością z całym 
Izraelem. Nie stanowili wyjątkowej i doskonałej społeczności, lecz – jak każ-
dy Izraelita, potrzebowali przebaczenia w oparciu o nieustannie powtarzane 
ofiary za grzechy. Kapłani nie byli częścią sfery świętości (ׁקֹּדֶש), mieli jedynie 
przystęp do miejsca świętego, i to wyłącznie po poddaniu się rytom oczysz-
czeń. Wówczas mogli składać ofiary. W wizji Ezechiela nie ma miejsca na po-
stać doskonałego kapłana i doskonałej jednorazowej ofiary. W tym zakresie 
służba świątynna przypominała praktyki znane z okresu dziejów pierwszej 
świątyni.

Ostatnia formuła w. 27: wyrocznia Pana, Jahwe, zaznacza koniec pierw-
szej relacji na temat wskazówek danych kapłanom z domu Sadoka (ww. 15-
27). Podobna formuła znajduje w środkowej części relacji o posłudze lewi-
tów (w. 12). W obu kontekstach pojawia się motyw występków: wina (עֲוֹנָם), 
grzech (חַטָּאת). Kwestia właściwej dyspozycji obu tych grup służby świątynnej 
była niezwykle istotna, stąd prorok poświęcił tej sprawie dużo uwagi, odwołu-
jąc się do autorytetu Jahwe. Końcowa formuła wzmacnia całą wypowiedź, jest 
bowiem pieczęcią wszystkich słów.

Ez 44,28

 וְהָיְתָה לָהֶם לְנַחֲלָה אֲנִי נַחֲלָתָם וַאֲחֻזָּה לאֹ־תִתְּנוּ לָהֶם בְּיִשְׂרָאֵל אֲנִי
אֲחֻזָּתָם׃

I (to) będzie dla nich dziedzictwem; Ja (jestem) dziedzictwem ich, 
i własności nie dacie im w Izraelu; Ja (jestem) własnością ich.

Kolejna wypowiedź (w. 28) następuje wprawdzie po uroczystej formule 
pieczętującej (w. 27a) wcześniejsze orędzie (ww. 15-27), tym niemniej konty-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



164

nuuje myśl o znaczeniu kapłanów z domu Sadoka w nowym kulcie. Początko-
wa fraza: I (to) będzie dla nich dziedzictwem nawiązuje do poprzedzającego ją 
kontekstu, stąd zasadne jest uzupełnienie frazy cząsteczką „to”. Chodzi zatem 
o przywilej sprawowania służby w nowej świątyni. Ten przywilej został w w. 28 
bliżej określony.

Służba w świątyni była dla kapłanów dziedzictwem (נַחֲלָה). Jest to okre-
ślenie, które dominuje w Księdze Liczb, Księdze Powtórzonego Prawa oraz 
w Księdze Jozuego, i dotyczy dziedzictwa, jakie Izrael otrzymał od Jahwe. Była 
to realizacja obietnic sięgających czasów Abrahama (obietnica ziemi). Wszyst-
kie pokolenia (potomkowie Jakuba) otrzymały swoje terytoria poza pokole-
niem Lewiego. Do tego motywu nawiązuje Ezechiel. Prorok już wcześniej pisał 
o dziedzictwie Izraela, które zostało utracone na skutek grzechu. Taka sytuacja 
stała się powodem radości jego wrogów (Ez 35,15), jednak w przyszłości miała 
ulec zmianie (Ez 36,12). Temat dziedzictwa rozwija prorok dopiero (w Ez 40–
48) od tekstu 44,28 (por. 45,1; 46,16.17.18; 47,14.19.22.23; 48,28.29). Motyw 
ten w istotny sposób scala ze sobą dwa okresy historii Izraela: przed niewolą 
i po niewoli. Dziedzictwo jest znakiem wierności Jahwe oraz przywilejów, ja-
kie otrzymał Jego lud.

Największym przywilejem cieszyli się lewici, a zwłaszcza kapłani. Nie dys-
ponowali własnym terytorium, lecz otrzymali znacznie więcej: Rzekł Jahwe do 
Aarona: Nie będziesz miał dziedzictwa w ich kraju; nie otrzymasz również po-
śród nich żadnego przydziału ziemi; Ja jestem działem twoim i dziedzictwem 
twoim pośród Izraelitów (Lb 18,20). Podobna sytuacja miała zaistnieć również 
w okresie nowej świątyni. W miejsce własności ziemi (אֲחֻזָּה) pojawi się inna 
własność, która nie będzie już posiadaniem, lecz relacją kapłanów z Jahwe. Ter-
min אֲחֻזָּה, czyli posiadania, został użyty w znaczeniu bycia. To właśnie dzięki 
przywilejom jakie otrzymali od Jahwe kapłani, ich życie zostało niepomiernie 
wzbogacone i osadzone na styku tego, co ludzkie, i tego, co Boże. Prorok nie 
waha się użyć formuły: Ja (jestem) własnością ich, która oznacza fakt całkowitej 
przynależności kapłanów do Pana i ich udziale w Jego świętości. W tej kon-
stelacji całkowicie niepotrzebny był dla nich dział ziemi. Życie kapłanów i ich 
potrzeby zostały w pełni zabezpieczone darem Jahwe, czyli przywilejem służby 
i przebywania w miejscu najświętszym.

Ez 44,29

הַמִּנְחָה וְהַחַטָּאת וְהָאָשָׁם הֵמָּה יֹאכְלוּם וְכָל־חֵרֶם בְּיִשְׂרָאֵל לָהֶם יִהְיֶה׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



165

Ofiarę pokarmów i ofiarę za grzech, i ofiarę za winę, oni będą 
spożywać je, i każda ofiara cherem w Izraelu, dla nich będzie.

W oparciu o szczególne więzy łączące kapłanów z Jahwe, prorok zapowia-
da ich (kapłanów) udział w uczcie z darów ofiarnych. W w. 29 są wymienione 
trzy rodzaje ofiar, zgodnie z porządkiem zastosowanym w tekście Ez 42,13. 
Zastosowany tu schemat informuje o charakterze uczty, do jakiej dopuści Jah-
we kapłanów. Będą oni mianowicie z tych ofiar spożywać (יֹאכְלוּם). Jednak ta 
zasada nie odnosiła się do wszystkich typów ofiar, bowiem wyłączone z niej 
były ofiary całopalne (עֹלָה) i wspólnotowe (שֶׁלֶם).

W drugiej części w. 29 pojawia się termin חֵרֶם (cherem), który używa Eze-
chiel jeden raz (4 razy w znaczeniu sieci: 26,5.14; 32,3; 47,10). W BH wystę-
puje on w kontekście prawa „świętej wojny” i oznacza to wszystko, co prze-
znaczone było dla Boga, zarówno osoby, jak i rzeczy. W sensie pozytywnym 
cherem oznaczał oddanie przedmiotów (osoby) na wyłączny użytek sakralny, 
natomiast w sensie negatywnym było to oddanie na zagładę (klątwa, prze-
kleństwo). Rdzeń חרם wyraża ideę oddzielenia, stąd też nazwa góry Hermon, 
względnie muzułmańskiego określenia terenu świątynnego w Jerozolimie, 
czyli Haram asz-Szarif, a nawet część pałacu sułtana, czyli harem. W kontek-
ście w. 29 wyjątkowe użycie terminu חֵרֶם należy rozumieć w znaczeniu kul-
tycznym: Jeżeli kto poświęci co ze swej własności dla Pana jako „cherem”: czło-
wieka, bydlę albo część gruntu dziedzicznego – to ta rzecz nie będzie sprzedana 
ani wykupiona. Każde cherem jest rzeczą najświętszą dla Pana. Żaden człowiek, 
który jest poświęcony dla Pana jako cherem, nie może być wykupiony. Musi on 
być zabity (Kpł 27,28-29). Autor kapłański posłużył się terminem חֵרֶם w zna-
czeniu ślubu „klątwy”, czyli całkowitego ofiarowania czegoś dla Jahwe. Rzecz 
ofiarowana Panu stawała się świętą (wyłączoną), należącą do Jahwe i Jego 
świątyni. W podstawowym znaczeniu חֵרֶם to rzecz wyłączona i przeznaczona 
na zniszczenie. W kontekście w. 29 termin חֵרֶם oznacza szczególny przywi-
lej kapłanów mających dział ze składanych ofiar. Rdzeń חרם jeszcze mocniej 
podkreśla świętość całej przestrzeni świątynnej, jej zabudowy i wyposażenia 
oraz wszystkich wykonywanych czynności w sanktuarium.

Ez 44,30

 וְרֵאשִׁית כָּל־בִּכּוּרֵי כֹל וְכָל־תְּרוּמַת כֹּל מִכֹּל תְּרוּומֹתֵיכֶם לַכֹּהֲנִים יִהְיֶה
וְרֵאשִׁית עֲרִוסֹתֵיכֶם תִּתְּנוּ לַכֹּהֵן לְהָנִיחַ בְּרָכָה אֶל־בֵּיתֶךָ׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



166

I najlepsze wszystkie pierwociny (ze) wszystkiego, i  każdy dar, 
wszystko ze wszystkich darów waszych dla kapłanów będzie, 
i najlepsze mąki wasze dacie kapłanowi, aby spoczęło błogosła-
wieństwo w domu Twoim.

כָּל־בִּכּוּרֵי LXX παντων και τα πρωτοτοκα
אֶל עַל =

בֵּיתֶךָ LXX επι τους οικους υμων

Wyjątkowy status kapłanów w społeczeństwie Izraela wyraża również 
treść w. 30. Już samo słownictwo użyte w tej frazie na to wskazuje. Na począt-
ku aż 5 razy pojawia się rdzeń כָל (wszelki, każdy), który wyraża ideę pełni oraz 
braku jakiegokolwiek wyjątku; do tego obecne są w wersecie takie określenia, 
jak: רֵאשִׁית (pierwociny, najlepszy) oraz בִּוּכּרִים (pierwociny). Fraza zawiera 
również dwukrotne użycie terminu כֹּהֵן (kapłan), co jest wyjątkiem na tle całej 
Księgi Ezechiela.

Termin רֵאשִׁית bazuje na rdzeniu ׁראש (głowa, szczyt, początek) i ozna-
cza: początek, to, co pierwsze, główne, najważniejsze, pierwociny, najlepsza por-
cja. Ezechiel umieszcza go w złożeniu z określeniem בִּוּכּרִים, które jest niemal 
synonimiczne z ׁראש. Całość wypowiedzi stoi pod znakiem myśli o tym, co 
najlepsze i pierwsze. Dla Izraelitów myśl ta rodziła jednoznaczne konotacje, 
a mianowicie odniesienie do Dawcy wszystkiego (כָל), czyli Boga. Prawo Moj-
żeszowe zawiera podobne polecenie: Mów do Izraelitów i powiedz im: Kiedy 
wejdziecie do ziemi, którą Ja wam dam, i zbierzecie plon, przyniesiecie kapłanowi 
snop jako pierwociny (רֵאשִׁית) waszego plonu (Kpł 23,10). W przekonaniu Izra-
ela plony ziemi były przede wszystkim darem Boga, którego przejawem była 
również płodność ziemi. Taką ziemią miał stać się kraj obietnicy, do którego 
Możesz prowadził lud: Weźmiesz pierwociny (רֵאשִׁית) wszelkich ziemiopłodów 
uzyskanych przez ciebie w kraju, który ci daje Jahwe, Bóg twój. Włożysz je do 
koszyka i udasz się na miejsce, które Jahwe, Bóg twój, obierze sobie na mieszkanie 
dla imienia swego (Pwt 26,2). Pierwociny owoców były ściśle związane z obfito-
ścią daru Jahwe, w tym również w darze ziemi. Myśl o pierwocinach wskazuje 
również na kraj, który roztacza się wokół miejsca świętego. Ziemia będzie płod-
na, Jahwe będzie błogosławił, a lud przynosząc to, co najlepsze z pierwszych 
plonów, ofiaruje je kapłanom na znak oddania Boga wszystkiego, co posiadają. 
Dar dla Jahwe nierozerwalnie łączył lud z Panem.

Izrael miał wszystko ofiarować Panu. Ezechiel, w celu podkreślenia tej 
myśli, dodał w swym katalogu darów kolejne określenia: תְּרוּמַה (dar ofiar-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



167

ny) oraz עֲרִיסָה (mąka, ciasto). Prorok nawiązuje do obietnicy odnowy: Bo-
wiem na górze świętej mojej, na górze wysokiej Izraela, wyrocznia Pana, Jahwe, 
tam służyć Mi będzie cały dom Izraela, wszyscy w ziemi, tam będę im łaskawy 
i tam będę szukał ofiar waszych i pierwocin darów waszych (אֶת־תְּרוּמתֵֹיכֶם) 
we wszystkich świętościach waszych (Ez 20,40). Zapowiedź służby Jahwe na 
wysokiej górze Izraela odpowiada (topograficznie) opisowi miejsca świątyni 
w tekście Ez 40,2. Obietnica odnowy obecna w różnych częściach Księgi Eze-
chiela na charakter sposób koherentny i wszystkie wypowiedzi nawzajem się 
uzupełniają.

Obfitość darów pierwocin będzie znakiem obfitości, czyli zaspokojenia 
wszelkich potrzeb życiowych Izraela. Prorok kończąc długą sentencję (w. 30), 
prezentuje celowość działania samego Jahwe: aby spoczęło (ַלְהָנִיח) błogosła-
wieństwo w domu Twoim. Czasownik נוח (spocząć, położyć) występuje w opi-
sie stworzenia, w kontekście umieszczenia człowieka w ogrodzie Eden (Rdz 
2,15). Było to doskonałe środowisko bytowania. Takie miejsce odzyska niejako 
lud, gdy błogosławieństwo Jahwe spocznie na domu Izraela.

W. 30 poucza o koniecznym ukierunkowaniu dążeń ludu. Muszą one być 
całkowicie (כָל) zwrócone ku Jahwe. Wszelki dar ofiarowany kapłanom do-
celowo oznacza dar ludu dla Jahwe. W ten sposób ponownie została podkre-
ślona funkcja pośrednicząca kałanów. Oni byli odpowiedzialni za porządek 
w świątyni, za sprawowany w niej kult. Ich udział w ofiarach był znakiem 
przenikania się sfery Jahwe ze sferą ludu. Owocem tego procesu było błogo-
sławieństwo, o którym prorok wspomina jedynie w w. 30 (w tekście Ez 40–
48; por. 34,26). Izrael odzyska błogosławieństwo, będzie ludem szczęśliwym, 
a Jego jedyną obroną stanie się ponownie Jahwe. Motyw błogosławieństwa 
ważny był od początku dziejów narodu i ściśle wiąże się z powołaniem Abra-
hama (por. Rdz 12,2).

Ez 44,31

כָּל־נְבֵלָה וּטְרֵפָה מִן־הָועֹף וּמִן־הַבְּהֵמָה לאֹ יֹאכְלוּ הַכֹּהֲנִים׃

Żadnej padliny i mięsa rozszarpanego z ptaka, i z bydła nie będą 
spożywać kapłani.

Zasady dietetyczne podane w w. 31 obowiązywały kapłanów już w okresie 
pierwszej świątyni. Sam prorok stwierdził: I powiedziałem: Ach Panie, Jahwe, 
oto dusza moja nie splamiona i padliny, i tego co rozszarpane, nie spożywałem od 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



168

mojej młodości aż dotąd, i nie przeszło przez me usta mięso nieczyste (Ez 4,14). 
Przyjmowanie nieczystego pokarmu było praktyką stosowaną w Jerozolimie. 
Lud był wielokrotnie karany za te uczynki, dlatego też miał spożywać pokarm 
w kraju niewoli. Prorok powracając do tej myśli, w opisie posługi kapłanów 
w nowej świątyni, zapowiada panowanie nowego okresu, w którym wszelkie 
występki (dietetyczne) ustaną, a kapłani staną się wzorem dla ludu. Ich troską 
będzie świątynia oraz zachowanie w świętości tego miejsca.

Dar (obszar święty) dla Jahwe i posiadłość miasta (45,1-6)

Wymiary daru dla Jahwe (w. 1); obiekt świątynny (w. 2); kompleks miejsca 
świętego wraz z wolnym miejscem (w. 3); obszar przeznaczony dla kapłanów 
i lewitów (ww. 4-5); posiadłość miasta (w. 6).

Ez 45,1

 וּבְהַפִּילְכֶם אֶת־הָאָרֶץ בְּנַחֲלָה תָּרִימוּ תְרוּמָה לַיהוָה קֹדֶשׁ מִן־הָאָרֶץ אֹרֶךְ
חֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים אֶלֶף אֹרֶךְ וְרחַֹב עֲשָׂרָה אָלֶף קֹדֶשׁ־הוּא בְכָל־גְּבוּלָהּ סָבִיב׃

A  gdy przydzielicie ziemię w  dziedzictwo, wybierzecie dar dla 
Jahwe, święty z ziemi: długość dwadzieścia pięć tysięcy (łokci), 
(to jest) długość, a szerokość dwadzieścia tysięcy (łokci); święta 
(ona) będzie na całym obszarze swym wokoło.

עֲשָׂרָה LXX εικοσι

Po opisie roli lewitów i kapłanów (Ez 44,10-31) prorok przechodzi, bez 
żadnego wprowadzenia, do nowego tematu, czyli nowego podziału ziemi 
(Ez 45,1-8). W. 1 rozpoczyna formuła: A gdy przydzielicie (וּבְהַפִּילְכֶם). Rdzeń 
-użyty w osnowie hifil wyraża również myśl o rzuca (upaść, rzucić, upuścić) נָפַל
niu losów (por. Iz 34,17); w tekście Prz 1,14 występuje z technicznym określe-
niem וגֹּרָל (los), którego brak w tekście Ezechiela. Wyrażenie wprowadzające 
zatem odwołuje się do bardzo starej i powszechnie znanej praktyki stosowa-
nej w Izraelu. Najstarszy opis odnosi się do rytu Dnia Przebłagania: Następnie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



169

Aaron rzuci losy o dwa kozły, jeden los dla Jahwe, drugi dla Azazela (Kpł 16,8). 
Ezechiel wprost o losie wspomina jedynie w proroctwie o zagładzie Jerozolimy 
(Ez 24,6), używa tu również czasownika נָפַל. Losy były drobnymi przedmiota-
mi rzucanymi w celu poznania woli Bożej. Za pomocą losów dokonano pierw-
szego podziału ziemi (Joz 14,2; por. Lb 26,55) oraz ustalano posługi świątynne 
(1 Krn 24,5). Arcykapłan posiadał urim i tummim, przechowywane w epodzie, 
w celu zasięgnięcia rady u Jahwe (Lb 27,21; 1 Sm 23,9-12). Taki sposób pozna-
wania woli Jahwe nie był nigdy kwestionowany, a otrzymana odpowiedź była 
uważana za w pełni wiążącą.

Ezechiel wypełnia zatem misję Mojżesza i Jozuego (Tora i podział ziemi). 
Prorok słowami Jahwe zwraca się bezpośrednio do kapłanów (2. os. l. mn.). 
Zapowiada ich czynności, którymi będzie rzucanie losów, w celu dokonania 
nowego przydziału ziemi w dziedzictwie (בְּנַחֲלָה). Temat dziedzictwa anon-
sował prorok już wcześniej w kontekście negatywnym, czyli zapowiadając 
brak dziedzictwa ziemi dla kapłanów (44,28); dziedzictwo będzie natomiast 
udziałem pozostałych pokoleń. Prorok nie określa dokładnie czasu, w którym 
dokona się to losowanie; w tym momencie ważniejsze było dla niego stwier-
dzenie, iż gdy nastąpi czas dokonywania tych czynności, będzie musiał być 
najpierw wydzielony obszar wyjątkowy: wybierzecie dar (תָּרִימוּ תְרוּמָה) dla 
Jahwe, święty z ziemi. Termin תְּרוּמַה w kontekście kultycznym oznacza: po-
święcony dar, ofiara lub dział. Ezechiel o takich darach wspominał już w kon-
tekście przepisów dotyczących kapłanów (44,30). Kapłani mieli mieć udział 
w darach ofiarowanych Jahwe. Rzeczownik תְּרוּמַה został wzmocniony w w. 
1 czasownikową formą ּתָּרִימו (hifil). Rdzeń רוּם (powstać, wznosić się) w hifil 
może oznaczać czynność wyboru (daru); takie zastosowanie pojawia się w w. 
1 (por. w. 18; Kpł 2,9; 4,8; Lb 15,19; Ezd 8,25). Ziemia Izraela miała zostać 
na nowo podzielona, a z jej obszaru (dosłownie מִן־הָאָרֶץ = z ziemi) miał być 
wydzielony specjalny obszar święty (ׁקֹּדֶש) dla Jahwe. Owo wydzielenie nie do-
kona się na podstawie losu (jak pozostałe terytoria), lecz będzie on wybrany, 
będzie darem dla Jahwe. Chodzi o obszar wyjątkowy, centralny i nadający sens 
wszystkim pozostałym częściom ziemi. Faktycznie jego wyboru dokonał Jah-
we i miał być uroczyście ogłoszony przez posługę kapłańską. Dar dla Jahwe to 
określenie terytorium wyjątkowego, w centrum którego będzie znajdować się 
obszar świątynny, a tym samym panowanie Jahwe, Jego chwały.

W drugiej części w. 1 prorok powraca do relacji o miarach (por. Ez 40,5–
43,17). Nie ma mowy o przyrządzie mierniczym, można jedynie zakładać, że 
prorok stosuje tu miarę jednego łokcia (ok. 50 cm; por. w. 2). Długość obszaru 
ziemi miała wynosić 25 000 łokci, czyli ok. 13 000 metrów, natomiast szero-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



170

kość będzie wynosić 20 000 łokci, co daje liczbę ok. 10 000 metrów. Wyzna-
czony obszar obejmował skrawek ziemi w kształcie prostokąta o bokach 13 x 
10 km. Ta część ziemi świętej będzie na całym obszarze swym wokoło. Końcowa 
fraza w. 1 podkreśla wyjątkowy status wyznaczonego terytorium, był bowiem 
to dar dla Jahwe. Jego granice zostaną ściśle określone, a tym samym wybrany 
obszar będzie w pełni oddzielony od reszty dziedzictwa Izraela.

Ez 45,2

 יִהְיֶה מִזֶּה אֶל־הַקֹּדֶשׁ חֲמֵשׁ מֵואֹת בַּחֲמֵשׁ מֵואֹת מְרֻבָּע סָבִיב וַחֲמִשִּׁים אַמָּה
מִגְרָשׁ ולֹ סָבִיב׃

I będzie z tego dla miejsca świętego (obszar) pięćset na pięćset, 
kwadrat dookoła; i pięćdziesiąt łokci wolnego miejsca dla niego 
dookoła.

Obszar nazwany darem dla Jahwe (w. 1) będzie posiadał wewnętrzną 
strukturę, w ramach której znajdowało się miejsce określone terminem ׁהַקֹּדֶש 
(miejsce święte). W jego centrum znajdować się miała budowla, którą moż-
na identyfikować ze świątynią (sanktuarium). Teren miał kształt kwadratu 
o boku 500 łokci (ok. 250 m). Liczba pięć pojawia się już tekście Ez 40,7 (dłu-
gość filarów w bramie wschodniej), natomiast wymiar pięćset łokci dominuje 
w późniejszym opisie, w którym są podane wymiary murów dziedzińca ze-
wnętrznego (por. Ez 42,16-20); miary te odpowiadają danym zawartym w w. 
2. Zatem ׁהַקֹּדֶש to obszar całego kompleksu świątynnego, wewnątrz którego 
znajdowały się dziedzińce (zewnętrzny i wewnętrzny) oraz właściwa świąty-
nia (בַּיִת). Ten obszar miał wyjątkowy charakter, oddzielony od pozostałych 
części daru dla Jahwe. Wokół niego znajdowały się wolne miejsce zwane ׁמִגְרָש 
(obszar pastewny należący do miasta, krańce). W kontekście opisu Ezechiela 
chodzi tu o wydzielony obszar stanowiący granicę między ׁהַקֹּדֶש a pozostały-
mi częściami daru dla Jahwe i mierzył pięćdziesiąt łokci (ok. 25 m), znajdował 
się dookoła terenu świątynnego. Wydzielony obszar, opisany wcześniej, będzie 
przestrzenią wyłączoną, siedzibą chwały Jahwe i posługi kapłanów.

Ez 45,3

וּמִן־הַמִּדָּה הַזֹּאת תָּומֹד אֹרֶךְ חֲמֵשׁ וְעֶשְׂרִים אֶלֶף וְרחַֹב עֲשֶׂרֶת אֲלָפִים וּובֹ־
יִהְיֶה הַמִּקְדָּשׁ קֹדֶשׁ קָדָשִׁים׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



171

I z miary tej odmierzysz długość dwadzieścia pięć tysięcy (łokci) 
i szerokość dziesięć tysięcy (łokci) i na nim będzie miejsce święte, 
Święte Świętych.

Rozpoczynający w. 3 zwrot i z miary tej sugeruje bezpośrednie odnie-
sienie do treści poprzedniej sentencji (w. 2). Miary tu podanie (w. 3) pasują 
jednak nie do w. 2, lecz do w. 1. Prorok zatem odnosi się do tego, co zapi-
sał na początku rozdziału 45. Według w. 1 obszar daru (תְּרוּמַה) dla Jahwe 
był w kształcie prostokąta o bokach dwadzieścia pięć tysięcy na dwadzieścia 
tysięcy łokci, natomiast w w. 3 jest już mowa o mniejszym o połowę teryto-
rium, o bokach dwadzieścia pięć tysięcy na dziesięć tysięcy łokci. Obszar był 
czworobokiem o długości ok. 13 km i szerokości ok. 5 km. Była to przestrzeń 
przeznaczona dla Jahwe oraz kapłanów z domu Sadoka (podział całego kra-
ju – zob. Ez 48). W centrum tego obszaru znajdować się miała świątynia, pro-
rok nazywa całość sakralnej przestrzeni miejscem świętym, święte świętych. 
Aż trzy razy występuje tu rdzeń ׁקדש, zatem cała zastosowana przez proroka 
formuła tworzy pieczęć terminologiczną, która definiuje wydzielony i wymie-
rzony obszar jako absolutnie oddzielony i niedostępny dla tych wielkości, któ-
re nie były częścią ׁקדש.

Zwraca uwagę fakt różnorodności form gramatycznych występujących 
w ww. 1-2: w. 1: będziecie losować ziemię (2. os. l. mn.; por. w. 6); w. 2: odmie-
rzysz długość (2. os. l. poj.). Obszar (w. 3) miał być wymierzony przez samego 
proroka, względnie przez arcykapłana.

Ez 45,4

קֹדֶשׁ מִן־הָאָרֶץ הוּא לַכֹּהֲנִים מְשָׁרְתֵי הַמִּקְדָּשׁ יִהְיֶה הַקְּרֵבִים לְשָׁרֵת אֶת־
יְהוָה וְהָיָה לָהֶם מָוקֹם לְבָתִּים וּמִקְדָּשׁ לַמִּקְדָּשׁ׃

Święta (część) z  ziemi, ona dla kapłanów posługujących (w) 
miejscu świętym będzie, (dla kapłanów) zbliżających się, aby 
służyć Jahwe, i będzie (to) dla nich miejsce na domy, i miejsce 
święte dla miejsca świętego.

Sekwencja zawierająca potrójnie użycie rdzenia ׁקדש (w. 3) ma swoją bez-
pośrednią kontynuację w w. 4, który rozpoczyna się formułą: קֹדֶשׁ מִן־הָאָרֶץ 
(święta [część] z ziemi). Sfera świętości będzie konstytuowana przez kolejny 
fragment ziemi Izraela. Będzie to ziemia wyłączona z obszaru świeckiego 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



172

(profanum). Święta (część) naznaczona zostanie przede wszystkim obecnością 
Jahwe, do którego przystęp będą mieli kapłani (כֹּהֲנִים). Ich obecność została 
określona dwoma formami: מְשָׁרְתֵי (posługujący) oraz הַקְּרֵבִים (zbliżający). 
Czasownik שׁרת występuje dwukrotnie w w. 4 i nawiązuje do wielu wypo-
wiedzi wcześniejszych (Ez 44,11.12.15.16.17.19.27). Odnosi się on zarówno 
do posługi kapłanów, jak i lewitów, i oznacza służbę ściśle związaną z kultem 
ofiarniczym w świątyni. Ta posługa polegała na liturgicznym zbliżaniu się do 
Jahwe (por. Ez 44,15).

W w. 4 aż trzy razy występuje określenie ׁמִקְדָּש (miejsce święte), co ma 
charakter unikalnym na tle całego fragmentu Ez 40–48. Przestrzeń nazwana 
 będzie miejscem rezydencji kapłanów, oni tam będą budować swoje מִקְדָּשׁ
domy (בָתִּים), domy stojące obok jedynego domu (בַּיִת) czyli właściwej świąty-
ni, która również (i przede wszystkim) jest miejscem świętym.

Ez 45,5

 וַחֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים אֶלֶף אֹרֶךְ וַעֲשֶׂרֶת אֲלָפִים רחַֹב יִהְיֶה לַלְוִיִּם מְשָׁרְתֵי הַבַּיִת
לָהֶם לַאֲחֻזָּה עֶשְׂרִים לְשָׁכֹת׃

I dwadzieścia pięć tysięcy (łokci) długości i dziesięć tysięcy (łok-
ci) szerokości, i będzie (to obszar) dla lewitów posługujących (w) 
świątyni; dla nich (będzie) na dziedzictwo: dwadzieścia sal.

עֶשְׂרִים לְשָׁכֹת LXX πολεις του κατοικειν

Lewici, obok kapłanów Sadoka, to druga uprzywilejowana grupa w spo-
łeczności Izraela (por. Ez 44,10-14). Obszar wydzielony dla nich będzie tej 
samej wielkości co obszar kapłanów (czworobok o długości ok. 13 km i szero-
kości ok. 5 km; por. w. 3). Będzie to teren o charakterze służebnym w stosunku 
do obszaru kapłańskiego, w centrum którego znajdowała się świątynia. Zada-
nia lewitów zostały określone formą מְשָׁרְתֵי, a więc tym samym rdzeniem, co 
posługa kapłanów (w. 4). Chodzi o służbę kultyczną. Lewici nie mieli składać 
ofiar (funkcja zarezerwowana dla kapłanów), lecz asystować przy jej wykony-
waniu. Miejsce posługi zostało nazwane terminem הַבַּיִת, które Ezechiel stosu-
je na określenie centralnej budowli świątynnej (Ez 40,45-49). To właśnie przed 
 znajdował się ołtarz (Ez 43,21). W ww. 3-4 nie pojawia się jednak ten הַבַּיִת
termin, lecz dominuje ׁמִקְדָּש (miejsce święte), zatem w w. 5 nazwa הַבַּיִת może 
się odnosić do całego kompleksu świątynnego.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



173

Obszar przeznaczony dla lewitów będzie ich dziedzictwem (אֲחֻזָּה), ina-
czej niż w przypadku kapłanów, których dziedzictwem był Jahwe (Ez 44,28). 
Rola i dziedzictwo lewitów nie miały charakteru centralnego, lecz ich obec-
ność oraz zajmowane posiadłości były podporządkowane posłudze kapłanów. 
Kapłani mieli miejsce na domy, natomiast lewici w obszarze swego dziedzic-
twa posiadali dwadzieścia sal (לְשָׁכֹת). Różnego typu sale wspomina Ezechiel 
często (ponad 20 razy począwszy od tekstu 40,17). Sale znajdowały się w wielu 
obiektach świątynnych. Ezechiel nie podaje dokładnego opisu tych sal i ich 
funkcji. Mogły to być magazyny, miejsca do przebierania się lewitów oraz ich 
odpoczynku.

Ez 45,6

 וַאֲחֻזַּת הָעִיר תִּתְּנוּ חֲמֵשֶׁת אֲלָפִים רחַֹב וְאֹרֶךְ חֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים אֶלֶף לְעֻמַּת
תְּרוּמַת הַקֹּדֶשׁ לְכָל־בֵּית יִשְׂרָאֵל יִהְיֶה׃

Także na dziedzictwo miasta dacie pięć tysięcy (łokci) szerokości 
i długości dwadzieścia pięć tysięcy (łokci), obok daru świętego, 
dla całego domu Izraela (to) będzie (dziedzictwem).

Po opisie najważniejszych miejsc, które należały do sfery ׁקדש (świętej), 
prorok przechodzi do relacji o innej przestrzeni, czyli הָעִיר (miasta). Termi-
nem tym Ezechiel wcześniej określał zdobytą przez Nabuchodonozora Jerozo-
limę (Ez 40,1) oraz miasto na górze wzniosłej bardzo, jakie ujrzał na początku 
wizji (Ez 40,2). Z kolei w w. 6 jest mowa o הָעִיר, które miało stanowić obszar 
przyległy do daru świętego (תְּרוּמַת). Dziedzictwo miasta miało się rozciągać 
prawdopodobnie na południe od sfery świętości (na zachód i wschód rozcią-
gało się dziedzictwo księcia; por. w. 7), jego szerokość wynosić miała pięć ty-
sięcy łokci, a długość dwadzieścia pięć tysięcy łokci (ok. 2,5 km x 12,5 km). 
Tym razem prorok podając miary wyjątkowo na pierwszym miejscu wspomi-
na o szerokości, a następnie o długości (por. 48,8). Ezechiel nie podaje szcze-
gółów na temat zabudowy tej przestrzeni (por. jednak Ez 48,15-18). Ważne jest 
jednak użycie w w. 6 terminu אֲחֻזָּה (dziedzictwo); tym samym przestrzeń ta 
stanowiła istotną część daru Jahwe dla narodu. Przystęp do tego miejsca będzie 
miał cały dom Izraela. Zastosowane tu określenie cały dom Izraela nawiązuje 
do tekstu Ez 40,4, w którym zawarte jest polecenie Jahwe skierowane do Eze-
chiela, by treść otrzymanej wizji przekazał domowi Izraela. Cały naród będzie 
miał zatem udział w dziedzictwie, jakie Jahwe przygotował dla odnowionego 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



174

Izraela. Naród będzie posiadał swoje miasto (הָעִיר), nie zdobędzie go militar-
nie, jak było to przed wiekami (Jerozolimę zdobył Dawid), lecz miasto będzie 
czystym darem Jahwe dla ludu.

Posiadłość księcia (45,7-9)

Lokalizacja posiadłości księcia (ww. 7-8a); odniesienie władcy do ludu 
Jahwe (w. 8b); wezwanie do godnego postępowania książąt (w. 9).

Ez 45,7

 וְלַנָּשִׂיא מִזֶּה וּמִזֶּה לִתְרוּמַת הַקֹּדֶשׁ וְלַאֲחֻזַּת הָעִיר אֶל־פְּנֵי תְרוּמַת־הַקֹּדֶשׁ
 וְאֶל־פְּנֵי אֲחֻזַּת הָעִיר מִפְּאַת־יָם יָמָּה וּמִפְּאַת־קֵדְמָה קָדִימָה וְאֹרֶךְ לְעֻומֹּת

אַחַד הַחֲלָקִים מִגְּבוּל יָם אֶל־גְּבוּל קָדִימָה׃

Dla księcia (dacie) z  tej i  z  tamtej (strony) dla daru świętego, 
i dla dziedzictwa miasta, przed obliczem daru świętego, i przed 
obliczem dziedzictwa miasta od strony zachodniej, na zachód, 
i od strony wschodniej, na wchód, a długość tak jak jeden po-
dział, od granicy zachodniej do granicy wschodniej.

אֶל עַל =
קֵדְמָה możliwe קרים

יָם LXX προς θαλασσαν

Prorok kontynuuje relację o podziale terytorium przyległym do sfery 
świętości (ׁקדש). W. 7 nie ma czasownika, jego funkcję spełnia forma ּתִּתְּנו 
(dacie) użyta w w. 6. Kapłani obok wyznaczenia miejsca na miasto, mieli rów-
nież określić terytoria księcia. Punktem odniesienia jego położenia był תְרוּמַת 
(podobnie jak w stosunku do miasta), czyli dar święty. To określenie występuje 
aż dwukrotnie w w. 7 (podobnie jak termin הָעִיר). Zatem obie wielkości stały 
się wyznacznikiem położenia przestrzeni książęcej.

Książę, wzmiankowany w tekście Ez 44,3, będzie miał szczególne przywi-
leje (w kontekście wschodniej bramy zamkniętej). Władca pochodząc z domu 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



175

Dawida (Ez 34,24; 37,25) w swoisty sposób będzie reprezentował cały Izrael. 
W tej konstelacji Dawidowe pochodzenie księcia nie miało już znaczenia, a na-
wet było czymś zbytecznym. Wiadomo, że Dawid pochodził z pokolenia Judy, 
które miało swoje rdzenne terytorium na południe od Jerozolimy. Władcy nie 
posiadali osobnych ziem. Inaczej miał wyglądać podział ziemi według wizji 
Ezechiela. Książę otrzyma terytorium składające się z dwóch części, czyli za-
chodniej i wschodniej. Pomiędzy tymi częściami znajdowała się sfera sacrum 
(kapłani i lewici) oraz miasto (w którym gromadził się cały Izrael). W przeci-
wieństwie do opisu tych obrębów, w odniesieniu do dziedzictwa księcia prorok 
nie podaje żadnych miar. Ezechiel jedynie informuje, że książęcy teren będzie 
przylegał do wschodniego i zachodniego boku kwadratu centralnego (sacrum 
+ miasto), który miał wymiar dwudziestu pięciu tysięcy łokci (ok. 12,5 km). 
Obie części książęce stanowiły terytoria o kształcie wydłużonego czworobo-
ku, których granice zewnętrzne opierały się na Morzu Śródziemnym (zachód) 
i na Jordanie (wchód). W ten sposób została określona przestrzeń zajmująca 
centralną część ziemi Izraela. Pozostałe dziedzictwa (należące do dwunastu 
pokoleń) będą znajdowały się na północ i na południe od tego okręgu środko-
wego (por. Ez 48,1-29).

Ez 45,8

 לָאָרֶץ יִהְיֶה־ולֹּ לַאֲחֻזָּה בְּיִשְׂרָאֵל וְלאֹ־ויֹנוּ ועֹד נְשִׂיאַי אֶת־עַמִּי וְהָאָרֶץ יִתְּנוּ
לְבֵית־יִשְׂרָאֵל לְשִׁבְטֵיהֶם׃

Dla ziemi, (która) będzie jego własnością w Izraelu; i nie będą 
uciskali więcej książęta Moi ludu Mojego, i  ziemię dadzą dla 
domu Izraela, dla pokoleń ich.

יִהְיֶה LXX και εσται

Formuła wprowadzająca לָאָרֶץ (dla ziemi) tworzy równocześnie zakończe-
nie poprzedniej frazy (granice terytorium należne książętom), jak i początek 
nowej myśli. Obszar, który składał się z dwóch części (zachodniej i wschod-
niej), zastało nazwany ziemią (אָרֶץ), która była ważną częścią ziemi ofiarowa-
nej przez Jahwe ludowi.

W w. 8 aż dwukrotnie pojawia się nazwa Izrael. Po pierwsze, dział książęcy 
będzie jego dziedzictwem w Izraelu. Wszystkie zastosowane określenia są nie-
zwykle ważne: ziemia, dziedzictwo, Izrael. Chodzi tu o wartości, które stano-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



176

wiły istotę daru Jahwe i były realizacją obietnicy sięgającej czasów Abrahama. 
Jahwe pozostał wierny swym obietnicom, uczynił Izrael dziedzicem wszelkich 
dóbr, które miały charakter zbawczy. Wszystkie działy ziemi stawały się stre-
fami bezpieczeństwa dla ludu. Po drugie, w opisywanym systemie bezpieczeń-
stwa Izraela wpisywała się również rola książąt. Jahwe daje zapewnienie: i nie 
będą uciskali więcej (לאֹ־ויֹנוּ ועֹד) książęta Moi ludu Mojego. Podstawę takiej 
wypowiedzi stanowią dwie przesłanki: niegodna historia dawnych władców 
oraz postanowienie Jahwe. Władcy zawsze kojarzyli się z praktykami ucisku 
stosowanego względem własnego ludu. Samuel ostrzegał Izrael przed władzą 
królewską w czasie, gdy lud domagał się ustanowienia króla: Zabierze również 
najlepsze wasze ziemie uprawne, winnice i sady oliwkowe, a podaruje je swoim 
sługom (1 Sm 8,14). Były to prorocze słowa. Żaden z władców nie oparł się po-
kusie „pazerności”, nawet Dawid, który zapragnął Batszeby i kazał zabić Uria-
sza Hetytę (2 Sm 11,2-27). Jego następcy okazali się jeszcze bardziej zachłanni 
(por. historia Achaba i Izabel; 2 Sm 21,1-16). Król był namiestnikiem Jahwe 
(pomazańcem), lecz często się tej misji sprzeniewierzał (wyjątkiem było pa-
nowania Jozjasza). Ezechiel unika określenia „król” w proroctwach odnoszą-
cych się do tematu odnowy Izraela (por. jednak Ez 37,24). Forma użyta w w. 8 
 przywołuje na myśl dawnych władców, którzy panowali (książęta Moi) נְשִׂיאַי
w imieniu Jahwe (Moi), lecz okazali się niegodni powierzonej misji, dopusz-
czali się ucisku (ינה). Uciskany był lud, który w w. 8 został nazwany עַמִּי (lud 
Mój). Obie wielkości: książęta i lud, ściśle przynależały do Jahwe. Motyw uci-
sku podjął Ezechiel w sprawie odpowiedzialności indywidualnej. Sprawa uci-
sku była jednym z kryteriów oceny postępowania jednostki (Ez 18,7.12.16). 
Kwestia ta powróciła w opisie „historii” Oholi i Oholiby i dotyczyła ucisku 
najsłabszych (Ez 22,7.29). Dzieje Izraela wykazały, że ziemski władca nie oka-
zywał się godnym reprezentantem Jahwe. W nowym porządku ustanowio-
nym przez Pana taka sytuacja już nie zaistnieje. Jego książęta nie dopuszczą 
się więcej ucisku. Taka perspektywa oznaczała jakościową zmianę w postawie 
władców. Historia przyszłych epok wykazała, że nie spełnili oni pokładanych 
nadziei. Proroctwo Ezechiela odnosi się zatem do rzeczywistości idealnej, któ-
rej urzeczywistnienie nie miało się dokonać na drodze naturalnej ewolucji 
społeczeństwa Izraela. Po trzecie, Jahwe zapowiada: i ziemię dadzą dla domu 
Izraela, dla pokoleń ich. Pojawia się tu ponownie temat ziemi oraz Izraela. Do 
obowiązków książąt należała właściwa dystrybucja ziemi (ּיִתְּנו = dadzą). Nie 
miała ona być łatwym źródłem dochodów dla książąt (Salomon podzielił całe 
terytorium na dystrykty podatkowe – por. 1 Krl 4,7). Ziemia była darem Jahwe 
dla całego Izraela i wszyscy mieli partycypować w jej dobrach. Celem właści-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



177

wego rozumienia prawdy, czym był Izrael, prorok rozwija swą myśl i dodaje, że 
chodzi tu o שִׁבְטֵיהֶם (pokolenia ich). Temat pokoleń był ważny dla Ezechiela; 
w tekście Ez 37,19 zapowiadał zjednoczenie wszystkich pokoleń Izraela. Nikt 
nie będzie wyłączony (z całego Izraela) z dóbr Jahwe ofiarowanych w perspek-
tywie przyszłej odnowy.

Ez 45,9

 כֹּה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה רַב־לָכֶם נְשִׂיאֵי יִשְׂרָאֵל חָמָס וָשֹׁד הָסִירוּ וּמִשְׁפָּט
וּצְדָקָה עֲשׂוּ הָרִימוּ גְרֻשֹׁתֵיכֶם מֵעַל עַמִּי נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה׃

Tak mówi Pan, Jahwe: Dosyć wam, książęta Izraela; przemoc 
i gwałt zaprzestańcie, a prawo i sprawiedliwość czyńcie; usuńcie 
wypędzenie wasze od ludu Mojego, wyrocznia Pana, Jahwe.

אֲדנָֹי LXX brak

W. 9 ma uroczysty charakter. Wynika to z treści w nim zawartych. Eze-
chiel rozpoczyna wypowiedź formułą wprowadzającą: Tak mówi Pan, Jahwe, 
a kończy stereotypowym wyrażeniem: wyrocznia Pana, Jahwe. W obu zwro-
tach pojawia się forma Pan, Jahwe, która wskazuje na najwyższy autorytet, do 
jakiego odwołuje się prorok, dla którego wypowiedź ma absolutnie zobowią-
zujący charakter. Ezechiel poucza, że dla ludu niezwykle istotna będzie posta-
wa książąt. Władcy mieli być znakiem postępowania samego Jahwe. Prorok 
(w imieniu Jahwe) odnosi się tu zarówno do przeszłości, jak i przyszłości ksią-
żąt. Wspominając na przeszłość, Jahwe kieruje apel do władców, który inicjuje 
fraza: Dosyć wam (רַב־לָכֶם). Podobnie zwracał się Pan do całego domu Izraela 
(Ez 44,6). Miara popełnianych nieprawości się przelała. Postępowanie książąt 
zostało określone dwoma terminami: חָמָס (przemoc) oraz שׁד (gwałt). Oba 
terminy występują tylko raz w Ez 40–48. Postawy opisywane przez te terminy 
wskazują na praktyki zadomowione w dziejach Izraela (Ez 7,11.23; 8,17; 12; 
19; 16,7; 22,26; 23,3.21.34). Wszelkie przejawy przemocy i gwałtu miały być 
zaprzestane. Jahwe zwraca się bezpośrednio do książąt (zaprzestańcie). Za-
stosowana tu forma literacka podkreśla bliskość relacji Jahwe – książęta. Z tej 
relacji wynikały konkretne zobowiązania. W miejsce praktykowanej niepra-
wości miały pojawić się czyny szlachetne określane formułą וּצְדָקָה  מִשְׁפָּט 
(prawo i sprawiedliwość), którą można uznać za techniczne określenie oczeki-
wanej przez Jahwe postawy książęcej.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



178

Dopełnieniem wymagań stawianych władcom stanowiło wezwanie: usuń-
cie wypędzenie wasze od ludu Mojego. Ponownie pojawia się tu forma עַמִּי (lud 
Mój – por. w. 8). To właśnie lud był przedmiotem troski Jahwe. Książęta mieli 
być gwarantami bezpieczeństwa wybranego ludu. Ich postępowanie w niczym 
nie mogło pogarszać sytuacji społeczności Izraela. Enigmatyczne sformuło-
wanie: usuńcie wypędzenie wasze, to apel skierowany do władców, aby w ich 
zachowaniu nie było niczego, co mogłoby w przyszłości prowadzić do ponow-
nego oddalenia się ludu od Jahwe. Ich wypędzenie było wypędzeniem całego 
Izraela, ich praktyka prawa i sprawiedliwości oznaczała przyjęcie formy życia 
w prawie i sprawiedliwości. Dla przyszłości Izraela decydujące znaczenie miał 
etos postępowania władców (radykalna zmiana w postawie względem Jahwe). 
Był to warunek tak bardzo istotny, stąd treść w. 9 została obramowana uroczy-
stymi formułami.

Sprawiedliwe miary objętości i ciężaru (45,10-12)

Sprawiedliwe miary wagi, efy i bata (ww. 10-11); szczegółowa miara sykla 
(w. 12).

Ez 45,10

מאֹזְנֵי־צֶדֶק וְאֵיפַת־צֶדֶק וּבַת־צֶדֶק יְהִי לָכֶם׃

Waga sprawiedliwa i efa sprawiedliwa, i bat sprawiedliwy, niech 
będzie dla was.

Prawo i sprawiedliwość to zasady, jakimi mieli się kierować książęta w ży-
ciu społecznym i religijnym (w. 9). Rozwijając tę myśl, prorok w imieniu Jahwe 
podejmuje kwestię miar objętości i ciężaru (ww. 10-12). Zagadnienie to nale-
żało do najistotniejszych elementów relacji między różnymi grupami w spo-
łeczności Izraela. Kupcy i poborcy podatkowi byli zobowiązani do przestrze-
gania zasad uczciwości w tym zakresie. Ezechiel nie wymienia jednak różnych 
grup społecznych Izraela, lecz koncentruje się wyłącznie na postawie książąt. 
To ich uczciwość miała się stać wzorcowa dla pozostałych warstw społecz-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



179

nych. W przeszłości były w tej dziedzinie ogromne nadużycia. Prorok Amos 
formułował je dosadnie: (Wy) którzy mówicie: „Kiedyż minie nów księżyca, by-
śmy mogli sprzedawać zboże? Kiedyż szabat, byśmy mogli otworzyć spichlerz? 
A będziemy zmniejszać efę, powiększać sykl i wagę podstępnie fałszować” (Am 
8,5). Były to nadużycia stosowane w okresie wielkiej prosperity Królestwa 
Północnego (czasy Jeroboama II), kiedy to bogactwo kusiło wielu do jeszcze 
większego bogacenia się. Taka postawa doprowadziła w końcu do upadku Sa-
marii (722 r. przed Chr.). Podobne nadużycia zdarzały się również w Króle-
stwie Południowym (Mi 6,11). Ezechiel miał pełną świadomość o panowaniu 
niesprawiedliwości społecznej (ucisk ubogich), która prowadziła do całkowitej 
deprawacji możnych, a tym samym do destrukcji całego narodu. Jego polece-
nia dane książętom były w tej dziedzinie jednoznaczne.

Po pierwsze, miała być waga sprawiedliwa (מֹאזְנֵי־צֶדֶק). Temat wagi po-
jawia się w Księdze Ezechiela już w kontekście opisu czynności symbolicznej: 
A ty, synu człowieczy (…) wagę do ważenia i (włosy) podziel (Ez 5,1). Waga, 
która miała odmierzyć trzy części włosów, musiała być niezwykle precyzyj-
na. Wagi tradycyjne wówczas stosowane były przyrządami bardzo prostymi 
i składały się z jednej belki, przez którą w środkowym miejscu przechodzi-
ła oś, na której się obracała. Na jednym krańcu umieszczano ciężarek, a na 
drugim odważany był przedmiot. Ciężarki mogły być wykonywane z meta-
li, względnie z kamieni umieszczanych w woreczkach. Zmieniając ich liczbę, 
można było oszukiwać klientów. Prawo Mojżeszowe zabraniało takich prak-
tyk (Kpł 19,35-36).

Po drugie, miała być efa sprawiedliwa, i bat sprawiedliwy (וְאֵיפַת־צֶדֶק 
 Efa należała do miar objętości, której wzorcem było odpowiednie .(וּבַת־צֶדֶק
naczynie. W ten sposób odmierzano artykuły sypkie (różnego rodzaju ziarna), 
natomiast płyny odmierzano w batach (woda, wino, oliwa).

W krótkiej formule (w. 10) Ezechiel aż trzykrotnie używa określenia צדֶק 
(sprawiedliwy), które wskazuje na zasadniczą myśl zawartą w przekazie. Ksią-
żęta mieli być sprawiedliwymi władcami. Owa sprawiedliwość została zilu-
strowana przykładem z życia społecznego (uczciwe miary). Podany przykład 
wskazywał na zasady ogólne, jakimi mieli się kierować władcy we wszystkich 
przejawach swego życia, stąd prorok kończy sentencję frazą: niech będzie dla 
was (w domyśle: jako zasada). Oznacza to, że stosowanie na co dzień miar 
sprawiedliwych miało stać się dla władców podstawową zasadą postępowania 
w Izraelu.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



180

Ez 45,11

 הָאֵיפָה וְהַבַּת תֹּכֶן אֶחָד יִהְיֶה לָשֵׂאת מַעְשַׂר הַחֹמֶר הַבָּת וַעֲשִׂירִת הַחֹמֶר
הָאֵיפָה אֶל־הַחֹמֶר יִהְיֶה מַתְכֻּנְותֹּ׃

Efa i bat miarę jedną będą mieć, aby liczyć jedną dziesiątą cho-
mera (jako) bat; a jedna dziesiąta chomera (będzie liczona jako) 
efa; według chomera będzie ich miara.

אֶל עַל =

W w. 11 prorok kontynuuje temat postępowania w sprawiedliwości i opie-
ra się w dalszym ciągu na wzorcu sprawiedliwych miar. Rozumowanie obecne 
w tej wypowiedzi zmierza do wykazania natury owego porządku, ustanowio-
nego przez Jahwe w relacjach społecznych Izraela.

Miary pojemności, efa i bat miały być ostatecznie ujednolicone: miarę 
jedną (אֶחָד) będą mieć. Niedopuszczalne będzie jakiekolwiek fałszerstwo. 
Dla ludzi Wschodu takie pouczenie było niezwykle dotkliwe w skutkach. 
Relacje handlowe i umiejętności kupieckie (przyzwolenie na nieuczciwość) 
były elementem decydującym o żywotności danej społeczności. Tradycyjne 
(nieuczciwe) zachowania stanowiły istotny element mentalności ówczesnych 
społeczeństw. Ezechiel poucza tymczasem, że te złe standardy nie będą mogły 
funkcjonować w nowym Izraelu. Strażnikami nowego porządku będą książę-
ta. Mieli być wzorem dla ludu, wykonując uczynki sprawiedliwości, która nie 
tylko dotyczyła miar objętości i ciężaru, lecz wszystkich dziedzin życia spo-
łeczno-religijnego. Prorok akcentuje wagę tej kwestii i w dalszym tekście przy-
tacza, w imieniu Jahwe, przykład sprawiedliwej miary.

Ujednolicone miary pojemności artykułów sypkich (efa) i płynnych (bat) 
miały bazować na ich odniesieniu do wzorca, jakim był chomer (חֹמֶר). Ta 
miara objętości była od dawna stosowana w Izraelu (Kpł 27,16). W BH ter-
minem חמור (chamor) określano osła. Jest prawdopodobne, że od tej nazwy 
wywodzi się słowo חֹמֶר (chomer), chodziłoby zatem o taką ilość ziarna, jaką 
był w stanie unieść osioł; porównanie to mogło się również odnosić do wagi 
tego zwierzęcia. Chomer jako miara objętości to ok. 300–400 l. Tej kwestii 
jednak Ezechiel nie rozstrzyga. Być może nawiązuje tu do standardów wów-
czas obowiązujących. Z racji praktycznych na co dzień posługiwano się mia-
rami: efa i bat, które posiadały tę samą objętość, a mianowicie jedną dziesiątą 
chomera.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



181

Ez 45,12

 וְהַשֶּׁקֶל עֶשְׂרִים גֵּרָה עֶשְׂרִים שְׁקָלִים חֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים שְׁקָלִים עֲשָׂרָה
וַחֲמִשָּׁה שֶׁקֶל הַמָּנֶה יִהְיֶה לָכֶם׃

A  szekel (będzie miał) dwadzieścia gera; dwadzieścia szekli 
i dwadzieścia pięć szekli, i piętnaście szekli, (tyle) mina będzie 
dla was (miała).

עֶשְׂרִים LXX πεντε
וְעֶשְׂרִים LXX δεκα
וַחֲמִשָּׁה LXX πεντηκοντα

Prorok przechodzi do ustalenia jednostki wagi, czyli szekla (הַשֶּׁקֶל), która 
miała charakter podstawowy, bowiem rdzeń שׁקל znaczy ważyć. O tej jedno-
stce wspominał już prorok w tekście Ez 4,10: A pokarm twój, który będziesz 
spożywał, będzie o wadze dwudziestu szekli na dzień. W tekście jest mowa 
o posiłku o wadze ok. 230 g (1 szekel = 11 g). Od szekla mniejszą jednostką 
miała być gera (גֵּרָה) = jedna dwudziesta szekla, czyli ok. 0,55 g. Tak małą 
jednostkę wagi obok Ezechiela wspomina jedynie Prawo Mojżeszowe (por. Wj 
30,13; Kpł 27,25; Lb 3,47; 18,16). W drugiej części w. 12 pisze Ezechiel o minie 
 ,która była miarą ciężaru, znaną zwłaszcza w środowisku babilońskim ,(הַמָּנֶה)
zatem prorok odwołuje się do realiów, w jakich znajdowali się zesłańcy. Na 
jedną minę składało się sześćdziesiąt szekli; ten fakt podaje prorok w bardzo 
rozbudowanej formule: dwadzieścia szekli, i dwadzieścia pięć szekli, i piętnaście 
szekli, (tyle) mina będzie dla was (miała). Wspomniane w różnych konstela-
cjach szekle były zapewne dobrze znanymi odbiorcom ciężarkami używanymi 
na co dzień. W swej relacji Ezechiel postępuje jak nauczyciel w szkole, który 
w sposób obrazowy poucza o ważnej jednostce wagi, jaką była mina. Tłuma-
czenie LXX tymczasem nie jest wierne BH i zawiera formułę: pięćdziesiąt sykli 
(σικλοι) będzie dla was jedną miną. Zastosowana zmiana wynikała z wpływu 
myślenia hellenistycznego na tłumaczy LXX, w którym temat jednostek wag 
funkcjonował w inny sposób.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



182

Przepisy dotyczące daru (45,13-17)

Dary z płodów rolnych i zwierząt (ww. 13-15); rola księcia w kontekście 
ofiarowanego daru (ww. 16-17).

Ez 45,13

 זֹאת הַתְּרוּמָה אֲשֶׁר תָּרִימוּ שִׁשִּׁית הָאֵיפָה מֵחֹמֶר הַחִטִּים וְשִׁשִּׁיתֶם הָאֵיפָה
מֵחֹמֶר הַשְּׂעֹרִים׃

Taki (jest) dar, który ofiarujecie: jedną szóstą efy z chomera psze-
nicy i oddacie szóstą część efy z chomera jęczmienia.

Informacje ogólne na temat miar (ww. 10-12) zostały aplikowane do 
tematu powinności kultycznych (ww. 13-17). Na początku w. 13 Ezechiel 
przywołuje ponownie myśl o הַתְּרוּמָה (darze świętym); w ww. 1.6.7 termin 
ten odnosił się do daru ziemi, natomiast w w. 13 do daru ofiarnego. Nie 
chodzi tu już o kwestie społeczne, lecz o relację Jahwe – Izrael. Na pierw-
szym miejscu zostały wymienione ofiary z pszenicy (הַחִטִּים) oraz jęczmie-
nia (הַשְּׂעֹרִים). Ziarna tych zbóż wspominał prorok już w kontekście opisu 
czynności symbolicznej (Ez 4,9); należały one do najstarszych roślin upraw-
nych na Bliskim Wschodzie. Pszenica była ważnym towarem eksportowym 
oraz środkiem płatniczym (1 Krl 5,25), jęczmień natomiast był już znany 
w ósmym tysiącleciu przed Chr., a w Palestynie cenione były chleby jęcz-
mienne (por. J 6,9).

Ziarno zbóż ofiarnych miało być bardzo dokładnie odmierzane, w równej 
mierze odnosiło się to do pszenicy oraz do jęczmienia, czyli po jednej szó-
stej efy, a to znaczyło jedną sześćdziesiątą część z chomera (מֵחֹמֶר). Prorok 
ponownie stosuje wzorzec chomera dla miary objętości; w ten sposób usuwa 
wątpliwości, o jaką miarę efy chodziło w tym tekście.

Ez 45,14

 וְחֹק הַשֶּׁמֶן הַבַּת הַשֶּׁמֶן מַעְשַׂר הַבַּת מִן־הַכֹּר עֲשֶׂרֶת הַבַּתִּים חֹמֶר כִּי־עֲשֶׂרֶת
הַבַּתִּים חֹמֶר׃

A miara oliwy (to) bat oliwy: jedna dziesiąta bata z kora; dzie-
sięć batów (to) chomer, ponieważ dziesięć batów (to) chomer.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



183

מִן־הַכֹּר LXX brak
עֲשֶׂרֶת הַבַּתִּים חֹמֶר LXX brak

Kolejną jednostkę pojemności prezentuje prorok w w. 14. Wypowiedź roz-
poczyna formą: וְחֹק (a miara). Termin חֹק (część, prawo, przepis, reguła) wystę-
puje zaledwie 6 razy w Księdze Ezechiela (jeden raz w Ez 40–48). W kontekście 
w. 14 chodzi zatem o ustaloną miarę, która stosowana była wyłącznie do miary 
objętości oliwy (הַשֶּׁמֶן). Otrzymywana z oliwek oliwa była jednym z najważniej-
szych produktów wytwarzanych w Izraelu. Obok zastosowania gospodarczego 
i leczniczego, oliwa miała ogromne znaczenie kultyczne. Była stosowana do na-
maszczania kapłanów, proroków, władców oraz świętych przedmiotów (Przyby-
tek, Arka Przymierza), była również używana w kulcie ofiarniczym.

Podstawową jednostką pojemności oliwy miał być bat (por. w. 11), czyli 
jedna dziesiąta koru (כֹּר). Wzmianki o korze są nieliczne w BH; była to miara 
mąki (1 Krl 5,2) oraz ziaren zbóż (2 Krn 2,9; Ezd 7,22). Ezechiel utożsamia tę 
miarę z chomerem (חֹמֶר = כֹּר). Podstawą tego utożsamienia stał się bat, który 
stanowił jedną dziesiątą zarówno koru, jak i chomera. W nadmiarze rozbudo-
wana końcowa formuła: dziesięć batów (to) chomer, ponieważ dziesięć batów 
(to) chomer, może być uważna za dittografię.

Ez 45,15

 וְשֶׂה־אַחַת מִן־הַצֹּאן מִן־הַמָּאתַיִם מִמַּשְׁקֵה יִשְׂרָאֵל לְמִנְחָה וּלְועֹלָה
וְלִשְׁלָמִים לְכַפֵּר עֲלֵיהֶם נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה׃

I jagnię jedno z owiec, (to jest) z dwustu, z (ziemi) nawodnio-
nej Izraela (będzie) na ofiarę pokarmową, i na ofiarę całopalną, 
i na ofiary biesiadne, dla przebłagania za nich, wyrocznia Pana, 
Jahwe.

אֲדנָֹי LXX brak

Temat ofiar pojawia się w wyraźnych formułach zawartych w w. 15. Relację 
rozpoczyna zwrot: I jagnię (שֶׂה) jedno z owiec (הַצֹּאן). Owce były najpopu-
larniejszymi zwierzętami udomowionymi w Izraelu. Prorok wspomina o nich 
שֶׂה)  zwłaszcza w pouczeniu na temat pasterzy narodu (Ez 34,1-34) (הַצֹּאן + 
oraz (tylko הַצֹּאן) w zapowiedzi odnowy Izraela, w przepisach ofiarniczych 
(Ez 36,37.38; 43,23.25). Miara stada została określona liczbą dwustu sztuk. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



184

Taka ilość owiec była znaczna i zaspokajała potrzeby bardzo dużej rodziny. 
Przeciętne stada były mniejsze i liczyły do stu sztuk. Taką liczbę owiec mógł 
bezpiecznie prowadzić jeden pasterz, który często do pomocy miał kilka psów 
przebywających na końcu stada.

Wypasanie owiec należało do najważniejszych zajęć pasterskich. Wyszu-
kiwano najlepsze miejsca. Na Pustyni Judzkiej w okresie zimowym trudno 
znaleźć stosowne pastwiska. Trochę zieleni pojawia się przy źródłach wody 
i stałych potokach (np. Wadi Qelt). Takie miejsca Ezechiel nazywa מַּשְׁקֵה (na-
pój, dobrze nawodniona ziemia) od czasownika שׁקה (nawadniać, dostarczać 
napoju). Miejsc nawodnionych nie było dużo wokół Jerozolimy, a tym bardziej 
pastwisk zaspokajających potrzeby ogromnego stada (dwustu sztuk). Ezechiel 
przedstawia zatem sytuację idealną, czyli ogromne stado oraz obficie nawod-
nioną ziemię. Dla tradycyjnego Izraelity obraz ten był synonimem życia w peł-
ni dostatniego i bezpiecznego. Zaistnienie właśnie takiej sytuacji sugeruje po-
czątkowa fraza w. 15.

Z całego wielkiego stada miała być wybrana jedna sztuka (5% całości) 
w celach ofiarniczych. Ze względu na doskonałe środowisko przybywania 
owiec nie było problemu ze znalezieniem takiej sztuki, która odpowiadała-
by przepisom ofiarniczym (bez skazy). Prorok wymienia trzy rodzaje ofiar: 
(będzie) na ofiarę pokarmową, i na ofiarę całopalną, i na ofiary biesiadne. Ce-
lem tych ofiar było przebłaganie (כַפֵּר), o którym pisał prorok już w tekście 
Ez 43,20-26. Do zestawu ofiarniczego w tym zakresie należały również ofia-
ry za grzech (חַטָּאת) i zadośćuczynienia (אָשָׁם), o których prorok wspomina 
na innych miejscach (Ez 40,39; 42,13.19.21.22.25; 44,27.29; 45,17.19.22.23.25; 
46,20). W. 15 kończy uroczysta formuła: wyrocznia Pana, Jahwe, która odno-
si się do całego fragmentu (ww. 10-15) strukturowanego ideą sprawiedliwej 
miary i zasady skrupulatności w przestrzeganiu prawa odnoszącego się do da-
nin kultycznych. Prawo to wynikało z zamysłu Jahwe i było w pełni obligujące 
Izrael. Dopełnienie tych myśli zawarte jest w ww. 16-17.

Ez 45,16

כֹּל הָעָם הָאָרֶץ יִהְיוּ אֶל־הַתְּרוּמָה הַזֹּאת לַנָּשִׂיא בְּיִשְׂרָאֵל׃

Cały lud ziemi będzie (zobowiązany) do daru tego, dla księcia 
w Izraelu.

הָאָרֶץ LXX brak

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



185

Formuła cały lud ziemi odnosi się do całej społeczności Izraela (za wyjąt-
kiem księcia oraz kapłanów i lewitów). Ta ogromna grupa społeczna w tra-
dycji prawodawstwa Mojżeszowego była zobowiązana do udziału w darach 
ofiarnych (w skromnych wymiarach): wykup pierworodnego, pierwocin 
i dziesięciny (Kpł 23,9-22; 27,30-32; Lb 18,15-19). W nowym prawodawstwie 
powinności Izraela będą znacznie rozszerzone. Lud ziemi zostanie zobo-
wiązany do ofiarowania הַתְּרוּמָה (daru), a więc tego wszystkiego, co zosta-
ło wyszczególnione już wcześniej (ww. 13-15). Depozytariuszami daru będą 
książęta, którzy nie będą więcej kojarzeni z nadużyciem władzy, będą bowiem 
postępowali w prawie i sprawiedliwości (ww. 9-12).

Ez 45,17

וְעַל־הַנָּשִׂיא יִהְיֶה הָולֹועֹת וְהַמִּנְחָה וְהַנֵּסֶךְ בַּחַגִּים וּבֶחֳדָשִׁים וּבַשַּׁבָּותֹת בְּכָל־
ומֹעֲדֵי בֵּית יִשְׂרָאֵל הוּא־יַעֲשֶׂה אֶת־הַחַטָּאת וְאֶת־הַמִּנְחָה וְאֶת־הָועֹלָה וְאֶת־

הַשְּׁלָמִים לְכַפֵּר בְּעַד בֵּית־יִשְׂרָאֵל׃

A  na księciu będzie (spoczywać powinność) ofiar całopalnych 
i  ofiary pokarmowej, i  ofiary płynnej w  święta, i  w  nów księ-
życa, i w szabaty, we wielkim czasie wyznaczonym (dla) domu 
Izraela; on uczyni ofiary za grzech i ofiary pokarmowe, i ofiary 
całopalne, i ofiary biesiadne, dla przebłagania za dom Izraela.

Rola księcia przyjmującego dar ofiarny (w. 16) została wzbogacona o nowe 
aktywności (w. 17). Prorok kładzie akcent w swym opisie na rolę księcia i roz-
poczyna frazę od formuły: A na księciu (וְעַל־הַנָּשִׂיא) będzie (…). Książę staje 
się istotnym ogniwem w łańcuchu posługi ofiarniczej. W ten sposób wyłania-
ją się trzy grupy społeczne w Izraelu, które będą miały ważną rolę w służbie 
świątynnej. Pierwszą grupę stanowi lud ziemi, który ofiarowuje dar (ofiarny), 
a drugą – książę, który przyjmuje dar i podejmuje ważne czynności (הוּא־
-Nie oznacza to, że będzie zastępował kapłanów (trzecia grupa) w skła .(יַעֲשֶׂה
daniu przez nich ofiar, choć takie praktyki znane były w przeszłości, np. w cza-
sach Dawida (por. 2 Sm 6,13), w przyszłości jednak one zanikły i ofiarnikami 
byli wyłącznie kapłani. Książę był zatem odpowiedzialny za dostarczenie żertw 
ofiarnych. Liczne rodzaje ofiar, jakie są wymienione w w. 17 z jednej strony 
powtarzają te wspomniane w w. 15 (ofiara pokarmowa, ofiara całopalna, ofiary 
biesiadne) i dodają kolejne: ofiary płynnej, ofiary za grzech (dwukrotnie zostały 
wymienione ofiara całopalna i ofiara pokarmowa). Książę będzie aktywy we 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



186

wszystkie dni uroczyste, które wymienia Ezechiel: w święta, i w nów księżyca, 
i w szabaty, we wielkim czasie wyznaczonym dla domu Izraela. Każda z tych 
uroczystości stanie się okazją do oddania chwały Jahwe i przebłagania (כַפֵּר) 
domu Izraela przed obliczem Pana (por. w. 15). W tym dziele będą uczestni-
czyli również kapłani (+ lewici) – jako trzecia grupa społeczna w łańcuchu ak-
tywności kultycznej Izraela.

Ryt oczyszczenia świątyni (45,18-20)

Czas oczyszczenia miejsca świętego (w. 18); funkcja kapłanów (w. 19); po-
wtórzenie rytu w siódmym miesiącu (w. 20).

Ez 45,18

 כֹּה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה בָּרִאושֹׁן בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ תִּקַּח פַּר־בֶּן־בָּקָר תָּמִים וְחִטֵּאתָ
אֶת־הַמִּקְדָּשׁ׃

Tak mówi Pan, Jahwe: W pierwszym (miesiącu), w pierwszym 
(dniu) miesiąca weźmiesz młodego cielca, potomka stada bez 
skazy, i oczyścisz miejsce święte.

אֲדנָֹי LXX brak

Rytm życia religijnego Izraela wyznaczały uroczyście obchodzone święta. 
Prawodawstwo w tym zakresie zostało sformułowane już w Prawie Mojżeszo-
wym (Wj – Pwt), a także w późniejszych ustawach (okres monarchiczny). Do 
tej wielkiej tradycji nawiązuje Ezechiel. Wszystkie święta i uroczystości wyni-
kają z postanowienia Jahwe: Tak mówi Pan, Jahwe. Ta formuła rozpoczynająca 
w. 18, zostanie następnie powtórzona w tekście 46,1 (cały blok Ez 45,18–46,15 
poświęcony jest uroczystościom oraz roli księcia).

Prorok sięga do początku kalendarza: W pierwszym (miesiącu), w pierw-
szym (dniu) miesiąca. Kalendarz Izraela był kształtowany w oparciu o wiel-
kie święta religijne, które są wspominane we wszystkich źródłach Pięcioksię-
gu: J, E, P, D (por. Wj 23,14-17; 34,18-23; Kpł 23,1-44; Pwt 16,1-17). Ezechiel 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



187

wskazując na pierwszy dzień pierwszego miesiąca (Nisan = marzec/kwie-
cień), wyznacza termin przeprowadzenia rytu oczyszczenia ׁהַמִּקְדָּש (miejsca 
świętego). W prawodawstwie Mojżeszowym znane były przypisy dotyczące 
pierwszego dnia każdego miesiąca: Każdego pierwszego dnia waszego mie-
siąca macie złożyć Jahwe na całopalenie: dwa młode cielce, barana i siedem 
jednorocznych jagniąt bez skazy (Lb 28,11). Kalendarz księżycowy, jaki był 
w użyciu, zwracał baczną uwagę na fazy księżyca, a nów (ׁחֹדֶש) był uważa-
ny za początek miesiąca. Prorok korzystając z tej tradycji, odwołuje się (jako 
jedyny z proroków) do szczególnego znaczenia pierwszego miesiąca (Nisan), 
który niejako inauguruje czas odnowionej świątyni. Ezechiel nie precyzuje, 
czy chodzi to o doroczną uroczystość obchodzoną pierwszego dnia, pierw-
szego miesiąca, czy też o jednorazowe wydarzenie, jakim miało być oczysz-
czenie miejsca świętego. Czynność oczyszczenia wyrażona jest rdzeniem 
-który w osnowie piel znaczy: wymazać, oczysz ,(grzeszyć, krzywdzić) חטא
czać z grzechu, zatem pierwsza ofiara miała za zadanie oczyścić z grzechu 
całe miejsce święte. Tworzyła się tym samym sfera oddzielona, sfera święto-
ści (ׁקדש). Takie miejsce miało być czymś trwałym. Mury i strzeżone bramy 
oddzielały sacrum od profanum, nic, co nieczyste, nie miało już dostępu do 
 To, co święte nie domagało się już cyklicznego .(miejsca świętego) הַמִּקְדָּשׁ
oczyszczania, wydaje się zatem, że Ezechiel w w. 18 pisze o rycie jednorazo-
wym, którego skutki będą trwałe.

Na żertwę rytu oczyszczenia miał być wybrany młody cielec, potomek sta-
da bez skazy. Podobne wymaganie dotyczyło przepisów oczyszczenia ołtarza 
(Ez 43,23.25; por. Kpł 4,3; 16,3). Opis żertwy ofiarnej wskazuje na doniosłość 
rytu oczyszczenia i jego istotne znaczenie dla utworzenia strefy świętości, nie-
zbędnej do sprawowania legalnego i błogosławionego kultu Jahwe.

Ez 45,19

 וְלָקַח הַכֹּהֵן מִדַּם הַחַטָּאת וְנָתַן אֶל־מְזוּזַת הַבַּיִת וְאֶל־אַרְבַּע פִּונֹּת הָעֲזָרָה
לַמִּזְבֵּחַ וְעַל־מְזוּזַת שַׁעַר הֶחָצֵר הַפְּנִימִית׃

I weźmie kapłan z krwi ofiary za grzechy, i da (ją) na odrzwia 
świątyni, i na cztery narożniki obramowania dla ołtarza, i na 
odrzwia bramy dziedzińca wewnętrznego.

אֶל עַל =

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



188

Kapłan (por. w. 4), który bezpośrednio wykonywał czynności ofiarnicze, 
stanowił najważniejsze ogniwo w społecznym łańcuchu służby świątynnej. 
Prorok opisuje w w. 19 jego funkcję, która będzie rozszerzeniem rytu ofiar-
niczego: weźmie kapłan z krwi ofiary za grzechy. Motyw krwi pojawił się już 
w opisie poświęcenia ołtarza całopaleń (Ez 43,18.20) oraz dawnych i przy-
szłych ofiar składanych przez kapłanów (Ez 44,7.15). Ezechiel w kontekście 
rytu pierwszego dnia (w. 18) ponownie używa rdzenia חטא, tym razem na 
określenie ofiary za grzechy (הַהַטָאת), która należała do jednej z sześciu in-
nych ofiar (por. w. 17). Kapłan weźmie krew jedynie z ofiary za grzechy w celu 
umieszczenia jej (dosłownie: da) na różnych miejscach świątynnych. Czyn-
ność ta przypominała ryt opisany w tekście Ez 43,20: I weźmiesz z krwi jego 
i dasz na czerech rogach i w czterech narożnikach obramowania, i w obszarze 
dookoła, i oczyścisz go, i dokonasz pojednania jego. Motyw czterech narożni-
ków obramowania powtarza się również w w. 19, a do tego dochodzą formuły: 
odrzwia świątyni oraz odrzwia bramy dziedzińca wewnętrznego. Chodzi zatem 
o przejścia, które znajdowały się po jednej i drugiej stronie ołtarza, na linii 
wschód – zachód. Naznaczona krwią przestrzeń będzie w ten sposób oczysz-
czona (ָחִטֵּאת), a więc pozbawiona wszelkiej grzeszności. Koncentracja na 
motywie חטא dowodzi, iż lud pozostający poza Jahwe będzie zawsze obciążo-
ny grzechem. Strefa świętości ma stać się dla niego miejscem zbawienia i bez-
pieczeństwa, którego nigdy Izrael nie posiądzie poza świątynią.

Ez 45,20

וְכֵן תַּעֲשֶׂה בְּשִׁבְעָה בַחֹדֶשׁ מֵאִישׁ שֹׁגֶה וּמִפֶּתִי וְכִפַּרְתֶּם אֶת־הַבָּיִת׃

I tak uczynisz w siódmym dniu w miesiącu, za męża błądzącego, 
i za naiwnego, i przebłagacie świątynię.

בַחֹדֶשׁ LXX εν τω εβδομω μηνι μια του μηνος

Pierwszy miesiąc (w. 18) będzie miał niezwykłe znaczenie w pierwszych 
siedmiu dniach. Ten tygodniowy cykl wypełniony będzie czynnościami pro-
wadzącymi do oczyszczenia miejsca świętego (ׁחִטֵּאתָ אֶת־הַמִּקְדָּש) oraz prze-
błagania świątyni (כִפַּרְתֶּם אֶת־הַבָּיִת). Ezechiel wymienia tylko ramowe dni 
owego tygodnia (pierwszy i siódmy) i nie informuje na temat czynności wyko-
nywanych w innych dniach tego okresu. Nie oznacza to jednak, że był to czas 
pozbawiony jakiejkolwiek aktywności. W analogii do opisu poświęcenia ołta-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



189

rza: Siedem dni będziesz sporządzał kozła na ofiarę za grzech na dzień; i (rów-
nież) młodego cielca, potomka jałówki, i barana z trzody bez skazy, sporządzą 
(Ez 43,25) można zakładać, że przez wszystkie dni były wykonywane stosowne 
czynności. Liczba siedem symbolizuje pełnię, zatem zastosowany ryt w dosko-
nały sposób skutkował oczyszczeniem i pojednaniem strefy sacrum.

W. 20 kontynuując wcześniejszą myśl (ofiara z jałówki oraz umieszcze-
nie krwi; ww. 18-19), zawiera polecenie odnoszące się do czynności wykony-
wanych w dniu siódmym. Będą one uczynione (תַּעֲשֶׂה) ze względu na dwie 
grupy mężów: שֹׁגֶה (błądzący) oraz פֶּתִי (naiwny). Rdzeń שׁגה (błądzić, źle 
postępować) używa Ezechiel zaledwie dwa razy (por. Ez 34,6). Pierwotnie 
termin ten oznaczał czynność błądzenia w drodze (ludzi i zwierząt), nato-
miast w prawodawstwie stał się technicznym określeniem odstępstwa od 
przykazań: Jeżeli zaś cała społeczność Izraela pobłądzi (ּיִשְׁגּו) przez nieuwa-
gę i sprawa ta będzie ukryta przed oczami zgromadzenia, mianowicie to, że 
uczynili coś sprzecznego z przykazaniami Pana, i w ten sposób zawinili (Kpł 
4,13). Owo błądzenie mogło być postępowaniem nieumyślnym (Kpł 4,13), 
względnie celowym: Zgromiłeś pyszałków; przeklęci błądzący od Twych przy-
kazań! (Ps 119,21). W tym drugim przypadku błądzenie stało się odstęp-
stwem. Odstępstwo od prawa Jahwe wykluczało jednostkę ze społeczności 
Izraela zgromadzonego w świątyni. Drugie określenie, czyli פֶּתִי, występuje 
jeden raz w Księdze Ezechiela i należy do słownictwa mądrościowego. Rdzeń 
 .wskazuje na osobę młodą, niedoświadczoną, potrzebującą pouczenia פתִי
Takimi byli uczniowie, młode pokolenie, których wykształceniem zajmowali 
się starsi, np. psalmista zapewnia: Przystępność Twoich słów oświeca i naiw-
nych (פְּתָיִים) naucza (Ps 119,130). Jedynie Prawo Jahwe mogło pouczyć, czyli 
ukształtować naiwnego, względnie prostaczka (por. Ps 19,8; 116,6). W nie-
których sytuacjach osoba nazwana פּתִי była traktowana jako przeciwieństwo 
człowieka rozumnego (por. Prz 9,6; 14,15.18). Naiwny, gdy nie pozwala się 
pouczać, obiera drogę zguby (Prz 22,3; 27,12).

O jakiej grupie osób wspomina prorok używając tej pary określeń? Biorąc 
pod uwagę obręb ściśle sakralny, czyli dziedziniec wewnętrzny (w. 19), przystęp 
do niego mieli wyłącznie kapłani i lewici. Trudno ich jednak było nazwać naiw-
nymi, młodymi i niedoświadczonymi, mogli natomiast być błądzącymi. Prorok 
nie daje wprost odpowiedzi na tę kwestię. Wydaje się jednak, że ryt przeznaczo-
ny na siódmy dzień odnosił się do wszystkich członków społeczności Izraela, 
do wkraczających na teren święty, a więc dziedziniec zewnętrzny.

Na skutek podjętych przez kapłanów czynności dokona się przebłaganie 
-został uży (por. Ez 43,20.26; 45,15.17) כפר Rdzeń .(הַבָּיִת) świątyni (כִפַּרְתֶּם)

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



190

ty przez Ezechiela ostatni raz właśnie w tym wersecie. Jest to termin technicz-
ny i występuje w opisie rytu Dnia Przebłagania (Kpł 16,23-28). Idea przebła-
gania jest niemal tożsamą z myślą o pojednaniu. Świątynia stanie się miejscem 
i znakiem pojednania całego Izraela z Jahwe.

Uroczystości paschalne i Święto Szałasów (45,21-25)

Czas świętowania Paschy (w. 21); funkcja kapłanów (w. 22); siedem dni ob-
chodzonych uroczystości (ww. 23-24); celebracja Święta Szałasów (w. 25).

Ez 45,21

 בָּרִאושֹׁן בְּאַרְבָּעָה עָשָׂר ויֹם לַחֹדֶשׁ יִהְיֶה לָכֶם הַפָּסַח חָג שְׁבֻועֹת יָמִים מַוצֹּת
יֵאָכֵל׃

W pierwszym (miesiącu), w czternastym dniu miesiąca, będzie 
dla was Pascha, święto siedmiu dni, (kiedy to) chleby niekwaszo-
ne będą spożywane.

Pierwszy miesiąc (por. w. 18), czyli Nisan (por. Wj 34,18), był dla Izraela 
miesiącem wyjątkowym ze względu na świętowanie Paschy: Dzień ten będzie 
dla was dniem pamiętnym i obchodzić go będziecie jako święto dla uczczenia 
Jahwe. Po wszystkie pokolenia – na zawsze w tym dniu świętować będziecie (Wj 
12,14). Ofiara paschalna składana była o zmierzchu czternastego dnia mie-
siąca Nisan (por. Wj 12,6). Uroczystości trwały siedem dni, w czasie których 
spożywano wyłącznie przaśne chleby (Wj 12,15). Święto Paschy było pamiąt-
ką i urzeczywistnieniem cudownego ocalenia narodu z niewoli egipskiej. Po 
spożyciu baranka w piętnastym dniu Nisan rozpoczynało się święto Przaśni-
ków Obie uroczystości stały się wielkim świętowaniem paschalnym. Ezechiel 
podkreśla znaczenie tej uroczystości również dla rytu odnowionej świątyni: 
będzie dla was Pascha, święto (חָג) siedmiu dni, (kiedy to) chleby niekwaszone 
będą spożywane. Termin חָג (procesja, taniec, uroczystość, pielgrzymka) pojawia 
się u Ezechiela kilkakrotnie (Ez 45,17.21.23.25; 46,11) i nawiązuje do tradycji 
świąt pielgrzymkowych. W Izraelu znane były trzy takie święta: Tygodni (Pwt 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



191

16,9,12), Szałasów (Pwt 16,13-15) oraz Paschy/Przaśników (por. Wj 34,25; Pwt 
16,1-8.16). Ezechiel utożsamia święto Paschy ze świętem Przaśników.

Ez 45,22

וְעָשָׂה הַנָּשִׂיא בַּויֹּם הַהוּא בַּעֲודֹ וּבְעַד כָּל־עַם הָאָרֶץ פַּר חַטָּאת׃

I uczyni książę w dniu tym, za siebie, i za cały lud ziemi, cielca 
na ofiarę za grzech.

W. 22 podaje szczegół związany z świętowaniem Paschy. Uwaga Ezechie-
la spoczywa na księciu, którego zadania były już wielokrotnie wspominane 
(por. ww. 7.8.9.16.17), lecz pierwszy raz w kontekście tego centralnego święta 
 w Izraelu. Tradycyjnie była to uroczystość celebrowana przez wszystkich (חָג)
mieszkańców (Wj 34,25). O zmierzchu zabijano baranka (Wj 12,6), w okre-
sie świątecznym wykonywano tę czynność na dziedzińcu kapłanów (czynił to 
właściciel, a nie kapłan), następnie baranek był przynoszony do domu. Uczta 
paschalna miała charakter rodzinny, której przewodniczył patriarcha rodu (Wj 
12,3-4). Ezechiel szanując znaczenie tego święta, ujmuje jego celebrację w per-
spektywie Izraela jako jednej wielkiej rodziny. Funkcję patriarchy rodu speł-
nia sam książę. Izrael jest ponownie zjednoczony, a więzy łączące wszystkich 
członków ludu miały opierać się na relacji ojciec – syn, co w ówczesnej kul-
turze było traktowane jako wzorzec. Izrael odbudowywał w ten sposób swój 
pierwotny charakter, a więc taki, jaki konstytuował go w okresie patriarchal-
nym. Pierwowzorem odnowy Izraela była natomiast reforma króla Ezechiasza, 
który dołożył wiele starań o to, by święto Paschy jednoczyło cały lud (2 Krn 
30,1-14); król czuł się odpowiedzialny za cały naród i zanosił modły do Pana: 
Jahwe, w dobroci swej racz przebaczyć tym wszystkim, którzy szczerym sercem 
szukali Jahwe, Boga swych ojców, choć nie odznaczali się czystością wymaganą 
do spożywania rzeczy świętych (2 Krn 30,18b-19). Ezechiel nie podaje szcze-
gółowych informacji na temat roli księcia, poza kwestią przygotowania przez 
niego ofiary z cielca (פַּר) za grzech (חַטָּאת). Święta paschalne w pierwszym 
rzędzie upamiętniały Wyjście, a więc wybawienie, jakie naród otrzymał od 
Jahwe. Prorok tymczasem koncentruje się na kwestii oczyszczenia, pojeda-
nia, usunięcia wszelkiego grzechu. Było to zgodne z ogólną tendencją teolo-
giczną Ezechiela, który prezentuje temat oczyszczenia i pojednania począw-
szy od wzmianki o powrocie chwały Jahwe do świątyni (Ez 43,1-12). Prorok 
wykazuje, iż najważniejszą kwestia, przed jaką stał lud, było oczyszczenie się 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



192

z wszelkiego grzechu i owocne uczestnictwo w kulcie świątynnym. Ezechiel 
nie wspomina o ofierze z baranka, lecz o ofierze z cielca (פַּר), który z Prawie 
Mojżeszowym wraz z barankiem i siedmioma jagniętami miał być ofiarowany 
dnia piętnastego Nisan, w święto siedmiu dni (Lb 28,16-19).

Ez 45,23

 וְשִׁבְעַת יְמֵי־הֶחָג יַעֲשֶׂה ועֹלָה לַיהוָה שִׁבְעַת פָּרִים וְשִׁבְעַת אֵילִים תְּמִימִם
לַויֹּם שִׁבְעַת הַיָּמִים וְחַטָּאת שְׂעִיר עִזִּים לַויֹּם׃

I  siedem dni (będzie) święto (pielgrzymie); uczyni ofiarę cało-
palną dla Jahwe: siedem cielców i siedem baranów bez skaz co-
dziennie (przez) siedem dni, a ofiarę za grzech, owłosione kozły 
codziennie.

Pascha i Święto Tygodni, stopione w jeden okres świąteczny, będą wypeł-
nione czynnościami ofiarniczymi, które nadzorować będzie książę. Ezechiel 
nie powtarza nazwy הָפָּסַח (Pascha), lecz חָג (święto), podkreślając tym sa-
mym jego charakter pątniczy. W. 23 strukturowany jest rdzeniem ויֹּם (dzień) 
oraz liczbą siedem (שֶׁבַע); oba rdzenie użyte są w wypowiedzi cztery razy. 
Chodzi o pełny okres święty obchodzony w świętym miejscu. Pielgrzymkowy 
charakter tej uroczystości sprawia, że w czasie obchodu siedmiu dni święta 
-obecny będzie cały Izrael. Codziennie, przez siedem dni będą składa (חָג)
ne ofiary całopalne dla Jahwe. Ofiarowanych będzie: Siedem cielców i siedem 
baranów bez skaz. Wprawdzie pierwotne prawo nic nie mówiło na temat tych 
ofiar (Wj 12–13), zostało ono jednak uzupełnione w prawodawstwie kapłań-
skim, które wspomina o ofierze z cielców, baranów i jednorocznych jagniąt 
(Lb 28,16-25).

Ezechiel ponownie wspomina ofiarę za grzech (חַטָּאת) składaną z kozłów. 
W ten sposób motyw oczyszczenia i pojednania doznaje swej kontynuacji 
(por. ww. 17-22).

Ez 45,24

וּמִנְחָה אֵיפָה לַפָּר וְאֵיפָה לָאַיִל יַעֲשֶׂה וְשֶׁמֶן הִין לָאֵיפָה׃

A ofiara pokarmowa: efa dla cielca, i efa dla barana, uczyniona 
będzie (przez niego); a (także) oliwy hin dla efy.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



193

Uzupełnieniem krwawych ofiar miały być ofiary pokarmowe (מִנְחָה). Za-
równo dla cielca, jak i dla barana była przewidziana miara jednej efy, prawdo-
podobnie czystej mąki, a do tego hin (ok. cztery litry) oliwy. To rozszerzenie 
rytuału ofiarniczego (podanie miar ofiar pokarmowych) sprawowanego pod-
czas Paschy wskazuje na specyficznie Ezechielowe ujęcie tego istotnego do-
świadczenia religijnego Izraela (prorok być może znał tradycję zawartą w Lb 
28,20-21).

Ez 45,25

 בַּשְּׁבִיעִי בַּחֲמִשָּׁה עָשָׂר ויֹם לַחֹדֶשׁ בֶּחָג יַעֲשֶׂה כָאֵלֶּה שִׁבְעַת הַיָּמִים כַּחַטָּאת
כָּעֹלָה וְכַמִּנְחָה וְכַשָּׁמֶן׃

W siódmym (miesiącu), w piętnastym dniu miesiąca, w święto 
uczyni to samo przez siedem dni, tak ofiarę za grzech, jak ofiarę 
całopalną, i tak ofiarę pokarmową, i jak oliwę.

Fragment Ez 45,18-25 zawiera dwa ramowe określenia chronologiczne. 
W w. 18 jest mowa o miesiącu pierwszym, natomiast w w. 25 – o siódmym 
(Tiszri). Ezechiel tym samym dzieli rok na dwie części (wiosenno-letnią i je-
sienno-zimową). Tej pierwszej części poświęca prorok gros swej wypowiedzi, 
natomiast do okresu jesienno-zimowego nawiązuje jedynie w w. 25. Mowa 
jest tu o obchodach kolejnego święta pątniczego (חָג), które nie zostało jed-
nak nazwane. W kalendarzu Izraela obchodzono na jesień Święto Namiotów 
 Podstawą jego obchodów było radosne dziękczynienie za zbiory .(חַג הַסֻּוכֹּת)
(Wj 16,13). Było to święto, w którym należało pielgrzymować do Jerozolimy, 
a jego obchody trwały siedem dni. Wspominano wówczas także poświęcenie 
świątyni Salomona. Według Kpł 23,33-34 święto obchodzono przez osiem dni: 
Piętnastego dnia tego siódmego miesiąca jest Święto Namiotów (w. 34), w ósmym 
dniu składano specjalne ofiary. Izraelici mieli przez siedem dni mieszkać w sza-
łasach na pamiątkę pobytu na pustyni po wyjściu z Egiptu (Kpł 23,42-43). Eze-
chiel nie posługuje się określeniem הַסֻּוכֹּת, lecz używa prosty termin חָג, który 
oznacza święto pątnicze, a taką uroczystością obchodzoną na jesień było wy-
łącznie Święto Namiotów, bardzo licznie i uroczyście celebrowane, zwłaszcza 
po reformie Ezdrasza (Ne 8,17). Prorok nie odnosi się do szczegółów barwne-
go sposobu obchodzenia tego święta. Jego uwaga ponownie koncentruje się na 
temacie ofiar i oczyszczenia. Rodzaj ofiar wymienionych w w. 25 nawiązuje do 
ofiar wspominanych już wcześniej (ww. 23-24). Tym razem ofiara za grzech 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



194

 została umieszczona na pierwszym miejscu; prorok mocno akcentuje (טָּאת)
podstawowy motyw całego fragmentu (ww. 13-25), w którym dominuje kwe-
stia oczyszczenia, czyli usunięcia wszelkiej przeszkody w uczestnictwie Izraela 
w kulcie sprawowanym w odnowionej świątyni.

Celebrowanie szabatu i Święta Nowiu (46,1-7)

Wschodnia brama dziedzińca wewnętrznego i funkcja księcia (ww. 1-2); 
postawa ludu ziemi (w. 3); ofiary składane w szabaty i w Święto Nowiu 
(ww. 4-7).

Ez 46,1

 כֹּה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה שַׁעַר הֶחָצֵר הַפְּנִימִית הַפֹּנֶה קָדִים יִהְיֶה סָגוּר שֵׁשֶׁת יְמֵי
הַמַּעֲשֶׂה וּבְויֹם הַשַּׁבָּת יִפָּתֵחַ וּבְויֹם הַחֹדֶשׁ יִפָּתֵחַ׃

Tak mówi Pan, Jahwe: Brama dziedzińca wewnętrznego, zwró-
cona na wschód, będzie zamknięta sześć dni pracy, a w dniu sza-
batu będzie otwarta, i w dniu nowiu księżyca będzie otwarta.

אֲדנָֹי LXX brak

Prorok zaznacza zmianę w narracji, rozpoczynając kolejny werset (46,1) 
od formuły: Tak mówi Pan, Jahwe (por. 45,18). Powraca temat bramy (שַׁעַר), 
który dominował w opisie kompleksu świątynnego (Ez 40,3–42,15). Motyw 
ten pojawiał się również w kontekście kilku innych tematów (zwłaszcza po-
wrotu chwały Jahwe, oraz służby świątynnej – zob. Ez 43,1-4; 44,1-17). W w. 
1 prorok wskazuje ponownie na bramę wschodnią dziedzińca wewnętrznego. 
Była to jedna z trzech bram tego typu (Ez 40,28-37). Ich pierwowzorem były 
bramy zewnętrzne, które były jedynymi wejściami na teren świątynny; brama 
wschodnia była zamknięta (Ez 44,2). Również brama wschodnia dziedzińca 
wewnętrznego miała być zamknięta (סָגוּר). Prorok posługuje się tym samym 
słownictwem w opisie statusu obu bram wschodnich. Brama zewnętrzna miała 
być nieustannie zamknięta, natomiast brama wewnętrzna zachowała swą pod-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



195

stawową funkcję, była bowiem zamykana i otwierana. Nie spełniała funkcji 
typowej bramy (zamykanej na noc i otwieranej na dzień), lecz miała charakter 
religijno-symboliczny. Nade wszystko zwrócona była na wschód (קָדִים), czyli 
w kierunku nadziei Izraela, skąd powróciła chwała Jahwe do świątyni (Ez 43,1-
12). Wewnętrzna brama wschodnia była znakiem zarówno dla kapłanów, jak 
i dla całego Izraela. Zamknięta była przez sześć dni הַמַּעֲשֶׂה (pracy). Termin 
ten występuje jeden raz w Ez 40–48 (oznacza: praca, osiągnięcie, dzieło), czę-
sto oznacza on twory pracy rąk człowieka (por. Ez 27,16-18), które pomna-
żały dobrobyt danej społeczności i umożliwiały intratny handel. Wzmianka 
o הַמַּעֲשֶׂה w w. 1 sugeruje, że w sześć dni tygodnia Izrael będzie się zajmował 
twórczą pracą, odpowiadając w ten sposób na polecenia otrzymane od Jahwe. 
Ta marginalna uwaga na temat pracy w kontekście Ez 40–48 jest niezwykle 
znamienna. Wskazuje na Izrael przebywający poza kompleksem świątynnym. 
W przestrzeni profanum lud miał się angażować w proces kształtowania obli-
cza ziemi. Ten teren nie był tak wzorowo przygotowany przez Jahwe jak było 
to w wypadku świątyni. Praca Izraela miała być czymś niezbędnym, była two-
rzeniem ważnej sfery otaczającej doskonałą przestrzeń świątynną.

Brama wschodnia będzie otwarta (ַיִפָּתֵח) w dniach szabatu (הַשַּׁבָּת) i no-
wiu księżyca (ׁהַחֹדֶש). W w. 1 aż dwukrotnie prorok używa formy: będzie 
otwarta (brama); jest to wyjątek na tle całej Księgi Ezechiela. Jedynie w tekście 
Ez 33,22 również występuje dwukrotnie czasownik פתח, który jednak odnosi 
się do tematu czynności symbolicznych: otwarte usta proroka i uzdolnienie 
do przemawiania po czasie niemoty. Dla Ezechiela motyw otwarcia (bramy, 
ust) ma głębokie znaczenie symboliczne. Otwarcie dokonuje się za przyczyną 
Jahwe, to On stoi za tym wydarzeniem. Chodzi ostatecznie o otwarcie na Jego 
obecność, która była czymś absolutnie niezbędnym dla Izraela. Prorok pod-
kreśla fakt, że uprzywilejowanym czasem kontaktu z Jahwe były dni szabatu 
oraz nowiu księżyca. Ten temat będzie Ezechiel rozwijał również w następnych 
wersetach (ww. 2-6).

Ez 46,2

 וּבָא הַנָּשִׂיא דֶּרֶךְ אוּלָם הַשַּׁעַר מִחוּץ וְעָמַד עַל־מְזוּזַת הַשַּׁעַר וְעָשׂוּ הַכֹּהֲנִים
 אֶת־ועֹלָותֹ וְאֶת־שְׁלָמָיו וְהִשְׁתַּחֲוָה עַל־מִפְתַּן הַשַּׁעַר וְיָצָא וְהַשַּׁעַר לאֹ־יִסָּגֵר

עַד־הָעָרֶב׃

I  wejdzie książę drogą przedsionka bramy z  zewnątrz, i  sta-
nie przy odrzwiach bramy, i uczynią kapłani ofiarę całopalną, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



196

i ofiary biesiadne; i głęboko się pokłoni na progu bramy, i wyj-
dzie; a brama nie będzie zamknięta aż do wieczora.

Splot motywu: książę – kapłan pojawia się wielokrotnie w fragmencie 
Ez 44,3–48,22, jednak wyłącznie w w. 2 te określenia występują w jednym 
wersecie. Ezechiel wyraźnie rozróżnia tu funkcję księcia i funkcję kapłanów. 
Przede wszystkim jest jeden książę (הַנָּשִׂיא) i wielu kapłanów (הַכֹּהֲנִים). Ksią-
żę sprawuje władzę nad całym Izraelem, natomiast kapłani byli zobowiązani 
do składania ofiar w świątyni. W tej konstelacji książę znajdował się pomiędzy 
ludem a kapłanami i ta pozycja została wyeksponowana w w. 2. Podstawowa 
funkcja księcia została przedstawiona w sposób dynamiczny: i wejdzie (וּבָא) – 
i wyjdzie (וְיָצָא). Jego obecność w sanktuarium ma charakter czasowy i była 
ściśle określona rytuałem. Miejscem przebywania władcy były odrzwia (מְזוּזַת) 
bramy. Odrzwia w opisie Ezechiela nie były prostą konstrukcją tworzącą część 
bramy, lecz ważnym obiektem mającym swoją strukturę (por. Ez 41,21). Zgod-
nie z wymową w. 2, książę przybywał do odrzwi od strony przedsionka bra-
my, czyli opuszczając dziedziniec zewnętrzny, lecz nie wkraczał na dziedziniec 
wewnętrzny. Miał zająć pozycję stojącą (ּוְעָשׂו), która oznaczała szacunek wo-
bec świętości i gotowość do okazania hołdu względem Jahwe. Postawa księ-
cia w bramie wewnętrznej będzie miała inny charakter w stosunku do prze-
widzianej dla niego postawy w bramie zewnętrznej (wschodniej), gdzie mógł 
zasiadać i spożywać przed obliczem Jahwe (Ez 44,3). Różnorodność postaw 
władcy wskazuje również na gradację świętości różnych miejsc świątynnych. 
Władca zbliżając się (na pewną odległość) do Świętego Świętych, był zobowią-
zany do manifestowania swego całkowitego podporządkowania się Jahwe. Ten 
fakt w sposób najbardziej dosadny miał wyrażać akt prostracji, czyli głębokie-
go pokłonu (שָׁחָה). To rzadkie określenie występuje w tekście Iz 51,23: Nachyl 
się (שְׁחִי), żebyśmy przeszli! I czyniłaś z twego grzbietu jakby podłogę i jakby 
drogę dla przechodzących. Opis ujawnia głębię wykonywanego pokłonu, który 
był w zasadzie prostracją. Taka postawa miała ukazać służebny charakter wła-
dzy księcia, który wraz z całym ludem okazuje pełną uległość względem Jahwe 
i oddanie Mu czci. Władca dokona tego na progu (מִפְתַּן) bramy. Próg (por. 
Ez 40,6: סַף) był ściśle określonym punktem granicznym, który znajdował się 
między dwoma sferami (dziedzińcem zewnętrznym i wewnętrznym).

Zadaniem księcia było przyjmowanie od całego ludu żertwy ofiarnej i prze-
kazanie jej kapłanom. Spełniał funkcję nadzorcy wszystkich czynności wyko-
nywanych w sanktuarium, znajdując się pomiędzy ludem a kapłanami. Władca 
mógł kontrolować to wszystko, co się dokonywało w obrębie świętym.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



197

Ezechiel w opisie funkcji księcia umieszcza zdanie (wtrącenie), które od-
nosi się do zadań kapłanów: i uczynią kapłani ofiarę całopalną, i ofiary biesiad-
ne. Ta informacja jest podporządkowana głównemu wątkowi (zadania wład-
cy). Ezechiel podkreśla fakt, że książę nie mógł wkraczać na teren dziedzińca 
wewnętrznego, a tym bardziej składać na nim ofiar. Ta przestrzeń i wykonywa-
ne na dziedzińcu czynności były zarezerwowane wyłącznie dla kapłanów i ich 
pomocników, którzy pozostawali na służbie Jahwe, jednak nie byli całkowicie 
niezależną grupą społeczną Izraela. Ich posługa miała znaczenie dla całego 
ludu; byli nadzorowani przez księcia, a równocześnie pomagali władcy w wy-
pełnianiu przez niego obowiązku oddawania czci Jahwe.

Ezechiel kończy w. 2 formułą: a brama nie będzie zamknięta aż do wie-
czora. Prorok nie pisze, o której porze dnia wejdzie i wyjdzie książę, oraz jak 
długo będzie trwał jego pobyt w sanktuarium. Te kwestie nie były tak istotne, 
natomiast ważną sprawą był fakt, iż książę przybywał do bramy wewnętrznej, 
gdy ta była otwarta, zamykano ją natomiast wieczorem (הָעָרֶב), czyli po za-
kończeniu wszystkich czynności księcia i kapłanów.

Ez 46,3

וְהִשְׁתַּחֲווּ עַם־הָאָרֶץ פֶּתַח הַשַּׁעַר הַהוּא בַּשַּׁבָּותֹת וּבֶחֳדָשִׁים לִפְנֵי יְהוָה׃

I głęboko się pokłonią, lud ziemi, (przy) wejściu bramy tej, w sza-
baty, i w (święta) nowiu księżyca przed obliczem Jahwe.

Po informacjach na temat księcia i kapłanów (w. 2) prorok przechodzi do 
relacji o trzeciej grupie społecznej, jaką był lud ziemi (עַם־הָאָרֶץ). Zgodnie 
ze wcześniejszymi danymi, lud ziemi miał zajmować przestrzeń dziedzińca 
zewnętrznego (Ez 42,14), mógł też korzystać na różny sposób z ofiarowywa-
nych dóbr (Ez 44,11; 45,22), był odseparowany od kapłanów (Ez 44,19), miał 
być przez nich pouczany (Ez 44,12) oraz chroniony przez księcia (Ez 45,8-9), 
lud miał również składać daninę na ofiarę (Ez 45,16). Prorok wprawdzie na 
żadnym miejscu nie prezentuje (w osobnym passusie) roli ludu w nowej świą-
tyni (jak czyni to w wypadku kapłanów/lewitów oraz księcia), lecz rozsiane 
w tekście odniesienia na temat ludu ujawniają główne zarysy miejsca i roli tej 
społeczności w życiu odnowionego Izraela, zwłaszcza w zakresie kultycznym 
(por. Ez 46,9.18.20.24).

Miejscem przebywania ludu miał być dziedziniec zewnętrzny w jego 
wschodniej części. Izrael gromadził się przy najważniejszej bramie pro-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



198

wadzącej do dziedzińca wewnętrznego (por. w. 1): (przy) wejściu bramy 
tej (הַהוּא). Ta formuła wyraźnie identyfikuje bramę z obiektem wcześniej 
wzmiankowanym (w. 1). Brama wschodnia prowadziła do dziedzińca we-
wnętrznego. Przez nią był widziany (na pierwszym planie) wielki ołtarz, za 
którym znajdowała się właściwa budowla świątynna. Brama była punktem 
ogniskującym zgromadzenia Izraela. Na progu bramy stawał książę, na 
wschód od niego znajdował się lud, a na zachód – kapłani i lewici. Książę 
dawał ludowi przykład właściwego zachowania się w sanktuarium. Władca 
jako pierwszy oddawał na progu głęboki pokłon (w. 2), który powtarzał cały 
lud ziemi (ּוְהִשְׁתַּחֲוו). W ten sposób postawa tych dwóch grup społecznych 
się ujednolicała. Książę należał do ludu, choć jego pozycja miała charakter 
dominujący, był bowiem nadzorcą wszystkich czynności wykonywanych 
w sanktuarium. Lud ziemi nie miał możliwości obserwacji tego, co doko-
nywało się na terenie dziedzińca wewnętrznego, świadkiem tego był jedynie 
władca, stąd jego postawa była instruktywna dla zgromadzenia. Jego akt 
prostracji był równocześnie wezwaniem ludu, by odpowiadał identyczną 
postawą wobec Jahwe.

Zgromadzenia ludu ziemi odbywały się w szabaty, i w (święta) nowiu księ-
życa, a więc w czasie, gdy brama wschodnia była otwarta (w. 1). Otwieranie 
i zamykanie tej najważniejszej bramy wewnętrznej wyznaczało rytm życia kul-
tycznego, czyli czci oddawanej Jahwe. W procesie tym uczestniczyły wszystkie 
warstwy społeczne Izraela.

Ezechiel kończy w. 3 najistotniejszą informacją: przed obliczem Jahwe. Ob-
licze Jahwe skierowane było na cały Izrael (kapłani/lewici, książę i lud ziemi), 
a lud miał być zwrócony ku Jahwe. W ten sposób dokonywała się centralizacja 
ukierunkowania całego Izraela (por. Ez 43,24; 44,3.5; 46,9). Nie było możli-
wości zwrócenia oblicza ku innym obiektom, a zwłaszcza ku obcym bóstwom 
(por. Ez 44,12). Lud zwrócony był ku Panu i gromadził się w kompleksie świą-
tynnym, i to na jego najważniejszej osi: wschód – zachód.

Ez 46,4

 וְהָעֹלָה אֲשֶׁר־יַקְרִב הַנָּשִׂיא לַיהוָה בְּויֹם הַשַּׁבָּת שִׁשָּׁה כְבָשִׂים תְּמִימִם וְאַיִל
תָּמִים׃

A ofiarę całopalną, którą ofiaruje książę dla Jahwe w dniu sza-
batu, (stanowić będzie): sześć baranków bez skazy i baran bez 
skazy.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



199

Postać księcia oraz jego rola w kulcie świątynnym została ponownie pod-
kreślona przez proroka. W. 4 rozpoczyna się formułą: וְהָעֹלָה (a ofiara cało-
palna), która jest identyczna ze zwrotem występującym na początku tekstu 
Ez 20,32 (tu oznacza wstępowanie do ducha, czyli powzięcie zamysłu). Tak za-
inicjowana fraza stanowi wprowadzenie do tematu o wymiarze wertykalnym, 
w którym znalazło się całe zgromadzenie Izraela. Kapłani składali ofiarę ca-
łopalną, a dym tej ofiary unosił się ku niebu. Przyjęty przez Jahwe holokaust 
stawał się pieczęcią więzi Pana z Izraelem. Taka pieczęć ofiarna będzie obecna 
w dniu szabatu (por. w. 3).

Rola księcia będzie polegała przede wszystkim na dostarczeniu żertwy 
ofiarnej; tę czynność w w. 4 wyraża czasownik קרב (zbliżać, zaopatrzyć, ofia-
rować). Zbliżenie (קרב) kapłanów (w świątyni) oznaczało złożenie ofiary na 
ołtarzu dla Jahwe (Ez 44,27), natomiast zbliżenie księcia oznaczało dostarcze-
nie daru ofiarnego. W czasie szabatu było to sześć baranków bez skazy i ba-
ran bez skazy. O baranie (אַיִל) wspominał prorok już wcześniej (Ez 43,23.25; 
45,23.24), natomiast motyw baranków (ׂכֶּבֶש) pojawia się pierwszy raz (por. 
ww. 4-7.11.13.15). Wszystkie zwierzęta będą bez skazy. Zadaniem księcia był 
również nadzór nad dostarczeniem żertwy ofiarnej pozbawionej wszelkich 
braków.

Ez 46,5

וּמִנְחָה אֵיפָה לָאַיִל וְלַכְּבָשִׂים מִנְחָה מַתַּת יָודֹ וְשֶׁמֶן הִין לָאֵיפָה׃

A ofiarę pokarmową (stanowić będzie): efa dla barana, a dla ba-
ranków – ofiara pokarmowa, dar jego ręki, i oliwy hin dla efy.

Ofiara pokarmowa towarzysząca całopaleniom była już szczegółowo 
wzmiankowana przy okazji relacji na temat ofiar paschalnych (Ez 45,24), Eze-
chiel posługuje się podobnym słownictwem w w. 5 w kontekście przepisów 
dotyczących składania ofiar w szabat (por. w. 4). Novum natomiast stanowi 
formuła: dar jego ręki (por. w. 7). Ręka (יָד) symbolizuje dzieła wykonywane 
przez człowieka oraz jego czyny wynikające z głębokich pokładów serca czło-
wieka. Formuła: dar jego ręki odnosi się do księcia. W jego ręku (dłoni) mo-
gła pomieścić się miara ziarna przeznaczonego na ofiarę. Był to dar, w którym 
uczestniczył cały lud Izraela. Podobnie jak zwierzęta przeznaczone na ofiarę 
miały być bez skazy, również i ziarno musiało być wyborne i w słusznej mierze 
ofiarowane. Książę winien kierować się przepisami wyznaczającymi standardy 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



200

praktyk ofiarniczych. Prawość władcy względem Jahwe, miała owocować rów-
nież jego prawością względem ludu.

Ez 46,6

וּבְויֹם הַחֹדֶשׁ פַּר בֶּן־בָּקָר תְּמִימִם וְשֵׁשֶׁת כְּבָשִׂם וָאַיִל תְּמִימִם יִהְיוּ׃

A w dniu nowiu księżyca: cielec, potomek stada bez skaz, i sześć 
baranków, i baran bez skaz, niech będą (ofiarowane).

Po prezentacji przepisów dotyczących ofiar szabatowych (ww. 4-5), prorok 
ponownie podejmuje temat nowiu księżyca (ׁהַחֹדֶש). W tym czasie również 
były przewidziane czynności ofiarnicze: cielec, potomek stada bez skaz, i sześć 
baranków, i baran bez skaz. Cielec był wielokrotnie wzmiankowany przez pro-
roka (np. Ez 43,19.23; 45,18.22), w tym również młody cielec, nazwany po-
tomkiem stada (Ez 43,19.23.25; 45,18). Tego samego rodzaju zwierzęta były 
przeznaczane na żertwę ofiarną w trakcie obchodzenia różnorodnych świąt 
i uroczystości. Wszystkie musiały być bez skaz (תְּמִימִם). Zwykle prorok uży-
wa liczby pojedynczej תָּמִים (bez skazy), jednak w w. 6 aż dwukrotnie jest uży-
ta liczba mnoga (por. Ez 45,23; 46,4) Taka forma jest często spotykana w Księ-
dze Liczb (np. 28,3.9.11.19.31), w kontekście prezentacji przepisów (podaje 
większą ich liczbę) odnoszących się do ofiar składanych przy nowiu księżyca 
(Lb 28,11-15). Zastosowana forma jeszcze bardziej podkreśla nieskazitelność 
przygotowanej żertwy ofiary (we wszystkich aspektach). Obok młodego ciel-
ca, w dzień nowiu ofiarowano również sześć baranków i barana (podobnie jak 
w czasie szabatu, w którym nie ofiarowano jednak cielca – por. w. 4).

Ez 46,7

 וְאֵיפָה לַפָּר וְאֵיפָה לָאַיִל יַעֲשֶׂה מִנְחָה וְלַכְּבָשִׂים כַּאֲשֶׁר תַּשִּׂיג יָודֹ וְשֶׁמֶן הִין
לָאֵיפָה׃

A efę dla cielca, i efę dla barana, uczyni ofiarą pokarmową, a dla 
baranków tak jak sięgnie ręka jego, i oliwy hin dla efy.

Ofiary ze zwierząt będą proporcjonalnie uzupełniane ofiarami pokarmo-
wymi i ofiarami z oliwy, podobnie jak to było w przypadku ofiar składanych 
w szabat (por. w. 5); prorok uzupełnia informację dodatkiem: efa dla cielca. Od-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



201

nośnie do proporcji ofiary pokarmowej (w stosunku do baranków) jej miarę 
wyznaczała ręka księcia. Tym razem prorok wprowadza w tym kontekście for-
mułę: ֹכַּאֲשֶׁר תַּשִּׂיג יָוד (tak jak sięgnie ręka jego), nie ma zatem tu mowy o darze 
(por. w. 5), lecz o czynności władcy określonej rdzeniem נשׂג (ogarnąć, dosię-
gnąć), w osnowie hifil w połączeniu z יָד (ręka) tworzy idiom: dostarczyć (jeden 
raz w Księdze Ezechiela, por. Kpł 5,11; 14,21.30; 25,26). Porcja ręki księcia nie 
została ściśle określona (np. efa). Nie oznacza to, że władca nie był zobligowany 
do dostarczenia określonej ilości daru ofiarnego (najczystszej mąki). Dodat-
ki zawierające informacje o ręce księcia (ww. 5.7) podkreślają zaangażowanie 
władcy w procesie ofiarniczym. Było to zaangażowanie ściśle określone i nie 
mogło w niczym zastępować kapłanów w ich czynnościach.

Przybycie księcia i ludu ziemi (46,8-10)

Droga prowadząca przez przedsionek bramy (w. 8); droga prowadząca 
bramą północną (w. 9); droga książęca (w. 10).

Ez 46,8

וּבְובֹא הַנָּשִׂיא דֶּרֶךְ אוּלָם הַשַּׁעַר יָובֹא וּבְדַרְוכֹּ יֵצֵא׃

A gdy będzie wchodził książę drogą przedsionka bramy, wejdzie, 
i po drodze swojej wyjdzie.

Prorok w dłuższej wypowiedzi formułuje zasady, jakie będą obowiązywały 
księcia (ww. 8-18). To on stał na czele ludu ziemi (w. 8), będąc najważniej-
szym reprezentantem całej społeczności. Prorok ponownie prezentuje władcę 
w sposób dynamiczny. Książę kierował postępowaniem całego Izraela (poza 
kapłanami). W bardzo krótkim w. 8 występują aż trzy czasowniki ruchu: בוא 
(dwa razy) oraz יצא (jeden raz), a do tego rzeczowniki: ְדֶּרֶך (droga, dwa razy), 
-Ezechiel umieszcza ruch księcia na dro .(brama) הַשַּׁעַר i (przedsionek) אוּלָם
dze świątynnej w kontekście bramy i przedsionka. Ten ruch miał charakter 
dwustronny: wchodzenie i wychodzenie. Droga księcia została bardzo pre-
cyzyjnie określona, nie było dla niej żadnej alternatywy; była to „jego” droga 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



202

 .która wiodła do przedsionka wewnętrznej bramy wschodniej (por ,(וּבְדַרְוכֹּ)
w. 1). To miejsce nie było „rezydencją” królewską, lecz punktem wyznaczonym 
dla jego przebywania podczas dni świątecznych. Przepisy obligowały władcę 
do zachowania rytmu przybywania i odchodzenia (tą samą drogą), nie mógł 
zatem ingerować bezpośrednio w to wszystko, co się działo na dziedzińcu we-
wnętrznym (por. Ez 44,3; 46,2).

Ez 46,9

 וּבְובֹא עַם־הָאָרֶץ לִפְנֵי יְהוָה בַּומֹּעֲדִים הַבָּא דֶּרֶךְ־שַׁעַר צָופֹן לְהִשְׁתַּחֲוֹת יֵצֵא
 דֶּרֶךְ־שַׁעַר נֶגֶב וְהַבָּא דֶּרֶךְ־שַׁעַר נֶגֶב יֵצֵא דֶּרֶךְ־שַׁעַר צָופֹנָה לאֹ יָשׁוּב דֶּרֶךְ

הַשַּׁעַר אֲשֶׁר־בָּא ובֹ כִּי נִכְוחֹ יֵצְאוּ׃

A gdy będzie wchodził lud ziemi przed obliczem Jahwe w czasie 
wyznaczonym, wejdzie drogą bramy północnej, aby oddać po-
kłon, i  wyjdzie drogą bramy południowej; a  wchodzący drogą 
bramy południowej wyjdzie drogą bramy północnej; nie wróci 
się drogą bramy, którą wszedł w nią, lecz naprzeciw niej wyjdzie.

W. 9 rozpoczyna się identycznie jak poprzednia fraza: וּבְובֹא (a gdy będzie 
wchodził), jednak w miejsce księcia (w. 8) pojawia się wzmianka o ludzie zie-
mi. Prorok jest konsekwentny w swej relacji, a zasady odnoszące się do księ-
cia aplikowane są następnie (w zmienionej formie) do obowiązków ludu (ww. 
2-3). Lud ziemi naśladuje zachowanie księcia. Tym razem jednak prorok nie 
wspomina bramy wewnętrznej, docelowego miejsca księcia, lecz bramy ze-
wnętrzne (północną i południową).

Prorok do tego miejsca pisał o świętach szabatu i nowiu księżyca (ww. 
1-7), w w. 9 natomiast pojawia się określenie מוֹעֵד (spotkanie, zebranie, 
czas wyznaczony). W sensie religijnym termin ten oznaczał miejsce lub 
czas święty (np. namiot spotkania). O świętach (ומֹּעֲדִים) obchodzonych 
w Jerozolimie i składanych w jego czasie ofiarach wspomina prorok w tek-
ście Ez 36,38 (por. 44,24; 45,17). Jerozolima była dla Izraela miejscem spo-
tkań i celebrowania wielkich świąt, a lud przybywał do miasta zwłaszcza 
w trzy święta pątnicze (Przaśników, Tygodni i Szałasów). Ezechiel używając 
ogólnego określenia מוֹעֵד, wskazuje na każde święto obchodzone w sank-
tuarium przy udziale ludu. Lud będzie miał wyznaczoną drogę pielgrzymią 
(swoją) wewnątrz kompleksu świątynnego. Terenem jego poruszania będzie 
dziedziniec zewnętrzny, do którego prowadziły dwie otwarte bramy (pół-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



203

nocna i południowa). Obie były do dyspozycji ludu. Ezechiel podaje zasady 
ruchu obowiązujące wewnątrz sanktuarium. Ta część ludu, która wkroczyła 
na dziedziniec zewnętrzny od strony północnej, opuści go bramą południo-
wą, i na odwrót – ci, którzy weszli od strony południowej, wyjdą z miejsca 
świętego bramą północną. Punktem wspólnym dla wszystkich będzie rejon 
bramy wschodniej (wewnętrznej); było to miejsce zarezerwowane dla księ-
cia, przy którym gromadziła się cała społeczność Izraela. Tak zorganizowa-
ny ruch wewnątrz sanktuarium pozwalał na przenikanie się wzajemne grup 
„północnych” i „południowych”, bez niebezpieczeństwa separacji jednych od 
drugich. Najważniejszym celem przybycia do sanktuarium było przebywanie 
przed obliczem Jahwe (לִפְנֵי יְהוָה), aby oddać (Mu) pokłon (por. w. 3).

Słownictwo zastosowane w w. 9 w dużym stopniu jest tożsame z termino-
logią użytą w w. 8 (droga, wejść, wyjść), lecz zostało wzbogacone o temat zgro-
madzeń świątecznych oraz oddawania pokłonu Jahwe. W tych wydarzeniach, 
wraz z ludem, w pełni partycypuje książę, który był zobowiązany do szczegól-
nego sposobu poruszania się w rejonie wewnętrznej bramy wschodniej. Książę 
wraz z ludem wkraczał do sanktuarium tą samą bramą zewnętrzną.

Ez 46,10

וְהַנָּשִׂיא בְּותֹכָם בְּובֹאָם יָובֹא וּבְצֵאתָם יֵצֵאוּ׃

A książę (będący) pośrodku nich, gdy oni będą wchodzić, (on rów-
nież) wejdzie, a gdy będą wychodzić, (wszyscy razem) wyjdą.

W w. 10 prorok ujawnia z jednej strony ścisły związek księcia i ludem, 
a z drugiej wskazuje na jego centralne miejsce, zgodnie z relacją zawartą w ca-
łym fragmencie (ww. 8-18). Książę znajdował się pomiędzy (בְּותֹכָם) ludem, 
a więc pośrodku zgromadzenia. Stanowi jego część integralną, a zarazem po-
wołany był do troski o cały Izrael, na wzór Dawida – pomazańca Jahwe (por. 
Ez 37,34). Świąteczny rytm życia władcy i ludu ziemi miał być całkowicie 
zharmonizowany: gdy oni będą wchodzić, (on również) wejdzie, a gdy będą 
wychodzić, (wszyscy razem) wyjdą. W tym powszechnym rytmie zachowań 
świątynnych nie będą uczestniczyli jednak kapłani i lewici, których miejsce 
przebywania i pełnionych obowiązków wyznaczał dziedziniec wewnętrzny 
wraz z budowlą świątynną. Prorok podkreśla fakt, że dążenia księcia i dążenia 
ludu będą się pokrywały. Nie będzie rozziewu między panującym a podda-
nymi. Wspólnie będą wchodzić i wychodzić ze świątyni. Będą obecni przed 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



204

obliczem Jahwe i oddadzą Mu pokłon. Wydarzenie świątynne miało stać się 
wzorcem relacji: władca – lud we wszystkich dziedzinach życia realizowanych 
poza świątynią. Na terenie świątyni miało się kształtować nowe oblicze ca-
łego Izraela, który nie powróci już do grzechów przeszłości, a zwłaszcza do 
występków przywódców (władców), którzy walnie się przyczynili do upadku 
pierwszej świątyni. Podstawowy problem Izraela będzie rozwiązany na terenie 
świątynnym. Nie będzie już rozłamu w społeczności, lecz nastanie harmonia, 
którą w sposób obrazowy prezentuje powszechny rytm procesyjny dokonują-
cy się (książę wraz z ludem ziemi) na terenie świątynnym.

Ofiara księcia (46,11-12)

Ofiara ze zwierząt i oliwy (w. 11); dobrowolna ofiara księcia, jej kontekst 
(w. 12).

Ez 46,11

 וּבַחַגִּים וּבַומֹּעֲדִים תִּהְיֶה הַמִּנְחָה אֵיפָה לַפָּר וְאֵיפָה לָאַיִל וְלַכְּבָשִׂים מַתַּת
יָודֹ וְשֶׁמֶן הִין לָאֵיפָה׃

A w święta, i w czasie wyznaczonym będzie ofiara pokarmowa: 
efa dla cielca i efa dla barana, i dla baranków, dar ręki jego, i oli-
wy hin dla efy.

Temat różnego rodzaju uroczystości i ich świętowania stanowi ważny 
element całej Księgi Ezechiela. Każda z uroczystości była okazją do uczcze-
nia Jahwe (por. Ez 45,17). W. 11 rozpoczyna się od schematycznej formuły: 
-Kwestia obchodze .(a w święta, i w czasie wyznaczonym) וּבַחַגִּים וּבַומֹּעֲדִים
nia uroczystości była niezwykle ważna dla Izraela, bowiem dni świąteczne 
miały strukturować całość rytmu życia społeczność ludu Jahwe, ten rytm 
miał być czymś ważniejszym od rytmu zmian pór roku. Ezechiel wzbudzając 
nową świadomość w narodzie, który przebywał w niewoli, wskazuje na czas 
świętowania, miał on być dla Izraela znakiem prawdziwej wolności, a więc 
stanu wyznaczającego przyszłość całego ludu. Ponowne wskazanie na różnego 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



205

rodzaju ofiary nie jest zwykłą powtórką (por. ww. 5.7), lecz podsumowaniem 
dotychczasowych pouczeń, które miały utrwalić, zwłaszcza w świadomości 
księcia, obowiązki kultyczne, jako istotnego wyrazu podległości i wierno-
ści okazywanej Jahwe (według Ezechiela sprawowane będą w nowym duchu 
i nowym sercu – por. Ez 36,26-27). Postawa władcy winna stać się wzorcową 
i inspirującą dla ludu ziemi, a Jego hojność (dar ręki jego) – znakiem obfitości 
daru Pana.

Ez 46,12

 וְכִי־יַעֲשֶׂה הַנָּשִׂיא נְדָבָה ועֹלָה ואֹ־שְׁלָמִים נְדָבָה לַיהוָה וּפָתַח ולֹ אֶת הַשַּׁעַר
 הַפֹּנֶה קָדִים וְעָשָׂה אֶת־עֹלָותֹ וְאֶת־שְׁלָמָיו כַּאֲשֶׁר יַעֲשֶׂה בְּויֹם הַשַּׁבָּת וְיָצָא

וְסָגַר אֶת־הַשַּׁעַר אַחֲרֵי צֵאותֹ׃

A gdy uczyni książę ofiarę dobrowolną: ofiarę całopalenia lub 
ofiary biesiadne, (jako) ofiarę dobrowolną dla Jahwe, i otwo-
rzy się mu bramę zwróconą ku wschodowi, i uczyni ofiarę ca-
łopalną swoją, i ofiary biesiadne swoje, tak jak będzie czynił 
w dzień szabatu; i będzie wychodził, i zamknie się bramę po 
wyjściu jego.

Aktywność księcia nie miała się ograniczać jedynie do przygotowywania 
żertwy ofiarnej i uczestnictwa w jej składaniu (podczas oficjalnych świąt), lecz 
władca winien również wykazywać inicjatywę w składaniu ofiary dobrowolnej 
 ;Była ona przewidziana także w Prawie Mojżeszowym (Kpł 22,18-25 .(נְדָבָה)
Lb 15,1-12; por. Pwt 12,6.17; 16,10; 23,24; Oz 46,12; Am 4,5). Rdzeń נדב (na-
kłaniać, pobudzać, mieć upodobanie, dobrowolnie ofiarować) Ezechiel stosuje 
jeden raz w swym piśmie i to w kontekście zaleceń dawanych księciu. Charak-
ter składanych ofiar dobrowolnych nie został przez proroka ściśle określony 
tak pod względem chronologicznym, jak i ilościowym, jedynie zostały podane 
informacje na temat jakości ofiar. Książę będzie mógł owe ofiary przygoto-
wywać w czasie, który uzna za stosowny (poza okresem świątecznym, w tym 
i szabatem), a tym samym uświęcać będą one dzień powszedni, będzie to bo-
wiem ofiara dobrowolna dla Jahwe.

Na ryt הַנָּשִׂיא (ofiar dobrowolnych) przewidziane były dwa rodzaje ofiar: 
 Miały one szczególny .(ofiara biesiadna) שְׁלָמִים lub (ofiara całopalna) ועֹלָה
charakter. Ofiara całopalna była całkowicie przeznaczona dla Jahwe i podkre-
ślała więzy Izraela z Panem, natomiast ofiara biesiadna (poza relacją z Jahwe) 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



206

cementowała więzy w społeczności Izraela; części z ofiar przewidziane były 
również dla wspólnotowego spożywania przez cały lud. Zatem książęca ini-
cjatywa składania ofiar dobrowolnych miała za zadanie pogłębianie relacji 
Izraela z Jahwe oraz konsolidowania całej społeczności wokół służby dla Pana. 
Element religijny był najważniejszym faktorem jedności narodu, przewyższał 
nawet wymiar naturalnego pokrewieństwa, bowiem wynikał z respektowania 
postanowienia Jahwe względem społeczności Izraela.

Prorok w drugiej części w. 12 synchronizuje temat ofiar dobrowolnych 
z praktykami mającymi charakter trwałego obowiązku. Odwołuje się do ofiar 
szabatowych oraz do miejsca przebywania księcia, czyli wschodniej bramy we-
wnętrznej. Wzorem dla ofiar dobrowolnych będą ofiary szabatowe, natomiast 
wspomniana brama otrzyma wyjątkowy status dzięki inicjatywie książęcej. 
W powszednie dni tygodnia brama była zamknięta, jednak w chwili, gdy bę-
dzie kierował się do niej władca w celu złożenia (przez kapłanów) dodatko-
wej ofiary, będzie otwierana (וּפָתַח). Otwarcie bramy nie będzie trwało aż do 
wieczora, jak w przypadku szabatu (w. 2), będzie bowiem zamykana (וְסָגַר) 
po ukończeniu rytu ofiarniczego. Brama wschodnia (wewnętrzna), pełnią-
ca funkcję znaku, stała się symbolem otwarcia Izraela na działanie Jahwe. Jej 
otwieranie w szabat było znakiem inicjatywy Pana, z kolei otwieranie w dni 
powszednie było znakiem inicjatywy księcia (ludu). Oba dążenia miały istotne 
znaczenie dla życia religijnego Izraela.

Ofiary codzienne (46,13-15)

Ofiara z baranka jednorocznego (w. 13); ofiara pokarmowa (w. 14); pora 
składania ofiary (w. 15).

Ez 46,13

וְכֶבֶשׂ בֶּן־שְׁנָותֹ תָּמִים תַּעֲשֶׂה ועֹלָה לַויֹּם לַיהֹוָה בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר תַּעֲשֶׂה אֹותֹ׃

I baranka jednorocznego bez skazy będziesz czynił (na) ofiarę 
całopalną (składaną) codziennie dla Jahwe, każdego ranka bę-
dziesz czynił (ofiarę) z niego.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



207

W tekście ponownie pojawia się mowa wyrażona w 2. os. l. poj. (por. 
Ez 45,18.20). To Jahwe kieruje się z poleceniem do proroka, a przez proroka 
prawdopodobnie również do księcia. Ezechiel był przekazicielem (pośredni-
kiem) słów Pana (Ez 40,4).

Nowa świątynia jerozolimska będzie miejscem składania codziennej (לַויֹּם) 
ofiary. Ta stała aktywność kapłanów była znana również w Prawie Mojżeszowym 
(Wj 29,38-46; Lb 28,1-8). Ofiary były składane na ołtarzu dwa razy dziennie: 
rano i wieczorem (Wj 29,39); do nich należały całopalenia oraz ofiary pokarmo-
we i płynne (ww. 40-41). Celem tych ofiar było podtrzymywanie więzi ludu z Jah-
we oraz zapewnienie sobie Jego łaskawości. W prawodawstwie Ezechielowym 
ofiara całopalna miała być składana przede wszystkim z baranka jednorocznego 
bez skazy. O jednorocznych zwierzętach ofiarnych najczęściej wspomina Księga 
Liczb (ponad 40 razy; por. Wj 12,5; Kpł 12,6; 23,18.19; poza Pięcioksięgiem tyl-
ko w Ez 46,1). Chodziło o osobnika młodego, ale minimum jednorocznego (nie 
młodszego). Prorok wspomina jedynie o ofierze składanej dla Jahwe rano, a po-
mija porę wieczorną znaną w Prawie Mojżeszowym.

Ez 46,14

 וּמִנְחָה תַעֲשֶׂה עָלָיו בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר שִׁשִּׁית הָאֵיפָה וְשֶׁמֶן שְׁלִישִׁית הַהִין לָרסֹ
אֶת־הַסֹּלֶת מִנְחָה לַיהוָה חֻוקֹּת ועֹלָם תָּמִיד׃

I ofiarę pokarmową będziesz czynił przy nim każdego rana, jed-
ną szóstą efy i oliwy jedną trzecią hinu dla pokropienia najczyst-
szej mąki (na) ofiarę pokarmową dla Jahwe; (są to) przepisy na 
wieki, na zawsze.

Ofiary roślinne (pokarmowe) miały być składane równolegle do ofiar cało-
palnych (ze zwierząt). Codzienna ofiara tego typu będzie składana również po-
ranną porą (por. w. 13). Dla Ezechiela ta część dnia miała charakter uprzywi-
lejowany (por. Ez 43,19.23.25; 45,18; 46,6.13.14.15), co harmonizowało z ideą 
kierunku wschodniego (również uprzywilejowanym u Ezechiela), czyli zna-
kiem porannego wschodu słońca (symbol przybywania chwały Jahwe – por. 
Ez 43,1-12).

Codzienne ofiary pokarmowe będą bardzo precyzyjnie odmierzane: jedną 
szóstą efy i oliwy jedną trzecią hinu. Są to wielkości mniejsze od tych wspomi-
nanych wcześniej (por. ww. 5.7.11). Ezechiel daje równocześnie wyjaśnienie 
o powodach użycia oliwy: dla pokropienia (ֹלָרס) najczystszej mąki (הַסֹּלֶת). 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



208

Rdzeń רסס (ochlapać, pokropić) w BH występuje jedynie w tym tekście (por.  
-krople rosy, np. Pnp 5,2) i wyraża ideę zwilżania. Używano zatem ole = רסיס
ju do zwilżania najczystszej mąki. Termin הַסֹּלֶת (pszeniczna kasza, drobno 
zmielona mąka) wielokrotnie występuje w Pięcioksięgu (kilka razy w 1-2 Krl 
i 2 razy w 1 Krn), a wśród proroków wyłącznie w Księdze Ezechiela, (por. 
16,13.19; 46,14). Pszeniczna mąka była uznawana za pokarm najwyższej jako-
ści (Ez 16,13.19), miała też być materią ofiarniczą w nowej świątyni.

W. 14 kończy się wyjątkową formułą: חֻוקֹּת ועֹלָם תָּמִיד (przepisy na wieki, 
na zawsze). Termin חֻקָּה (należność, prawo, przepis) oznacza przepis nieodwo-
łalny, zadekretowany, który był jak rzeźba wyryta w kamieniu. Ten charakter 
wyraża już rdzeń חקק, który został wzmocniony dwoma formami: ועֹלָם oraz 
-Pierwsza z nich akcentuje niczym nieograniczony czas trwania, a dru .תּמִיד
ga – nieprzerwaną ciągłość wykonywania nakazanych czynności.

Ez 46,15

וַעָשׂוּ אֶת־הַכֶּבֶשׂ וְאֶת־הַמִּנְחָה וְאֶת־הַשֶּׁמֶן בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר ועֹלַת תָּמִיד׃

Będą czynili baranka i ofiarę pokarmową, i oliwę każdego rana, 
(jako) ofiarę całopalną, na zawsze.

וַעָשׂוּ LXX ποιησετε

Prorok ponownie powraca w relacji do formy 3. os l. mn. (por. w. 3). 
W ww. 8-11 mowa skierowana była do władcy, w ww. 13-14 do proroka, a w w. 
15 słowa są skierowane do kapłanów. Ich powinności, przewidziane na każdy 
poranek, składały się z ofiary baranka i ofiary pokarmowej (…) (jako) ofiary 
całopalnej. Również w. 15 kończy prorok formą תּמִיד, podkreślając koniecz-
ność powtarzania tych czynności każdego rana (por. w. 15).

Dziedzictwo księcia (46,16-18)

Poszanowanie dziedzictwa ludu (w. 16); dziedzictwo synów książęcych 
(w. 17); porządek dziedziczenia (w. 18).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



209

Ez 46,16

 כֹּה־אָמַר אֲדנָֹי יְהֹוִה כִּי־יִתֵּן הַנָּשִׂיא מַתָּנָה לְאִישׁ מִבָּנָיו נַחֲלָותֹ הִיא לְבָנָיו
תִּהְיֶה אֲחֻזָּתָם הִיא בְּנַחֲלָה׃

Tak mówi Pan, Jahwe: Jeśli będzie dawał książę dar dla każdego 
ze synów swoich, dziedzictwem ten (dar) dla synów jego będzie, 
własnością będzie (ich) dziedziczną.

אֲדנָֹי LXX brak

Książę, na którym ciążył obowiązek nadzoru nad całą służbą świątynną, 
posiadać miał własne terytorium, położone w bliskim sąsiedztwie terenów 
kapłańskich i lewitów wraz ze świątynią (por. Ez 45,7-8). Była to własność 
 z tytułu całkowicie darmowego daru Jahwe dla władcy. Taki status (אֲחֻזָּה)
miał być czymś trwałym. Zadania księcia, którego terytorium graniczyło 
od wschodu i zachodu z ziemią kapłanów/lewitów, domagały się jego stałej 
obecności w pobliżu świątyni, dlatego posiadana przez niego własność nie 
mogła być (na zawsze nie mogła być) przekazywana w inne ręce (poza krąg 
rodzinny).

W w. 16 prorok odwołuje się do autorytetu i postanowienia Jahwe: Tak 
mówi Pan, Jahwe (por. w. 1); formuła ta zaznacza równocześnie początek no-
wego tematu (również odnoszącego się do księcia). Książę będąc właścicie-
lem wielkich dóbr, mógł z nich czynić użytek pamiętając jednak o zasadach, 
jakie, w formie kazuistycznej, prezentuje prorok. Zastosowana formuła za-
wiera zdanie warunkowe: Jeśli będzie dawał książę dar dla każdego ze synów 
swoich (protasis). Prorok odnosi się tu do relacji: ojciec – synowie. Każdy 
z synów może otrzymać dar (własność) od ojca. Użycie formy בָּנָיו (syno-
wie jego) wskazuje na większą liczbę dziedziców. W drugiej części (apodo-
sis) pojawia się sentencja rozstrzygająca kwestię: dziedzictwem ten (dar) dla 
synów jego będzie, własnością będzie (ich) dziedziczną. Własność pozostaje 
wyłącznie w ramach rodziny, w pierwszym stopniu pokrewieństwa. Kwesta 
ta była tak ważna, że prorok w apodosis dwukrotnie powtarza zapewnienie, 
że dziedzictwo (נַחֲלָה) pozostanie w rodzinie książęcej, gwarantując tym sa-
mym ciągłość nadzoru nad kultem świątynnym (w znaczeniu na wieki, na 
zawsze).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



210

Ez 46,17

 וְכִי־יִתֵּן מַתָּנָה מִנַּחֲלָותֹ לְאַחַד מֵעֲבָדָיו וְהָיְתָה ולֹּ עַד־שְׁנַת הַדְּורֹר וְשָׁבַת
לַנָּשִׂיא אַךְ נַחֲלָותֹ בָּנָיו לָהֶם תִּהְיֶה׃

I  jeśli będzie dawał dar z własności swojej dla jednego ze sług 
swoich, i będzie do niego (należał) aż do roku uwolnienia, i wró-
ci do księcia; jednakże własność jego (oddana) synom jego, dla 
nich będzie.

W. 17 stanowi uzupełnienie poprzedniej frazy (w. 16) i również zawiera 
zdanie warunkowe, którego protasis brzmi: I jeśli będzie dawał dar z własności 
swojej dla jednego ze sług swoich. Początek tej frazy brzmi niemal identycz-
nie z formą poprzedniego zdania (w. 16), brakuje tu jednak terminu הַנָּשִׂיא 
(książę), który dla składni semickiej nie jest koniecznym powtórzeniem. Pro-
rok prezentuje natomiast kolejną ewentualność. Poza darem dla synów władca 
dysponował możliwością obdarowania osoby obcej, a konkretnie jednego ze 
sług swoich (מֵעֲבָדָיו). Słudzy księcia byli osobami podległymi władcy, które-
mu mieli okazywać szacunek, posłuszeństwo oraz gotowość do wykonywania 
poleceń. Taka postawa sług przyczyniała się do tworzenia wspólnego dobra, 
a zarazem bezpieczeństwa całej wspólnoty. Ezechiel rzadko wspomina o słu-
gach (w tekście Ez 40–48; por. 48,18-19), co wynikało z konieczności kon-
centrowania się na zadaniach księcia i kapłanów. Treść w. 17 świadczy jednak 
o tym, że rola sług była przez niego doceniana. Książę mógł z własności swojej 
-uczynić dar dla sługi. O tej własności była już mowa w w. 16, nale (מִנַּחֲלָותֹ)
żała się ona wyłącznie synom władcy jako ich dziedzictwo. Ten status nie mógł 
nigdy ulec zmianie. Zatem dar ofiarowany słudze nie mógł być traktowany 
w znaczeniu absolutnym, bowiem zawierał istotne ograniczenia. Warunkowy 
charakter daru wyjaśnia druga część w. 17 (apodosis): i będzie do niego (na-
leżał) aż do roku uwolnienia (הַדְּורֹר), i wróci do księcia. Termin הַדְּורֹר jest 
użyty w Kpł 25,10 (por. Iz 61,1; Jr 8,15.17), i oznacza uwolnienie niewolników 
w czasie obchodów roku jubileuszowego. Ezechiel używa więc terminologii 
kapłańskiej w celu wyrażenia bardzo ważnej myśli. W roku jubileuszowym 
nie mogło nic i nikt pozostawać w niewoli (niewolnicy żydowscy otrzymywali 
wolność, ziemia wracała do pierwotnych właścicieli – por. Kpł 25,8-55). Pro-
rok sięga zatem do idei pierwotnej własności, czyli porządku ustanowionego 
przez Jahwe. Ta kwestia była niezwykle ważna dla opisu idei porządku odno-
wionej świątyni, odnowionego ludu i odnowionej ziemi prezentowanej przez 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



211

Ezechiela (Ez 40–48). Władca nie był upoważniony do arbitralnego traktowa-
nia swojej własności. Jego terytorium na zawsze miało być zintegrowane i osła-
niać od wschodu i zachodu teren kapłański oraz świątynny. Taka koncepcja 
była absolutnym novum w stosunku do podziału ziemi z czasów Jozuego (te-
mat świątyni pojawił się jako wtórny motyw dopiero w czasach Dawida). Eze-
chiel wychodzi od idei terenu świątynnego jako elementu wiodącego, któremu 
wszystkie inne idee muszą być podporządkowane. Także własność książęca 
była podporządkowana tym podstawowym założeniom. Słudzy nie mogli być 
właścicielami daru, a jedynie czasowymi jego zarządcami, dlatego wróci (on) 
do księcia. Ów powrót (וְשָׁבַת) oznaczać będzie utrwalenie podstawowego po-
rządku ustanowionego przez Jahwe. Wszelkie jego modulacje miały charakter 
czasowy i w niczym nie mogły zaburzyć ładu gwarantującego bezpieczeństwo 
ludu i zachowanie świętości terenu oddzielonego (sacrum).

Prorok kończy w. 17 ważną konkluzją: jednakże własność jego (oddana) 
synom jego, dla nich będzie. Formuła ta odwołuje się do zakończenia w. 16, 
w którym owa własność jest traktowana jako wyłączne dziedzictwo synów 
władcy. Słudzy nigdy nie staną się dziedzicami, a jedynie czasowo będą mogli 
być (dzięki darowi władcy) zarządcami określonych własności.

Ez 46,18

 וְלאֹ־יִקַּח הַנָּשִׂיא מִנַּחֲלַת הָעָם לְוהֹנֹתָם מֵאֲחֻזָּתָם מֵאֲחֻזָּותֹ יַנְחִל אֶת־בָּנָיו
לְמַעַן אֲשֶׁר לאֹ־יָפֻצוּ עַמִּי אִישׁ מֵאֲחֻזָּותֹ׃

I  nie będzie brał książę z  dziedzictwa ludu, aby ograbić ich, 
z własności ich, (lecz) z własności swej zabezpieczy synów swo-
ich po to, aby nie rozproszyli ludu Mojego, męża (żadnego) od 
własności swojej (odciągając).

מֵאֲחֻזָּותֹ LXX brak

Po prezentacji istotnych kwestii w porządku dziedziczenia własności ksią-
żęcej (ww. 16-17) prorok umieszcza w centrum uwagi temat losu ludu (הָעָם), 
który stanowi motyw ramowy całej wypowiedzi.

Po pierwsze, prorok stwierdza: I nie będzie brał książę z dziedzictwa 
ludu. Dziedzictwo ludu jest tu traktowane jako wielkość całkowicie nieza-
leżna od dziedzictwa władcy (do tego tematu powróci Ezechiel w perykopie 
o podziale ziemi – por. Ez 48,1-29). Książę mógł dawać ze swojej własności 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



212

synom, a nawet sługom (czasowo), lecz nie mógł brać z własności ludu. Nie 
mógł zatem burzyć nowego porządku ustanowionego przez Jahwe. Władca 
nie będzie kreatorem podziału ziemi. Nie był jej zdobywcą i nie będzie jej 
właścicielem. Próba przejęcia ziemi ludu została nazwana przez proroka for-
mułą לְוהֹנֹתָם. Czasownik ינה (być gwałtownym, gnębić, uciskać, grabić) wy-
stępuje 19 razy w BH (7 razy w Ez). Prorok już w pierwszym opisie podziału 
ziemi stwierdza: (ziemia) będzie jego własnością w Izraelu; i nie będą uciskali 
 ,więcej książęta Moi ludu Mojego, i ziemię dadzą dla domu Izraela (וְלאֹ־ויֹנוּ)
dla pokoleń ich (45,8). Kwestia sprawiedliwości społecznej była bardzo istot-
na, lecz została podporządkowana głównej idei, a mianowicie zachowaniu 
porządku ustanowionego przez Jahwe, który również gwarantował dobro 
całej społeczności.

Po drugie, prorok stwierdza: z własności swej zabezpieczy synów swoich 
po to, aby nie rozproszyli ludu Mojego. Obowiązkiem księcia było zachowa-
nie porządku społecznego w całym Izraelu. Władca nie mógł kierować się 
jakimkolwiek dążeniem do powiększania swojej własności koszem ludu, 
a takie przypadki zdarzały się w przeszłości (por. 1 Krl 21,1-16; 2 Krl 8,1-
6). Synowie książęcy mieli pozostawać również pod pełną kontrolą władcy. 
Książę był zobowiązany do zabezpieczenia (יַנְחִל) ich potrzeb, udzielając ze 
swej własności. Rdzeń נחל (potok) używa Ezechiel zwłaszcza w opisie dóbr 
(symboliczne wody) wypływających ze źródła świątyni (Ez 47,5-12). Książę 
zatem nie będzie udzielał ze swego, lecz z tego, co otrzymał dzięki łaskawości 
Jahwe. Wszystkie opisywane dobra będą zaspakajały (w nadmiarze) potrzeby 
synów, którzy już nigdy nie doprowadzą do rozproszenia (ּיָפֻצו) ludu Jahwe. 
Czasownik פוץ (rozpraszać) używa Ezechiel przede wszystkim we wcześniej-
szych partiach księgi, w których była mowa o rozproszeniu Izraela z powodu 
odstępstwa od Jahwe oraz o rozproszeniu innych ludów (Ez 11,16.17; 12,15; 
20,23.34.41; 22,15; 28,25; 29,12; 30,23.26; 34,5.6.12.21; 36,19). Nieszczęście 
rozproszenia już się nie powtórzy, książę wraz z całym swoim potomstwem 
będzie stał na straży jedności ludu i jego dostatniego życia. Izrael jest na-
zwany עמִּי (lud Mój), nie należy do księcia, a wyłącznie do Pana. Wszelka 
własność ustanowiona przez Jahwe będzie na zawsze respektowana, synowie 
książęcy nie będą męża (żadnego) od własności swojej (odciągali). Prorok po-
dając jednoznaczne zasady, prezentuje obraz idealnej wspólnoty Izraela, któ-
ry współgra z obrazem idealnych kształtów i idealnego kultu uprawianego 
w świątyni.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



213

Dodatkowe pomieszczenia świątynne (46,19-24)

Lokalizacja pomieszczeń przeznaczonych do gotowania (ww. 19-20); dzie-
dzińce, ich wymiary i przeznaczenie (ww. 21-24).

Ez 46,19

 וַיְבִיאֵנִי בַמָּובֹא אֲשֶׁר עַל־כֶּתֶף הַשַּׁעַר אֶל־הַלִּשְׁוכֹת הַקֹּדֶשׁ אֶל־הַכֹּהֲנִים
הַפֹּונֹת צָופֹנָה וְהִנֵּה־שָׁם מָוקֹם בַּיַּרְכֹתִם יָמָּה׃

I wprowadził mnie przez wejście, które (było) z boku bramy, do 
sal świętych, (przeznaczonych) dla kapłanów, zwróconych ku 
północy; a oto tam (było) miejsce najdalej wysunięte na zachód.

יָמָּה LXX brak

Prorok rozpoczyna kolejny werset frazą וַיְבִיאֵנִי (i wprowadził mnie), która 
strukturyzuje duży fragment „Tory Ezechiela”, w ten sposób został zainicjo-
wany szereg wypowiedzi (Ez 40,17.28.32.35; 41,1; 44,4; por. 40,3). Rola mę-
ża-przewodnika ponownie jest tu podkreślona. Ezechiel nie zaznajomił się 
jeszcze ze wszystkimi obiektami świątynnymi. Po wskazaniu na rolę księcia 
i jego otoczenia (ww. 8-18) prorok przystępuje do dokończenia opisu miejsca 
świętego, zwracając uwagę na pewne szczegóły.

Na początku Ezechiel wskazuje na wejście (מָובֹא). Prorok miał się znaj-
dować w północnej części świątyni: I wprowadził mnie drogą bramy północnej, 
przed obliczem świątyni, i zobaczyłem, a oto wypełniła chwała Jahwe świątynię 
Jahwe, i upadłem na twarz moją (Ez 44,4). Jest to ostatnia informacja o prowa-
dzeniu Ezechiela przez męża-przewodnika. W. 19 kontynuuje relację przerwaną 
w tekście Ez 45,1, zatem prorok przebywający na terenie dziedzińca wewnętrz-
nego został poprowadzony przez wejście znajdujące się w rejonie wewnętrznej 
bramy północnej, prowadzącej na dziedziniec zewnętrzny. Owo wejście musiało 
służyć jako droga prowadząca do pomieszczeń, w których znajdowały się sale 
święte. Tym samym prorok opuszcza najważniejsze miejsce, które naznaczone 
było obecnością chwały Jahwe w świątyni (Ez 44,4). Ezechiel trwał zatem pod 
działaniem chwały Pana i był przygotowywany do przyjęcia kolejnego objawie-
nia, które relacjonuje w kolejnym rozdziale (Ez 47,1-13 – źródło świątyni).

W otoczeniu najważniejszej budowli świątynnej (בַּיִת) znajdowały się inne 
konstrukcje: I wyprowadził mnie na dziedziniec zewnętrzny drogą (ku) drodze 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



214

północnej i wprowadził mnie do sali, która (była) naprzeciw oddzielonej stro-
ny, i która (była) naprzeciw budynku ku północy (Ez 42,1; por. 44,19). W tym 
miejscu miał się ponownie znaleźć Ezechiel: które (było) z boku bramy, do sal 
świętych, (przeznaczonych) dla kapłanów, zwróconych ku północy (w. 19b). Sale 
kapłańskie należały do bardzo istotnego zaplecza świątynnego i gwarantowały 
sprawne przygotowywanie posługi ofiarniczej. Prorok ponownie zwraca uwa-
gę na świętość miejsca (ׁהַקֹּדֶש) oraz istotną rolę kapłanów (הַכֹּהֲנִים) wspoma-
ganych przez księcia i lud (ww. 1-18).

Na zakończenie w. 19 prorok podaje szczegół topograficzny: a oto tam 
(było) miejsce najdalej wysunięte (בַּיַּרְכֹתִם) na zachód (יָמָּה). Termin יְרֵכָה 
(tył, daleka część) używa Ezechiel w złożeniach: najgłębszy dół (Ez 32,23); naj-
dalsza północ (Ez 38,6.15; 39,2), które najczęściej odnoszą się do opisu położe-
nia obiektu ekstremalnie oddalonego w określonym kierunku (północ lub za-
chód). Określenie יָם (morze) wraz z kierunkowym sufiksem ה oznacza stronę 
zachodnią (kierunek Wielkiego Morza = Morze Śródziemne, od strony Jero-
zolimy). Wspomniane sale święte znajdowały się zatem na zachód od budowli 
świątynnej (בַּיִת) i dochodziły aż do muru zachodniego, były równocześnie 
przesunięte bardziej na północ (w stosunku do בַּיִת), na przedłużeniu linii, na 
której znajdowała się wewnętrzna brama północna. Prorok spoglądał na te sale 
niejako od strony północnej (dziedziniec zewnętrzny, lecz zob. w. 21), na któ-
rej znajdowały się szczególne budowle, tworzące zaplecze służby kapłańskiej 
(por. Ez 42,1-9).

Ez 46,20

 וַיֹּאמֶר אֵלַי זֶה הַמָּוקֹם אֲשֶׁר יְבַשְּׁלוּ־שָׁם הַכֹּהֲנִים אֶת־הָאָשָׁם וְאֶת־הַחַטָּאת
אֲשֶׁר יֹאפוּ אֶת־הַמִּנְחָה לְבִלְתִּי והֹצִיא אֶל־הֶחָצֵר הַחִיוצֹנָה לְקַדֵּשׁ אֶת־הָעָם׃

I powiedział do mnie: To (jest) miejsce, gdzie będą gotować tam 
kapłani (mięso) ofiary za winę, i  ofiary za grzech, gdzie będą 
piec ofiarę pokarmów, żeby nie wyprowadzać na dziedziniec ze-
wnętrzny, aby (nie) uświęcić lud.

אֲשֶׁר LXX και εκει

Ezechiel obserwując budowle zawierające sale święte (w. 19), potrzebował 
równocześnie słowa wyjaśniającego obraz, które otrzymuje ze strony męża-
-przewodnika: I powiedział do mnie: To (jest) miejsce, gdzie będą gotować tam 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



215

-występuje w Księ (dojrzewać, gotować) בשׁל kapłani. Czasownik (יְבַשְּׁלוּ־שָׁם)
dze Ezechiela w opisie „rozpalonego kotła” (Ez 24,5) oraz w w. 24 (konkluzja 
opisu funkcji sal świętych).

Kapłani byli zobowiązywani do gotowania w salach świętych (mięso) ofiary 
za winę, i ofiary za grzech. Poza ofiarami całopalnymi kapłani przygotowywali 
innego typu ofiary ze zwierząt, których mięso częściowo spożywali. Do tego 
typu czynności nawiązuje Ezechiel w w. 20. Przygotowywane mięso ofiarnicze 
było gotowane w pomieszczeniach, które były kuchniami przyświątynnymi. 
Ezechiel wymienia w tym kontekście dwa typy ofiar: הָאָשָׁם (ofiara za winę) 
oraz הַהַטָאת (ofiara za grzech). Tę parę ofiar wzmiankuje prorok już w tekście 
Ez 40,39.

Drugi rodzaj ofiar wspomina prorok w dalszej części w. 20: gdzie będą piec 
-ofiarę pokarmów. To jedyny tekst Ezechiela, w którym występuje cza (יֹאפוּ)
sownik אפה (wypiekać chleb lub ciasta). Ofiara pokarmowa przygotowywana 
była z wybornej mąki pszennej. W czynnościach kuchennych zapewne wspo-
magali kapłanów lewici. Stosowne produkty dostarczał książę, korzystający 
z dóbr ofiarowanych przez lud. Ezechiel nie podaje szczegółów dotyczących 
wyposażenia kuchni oraz rodzaju mięsa ofiarniczego, co czyni w poprzednich 
wersetach (ww. 11-15).

W zakończeniu w. 20 Ezechiel stwierdza: żeby nie wyprowadzać na dzie-
dziniec zewnętrzny, aby (nie) uświęcić lud. Jest to uwaga, która nawiązuje 
do wcześniej podanej zasady: i złożą je (szaty) w salach świętych i ubiorą się 
w szaty inne, żeby nie uświęcali ludu w szatach swoich (Ez 44,19b). Kapłani 
pełnili służbę świętą i byli wyłączeni z reszty ludu (łącznie z księciem). Sale 
święte (kuchnie) leżały na granicy dziedzińca wewnętrznego i zewnętrznego. 
Dostawa żertwy ofiarnej dokonywała się właśnie od strony zewnętrznej, nato-
miast kapłani dysponowali przejściem z kuchni na dziedziniec wewnętrzny. 
Brak komunikacji między tym, co uświęcone, a ludem podkreśla fakt całko-
witej separacji świętości, której nie mógł zakłócić żaden typ przenikania się 
porządków (pomimo faktu, że dziedziniec zewnętrzny znajdował się w stre-
fie sacrum). Lud w żaden sposób nie mógł przynależeć do strefy dziedzińca 
wewnętrznego. Tę zasadę wyraża formuła אֶת־הָעָם -aby [nie] uświę) לְקַדֵּשׁ 
cić lud). Jedynie kapłani/lewici mieli przywilej przebywania w tym miejscu. 
Prorok był bardzo zainteresowany przekazem pouczenia w tej dziedzinie, nie 
chciał, aby powtórzyła się dawna sytuacja, kiedy to świątynia jerozolimska zo-
stała sprofanowana.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



216

Ez 46,21

 וַויֹּצִיאֵנִי אֶל־הֶחָצֵר הַחִיצֹנָה וַיַּעֲבִירֵנִי אֶל־אַרְבַּעַת מִקְוצֹעֵי הֶחָצֵר וְהִנֵּה חָצֵר
בְּמִקְצֹעַ הֶחָצֵר חָצֵר בְּמִקְצֹעַ הֶחָצֵר׃

I  wyprowadził mnie na dziedziniec zewnętrzny i  przyprowa-
dził mnie do czterech narożników dziedzińca, a oto dziedziniec 
w narożniku dziedzińca, dziedziniec w narożniku dziedzińca.

Temat dziedzińca (חָצֵר) należy do bardzo ważnych motywów całego frag-
mentu Ez 40–48. Ezechiel w tym zakresie wyróżnia się na tle wszystkich pism 
BH. Wprawdzie termin חָצֵר może oznaczać również osadę lub miejscowość 
(zwłaszcza w Księdze Jozuego), tym niemniej Ezechiel odnosi go wyłącznie 
do tematu dziedzińca świątynnego, co jest zrozumiałe w wypadku tekstu za-
wierającego opis odnowionej świątyni. W w. 21 rdzeń ten występuje aż 6 razy 
(najwięcej razy na tle całej BH). W dotychczasowej relacji prorok wskazywał 
na dwa typy dziedzińców: zewnętrzny i wewnętrzny. Ofiary składane były na 
dziedzińcu wewnętrznym, a niektóre z nich były przygotowywane w sferze 
pośredniej (pomiędzy dziedzińcami) w salach świętych (ww. 19-20). Już w w. 
20 był wzmiankowany dziedziniec zewnętrzny, który to temat został następnie 
rozwinięty w ww. 21-22.

Po przeglądzie obiektów kuchennych (ww. 19-20) prorok został wyprowa-
dzony (וַויֹּצִיאֵנִי) na dziedziniec zewnętrzny. Był to obszerny teren położony 
na północ od świątyni (בַּיִת), pomiędzy dwoma bramami (wewnętrzną i ze-
wnętrzną). Tym razem Ezechiel nic nie wspomina o bramie (por. w. 19). Na 
teren dziedzińca zewnętrznego przeszedł przez sale święte, prowadzony przez 
męża. Przestrzeń ta miała własną strukturę, którą w sposób schematyczny 
przedstawia prorok. Dziedziniec miał kształt czworoboku. Ezechiel był dopro-
wadzony do każdego narożnika (מִקְוצֹעֵי), a więc do czterech miejsc. W każ-
dym narożniku znajdował się osobny dziedziniec; było ich w sumie cztery, co 
wyraża prorok semicką formułą zawierającą redundancję: a oto dziedziniec 
w narożniku dziedzińca, dziedziniec w narożniku dziedzińca. Ta bardzo ogól-
na prezentacja dziedzińca zewnętrznego wskazuje na jego wyrafinowaną ar-
chitekturę, która posiadała niewątpliwie walory użytkowe (por. w. 24). Dzie-
dziniec zewnętrzny był najważniejszą konstrukcją otaczającą świątynię oraz 
ołtarz, spełniał zarówno funkcję użytkową, jak i obronną, jego struktura była 
podporządkowana ogólnemu porządkowi oraz harmonii znamionującej cały 
kompleks świątynny.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



217

Ez 46,22

 בְּאַרְבַּעַת מִקְצֹועֹת הֶחָצֵר חֲצֵורֹת קְטֻורֹת אַרְבָּעִים אֹרֶךְ וּשְׁלֹשִׁים רחַֹב מִדָּה
אַחַת לְאַרְבַּעְתָּם מְהֻקְצָעֹות׃

W  czterech narożnikach dziedzińca (były) dziedzińce odkryte: 
czterdzieści (łokci) długości i trzydzieści (łokci) szerokości; wy-
miar jeden (był) dla czterech ich stanowiących rogi (dziedzińca).

קְטֻורֹת LXX μικρα
מְהֻקְצָועֹת LXX brak

Prorok kontynuuje opis przestrzeni znajdujących się w czterech narożni-
kach dziedzińca. Były to dziedzińce odkryte (קְטֻורֹת). Ten hapax w BH róż-
norodnie jest tłumaczony. Rdzeń קטר (złożyć ofiarę, unosić się) sugeruje, że 
chodzi tu o przestrzeń pozostającą w ścisłej relacji do zasadniczego miejsca 
składania ofiar. LXX posługuje się w tłumaczeniu zwrotem αὐλὴ μικρά (dzie-
dziniec mały), a Vlg – atriola disposita, co świadczy o problemach translacyj-
nych, z jakimi w tym przypadku borykali się tłumacze już w starożytności. 
Prorok wskazuje na przestrzeń dostępną dla służb świątynnych. Owe dzie-
dzińce miały czterdzieści (łokci) długości i trzydzieści (łokci) szerokości, czyli 
posiadały kształt prostokątny, wszystkie o tych samych wymiarach: ok. 21 m 
x ok. 16 m. Całość dziedzińca zewnętrznego była strukturyzowana dziedziń-
cami małymi, które zostały nazwane מְהֻקְצָועֹת. Ten imiesłów pochodzący 
od rdzenia קצע (uczynić rogi) jest unikalną formą w BH. Miał zastosowanie 
w słownictwie architektonicznym (por. Wj 26,23; 36,28; Kpł 14,41), Ezechiel 
wyraża tym rdzeniem również ideę narożnika (Ez 41,22; 46,21). Prorok, prze-
bywając na terenie dziedzińca zewnętrznego, stwierdza, że narożniki i małe 
dziedzińce były najbardziej charakterystycznymi konstrukcjami, jakie znajdo-
wały się na tym terenie.

Ez 46,23

וְטוּר סָבִיב בָּהֶם סָבִיב לְאַרְבַּעְתָּם וּמְבַשְּׁולֹת עָשׂוּי מִתַּחַת הַטִּיורֹת סָבִיב׃

A mur dookoła przy nich, dookoła dla nich czterech; i paleniska 
zostały uczynione pod spodem murów dookoła.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



218

Małe (otwarte) dziedzińce (por. w. 22) były przestrzeniami, na które pro-
rok zwrócił baczną uwagę. W. 23 zawiera inkluzję w postaci motywu muru 
– טוּר)  ,Temat muru obecny jest w wielu partiach Księgi Ezechiela .(טִּיורֹת 
również w opisie odnowionej świątyni; prorok posługuje się (w tym tema-
cie) różnorodną terminologią: וחֹמָה (Ez 40,5; 42,20), ryqi (Ez 41,5), rdeG" 
(Ez 42,7.10). Rdzeń טוּר (rząd, filary) występuje jedynie w w. 23 (w dwóch 
formach – por. Ez 25,4). Ezechiel używa go w znaczeniu „rząd kamieni”, na 
co wskazuje rozbudowana formuła הַטִּיורֹת, która oznacza obozowisko chro-
nione przez kamienny mur (Rdz 25,16; Lb 21,10; 1 Krn 6,39; Ps 69,26; Pnp 
8,9; Ez 25,4).

Termin טוּר, który używa Ezechiel, wskazuje na pewną konstrukcję ka-
mienną znaną w ówczesnej epoce, zwłaszcza w górskiej Judei. Kamieniami 
otaczano obozowiska, plantacje winorośli, murami wzmacniano tarasy poło-
żone na zboczach gór. Takie struktury stały się dla Ezechiela swoistym wzor-
cem, którym się posłużył w opisie otoczenia małych dziedzińców. Ów mur nie 
miał tak solidnej konstrukcji, którą charakteryzowały się mury zewnętrzne 
kompleksu świątynnego oraz budowla centralna. Zatem טוּר to stosunkowo 
prosty rząd ukształtowany z kamieni, który oddzielał jedną przestrzeń od dru-
giej. Takich dziedzińców było cztery od strony północnej (לְאַרְבַּעְתָּם).

W drugiej części w. 23 prorok wskazuje na praktyczną funkcję małych 
dziedzińców: i paleniska zostały uczynione pod spodem murów dookoła. Ter-
min מְבַשְּׁולֹת (palenisko) to hapax w BH, który pochodzi z rdzenia בשׁל (go-
tować, dojrzewać) i oznacza miejsce, w którym dokonuje się proces gotowa-
nia, a więc palenisko. Palenisko było częścią pieca, której konstrukcji prorok 
nie prezentuje. Podobny temat pojawia się już wcześniej u Ezechiela, który 
opisując palenisko (הַהַרְאֵל) ołtarza, posługuje się jednak innym terminem 
(Ez 43,15-16). Kamienny mur wyznaczający mały dziedziniec mógł być tak 
skonstruowany, że zawierał paleniska, co sugeruje formuła: zostały uczynio-
ne pod spodem murów dookoła. W w. 23 prorok aż trzykrotnie używa ter-
min סָבִיב (dookoła), przez co podkreśla fakt dużej ilości palenisk zawartych 
w zamkniętym obrębie. Paleniska były obecne na każdym z czterech boków 
małego dziedzińca. W ten sposób została jednoznacznie określona funkcja tej 
części kompleksu świątynnego.

Ez 46,24

 וַיֹּאמֶר אֵלָי אֵלֶּה בֵּית הַמְבַשְּׁלִים אֲשֶׁר יְבַשְּׁלוּ־שָׁם מְשָׁרְתֵי הַבַּיִת אֶת־זֶבַח
הָעָם׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



219

I powiedział do mnie: To (jest) dom gotujących, gdzie będą goto-
wali tam, posługujący (w) świątyni, ofiarę ludu.

Do proroka ponownie zwraca się mąż-przewodnik: I powiedział do mnie 
(por. w. 20). Obraz, jaki przedstawiał się Ezechielowi, domagał się interpre-
tacji. Kapłani dysponowali swoimi osobnymi stanowiskami do gotowania 
w salach świętych (ww. 19-20), natomiast „inni”, czyli posługujący (w) świątyni 
הַבַּיִת)  mieli inne stanowiska, usytuowane w czterech dziedzińcach ,(מְשָׁרְתֵי 
małych, które tworzyły dom gotujących (בֵּית הַמְבַשְּׁלִים).

W w. 24 dwukrotnie jest użyty termin בַּיִת – zarówno na określenie świą-
tyni, jak i pomieszczenia przeznaczonego do gotowania (kuchnia). W ten spo-
sób prorok ukazał ścisły związek dwóch przestrzeni, które służyły głównemu 
celowi, jakim była służba ofiarna kapłanów (potomków Sadoka) oraz poma-
gających im lewitów (pozostałych potomków Lewiego). W tekście wspomina 
prorok, jak się wydaje, o tej drugiej grupie społecznej, którą nazywa posługu-
jącymi (w) świątyni.

Zadaniem lewitów będzie posługa przy składaniu זֶבַח הָעָם (ofiary ludu). 
Nie został tu sprecyzowany typ ofiary mogły to być ofiary biesiadne, których 
część była przeznaczona do spożycia przez lud.

Ożywcze wody świątyni (47,1-12)

Obecność proroka przy wejściu do świątyni; wody wypływające spod pro-
gu świątyni (ww. 1-2); czynności miernicze męża-przewodnika (ww. 3-5); 
obecność Ezechiela (ww. 6-7); znaczenie wód świątynnych (ww. 8-12).

Ez 47,1

 וַיְשִׁבֵנִי אֶל־פֶּתַח הַבַּיִת וְהִנֵּה־מַיִם יֹצְאִים מִתַּחַת מִפְתַּן הַבַּיִת קָדִימָה כִּי־פְנֵי
הַבַּיִת קָדִים וְהַמַּיִם יֹרְדִים מִתַּחַת מִכֶּתֶף הַבַּיִת הַיְמָנִית מִנֶּגֶב לַמִּזְבֵּחַ׃

I zawrócił mnie do wejścia świątyni; a oto wody wypływają spod 
progu świątyni na wschód, gdyż oblicze świątyni było (zwrócone 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



220

na) wschód; a wody opadają spod boku świątyni, (spod boku) 
prawego, z południowej (strony) ołtarza.

מִתַּחַת LXX brak
מִכֶּתֶף הַבַּיִת LXX απο του κλιτους

Prorok po obserwacji struktury i funkcji północnego dziedzińca zewnętrz-
nego (Ez 46,21-24) został przez męża-przewodnika wyprowadzony z tego 
miejsca i na powrót znalazł się na terenie dziedzińca wewnętrznego, którego 
brama wschodnia była punktem jego zainteresowań ze względu na celebrację 
świąt oraz rolę księcia (por. Ez 46,1-18).

Ezechiel wyraża formułą: I zawrócił mnie (וַיְשִׁבֵנִי) do wejścia świątyni 
zmianę swego punktu obserwacji w prezentowanej relacji. Budowla świątyn-
na (הַבַּיִת) była punktem odniesienia dla całego opisu zawartego w ww. 1-12; 
dodatkowo motyw świątyni tworzy w w. 1 inkluzję oraz pojawia się (dwa razy) 
w środkowej części wypowiedzi. Prorok zwraca się (שׁוב) do świątyni i zauwa-
ża, że wody z niej wypływają (יֹצְאִים). Świątynia była miejscem centralnym 
dla całego Izraela, zatem zaprezentowany obraz zapowiada obfitość daru życia, 
symbolizowany ożywczymi strumieniami wody.

Ezechiel stał się świadkiem niezwykłego zjawiska, które wpisało się 
w szczególny sposób w głęboką symbolikę całego opisu (Ez 40–48): a oto wody 
wypływają spod progu świątyni na wschód. Ezechiel sytuuje (choć symbolicz-
nie) świątynię na wzgórzu jerozolimskim, tym samym, na którym Salomon 
zbudował sanktuarium. Wzgórze świątynne nie posiadało własnego źródła 
wody. Tradycyjnie miasto korzystało z wody dostarczanej przez Gichon (król 
Ezechiasz połączył to źródło z sadzawką Siloe, przekuwając tunel w skale jero-
zolimskiej) względnie przez Ain Rogel, położony znacznie niżej od platformy 
świątynnej. Wokół świątyni znajdowały się liczne sadzawki i cysterny, które 
umożliwiały dostęp do wody. Ezechiel był świadomy wszystkich tych ogra-
niczeń, z jakimi borykała się świątynia Salomona. W dotychczasowej historii 
woda była dostarczana do świątyni z zewnątrz, natomiast „w dziejach” odno-
wionej świątyni sytuacja miała się całkowicie zmienić, to woda ze świątyni 
„rozleje się” na zewnątrz kompleksu sakralnego.

Prorok nie podejmował dotychczas tematu wody (w bloku Ez 40–48), 
wspomniał jedynie o powrocie chwały Jahwe od strony wschodniej, której 
szum przypominał mu głos wód wielkich (Ez 43,2). Motyw wody występuje 
jedynie w perykopie o źródle świątynnym (ww. 1-12; por. Ez 47,19; 48,28). 
Dla nowego Izraela będzie tylko jedno źródło wody, czyli woda świątynna, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



221

jako dar Jahwe dla narodu. Potok świątynny był wodą żywą (źródlaną) pro-
rok wskazuje na miejsce jego początku, czyli na świątynię, z której wypływała 
moc życia. Wody wypływały spod progu świątyni (מִפְתַּן הַבַּיִת). Próg stanowił 
punkt graniczny między dwoma przestrzeniami (por. Ez 46,2), a mianowicie 
między świątynią (הַבַּיִת), a przestrzenią zewnętrzną. Obecność chwały Jahwe 
była bezpośrednią przyczyną pojawienia się źródła wody.

Zaistniały ruch wypływających wód wyraża forma יֹצְאִים (wypływają). 
Rdzeń יצא (wyjść, wydostać się) miał szczególne zastosowanie w opisie ru-
chu proroka i innych osób przemieszczających się po terenie sanktuarium 
(Ez 42,1.14.15; 44,3.19; 46,2.8.9.10.12.20.21), tym razem rdzeń יצא odnosi się 
nie do osób, lecz do wód źródlanych. Wody te kierowały się na wschód (קָדִימָה), 
a więc w uprzywilejowaną stronę. Zgodnie z topografią wzgórza świątynnego 
oznaczało to skierowanie się potoku w stronę doliny Cedron, która znajdowała 
się pomiędzy sanktuarium a Górą Oliwną. Informacje o schodach, jakie pro-
wadziły do kompleksu świątynnego (Ez 40,22-26), wskazywały na wyniesienie 
terenu, na którym znajdował się kompleks świątynny (Ez 40,2: i postawił mnie 
na górze wzniosłej bardzo; a na niej (była) jakby budowla miasta). Woda zatem 
spływała z góry, a dokładnie: spod progu świątyni, której oblicze (fasada) skie-
rowane było na wschód.

W drugiej części w. 1 prorok podkreśla dynamiczną naturę nowego (nie-
zwykłego) źródła: a wody opadają spod boku świątyni, (spod boku) prawego, 
z południowej (strony) ołtarza. Nie były to spokojnie wypływające wody, bo-
wiem zjawisko ich ruchu opisuje Ezechiel czasownikiem יָרַד (opadać). Rdzeń 
tego słowa stał się tworzywem nazwy rzeki Jordan (הַיַּרְדֵּן), o której prorok 
wspomina w w. 8. Wprawdzie rzeka ta spokojnie płynie do Morza Martwego, 
lecz nazwa jej nawiązuje do górnego biegu Jordanu, który wypływa z rejonu 
Feromonu, a jego wody gwałtownie opadają w stronę depresji, w jakiej znaj-
duje się już nawet Jezioro Galilejskie. Potok świątynny staje się niejako nowym 
Jordanem, którego wody zmienią oblicze ziemi Izraela.

Ezechiel spoglądał na świątynię (הַבַּיִת) od strony wschodniej, lecz jego 
opis sytuacyjny (wypływające wody potoku) wskazuje na spojrzenie od strony 
samej świątyni. Prorok zaznacza, że wody wypływające spod progu świątyni 
opadają z jego prawej strony (הַיְמָנִית) i płyną na południe (מִנֶּגֶב) od ołtarza. 
Wzmianka o ołtarzu stanowi dopełnienie idei świątynnej i wprowadza mo-
tyw ofiarny. Wypływająca woda integralnie związana jest w myślą o świątyni 
.(מִּזְבֵּחַ) oraz o składanych ofiarach na ołtarzu (הַבַּיִת)

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



222

Ez 47,2

 וַויֹּצִאֵנִי דֶּרֶךְ־שַׁעַר צָופֹנָה וַיְסִבֵּנִי דֶּרֶךְ חוּץ אֶל־שַׁעַר הַחוּץ דֶּרֶךְ הַופֹּנֶה קָדִים
וְהִנֵּה־מַיִם מְפַכִּים מִן־הַכָּתֵף הַיְמָנִית׃

I wyprowadził mnie drogą bramy północnej, i obrócił mnie dro-
gą (prowadzącą) na zewnątrz do bramy zewnętrznej, drogą 
zwróconą (ku) wschodowi; a oto (widziałem) wody wytryskują-
ce od strony prawej.

הַחוּץ דֶּרֶךְ LXX της αυλης
מַיִם LXX το υδωρ

Prorok pozostawał pod opieką męża-przewodnika. Po krótkim pobycie na 
terenie dziedzińca wewnętrznego został wyprowadzony (וַויֹּצִאֵנִי). Rdzeń יצא 
wyraża zarówno ruch wody (w. 1), jak i ruch proroka (ww. 2-3). Opisywana 
sekwencja zdarzeń wskazuje na ich zbawczy charakter, w centrum których 
pojawia się postać Ezechiela (choć tylko jako świadka). Ruch proroka (pro-
wadzonego przez męża) na początku odbiega od ruchu obserwowanych wód. 
Dynamizm wód potoku staje się przedmiotem orędzia prorockiego (ww. 3-12). 
Ezechiel opuszcza centrum świątynne drogą bramy północnej. Został zatem 
skierowany na dziedziniec północny (zewnętrzny), który wcześniej opisywał 
(Ez 46,21-24). Była to droga otwarta dla całego Izraela (dwie bramy północ-
ne położone na linii północ – południe), brama wschodnia (zewnętrzna) była 
bowiem na stałe zamknięta (por. Ez 44,2). Prorok podążał więc szlakiem pąt-
niczym, przecierając niejako drogę przyszłym pokoleniom.

W ruchu wykonywanym przez Ezechiela nastąpiła w końcu radykalna 
zmiana: i obrócił mnie drogą (prowadzącą) na zewnątrz do bramy zewnętrz-
nej, drogą zwróconą (ku) wschodowi. Prorok w niczym nie decydował o swoich 
krokach, był całkowicie zależny od męża-przewodnika. Jedyny raz w tekście 
nazywa Ezechiel zmianę kierunku swego marszu rdzeniem סָבַב (obracać się, 
zmienić kierunek ruchu). Zastosowany zwrot wskazuje na zaistnienie rady-
kalnie nowego ukierunkowania nie tylko w jego spojrzeniu, lecz i relacjono-
wanych treści. Wychodząc z obrębu świętego, prorok kieruje się na wschód 
 ,przekracza bramę północną i udaje się w rejon murów wschodnich ,(קָדִים)
gdzie była zamknięta brama. Miejsce to zostało przemienione dzięki zjawi-
sku, jakie zaobserwował prorok: a oto (widziałem) wody wytryskujące od stro-
ny prawej. Wody (מַיִם), które poznał prorok przy świątyni (הַבַּיִת), dostrzegał 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



223

następnie poza murami, a więc poza przestrzenią świętą. Woda kierowała się 
w dokładnie przeciwną stronę w stosunku do chwały Jahwe przybywającej do 
świątyni (Ez 43,1-12). Zjawisko, jakie Ezechiel obserwował, określone zostało 
rdzeniem פכה (wytryskać); jest to hapax w BH. Zastosowany termin jest moc-
niejszym określeniem od nazwy Gichon (גִּחוֺן, od גִיח = wytrysnąć), bowiem 
opiera się na rdzeniu פכה, który jest wyrazem dźwiękonaśladowczym (hałas 
podobny do intensywnie kapiącej wody). Ten rodzaj wody (wypływającej ze 
świątyni) zdominował hydrologię otoczenia świątynnego, nadając nowy status 
całej okolicy. Teren świątynny nie pozostał hermetycznie zamkniętą przestrze-
nią, bowiem moc i potęga w niej obecna znalazła swe ujście w postaci dyna-
micznie spływającej wody. Oznaczało to przede wszystkim radykalną transfor-
mację samego terenu świątynnego, który przestał już być zależny od dostawy 
wody, a sam się stał jej dostarczycielem – i to w obfitości. Z tradycyjnego źró-
dła Gichon woda wypływała w regularnych odstępach, natomiast wody ze 
świątyni wypływały bez przerwy. Ich kierunek był skierowany na tereny połu-
dniowo-wschodnie (oba kierunki są wspominane w ww. 1-2).

Ez 47,3

בְּצֵאת־הָאִישׁ קָדִים וְקָו בְּיָודֹ וַיָּמָד אֶלֶף בָּאַמָּה וַיַּעֲבִרֵנִי בַמַּיִם מֵי אָפְסָיִם׃

Gdy wyszedł mąż (ku) wschodowi i sznur w ręce swojej (miał); 
i odmierzył tysiąc łokci, i przeprowadził mnie przez wodę; wody 
(były) do kostek.

וַיַּעֲבִרֵנִי LXX διηλθεν

Prorok prowadzony przez męża (ׁהָאִיש) podążał za nim. Ruch przewod-
nika określa Ezechiel formułą: Gdy wyszedł (בְּצֵאת). To trzecie użycie rdzenia 
 dzięki temu powstała sekwencja wyjść: wody (w. 1), proroka ,(ww. 1-3) יצא
(w. 2), a w końcu męża-przewodnika (w. 3). Ruch odbywał się w jednym kie-
runku, a mianowicie w stronę wschodu (קָדִים). Ten uprzywilejowany kierunek 
w myśli Ezechiela symbolizuje drogę ku przyszłości, która będzie dla Izraela 
nową rzeczywistością zbawczą. Kierunek rozwoju określił sam Jahwe. Nowa 
droga Izraela została wyznaczona nicią biegu wód wypływających spod progu 
świątyni oraz z całego zespołu sakralnego (ww. 1-2).

Mąż-przewodnik dzierżył sznur (קַו) w ręce swojej. Prorok ponownie opi-
suje czynności miernicze posłańca Jahwe. Na początku odnosiły się do po-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



224

miarów różnych części kompleksu świątynnego (Ez 40–42), natomiast w w. 3 
pomiary dotyczą już strefy zewnętrznej w stosunku do sacrum, czyli do prze-
strzeni rozciągającej się na wschód od murów świątynnych. Przyrząd mierni-
czy został określony terminem קַו (sznur do naciągania, pomiaru), który jeden 
raz występuje w Księdze Ezechiela (por. 2 Krl 21,13; 2 Krn 32,5; Ps 19,5; Iz 
28,17; 34,11.17; 44,13; Lm 2,8). Mąż zatem dysponował innym narzędziem 
mierniczym w stosunku do używanego w świątyni (por. Ez 40,5: trzcina mier-
nicza = קְנֵה הַמִּדָּה). Ta zmiana wynikała z innego typu pomiarów (w stosunku 
do terenu świątynnego) dokonywanych na przestrzeni otwartej, niepotrzebne 
były już precyzyjne obliczenia dotyczące detali architektonicznych.

Prorok wraz z mężem – przewodnikiem znajdowali się na wschód od mu-
rów świątynnych, a przedmiotem ich zainteresowania pozostały wody potoku. 
Przewodnik Ezechiela dokonał pierwszej czynności mierniczej: i odmierzył ty-
siąc łokci (אַמָה). Prorok nawiązuje zatem do miary łokci zastosowanej wcze-
śniej (począwszy od Ez 40,5). Jest to ostatnie użycie terminu אַמָה w Księdze 
Ezechiela (aluzje do niego występują w ww. 4.5). Tysiąc łokci (ok. 520 m) to 
znacznie dłuższy wymiar w stosunku do wszystkich wewnętrznych miar świą-
tyni (podanych przez proroka). Ezechiel wraz z mężem znaleźli się w znacz-
nym oddaleniu od murów kompleksu świątynnego. Powstały dystans wska-
zywał na pełne opuszczenie strefy okalającej świątynię. Jedynym śladem jej 
„obecności” były wody powstałego potoku.

Na zakończenie w. 3 prorok stwierdza: i przeprowadził mnie przez wodę; 
woda (była) do kostek. Aż dwukrotnie pojawia się tu  określenie wody (בַמַּיִם מֵי). 
Ezechiel daje do zrozumienia, że wody świątynne nie rozlewały się nieregu-
larnie na wschód, lecz tworzyły potok mający swe granice (brzegi). Powsta-
ły dwie oddzielne płaszczyzny: sucha ziemia oraz wypełniony wodą potok. 
Mąż z mierniczego ponownie staje się przewodnikiem przeprowadzającym 
 Ezechiela. Podobne zachowanie męża zostało opisane w tekście (וַיַּעֲבִרֵנִי)
Ez 46,21: i przyprowadził mnie do czterech narożników dziedzińca. Prowa-
dzenie proroka na zewnątrz świątyni miało ten sam charakter (co w świą-
tyni) i dotyczyło równie ważnych kwestii. Świętość, obecna w sanktuarium, 
oddziaływała na przestrzeń zewnętrzną, wyznaczoną wodami potoku świą-
tynnego.

W praktyce życia nomadów przekraczanie potoków wiązało się z potrzebą 
przemieszczania się na inne tereny. W kontekście relacji Ezechiela nie ma idei 
przejścia przez wodę celem dotarcia na drugi brzeg, bowiem prorok koncen-
truje się na samej wodzie. Jej obecność doświadczył osobiście. Jak stwierdza, 
woda sięgała mu do kostek (אָפְסָיִם). Termin אֹפֶס (kostka) to hapax w Księdze 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



225

Ezechiela, a rdzeń אפס oznacza: kres, koniec; w kontekście w. 3 chodzi zatem 
o najniższą część ciała człowieka, a tym samym najniższy poziom wód formu-
jących potok obserwowany przez Ezechiela.

Ez 47,4

וַיָּמָד אֶלֶף וַיַּעֲבִרֵנִי בַמַּיִם מַיִם בִּרְכָּיִם וַיָּמָד אֶלֶף וַיַּעֲבִרֵנִי מֵי מָתְנָיִם׃

I  odmierzył tysiąc (łokci), i  przeprowadził mnie przez wody, 
wody (były) do kolan; i odmierzył tysiąc (łokci), i przeprowadził 
mnie; wody (były) do bioder.

W w. 4 dwukrotnie pojawia się formuła: וַיָּמָד אֶלֶף (i odmierzył tysiąc), któ-
ra jest skróconą (bez podania stosowanej miary w łokciach) formułą zawartą 
w. 3 (por. w. 5). Mąż-przewodnik konsekwentnie odmierzał równe odległości, 
odcinki tysiącłokciowe. Każdorazowo po odliczeniu tysiąca łokci prorok był 
przeprowadzany przez wody. Termin מַיִם (wody) występuje aż trzy razy w w. 
4 (najczęściej w całym opisie zawartym w ww. 1-12). Prorok nie wskazuje na 
dodatkowe dostawy wody do potoku (inne dopływy lub źródła). W środowi-
sku pustynnym taki brak oznaczał stopniowe zmniejszanie się wód, a w koń-
cu zniknięcie samego potoku, pochłoniętego piaskami otoczenia. Ezechiel 
nie opisuje jednak naturalnego potoku, lecz żywe wody wypływające spod 
progu świątyni. Wody w miarę oddalania się od murów świątynnych stawały 
się coraz bardziej obfitsze. Za drugim razem (ok. 1040 m od świątyni) sięgały 
kolan (ְבֶּרֶך) proroka, a za trzecim razem (ok. 1560 m) sięgały bioder (מָתְנָיִם). 
Poziom wody sukcesywnie i w marę równomiernie wzrastał. Ezechiel nic nie 
wspomina o szerokości wód potoku (interesuje się jedynie jego głębokością), 
można jednak zakładać, że szerokość traktowana była jako wielkość stała 
i nieistotna dla narracji. Dla proroka ważne było to, że w miarę oddalania się 
od świątyni wzrastała obfitość wód. Wzrastający poziom wody przypominał 
dzieje Noego i potopu (Rdz 6–9). Różnica w tych opowiadaniach dotyczy jed-
nak kwestii zasadniczej: wody potopu niosły śmierć, natomiast wody świątyni 
niosły życie.

Ez 47,5

וַיָּמָד אֶלֶף נַחַל אֲשֶׁר לאֹ־אוּכַל לַעֲבֹר כִּי־גָאוּ הַמַּיִם מֵי שָׂחוּ נַחַל אֲשֶׁר לאֹ־
יֵעָבֵר׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



226

I  odmierzył tysiąc (łokci), (był to) potok, którego nie mogłem 
przekroczyć, gdyż wzrosły wody, wody do pływania, był to potok, 
którego nie można było przekroczyć.

Sekwencja pomiarów dokonywanych przez męża-przewodnika (ww. 3-4) 
osiąga swój punkt docelowy w relacji w. 5: I odmierzył tysiąc (łokci), (był to) 
potok (נַחַל). Termin נַחַל (potok, strumień, wadi) pojawia się w Księdze Eze-
chiela siedem razy (wyłącznie w tekście Ez 46,5-12), natomiast rdzeń נהר (rze-
ka) stosuje prorok przede wszystkim w odniesieniu do Kebar, czyli miejsca 
objawiania się Jahwe prorokowi (por. Ez 1,1.3; 3,15.23; 10,15.20.22; 43,3). Eze-
chiel, używając terminu נַחַל na określenie wód wypływających spod progu 
świątyni, zaznacza ich inną naturę w stosunku do wszystkich innych wspo-
minanych w piśmie potoków i rzek (por. Ez 31,4.15; 32,2.14). Izrael znał wiele 
strumieni i rzek, łącznie z Jordanem, jednak w przyszłości miał poznać נַחַל, 
który odmieni w sposób radykalny oblicze ziemi mu obiecanej, a przylegającej 
do terenu świątynnego.

Po kolejnym (ostatnim odmierzonym) tysiącu łokci zwiększył się dystans 
proroka od świątyni (ok. 2080 m), zmieniła się również natura potoku: które-
go nie mogłem przekroczyć. Idea przekraczania (עָבַר) strukturyzuje fragment 
zawarty w ww. 3-5. Chodzi o przekraczanie granic wyznaczanych naturalnymi 
przeszkodami. Taką przeszkodą stały się wody potoku. W jego górnym biegu 
(ww. 3-4) prorok nie miałby problemu z przejściem na drugą stronę. Sytuacja 
radykalnie zmieniła się w oddaleniu od świątyni o 4000 łokci. Wody nagro-
madzone (płynące) w potoku zostały znacznie pomnożone, uniemożliwiając 
zwykłą komunikację między jego brzegami. Swoją niemoc w obliczu prze-
szkody wyraża prorok formułą לאֹ־אוּכַל (nie mogłem). Jest to bardzo rady-
kalnie brzmiące wyrażenie, które często pojawia się w Księdze Jeremiasza (Jr 
18,6; 20,6; 36,5; Lm 1,14). Zaistniała niemoc mogła być przezwyciężona jedy-
nie dzięki interwencji Jahwe, dla którego nie było nic niemożliwego (por. Jr 
18,6). Ezechiel, w celu zobrazowania natury zaistniałej przeszkody, stwierdza: 
gdyż wzrosły (ּכִּי־גָאו) wody, wody do pływania (ּשָׂחו). Rdzeń גאה wyraża ideę 
wzrostu ku górze (potęgi Jahwe, wód, roślin); prorok nade wszystko wskazuje 
na wzrastającą potęgę Jahwe, która była z jednej strony zbawczą mocą dla Izra-
ela, a z drugiej śmiercionośną dla jego wrogów (por. Wj 15,1.22). Wzrastające 
żywe wody świątynne (w. 5) były źródłem nadziei dla odnowionego Izraela. 
Ich bieg (na południowy-wschód) został opisany w sposób dynamiczny. Pod-
noszący się poziom wód zmieniał strukturę całej okolicy, wytyczając zakres 
nowego rejonu, do którego miał dostęp jedynie Ezechiel (a w przyszłości od-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



227

nowiony Izrael). Wody potoku można było przekroczyć jedynie przepływając. 
Izrael, lud pustyni, miał mały kontakt z wielkimi wodami. Zamieszkiwał naj-
częściej w górach na skraju pustyni. Na temat umiejętności pływania Izraeli-
tów w BH nie ma prawie mowy (por. Iz 25,11), zatem prorok pisząc na temat 
wody do pływania, faktycznie stwierdza, że powstała przeszkoda nie do poko-
nania, nie można było się już przedostać na drugi brzeg strumienia pełnego 
wody. Ten fakt podkreśla zakończenie w. 5: był to potok, którego nie można 
było przekroczyć. Ezechiel znalazł się w całkowicie nowym środowisku. Jego 
naturalne możliwości (przekroczenie pieszo potoku) było całkowicie niewy-
konalne, nie mógł zatem sprostać kolejnemu zadaniu. W podobnej sytuacji 
znalazł się niegdyś Izrael nad brzegiem Morza Trzcin (Wj 14,19-31) oraz nad 
Jordanem (Joz 3,14-17). Obie przeszkody okazały się bramami (wyjścia i wej-
ścia) dzięki interwencji Jahwe. Obfitość wód (wraz z przeszkodą) oznaczała 
zapowiedź obecności Jahwe (już w epoce Ezechiela i następujących po niej 
czasach), która umożliwi przekraczanie wszelkich granic piętrzących się przed 
ludem, wkraczającym do odnowionej ziemi. W oparciu o siły naturalne Izrael 
nie mógłby nigdy tych granic przekroczyć (były to również granice wyznacza-
ne jego słabością, czyli grzesznością).

Ez 47,6

וַיֹּאמֶר אֵלַי הֲרָאִיתָ בֶן־אָדָם וַויֹּלִכֵנִי וַיְשִׁבֵנִי שְׂפַת הַנָּחַל׃

I powiedział do mnie: Czy widziałeś, synu człowieczy? I popro-
wadził mnie, i zawrócił mnie na brzeg potoku.

וַיְשִׁבֵנִי LXX brak

Mąż-przewodnik, który wskazał prorokowi na potok i prowadził przez 
jego wody (ww. 3-4), w obliczu ogromu wód strumienia rozpoczął mowę in-
terpretacyjną: I powiedział do mnie: Czy widziałeś, synu człowieczy? Obraz 
wód potoku nie mógł pozostać bez wyjaśnienia, podobnie np. było w przypad-
ku opisu miejsca przeznaczonego do gotowania (por. Ez 46,24). Słowa skiero-
wane przez męża do proroka bazowały na treści wcześniej przekazanej wizji, 
odnosiły się zatem do doświadczenia, które było udziałem Ezechiela, a zatem 
rodziły u niego oczekiwane skojarzenia. Na początku prorok został zapytany: 
 Nie chodzi tu o sam fakt oglądu obrazu (wizji), lecz ?(Czy widziałeś) הֲרָאִיתָ
o refleksję nad jego znaczeniem. Mąż zachęca Ezechiela do wytężenia uwagi, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



228

aby nie uronić nic z przekazywanych treści. Będą one miały charakter bardzo 
zasadniczy, a prorok został nazwany synem człowieczym (בֶן־אָדָם). Tak zwra-
cał się do Ezechiela przede wszystkim Jahwe (por. od Ez 2,1), w kilku miej-
scach posługuje się tą formułą również mąż-przewodnik, czyli na początku 
oprowadzania po świątyni oraz w opisie powrotu chwały Jahwe do świątyni 
(Ez 40,4; 43,7). Były to wydarzenia zwrotne, a zastosowania w tekście formuła 
 przywoływała autorytet samego Jahwe. Trzecie zwrotne wydarzenie בֶן־אָדָם
opisane zostało w w. 6. Dwa człony pytania męża skierowanego do proroka 
zmierzają do jednego celu: Ezechiel musi wytężyć uwagę w obliczu dokonu-
jącego się wydarzenia o charakterze przełomowym, zwłaszcza, że stał się jego 
uczestnikiem i świadkiem.

Po pierwszych słowach męża (w. 6a) Ezechiel powraca do relacji o jego 
funkcji przewodnika: I poprowadził mnie (וַויֹּלִכֵנִי), i zawrócił mnie (וַיְשִׁבֵנִי) 
na brzeg potoku (w. 6b). W tekście Ez 47,1-12 jeden raz występuje rdzeń הלך, 
który wcześniej był używany w relacji o prowadzeniu proroka po świątyni 
(Ez 40,24; 43,1). Ezechiel wykazuje, że wcześniejsze prowadzenie męża (ww. 
1-5) miało inny charakter w stosunku do doświadczenia opisanego w w. 6b. 
Prorok znalazł się zatem w środowisku nowym, lecz pozostającym w pewnej 
relacji do kompleksu świątynnego (ideowo związanego z pozostałymi partia-
mi ziemi, czyli profanum). Scena opisywana w w. 6 abstrahuje niejako od tre-
ści zawartej w w. 5. Wprawdzie w dalszym ciągu w centrum uwagi pozostaje 
potok (הַנָּחַל), lecz punkt obserwacji strumienia został zmieniony. Według 
w. 5 Ezechiel znajdował się nad brzegiem potoku, którego nie mógł sforso-
wać z powodu obfitości wód, natomiast w relacji w. 6 prorok został skierowany 
przez męża właśnie w stronę brzegu. Nie oznaczało to, iż Ezechiel znajdował 
się w wodach strumienia, przebywał bowiem w pewnym dystansie od niego. 
Relacja zawarta w w. 6 prezentuje nową scenę, w której prorok kolejny raz jest 
zwrócony (וַיְשִׁבֵנִי) w stronę potoku, podobnie jak miało to miejsce na począt-
ku prowadzenia Ezechiela do wód: I zawrócił mnie (וַיְשִׁבֵנִי) do wejścia świąty-
ni; a oto wody wypływają spod progu świątyni na wschód (w. 1a). Motyw שׁוב 
(zwrócić) ma istotne znaczenie dla fragmentu Ez 47,1-12, który dopełnienie 
znajduje w opisie reakcji proroka (w. 7).

W. 6 kończy się formułą שְׂפַת הַנָּחַל (brzeg potoku). Temat שְׂפַת pojawia 
się dopiero w drugiej części perykopy „o wodach” (ww. 6.7.12), tym samym 
został zaznaczony specyficzny charakter tej części (inicjowanej słowami męża) 
relacji o potoku. Brzeg wyznaczał granicę między przestrzeniami, podobnie 
jak próg znajdujący się w przejściu (bramy) w świątyni. Na tę granicę zwrócił 
uwagę Ezechielowi mąż-przewodnik.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



229

Ez 47,7

בְּשׁוּבֵנִי וְהִנֵּה אֶל־שְׂפַת הַנַּחַל עֵץ רַב מְאֹד מִזֶּה וּמִזֶּה׃

Gdy zawróciłem, a oto na brzegu potoku (było) drzewo liczne 
bardzo, z jednej i z drugiej (strony).

אֶל עַל =

Prorok opisuje rozwój procesu, który był zapoczątkowany interwencją 
posłańca Bożego (w. 6). Mąż-przewodnik zawrócił (וַיְשִׁבֵנִי) Ezechiela. Takie 
zachowanie spotkało się z pełną uległością proroka, co potwierdza formu-
ła wprowadzająca do w. 7: gdy zawróciłem (בְּשׁוּבֵנִי). W ten sposób nastąpiła 
całkowita harmonia dążeń Jahwe i dążeń proroka. Ezechiel wyprowadzany 
ze świątyni (w. 1) został doprowadzony do miejsca szczególnego działania 
Pana. Mąż, zanim zawrócił proroka, postawił mu pytanie: Czy widziałeś, 
synu człowieczy? Uwaga Ezechiela została skierowana na naturę potoku 
wód. Zgodnie z semickim sposobem wyrażania treści, intensywny charak-
ter swego zaangażowania (koncentracja uwagi na wskazanym przedmiocie) 
Ezechiel wyraża rdzeniem שׁוב (zawrócić), czyli fizycznym zwróceniem się 
(przybliżeniem) do wskazanego miejsca. Ogląd proroka w niczym nie był za-
kłócony (choć jego relacja pozostawała w ścisłym związku do pierwotnego 
oglądu odnowionej świątyni).

Po wstępnym zapewnieniu (gdy zawróciłem) prorok opisuje obraz, jaki się 
przed nim rysował: a oto (וְהִנֵּה) na brzegu potoku (było) drzewo liczne bar-
dzo, z jednej i z drugiej (strony). Formuła וְהִנֵּה występuje trzykrotnie w ww. 
1-12 i to zawsze w kontekście opisu reakcji proroka za niezwykły widok: wody 
świątynne (ww. 1.2), oraz brzeg potoku (w. 7). W w. 7 nie ma wprost mowy 
o wodach, w ich miejsce pojawia się natomiast informacja o skutkach, jakie 
te wody sprawiają: עֵץ רַב מְאֹד (drzewo liczne bardzo). Drzewo (עֵץ) w sym-
bolice Ezechiela odgrywa bardzo ważną rolę (Ez 6,13; 15,1-8; 17,24; 20,27-
33; 21,3.15; 24,10; 26,12; 31,1-18; 34,27; 36,30; 37,15-20; 39,10). Odnowiona 
świątynia była ozdobiona elementami drewnianymi (Ez 41,16.22.25). Prorok 
jednak w żadnym miejscu nie wspomina o drzewach rosnących na dziedziń-
cach świątynnych. Wszystkie drzewa zatem rosły poza murami sanktuarium. 
W pustynnym krajobrazie Judei widok rosnącego drzewa był znakiem obec-
ności wody (źródła, studnie, potoki). Dla Ezechiela drzewo było symbolem 
życia; termin עֵץ używa w liczbie pojedynczej, lecz zaraz dodaje: liczne bardzo; 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



230

choć termin רַב można przetłumaczyć: wielkie, ogromne (drzewo ogromne 
bardzo), to jednak ostatnia część w. 7 wyklucza takie tłumaczenie. Drzewa 
znajdowały się po obu brzegach potoku. Zastosowana przez proroka fraze-
ologia z jednej strony podkreśla okazałość drzewa rosnącego nad potokiem 
(por. Ps 1,3; Jr 17,8), a z drugiej wskazuje na ogromną ilość drzew rosnących 
po obu stronach potoku (por. w. 12). Ezechiel nie podaje żadnych liczb (ilość 
drzew oraz długość potoku obsadzonego roślinami); liczby ważne były dla nie-
go w opisie świątyni oraz dystansu (od świątyni), w jakim się znalazł prorok, 
przebywając nad brzegiem potoku.

Ez 47,8

 וַיֹּאמֶר אֵלַי הַמַּיִם הָאֵלֶּה ויֹצְאִים אֶל־הַגְּלִילָה הַקַּדְומֹנָה וְיָרְדוּ עַל־הָעֲרָבָה
וּבָאוּ הַיָּמָּה אֶל־הַיָּמָּה הַמּוּצָאִים וְנִרְפְּאוּ הַמָּיִם׃

I powiedział do mnie: Wody te wychodzą ku okręgowi wschod-
niemu i opadają na równinę, i wpływają do morza, do morza 
(słonego), wychodzą, i uzdrowione są wody.

אֶל־הַיָּמָּה LXX επι το υδωρ

Reakcja Ezechiela (w. 7) domagała się kolejnego słowa wyjaśniającego, 
stąd interwencja męża-przewodnika: I powiedział do mnie (por. w. 6). Pro-
rok znajdował się na brzegu potoku i obserwował liczne drzewa rosnące po 
obu jego stronach. Tym razem mąż nie koncentrował się na drzewach, lecz na 
motywie przewodnim: Wody te wychodzą ku okręgowi wschodniemu. Powraca 
zatem temat wód (por. ww. 1.2.3.4.5), o których była wcześniej mowa, że wy-
pływają spod progu świątyni i kierują się na wschód. Ezechiel znajdował się 
ok. 2080 m od murów świątynnych (por. w. 5). Wody nie gromadziły się, lecz 
dalej płynęły (dosłownie: wychodziły) na wschód. Ezechiel abstrahuje od to-
pografii Jerozolimy i Góry Oliwnej, która od wschodu górowała nad terenem 
świątynnym. Ujęcie Ezechiela jest bliskie myśli proroka Zachariasza: W owym 
dniu dotknie stopami Góry Oliwnej, która jest naprzeciw Jerozolimy od strony 
wschodniej, a Góra Oliwna rozstąpi się w połowie od wschodu ku zachodowi 
i powstanie wielka dolina. Połowa góry przesunie się na północ, a połowa na 
południe (Za 14,4). Góra Oliwna spełniła już swoją rolę, na niej przebywa-
ła chwała Jahwe do czasu powrotu do świątyni (Ez 10,19; 43,4). Ezechiel nie 
podaje szczegółów topograficznych terenów wschodnich (była tam górzysta 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



231

Pustynia Judzka), wskazuje jedynie na okrąg (הַגְּלִילָה) wschodni. Z rdzenia 
 wywodzi się nazwa Galilea (kraina północna w Izraelu), jednak nie do גְּלִילָה
tego rejonu nawiązuje prorok, lecz wskazuje na przyległy do rejonu świątynne-
go okręg (krainę). Na wschód od Jerozolimy znajdowało się zapadlisko ziemi 
(ryft), który ciągnął się od Gór Libanu i Antylibanu, doliny Jordanu (Ghor), 
Morza Martwego, doliny Arawy, ku Morzu Czerwonemu, aż do wielkich je-
zior afrykańskich. Ten fenomen geologiczny wywoływał już w starożytności 
wielkie wrażenie. W BH jest wiele aluzji do tego rejonu granicznego (historia 
Sodomy i Gomory, przejście przez Jordan Izraela, dzieje Elizeusza, Jerycho). 
Mieszkańcy Izraela spoglądali częściej na wschód, niż na zachód, choć to wła-
śnie na zachodzie było Wielkie Morze (Śródziemne). Naród tym morzem nie 
był zainteresowany (w przeciwieństwie do Fenicjan i Filistynów). Izraelici byli 
ludem związanym z pustynią i wodami śródlądowymi.

Wody wychodzące ze świątyni (por. 1) opadają na równinę i wpływają do 
morza. Ezechiel opisywał w ten sposób cały bieg wód potoku. Istniała spora 
różnica terenu na poszczególnych odcinkach strumienia, na co wskazuje uży-
cie formy ּוְיָרְדו (opadać – por. w. 1). Wartki nurt wody mógł tworzyć liczne 
wodospady, które znane są z topografii Pustyni Judzkiej. Ezechiel zaznacza, 
że wody opadają na równinę (עַל־הָעֲרָבָה). Określenie עֲרָבָה wskazuje na te-
ren pustynny, suchy, bezwodny (aktualnie tak określony jest rejon położony 
między Morzem Martwym a Morzem Czerwonym). Prorok podkreśla zatem 
fakt, że wody świątynne docierają do terenu bezwodnego (abstrahuje od wód 
Jordanu i licznych źródeł Jerycha i okolicy), które nie były uzupełniane woda-
mi innymi potoków. Dla ludzi obeznanych z pustynią i jej ograniczeniami opis 
proroka był niezwykle pouczający. Ezechiel traktuje topografię Judei bardzo 
selektywnie i dostosowuje ją do potrzeb prezentowanego obrazu. Dla Ezechie-
la okręg wschodni stanowił pustynię oraz zbiornik wód (słonych). Nie ma tu 
śladu myśli o żyznych oazach znanych Izraelitom (zwłaszcza Jerycho, synonim 
tego, co kwitnące i owocujące).

Morze (יָם) stało się punktem docelowym opadających górnych wód świą-
tynnych. Pomiędzy morzem a świątynią znajdował się (dzięki wodom potoku) 
rejon żyzny, na brzegach potoku rosły liczne drzewa. Taki widok był czymś 
obcym dla środowiska Morza Martwego, do którego nawiązuje Ezechiel. Re-
jon tego morza, wzmiankowany już w kontekście zniszczenia Sodomy i Go-
mory (Rdz 19,1-29), był znany wszystkim okolicznym mieszkańcom z powo-
du ogromnego zasolenia i braku jakichkolwiek form życia. Jego wody były 
zasilane dopływami (Jordan, Arnon), które nie przyczyniały się do „uzdro-
wienia” jego wód. Długość tego zbiornika wynosiła ok. 76 km, szerokość ok. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



232

16 km, a głębokość przekraczała 400 m, do tego morze położone było w de-
presji 400 m poniżej poziomu morza. Specyfika Morza Martwego ujawnia jego 
niepowtarzalny charakter, budzący respekt oraz obawy podróżujących wzdłuż 
jego brzegów.

Morze posiadało inne wody, które istotnie różniły się od wód świątyn-
nych. Po raz pierwszy prorok (w ww. 1-12) wprowadza temat innych wód. 
Nie było ich pomiędzy świątynią a Morzem Martwym. Do morza dociera-
ły wyłącznie wody świątynne (bez domieszki dopływów, lokalnych źródeł). 
Prorok prezentuje sytuację wyidealizowaną (wbrew geologii), wskazując 
na powstanie komunikacji między dwoma sferami: świątynią (znak życia) 
i morzem (znak śmierci). Nastąpiła „konfrontacja” wód, która zakończyła 
się uzdrowieniem (ּוְנִרְפְּאו) wód Morza Martwego. Ezechiel zwiastuje w ten 
sposób proces uzdrowienia, jaki będzie dokonywał się na ziemi Izraela, któ-
ry przede wszystkim obejmie sam lud. Sytuacja, jaka zaistniała w przeszłości 
(grzeszna postawa pasterzy Izraela), zostanie całkowicie odwrócona: Słabych 
nie wzmocniliście i chorej nie leczyliście (לאֹ־רִפֵּאתֶם), i złamanej nie obwią-
zywaliście, i zbłąkanej nie zawróciliście, i zaginionej nie szukaliście, i w mocy 
panowaliście nad nimi, i w przymusie (Ez 34,4). Wody Morza Martwego (po 
uzdrowieniu) staną się częścią wód świątynnych. Nastąpi zatem pomnożenie 
wód zdrowych, co stanie się świadectwem działania niczym nieograniczonej 
zbawczej interwencji Jahwe.

W faktycznej historii wody Morza Martwego nigdy nie zostały „uzdro-
wione”. Zbiornik ten pozostaje najbardziej zasolonym morzem (jeziorem) na 
świecie. Proroctwo Ezechiela nie odnosi się jednak do kwestii geologicznych, 
lecz teologicznych (soteriologicznych), zgodnie z zasadą, że realia ziemskie 
są niezbędnym zobrazowaniem treści, które mają charakter duchowy i często 
transcendentny.

Ez 47,9

 וְהָיָה כָל־נֶפֶשׁ חַיָּה אֲשֶׁר־יִשְׁרֹץ אֶל כָּל־אֲשֶׁר יָובֹא שָׁם נַחֲלַיִם יִחְיֶה וְהָיָה
 הַדָּגָה רַבָּה מְאֹד כִּי בָאוּ שָׁמָּה הַמַּיִם הָאֵלֶּה וְיֵרָפְאוּ וָחָי כֹּל אֲשֶׁר־יָובֹא שָׁמָּה

הַנָּחַל׃

I stanie się: każda istota żyjąca, która pełza, do każdego (miej-
sca), dokąd przyjdzie tam (woda) potoków, (ona) będzie żyć; 
i stanie się: ryby dużo bardzo, ponieważ przyjdą tam wody te, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



233

(ponieważ) zostały uzdrowione, i  będzie żyć wszystko, dokąd 
przyjdzie, (właśnie) tam, ów potok.

נַחֲלַיִם LXX ο ποταμος

W. 9 zawiera dwukrotnie użytą formułę וְהָיָה (i stanie się, i będzie), dzie-
ląc frazę na dwie części. Słowa te następują po podstawowym stwierdzeniu 
o uzdrowionych wodach Morza Martwego (w. 8). W miejsce śmierci pojawi-
ło się życie, podobnie jak na początku w miejsce chaosu powstało życie (Rdz 
1,2.11-31). Czasownik היה (być, stać się) opisuje dzieło stwórcze Jahwe, począ-
tek wszelkiego życia (Rdz 1,3nn) oraz nowy początek życia opisywany przez 
Ezechiela (w. 9).

Po pierwszym użyciu וְהָיָה prorok rozpoczyna relację o życiu stwierdze-
niem: כָל־נֶפֶשׁ חַיָּה אֲשֶׁר־יִשְׁרֹץ (każda istota żyjąca, która pełza); sformuło-
wanie to jest bardzo pokrewne do wypowiedzi zawartej w opisie stworzenia: 
Potem Bóg rzekł: Niechaj się zaroją (ּיִשְׁרְצו) wody od roju (שֶׁרֶץ) istot żywych 
חַיָּה)  a ptactwo niechaj lata nad ziemią, pod sklepieniem nieba! (Rdz ,(נֶפֶשׁ 
1,20). Złożenie: istoty żywe odnosi się do organizmów żyjących w wodach. Te-
mat ten jest bardzo istotny dla Ezechiela, bo właśnie z wodami świątynnymi 
wiąże on kwestię odnowy życia. Środowisko wodne staje się dla proroka syno-
nimem tego, co żyje. W jego ujęciu woda (potok, morze) jest antytezą עֲרָבָה 
(miejsca suchego i pozbawionego życia – por. w. 8). Ezechiel uściśla, że chodzi 
mu o żywą istotę pełzającą (יִשְׁרֹץ). Użyty w w. 9 rdzeń שׁרץ (pełzać, poruszać 
się, roić) to hapax w Księdze Ezechiela, termin ten należy niemal wyłącznie do 
słownictwa Tory (Rdz 1,20.21; 7,21; 8,17; 9,7; Wj 1,7; 7,28; Kpł 5,2; 11,10.20.21
.23.29.31.41.42.43.44.46; 22.5; Pwt 14,19; por. Ps 105,30). Hagiografowie stoso-
wali czasownik שׁרץ w opisach ruchu, typowego dla świata zwierząt (w opozy-
cji do świata roślin). Ruch (pełzanie) wskazuje na witalność i jest antytezą mar-
twoty symbolizowanej przez עֲרָבָה (teren suchy). Prorok prezentuje zatem dwie 
całkowicie oddzielone od siebie strefy: życia i śmierci (inna antyteza występuje 
w kontekście świątyni: sacrum i profanum). Ezechiel wspominając o istocie ży-
wej zaznacza, że miał na myśli każdą (כָל) z nich, czyli nie było żadnego rodzaju 
żywych nie bytujących w tym środowisku. To radykalne sformułowanie zostało 
wzmocnione kolejną wyrazistą formułą: do każdego (miejsca) dokąd przyjdzie 
tam (woda) potoków, (ona) będzie żyć. Ezechiel nie informował o początkach 
zaistnienia istot żywych, co było specyfiką relacji Rdz 1,11-31, zakładał on bo-
wiem już ich istnienie, lecz równocześnie podkreślał, że poza środowiskiem 
wód świątynnych (oraz uzdrowionych) nie ma już życia. Tylko dokąd przyjdzie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



234

 Nastąpi harmonia .(יִחְיֶה) woda potoków, tam będzie utrwalone życie (יָובֹא)
ruchu (ובֹּא) wód z ruchem (שָׁרַץ) istot żyjących.

Po drugim użyciu וְהָיָה, prorok kontynuuje relację o życiu: ryba (הַדָּגָה) 
liczna bardzo, ponieważ przyjdą tam wody te, (ponieważ) zostały uzdrowione. 
Relacja o rybie (rybach) jest niemal identyczna (w formie gramatycznej) z re-
lacją o drzewie (drzewach):

w. 7 w. 9
עֵץ רַב מְאֹד  הַדָּגָה רַבָּה מְאֹד

(drzewo liczne bardzo) (ryba liczna bardzo)

Ryby, podobnie jak w wypadku drzewa, również będą bardzo liczne oraz 
dorodne. O rybie (דָּגָה) wspomina hagiograf w Rdz 1,26.28, natomiast spo-
śród proroków najczęściej Ezechiel (Ez 29,4.5; 47,9.10; por. Iz 50,2; Jon 2,2). 
Rodzaj męski (דָּג) najczęściej odnosi się do jednostkowego okazu (Jon 2,1.11; 
Ez 38,20), natomiast żeński (דָּגָה) – do zbiorowości (zastosowanie w w. 9). 
Dla Izraelitów ryba miała szczególne znaczenie kulinarne. Według Ezechie-
la żywotność pochodząca z ryb była gwarantowana przez wody, które zostały 
uzdrowione (por. w. 8), prorok zatem wskazuje, że środowiskiem bytowania 
licznych i dorodnych ryb będzie obszerny zbiornik, czyli morze. Uzdrowienie 
wód oznaczało równocześnie uzdrowienie całej biosfery, nastanie przyjaznego 
środowiska dla każdej istoty żywej.

Treść w. 9 (po zasadniczej dwuczłonowej relacji o życiu) kończy syntetycz-
na formuła: i będzie żyć wszystko, dokąd przyjdzie, (właśnie) tam, ów potok. 
Trzeci raz została (w w. 9) użyta cząsteczka כֹּל (każdy, wszystko), strukturyzuje 
ona całą wypowiedź, nadając jej charakter holistyczny. Dla Izraela nie będzie 
żadnego innego środowiska życia poza tym, ofiarowanym przez Jahwe. Na po-
czątku w. 9 prorok pisze już nie o (wodach) potoku, lecz (wodach) potoków 
 czyli dwóch potoków (liczba podwójna). Podobna myśl pojawia się ,(נַחֲלַיִם)
w wizji Zachariasza: W owym dniu wypłyną z Jerozolimy strumienie wód, po-
łowa z nich popłynie do morza wschodniego, a połowa do morza zachodniego. 
I w lecie, i w zimie tak będzie (Za 14,8). Wody życia z Jerozolimy dotrą zatem 
na wschód i na zachód, obejmując całą sferę życia Izraela. Ezechiel implicite 
wskazuje na rejon zachodni (wody drugiego potoku). Na zasadzie analogii, 
prorok sugeruje, że to, co dokonywało się na wschodzie, również stanie się na 
zachodzie.

W opisie terenu świątynnego prorok posługiwał się zasadą symetrii: to, 
co dotyczyło strony północnej (dziedziniec + bramy), odnosiło się również 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



235

do strony południowej (Ez 40,20-27). Sfera życia Izraela nie mogła ograniczać 
się jedynie do terytoriów wschodnich, lecz miała obejmować również tereny 
zachodnie, północne i południowe, które będą także ożywione wodami świą-
tynnymi.

Ez 47,10

 וְהָיָה יַעַמְדוּ עָלָיו דַּוָּגִים מֵעֵין גֶּדִי וְעַד־עֵין עֶגְלַיִם מִשְׁוטֹחַ לַחֲרָמִים יִהְיוּ
לְמִינָה תִּהְיֶה דְגָתָם כִּדְגַת הַיָּם הַגָּודֹל רַבָּה מְאֹד׃

I stanie się: stać będą nad nim rybacy od En Gedi aż do En Egla-
im, miejscem do rozłożenia sieci będą (brzegi); według gatunku 
(swego) będą ryby ich, jak ryby morza wielkiego, liczne bardzo.

יִהְיוּ LXX εσται
דְגָתָם LXX οι ιχθυες αυτης

W. 10 rozpoczyna się formułą וְהָיָה (i stanie się), która kontynuuje wątek 
zapoczątkowany w w. 9 (dwa pierwsze użycia וְהָיָה). Po ukazaniu bogactwa 
życia różnych istot (w. 9) prorok z kolei wskazuje na aktywność człowieka re-
prezentowaną przez rybaków: stać będą nad nim rybacy (דַּוָּגִים) od En Gedi 
aż do En Eglaim. Popularny nad Jeziorem Galilejskim zawód rybaka mało był 
znany w Judei (Iz 19,8; Jr 16,16). Nad Morzem Martwym nigdy nie było ryba-
ków. Ta sytuacja miała się zmienić. Rybacy staną nad wodami (morza/potoku) 
w linii wyznaczonej oazami: od En Gedi aż do En Eglaim. Pierwsza z nich, En 
Geni (źródło koźlęcia), była bardzo znana (Joz 15,62; 1 Sm 24,1.2; 2 Krn 20,2; 
Pnp 1,14; Ez 47,10); położona na zachodnim brzegu Morza Martwego, ucho-
dziła za najwspanialszą oazę tego regionu. Oaza En Geni uchodziła za syno-
nim piękna (Pnp 1,14; Syr 24,14) i obfitości życia. Znajdowała się tu obfitość 
wód przez cały rok (Nachal Dawid, Nachal Argot). Wyrastały w tym miejscu 
wspaniałe drzewa i krzewy, można było w niej dostrzec pasące się na zboczach 
koźlęta, które nadały nazwę oazie. Najstarsza świątynia (pogańska) powstała 
tu już ok. 3000 lat przed Chr. Dla każdego Izraelity En Geni był synonimem 
życia, a nawet środowiska pierwotnego raju (Pnp 1,14). Druga nazwa użyta 
przez Ezechiela to En Eglaim – jest ona zupełnie nieznana (można doszukiwać 
się tu aluzji do innych znanych oaz położonych nad Morzem Martwym lub 
Jordanem). Prorok używając tej nazwy miał na myśli jakąś mało znaną oazę, 
która była całkowitym przeciwieństwem wielkiej oazy En Gedi. Prorok sugeru-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



236

je jednak, że obfitość ryb (symbol obfitości wszelkiego życia) będzie taka sama 
w obu oazach. Tym samym znana oaza En Gedi staje się archetypem miejsca 
życiodajnego, takim stanie się cały rejon (nawet mało znane miejsca), do któ-
rego dotrą żywe wody świątynne.

W drugiej części w. 10 prorok stwierdza: miejscem do rozłożenia sieci 
będą (brzegi). Jest to bardzo syntetyczna formuła (w domyśle zawiera myśl 
o brzegach), opisująca środowisko rybackie. Ezechiel docenił rolę takich 
miejsc zwłaszcza w opisie upadku Tyru (Ez 46,5.14). Ta wielka potęga morska 
(miasto) miała utracić swoją spójność i stać się miejscem przeznaczonym dla 
rybaków (a nie pałaców królewskich i kupieckich). Motyw sieci w kontekście 
Tyru ma charakter negatywny, natomiast w kontekście aktywności rybaków – 
pozytywny. Powstanie przyjazne środowisko dla rybaków. Rybacy symbolizują 
wszystkich Izraelitów imających się różnych profesji.

Trzymając się obrazu życia rybackiego, prorok na zakończenie w. 10 stwier-
dza: według gatunku (swego) będą ryby ich, jak ryby morza wielkiego, liczne 
bardzo. Termin מִין (gatunek, typ, rodzaj) należy do słownictwa Tory (Rdz 
1,11.12.21.24.25; 6,20; 7,14; Kpł 11,14.15.16.19.22.29; Pwt 14,13.14.15.16.18), 
wyjątkiem jest użycie go przez Ezechiela (hapax). W Torze termin מִין wystę-
puje w opisie różnych gatunków stworzonych przez Boga istot, a także urato-
wanych zwierząt w czasie potopu oraz gatunków czystych i nieczystych wy-
mienionych w prawodawstwie Mojżeszowym. Ezechiel posługuje się zatem 
bardzo wyjątkowym terminem. W środowisku wód potoku i uzdrowionych 
wód morza będzie ogromna obfitość życia (ryb). Ezechiel tę obfitość przyrów-
nuje do biosfery znanej w środowisku morza wielkiego, czyli Morza Śródziem-
nego. To właśnie ten ogromny zbiornik wód (na stronie zachodniej) był dla 
Izraelitów archetypem obfitości życia (wpływy fenickie). Obfitość znana na 
zachodzie stanie się udziałem strony wschodniej. Centrum Izraela, jakim bę-
dzie kompleks świątynny, znajdzie się pomiędzy dwoma środowiskami obfito-
ści życia. Izrael zajmie miejsce, w którym nie będzie żadnych braków. Chwała 
Jahwe wypełni sferę duchową, a obfitość ryb wypełni sferę materialną. Pieczęć 
myśli Ezechiela stanowi formuła kończąca w. 10: מְאֹד  .(liczne bardzo) רבָּה 
Nawiązuje ona do wcześniejszych złożeń (ww. 7.9), nadając całej wypowiedzi 
(ww. 7-12) jednolity charakter.

Ez 47,11

בִּצֹּאותֹ וּגְבָאָיו וְלאֹ יֵרָפְאוּ לְמֶלַח נִתָּנוּ׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



237

Bagna jego i rowy jego nie będą uzdrowione; dla (pozyskania) 
soli będą dane.

W w. 11 nie występuje już formuła וְהָיָה (por. ww. 9-10), nie ma też mowy 
o uzdrowionych wodach i urodzajnych brzegach, lecz pojawia się zupełnie 
wyjątkowy motyw inicjowany stwierdzeniem: Bagna jego (ֹבִּצֹּאות) i rowy jego 
 ,nie będą uzdrowione. Uzdrowienie wód było dziełem chwały Jahwe (וּגְבָאָיו)
której moc była obecna w wodach świątynnych. Brak uzdrowienia (w. 11) był 
czymś przeciwnym. Taki stan miał być rezultatem postanowienia Pana. Nie 
zmieni się zatem oblicze bagien i rowów. Oba hebrajskie terminy zawierają su-
fiks ו (jego), który łączy podane informacje z danymi zawartymi w w. 10 (mo-
rze z uzdrowionymi wodami).

Termin בִּצָּה (podmokły teren, bagno) występuje jeszcze w tekście Hi 8,11; 
40,21 (żyzne bagna, na których rosną symboliczne rośliny Egiptu: lotos i pa-
pirus). Rejon Morza Martwego był zupełnie różny od środowiska egipskiego 
Nilu; dotyczyło to również kwestii bagien. Dla Izraelitów bagna Nilu były syno-
nimem życia, natomiast bagna Morza Martwego – synonimem śmierci.

Termin גֶּבֶא (cysterna, bajoro) występuje jeszcze w testamencie Izajasza 
(30,14) i oznacza zbiornik na wodę pitną. Ezechiel tymczasem używa tego 
wyjątkowego rdzenia w opisie terenu przyległego do Morza Martwego. Poza 
oazami (wspomnianymi w w. 10) okolica tego jeziora (zwłaszcza w części po-
łudniowej) pozbawiona była roślinności, a na brzegu widać było skały solne. 
Prorok sugeruje, że rowy wypełnione były wodą, które nie będą uzdrowione. 
Ta woda zatem, w przeciwieństwie do zasadniczego zbiornika (w. 9), nie bę-
dzie obfitować w różnorodne postacie życia.

W drugiej części w. 11 prorok stwierdza: dla (pozyskania) soli (מֶלַח) będą 
dane. Celowość pozostawienia tego rejonu bez uzdrowionych wód nie jest 
wyraźnie określona, stąd w nawiasie została dodana formuła: dla pozyskania, 
która nie jest tak oczywista (niekoniecznie wynika z treści wersetu). Pewne 
(pod względem krytyki tekstu) natomiast są formy: מֶלַח (sól) oraz נָתַן (da-
wać). Sól (według Ezechiela) była używana w zabiegach neonatologicznych 
(Ez 16,4) oraz kultycznych (Ez 43,24). Sól uchodziła za środek podtrzymu-
jący życie, utrwalający i chroniący organizmy. Znane było przymierze soli, 
czyli trwałe i mocne (Lb 18,19; 2 Krn 13,5), z drugiej strony sól była znakiem 
sądu i karania Bożego (Pwt 29,22; Ps 107,34). Izraelici nazywali Morze Mar-
twe Morzem Soli (ים המלח) i doceniali znaczenie jego minerałów. Ezechiel 
wskazuje właśnie na tę jego specyfikę, pisząc o soli. Z jednej strony powstanie 
strefa, która pozbawiona będzie życia, z drugiej natomiast pozyskiwanie soli 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



238

było czymś koniecznym dla funkcjonowania Izraela we wszystkich przejawach 
życia świeckiego i religijnego.

Ez 47,12

 וְעַל־הַנַּחַל יַעֲלֶה עַל־שְׂפָותֹ מִזֶּה וּמִזֶּה כָּל־עֵץ־מַאֲכָל לאֹ־יִובֹּל עָלֵהוּ וְלאֹ־יִתֹּם
 פִּרְויֹ לָחֳדָשָׁיו יְבַכֵּר כִּי מֵימָיו מִן־הַמִּקְדָּשׁ הֵמָּה ויֹצְאִים וְהָיוּ פִרְויֹ לְמַאֲכָל

וְעָלֵהוּ לִתְרוּפָה׃

I  nad potokiem wyrośnie na brzegu jego z  tej i  z  tamtej stro-
ny, wszelkie drzewo jadalnych (owoców); nie zwiędnie liść jego 
i nie ustanie owoc jego; dla (każdego z) miesięcy swoich będą na 
nowo owocować, ponieważ wody jego z miejsca świętego, (z tego 
miejsca) one wychodzą; i  będzie owoc jego do jedzenia, a  liść 
jego na lekarstwo.

Po uwadze na temat morza i jego otoczenia (ww. 8-11) prorok ponownie 
zwraca uwagę na wody potoku: I nad potokiem wyrośnie na brzegu jego z tej 
i z tamtej strony, wszelkie drzewo jadalnych (owoców). Formuła וְעַל (i nad) ma 
przede wszystkim zastosowanie (u Ezechiela) w opisach granic i podziału zie-
mi (Ez 48,2-28). Potok wypełniony wodą świątynną tworzył szczególną arterię 
życia dla ziemi Izraela (por. 7). Drzewa na niej rosnące, po prawej i lewej stro-
nie, będą miały jadalne owoce (מַאֲכָל). Ta informacja miała istotne znaczenie 
dla ludzi pustyni, bowiem tylko drzewo, które posiadało owoce jadalne, było 
cenione; taka roślina była gwarantem bezpieczeństwa.

Owocowanie każdego drzewa miało charakter sezonowy i było zależne od 
typu rośliny, klimatu i gleby. Ezechiel (w nawiązaniu do wyjątkowego charak-
teru wód świątynnych) podkreśla jednak niezwykłą cechę drzew potoku: nie 
zwiędnie liść jego, i nie ustanie owoc jego; dla (każdego z) miesięcy swoich będą 
na nowo owocować. W tej części w. 12 prorok obok owocu wskazuje również 
na liście (ּעָלֵהו) drzewa. W BH rzadko jest mowa o liściach (Rdz 3,7; 8,11; 
Kpł 26,36; Iz 1,30; 34,4; 64,5; Jr 8,13; Ps 1,3), zwłaszcza w kontekście motywu 
owoców. Dorodne liście były znakiem żywotności drzewa i zapowiadały dobre 
owocowanie. Tylko odpowiednia ilość wody zapewniała taką kondycję rośliny 
(w Izraelu nie brakuje dobrych i nasłonecznionych gleb, lecz brakuje wody). 
Często widuje się zeschnięte liście drzew i krzewów. Cykl rocznych pór (su-
chych i wilgotnych miesięcy) wyznaczał rytm owocowania. To prawo natury 
nie będzie jednak funkcjonowało w odnowionej ziemi. Liście pozostaną na za-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



239

wsze soczyście zielone, czyli nie będą więdły (לאֹ־יִובֹּל). Rdzeń נָבֵל (usychać, 
niszczyć) w znaczeniu uschniętych liści pojawia się kilkakrotnie w BH (Iz 1,30; 
34,4; 64,5; Jr 8,13; Ps 1,30) i niemal zawsze w kontekście porównania suchych 
liści do człowieka lub do społeczności ulegającej destrukcji. Ezechiel tymcza-
sem koncentruje się na przyrodzie ożywionej i jej pozytywnym udziale w pro-
cesie odnowy dokonującej się w ziemi Izraela. Obfitości zieleni liści będzie od-
powiadać dorodność owoców, których dojrzewanie będzie procesem bez kresu 
 ,Ezechiel już wcześniej, w opisie niechlubnej historii Jerozolimy .(וְלאֹ־יִתֹּם)
zapewnia, że nastąpi kres (וַהֲתִמֹּתִי) jej nieczystości. W historii miasta miały 
dokonać się dwa radykalne wydarzenia: ustanie nieczystości/bałwochwalstwa 
(rodzącej śmierć) i nastanie błogosławieństwa Jahwe (owocowanie = życie). 
Każdy miesiąc będzie czasem owocowania, pełni życia.

Na zakończenie w. 12 prorok stwierdza: ponieważ wody jego z miejsca świę-
tego, (z tego miejsca) one wychodzą; i będzie owoc jego do jedzenia, a liść jego na 
lekarstwo. Frazę tę otwiera cząsteczka כִּי (ponieważ), zatem prorok ponownie 
uzasadnia treść przekazanego orędzia o życiu. Zmiana zaistnieje wyłącznie na 
skutek spływających wód z miejsca świętego. Potok wyznaczy linię życia, strefę 
bezpieczeństwa dla każdego człowieka. Wspomniane wcześniej owoce i liście 
będą zaspokajały potrzeby Izraela zarówno na płaszczyźnie spożywczej, jak 
i medycznej. Wody świątynne, które uzdrowiły wody Morza Martwego, będą 
również (dzięki liściom) uzdrawiać (לִתְרוּפָה) człowieka.

Nowe granice ziemi Izraela (47,13-20)

Ziemia Izraela dziedzictwem ofiarowanym przez Jahwe (ww. 13-14); gra-
nica północna (ww. 15-17); granica wschodnia (w. 18); granica południowa 
(w. 19); granica zachodnia (w. 20).

Ez 47,13

 כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה גֵּה גְבוּל אֲשֶׁר תִּתְנַחֲלוּ אֶת־הָאָרֶץ לִשְׁנֵי עָשָׂר שִׁבְטֵי
יִשְׂרָאֵל ויֹסֵף חֲבָלִים׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



240

Tak mówi Pan, Jahwe: Ta (jest) granica, (w obrębie) której odzie-
dziczycie ziemię (daną) dla dwunastu pokoleń Izraela, Józefowi 
(przypadnie) część podwójna.

אֲדנָֹי LXX brak
גֵּה גְבוּל LXX ταυτα τα ορια

Po prowadzeniu przez męża-przewodnika po obszarze nawodnionym wo-
dami świątynnymi (Ez 47,1-12) prorok otrzymuje kolejne słowa od Jahwe: Tak 
mówi Pan, Jahwe (w. 13; por. 46,1.16). Ta często występująca w całej Księdze 
Ezechielu formuła pojawia się ostatni raz w piśmie (por. jednak w. 23; 48,29). 
Prorok będzie poinformowany o granicach odnowionej ziemi i jej podziale 
(ww. 13-23).

Na początku słowa Jahwe przywodzą myśl o całym obszarze ofiarowanej 
ziemi: Ta (jest) granica (גְבוּל), (w obrębie) której odziedziczycie (ּתִּתְנַחֲלו) zie-
mię. Termin גְבוּל (obszar, granica) jest bardzo użyteczny w tekście Ez 40–48, 
w którym jest mowa o terytorium i granicach obszaru świątynnego oraz całej 
ziemi obietnicy (Ez 40,12; 43,12.13.17.20; 41,1; 47,13.15.16.17.18.20). Ezechiel 
posługując się tą formą w w. 13, traktuje ją synonimicznie do terminu ziemia 
-który jest rozumiany jako wyłączony obszar (pozostałe tereny to zie ,(הָאָרֶץ)
mie obce, zamieszkiwane przez ludy obce, którymi się prorok nie zajmuje), 
określony granicą będzie to dziedzictwo (ּתִּתְנַחֲלו) ludu Jahwe. Owo dziedzic-
two to zabezpieczenie, jakie otrzyma naród od Pana (por. Ez 47,13), będzie to 
najlepsza cząstka całej stworzonej ziemi, bowiem dotrą do niej uzdrawiające 
wody potoków świątynnych (por. w. 9).

W drugiej części wypowiedzi pojawia się wyjątkowy motyw: dla dwuna-
stu pokoleń Izraela, Józefowi (przypadnie) część podwójna. Temat dwunastu 
potomków (w BH) występuje w kontekście zawarcia przymierza Boga z Abra-
hamem: Co do Izmaela, wysłucham cię: Oto pobłogosławię mu, żeby był płod-
ny, i dam mu niezmiernie liczne potomstwo; on będzie ojcem dwunastu książąt, 
narodem wielkim go uczynię (Rdz 17,20). Tekst ten nie odnosi się jednak do 
potomków pochodzących od Izaaka, lecz Izmaela. Była to jednak zapowiedź, 
opisu potomstwa Jakuba (Rdz 35,22). W Pięcioksięgu i pismach historycznych 
(por. Nowy Testament) ten motyw jest bardzo popularny, zupełnie jednak nie-
obecny u proroków, a wyjątkiem jest analizowany werset. Ezechiel wraca za-
tem do myśli podstawowej, a mianowicie do tematu dziedziczenia ziemi przez 
dwanaście pokoleń Izraela, czyli do dziejów z czasów Jozuego (Joz 13–20). Wi-
zja Ezechiela nie jest zatem oderwana od historii narodu, wprost przeciwnie, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



241

poucza, że odnowiony Izrael będzie kontynuacją dziejów potomków Jakuba. 
Miało to istotne znaczenie dla zesłańców, którzy pozbawieni ziemi otrzyma-
li jasne wskazówki dotyczące ich przyszłości. Nie będą na zawsze mieszkali 
w Babilonii, lecz powrócą do ziemi, podobnie jak było to w przeszłości, w cza-
sach Mojżesza i Jozuego. Tym razem nie będzie jednak militarnego zdobywa-
nia ziemi (sam Jahwe pokona wrogów – por. Ez 38–39), lecz pełne pokoju jej 
przejęcie. Droga do tego dzieła została utorowana powrotem chwały Jahwe do 
świątyni (Ez 43,1-12).

Ostatnia uwaga proroka o Józefie i podwójnej części nawiązuje do daw-
nego podziału ziemi, w którym potomkowie Aarona (kapłani) i lewici nie 
dziedziczyli osobnego terytorium (Lb 18,20-24; por. Ez 44,28), natomiast po-
dwójne dziedzictwo otrzymali synowie Józefa Efraim i Manasses (Rdz 48,13-
22). Ezechiel zapowiada więc, iż Jahwe podtrzyma w mocy ten przywilej, który 
będzie obowiązywał Izrael przebywający w odnowionej ziemi.

Ez 47,14

 וּנְחַלְתֶּם ואֹתָהּ אִישׁ כְּאָחִיו אֲשֶׁר נָשָׂאתִי אֶת־יָדִי לְתִתָּהּ לַאֲבֹתֵיכֶם וְנָפְלָה
הָאָרֶץ הַזֹּאת לָכֶם בְּנַחֲלָה׃

I odziedziczycie ją, mąż (każdy, tak) jak brat jego, kiedy pod-
niosłem rękę Moją, żeby dać ją dla ojców waszych, i przypadnie 
ziemia ta wam w dziedzictwo.

Prorok ostatni raz używa rdzenia נחל, który w formie czasownikowej zna-
czy objąć dziedzictwo (por. w. 13), a w rzeczownikowej rzekę lub potok (por. 
w. 5.6.7.9.12). Prorok operuje tym rdzeniem w obu znaczeniach, wykazując, że 
dziedzictwo Izraela będzie ziemią uzdrowioną (por. w. 12) i doskonałą do re-
alizowania życia w pokoju, bezpieczeństwie i obfitości. Zapewnienie o dziedzi-
czeniu (wyrażone w formie 2. os. l. mn.: ּתִּתְנַחֲלו) powtórzone w w. 14 ma na 
celu usunięcie wszelkich wątpliwości w kwestii przyszłości Izraela. Ww. 13-14 
tworzą paralelizm synonimiczny W w. 13 mowa była o dwunastu pokoleniach 
Izraela z wyróżnieniem Józefa mającego część podwójną, natomiast w w. 14 jest 
mowa o mężu, czyli o każdym Izraelicie (wszystkich braciach). Tym samym 
podział na pokolenia nie będzie już w przyszłości powodem do jakiejkolwiek 
schizmy, jak to się stało po śmierci Salomona. Izrael stanie się jak jeden mąż, 
a relacje między wszystkimi pokoleniami będę się opierały na więzach bra-
terskich, które dla ludów Bliskiego Wschodu zawsze były najważniejsze i nie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



242

podlegały żadnym korektom. Ezechiel w trzech wstępnych określeniach: dzie-
dziczyć (נחל), mąż (ׁאִיש) i brat (אָח) zawarł podstawową myśl o przyszłości 
Izraela. Przyszłość miała zostać uformowana nie na skutek wewnętrznej sa-
moprzemiany narodu, lecz na skutek interwencji Jahwe, który realizował swe 
postanowienie niezależnie od kondycji Izraela.

Izrael pozostający w niewoli przeżywał głęboką zapaść, nie był zdolny do 
samokreacji; w tym kontekście wyjątkowo brzmi zapewnienie Jahwe: kiedy 
podniosłem rękę Moją (נָשָׂאתִי אֶת־יָדִי), żeby dać ją dla ojców waszych. Ręka 
Jahwe od początku misji Ezechiela wyznaczała charakter jego posłannictwa 
(por. Ez 1,3), i nade wszystko było znakiem przysięgi i błogosławieństwa Pana. 
Prorok w w. 14 nawiązuje do przysięgi Jahwe złożonej w dawnych czasach, 
a utrwalonej w tradycjach sięgających epoki patriarchalnej (Rdz 13,14-17; 
35,9-12). Izrael będzie dziedziczył obietnice dane ojcom (לַאֲבֹתֵיכֶם). Przy-
szłość narodu Ezechiel ściśle wiąże z jego początkami. Jahwe nie powoła za-
tem nowego ludu, lecz odnowi naród, który wywodzić się będzie od Abraha-
ma. Prorok podkreśla również ideę daru (ּלְתִתָּה), która ma istotne znaczenie 
w relacji Jahwe – Izrael. W tym kontekście ziemia (הָאָרֶץ) staje się synonimem 
wszelkiego dobra, jakie miał naród otrzymać od Pana. Charakter tej ziemi zo-
stał opisany wcześniej (por. ww. 1-12). Wody potoku świątynnego uprzedzą 
wszelką aktywność Izraela na obszarze terytorium mu ofiarowanego.

Ezechiel kończąc w. 14 stwierdza: i przypadnie ziemia ta wam w dzie-
dzictwo. Motyw dziedzictwa tworzy inkluzję całej wypowiedzi (w. 14). Dzie-
dzictwo oznacza ścisłą łączność przyszłego ludu z Izraelem, ludu kształtowa-
nego począwszy od epoki patriarchalnej. Pozostaną w mocy obietnice dane 
przodkom. Naród przebywający na wygnaniu musiał się przygotowywać do 
nowego Wyjścia i nowego wkroczenia do ziemi obietnicy. Mocne zakorze-
nienie w przeszłości pozwoli ludowi na pełną integrację w przyszłości. Nade 
wszystko wszelkie wspomnienia o interwencji Jahwe w dziejach przodków 
będą częścią otrzymanego dziedzictwa. Ta sama moc, która zbawiała Izrael 
w przeszłości, będzie aktywna w przyszłości. Prorok już wcześniej ujawnił, że 
w nowych okolicznościach Pan zatriumfuje niepodzielnie, stąd nie będzie już 
niebezpieczeństwa apostazji na wzór odstępstwa z przeszłości (wszyscy wro-
gowie Izraela zostaną pokonani – por. Ez 25–39).

Ez 47,15

וְזֶה גְּבוּל הָאָרֶץ לִפְאַת צָופֹנָה מִן־הַיָּם הַגָּודֹל הַדֶּרֶךְ חֶתְלֹן לְובֹא צְדָדָה׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



243

To (jest) granica ziemi: dla strony północnej, od morza wielkiego 
drogą do Chetlonu, aby wejść do Cedadah.

לְובֹא LXX + Ημαθ

Kwestia wyznaczania granicy (גְּבוּל) była żywa w Izraelu począwszy od 
epoki patriarchalnej (Rdz 10,19; 23,17; 47,21). Szczególnie ważne były granice 
odnoszące się do terytoriów poszczególnych pokoleń. Izrael nigdy nie miał 
otrzymać „całej” stworzonej ziemi, lecz jej część. Była to konsekwencja obiet-
nicy danej Abrahamowi, a następnie realizowanej w epoce Mojżesza i Jozuego 
(por. Lb 34,1-15; Joz 13,1–19,51). Naród był ściśle związany z precyzyjnie okre-
ślonym terytorium. Ziemia była widomym i koniecznym znakiem panowania 
Jahwe i realizacji Jego obietnicy. Ezechiel nawiązuje do tej tradycji i przemawia 
do ludu pozbawionego ziemi. W ten sposób bazując na doświadczeniu Izraela, 
wskazuje na nowy wymiar realizacji obietnicy Jahwe, która będzie udziałem 
całego ludu (wszystkich pokoleń).

W. 15 rozpoczyna formuła: To (jest) granica ziemi (por. ww. 13.17), która 
nawiązuje do w. 13, w którym mowa była o dziedzictwie dwunastu pokoleń 
oraz dwóch częściach Józefa (aspekt socjalny), natomiast począwszy od w. 15 
następuje relacja o granicach ziemi. Ze względów topograficznych terytorium 
Izraela miało słabo określoną granicę północną i południową, natomiast za-
chodnia i wschodnia były wyznaczone bardziej precyzyjnie (Morze Śródziem-
ne, Jordan + Morze Martwe). Prorok rozpoczyna opis granic ziemi od strony 
północnej (צָופֹנָה), czyli najbardziej newralgicznego kierunku ze względu na 
tradycyjną dominantę Fenicji oraz Damaszku na tym obszarze.

Na początku Ezechiel wskazuje na הַגָּודֹל  czyli na ,(morze wielkie) הַיָּם 
Morze Śródziemne. Był to najbardziej charakterystyczny punkt odniesienia 
w całym rejonie. Morze to uchodziło za prototyp wszelkiej obfitości (por. 
w. 17). Dostęp do niego kontrolowali Fenicjanie i Filistyni, jednak ludy te zo-
staną przez Jahwe całkowicie pokonane (Ez 25,15–28,23) i nie miały już więcej 
stanowić żadnego zagrożenia dla Izraela, zatem lud będzie miał swobodny do-
stęp do morza. Taki stan zaistnieć miał po raz pierwszy w historii Izraela, choć 
idealne granice dawnego Izraela były również określone (por. Lb 34,6-9)

Najbardziej wysuniętym punktem północnym wybrzeża miał być rejon 
 ,prorok dodaje, że chodzi tu o drogę (do)…, czyli znany trakt ;(Chetlonu) חֶתְלֹן
który był w starożytności używany. Chodzi o libańskie wybrzeże, które posia-
dało bardzo wąską dolinę nadmorską, bowiem Góry Libanu schodzą niemal 
do morza. Wspomniana droga mogła biegnąć wzdłuż wybrzeża względnie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



244

stanowić trakt przebiegający poprzez przełęcz górską. Nazwa חֶתְלֹן jest uży-
wana wyłącznie przez Ezechiela (por. 48,1), natomiast rdzeń חתל znaczy 
otulać (por. Ez 16,4) i należy do słownika macierzyńskiego (otulać dziecko). 
Być może wspomniana miejscowość była otoczona pasmami górskimi przy-
pominającymi swymi kształtami otulinę ściśle przylegającą do niemowlęcia. 
Najczęściej identyfikuje się to miejsce ze współczesną miejscowością Heitela 
na północny-wschód od Trypolisu (25 km). W nazwie tej występują rdzenne 
 które mogą nawiązywać do góry Dżebel Akkar, u stóp której leży miasto ,חתל
Heitela; jest to rejon ujścia potoku Nahrel-Kabir do Morza Śródziemnego. Pro-
rok wskazuje zatem na punkt mocno wysunięty na północ, który w dawnych 
epokach nigdy nie stanowił granicy Izraela (terytorium Fenicji). Chodzi zatem 
o nowy podział ziemi, który nie będzie zwykłym odwzorowaniem podziału 
z okresu Mojżesza – Jozuego.

Kolejna nazwa własna to ָצְדָד (Cedada) użyta wraz z kierunkowym ה, 
stąd צְדָדָה. Chodzi o miejscowość położoną w głębi lądu i identyfikowaną ze 
współczesnym osiedlem Cadad w pobliżu drogi Damaszek – Hims, a więc na 
ważnym szlaku łączącym Mezopotamię z Egiptem.

Ez 47,16

 חֲמָת בֵּורֹתָה סִבְרַיִם אֲשֶׁר בֵּין־גְּבוּל דַּמֶּשֶׂק וּבֵין גְּבוּל חֲמָת חָצֵר הַתִּיכֹון
אֲשֶׁר אֶל־גְּבוּל חַוְרָן׃

Chamat, Berotah, Sibraim, które (jest) pomiędzy granicą Da-
maszku, a pomiędzy granicą Chamat, Chacer Hatikon, które jest 
na granicy Chauranu.

חָצֵר הַתִּיוכֹן LXX αυλη του Σαυναν
אֶל עַל =

W w. 16 pojawiają się kolejne nazwy własne, z których najbardziej zna-
nymi są: חֲמָת (Chamat), דַּמֶּשֶׂק (Damaszek) oraz חַוְרָן (Chauran). Pierwsza 
z nich występuje dwukrotnie i rozpoczyna w. 16, pozostając w ścisłym związ-
ku z zakończeniem w. 15, a zwłaszcza z formą לְב�א (aby wejść). Złożenie 
חֲמָת -znane jest już w relacji Księgi Liczb i Jozu (wejście do Chamat) לְב�א 
ego (Lb 13,21; 34,8; Joz 13,5; por. Sdz 3,3; 1 Krl 8,65; 2 Krl 14,25; 1 Krn 13,5; 
Am 6,14). Ezechiel stosuje również to złożenie (por. 47,20; 48,1), a poza nim 
z proroków jedynie Amos (6,14). Chamat (współczesne Hama) położone było 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



245

nad Orontesem (obecnie Nahr el-Asi) na północ od Damaszku (w odległo-
ści 200 km), jako granica północna Ziemi Objecanej wspominana w tekstach 
1 Krl 8,65 i Am 6,14. W stosunku do Heitela/Chetlonu Chamat był położony 
znacznie na północ i znajdował się na terytorium rozciągającym się pomiędzy 
Damaszkiem a Alalach (również nad Orontesem).

Drugim punktem odniesienia był Damaszek, wspominany już wcześniej 
przez proroka (27,14; por. 47,17.18; 48,1). Było to miasto handlowe (Ez 27,18), 
położone na skraju pustyni z dostępem do wody (rzeki Abana i Parpar), wspo-
minane już w czasach Abrahama (Rdz 14,15; 15,2), z którym Izrael pozostawał 
w różnych relacjach w okresie królewskim (2 Sm 8,5.6; 1 Krl 11,24; 19,15; 2 Krl 
5,12; 8,7.9; 14,28; 16,9); spośród proroków najczęściej wspominane przez Eze-
chiela i Izajasza (poza tym przez Jeremiasza i Amosa). Miasto to miało znaleźć 
się w ramach obszaru ziemi Izraela, tym samym zniknąć miało napięcie wywo-
łane obcymi prądami religijno-kulturowymi i politycznymi, jakie z Damaszku 
docierały do Izraela. Prorok w w. 16 trzykrotnie posługuje się terminem גְּבוּל 
(granica), który jest skorelowany z trzema podstawowymi nazwami użytymi 
w wypowiedzi (Chamat, Damaszek, Chauran); były to punkty orientacyjne, 
dobrze znane wszystkim Izraelitom. Wprawdzie nazwa Chauran (rdzeń ten 
pojawia się również w nazwie Bet-Choron – por. Joz 10,10.11; 16,3.5; 21,22) 
występuje jedynie u Ezechiela, to znana jest z tekstów pozabiblijnych (egip-
skie, asyryjskie) i odnosi się do rejonu Baszanu na północny-wschód od Gali-
lei, na południe od Damaszku i na północ od rzeki Jarmuk, gdzie wznoszą się 
wzgórza.

Do tych podstawowych nazw (znanych) prorok dodaje kolejne trzy trudne 
do identyfikacji. Pierwsza z nich to בֵּורֹתָה (Berotah), która jest identyfikowa-
na z miejscowością wypomnianą w 2 Sm 8,8: A z miast Hadadezera, Tebach 
i Berotaj, zabrał król Dawid również wielką ilość brązu. Wspomniane Berotaj/
Berotah to prawdopodobnie współczesne Bereitan położone na południe od 
Baalbek,45 km na północ od Damaszku. Tymczasem Sibraim identyfikuje się 
z Chirbet Sanbarijeh. Obie miejscowości były położone pomiędzy Damasz-
kiem a Chamt (rejon północny), natomiast wyjątek stanowiło Chacer Hatikon, 
które znajdowało się między Damaszkiem a Chauranem (rejon południowy), 
lecz nie można go bliżej zidentyfikować.

W w. 16 Ezechiel prezentuje geografię północnych granic nowego Izra-
ela. Użyte nazewnictwo musiało być zrozumiałe dla jego odbiorców i dawa-
ło w miarę szczegółowe informacje pozwalające zesłańcom wyobrazić sobie 
nowe terytorium, którego granice były w znaczny sposób oddalone od Jerozo-
limy, a zatem i od świątyni, co rodziło poczucie bezpieczeństwa w sprawowa-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



246

niu kultu i zamieszkania całego narodu, nie nękanego odtąd przez zaborczych 
sąsiadów.

Ez 47,17

 וְהָיָה גְבוּל מִן־הַיָּם חֲצַר עֵיונֹן גְּבוּל דַּמֶּשֶׂק וְצָופֹן צָופֹנָה וּגְבוּל חֲמָת וְאֵת
פְּאַת צָופֹן׃

I będzie granica od morza do Chacar Ejnon; (i będzie) grani-
ca Damaszku, i (będzie granica) północy na północ, (będzie) aż 
(do) granicy Chamat, i to (jest) strona północna.

עֵיונֹן LXX Αιναν
וְצָופֹן צָופֹנָה וּגְבוּל חֲמָת LXX brak

Kończąc prezentację granicy północnej (trzy razy użyty termin צָופֹן), pro-
rok ponownie rozpoczyna werset od motywu morza, bez określenia wielkie 
(por. w. 15), jednak w tekście chodzi właśnie o Morze Śródziemne. Od wy-
brzeża granica będzie przebiegać do עֵיונֹן -czyli miej ,(Chacar Ejnon) חֲצַר 
scowości o podobnej nazwie do Chacer Hatikon (w. 16), lecz innej od niej; być 
może chodzi tu o współczesny Qaryatein, położony ok. 100 km na północ od 
Damaszku w kierunku Palmyry. W centrum tego rejonu będzie znajdował się 
Damaszek, a jego najbardziej oddalonym punktem północno-wschodnim bę-
dzie Chamat.

Ez 47,18

 וּפְאַת קָדִים מִבֵּין חַוְרָן וּמִבֵּין־דַּמֶּשֶׂק וּמִבֵּין הַגִּלְעָד וּמִבֵּין אֶרֶץ יִשְׂרָאֵל
הַיַּרְדֵּן מִגְּבוּל עַל־הַיָּם הַקַּדְומֹנִי תָּמדֹּוּ וְאֵת פְּאַת קָדִימָה׃

A strona wschodnia (będzie miała granicę): między Chauranem 
a  między Damaszkiem, i  między Gileadem a  między ziemią 
Izraela (w rejonie) Jordanu, od granicy w stronę morza wschod-
niego zmierzycie; i to (jest) strona wschodnia.

חַוְרָן וּמִבֵּין LXX και ανα μεσον
מִגְּבוּל LXX διοριζει

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



247

Granica wschodnia obejmowała przede wszystkim teren Cisjordanii, 
a więc obszar położony na zachód od rzeki Jordan. W przeciwieństwie do opi-
su bram świątynnych kierunek wschodni nie został omówiony na pierwszym, 
lecz na drugim miejscu (por. Ez 40,6-16). Bardziej skomplikowany przebieg 
granicy odnosi się do północnego odcinka wschodniej granicy. Niewątpliwie 
najbardziej na północ wysuniętym punktem było Chacar Ejnon (por. w. 17), 
tu jednak nie wzmiankowane (por. Ez 48,1). Prorok natomiast koncentruje 
uwagę na trzech odcinkach położonych bardziej na południe. Po pierwsze, 
został wymieniony rejon pomiędzy Damaszkiem a Chauranem, czyli pła-
skowyż Baszanu (por. w. 16). Po drugie, jest mowa o rejonie między Izraelem 
a Gileadem. O tej krainie, po drugiej stronie Jordanu, Ezechiel wspomina je-
dynie na tym miejscu. Gilead to kraina, która rozciągała się od rzeki Jarmuk 
na północy po potok Arnon na południu. Rzeka Jarmuk wpływała do Jorda-
nu, natomiast potok Arnon do Morza Martwego, który w w. 18 nazwany zo-
stał morzem wschodnim. Według tego opisu, do nowego Izraela nie będzie na-
leżała Transjordania, która była częścią ziemi obiecanej w przeszłości (część 
pokolenia Manassesa, Gad i Ruben).

Zanim prorok zakończy werset ramową formułą: קָדִיםָה  strona) פְאַת 
wschodnia) stosuje czasownik ּתָּמדֹּו (zmierzycie), który nie pasuje do kontek-
stu; LXX w tłumaczeniu stosuje formę φοινικωνος, która nawiązuje do palmy 
daktylowej, jak hebrajski rdzeń תמר (palma) graficznie podobny do formy  
 W tekście mógł pojawić się błąd kopisty, bowiem .(mierzyć = מדד od) תמד
w miejsce formy czasownikowej bardziej pasuje tu nazwa własna Tamar (por. 
w. 19) – była to oaza położona na południe od Morza Martwego. Miejsce to 
byłoby najbardziej wysuniętym na południowy-wschód punktem granicznym. 
Granica wschodnia nie miała jednolitego ciągu, bowiem w jej części południo-
wej była bardziej przesunięta na zachód, na wysokości rzeki Jarmuk.

Ez 47,19

 וּפְאַת נֶגֶב תֵּימָנָה מִתָּמָר עַד־מֵי מְרִיובֹת קָדֵשׁ נַחֲלָה אֶל־הַיָּם הַגָּודֹל וְאֵת
פְּאַת־תֵּימָנָה נֶגְבָּה׃

A strona południowa na południe: z Tamar do wód Meribot Ka-
desz, potokiem do morza wielkiego, i to (jest) strona południowa 
na południu.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



248

W opisie granicy południowej prorok stosuje schemat zastosowany w w. 
18 (granica wschodnia) i używa ramowych określeń: A strona południowa na 
południe (…) i to (jest) strona południowa na południu. W stosunku do w. 18 
ma miejsce rozszerzenie tej formuły w postaci redundancji, poprzez użycie ter-
minów synonimicznych na określenie południa: נֶגֶב oraz תֵּימָן; warto zazna-
czyć, że oba te określenia używane bywają również jako nazwy własne: Negeb 
oraz Teman (krainy na południe od Judei). Formuły ramowe obecne w w. 19 są 
świadectwem wyrażeń idiomatycznych, stosowanych w ówczesnej epoce. Dla 
Izraelitów nazwy Negeb i Teman były bardzo sugestywne i przywoływały myśl 
o przeszłości utrwalonej w tradycji patriarchalnej i Wyjścia (Rdz 36,11.15.42; 
Lb 13,17.22.29; 21,1; Pwt 1,7; 34,3; por. Hi 2,11; 4,1; 15,11; 22,1; 42,7.9).

Granica południowa opierała się o tereny pustynne, które były od tysiącle-
ci zamieszkałe przez nomadów. Ten styl życia prowadził Izrael w czasach Moj-
żesza. Pierwszym punktem orientacyjnym tej granicy było Tamar (por. w. 18), 
oaza (palmowa), która się wyróżniała swoją żywotnością na tle „księżycowe-
go” krajobrazu okolic położonych na południe od Morza Martwego. W tym 
punkcie schodziła się granica wschodnia z południową w odnowionej ziemi 
Izraela. Podobnie jak granica północna (w. 15), również rubieże południowe 
sięgały do Morza Śródziemnego, zwanego הַיָּם הַגָּודֹל (morze wielkie). Pomię-
dzy skrajnymi punktami (Tamar – morze) znajdowały się tereny, których dwa 
określenia pojawiają się w tekście.

Pierwsze z nich to ׁמֵי מְרִיובֹת קָדֵש (wody Meribot Kadesz). W tym rozbu-
dowanym określeniu pojawia się pospolity rzeczownik מֵי (wody), który wska-
zuje na oazę, zatem kolejne określenia stanową część nazwy własnej. Pierw-
sze określenie to מְרִיובֹת (Meribot). Jest to liczba mnoga od מְרִיבָה, która to 
nazwa pojawia się w relacji Wyjścia (Wj 17,7; Lb 20,13.24; 27,14; Pwt 32,51; 
33,8). Było to miejsce sporu i kłótni, a sama nazwa pochodzi z rdzenia רִיב 
(sprzeczka, kłótnia). Źródła wody na pustyni zawsze były miejscami najważ-
niejszymi dla ludzi przebywających na pustyni. Spory o dostęp do nich pro-
wadziły do wojen plemiennych, zatem owe spory (wojny) zostały utrwalone 
w postaci nazwy własnej מְרִיובֹת.

Drugie określenie to ׁקָדֵש (Kadesz), które można identyfikować z Kadesz 
Barnea z okresu pobytu Izraela na pustyni (por. Lb 27,14; 38,8; 34,4; Pwt 1,2; 
2,14; 9,23; 32,51). Miejsce to jest identyfikowane z oazą Ain Qudeirat (obec-
nie na granicy izraelsko-egipskiej). W ramach nowego podziału do Izraela 
miał należeć cały północny Negeb, jednak oznaczało to brak dostępu do za-
toki Akaba nad Morzem Czerwonym. Tereny południowego Negebu miały 
zamieszkiwać plemiona nabatejskie (potomkowie Edomitów).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



249

Ostatnim określeniem topograficznym granicy południowej stanowi wy-
rażenie הַגָּודֹל אֶל־הַיָּם  -O potoku wspomi .(potok do morza wielkiego) נַחֲלָה 
na prorok w kontekście wód wypływających spod progu świątyni (ww. 5-12). 
W odróżnieniu od niego potok graniczny nie był zaopatrzony w źródlaną 
wodę, lecz jako wadi napełniał się wodami podczas obfitych deszczów zimo-
wo-wiosennych. W prezentowanym rejonie południowym (w pobliżu wybrze-
ża morskiego, w grę wchodzi jedynie Potok Egipski, który identyfikowany jest 
z Wadi El-Arisz (północny Synaj należący do współczesnego Egiptu).

Przebieg granicy południowej zaprezentował prorok w oparciu o znane 
oazy i potoki, czyli miejsca bogate w wody, zatem rejon pustynny został opisa-
ny z punktu widzenia nomadów, dla których wskazane przez proroka punkty 
graniczne miały najważniejsze znaczenie strategiczne. Izrael miał pewność, że 
pomimo złowrogiej pustyni (na południe od Jerozolimy), jego granica połu-
dniowa opierać się będzie „na wodzie”.

Ez 47,20

וּפְאַת־יָם הַיָּם הַגָּודֹל מִגְּבוּל עַד־נֹכַח לְובֹא חֲמָת זֹאת פְּאַת־יָם׃

A strona zachodnia: morze wielkie od granicy aż do miejsca na-
przeciw (którego) można wejść do Chamat, to (jest) strona za-
chodnia.

מִגְּבוּל LXX οριζει

Również konstrukcja w. 20 odpowiada założeniom redakcyjnym zawar-
tym w ww. 18-19, chodzi tu mianowicie o elementy ramowe zawarte w wypo-
wiedzi: A strona zachodnia (…) to (jest) strona zachodnia (brak redundancji). 
Dla Izraelitów zachód zawsze kojarzył się z wielkim morzem. Izraelici nie byli 
żeglarzami, zatem był to dla nich swoisty koniec świata. Jak wyżej zaznaczono 
(w. 15-17), wybrzeże morskie było w dawnych czasach opanowane przez Fi-
listynów i Fenicjan. Ezechiel jednak całkowicie eliminuje wzmianki o ludach 
obcych, dla niego Izrael będzie zamieszkiwał idealną ziemię o pewnych i nie-
naruszalnych granicach. Prorok nie jest zainteresowany żadną miejscowością 
portową i nie podaje stosownych nazw. Na linii brzegowej rozciągającej się 
między Wadi El-Arisz (południe) a rejonem na wysokości Chamat (północ) 
znajdowało się kilkanaście portów, z których najważniejsze to: Gaza, Aszkelon, 
Aszdod, Jafa, Akko, Tyr, Sydon i Byblos. Ich rola była wielka zarówno w prze-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



250

szłości, jak i w czasach następujących po epoce Ezechiela; zostały jednak po-
minięte. Izrael nie będzie wpatrywał się w morze, jak czynili to Fenicjanie, lecz 
jego uwaga będzie koncentrować się wyłącznie na świątyni i obecności chwały 
Jahwe w jej wnętrzu.

Przydział ziemi (47,21-23)

Przydział dla pokoleń Izraela (w. 21); przydział dla cudzoziemców (ww. 
22-23).

Ez 47,21

וְחִלַּקְתֶּם אֶת־הָאָרֶץ הַזֹּאת לָכֶם לְשִׁבְטֵי יִשְׂרָאֵל׃

I podzielicie ziemię tę dla siebie, dla pokoleń Izraela.

Po ustaleniu granic nowego Izraela (ww. 13-20) prorok powraca do pod-
stawowego motywu, jakim było dziedzicznie ziemi, na której zamieszka lud. 
Podobnie jak w epoce Jozuego, będzie dokonany podział ziemi. Prorok uży-
wa wyjątkowego czasownika חלק (dzielić, rozdzielać), który występuje jesz-
cze w tekście Ez 5,1 (kontekst podzielonych włosów); w formie rzeczowniko-
wej rdzeń ten znaczy: dział, część, udział w zdobyczy (por. Ez 45,7; 48,8.21). 
Zadaniem ludu był udział w procesie nowego podziału całego dziedzictwa, 
które stanie się udziałem pokoleń (שִׁבְטֵי) Izraela (w w. 13 jest mowa o dwu-
nastu pokoleniach Izraela). Cały obszar Izraela nabierze znaczenia dopiero 
wtedy, gdy zostanie uformowany (podzielony) i zamieszkany przez pokole-
nia ludu Jahwe.

Ez 47,22

 וְהָיָה תַּפִּלוּ ואֹתָהּ בְּנַחֲלָה לָכֶם וּלְהַגֵּרִים הַגָּרִים בְּותֹכְכֶם אֲשֶׁר־והֹלִדוּ בָנִים
 בְּותֹכְכֶם וְהָיוּ לָכֶם כְּאֶזְרָח בִּבְנֵי יִשְׂרָאֵל אִתְּכֶם יִפְּלוּ בְנַחֲלָה בְּותֹךְ שִׁבְטֵי

יִשְׂרָאֵל׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



251

I stanie się: Przydzielicie ją w dziedzictwo dla was i cudzoziem-
ców zamieszkujących pośrodku was, którzy urodzili synów po-
środku was; i  będą dla was jak tubylec wśród synów Izraela, 
z wami posiądą dziedzictwo pośrodku pokoleń Izraela.

Ostatnie dwa wersety Ez 47 rozpoczynają się pełną dynamiki formułą וְהָיָה 
(i stanie się), która należy do stylu prorockiego (sześć razy w Ez 47). Przy-
szłość jest niejako zdeterminowana postanowieniem Jahwe, które niechybnie 
się spełni. Treść w. 22 ma wyjątkowy charakter na tle całej Księgi Ezechiela, 
bowiem w pozytywnym świetle stawia cudzoziemców (גֵּר), czyli obcych, nie 
będących członkami plemion Izraela.

Prorok dwukrotnie używa czasownika נפל (upaść, runą, napaść, strącić, 
zburzyć). Na początku rdzeń ten występuje w osnowie hifil (sprawczej), a za-
tem opisana czynność będzie polegać na przyczynieniu się do upadku. Pro-
rok stosuje ten czasownik w sensie technicznym: rzucać losy; pełna formuła 
zawarta jest np. w tekście Jon 1,7: וגֹּרָולֹת  Izrael będzie .(i rzucili losy) וַיַּפִּלוּ 
zatem rzucał losy w celu dokonania nowego podziału ziemi (por. Ez 45,1). Ta 
praktyka znana była w tradycji kapłańskiej: Ziemia ma być dzielona losem 
יֵחָלֵק) -a dziedzictwo mają otrzymać według liczby imion w ro ,(אַךְ־בְּוגֹרָל 
dach (Lb 26,55; por. Joz 14,2). Ezechiel nawiązuje bezpośrednio do sposobu 
przydziału ziemi z okresu Jozuego, lecz dokonuje transformacji, uwzględnia-
jąc udział w dobrach również obcokrajowców. Ziemia stanie się dziedzictwem 
 ,zgodnie z wcześniejszymi zapowiedziami (Ez 45,1; 46,16.17; 47,14) ,(נַחֲלָה)
zarówno dla Izraela, jak i dla niektórych obcych. W teologii Ezechiela obcy 
(sąsiedzi Izraela) będą wytraceni (Ez 25–39); oznacza to, że ustanie wszelkie 
niebezpieczeństwo z ich strony (religijne, polityczne, społeczne i ekonomicz-
ne). W w. 22 גֵּר nie jest synonimem wroga Izraela, prawdziwi wrogowie byli 
najczęściej określani terminem גֵּוֹי  / -Tymczasem po .(lud/obce ludy) הַוֹגּיִם 
środku Izraela od zawsze przebywali obcy (גֵּר), naród był zobowiązany do 
okazywania im pomocy, podobnie jak ubogim, nędzarzom wdowom i siero-
tom; występki w tej dziedzinie piętnuje prorok (Ez 22,7.29). Pomimo nakazu 
troski o obcych, nie było prawa, które określałoby ich status własnościowy 
w Izraelu; zawsze stanowili społeczność marginalną. W nowym Izraelu ta 
sytuacja miała ulec zmianie. Na terenie ziemi obietnicy obok Izraela będą 
zamieszkiwali (הַגָּרִים) również obcy. Nie będą oni tymczasowo przebywa-
li w kraju, lecz staną się jej mieszkańcami (por. Ez 14,7) i będą przez poko-
lenia przebywać pośród Izraela (którzy urodzili synów pośrodku was). Silny 
nacjonalizm, jaki przebija w wielu tekstach Ezechiela, w tym miejscu doznał 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



252

istotnej korekty. Wypowiedzi proroka przeciwko obcym narodom nie były 
motywowane niechęcią, czy wręcz wrogością do innych, lecz miały za cel 
w radykalny sposób pouczyć naród o prawdach podstawowych, o tym, kim 
jest Jahwe i jakie jest Jego odniesienie do stworzenia, a zwłaszcza do człowie-
ka. Izrael miał się stać archetypem społeczności całkowicie poddanej Panu 
(wykluczony był wszelki wpływ obcej tradycji religijnej). Obcy żyjący w spo-
łeczności Izraela będą mogli mieć udział w tym wyjątkowym i uprzywilejo-
wanym poznaniu Jahwe i staną się jak tubylec (כְּאֶזְרָח) wśród synów Izraela. 
Termin אֶזְרָח (tubylec, obywatel) występuje u Ezechiela wyłącznie w tym tek-
ście, w opozycji do גֵּר. Opozycja odnosi się jednak do kwestii pochodzenia, 
a nie dziedziczenia. Dzięki zamieszkaniu pośród Izraela obcy staną się jak tu-
bylcy. Ich prawa będą od początku respektowane, bowiem rzucane losy będą 
odnosiły się również do ich dziedzictwa. Prorok miał świadomość novum, 
jakie zawarte było w tym orędziu, dlatego kończy swój wywód zapewnieniem: 
z wami posiądą (ּיִפְּלו) dziedzictwo pośrodku pokoleń Izraela. Prorok nieustan-
nie kieruje słowa do Izraela, a nie do obcych, aczkolwiek wypowiada się na 
rzecz obcych. Ich los, zgodnie z treścią całego w. 22, staje się kwestią central-
ną i ściśle powiązaną z losem Izraela. Prorok, doświadczający relacji z obcymi 
przebywającymi na wygnaniu, dostrzega ich wartość w kontekście swoistej 
asymilacji z odnowionym Izraelem. Obcy nie będą mogli stać się dziedzicami 
bez pośrednictwa Izraela. To Izrael będzie rzucał losy, a na skutek tego działa-
nia obcy posiądą dziedzictwo. Występujący tu ponownie czasownik נפל został 
użyty w osnowie qal, a nie sprawczej (hifil), jak za pierwszym razem. Obcy 
pozostaną zatem bierni w procesie rzucania losu, a ich udział w dziedzictwie 
będzie całkowicie zależny od czynności, jakich dokona Izrael. Obcy nie stwo-
rzą konkurencyjnej społeczności, lecz zamieszkiwać będą pośrodku pokoleń 
Izraela, które zdominują społeczność zamieszkującą ziemię, określoną bardzo 
konkretnymi granicami (por. ww. 13-20).

Ez 47,23

וְהָיָה בַשֵּׁבֶט אֲשֶׁר־גָּר הַגֵּר אִותֹּ שָם תִּתְּנוּ נַחֲלָותֹ נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה׃

I  stanie się w  pokoleniu, gdzie zamieszka cudzoziemiec, jemu 
tam dacie dziedzictwo jego, wyrocznia Pana, Jahwe.

אֲדנָֹי LXX brak

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



253

W. 23 stanowi pieczęć wypowiedzi zawartej w poprzednim wersecie. Roz-
poczyna się identyczną w stosunku do w. 22 formułą: I stanie się. Słownictwo 
użyte w obu wersetach jest bardzo podobne: pokolenie, zamieszkanie, dziedzic-
two. W w. 23 brak natomiast czasownika נפל, który strukturyzuje myśl w. 22, 
w jego miejsce pojawia się rdzeń נתן (dać). Prorok nie zajmuje się już kwestią 
dziedzictwa Izraela (podejmie ten temat w rozdziale 48), a jedynie dziedzictwa 
cudzoziemca (הַגֵּר). Koncentracja na tej myśli wskazuje na tendencje dydak-
tyczne zawarte w wypowiedzi. Sprawa dziedzictwa obcych nie będzie czymś 
drugorzędnym i tymczasowym, lecz będzie miała istotne znaczenie w nowym 
porządku ziemi Izraela. Naród wybrany w tym względzie będzie miał szczegól-
ną rolę do spełnienia, jego przyszłe czyny prezentuje Ezechiel w słowach: jemu 
tam dacie dziedzictwo jego. Po pierwsze, prorok używa formy שָם (tam). Kon-
centruje uwagę odbiorców na rejon ziemi obietnicy, która dla zesłańców była 
jeszcze oddaloną krainą zarówno geograficznie, czasowo jak i ideologicznie. 
W okresie niewoli była kształtowana nowa wizja ziemi Izraela, w przestrzeń 
której w sposób istotny zostali wpisani obcokrajowcy. Po drugie, Izraelici będą 
zobligowani do daru, (zgodnie z tym, na co wskażą rzucane losy), czyli po-
dzielenia się swoim dziedzictwem. Na nowej ziemi będzie miejsce zarówno 
dla pokoleń Izraela, jak i obcych, żyjących pośrodku niego. Izrael nie zamknie 
się sam w sobie i nie będzie hermetyczną wyspą pośród obcych ludów. Jego 
granice będą otwarte dla obcych, którzy zechcą asymilować się do sposobu ży-
cia Izraela. Po trzecie, prorok używa formuły ֹנַחֲלָות (dziedzictwo jego). Obcy 
nie otrzymają zatem części na skutek swoistej litości ze strony Izraela, lecz na 
skutek postanowienia Jahwe, otrzymają tym samym te same prawa, co אֶזְרָח 
(tubylec – por. w. 22), czyli Izraelici.

Nowy porządek relacji Izrael – obcy nie zaistnieje w wyniku przemian 
społeczno-politycznych w ówczesnych społeczeństwach, lecz będzie realiza-
cją zamysłu Pana, co zaznacza prorok w formule kończącej w. 23: wyrocznia 
Pana, Jahwe. W bloku zawierającym opis granic ziemi, jej podziału oraz nowej 
Jerozolimy (Ez 47,13–48,35) ta finalna sentencja występuje jedynie dwukrot-
nie (por. Ez 48,29) i jest podsumowaniem dłuższej wypowiedzi. W kontekście 
ww. 22-23 podkreśla ona również zobowiązujący charakter treści zawierającej 
zapowiedź na temat udziału obcych w dziedzictwie Izraela.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



254

Części udzielone pokoleniom północnym (48,1-7)

Część udzielona Danowi (w. 1); część udzielona Aszerowi (w. 2); część 
udzielona Neftalemu (w. 3); część udzielona Manassesowi (w. 4); część udzie-
lona Efraimowi (w. 5); część udzielona Rubenowi (w. 6); część udzielona Ju-
dzie (w. 7).

Ez 48,1

 וְאֵלֶּה שְׁומֹת הַשְּׁבָטִים מִקְצֵה צָופֹנָה אֶל־יַד דֶּרֶךְ־חֶתְלֹן לְובֹא־חֲמָת חֲצַר עֵינָן
גְּבוּל דַּמֶּשֶׂק צָופֹנָה אֶל־יַד חֲמָת וְהָיוּ־ולֹ פְאַת־קָדִים הַיָּם דָּן אֶחָד׃

A te (są) imiona pokoleń: Od końca północnego w stronę dro-
gi Chelton, aby wejść do Chamat, (do) Chacar Ajnon, granicy 
Damaszku, na północ w stronę Chamat; i będzie (to) dla niego 
strona wschodnia (i) zachodnia: Dan, jedna (część).

אֶל עַל =
וְהָיוּ LXX και εσται

Po prezentacji świątyni, jej otoczenia oraz nowych granic Izraela (Ez 40,1–
47,23), prorok przechodzi do kolejnego tematu, a mianowicie do podziału 
ziemi (Ez 48,1-29). Nawiązuje bezpośrednio do tradycji Wyjścia i rozpoczyna 
swą wypowiedź charakterystycznym zwrotem: וְאֵלֶּה שְׁומֹת הַשְּׁבָטִים (A te 
[są] imiona pokoleń), który jest niemal identyczny do tekstu Wj 1,1: וְאֵלֶה 
יִשְרָאֵל בְנֵי   ,Różnica jest niewielka .(A te (są) imiona synów Izraela) שְמוֹת 
bowiem formuły: pokolenia (Ez 48,10) – synowie Izraela (Wj 1,1) można trak-
tować synonimicznie. Kapłański redaktor tekstu Wj 1,1-7 po zdaniu wprowa-
dzającym zaprezentował listę potomków Jakuba od Rubena do Aszera (ww. 
2-3). Również Ezechiel w obszernym fragmencie odnosi się do tych samych 
imion dodając wzmianki o synach Józefa (Manasses i Efraim), których po-
mija autor kapłański (wzmianka o Józefie pochodzi ze źródła jahwistycznego: 
Wj 1,6). Ezechiel korzysta ze schematu ustalonego w dawnych epokach, który 
jednak moduluje na swój sposób. W przeciwieństwie do treści Księgi Wyjścia, 
nie zajmuje się pokoleniami Izraela przebywającymi w niewoli, lecz sięga do 
tematu przydziału ziemi, który nawiązuje z kolei do epoki Jozuego. Prorok 
w w. 1 nie używa nazwy „Izrael”, lecz pokolenia (הַשְּׁבָטִים), nawiązując do 
wcześniejszych wypowiedzi (Ez 45,8; 47,13.21.22.23), jednak pełna forma po-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



255

kolenia Izraela pojawia się już w w. 19 (por. ww. 29.31). Częstotliwość odwoły-
wania się do idei pokoleń Izraela wskazuje na istotny charakter tej struktury 
wewnętrznej narodu wybranego, która ukształtowana została w okresie Moj-
żesza i Jozuego i miała odgrywać ważną rolę w dziejach odnowionego Izraela. 
Nie będzie to jednak zwykła powtórka z historii, lecz na skutek nadchodzące-
go procesu dokona się istotna przemiana, której owocem będzie nowa jakość 
istnienia Izraela koegzystującego z obcokrajowcami (por. Ez 47,22-23).

Ezechiel zanim przejdzie do prezentacji terytoriów poszczególnych poko-
leń, ponownie wskazuje na północne granice ziemi Izraela: Od końca północ-
nego w stronę drogi Chelton, aby wejść do Chamat, (do) Chacar Ajnon, granicy 
Damaszku, na północ w stronę Chamat; i będzie (to) dla niego strona wschodnia 
(i) zachodnia. Ta wypowiedź jest bardziej syntetyczna w stosunku do wcze-
śniejszej relacji na ten temat (por. Ez 47,15-17). Granica północna oddzielała 
Izrael od wpływów wszelkich obcych religii, zgodnie z ówczesnym przekona-
niem, że bóstwa zamieszkiwały צַפוֹן (północ).

Jako pierwsze zostało wymienione pokolenie Dana (דָּן). Był on piątym sy-
nem Jakuba, którego matką była Bilha, niewolnica Racheli. W czasach Jozuego 
jego terytorium (przydzielone jako ostatnie) położone było na południe do 
Efraima, na zachód od Beniamina oraz na północ od Judy (Joz 19,40-48); do 
niego należały miasta: Jafa, Ajjalon, Ekron i Sorea. To położenie było bardzo 
niekorzystne ze względu na obecność sąsiedztwa Filistynów, którzy wkroczyli 
na te tereny w podobnym okresie co Izraelici, lecz dysponowali znacznie wy-
żej rozwiniętą cywilizacją (znajomość obróbki żelaza). Z czasem Danici zostali 
wyparci ze swoich terenów (nigdy ich w pełni nie opanowali) i osiedlili się na 
północy (Sdz 1,34), będąc tym samym najbardziej na północ wysuniętym te-
rytorium Izraela. Hagiografowie określając granice ziemi Izraela, posługiwali 
się określeniem od Dan do Beer Szewy (por. 1 Sm 3,20; 2 Sm 3,10; 24,2.15; 1 Krl 
5,5; 2 Krn 30,5). Ezechiel pisząc o nowym podziale ziemi używa bardzo zwię-
złej formuły: אֶחָד  Nie znajdujemy tu żadnych szczegółów .(Dan, jedna) דָּן 
topograficznych. Wiadomo, że jego terytorium miało znajdować się na półno-
cy, lecz nie było tożsame z historycznymi terenami Dana (okolice Hermonu), 
lecz zgodnie z wymową wcześniejszej frazy (w. 1b), były one oddalone od tego 
miejsca o ok. 200 km bardziej na północ.

Ez 48,2

וְעַל גְּבוּל דָּן מִפְּאַת קָדִים עַד־פְּאַת־יָמָּה אָשֵׁר אֶחָד׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



256

A przy granicy Dana od strony wschodniej do strony zachodniej: 
Aszer, jedna (część).

Od w. 2 Ezechiel posługuje się stereotypową formułą וְעַל (a przy – por. ww. 
3.4.5.6.7.8). Terytorium Dana stało się punktem odniesienia do opisu umiej-
scowienia części kolejnego pokolenia, a mianowicie Aszera. Prorok ma na 
myśli granicę północną tego pokolenia i wskazuje na jej dwa punkty skrajne: 
wschodni (na południe od Chamat) i zachodni (wybrzeże Morza Śródziemne-
go), uwzględniając zarazem wszystkie punkty południowej granicy pokolenia 
Dana. Warto zaznaczyć, że kierunek zachodni (we wszystkich tekstach, ww. 
2-8) określa forma יָמָּה (w stronę morza), w tej formule znajduje się również 
sugestia, iż chodzi tu o granicę opartą na Morzu Śródziemnym.

Aszer był ósmym synem Józefa, którego matką była Zilpa, niewolnica Lei 
(Rdz 30,12n). Terytoria Aszera od wschodu graniczyły z Neftalim i Zabulo-
nem, na południu z Manassesem, a na zachodzie sięgały Morza Śródziemnego 
aż po Tyr (Joz 19,24-31). Faktycznie nigdy nie osiedlili się członkowie tego 
pokolenia na tak dużym obszarze. Według Ezechiela nowe terytorium Asze-
ra będzie położone bardziej na północ, powyżej Tyru i Sydonu. Również jego 
część została określona schematycznie: אָשֵׁר אֶחָד (Aszer, jedna). W czasach 
królewskich Aszer nie posiadał wspólnej granicy z Danem, oba terytoria były 
oddzielone ziemią Neftalego.

Ez 48,3

וְעַל גְּבוּל אָשֵׁר מִפְּאַת קָדִימָה וְעַד־פְּאַת־יָמָּה נַפְתָּלִי אֶחָד׃

A przy granicy Aszera od strony wschodniej i do strony zachod-
niej: Neftali, jedna (część).

W. 3 jest skonstruowany identycznie jak poprzedni. Zmiana odnosi się 
jedynie do nazw własnych. Punktem odniesienia staje się terytorium Asze-
ra, natomiast tekst dotyczy działu Neftalego, czyli trzeciego z kolei dziedzica 
prezentowanego w porządku Ezechiela, opierającym się na idei linii północ – 
południe. Neftali graniczył z Aszerem od strony zachodniej, a nie północ-
nej (Joz 19,32-39); protoplasta pokolenia był szóstym synem Jakuba, którego 
matką była Bilha, niewolnica Racheli. Pokolenie Neftalego na południu gra-
niczyło z Issacharem i wraz z Aszerem było wysunięte najbardziej na północ, 
a dopiero po przesiedleniu się Danitów otrzymało nowych sąsiadów w re-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



257

jonie północno-wschodnim. Jego tereny obejmowały ziemię Galilei, nato-
miast według podziału Ezechiela ich siedziby zostały przesunięte bardziej na 
północ na linii Sydon – Damaszek. Zastosowany schemat opisu terytorium, 
odnoszący się do kolejnego pokolenia, sugeruje, że wszystkie części (dzie-
dzictwo) posiadały takie same powierzchnie, co nie odpowiadało faktycz-
nej topografii miejsc, lecz zgadzało się z ogólną koncepcją Ezechiela, który 
na początku zaprezentował idealne wymiary i kształty terenu świątynnego, 
a następnie przyległych do niej terenów ziemi przeznaczonej na zamieszka-
nie przez poszczególne pokolenia.

Ez 48,4

וְעַל גְּבוּל נַפְתָּלִי מִפְּאַת קָדִמָה עַד־פְּאַת־יָמָּה מְנַשֶּׁה אֶחָד׃

A przy granicy Neftalego od strony wschodniej do strony zachod-
niej: Manasses, jedna (część).

W relacji Ezechiela pokolenie Manassesa miało mieć północną granicę 
z Neftalim (w. 4). Manasses nie był synem Jakuba, lecz jego wnukiem, bowiem 
za ojca miał Józefa. Ten patriarcha za szczególne zasługi otrzymał przywilej 
i dwaj jego synowie (Manasses i Efraim) otrzymali dziedzictwo ziemi (adop-
towani przez Jakuba – Rdz 48,1-20). Matką Józefa była Rachel, podobnie jak 
i Benjamina. Prorok podtrzymuje zatem stare tradycje związane z dziedzic-
twem synów Józefa. Historyczne terytorium Manassesa wyróżniało się na tle 
pozostałych części, bowiem znajdowało się po obu stronach Jordanu. Taka sy-
tuacja wynikała z podziału tego pokolenia na dwie części. Pierwsza połowa 
Manassesa osiedliła się w północnym Gileadzie i Baszanie, mając za południo-
wego sąsiada pokolenie Gada; ten proces nastąpił jeszcze przed zdobyciem Ka-
naanu (Lb 32,1-42). Pokolenie to uczestniczyło również w kampanii Jozuego 
i jego druga połowa otrzymała dziedzictwo w Kanaanie. Na północy jego te-
rytorium graniczyło z Issacharem, na zachodzie sięgało Morza Śródziemnego, 
natomiast na wschodzie rzeki Jordan. W prezentacji Ezechiela część Manas-
sesa była przesunięta bardziej na północ do wysokości Tyru. Jego północna 
granica sąsiadowała z Neftalim, a nie z Issacharem i Zabulonem, jak to było za 
czasów królewskich. Na zachodzie Manasses miał sięgać Morza Śródziemne-
go, na wschodzie natomiast granica opierała się pustyni. Ezechiel nie podaje 
żadnych szczegółów topograficznych tego rejonu.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



258

Ez 48,5

וְעַל גְּבוּל מְנַשֶּׁה מִפְּאַת קָדִמָה עַד־פְּאַת־יָמָּה אֶפְרַיִם אֶחָד׃

A przy granicy Manassesa od strony wschodniej do strony za-
chodniej: Efraim, jedna (część).

Pokolenia Manassesa i Efraima były ze sobą szczególnie powiązane na sku-
tek pochodzenia od Józefa i Jakuba (dziadka). Efraim był drugim synem Józe-
fa, którego matką była Asenet (Egipcjanka), jednak otrzymał on przywilej star-
szeństwa przed Manassesem (Rdz 48,5-20). Jego terytorium leżało wyłącznie 
w Cisjordanii (w przeciwieństwie do części Manassesa) i zajmowało centralne 
połacie kraju. Na północy graniczył z Manassesem, a na południu z Beniami-
nem i Danem, natomiast zachodnią i wschodnią granice wyznaczały wody 
wielkiego morza oraz Jordanu. Według Ezechiela, pokolenie Efraima miało 
od północy graniczyć z Manassesem, a przydzielona ziemia mogła odpowia-
dać Dolnej Galilei i Wzgórzom Golan (na wschód od Jeziora Galilejskiego). 
Na linii wschód – zachód część tego pokolenia zajmowała prawdopodobnie 
znacznie obszerniejsze tereny w stosunku do historycznego Efraima. Hagio-
graf przytacza skargę pokoleń Manassesa i Efraima z powodu, według nich, 
zbyt skromnych terenów, jakie otrzymali (Joz 17,14-18).

Ez 48,6

וְעַל גְּבוּל אֶפְרַיִם מִפְּאַת קָדִים וְעַד־פְּאַת־יָמָּה רְאוּבֵן אֶחָד׃

A przy granicy Efraima od strony wschodniej i do strony zachod-
niej: Ruben, jedna (część).

Ruben był najstarszym synem Jakuba i Lei (Rdz 29,31-32), ale na skutek 
występku utracił przywilej pierworództwa. Pokolenie Rubena miało swe zie-
mie w Transjordanii, na północ od potoku Arnon oraz na południe od rejo-
nu Cheszbon (kraina Moabu). Jego sąsiadem od północy były tereny Gada. 
W prezentacji Ezechiela część Rubena położona była na południe od ziemi 
Efraima, która odpowiadała rejonowi północnej Samarii. Granica zachodnia 
opierała się na Morzu Śródziemnym, a wschodnia na Jordanie. Było to praw-
dopodobnie pierwsze pokolenie (według schematu Ezechiela), które nie prze-
kraczało doliny Gohr (po części płynie przez nią Jordan). Punktem schodze-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



259

nia się granicy północnej i wschodniej mogło być miejsce, w którym Jarmuk 
wpływa do Jordanu.

Ez 48,7

וְעַל גְּבוּל רְאוּבֵן מִפְּאַת קָדִים עַד־פְּאַת־יָמָּה יְהוּדָה אֶחָד׃

A przy granicy Rubena od strony wschodniej do strony zachod-
niej: Juda, jedna (część).

W historii Izraela pokolenie Judy okazało się najważniejsze. Dynastia Da-
widowa wywodziła się właśnie z tego pokolenia. Zasługą tego króla było utwo-
rzenie stolicy w Jerozolimie oraz zaplanowanie budowy świątyni, zrealizowane 
przez Salomona. Juda był czwartym synem Jakuba i Lei (Rdz 29,35). Teryto-
rium Judy na północy graniczyło z Beniaminem i Danem, a od południa z Sy-
meonem. Jego część rozciągała się na południe od Jerozolimy aż do Kadesz 
Barnea, sięgając Potoku Egipskiego na zachodzie, natomiast granicę wschod-
nią wyznaczało Morze Martwe. W centrum znajdował się Hebron (zajęte przez 
Kalebitów miasto, w którym znajdowały się groby patriarchów – por. Joz 15,1-
62). W relacji Ezechiela część Judy znajdowała się na południe od Rubena i na 
północ od terenu świątynnego, co odpowiadało ziemi południowej Samarii. 
Również Juda nie posiadał terenów w Transjordanii. W stosunku do podziału 
z okresu Jozuego zaistniała zatem istotna zmiana. Pierwotnie Juda znajdował 
się na południe od Jerozolimy, natomiast w schemacie Ezechiela miał się zna-
leźć na północ od Miejsca Świętego.

Miejsce wydzielone (dar) i jego granice (48,8-14)

Centralne położenie miejsca świętego (w. 8); miary miejsca wydzielonego 
(w. 9); miejsce ofiarowane kapłanom (ww. 10-12); miejsce ofiarowane lewitom 
(ww. 13-14).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



260

Ez 48,8

 וְעַל גְּבוּל יְהוּדָה מִפְּאַת קָדִים עַד־פְּאַת־יָמָּה תִּהְיֶה הַתְּרוּמָה אֲ‍שֶׁר־תָּרִימוּ
חֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים אֶלֶף רחַֹב וְאֹרֶךְ כְּאַחַד הַחֲלָקִים מִפְּאַת קָדִימָה עַד־פְּאַת־

יָמָּה וְהָיָה הַמִּקְדָּשׁ בְּוכֹותֹ׃

A przy granicy Judy od strony wschodniej do strony zachodniej 
będzie dar, który ofiarujecie, dwadzieścia pięć tysięcy (łokci) sze-
rokości i długości w jednym dziale od strony wschodniej do stro-
ny zachodniej i będzie miejsce święte pośrodku niego.

W. 8 rozpoczyna się identycznie jak poprzednie wypowiedzi (ww. 2-7), 
lecz jego forma jest znacznie rozbudowana. W swojej relacji na temat podziału 
ziemi Ezechiel doszedł do punktu centralnego. Południowe krańce Judy stały 
się najważniejszą wewnętrzną granicą, bowiem terytoria pokoleń stykać się 
miały tutaj z obszarem o całkowicie wyjątkowym charakterze; nazwane zosta-
ły תְּרוּמַה (darem). Termin ten wywodzi się z rdzenia רוּם (powstać, wznosić 
się, być w górze, wznosić się), chodzi zatem o czynność, na skutek której na-
stępuje wyróżnienie jednego miejsca w stosunku do innych obiektów. W tym 
znaczeniu również obszar położony na południe od części Judy nie będzie 
zwykłą kontynuacją sekwencji kolejnych terytoriów, lecz ów תְּרוּמַה (dar) bę-
dzie zajmował wyjątkową i jedyną w swoim rodzaju pozycję w topografii całej 
nowej ziemi Izraela.

Ezechiel już wcześniej używał terminu תְּרוּמַה, a mianowicie w tekście 
Ez 20,40, w którym pisze o ofiarach składanych przez lud (por. Ez 44,30). Te-
mat specjalnego działu (daru) na obszarze nowej ziemi Izraela pojawia się 
w tekście Ez 45,1: wybierzecie dar (תְּרוּמַה) dla Jahwe, święty z ziemi: długość 
dwadzieścia pięć tysięcy (to jest) długość, a szerokość dwadzieścia tysięcy (łok-
ci); święta (ona) będzie na całym obszarze swym wokoło (por. ww. 6.7.13.16). 
Ezechiel rozwija motyw daru zarówno w kontekście ziemi, jak i ofiar. Wszyst-
ko, co stanie się udziałem ludu w nowej ziemi, będzie darem Jahwe, lecz Pan 
również oczekiwał od Izraela daru, który miał oznaczać całkowite przylgnię-
cie narodu do Jahwe i uczestnictwo w życiu przez Niego ofiarowanego, życia 
w nowych warunkach, w których nie będzie już żadnych obcych wpływów 
i innych „darów”.

W drugiej części w. 8 prorok powtarza wymiary daru, które zostały wcze-
śniej już podane (por. Ez 45,1). W żadnym z tekstów dotyczących części po-
szczególnych pokoleń (ww. 2-7) nie ma wzmianki o wymiarach danych części 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



261

(mowa jedynie o granicach). Miary ziem pokoleń były niejako podporządko-
wane miarom daru i wyłącznie te miary miały istotne znaczenie. Na początku 
Ezechiel koncentruje się na wymiarze wschód – zachód, którego długość mia-
ła wynosić dwadzieścia pięć tysięcy (łokci), czyli ok. 13 km.

W końcowej części w. 8 wybrane miejsce, czyli הַתְּרוּמָה (dar), zostało bli-
żej uszczegółowione w postaci wzmianki o jego najważniejszej części, jakim 
było ׁהַמִּקְדָּש (miejsce święte). Prorok nawiązuje tu do wcześniejszych wypo-
wiedzi (Ez 43,21; 44,1.5.7.8.9.11.15.16; 45,3.4.18), a zwłaszcza do opisu wód 
potoku wypływającego spod progu miejsca świętego (Ez 47,12). Wody te (sym-
bolicznie płynące na wschód) gwarantowały dostatek wszystkim terenom, na 
których będą mieszkali Izraelici. O jakości ziemi decydować będzie wyłącznie 
ten mały skrawek terenu, czyli miejsce święte. W w. 8 aż dwukrotnie zostały 
określone granice prezentowanego miejsca, rozciągające się na linii wschód – 
zachód, czyli sięgające dwóch brzegów: Morza Śródziemnego i rzeki Jordan. 
Wprawdzie ׁהַמִּקְדָּש będzie miał zaledwie ok. 13 km długości, a odległość 
między tymi brzegami wynosiła ok. 90 km, tym niemniej nie chodzi tu o gra-
nice zewnętrzne, lecz wewnętrzne, granice zwartego terenu (jego centrum), 
w którym miała być świątynia. Prorok podkreśla, że miejsce święte (ׁהַמִּקְדָּש) 
będzie się znajdowało pośrodku niego (ֹבְּוכֹות). W ten sposób Ezechiel ujawnia 
idealne proporcje całej przestrzeni nowej ziemi Izraela. Punktem centralnym 
będzie הַבַּיִת (budowla świątynna o kształtach idealnych), wokół której będzie 
się rozciągało miejsce święte znajdujące się z kolei w centrum daru. Z kolei dar 
będzie zajmował centralne miejsce pośród równych części zajmowanych przez 
poszczególne pokolenia zarówno na północy, jak i na południu. Prorok nie 
jest do końca zainteresowany realiami topograficznymi. Odcinki wschód – za-
chód nie mogły posiadać tych samych wymiarów na terenach różnych poko-
leń, których liczba na północy miała przewyższać liczbę południowych poko-
leń, w proporcji 7 : 5. Te „nieścisłości” wykazują, że prorok prezentował obraz 
wyidealizowanej ziemi, której nie można było dokładnie wpisać w miejsce zaj-
mowane przez terytorium historycznego Izraela.

Ez 48,9

 הַתְּרוּמָה אֲשֶׁר תָּרִימוּ לַיהוָה אֹרֶךְ חֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים אֶלֶף וְרחַֹב עֲשֶׂרֶת
אֲלָפִים׃

Dar, który ofiarujecie dla Jahwe: Długość dwadzieścia pięć tysię-
cy (łokci), a szerokość dziesięć tysięcy (łokci).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



262

Dar (הַתְּרוּמָה) nie będzie przyporządkowany żadnemu pokoleniu. Ta-
kiego wydzielonego obszaru nie było w projekcie realizowanym w czasach 
Jozuego. Trwała budowla świątynna wraz z terenem ją okalającym nie mie-
ściła się w koncepcji Izraela przemierzającego pustynię w drodze do ziemi 
obiecanej. Przybytek w okresie wędrówki miał charakter przenośny. Po zdo-
byciu ziemi Kanaanu Izraelici nie zbudowali od razu świątyni. Nie było na 
to możliwości w czasach sędziowskich. Myśl o zbudowaniu trwałego sank-
tuarium zrodziła się w okresie panowania Dawida. To on zdołał faktycznie 
zjednoczyć wszystkie pokolenia, stworzyć nowy ośrodek religijny i politycz-
ny w Jerozolimie. Nowe miasto nie należało do żadnego pokolenia, bowiem 
Jerozolimy nie zdołał zdobyć Jozue i jego następcy. Leżała ona na pograni-
czu Beniamina i Judy. Dawid, pochodzący z pobliskiego Betlejem, dosko-
nale zdawał sobie sprawę z niezwykle strategicznego położenia tego miasta 
Jebuzytów i dołożył wszelkich starań, aby je zdobyć. Władca ten zatem jako 
pierwszy przeznaczył dla Jahwe stałe miejsce na przebywanie Jego chwały 
(odkupione klepisko Arauna – por. 2 Sm 24,18). Postępowanie Dawida było 
naśladowaniem obcych zwyczajów znanych w środowisku kananejskim. 
Z czasem stało się ono integralną częścią świadomości religijnej Izraela, 
a zwłaszcza przekonania o wyłącznej obecności Jahwe, Jego chwały w świą-
tyni. Trwałe i niezmienne miejsce kultu mogło powstać wyłącznie w okresie 
osiadłego trybu życia Izraelitów i względnego spokoju w relacjach do obcych 
ludów. Taka sytuacja zaistniała dopiero w okresie panowania Dawida i Salo-
mona, dlatego okres ich rządów był najważniejszym czasem kształtowania 
się zarówno świadomości religijnej, jak i narodowej Izraela. Do tych koncep-
cji nawiązuje Ezechiel, którzy prezentując nowy podział ziemi, choć często 
bazuje na tradycji z czasów Jozuego, nie ogranicza się do zwykłego powtórze-
nia dziejów, lecz twórczo je rozwija i wzbogaca o elementy, które zaistniały 
dopiero w okresie królewskim.

Podobnie jak w przeszłości Dawid ofiarował Jahwe teren w Jerozolimie, 
również Izraelici w nowej epoce ofiarują Jahwe הַתְּרוּמָה (dar). Dar ów będzie 
wywyższeniem obecności Pana w obliczu całego ludu i stanie się manifestacją 
całkowitego powierzenia się Jahwe przez naród, co zostało wyrażone w szcze-
gólny sposób w postaci użytego czasownika ּתָּרִימו, który podobnie jak ter-
min הַתְּרוּמָה zawiera rdzeń רוּם. Izrael miał odtąd żyć z daru Jahwe, samemu 
stając się darem dla Niego. Ta zasada miała być uzewnętrzniana naturą daru 
 znajdującego się pośrodku ziem pokoleń Izraela. Obszar ten został (הַתְּרוּמָה)
określony przestrzennie: Długość dwadzieścia pięć tysięcy (łokci), a szerokość 
dziesięć tysięcy (łokci). Na osi wschód – zachód teren rozciągał się na długość 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



263

ok. 13 km, a na osi północ-południe na szerokość ok. 5 km. Podane wymiary 
mają charakter symboliczny.

Ez 48,10

 וּלְאֵלֶּה תִּהְיֶה תְרוּמַת־הַקֹּדֶשׁ לַכֹּהֲנִים צָופֹנָה חֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים אֶלֶף וְיָמָּה
 רחַֹב עֲשֶׂרֶת אֲלָפִים וְקָדִימָה רחַֹב עֲשֶׂרֶת אֲלָפִים וְנֶגְבָּה אֹרֶךְ חֲמִשָּׁה

וְעֶשְׂרִים אָלֶף וְהָיָה מִקְדַּשׁ־יְהוָה בְּותֹכֹו׃

I dla nich będzie dar święty, dla kapłanów: Na północy (bę-
dzie) dwadzieścia pięć tysięcy (łokci), a na zachodzie (będzie) 
szerokość dziesięć tysięcy (łokci), i na wschodzie (będzie) sze-
rokość dziesięć tysięcy (łokci), i na południu (będzie) długość 
dwadzieścia pięć tysięcy (łokci), i będzie miejsce święte Jahwe 
pośrodku niego.

רחַֹב LXX brak
וְהָיָה מִקְדַּשׁ־יְהוָה בְּוכֹותֹ LXX και το ορος των αγιων εσται εν 

μεσω αυτου

Ezechiel w w. 10 kontynuuje myśl podstawową, wprowadzoną już w w. 9, 
a dotyczącą tematu daru (תְרוּמַת), który miał być szczegółowo omówiony, 
w przeciwieństwie do bardzo schematycznej prezentacji terenów przeznaczo-
nych dla poszczególnych pokoleń (ww. 2-8.23-29).

Prorok rozpoczyna frazę zasadniczym sformułowaniem: I dla nich będzie 
dar święty, dla kapłanów. Składa się ona z trzech części. Dwa skrajne elementy 
odnoszą się do kapłanów: I dla nich (…) dla kapłanów, a środkowy dotyczy 
kwestii podstawowej: będzie dar święty. Taka konstrukcja ujawnia centralne 
znaczenia daru świętego dla przyszłego Izraela oraz szczególnej roli kapłanów 
w społeczeństwie ludu Jahwe. Ezechiel o kapłanach wspominał wielokrotnie 
w kontekście opisu przyszłej świątyni i jej otoczenia (Ez 40,45–46,20), jednak 
kapłani nie byli wymienieni w relacji o źródle świątyni, o granicach ziemi oraz 
jej podziału, nie ma tu także mowy o miastach kapłańskich (Ez 47,1–48,8). 
Ezechiel ograniczył temat kapłanów jedynie do relacji dotyczącej daru (ww. 
10.11.13). Kapłani będą funkcjonować wyłącznie na tym szczególnym obsza-
rze, który został określony jako ׁהַקֹּדֶש (święty), czyli wyłączony, którego status 
był zupełnie inny w porównaniu do statusu pozostałych partii ziemi Izraela. 
Prorok, sam będąc kapłanem, prezentuje wizję odnowionego kapłaństwa, za-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



264

powiadany dar: dla nich będzie. W tej koncepcji jest pewna analogia do czę-
ści, jaką otrzymają poszczególne pokolenia, jednak dar będzie strefą o innej 
naturze. Nie będzie to miejsce przeznaczone dla świeckiego trybu życia (jak 
dwunastu pokoleń), na terenie daru będzie się realizowała służba Jahwe, której 
zarys przedstawił prorok już wcześniej (Ez 40–43).

Wyjątkowy charakter świętej przestrzeni został również podkreślony 
w sposobie prezentacji jego miar. Prorok wymienia cztery granice daru, posłu-
gując się określeniami podstawowych kierunków: północ, zachód, wschód i po-
łudnie. Granica północna i południowa będzie miała dwadzieścia pięć tysięcy 
(łokci) długości, a wschodnia i zachodnia – dziesięć tysięcy (łokci); tak okre-
ślony obszar będzie posiadał kształt prostokąta, w centrum, którego będzie 
miejsce święte (ׁמִקְדַּש) Jahwe. Prorok ponownie przywołuje myśl o ׁמִקְדַּש, 
dodając, że będzie to strefa przynależna wyłącznie do Jahwe. To miejsce stanie 
się absolutnym epicentrum ziemi Izraela. Ono sprawi, że zintegrowane będą 
wszystkie części poszczególnych pokoleń. Na ich ziemiach nie będzie miejsca 
na lokalne sanktuaria, jak było to w okresie sędziowskim i królewskim, np. Be-
tel czy Dan. Każdy Izraelita będzie miał dostęp do daru (będzie on niedostęp-
ny dla nieobrzezanych (por. 44,9), zgodnie z prawem wcześniej przekazanym 
przez proroka (Ez 40–46).

Ez 48,11

 לַכֹּהֲנִים הַמְקֻדָּשׁ מִבְּנֵי צָודֹק אֲשֶׁר שָׁמְרוּ מִשְׁמַרְתִּי אֲשֶׁר לאֹ־תָעוּ בִּתְועֹת
בְּנֵי יִשְׂרָאֵל כַּאֲשֶׁר תָּעוּ הַלְוִיִּם׃

Dla kapłanów poświęconych z  synów Sadoka, którzy ustrzegli 
służby Mojej, którzy nie zbłądzili, kiedy błądzili synowie Izraela, 
tak jak zbłądzili lewici.

הַמְקֻדָּשׁ מִבְּנֵי LXX τοις ηγιασμενοις υιοις

Motyw ׁקדש, który zastosował prorok na początku w. 10, pojawia się rów-
nież w w. 11, tym razem nie odnosi się jednak do daru, czyli miejsca, lecz do 
osób, a więc kapłanów, o których też była mowa w w. 10. Obie wypowiedzi 
są ze sobą bardzo ściśle powiązane. Prorok przechodzi od tematyki rzeczowej 
do tematyki osobowej. Miejsce święte staje się wielkością osobową na skutek 
obecności wyjątkowych postaci, a jest nią nade wszystko Jahwe (Jego chwała) 
oraz usługujący, czyli poświęceni (ׁהַמְקֻדָּש) kapłani. Forma ׁהַמְקֻדָּש to imie-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



265

słów (pual) w liczbie pojedynczej, która nie koreluje z rzeczownikiem כֹּהֲנִים = 
kapłani (liczba mnoga). Zastosowanie liczby pojedynczej podkreśla jednolity 
charakter owego wydzielenia potomków Sadoka z całej pozostałej społecz-
ności Izraela. Oddzielenie tej grupy społecznej było już czymś nieodzownym 
w czasach wcześniejszych, lecz w perspektywie wizji Ezechiela nabiera szcze-
gólnego znaczenia na skutek radykalizacji i idealizacji rzeczywistości, jaka 
miała nastąpić w czasach zapowiadanej odnowy Izraela.

Ezechiel nawiązuje do wcześniejszej wypowiedzi (Ez 43,19-27; 44,15-31) 
,akcentując pochodzenie kapłanów od Sadoka, czyli starego rodu kapłańskie-
go, pełniącego służbę w niemal całym okresie królewskim. W nowych warun-
kach będzie miała miejsce kontynuacja misji kapłańskiej; a tym samym nie 
zmieni się jej natura. Ezechiel nie zapowiada zatem radykalnej zmiany posługi 
kapłańskiej, taka zmiana miała nastąpić później dokonała się w czasach Jezusa 
Chrystusa (por. Hbr 7,1-28).

Wyróżnione przez Ezechiela osoby to kapłani, którzy ustrzegli służ-
by Jahwe. Nie należeli do grupy odstępców napiętnowanych przez proroka 
(Ez 22,26). Wierni kapłani stali się podstawą odnowy Izraela, zwłaszcza że 
większość z ludu (synów Izraela) zbłądziła (בִּתְועֹת), podobnie jak i lewici 
(por. 44,10). Odstępstwo (błądzenie) było największym występkiem Izraela. 
To ono doprowadziło do upadku królestwa i zburzenia świątyni. W nowym 
Izraelu nie będzie już miejsca na podobne sytuacje. Kapłani będąc oddzielo-
nymi (poświęconymi), jednoznacznie oddadzą się na służbę Jahwe, stając się 
znakiem Jego obecności i Jego świętości.

Ez 48,12

וְהָיְתָה לָהֶם תְּרוּמִיָּה מִתְּרוּמַת הָאָרֶץ קֹדֶשׁ קָדָשִׁים אֶל־גְּבוּל הַלְוִיִּם׃

I będzie dla nich dar z daru ziemi, Święty Świętych, przy granicy 
lewitów.

אֶל עַל =

Kapłani w nowym Izraelu nie będą już żyli w rozproszeniu (miasta ka-
płańskie), lecz ich siedziby będą ściśle związane z punktem centralnym no-
wego porządku ziemi. Po pierwsze, prorok stwierdza: I będzie dla nich dar 
 ziemi. Ezechiel dwukrotnie używa podobnego (מִתְּרוּמַת) z daru (תְּרוּמִיָּה)
określenia, przy czym w pierwszym wypadku rdzeń תּרומה został poszerzo-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



266

ny o literę י (jest to hapax w BH). Dar ziemi to obszar centralny, nie należący 
do żadnego z pokoleń, i oddany do dyspozycji Jahwe. Kapłani staną się sługa-
mi tego miejsca i otrzymają w nim swoją część określoną terminem תְּרוּמִיָּה. 
Ów dar nie miał żadnych analogii w dotychczasowej historii Izraela, dlatego 
prorok posługuje się bardzo oryginalnym określeniem. Będzie on częścią zie-
mi (הָאָרֶץ), a więc czymś konkretnym, materialnym i właściwym do stwo-
rzenia środowiska bytowania (porównywalnym do każdej innej części ziemi 
Izraela). Po drugie, będzie święte świętych (קֹדֶשׁ קָדָשִׁים), czyli najświętsze. 
W ten sposób bywało określane przede wszystkim najważniejsze miejsce 
w świątyni (debir) oraz najświętszy obszar ziemi Izraela (Ez 45,3). Dar dla 
kapłanów będzie również sferą oddzieloną, oddaloną od terenów innych po-
koleń; o jego jedynej granicy wspomina prorok na zakończenie w. 11: przy 
granicy lewitów (אֶל־גְּבוּל). Zastosowana formuła nawiązuje do wcześniej-
szych wypowiedzi (ww. 2-8), aczkolwiek w miejsce עַל występuje אֶל; jest to 
częste zjawisko w całej Księdze Ezechiela. W ten sposób prorok pośrednio 
wskazuje na kolejny temat, jakim będzie idea daru i jego przydziału przyna-
leżnego lewitom (por. w. 13).

Ez 48,13

 וְהַלְוִיִּם לְעֻמַּת גְּבוּל הַכֹּהֲנִים חֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים אֶלֶף אֹרֶךְ וְרחַֹב עֲשֶׂרֶת אֲלָפִים
כָּל־אֹרֶךְ חֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים אֶלֶף וְרחַֹב עֲשֶׂרֶת אֲלָפִים׃

A lewici (otrzymają) obok granicy kapłanów: Dwadzieścia pięć 
tysięcy (łokci) długości i szerokości dziesięć tysięcy (łokci); cała 
długość dwadzieścia pięć tysięcy (łokci), a szerokość dziesięć ty-
sięcy (łokci).

וְהַלְוִיִּם LXX τοις δε Λευιταις
וְרחַֹב עֲשֶׂרֶת אֲלָפִים LXX εικοσι χιλιαδες

Lewici, wspominani już w ww. 11-12, pojawiają się w centrum uwagi 
w w. 13. Prorok, w odróżnieniu od prezentacji części kapłanów, nic nie pisze 
o ustrzeżeniu się od odstępstwa tej grupy sług świątyni. Lewici i synowie Izra-
ela w przeszłości pobłądzili (w. 11). Pomimo grzesznej przeszłości otrzymają 
swoją część, na co wskazuje zakończenie w. 12.

Ezechiel kończy w. 12 i rozpoczyna w. 13 niemal identycznie: הַלְוִיִּם׃ – וְהַלְוִיִּם 
(lewici – lewici), tym samym bardzo precyzyjnie przeszedł z relacji o kapłanach 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



267

do relacji o lewitach. Ich funkcja była całkowicie podporządkowana posłudze 
potomków Sadoka. Prorok nie posługuje się w przypadku lewitów terminem 
-na określenie ich części dziedzicznej. Wypowiedź proroka jed (dar) תַּרוּמִיָּה
nak sugeruje, że obszar, jaki przypadnie im w udziale, w dużym stopniu bę-
dzie wzorowany na dziedzictwie kapłanów: A lewici (otrzymają) obok granicy 
kapłanów. Obie grupy społeczne będą miały wspólną granicę: dla kapłanów 
będzie to granica południowa, a dla lewitów północna, jej wymiary będą 
„standardowe”: Dwadzieścia pięć tysięcy (łokci) długości. Ta granica będzie się 
opierała na osi wschód – zachód. Natomiast granice na linii północ – południe 
będą na przedłużeniu granic daru kapłanów i również będą znormalizowane: 
po wschodniej i zachodniej stromie będą mierzyły dziesięć tysięcy (łokci). Gra-
nica południowa lewitów będzie również liczyła dwadzieścia pięć tysięcy (łok-
ci). Kształt terenu wydzielonego dla lewitów będzie identyczny do tego, jakim 
będą dysponować kapłani (prostokąt). Dziedzictwo lewitów będzie podpo-
rządkowane dziedzictwu kapłanów, na których terenie (w centrum) stać miała 
świątynia. Lewici dzięki bliskiemu sąsiedztwu świątyni będą mogli bez prze-
szkód realizować swoją misję.

Ez 48,14

וְלאֹ־יִמְכְּרוּ מִמֶּנּוּ וְלאֹ יָמֵר וְלאֹ יַעֲבוּר רֵאשִׁית הָאָרֶץ כִּי־קֹדֶשׁ לַיהוָה׃

I nie będą sprzedawać z niego, i nie będzie zamieniany, i nie od-
stąpi się (z tego), co najlepsze (z) ziemi, ponieważ święte (to jest) 
dla Jahwe.

וְלאֹ־יִמְכְּרוּ LXX ου πραθησεται
יָמֵר LXX καταμετρηθησεται

Ww. 9-13, zawierające opis daru ofiarowanego Jahwe wraz ze specyfiką 
przynależności należnych kapłanom i lewitom, wyznaczają obszar całkowicie 
zastrzeżony i nie podlegający żadnym modulacjom. Ezechiel w kilku stychach 
podaje podstawowe zasady odnoszące się do statusu prawnego tej przestrzeni.

Po pierwsze: I nie będą sprzedawać (ּוְלאֹ־יִמְכְּרו) z niego. Rdzeń מכר (sprze-
dać) należy do terminologii handlowej i prawnej, i jest rzadko używany przez 
Ezechiela (por. Ez 7,12.13; 30,12). Prorok jest skoncentrowany nade wszyst-
ko na kwestii podziału ziemi, który określał przynależność poszczególnych 
pokoleń z wyłączeniem daru, był on bowiem strefą przynależną do Jahwe, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



268

a jej szafarzami byli kapłani i lewici. W relacji o dziale pokoleń (ww. 2-8) nie 
było mowy o zakazie sprzedaży ziemi, natomiast pojawia się on w kontekście 
mowy o darze. Już w prawodawstwie kapłańskim znany był ważny przepis: Co 
się tyczy miast lewickich, to lewitom zawsze przysługuje prawo wykupu domów, 
które posiadają. Jeżeli kto kupi od lewitów dom miejski, to utraci do niego pra-
wo w roku jubileuszowym, bo domy miast lewickich są ich posiadłością pośród 
Izraelitów. Także i pole położone koło ich miast nie będzie podlegało sprzedaży, 
bo ono jest ich posiadłością wieczystą (Kpł 25,32-34). Pokolenie Lewiego miało 
pełnić służbę Jahwe, mieszkali oni w wyznaczonych miastach, z których sześć 
nazwanych było miejscami ucieczki (Lb 3,11-13; 18,21-24; 35,1-15; Pwt 18,1-
8; Joz 20–21). To bardzo różnorodne prawodawstwo dotyczące działu lewitów 
Ezechiel ujmuje na nowy sposób, w kontekście mowy o części (daru), który 
stał się udziałem lewitów.

Po drugie, w nowych warunkach nie będzie już żadnych możliwości doko-
nywania zmiany własności: i nie będzie zamieniany (וְלאֹ יָמֵר). Jest to jedyne 
użycie przez Ezechiela rdzenia מור (zmieniać) i to w kontekście negatywnym 
(zakaz zmiany). Wypowiedź o tak radykalnym wydźwięku dotyczy zatem kwe-
stii najistotniejszej: trwały charakter porządku podziału ziemi, jaki dokonać 
się miał w przyszłości. Żaden czynnik ludzki nie mógł wpływać na zmianę 
statusu daru, gdyż nie wynikał on z jakichkolwiek ludzkich kalkulacji, lecz po-
chodził bezpośrednio z zamysłu Jahwe.

Po trzecie, prorok stwierdza: i nie odstąpi się (וְלאֹ יַעֲבוּר) (z tego) co naj-
lepsze ziemi. Popularny czasownik עָבַר (przejść po; w osnowie hifil: pozwolić 
przejść) często pojawia się w Księdze Ezechiela. W kontekście w. 14 prorok 
przekazuje polecenie kapłanom i lewitom, by stali się stróżami daru dla Jahwe. 
Nie mogli dopuścić do tego, by on przeszedł „w inne ręce”. Ziemia, której sza-
farzami mieli być potomkowie Lewiego, nie będzie jedną z wielu podobnych 
do siebie części tworzących ziemię Izraela, lecz będzie miała status ziemi okre-
ślonej terminem רֵאשִׁית (pierwociny, najlepsza cząstka). Chodzi zatem o pier-
wociny, o to, co w tradycji Izraela zawsze przynależało do Jahwe (Rdz 49,3; Kpł 
2,12). Zasada wyrażona terminem רֵאשִׁית nadaje porządek całemu założeniu, 
jakie powstanie w kontekście podziału nowej ziemi Izraela.

Na zakończenia w. 14 Ezechiel podaje ostateczne uzasadnienie stawianych 
wymogów: ponieważ święte (to jest) dla Jahwe. W tej formule wyróżniają się 
dwa określenia: Jahwe i święte. To obecność chwały Jahwe w sanktuarium czy-
ni z tego miejsca coś wyjątkowego, całkowicie oddzielonego i niedostępnego 
dla nieupoważnionych, a zatem będzie to miejsce nieodwołalnie święte, bo-
wiem chwała Jahwe już nigdy nie opuści świątyni.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



269

Miasto, jego otoczenie i własność księcia (48,15-22)

Miary otoczenia miasta (ww. 15-16); wolna przestrzeń wokół miasta 
(w. 17); obecność robotników miasta (ww. 18-19); ogólne miary wydzielonej 
przestrzeni (w. 20); własność księcia (ww. 21-22).

Ez 48,15

 וַחֲמֵשֶׁת אֲלָפִים הַונֹּתָר בָּרחַֹב עַל־פְּנֵי חֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים אֶלֶף חֹל־הוּא לָעִיר
לְומֹשָׁב וּלְמִגְרָשׁ וְהָיְתָה הָעִיר בְּותֹכֹה׃

I pięć tysięcy (łokci), które pozostało z szerokości przed obliczem 
dwudziestu pięciu tysięcy (łokci), nieświęte jest dla miasta, (jest) 
dla zamieszkania (jego), i dla wolnej przestrzeni, i będzie miasto 
pośród niej.

Po prezentacji dwóch części przeznaczonych dla kapłanów i lewitów (ww. 
10-14) prorok przechodzi w relacji do prezentacji innej części wyłączonego 
terenu. Rozpoczyna od wymiarów kolejnej części: I pięć tysięcy (łokci), które 
pozostało z szerokości przed obliczem dwudziestu pięciu tysięcy (łokci). Został 
tu podany jeden wymiar, ok. 2,5 km, czyli jedna piąta długości granicy ca-
łego daru ofiarowanego Jahwe (w. 9). Prorok zaznacza bezpośredni kontakt 
tego obszaru z przestrzenią wcześniej prezentowaną i używa określenia עַל־פְּנֵי 
(przed obliczem) w miejsce wcześniej używanej formuły וְעַל גְּבוּל (a przy gra-
nicy). Ta zmiana wskazuje na użycie słownictwa częściej używanego w opisach 
architektonicznych niż topograficznych (por. Ez 47,1.2).

Nowo wydzielona przestrzeń będzie miała kształt kwadratu (por. w. 16) 
o boku pięć tysięcy (łokci) i będzie pozbawiona charakteru świętego (ׁקֹּדֶש), 
a została określona terminem חֹל (nie święte, profanum). Nowa przestrzeń 
będzie składała się z dwóch części. Najważniejsza i najobszerniejsza będzie 
przeznaczona na miasto (עִיר). Na początku wizji (Ez 40,2) prorok wyzna-
je, że przed jego oczyma ukazał się widok כְמִבְנֵה־עִיר (jakby budowli mia-
sta), czyli to, co zobaczył, nie było miastem. W w. 15 jest mowa o mieście 
w sensie właściwym. Nie będzie ono częścią terenu świątynnego, ani ów 
teren nie będzie częścią miasta. Będą to dwa osobne założenia, podobnie 
jak było pierwotnie w Jerozolimie, bowiem świątynia powstała poza mura-
mi dawnej twierdzy Jebuzytów na wzgórzu Moria. Miasto będzie spełniać 
funkcję podporządkowaną głównemu rytmowi życia społeczności Izraela, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



270

a wyznaczonego służbą świątynną. Dostęp do miasta nie będzie drastycznie 
ograniczony tylko dla osób uprawnionych i stanie się miejscem rezydowania 
 społeczności Izraela. Nie została podana w tym miejscu specyfika (לְומֹשָׁב)
tej społeczności. Drugą częścią wyznaczonej przestrzeni będzie teren okre-
ślony opisowo: dla wolnej przestrzeni (ׁוּלְמִגְרָש). Będzie to pas okalający całe 
miasto i oddzielający go od wszystkich pozostałych granic, z którymi stykać 
się będzie owa wolna przestrzeń. Wprawdzie miasto nie będzie zajmowało 
centralnego miejsca na planie całej nowej ziemi Izraela, to jednak swoje cen-
tralne położenie będzie zawdzięczało „obramowaniu” tworzącemu osobną 
jednostkę terytorialną.

Ez 48,16

 וְאֵלֶּה מִודֹּתֶיהָ פְּאַת צָופֹן חֲמֵשׁ מֵואֹת וְאַרְבַּעַת אֲלָפִים וּפְאַת־נֶגֶב חֲמֵשׁ
 חֲמֵשׁ מֵואֹת וְאַרְבַּעַת אֲלָפִים וּמִפְּאַת קָדִים חֲמֵשׁ מֵואֹת וְאַרְבַּעַת אֲלָפִים

וּפְאַת־יָמָּה חֲמֵשׁ מֵואֹת וְאַרְבַּעַת אֲלָפִים׃

A takie (są) wymiary jego: strona północna cztery tysiące pięćset 
(łokci), i  strona południowa cztery tysiące pięćset (łokci), i  od 
strony wschodniej cztery tysiące pięćset (łokci), i strona zachod-
nia cztery tysiące pięćset (łokci).

Miasto miało być wpisane w kwadrat o bokach mierzących pięć tysięcy 
łokci (w. 15). Prorok posługuje się bardzo precyzyjnymi miarami i podaje dłu-
gość każdego z czterech boków miasta, które liczyły po cztery tysiące pięćset 
(łokci). Odnosiło się do strony północnej, południowej, wschodniej oraz za-
chodniej. Plan miasta opierał się na schemacie kwadratu. Prorok nie podaje 
żadnej jego wewnętrznej struktury i funkcji, jaką miało spełniać; wiadomo, że 
teren ten był przeznaczony do zamieszkania, jednak nie została podana szcze-
gółowa struktura społeczna jego mieszkańców.

Ez 48,17

 וְהָיָה מִגְרָשׁ לָעִיר צָופֹנָה חֲמִשִּׁים וּמָאתַיִם וְנֶגְבָּה חֲמִשִּׁים וּמָאתָיִם וְקָדִימָה
חֲמִשִּׁים וּמָאתַיִם וְיָמָּה חֲמִשִּׁים וּמָאתָיִם׃

I będzie wolna przestrzeń dla miasta, na północ dwieście pięć-
dziesiąt (łokci), i na południe dwieście pięćdziesiąt (łokci), i na 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



271

wschód dwieście pięćdziesiąt (łokci), i na zachód dwieście pięć-
dziesiąt (łokci).

Prorok powraca do myśli o wolnej przestrzeni (por. w. 15), czyli pasa oka-
lającego miasto ze wszystkich stron, podobnie jak dziedzińce okalały świątynię 
(budowlę). Istniała jednak różnica między tymi strefami. Teren świątyni był 
bardzo zróżnicowany architektonicznie i poszczególne jego partie posiadały 
istotne znaczenie dla prawidłowego funkcjonowania całego obiektu. W sto-
sunku do miasta i jego otoczenia prorok nie informuje o żadnej jego specyfice. 
Nie ma tu zatem nawiązania do idei miasta warownego, otoczonego murami 
i przedmurzem. Jest jedynie mowa o wolnej przestrzeni, która będzie miała 
z każdej strony miasta tę samą szerokość: dwustu pięćdziesięciu (łokci).

Ez 48,18

 וְהַונֹּתָר בָּאֹרֶךְ לְעֻמַּת תְּרוּמַת הַקֹּדֶשׁ עֲשֶׂרֶת אֲלָפִים קָדִימָה וַעֲשֶׂרֶת אֲלָפִים
יָמָּה וְהָיָה לְעֻמַּת תְּרוּמַת הַקֹּדֶשׁ וְהָיְתָה תְבוּאָתֹה לְלֶחֶם לְעֹבְדֵי הָעִיר׃

Pozostała (część) długości, obok daru świętego, dziesięć tysięcy 
(łokci) na wschód i dziesięć tysięcy (łokci) na zachód; i będzie 
obok daru świętego, i będzie plon jego, na pożywienie dla robot-
ników miasta.

Miasto i wolna przestrzeń (ww. 15-17) będą położone na południe od te-
renów kapłańskich oraz lewitów, z którymi granica będzie mierzyła zaledwie 
pięć tysięcy łokci, tymczasem tereny lewitów na osi wschód – zachód będą się 
rozciągały na długość dwudziestu pięciu tysięcy łokci; pozostała część grani-
cy, czyli dwadzieścia tysięcy łokci, będzie podzielona na dwa odcinki: dziesięć 
tysięcy (łokci) na wschód i dziesięć tysięcy (łokci) na zachód. W ten sposób po-
wstaną dwa wydzielone tereny o kształcie prostokąta, przylegające do miasta 
i wolnej przestrzeni (od wschodu i zachodu) o bokach dziesięć tysięcy łokci 
na pięć tysięcy łokci. Tym samym powstanie obszar (trzy zdefiniowane prze-
strzenie), który dopasowany będzie do południowej granicy terenu lewitów. 
Ezechiel z naciskiem podkreśla, że nowo wydzielone tereny będą obok daru 
świętego (forma użyta dwa razy w w. 18). Potrójnie podzielony obszar będzie 
równocześnie częścią większej całości, na co wskazują wymiary dwóch za-
sadniczych części, a mianowicie elementów daru świętego. Każdy z nich miał 
długość dwadzieścia pięć tysięcy łokci i szerokość (na osi północ – południe) 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



272

dziesięć tysięcy łokci. Sumując szerokość trzech przestrzeni (kapłanów, lewi-
tów i miasta + wolnej przestrzeni), otrzymuje się wymiar dwudziestu pięciu 
tysięcy łokci, tym samym wszystkie części będą tworzyły znaczny obszar, ide-
alny zamknięty na planie kwadratu. Całe to założenie architektoniczne stano-
wić będzie centrum nowej ziemi Izraela.

Na zakończenie w. 18 prorok stwierdza: i będzie plon jego, na pożywienie 
dla pracowników miasta. Pojawia się tu koncepcja miasta orientalnego. Ówcze-
sne założenia urbanistyczne powstawały dzięki ewolucji społeczeństw dyspo-
nujących możliwościami doskonalszej uprawy ziemi (rewolucja neolityczna). 
Tworzyły się liczne grupy społeczne specjalizujące się w różnej aktywności 
zawodowej – obok rolników powstała grupa ludzi zajmujących się administra-
cją, budownictwem i obronnością. Ezechiel umieszcza miasto właśnie w tej 
konfiguracji urbanistycznej. Na wschód i zachód od miasta będą niewielkie 
tereny rolnicze, które jednak zajmą powierzchnię cztery razy większą od mia-
sta. Taka proporcja zapewniała możliwość pełnego zaopatrzenia w żywność 
wszystkich mieszkańców miasta. Spośród nich wymienia Ezechiel robotników 
 Jest to bardzo ogólne określenie, które wskazuje na rzemieślników .(לְעֹבְדֵי)
wykonujących wszelkie możliwe prace fizyczne służących, a nawet niewolni-
ków. Miasto wraz z terenami uprawnymi stanie się zatem zapleczem gospo-
darczym dla daru świętego. Prorok prezentuje wizję całościową aktywności 
wszystkich Izraelitów, którzy będą zamieszkiwali nową ziemię.

Na określenie plonu prorok używa wyjątkowo stosowanego terminu (ha-
pax w Ez) תְבוּאָתֹה (zbiór, plon), który Jeremiasz stosuje na oznaczenie Izra-
ela: Izrael jest świętością Jahwe, pierwszym plonem Jego zbiorów. Ci wszyscy, 
którzy go spożywają, stają się winni, spotka ich nieszczęście – wyrocznia Jahwe 
(Jr 2,3). Ezechiel wykazuje, że Izrael nie będzie musiał korzystać z żadnych 
obcych terenów w celu pozyskania żywności (לֶחֶם), w tym produktów zbożo-
wych (chleb).

Ez 48,19

וְהָעֹבֵד הָעִיר יַעַבְדוּהוּ מִכֹּל שִׁבְטֵי יִשְׂרָאֵל׃

A  pracujący miasta będą uprawiać ją ze wszystkich pokoleń 
Izraela.

וְהָעֹבֵד LXX οι δε εργαζομενοι
יַעַבְדוּהוּ LXX εργωνται αυτην

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



273

Ezechiel zaznacza, że rolnicy (tu: pracujący = וְהָעֹבֵד) będą zamieszkiwali 
w mieście. Nie powstanie zatem osada wiejska, jak było to w ówczesnych zwy-
czajach. Nie wiadomo, czy wszyscy mieszkańcy będą zaangażowani w prace 
rolnicze; wydaje się jednak, że nie, bowiem ze swej istoty הָעִיר (miasto) stano-
wiło dobrze zorganizowaną społeczność, która składała się z różnych warstw 
społecznych, którym odpowiadały różne aktywności zawodowe.

Prorok nie wchodząc w szczegóły społeczne, zaznacza natomiast, że zie-
mię uprawiać będą ludzie ze wszystkich pokoleń Izraela. Temat całego Izraela 
został zatem włączony w tematykę dotyczącą strefy wyłączonej ze struktury 
podziału ziemi Izraela na poszczególne pokolenia. Takie ujęcie miało istotne 
znaczenie w dziele zachowania jedności całego narodu. Członkowie wszyst-
kich pokoleń Izraela będą zobowiązani do okazywania troski względem daru 
świętego. Ezechiel nie uściśla, czy owi mieszkańcy (rolnicy) miasta będą stały-
mi rezydentami, czy też na zasadzie rotacji będą przez pewien czas jego rezy-
dentami, a tym samym będą się przyczyniać do zapewnienia bezpieczeństwa 
i właściwego funkcjonowania zespołu świątynnego. Nie powtórzy się nato-
miast sytuacja z okresu Salomona. Ten następca Dawida podzielił obszerne 
tereny swego królestwa na dwanaście dystryktów podatkowych, z których 
każdy przez jeden rok był zobowiązany do utrzymania przez jeden miesiąc 
w roku pałac królewski (1 Krl 4,7); nie była to służba dla Jahwe, lecz dla wład-
cy, który otaczał się luksusem, co w końcu doprowadziło do rozpadu kró-
lestwa. W nowym Izraelu służba będzie się koncentrować wyłącznie wokół 
świątyni Jahwe, a tym samym wszyscy zaangażowani będą mieli swój udział 
w posłudze Panu.

Ez 48,20

 כָּל־הַתְּרוּמָה חֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים אֶלֶף בַּחֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים אָלֶף רְבִיעִית תָּרִימוּ
אֶת־תְּרוּמַת הַקֹּדֶשׁ אֶל־אֲחֻזַּת הָעִיר׃

Cały dar (będzie miał) dwadzieścia pięć tysięcy (łokci) na dwa-
dzieścia pięć tysięcy (łokci), (będzie to) kwadrat, (który) ofiaru-
jecie: dar święty (wraz) z posiadłością miasta.

אֶל עַל =

Prorok w w. 20 dokonuje podsumowania relacji o darze (por. w. 8). Przy-
taczane przez niego wymiary odpowiadają temu, co ze szczegółami zostało za-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



274

prezentowane wcześniej (ww. 8-19). Wydzielony kwadrat (רְבִיעִית) o bokach 
mierzących dwadzieścia pięć tysięcy (łokci) nie będzie jednorodnym terenem, 
bowiem w jego partiach znajdą się części sakralne (tereny kapłanów i lewitów) 
oraz części pozbawione tego charakteru (miasto i jego otoczenie). Ezechiel 
na zakończenie w. 20 podkreśla ważne rozróżnienie: ofiarujecie: dar święty 
(wraz) z posiadłością miasta. Takie rozróżnienie będzie punktem odniesienia 
dla wszystkich pokoleń i ich terenów. Nie będzie już tendencji odśrodkowej, 
która doprowadziła w przeszłości do schizmy dziesięciu pokoleń i stworzenia 
konkurencyjnych miejsc świętych w Betel (na południu) i Dan (na północy). 
Harmonia podziału ziemi i jej funkcja stanie się wzorcem do stworzenia har-
monijnego społeczeństwa, pozbawionego partykularnych dążeń i całkowicie 
skoncentrowanego na służbie w sanktuarium.

Ez 48,21

 וְהַונֹּתָר לַנָּשִׂיא מִזֶּה וּמִזֶּה לִתְרוּמַת־הַקֹּדֶשׁ וְלַאֲחֻזַּת הָעִיר אֶל־פְּנֵי חֲמִשָּׁה
 וְעֶשְׂרִים אֶלֶף תְּרוּמָה עַד־גְּבוּל קָדִימָה וְיָמָּה עַל־פְּנֵי חֲמִשָּׁה וְעֶשְׂרִים אֶלֶף
 עַל־גְּבוּל יָמָּה לְעֻמַּת חֲלָקִים לַנָּשִׂיא וְהָיְתָה תְּרוּמַת הַקֹּדֶשׁ וּמִקְדַּשׁ הַבַּיִת

בְּותֹכֹה׃

A pozostała (część) dla księcia z tej i z tamtej (strony) dla daru 
świętego, i  dla posiadłości miasta, przed obliczem dwudziestu 
pięciu tysięcy (łokci) daru do granicy wschodniej, i na zachód 
przed obliczem dwudziestu pięciu tysięcy (łokci) do granicy za-
chodniej, obok części dla księcia; i  będzie dar święty i  miejsce 
święte świątyni pośrodku niego.

אֶל עַל =
חֲלָקִים LXX των μεριδων

W. 21 rozpoczyna formuła וְהַונֹּתָר (a pozostała), która wskazuje na za-
leżność wypowiedzi od poprzedzającego ją kontekstu. Już w w. 18 mowa była 
o pozostałej (części); obie te wypowiedzi stoją w relacji treściowej do podsta-
wowego tematu (większego fragmentu), jakim był dar ofiarowany Jahwe (w. 9), 
czyli miejsce, na którym znajdzie się świątynia wraz z otoczeniem oddanym 
do dyspozycji kapłanów i lewitów. Prorok sukcesywnie omawia znaczenie 
i rolę tych części, które nie należały do poszczególnych pokoleń i znajdowały 
się w ścisłej zależności od terenu świątynnego.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



275

Po wskazaniu na obecność kapłanów, lewitów, mieszkańców i pracow-
ników miasta (ww. 11-19) prorok przechodzi do relacji na temat otoczenia 
przeznaczonego dla księcia: A pozostała (część) dla księcia z tej i z tamtej (stro-
ny) dla daru świętego, i dla posiadłości miasta. Temat księcia zajmuje ważne 
miejsce w prorockim orędziu odnowy (Ez 34,23-24; 37,24-25; 45,7-17; 46,2-
18), Ezechiel w zasadzie unika tytułu „król” (por. jednak Ez 43,7.9) akcentu-
jąc rolę księcia w życiu nowej społeczności. Jego pozycja będzie pomocnicza 
w stosunku do faktycznej władzy, jaką sprawować będzie Jahwe panujący ze 
świątyni. Teren książęcy nie będzie dominował na ziemi Izraela, nie będzie 
nawet scalony, bowiem złożą się na niego dwie części, z dwóch stron przylega-
jące do daru, czyli wyłączonego kwadratu o boku długości dwudziestu pięciu 
tysięcy łokci. Został w ten sposób ukazany nowy porządek architektoniczny. 
W czasach Salomona świątynia była ściśle zintegrowana z kompleksem pa-
łacowym, stojąc na północ od niego i tworząc z nim jeden wielki kompleks 
świątynno-pałacowy. Takie założenie nie będzie już więcej funkcjonować. Eze-
chiel nie zajmuje się kwestią pałacu dla władcy. Wcześniej wspominał jedynie 
o pewnych przywilejach, jakie posiadać będzie książę uczestniczący w kulcie 
świątynnym (Ez 46,8-18). Plan Ezechiela nie odpowiada zatem ówczesnym 
koncepcjom urbanistycznym, w których obok świątyni również pałac wład-
cy stanowił nieodzowną część całego założenia miejskiego, będącego centrum 
religijno-administracyjnym większej całości. Prorok wskazuje na znacznie 
skromniejszą rolę władcy w życiu przeszłego Izraela, zwłaszcza w stosunku do 
praktyk znanych z przeszłości. Już samo „zepchnięcie” relacji o księciu na sam 
koniec omawiania tematu podziału centralnej części ziemi Izraela (po kapła-
nach, lewitach, mieszkańcach i robotnikach) jest czymś bardzo znamiennym. 
Zastosowany podział ziemi oraz przydział, jaki mu przypadł w udziale, stano-
wią ważne wskazówki, które rzucają światło na rozumienie roli władcy w zie-
mi przyszłego Izraela.

Zachowując styl opisu granic i ich miar, Ezechiel również w kontekście 
mowy o części książęcej podaje najważniejsze informacje w tym zakresie. 
Punktem odniesienia jest dar święty oraz posiadłości miasta. Ta wyjątkowa 
przestrzeń ze wszystkich stron miała być otoczona ziemią Izraela i jako jedy-
na nie posiadała granic zewnętrznych. Od północy i południa graniczyła z te-
renami dwóch pokoleń (Judy i Beniamina), natomiast od wschodu i zachodu 
z obszarami należnymi księciu. Jeden tylko jego wymiar przekazuje Ezechiel, 
a mianowicie dwadzieścia pięć tysięcy łokci, na osi północ – południe (gra-
nica z darem świętym). Część zachodnia ziemi władcy będzie dochodziła do 
Morza Śródziemnego, a wschodnia do Jordanu. Ezechiel nie podaje szczegó-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



276

łów topograficznych tych okolic. Od strony wschodniej były to tereny, o któ-
rych wcześniej pisał prorok, nawadniane wodami potoku świątynnego, lecz 
tekst nic nie wspomina o przynależności ich do księcia, raczej nawadniane 
tereny miały być symbolem całej nowej ziemi Izraela (Ez 47,1-12). Prezentu-
jąc w sposób schematyczny dział przynależny władcy, prorok ukazuje dwie 
oddzielne części tego dziedzictwa, były to klamry przylegające do daru świę-
tego. Dział książęcy nie mógł funkcjonować bez świątyni i jej otoczenia, dla-
tego jego istnienie nabiera sensu wyłącznie w relacji do sakralnego centrum, 
stąd prorok kończy w. 21 najważniejszym stwierdzeniem: i będzie dar święty 
i miejsce święte świątyni pośrodku niego. W tej krótkiej frazie zostały nagro-
madzone wszystkie terminy, które wyrażają całą istotę nowej rzeczywistości 
prezentowanej przez Ezechiela: ׁהַקֹּדֶש  miejsce) מִקְדַּשׁ ,(dar święty) תְּרוּמַת 
święte) oraz הַבַּיִת (świątynia). Pod tym względem zakończenie w. 21 ma cha-
rakter wyjątkowy.

Ez 48,22

 וּמֵאֲחֻזַּת הַלְוִיִּם וּמֵאֲחֻזַּת הָעִיר בְּותֹךְ אֲשֶׁר לַנָּשִׂיא יִהְיֶה בֵּין גְּבוּל יְהוּדָה וּבֵין
גְּבוּל בִּנְיָמִן לַנָּשִׂיא יִהְיֶה׃

A posiadłość lewitów (wraz) z posiadłością miasta (będzie) po-
środku tego, co dla księcia będzie; między granicą Judy a między 
granicą Beniamina (posiadłość) dla księcia będzie.

Ezechiel powraca do opisu granic posiadłości księcia. Tym razem punk-
tem wyjścia relacji są tereny centralne: A posiadłość lewitów (wraz) z posia-
dłością miasta (będzie) pośrodku tego, co dla księcia będzie. Nie ma wzmianki 
o posiadłości kapłańskiej, z którą również graniczyła część książęca. Może to 
wskazywać na pewną formę komunikacji, jaka zaistnieje między środowi-
skiem władcy a terenem świątynnym. Posiadłości lewitów i miasta mogły speł-
niać funkcję pośredniczącą. W tym układzie książę kontaktowałby się bezpo-
średnio ze świątynią, a tym samym z pominięciem innych warstw społecznych 
w przyszłym Izraelu, zwłaszcza że rejon miasta miał być miejscem zejścia się 
wszystkich pokoleń (w. 19). Relacja księcia do miasta miała więc istotne zna-
czenie dla harmonijnego współżycia mieszkańców Izraela.

W drugiej części w. 22 Ezechiel sytuuje posiadłość księcia w kontekście 
bardziej ogólnym: między granicą Judy a między granicą Beniamina (posia-
dłość) dla księcia będzie. Prorok powraca do myśli o terenach przeznaczonych 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



277

dla poszczególnych pokoleń. Zakończył pierwszą część relacji wspominając 
Judę (w. 8), a kolejną rozpocznie od wzmianki o Beniaminie (w. 23). Prorok 
zatem tak konstruuje całość wypowiedzi (w. 22) by była ona łącznikiem mię-
dzy relacją o posiadłościach wyłączonych a relacją o przydziale ziemi dla po-
szczególnych pokoleń.

Części udzielone pokoleniom południowym (48,23-29)

Część udzielona Beniaminowi (w. 23); część udzielona Symeonowi (w. 24); 
część udzielona Issacharowi (w. 25); część udzielona Zabulonowi (w. 26); część 
udzielona Gadowi (w. 27); granice południowe ziemi Izraela (ww. 28-29).

Ez 48,23

וְיֶתֶר הַשְּׁבָטִים מִפְּאַת קָדִימָה עַד־פְּאַת־יָמָּה בִּנְיָמִן אֶחָד׃

A pozostałe pokolenia: Od strony wschodniej do strony zachod-
niej: Beniamin, jedna (część).

W. 23 jest powiązany treściowo zarówno z w. 22, jak i z wcześniejszym w. 8. 
Wyrażenie: A pozostałe pokolenia nawiązuje do treści, o której była mowa w ww. 
2-7. Owa relacja kończyła się na prezentacji ziem pokolenia Judy (w. 7).

Pokolenie Beniamina było wspomniane już w w. 22, bowiem jego część, od 
strony północnej, graniczyła z centralnym terenem wydzielonym. Ta informa-
cja nie została jednak powtórzona w w. 23b, stąd forma tej frazy jest znacznie 
krótsza od pokrewnych wypowiedzi na temat terytoriów pokoleń (ww. 24-29). 
Beniamin był najmłodszym synem Jakuba, a jego matką była Rachel, która 
umarła po porodzie syna (Rdz 35,16). Beniaminici byli jednym z najmniej-
szych pokoleń Izraela (groziła im zagłada, por. Sdz 19–21). Ich terytorium było 
niewielkie i znajdowało się pomiędzy Efraimem, Jordanem, Judą i Danem, 
a więc na północ od Jerozolimy i na południe od Betel. Ezechiel natomiast 
umiejscawia terytorium Beniaminitów bardziej na południe. Tereny Judy mia-
ły być zatem położone na północ od Beniamina, bez wspólnej granicy, bowiem 
pomiędzy tymi pokoleniami miał znajdować się teren wyłączony (ww. 9-22). 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



278

Granicę zachodnią tego pokolenia stanowić miało wybrzeże Morza Śródziem-
nego, a wschodnią – Morze Martwe. Ezechiel konsekwentnie nie podaje żad-
nych wymiarów tego obszaru (por. ww. 2-7).

Ez 48,24

וְעַל גְּבוּל בִּנְיָמִן מִפְּאַת קָדִימָה עַד־פְּאַת־יָמָּה שִׁמְועֹן אֶחָד׃

A przy granicy Beniamina od strony wschodniej do strony za-
chodniej: Symeon, jedna (część).

Symeon był drugim synem Jakuba i Lei. Dział jego potomków był położo-
ny pośrodku terenów Judy. Pośród miast mu przydzielonych najbardziej znane 
były Beer Szeba oraz Siklag (Joz 19,1-9). Miasta te były położone na południe 
od Hebronu i zajmowały tereny pustynne (Negeb). Według Ezechiela dział Sy-
meona położony był na południe od Beniamina.

Ez 48,25

וְעַל גְּבוּל שִׁמְועֹן מִפְּאַת קָדִימָה עַד־פְּאַת־יָמָּה יִשָׂשכָר אֶחָד׃

A przy granicy Symeona od strony wschodniej do strony zachod-
niej: Issachar, jedna (część).

Issachar był dziesiątym synem Jakuba, a piątym Lei. Tereny Issachara były 
położone na północy kraju. Jego wschodnia granica opierała się na Jezierze 
Galilejskim i Jordanie, na południu graniczył z Manassesem, a na zachodzie 
z Zabulonem (Joz 19,17-23). Punktem zejścia się granic trzech pokoleń (Issa-
char, Zabulon, Neftali) był Tabor. Ezechiel umieszcza część Issachara na połu-
dnie od Symeona w rejonie Negebu.

Ez 48,26

וְעַל גְּבוּל יִשָׂשכָר מִפְּאַת קָדִימָה עַד־פְּאַת־יָמָּה זְבוּלֻן אֶחָד׃

A przy granicy Issachara od strony wschodniej do strony zachod-
niej: Zabulon, jedna (część).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



279

Zabulon był dziesiątym synem Jakuba, a szóstym Lei. Jego przydział znaj-
dował się na północy kraju i leżał pomiędzy terenami Neftalego na północy, 
Issachara na wschodu, Manassesa na południu i Aszera na zachodzie. Ezechiel 
tymczasem umieszcza nowe tereny Issachara na południu, czyli w Negebie; od 
północy miał graniczyć z Issacharem.

Ez 48,27

וְעַל גְּבוּל זְבוּלֻן מִפְּאַת קָדִמָה עַד־פְּאַת־יָמָּה גָּד אֶחָד׃

A  przy granicy Zabulona od strony wschodniej do strony za-
chodniej: Gad, jedna (część).

Gad był siódmym synem Jakuba, którego matką była Zilpa, niewolnica 
Lei. Gad otrzymał już od Mojżesza tereny położone na wschód od Jordanu 
pomiędzy terenami Rubena na południu i połową Manassesa na północy (Lb 
32,1-5; Pwt 3,12.16; Joz 13,24-28). Ezechiel umieszcza dział Gada na południe 
od Zabulona w centralnej części Negebu. Południowa, wschodnia i zachodnia 
granica tego pokolenia miała być granicą zewnętrzną ziemi Izraela.

Ez 48,28

 וְעַל גְּבוּל גָּד אֶל־פְּאַת נֶגֶב תֵּימָנָה וְהָיָה גְבוּל מִתָּמָר מֵי מְרִיבַת קָדֵשׁ נַחֲלָה
עַל־הַיָּם הַגָּודֹל׃

A przy granicy Gada od strony południowej na prawo i będzie 
(tam) granica od Tamar, wód Meribat Kadesz, potokiem do mo-
rza wielkiego.

Granice południowe ziemi Izraela prezentował prorok już wcześniej 
(Ez 47,19). W. 28 zatem powtarza wcześniejsze ustalenia, a zarazem opisuje 
dokładnie południową granicę pokolenia Gada.

Ez 48,29

 זֹאת הָאָרֶץ אֲשֶׁר־תַּפִּילוּ מִנַּחֲלָה לְשִׁבְטֵי יִשְׂרָאֵל וְאֵלֶּה מַחְלְוקֹתָם נְאֻם אֲדנָֹי
יְהוִה׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



280

Ta (jest) ziemia, którą przydzielicie z (powodu) dziedzictwa dla 
pokoleń Izraela, i takie (są) ich części, wyrocznia Pana, Jahwe.

אֲדנָֹי LXX brak

Prorok kończąc opis podziału ziemi (por. Ez 47,13–48,28), używa synte-
tycznej formuły הָאָרֶץ  która miała istotne znaczenie ,(ta [jest] ziemia) זֹאת 
w treści orędzia skierowanego do zesłańców. Izraelici przebywający w Babilonii 
powoli asymilowali się do nowych warunków bytowania. Ziemia nad Eufra-
tem nie miała być jednak ich ojczyzną. Ziemia obietnicy została przedstawiona 
bardzo szczegółowo wraz z jej wewnętrzną strukturą oraz funkcjami przez nią 
spełnianymi, zwłaszcza przez centralny obszar daru świętego.

Ezechiel podkreśla fakt, że ziemia będzie darem dla całego Izraela, dla 
wszystkich pokoleń. Każde z nich otrzyma swój przydział (ּתַּפִּילו). Z jednej 
strony opis Ezechiela nawiązuje do tradycji z czasów Mojżesza i Jozuego, lecz 
z drugiej mowa jest o nowym doświadczeniu Izraela, bowiem porządek przy-
działu terenu dla poszczególnych pokoleń jest inny w stosunku do pierwot-
nego. Ezechiel daje do zrozumienia zesłańcom, że ich przyszłość jest ściśle 
związana z darem świętym. Wszystkie pokolenia będą traktowane taką samą 
miarą obfitości (otrzymanej ziemi), za wyjątkiem pokolenia Lewiego, które 
otrzyma siedziby w pobliżu terenu świątynnego w celu wykonywania najważ-
niejszych czynności w społeczeństwie, a takimi będą posługi wykonywane 
w świątyni.

Prorok kończy w. 28 formułą: wyrocznia Pana, Jahwe, która staje się pie-
częcią całej wypowiedzi odnoszącej się do podziału nowej ziemi Izraela (por. 
Ez 47,23)

Bramy nowej Jerozolimy (48,30-35)

Północne bramy: Rubena, Judy i Lewiego (ww. 30-31); wschodnie bramy: 
Józefa, Beniamina i Dana (w. 32); południowe bramy: Symeona, Issachara 
i Zabulona (w. 33); zachodnie bramy: Gada, Aszera i Neftalego (w. 34); nowa 
nazwa miasta (w. 35).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



281

Ez 48,30

וְאֵלֶּה ותֹּצְאֹת הָעִיר מִפְּאַת צָופֹן חֲמֵשׁ מֵואֹת וְאַרְבַּעַת אֲלָפִים מִדָּה׃

I  takie (są) wyjścia miasta: Od strony północnej cztery tysiące 
pięćset (łokci) wymiaru.

W ostatnich wersetach swej księgi prorok powraca do tematu miasta 
-o którym wspominał już w kontekście opisu daru świętego (ww. 15 ,(הָעִיר)
22). Było to miejsce zejścia się (zamieszkania) wszystkich pokoleń (w. 19). 
Ezechiel podejmuje motyw miasta po opisie granic poszczególnych pokoleń, 
z których najbardziej wysuniętym na południe był teren Gada (w. 28). Prorok 
nie kończy swego orędzia motywem dotyczącym peryferii, lecz powraca myślą 
do centrum ziemi Izraela, którego częścią składową, obok świątyni i jej otocze-
nia, było również miasto.

W. 30 rozpoczyna formuła וְאֵלֶּה (i takie), która znajduje się również w po-
przedzającej ją frazie (w. 29b). Prorok podaje zatem dwie podstawowe infor-
macje w oparciu o jednakowo brzmiącą formułę: I takie (są) części dla pokoleń 
Izraela, oraz i takie (są) wyjścia miasta. Pierwsza z nich odnosi się do całości 
ziemi Izraela (poza darem świętym), druga natomiast dotyczy części (nie sa-
kralnej) daru świętego. Prorok podkreśla tym samym rolę pokoleń w przyszłej 
ziemi Izraela, która nie będzie miała charakteru marginalnego, bowiem wszy-
scy mieszkańcy będą mieli udział w ofiarowanych dobrach, a bliskość miasta 
w stosunku do terenu świątynnego przybliża cały Izrael do sacrum, a więc do 
obecności chwały Jahwe.

Ezechiel posłużył się w w. 30 wyjątkową formułą הָעִיר  wyjścia) ותֹּצְאֹת 
miasta). Rzeczownik ותֹּצְאֹת pochodzi z rdzenia יצא (wyjść) nie wskazuje jed-
nak na bramy w murze miejskim, lecz na granice miasta (por. Joz 15,4.7.11; 
16,3.8); 17,9.18). Cały obwód murów miasta tworzył kształt kwadratu. Prorok 
na początku wskazuje na jego część północną, której długość wynosić miała 
cztery tysiące pięćset (łokci). Wymiar ten odpowiada miarom wcześniej poda-
nym (w. 16).

Ez 48,31

 וְשַׁעֲרֵי הָעִיר עַל־שְׁומֹת שִׁבְטֵי יִשְׂרָאֵל שְׁעָרִים שְׁולֹשָׁה צָופֹנָה שַׁעַר רְאוּבֵן
אֶחָד שַׁעַר יְהוּדָה אֶחָד שַׁעַר לֵוִי אֶחָד׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



282

A  bramy miasta według imion pokoleń Izraela; bramy trzy 
w stronę północy: Brama Rubena jedna, Brama Judy jedna, Bra-
ma Lewiego jedna.

Prorok podaje specyfikę północnej granicy (wejścia) miasta. Nie pisze 
o murach, a jedynie o bramach, które miały sens jedynie wówczas, gdy były 
umieszczone w murach (wolno stojące bramy na krańcu miasta nie były zna-
ne w Izraelu). Ezechiel powraca do myśli o pokoleniach. Po prezentacji tere-
nów Izraela (ww. 2-8.23-29) imiona poszczególnych plemion zostały również 
utrwalone w nazwach poszczególnych bram. W kontekście północnej granicy 
zostały wymienione trzy bramy: Rubena, Judy i Lewiego. Nowe tereny Rube-
na i Judy były położone bezpośrednio na północ od daru świętego, natomiast 
część Lewiego znajdowała się wewnątrz przestrzeni sakralnej (również na pół-
noc od miasta). Ruben, Juda i Lewi byli synami Jakuba i Lei; w przyszłości po-
tomkowie Judy i Lewiego mieli odegrać najważniejszą rolę w narodzie spośród 
wszystkich pokoleń Izraela.

Ez 48,32

 וְאֶל־פְּאַת קָדִימָה חֲמֵשׁ מֵואֹת וְאַרְבַּעַת אֲלָפִים וּשְׁעָרִים שְׁלֹשָׁה וְשַׁעַר ויֹסֵף
אֶחָד שַׁעַר בִּנְיָמִן אֶחָד שַׁעַר דָּן אֶחָד׃

A  od strony wschodniej: cztery tysiące pięćset (łokci) i  bramy 
trzy: Brama Józefa jedna, Brama Beniamina jedna, brama Dana 
jedna.

אֶל עַל =

Strona wschodnia miała charakter uprzywilejowany w optyce terenu świą-
tynnego (Ez 40,6-16), lecz w kontekście miasta najważniejszą stroną była nie-
wątpliwie północ ze względu na położenie miasta względem wspomnianego 
terenu świątynnego. Mur wschodni mierzył również cztery tysiące pięćset (łok-
ci) i posiadał układ bram identyczny do części północnej (por. w. 31). Bramy 
nosiły imiona Józefa, Beniamina i Dana. Dawaj pierwsi byli synami Jakuba 
i Racheli, natomiast matką Dana była Bilha (niewolnica Racheli). Ezechiel 
w celu utrzymania proporcji dwunastu bram, w których uwzględniono rów-
nież imię Lewiego, nie przytacza imion pokoleń Manassesa i Efraima, nato-
miast w to miejsce wymienia ich ojca, Józefa.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



283

Ez 48,33

 וּפְאַת־נֶגְבָּה חֲמֵשׁ מֵואֹת וְאַרְבַּעַת אֲלָפִים מִדָּה וּשְׁעָרִים שְׁלֹשָׁה שַׁעַר
שִׁמְועֹן אֶחָד שַׁעַר יִשָּׂשכָר אֶחָד שַׁעַר זְבוּלֻן אֶחָד׃

Strona na południe: cztery tysiące pięćset (łokci) wymiaru i bra-
my trzy: Brama Symeona jedna, Brama Issachara jedna, Brama 
Zabulona jedna.

Część południowa miasta również była zwrócona (jak północna) w stronę 
terenów pokoleń. Tym razem prorok podaje nazwy bram zgodnie z kolejno-
ścią obszarów trzech pokoleń (Symeon, Issachar i Zabulon), który części roz-
ciągały się na południe od Beniamina.

Ez 48,34

 פְּאַת־יָמָּה חֲמֵשׁ מֵואֹת וְאַרְבַּעַת אֲלָפִים שַׁעֲרֵיהֶם שְׁלֹשָׁה שַׁעַר גָּד אֶחָד
שַׁעַר אָשֵׁר אֶחָד שַׁעַר נַפְתָּלִי אֶחָד׃

Strona na zachód: cztery tysiące pięćset (łokci), bramy trzy: Bra-
ma Gada jedna, Brama Aszera jedna, Brama Neftalego jedna.

אֲלָפִים LXX μετρω

Ezechiel kierunek zachodni umieścił na ostatnim miejscu, mur był (po-
dobnie do wszystkich pozostałych) w tym miejscu długi na cztery tysiące pięć-
set (łokci). Prorok na pierwszym miejscu wymienia bramę Gada, kontynuując 
tym samym porządek imion pokoleń południowych (w. 33), przy czym poko-
lenie Gada miało granicę południową zewnętrzną. Terytoria Aszera i Neftale-
go były położone niemal na samej północy.

Schemat zastosowany w prezentacji części dziedzicznych poszczególnych 
pokoleń Izraela nie odpowiada schematowi (kolejności) nazw bram miasta 
zwróconych w czterech kierunkach. Z każdej strony były po trzy bramy, któ-
rych układ świetnie się komponował w idealne kształty miasta (zbudowanego 
na planie kwadratu).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



284

Ez 48,35

סָבִיב שְׁמנָֹה עָשָׂר אָלֶף וְשֵׁם־הָעִיר מִויֹּם יְהוָה שָׁמָּה׃

Wokoło osiemnaście tysięcy (łokci), a imię tego miasta od dnia 
(tego): Jahwe (jest) tam.

Po szczegółowej relacji odnoszącej się do bram i długości czterech odcin-
ków murów miasta (ww. 30-34) prorok w ostatnim wersecie przekazuje dwie 
podstawowe, a zarazem końcowe informacje.

Po pierwsze, prorok podaje całkowitą długość murów miejskich: wokoło 
osiemnaście tysięcy (łokci). Mury te nie łączyły się bezpośrednio z granicami 
innych części daru świętego i terenów Beniamina. Miasto było otoczone pa-
sem wolnej przestrzeni (w. 15) o szerokości dwustu pięćdziesięciu łokci, zatem 
długość granicy zewnętrznej miasta (wraz z wolną przestrzenią) wynosiła dwa 
tysiące łokci. Była to granica łącząca się od północy z terenem lewitów, a od 
południa z terenem Beniamina, natomiast od wschodu i zachodu roztaczały 
się tereny zaplecza rolniczego miasta.

Po drugie, Ezechiel odwołuje się do onomastyki: a imię tego miasta od dnia 
(tego): Jahwe (jest) tam. Formuła וְשֵׁם־הָעִיר (a imię miasta) posiada ogromną 
wagę treściową. Dla semitów imię (nazwa) nigdy nie było czymś formalnym, 
lecz zawsze odnosiło się do istoty rzeczy. Imię było nośnikiem ważnych treści, 
stąd często w BH pojawiają się etymologiczne wyjaśnienia danej nazwy (imie-
nia, np. Babel, Gilgal, Mispa). Imię prezentowało istotne cechy danego miejsca 
czy osoby. Zmiana imienia (np. Abram na Abraham) oznaczała nadanie nowej 
roli, misji czy też funkcji danej osoby.

Ezechiel opisując miasto w kontekście świątyni, miał na uwadze histo-
ryczną Jerozolimę. O niej pamiętali zesłańcy w Babilonii. Prorok wprawdzie 
posługiwał się językiem zrozumiałym dla zesłańców i wskazywał na instytu-
cje znane rodakom, lecz w jego wizji nowa rzeczywistość nie miała być pro-
stym odtworzeniem przeszłości, wprost przeciwnie, wszystko miało być nowe. 
W celu przybliżenia nowej rzeczywistości prorok posługuje się skojarzenia-
mi, które rodziły się u zesłańców wspominających Jerozolimę. Prorok nie 
używa nazwy tego historycznego miasta w tekście Ez 40–48 (ostatni tekst to 
Ez 36,38), natomiast kończąc całą księgę, wskazuje na oryginalną nazwę mia-
sta, na dzień oraz na Jahwe. Formuła od dnia (tego) zawiera termin ויֹּם (dzień), 
który w orędziu licznych proroków stanowi część wyrażenia dzień Jahwe; było 
ono zapowiedzią nadejścia (w nieokreślonej bliżej przyszłości) rozstrzygającej 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



285

interwencji Jahwe (o charakterze eschatologicznym). Tę myśl zna również Eze-
chiel (Ez 39,11.13.22). Zapowiadany dzień będzie wielkim triumfem Jahwe. 
Ezechiel nie konkretyzuje czasu jego nastania, dla niego ważniejszą kwestią 
była pewność jego nastania.

Rzeczywistość opisywana przez Ezechiela wyznaczała przyszłość Izraela 
(nieodwołalnie). Zmiana nazwy miasta wskazuje, że przyszłe założenie urba-
nistyczne nie będzie już historyczną Jerozolimą – będzie czymś innym. Treść 
nowej rzeczywistości wyraża formuła שָׁמָּה  Cząsteczka .(Jahwe tam) יְהוָה 
 tym samym prorok kieruje myśl odbiorcy ku ,ה zawiera kierunkowe שׁמָּה
treściom przedstawianym wcześniej w obszernej wizji. O nowym charakterze 
miasta zadecyduje obecność Jahwe. Ezechiel nie precyzuje, na czym konkret-
nie ta obecność miałaby polegać. Trzeba jednak wziąć pod uwagę zapowiedź 
powrotu chwały Jahwe do świątyni (Ez 43,1-12), a więc do miejsca położone-
go na północ od miasta. Chwała Jahwe miała oddziaływać na ziemię Izraela, 
w tym na miasto, czyli na miejsce zgromadzenia całego Izraela.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



287

Bibliografia (uzupełnienie)

Barricanal Gomez J.L., Aproximación a la relectura. Ezequiel 20: El éxodo ha 
fracasado, EstBib 70 (2012) s. 7–36.

Biberger B., Endgültiges Heil innerhalb von Geschichte und Gegenwart. Zu-
kunftskonzeptionen in Ez 38–39, Joel 1–4 und Sach 12–14, Bonn 2010.

Block D., The Tender Cedar Sprig: Ezekiel on Jehoiachin, HeBAI 1 (2012) 
s. 173–202.

Block D., Reading Ezekiel: A  Literary and Theological Commentary, Rich-
mond 2013.

Bunta S.N., In Heaven or on Earth: A Misplaced Temple Question about Eze-
kiel's Visions, w: D.V. Arbel, A. Orlov (red.), With Letters of Light: Studies 
in the Dead Sea Scrolls, Berlin 2010, s. 28–44.

Crouch C.L., Ezekiel's Oracles Against the Nations in Light of a Royal Ideology 
of Warfare, JBL 130 (2011) s. 473–492.

Damsma A., The Targumic Toseftot to Ezekiel, Leiden 2012.
Damsma A., The Merkabah as a Substitute for Messianism in Targum Ezekiel, 

VT 62 (2012) s. 515–533.
Digohmen C., Visionen von einem Neuanfang. Hinführung zum Buch Ezechiel, 

Klosterneuburg 2010.
Dohmen, Ch., Weit-sichte Worte. Die Welt des Visionärs Ezechiel, w: Ch. Doh-

men (red.), Studien zu Bilderverbot und Bildtheologie des Alten Testaments,  
Stuttgart 2012, s. 164–183.

Ganzel T., The Purification of the People in Ezekiel: the Pentateuchal Back-
ground, Beit Mikra 53, 1 (2008) s. 47–58.

Granados Garcia. C., La nueva alianza como recreación. Estudio exegético de 
Ez 36,16-38, Roma 2010.

Grossman Y., Structural Ambiguity in Ezekiel 33–38, Beit Mikra 49,1 (2004) 
194–224.

Haag I., Llewelyn S., Tsonis J., Ezekiel 16 and Its Use of Allegory and the Dis-
closure of Abomination Formula, VT 62 (2012) s. 198–210.

Homerski J., Księga Ezechiela (PSST XI,1), Poznań 2013.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



288

Jasiński A.S., Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 21–30 (Opol-
ska Biblioteka Teologiczna 130), Opole 2013.

Jasiński A.S., Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 31–39 (Opol-
ska Biblioteka Teologiczna 143), Opole 2014.

Joyce P.M., Ezekiel 40–42. The Earliest „Heavenly Ascent” Narrative?, w: 
H.J.  de  Jonge, J. Tromp (red.), The Book of Ezekiel and Its Influence, 
Hampshire 2007, s. 17–41.

Kasher R., The Plans of Restoration: Between Ezekiel and Zachariah, Beit 
Mikra 56 2, (2011) s. 33–57.

Keck E., Beside the Chebar River. The Glory of Yahweh, Name Theology and 
Ezekiel's Understanding of Divine Presence, Boston 2011.

Lapsley J.E., Body Piercings: The Priestly Body and the Body of the Temple in 
Ezekiel, HeBAI 1 (2012) s. 232–245.

Lilly I.A., The Two Books of Ezekiel. Papyrus 967 and the Masoretic Text as 
Variant Literary Edition, Leiden 2012.

Lust J., Ezekiel in the Old Greek and in the Recentiores with Special Emphasis on 
Symmachus, w: S. Kreuzer, M. Meiser, M. Sigismund (red.) Die Septua-
ginta – Entstehung, Sprache, Geschichte, Tübingen 2012, s. 167–181.

Lust J., Ézéchiel dans la Septante, w: J-D. Macchi, Ch. Nihan, Th. Römer, 
J. Rückl, Les recueils prophétiques de la Bible. Origines, milieux et contexte 
proche-oriental, Genève 2012, s. 337–358.

Lyons M.A., From Law to Prophecy. Ezekiel's Use of the Holiness Code, New 
York 2009.

Markter F., Transformationen. Zur Anthropologie des Propheten Ezechiel unter 
besonderer Berücksichtigung des Motivs «Herz» (FB 127), Würzburg 2013.

Mayfield D.T., Literary Structure and Setting in Ezekiel, Tübingen 2010.
Mein A., Joyce P.M. (red.), After Ezekiel: Essays on the Reception of a Difficult 

Prophet, New York 2010.
Milgrom J., Block D., Ezekiel's Hope: A Commentary on Ezekiel 38–48, Eu-

gene 2012.
Mushayabasa G., Redefining the Consistency of Equivalences in the Peshitta to 

Ezekiel: Towards a Frame Semantics Approach, JNSL 38,1 (2012) s. 79–91.
Obinwa I.M.C., I Shall Feed Them with Good Pasture (Ezek 34,14). The Shep-

herd Motif in Ezekiel 34: Its Theological Import and Socio-Political Implica-
tions, Würzburg 2012.

O'Hare M., Have Sou Seen, Son of man? A Study of the Translation and Vorlage 
of LXX Ezekiel 40–48, Atlanta 2010.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



289

Patmore H.M., Adam, Satan and the King of Tyre. The interpretation of Ezekiel 
28,11-19 in Late Antiquity, Leiden 2012.

Peterson B.N., Ezekiel in Context: Ezekiel's Massage Understood in Its Historical 
Setting of Covenant Curses and Ancient Near Eastern Motifs, Princeton 2012.

Petter D.L., Book of Ezekiel and Mesopotamian City Laments, Fribourg 2011.
Pikor W., Rola ziemi w przymierzu Boga z Izraelem. Studium historyczno-teo-

logiczne Księgi Ezechiela, Lublin 2013.
Pohlmann K.F., Ezechiel. Der Stand der theologischen Diskussion, Darmstadt 

2008.
Pohlmann K.F., Synchrone und diachrone Texterschliessung im Ezechielbuch, 

HeBAI 1 (2012) s. 246–270.
Pohlmann K.F., La question de la formation du livre d’Ézéchiel, w: J-D. Macchi, 

Ch. Nihan, Th. Römer, J. Rückl (red.), Les recueils prophétiques de la Bible: 
origines, milieux, et contexte proche-oriental, Genève 2012, s. 309–336.

Rom-Shiloni D., Ezekiel and Jeremiah: What Might Stand Behind the Silence?, 
BeHAI 1 (2012) s. 203–230.

Rösel Ch., JHWHs Sieg über Gog aus Magog. Ez 38–39 im Masoretischen Text 
und in der Septuaginta, Neukirchen-Vluyn 2011.

Rüttenauer A., Und ihr wollt das Land besitzen? (Ez 33,25). Ezechiels Umgang 
mit repräsentativen Redensarten, Würzburg 2011.

Saur M., „Siehe, du bist weiser als Daniel…“ (Ez 28,3): Überlegungen zum Ver-
hältnis von Prophetie, Weisheit und Apokalyptik am Beispiel des Ezechielbu-
ches, TZ 68 (2012) s. 97–116.

Schmidt Goering G., Proleptic Fulfillment of the Prophetic Word: Ezekiel's 
Dirges over Tyre and Ist Rule, JSOT 36 (2012) s. 483–505.

Schnocks J., „Und ich werde meinen Geist in euch geben“ (Ez 37,14): Konzeption 
der Rede von Geist in Ez 36–37, JBT 24 (2009) s. 31–52.

Sedlmeier F., Das Buch Ezechiel. Kapitel 25–48, Stuttgart 2013.
Strine C.A., The Role of Repentance in the Book of Ezekiel: A Second Chance for 

the Second Generation, JTS 63 (2012) s. 467–491.
Sweeney M.A., Ezekiel's Conceptualization of the Exile in Intertextual Perspec-

tive, HeBAI 1 (2012) s. 154–172.
Tooman W.A., Ezekiel's Radical Challenge to Inviolability, ZAW 121 (2009) 

s. 498–514.
Tooman W.A., Gog of Magog. Reuse of Scripture and Compositional Technique 

in Ezekiel 38–39, Tübingen 2011.
Vries P. de, Ezechiël: profeet van de naam en heerlijkheid van JHWH, ACEBT 

26 (2011) s. 1–16.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



291

Summary

The present study is the fifth volume of a commentary on Ezekiel. About 
five volumes were planned altogether. The fifth volume contains the commen-
tary an Ez 40-48. The starting point is the text conformable to the critical edi-
tion of the BHS. Attempts to reconstruct the text from before the canonical 
construction, as Zimmerli has done in his work, were quit. That does not mean 
that the modern diachronic methods are not important any more in inter-
preting the text. All the issues concerning the process of text formation are 
included in the last volume. The text preserved by the tradition has influenced 
the Judaic and Christian environments. The present commentary respects that 
because this gives us more immediate context of the message, as it was familiar 
to the readers of all the epochs. Synchronic methods, important in modern 
Bible studies, draw special attention to the text in its canonical form.

The commentary comprises a new translation of the Hebrew text. Polish 
reader has already enjoyed several modern translations of Ezekiel. Their con-
formity to the original has been differently estimated. The foundation criteria 
in this new translation were strict as to the fidelity to the original (as far as it 
was only possible). It is clear that the translatory difficulties make thorough 
fulfilment of the task impossible. There are several reasons for that: first of all, 
it is so because of the dissimilarity of the languages. Hebrew is a Semitic lan-
guage and its grammar is pretty different from Indo-European languages, in-
cluding Polish. The semantic range of individual terms is dissimilar, too. There 
is, thus, no ideal translation; it must always bear an imprint of the subjective 
choices made by the translator. This actually is already the first interpretation 
of the text. The direct access to the original text is, thus, a key issue for every-
body intending to get closer to the hagiographers intention. We know that 
thought is primary to its verbalization. Ezekiel contains certain idea which was 
finally written down. Yet the hagiographer has expressed not only the prophets 
idea but, first of all, Gods idea. Taking all these things into consideration, we 
are even more careful to observe the original text so that to avoid attributing 
ideas foreign to it, resulting rather from the individuals beliefs, stereotypes or 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



292

certain „correctness” wished for the text. The Polish translation proposed in 
the present commentary often gives up perfect stylistics and accepts certain 
harshness but to stay closer to the original. Sometimes it may seem that the 
translation goes too far in breaking stylistic principles but the translated text 
is not meant to be used in community or liturgical readings – it is meant to 
facilitate a professional study. We shall find, thus, many auxiliary explanations 
to read the text correctly. The commentary comprises also some most impor-
tant Hebrew terms. At certain cases even grammatical forms are discussed, 
especially when they help to better understand the problem. The foundation 
criteria mentioned above have been determined according to the demands of 
the modern readers. There are many Theology Departments in Poland where 
students learn Hebrew. There are also electronic sources enabling effective 
work with the original text. The reader will find much information completing 
his/her linguistic competence, quite often necessary to carry on his/her indi-
vidual research.

The quoted Hebrew text has small critical apparatus. First of all we have re-
spected all the differences between the LXX (which is important for the Chris-
tian tradition) and the Hebrew Bible.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



Uniwersytet Opolski * Wydział Teologiczny

Seria: Opolska Biblioteka Teologiczna

W serii dotychczas ukazały się:

1.	 Tadeusz Dola, Problem komplementarności współczesnych modeli soteriolo-
gicznych, Opole 1994.

2.	 Albert Glaeser, W służbie człowiekowi. Teologiczno-pastoralny wymiar modli-
tewnika „Droga do nieba”, Opole 1994.

3.	 Alojzy Marcol, Etyka życia seksualnego, Opole 1995.
4.	 Henryk Wollny, Najnowsze dzieje rodzimej czci Matki naszego Zbawiciela. Po-

soborowa ewolucja teologii kultu maryjnego w Polsce, Opole 1995.
5.	 Herbert Simon, Kazanie biblijne. Teoria przepowiadania Bruno Drehera (1911–

1971), Opole 1995.
6.	 Norbert Widok (red.), Veritatem desiderat anima. Studia patrystyczne z okazji 

110 rocznicy urodzin Bertholda Altanera (1885–1964), Opole 1995.
7.	 Stanisław Araszczuk, Kult św. Jadwigi na Śląsku w świetle przedtrydenckich 

wrocławskich ksiąg liturgicznych, Opole 1995.
8.	 Rudolf Pierskała, Słowo Boże dla dzieci. Adaptacja lekcjonarza do Mszy św. 

z udziałem dzieci, Opole 1996.
9.	 Zygfryd Glaeser, W jednym Duchu jeden Kościół. Pneumatologiczna eklezjolo-

gia Nikosa A. Nissiotisa, Opole 1996.
10.	 Piotr Morciniec (red.), Ad libertatem in veritate. Księga pamiątkowa dedyko-

wana Księdzu Profesorowi Alojzemu Marcolowi w 65-tą rocznicę urodzin i 35-le-
cie pracy naukowej, Opole 1996.

11.	 Krzysztof Staniecki, Posługiwania ludu Bożego. Studium z  zakresu nowszej 
rosyjskiej teologii prawosławnej, Opole 1996.

12.	 Janusz Czerski, Ewangelie synoptyczne w  aspekcie literackim, historycznym 
i teologicznym, Opole 1996.

13.	 Anna Nycz, Sąd eschatologiczny – rzeczywistość nieznana. Obecność tekstów bi-
blijnych i ich interpretacja w polskiej literaturze kerygmatycznej XX wieku, Opole 
1996.

14.	 Alojzy Marcol, Josepha Wittiga teologia narratywna. Studium historyczno-
-krytyczne, Opole 1997.

15.	 Erwin Mateja, Fons et culmen. Liturgiczna działalność ks. Wacława Schenka 
(1913–1982), Opole 1997.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



16.	 Andrzej Czaja, Jedna Osoba w wielu osobach. Pneumatologiczna eklezjologia 
Herberta Mühlena, Opole 1997.

17.	 Andrzej Anderwald, Nauki przyrodnicze w procesie rozpoznania cudu, Opole 
1997.

18.	 Joachim Waloszek, Teologia muzyki. Współczesna myśl teologiczna o muzyce, 
Opole 1997.

19.	 Tadeusz Dola (red.), Ineffabile Eucharistiae donum. Księga pamiątkowa dedy-
kowana Księdzu Biskupowi Alfonsowi Nossolowi Wielkiemu Kanclerzowi Wy-
działu Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego z okazji 65. rocznicy urodzin oraz 
20-lecia święceń biskupich, Opole 1997.

20.	 Kazimierz Wolsza (red.), Czas. Ewolucja. Duch. Księga pamiątkowa dedyko-
wana Księdzu Profesorowi Tadeuszowi Wojciechowskiemu z okazji 80. rocznicy 
urodzin, Opole 1997.

21.	 Janusz Czerski, Metody interpretacji Nowego Testamentu, Opole 1997
22.	 Jan Kopiec, Między Altransztadem a Połtawą. Stolica Apostolska wobec obsady 

tronu polskiego w latach 1706–1709, Opole 1997.
23.	 Stanisław Rabiej, Bóg w Chrystusie. Historiozbawcze znaczenie Bożego Imienia 

«Ja Jestem», Opole 1997.
24.	 Krystian Wojaczek, Kształtowanie katolickiej koncepcji małżeństwa w Diece-

zjalnym Studium Rodziny. Studium pastoralne, Opole 1997.
25.	 Stanisław Rabiej, In Spiritu et veritate. Chrystologiczna zasada kultu ofiarni-

czego, Opole 1998.
26.	 Andrzej S. Jasiński OFM, Służcie Jahwe z weselem. Kyriologia starotestamental-

na na tle środowiska biblijnego, Opole 1998.
27.	 Hugolin Langkammer OFM, Pneumatologia biblijna (ruach – pneuma), Opole 

1998.
28.	 Janusz Czerski, Boska liturgia św. Jana Chryzostoma. Wprowadzenie liturgicz-

no-biblijne do liturgii eucharystycznej Kościoła Wschodniego, Opole 1998.
29.	 Józef Urban, Dialog międzyreligijny w  posoborowych dokumentach Kościoła, 

Opole 1999.
30.	 Jan Cichoń (red.), Ratio et revelatio. Z refleksji filozoficzno-teologicznych. Księga 

pamiątkowa dedykowana Księdzu Profesorowi Józefowi Herbutowi z okazji 65. 
rocznicy urodzin, Opole 1998.

31.	 Jan Kochel, Katecheza ewangelizacyjna w nauczaniu pastoralnym Carlo Maria 
kard. Martiniego, Opole 1999.

32.	 Helmut Ekert, Ks. Stanisław Stephan (1867–1926) jako pionier ruchu liturgicz-
nego na Śląsku, Opole 1999.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



33.	 Helmut Jan Sobeczko, Zgromadzeni w imię Pana. Teologia znaku zgromadze-
nia liturgicznego, Opole 1999.

34.	 Jan Kopiec, Norbert Widok (red.), Człowiek i Kościół w dziejach. Księga pa-
miątkowa dedykowana Księdzu Profesorowi Kazimierzowi Doli z okazji 65. rocz-
nicy urodzin, Opole 1999.

35.	 Piotr Morciniec, Etyczne aspekty transplantacyjnej terapii chorób neurozwy-
rodnieniowych. Studium teologicznomoralne, Opole 2000.

36.	 Jerzy Dzierżanowski, Konflikty małżeńskie jako problem duszpasterski w świe-
tle dokumentacji Sądu Duchownego w Opolu (1980–1989), Opole 2000.

37.	 Józef Mikołajec, Posługa teologów świeckich w Kościele w Polsce. Studium pa-
storalne, Opole 2000.

38.	 Tadeusz Dola, Rudolf Pierskała (red.), Ut mysterium paschale vivendo ex-
primatur. Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu Profesorowi Helmutowi Ja-
nowi Sobeczce, Dziekanowi Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, 
z okazji 60. rocznicy urodzin, Opole 2000.

39.	 Stanisław Klein, Etos zachodnioafrykańskiego Ludu Ewé w świetle zasad mo-
ralności chrześcijańskiej, Opole 2000.

40.	 Bernard Polok, Krystian Ziaja (red.), Sanctificetur Nomen Tuum (Mt 6,9). 
Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu Profesorowi Januszowi Czerskiemu 
z okazji 65. rocznicy urodzin i 38 lat pracy naukowo-dydaktycznej, Opole 2000.

41.	 Piotr Tarlinski, Von biblischen Texten inspirierte Orgel-Solo-Kompositionen 
seit 1960. Musikwissenschaftlich-theologisches Studium, Opole 2000.

42.	 Janusz Czerski, Jezus Chrystus w świetle ewangelii synoptycznych, Opole 2000.
43.	 Remigiusz Pośpiech, Bożonarodzeniowa muzyka na Jasnej Górze w XVIII i XIX 

wieku, Opole 2000.
44.	 Radosław Chałupniak, Jerzy Kostorz (red.), Wychowanie religijne u progu 

trzeciego tysiąclecia chrześcijaństwa, Opole 2001.
45.	 Erwin Mateja, Rudolf Pierskała (red.), Niedziela w społeczeństwie plurali-

stycznym, Opole 2001.
46.	 Hugolin Langkammer, Apostoł Paweł i jego dzieło, Opole 2001.
47.	 Piotr Morciniec (red.), Eutanazja w  dyskusji. Euthanasie in der Diskussion, 

Opole 2001.
48.	 Norbert Widok, „Physis” w pismach Grzegorza z Nazjanzu. Studium z teologii 

patrystycznej, Opole 2001.
49.	 Radosław Chałupniak, Jerzy Kostorz, Waldemar Spyra (red.), Aktywiza-

cja w katechezie – szansa czy zagrożenie?, Opole 2002.
50.	 Tadeusz Dola, Teologia misteriów życia Jezusa, Opole 2002.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



51.	 Joachim Nowak, W śmierci też nadzieja. Problem śmierci jako ostatecznej decy-
zji personalnej we współczesnej niemieckiej literaturze teologicznej, Opole 2002.

52.	 Franciszek Wolnik, Liturgia śląskich cystersów w średniowieczu, Opole 2002.
53.	 Bernard Jurczyk, Ekologia – człowiek – Kościół. Antropologiczny wymiar kry-

zysu ekologicznego w ocenie Kościoła, Opole 2002.
54.	 Joachim Kobienia, Muttersprachliche Elemente im Rituale. Eine Studie zu den 

Breslauer Diözesanritualien von 1319 bis 1931, Opole 2002.
55.	 Piotr Jaskóła, Rajmund Porada (red.), Ad plenam unitatem. Księga pamiątko-

wa dedykowana Księdzu Arcybiskupowi Alfonsowi Nossolowi Wielkiemu Kancle-
rzowi Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego z okazji 25-lecia święceń 
biskupich oraz 70. rocznicy urodzin, Opole 2002.

56.	 Bonawentura Smolka, Narodziny i rozwój personalizmu, Opole 2002.
57.	 Marek Lis, Audiowizualny przekład Biblii. Od translatio do transmediatio, Opo-

le 2002.
58.	 Jan Kopiec, Biskup Henryk Grzondziel (1897–1968). W służbie Kościoła na Ślą-

sku, Opole 2002.
59.	 Janusz Czerski, Księgi narracyjne Nowego Testamentu. Wprowadzenie histo-

ryczno-literackie i teologiczne, Opole 2003.
60.	 Hubert Kowol, Eucharystia odpowiedzią na naturalne potrzeby duchowe czło-

wieka. Argumentacja teologiczna w świetle analizy egzystencjalnej Viktora Emila 
Frankla, Opole 2003.

61.	 Kazimierz J. Drozd, Śmierć i pogrzeb Chrystusa w Ewangeliach apokryficznych, 
Opole 2003.

62.	 Franciszek Koenig, Odnowa praktyki „lectio divina”, Opole 2003.
63.	 Marek Lis, Zbigniew W. Solski (red.), Ikony Niewidzialnego, Opole 2003.
64.	 Leonard Makiola, Rozwój nauki na temat ofiarniczego charakteru Euchary-

stii. Studium dogmatyczno-teologiczne w oparciu o wybrane podręczniki z teologii 
dogmatycznej (1930–2000), Opole 2003.

65.	 Sławomir Pawiński, Święci jako „znaki czasu” dla Kościoła w Polsce. Nauczanie 
Jana Pawła II w czasie jego pielgrzymek do ojczyzny, Opole 2003.

66.	 Piotr Morciniec (red.), Ocalić obraz człowieka. Antropologiczne podstawy mo-
ralności, Opole 2003.

67.	 Radosław Chałupniak, Jerzy Kostorz, Jan Kochel (red.), Dyscyplina 
w szkole i na katechezie, Opole 2003.

68.	 Ireneusz Celary, Rezurekcyjny wymiar nowej ewangelizacji i główne „miejsca” 
jej urzeczywistniania, Opole 2004.

69.	 Róża Wilczek, Idea nowej ewangelizacji w  nauczaniu Jana Pawła II, Opole 
2004.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



70.	 Radosław Chałupniak, Jerzy Kostorz, Jan Kochel, Waldemar Spyra (red.), 
Wokół katechezy posoborowej. Księga pamiątkowa dedykowana księdzu biskupo-
wi Gerardowi Kuszowi, wykładowcy Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Opol-
skiego, z okazji 65. rocznicy urodzin, Opole 2004.

71.	 Helmut Jan Sobeczko, Servitium liturgiae. Wybór artykułów. Księga wydana 
z  okazji 65. rocznicy urodzin i  40-lecia pracy naukowo-dydaktycznej Księdza 
Profesora Helmuta Jana Sobeczki, Erwin Mateja, Rudolf Pierskała, Marcin Worbs 
(red.), Opole 2004.

72.	 Henryk Rzega, Uniwersalny charakter wartości religijno-moralnych w twórczo-
ści Josepha von Eichendorffa, Opole 2005.

73.	 Stanisław Bober, Kult św. Idziego w Polsce w świetle wezwań kościołów, Opole 
2005.

74.	 Jan Kochel, Katecheza królestwa niebieskiego. Studium biblijno-katechetyczne 
Ewangelii Mateusza, Opole 2005.

75.	 Józef Franik, Liturgia wobec wyznań współczesności, Opole 2005.
76.	 Tadeusz Fitych, Struktura i  funkcjonowanie nuncjatury Giovanniego Battisty 

Lancellottiego (1622–1627), Opole 2005.
77.	 Andrzej S. Jasiński OFM, Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 

1–10, Opole 2005.
78.	 Piotr Morciniec (red.), Haurietis de fontibus. Społeczno-etyczne kwestie wczo-

raj i dziś, Opole 2005.
79.	 Radosław Chałupniak, Między katechezą a religioznawstwem. Nauczanie reli-

gii katolickiej w szkole publicznej w Niemczech w latach 1945–2000, Opole 2005.
80.	 Helmut Jan Sobeczko (red.), Modlitwy eucharystyczne Mszału Rzymskiego. 

Dzieje – teologia – liturgia, Opole 2005.
81.	 Kochel Jan, Kostorz Jerzy (red.), Biblia w katechezie, Opole 2005.
82.	 Sobeczko Helmut Jan, Solski Zbigniew (red.), Liturgia w świecie widowisk, 

Opole 2005.
83.	 Piotr Paweł Maniurka, Słowo i obraz. Teologiczno-ikonograficzna analiza ilu-

strowanego poematu maryjnego „Driu liet von de maget” (XII w.), Opole 2006.
84.	 Alfred Skrzypczyk, Idea świątyni w pismach qumrańskich, Opole 2006.
85.	 Erwin Mateja, Śląski kalendarz liturgiczny świętych. Geneza i rozwój do czasu 

reformy papieża Piusa X, Opole 2006.
86.	 Eberhard Schockenhoff, Jaką pewność daje nam sumienie? Orientacja etycz-

na, tł. Alojzy Marcol, Opole 2006.
87.	 Janusz Czerski, Pierwszy list św. Pawła do Koryntian. Wstęp – przekład z orygi-

nału – komentarz, tom I, rozdz. 1–6, Opole 2006.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



88.	 Zygmunt Nabzdyk, Modlitwa błagalna jako kształt wiary chrześcijańskiej, 
Opole 2006.

89.	 Grzegorz Poźniak, Schola liturgiczna. Studium teologiczno-muzykologiczne na 
przykładzie diecezji opolskiej, Opole 2006.

90.	 Alojzy Morcol, W kręgu wartości chrześcijańskich. Wybór artykułów. Księga 
pamiątkowa wydana przez Wydział Teologiczny UO z okazji 75. rocznicy urodzin 
Autora, Opole 2006.

91.	 Radosław Chałupniak, Jan Kochel, Jerzy Kostorz (red.), Katecheza para-
fialna – reaktywacja. Duszpasterstwo katechetyczne w parafii, Opole 2006.

92.	 Bonawentura Smolka OFM, Elementy personalistycznego rozumienia trady-
cji, Opole 2007.

93.	 Andrzej Pyttlik, Cierpienia współczesnych Hiobów. Studium teologicznomo-
ralne w oparciu o Księgę Hioba, Opole 2007.

94.	 Marek Lis, Figury Chrystusa w  „Dekalogu” Krzysztofa Kieślowskiego, Opole 
2007.

95.	 Stanisław Araszczuk, Obrzędy poświęcenia kościoła i ołtarza w odnowionej 
liturgii Soboru Watykańskiego II, Opole 2007.

96.	 Andrzej Anderwald, Teologia a nauki przyrodnicze. Rola wiedzy przyrodniczej 
w dociekaniach teologicznych, Opole 2007.

97.	 Marcin Worbs, Człowiek w misterium liturgii. Antropologiczny wymiar liturgii 
w ujęciu Romana Guardiniego, Opole 2007.

98.	 Jerzy Kostorz, Ekumeniczny wymiar posoborowej katechezy w Polsce, Opole 
2007.

99.	 Piotr Morciniec (red.), Miłość – płciowość – płodność. Aktualne problemy etyki 
seksualnej, Opole 2007.

100.	 Stanisław Rabiej (red.), Ad Christianorum Unitatem Fovendam. Księga pa-
miątkowa dedykowana Księdzu Arcybiskupowi Alfonsowi Nossolowi Wielkiemu 
Kanclerzowi Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego z okazji 30-lecia 
święceń biskupich 50-lecia prezbiteratu oraz 75. rocznicy urodzin, Opole 2007.

101.	 Kazimierz Dola, Norbert Widok (red.), Crux Christi – spes nostra. Księga 
pamiątkowa dedykowana ks. Biskupowi Janowi Kopcowi z okazji 60-lecia uro-
dzin, 35-lecia prezbiteratu, 15-lecia sakry biskupiej i  25-lecia pracy naukowej, 
Opole 2007.

102.	 Konrad Glombik, Jedność dwojga. Prekursorski charakter personalistycznego 
rozumienia małżeństwa w ujęciu Herberta Domsa (1890–1977), Opole 2007.

103.	 Rudolf Pierskała, Pozamszalny kult Chrystusa w Eucharystii w posoborowej 
reformie liturgicznej, Opole 2008.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



104.	 Helmut Jan Sobeczko (red.), Mirabile laudis canticum. Liturgia godzin. Dzieje 
i teologia. Księga pamiątkowa wydana z okazji 10-lecia święceń biskupich Ks. Dra 
Stefana Cichego, biskupa legnickiego i przewodniczącego Komisji ds. Kultu Bożego 
i Dyscypliny Sakramentów Episkopatu Polski, Opole 2008.

105.	 Norbert Widok (red.), Czasy Jana Chryzostoma i  jego pasterska pedagogia, 
Opole 2008.

106.	 Józef Herbut, Artykuły i szkice. Z metodologii i teorii metafizyki, filozoficznej 
analizy języka religii oraz etyki i metaetyki, Opole 2008.

107.	 Krystian Ziaja, Motywy etyczne w terminologii κρίνω – κρίσις w Ewangelii Łu-
kasza. Studium egzegetyczno-lingwistyczne, Opole 2008.

108.	 Radosław Chałupniak (red.), Antyklerykalizm a współczesna katecheza, Opo-
le 2008.

109.	 Grzegorz Poźniak, Popularna muzyka chrześcijańska w Polsce. Teologiczno-
-muzykologiczne spojrzenie, Opole 2009.

110.	 Piotr Morciniec, Bioetyka personalistyczna wobec zwłok ludzkich, Opole 2009.
111.	 Andrzej S. Jasiński OFM, Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 

11–20, Opole 2009.
112.	 Piotr Morciniec, Janusz Podzielny (red.), Piotr Kosmol. Między prawem 

a  moralnością. Wybór tekstów. Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu Dok-
torowi Piotrowi Kosmolowi w uznaniu za jego długoletnią pracę naukowodydak-
tyczną, Opole 2009.

113.	 Henryk Kałuża, Wiodące znamiona duchowości bł. Alojzego Ligudy SVD 
(1898–1942), Opole 2009.

114.	 Erwin Mateja, Rudolf Pierskała (red.), Wezwani do nawrócenia. Z teologii 
pokuty i pojednania, Opole 2009.

115.	 Helmut Jan Sobeczko, Zbigniew Władysław Solski (red.), Słowo i  gest, 
Opole 2009.

116.	 Gerard Kusz, Katecheza w służbie słowa Bożego. Księga pamiątkowa dedykowa-
na Księdzu Biskupowi Gerardowi Kuszowi z okazji 70. rocznicy urodzin, 40-lecia 
pracy naukowej i 25-lecia sakry biskupiej, red. Jan Kochel, Opole 2009.

117.	 Janusz Maria Czerski, Adveniat regnum tuum. Księga pamiątkowa dedykowa-
na Księdzu Profesorowi Januszowi Czerskiemu z okazji złotego jubileuszu kapłań-
stwa, 75. rocznicy urodzin i  48 lat pracy naukowo-dydaktycznej, red. Bernard 
Polok, Krystian Ziaja, Opole 2010.

118.	 Józef Mikołajec, Formacja duchowa teologów świeckich w Kościele w Polsce, 
Opole 2009.

119.	 Radosław Chałupniak (red.), Współczesna katecheza: kryzysy i  nadzieja, 
Opole 2010.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



120.	 Hubert Łysy, Liturgiczne i pozaliturgiczne przepowiadanie do dzieci w Kościele 
w Polsce po Soborze Watykańskim II. Teoria i praktyka, Opole 2011.

121.	 Janusz Podzielny, Wizja małżeństwa w świetle ewangelickiej etyki teologicznej, 
Opole 2011.

122.	 Konrad Glombik (red.), Sakrament pokuty wobec problemów współczesności, 
Opole 2011.

123.	 Norbert Widok, Wiara – miłość – nadzieja. Studium w oparciu o listy Ignacego 
z Antiochii, Opole 2011.

124.	 Andrzej Demitrów, Quattro oranti nell’Elogio dei Padri (Sir 44–49). Studio dei 
testi e delle tradizioni, Opole 2011.

125.	 Zygfryd Glaeser (red.), Człowiek dialogu. Księga pamiątkowa dedykowana 
Księdzu Arcybiskupowi Alfonsowi Nossolowi z  okazji 80. rocznicy urodzin, 55. 
rocznicy święceń kapłańskich oraz 35. rocznicy święceń biskupich, Opole 2012.

126.	 Janusz Czerski, Metodologia Nowego Testamentu, Opole 2012.
127.	 Franciszek Wolnik (red.), Kościół na Śląsku. Z dziejów kultury i życia religijne-

go. Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu Biskupowi Janowi Kopcowi z okazji 
65-lecia urodzin, 40-lecia prezbiteratu, 20-lecia sakry biskupiej i 30-lecia pracy 
naukowej, Opole 2012.

128.	 Erwin Mateja, Zbigniew W. Solski (red.), Między liturgiką a performatyką. 
Rekonesans I, Opole 2012.

129.	 Grzegorz Poźniak (red.), Konteksty piosenki religijnej. Norbert Blacha in me-
moriam, Opole 2013.

130.	 Andrzej S. Jasiński OFM, Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 
21–30, Opole 2013.

131.	 Radosław Chałupniak, Arcydzieła malarstwa w katechezie, Opole 2013.
132.	 Janusz Maria Czerski, Literatura epistolarna Nowego Testamentu. Część 1: Li-

sty protopawłowe, Opole 2013.
133.	 Jan Kochel, Katecheza misyjna w Ewangelii Łukasza i Dziejach Apostolskich. 

Biblijno-katechetyczne studium narracyjne, Opole 2013.
134.	 Marek Lis (red.), Cinematic transformations of the Gospel, Opole 2013.
135.	 Marek Lis, Figury Chrystusa w  „Dekalogu” Krzysztofa Kieślowskiego, Opole 

20132.
136.	 Helmut Jan Sobeczko (red.), Na nowo odkryć treść wiary, Opole 2013.
137.	 Sławomir Pawiński (red.), Orędzie fatimskie w nauczaniu i pobożności Kościo-

ła, Opole 2013.
138.	 Monika Ożóg, Norbert Widok (red.), Zabobony, czary i magia w Kościele sta-

rożytnym, Opole 2013.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



139.	 Jan Kopiec, Relacje „ad limina Apostolorum” z diecezji wrocławskiej z lat 1589–
1938. Edycja tekstów źródłowych, Opole 2014.

140.	 Kazimierz M. Wolsza (red.), W trosce o kulturę logiczną. Prace dedykowane 
Księdzu Profesorowi Józefowi Herbutowi z  okazji osiemdziesiątej rocznicy uro-
dzin, Opole 2014.

141.	 Radosław Chałupniak, Tomasz Michalewski, Ewa Smak (red.), Wychowa-
nie w szkole: od bezradności ku możliwościom, Opole 2014.

142.	 Damian Dolnicki, Czystość serca a  chrześcijańska doskonałość. Studium 
w oparciu o pisma św. Jana Kasjana, Opole 2014.

143.	 Andrzej S. Jasiński OFM, Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 
31–39, Opole 2014.

144.	 Eberhard Schockenhoff, Etyka życia. Podstawy i nowe wyzwania, tł. Konrad 
Glombik, Opole 2014.

145.	 Marek Lis, Michał Legan (red.), Kieślowski czyta dekalog, Opole 2014.
146.	 Janusz Maria Czerski, Literatura epistolarna Nowego Testamentu. Część 2: Li-

sty deuteropawłowe – List do Hebrajczyków – Listy katolickie, Opole 2014.
147.	 Radosław Chałupniak, Malarstwo religijne w podręcznikach szkolnych, Opole 

2014.
148.	 Erwin Mateja (red.), Świadek prawdy i wiary. Janowi Pawłowi II w dwudziesto-

lecie Uniwersytetu Opolskiego, Opole 2014.
149.	 Andrzej S. Jasiński OFM, Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 

40–48, Opole 2015.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
5-

04
-0

1


