
Uniwersytet Opolski

Uniwersytet Opolski

https://repo.uni.opole.pl

Publikacja / Publication Księga Proroka Ezechiela. Nowy komentarz Ez 6-10, 
Jasiński Andrzej

Adres publikacji w Repozytorium URL / 
Publication address in Repository https://repo.uni.opole.pl/info/book/UOe70a4d30c1c0459bb7498a7297793b47/

Data opublikowania w Repozytorium / 
Deposited in Repository on 12 lut 2018

Cytuj tę wersję / Cite this version Księga Proroka Ezechiela. Nowy komentarz Ez 6-10, 2017,  Jasiński Andrzej:
Uniwersytet Opolski, ISBN 978-83-65860-03-3, 390 p.



Księga Proroka Ezechiela 
NOWY KOMENTARZ

Ez 6-10
 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Księga Proroka Ezechiela 
NOWY KOMENTARZ

Andrzej S. Jasiński OFM

The Book of Ezekiel
THE NEW COMMENTARY

Ez 6-10

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



OPOLE 2017

Księga Proroka Ezechiela 
NOWY KOMENTARZ

Ez 6-10
 

Andrzej S. Jasiński OFM

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



© Copyright by Wydział Teologiczny Uniwersytetu Opolskiego
Opole 2017

Recenzja wydawnicza: ks. prof. dr hab. Mieczysław Mikołajczak (UAM)

Korekta: Józef Chudalla
Projekt okładki: Wojciech Lippa
Skład komputerowy i redakcja techniczna: Jerzy Bosowski

Adres:	Redakcja Wydawnictw Wydziału Teologicznego UO
	 ul. kard. B. Kominka 1a, PL 45-032 Opole
	 tel. (+48) 77 44 11 502; e-mail: rwwt@uni.opole.pl

Druk:	 Wydawnictwo i Drukarnia Świętego Krzyża
	 ul. Katedralna 8a, PL 45-007 Opole
	 tel. (+48) 77 453 94 93; www.wydawnictwo.opole.pl

Na okładce: Miasto Jeruzalem, miniatura, Biblia Gallica, fol. 81r., XII w., 
Biblioteka Narodowa Francji, nr 16744.

ISBN 978-83-65860-03-3

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Spis treści

Wstęp  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  11

Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  13
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 6,1-10)  . . . . . . . . .  15
Komentarz egzegetyczny (Ez 6,1-10)  . . . . . . . . . . . .  17
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 6,1-10)  . . . . . . . .  32
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 6,11-14)   . . . . . . . .  35
Komentarz egzegetyczny (Ez 6,11-14)  . . . . . . . . . . .  37
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 6,11-14)   . . . . . . .  44

Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  49
Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)  . . . . . . . . . . . . . . . .  49
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 7,1-4)  . . . . . . . . .  54
Komentarz egzegetyczny (Ez 7,1-4)  . . . . . . . . . . . .  56
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,1-4)   . . . . . . . .  62
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 7,5-9)  . . . . . . . . .  64
Komentarz egzegetyczny (Ez 7,5-9)  . . . . . . . . . . . .  66
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,5-9)   . . . . . . . .  71
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 7,10-18)   . . . . . . . .  73
Komentarz egzegetyczny (Ez 7,10-18)  . . . . . . . . . . .  75
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,10-18)   . . . . . . .  88
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 7,19-27)   . . . . . . . .  90
Komentarz egzegetyczny (Ez 7,19-27)  . . . . . . . . . . .  93
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,19-27)   . . . . . . . 107

Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22)   .  .  113
Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22)  . . 114
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 8,1-3c)  . . . . . . . . . 119
Komentarz egzegetyczny (Ez 8,1-3c)  . . . . . . . . . . . . 120

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



6	 Spis treści

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,1-3c)  . . . . . . . . 126
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 8,3d-6)  . . . . . . . . . 128
Komentarz egzegetyczny (Ez 8,3d-6)   . . . . . . . . . . . 130
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,3d-6)  . . . . . . . . 135
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 8,7-13)  . . . . . . . . . 137
Komentarz egzegetyczny (Ez 8,7-13)  . . . . . . . . . . . . 139
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,7-13)  . . . . . . . . 148
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 8,14-18)   . . . . . . . . 152
Komentarz egzegetyczny (Ez 8,14-18)  . . . . . . . . . . . 154
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,14-18)   . . . . . . . 162
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 9,1-2)  . . . . . . . . . 164
Komentarz egzegetyczny (Ez 9,1-2)  . . . . . . . . . . . . 166
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 9,1-2)   . . . . . . . . 169
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 9,3-7)  . . . . . . . . . 172
Komentarz egzegetyczny (Ez 9,3-7)  . . . . . . . . . . . . 174
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 9,3-7)   . . . . . . . . 182
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 9,8-11)  . . . . . . . . . 184
Komentarz egzegetyczny (Ez 9,8-11)  . . . . . . . . . . . . 186
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 9,8-11)  . . . . . . . . 192
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,1-3)  . . . . . . . . . 195
Komentarz egzegetyczny (Ez 10,1-3)  . . . . . . . . . . . . 197
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,1-3)  . . . . . . . . 202
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,4-5)  . . . . . . . . . 204
Komentarz egzegetyczny (Ez 10,4-5)  . . . . . . . . . . . . 205
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,4-5)  . . . . . . . . 208
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,6-7)  . . . . . . . . . 210
Komentarz egzegetyczny (Ez 10,6-7)  . . . . . . . . . . . . 212
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,6-7)  . . . . . . . . 214
Opis cherubów (Ez 10,8-17)  . . . . . . . . . . . . . . . 216
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,8-10)   . . . . . . . . 216
Komentarz egzegetyczny (Ez 10,8-10)  . . . . . . . . . . . 217
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,11-14)  . . . . . . . . 219
Komentarz egzegetyczny (Ez 10,11-14)  . . . . . . . . . . . 220
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,15-17)  . . . . . . . . 225
Komentarz egzegetyczny (Ez 10,15-17)  . . . . . . . . . . . 225
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,8-17)   . . . . . . . 227
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,18-19)  . . . . . . . . 228
Komentarz egzegetyczny (Ez 10,18-19)  . . . . . . . . . . . 229

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Spis treści	 7

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,18-19)  . . . . . . . 231
Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,20-22)  . . . . . . . . 234
Komentarz egzegetyczny (Ez 10,20-22)  . . . . . . . . . . . 234
Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,20-22)  . . . . . . . 238

Ekskurs I. Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela  . .  .  .  .  .  .  .  241
1. Termin rh w Biblii Hebrajskiej  . . . . . . . . . . . . . 241
2. Utracony Syjon   . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243
3. Góry Izraela   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244
4. Ustanie radosnych okrzyków w górach  . . . . . . . . . . 247
5. Góra świątynna   . . . . . . . . . . . . . . . . . . 248
6. Symboliczna góra   . . . . . . . . . . . . . . . . . 249
7. Wzniosła i święta góra Izraela  . . . . . . . . . . . . . 251
8. Opustoszałe góry Izraela  . . . . . . . . . . . . . . . 254
9. Bezpieczne góry  . . . . . . . . . . . . . . . . . . 255
10. Góry Seiru   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 256
11. Błogosławieństwo gór Izraela  . . . . . . . . . . . . . 257
12. Góry Izraela miejscem triumfu Jahwe  . . . . . . . . . . 261
13. Wzniosła góra przy odnowionym sanktuarium   . . . . . . 262

Ekskurs II. Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)  .  .  .  .  .  .  .  265
1. Znaczenie wizji Ez 8–11  . . . . . . . . . . . . . . . 266
2. Kontekst wizji Ez 8–11  . . . . . . . . . . . . . . . . 267
3. Duchowa podróż Ezechiela  . . . . . . . . . . . . . . 268
4. Bożek zazdrości  . . . . . . . . . . . . . . . . . . 269
5. Kult wyobrażeń zwierząt  . . . . . . . . . . . . . . . 270
6. Kult Tammuza  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 271
7. Kult solarny  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 272
8. Los mieszkańców Jerozolimy   . . . . . . . . . . . . . 273
9. Chwała Jahwe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277
10. Środowisko chwały Jahwe  . . . . . . . . . . . . . . 278
11. Redakcja Ez 10 i powiązania z Ez 1  . . . . . . . . . . . 279
12. Zasady mieszkańców miasta   . . . . . . . . . . . . . 281
13. Błędne przekonania mieszkańców Jerozolimy  . . . . . . . 283
14. Dar nowego serca i nowego ducha  . . . . . . . . . . . 285
15. Odejście chwały Jahwe   . . . . . . . . . . . . . . . 286

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



8	 Spis treści

Ekskurs III. Ezechielowe orędzie życia   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  289
1. Izrael między życiem a śmiercią   . . . . . . . . . . . . 289
2. Misja Ezechiela   . . . . . . . . . . . . . . . . . . 290
3. Sfera życia Bożego   . . . . . . . . . . . . . . . . . 291
4. Misja stróża życia   . . . . . . . . . . . . . . . . . 294
5. Jahwe – Bóg żyjący  . . . . . . . . . . . . . . . . . 294
6. Historia życia narodu  . . . . . . . . . . . . . . . . 296
7. Los faraona  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 298
8. Dar Jahwe   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 299
9. Dar życia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 301
10. Dar nowego ducha ożywiającego  . . . . . . . . . . . . 303
11. Życie w odnowionej ziemi  . . . . . . . . . . . . . . 304

Ekskurs IV. „Dar” (!tn) Boży w orędziu Ezechiela (Ez 1–11)   .  .  .  307
1. Czasownik נתן w Księdze Ezechiela  . . . . . . . . . . . 307
2. Pierwszy „dar” Jahwe  . . . . . . . . . . . . . . . . 308
3. Przyjęcie „daru” Jahwe  . . . . . . . . . . . . . . . . 310
4. Drugi „dar” Jahwe   . . . . . . . . . . . . . . . . . 311
5. „Dar” troski o zesłańców  . . . . . . . . . . . . . . . 311
6. „Dary” a czyny symboliczne  . . . . . . . . . . . . . . 312
7. „Dary” względem ludu buntowników   . . . . . . . . . . 314
8. Wydany lud i wydana ziemia   . . . . . . . . . . . . . 316
9. Wydane „ozdoby” miasta  . . . . . . . . . . . . . . . 318
10. „Dar” znaku TAW  . . . . . . . . . . . . . . . . . 319
11. Wydanie ludu buntowników  . . . . . . . . . . . . . 320
12. „Dar” ziemi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 321
13. „Dar” nowego serca i nowego ducha   . . . . . . . . . . 322

Ekskurs V. Wyrocznia przeciw górom Izraela (Ez 6,1-14)  . .  .  .  .  325
1. Słownictwo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 325
2. Wyrocznia prorocka (Ez 6,1-14) w kontekście sekcji Ez 5,5–7,27   . 328
3. Izrael położony w górach  . . . . . . . . . . . . . . . 329
4. Skutki kultu na „wyżynach”  . . . . . . . . . . . . . . 330
5. Droga unicestwienia Izraela  . . . . . . . . . . . . . . 332
6. Jahwe a „góry Izraela”  . . . . . . . . . . . . . . . . 333
7. Lud przymierza i jego „pamięć”   . . . . . . . . . . . . 334
8. Serce cudzołożne  . . . . . . . . . . . . . . . . . . 335
9. Ziemia Izraela  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 338

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Spis treści	 9

10. Obce bóstwa  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 339
11. Złamane serce ludu   . . . . . . . . . . . . . . . . 341

Ekskurs VI. Zapowiedź klęski (Ez 7,1-9)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  343
1. Słownictwo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 343
2. Nadchodzące rozstrzygnięcia   . . . . . . . . . . . . . 348
3. Gniew Jahwe   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 350
4. Drogi Jahwe i drogi Izraela   . . . . . . . . . . . . . . 351
5. Góry chwały i góry ucieczki  . . . . . . . . . . . . . . 352
6. Jahwe widzący  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 353
7. Nadchodzący „kres”  . . . . . . . . . . . . . . . . . 356
8. Czas zmiany   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 357
9. Aktywność Jahwe   . . . . . . . . . . . . . . . . . 359

Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  363
1. Ponury obraz życia Izraela   . . . . . . . . . . . . . . 363
2. Jerozolima antymiastem  . . . . . . . . . . . . . . . 365
3. Występki mieszkańców   . . . . . . . . . . . . . . . 366
4. Wizje Izraela   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 367
5. Topografia „wydarzeń zwrotnych”  . . . . . . . . . . . . 368
6. Miejsce napełnione złem  . . . . . . . . . . . . . . . 370
7. Bezsilni przywódcy i lud ziemi  . . . . . . . . . . . . . 371
8. Zwiastowany „adwent”  . . . . . . . . . . . . . . . . 381
9. Oblicze Jahwe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 383
10. „Pełnia” dzieła Jahwe  . . . . . . . . . . . . . . . . 384
11. Utracony pokój  . . . . . . . . . . . . . . . . . . 386

Summary
The Book of the Prophet Ezekiel The New Commentary Ez 6–10  . .  .  389

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Wstęp

Niniejsza publikacja jest kolejnym tomem Nowego Komentarza do Księgi 
Ezechiela. Składa się z dwóch części, właściwego komentarza oraz artykułów 
tematycznych (ekskursy).

A oto ogólny schemat tematów zawartych w komentarzu:
Wyrocznie prorockie (Ez 6,1–7,27)
Wizja grzechów Jerozolimy (Ez 8,1–9,11)
Wizja chwały Jahwe (Ez 10,1-22)

Poszczególne fragmenty Księgi Ezechiela będą analizowane na trzech 
poziomach, które zostały nazwane „komentarzami”: 1. Komentarz literacko-
tematyczny; 2. Komentarz egzegetyczny; 3. Komentarz teologiczno-pastoral-
ny. Takie ujęcie pozwala na niemal całościową prezentację tekstu Ezechiela, 
uwzględnia bowiem zagadnienia literackie, strukturę tekstu, jego słownictwo, 
tematykę oraz pochodzenie tekstu. Analiza egzegetyczna zawiera również dwa 
poziomy. Pierwszy stanowią badania własne autora, które zostały uzupełnione 
licznymi przypisami odnoszącymi się głównie do najważniejszych (w świa-
towej literaturze) komentarzy do Księgi (drugi poziom egzegetyczny). Ostat-
nia część komentarza zawiera kwestie teologiczne i pastoralne. W teologii 
uwzględniono motywy występujące w całej Księdze Ezechiela oraz w innych 
pismach biblijnych (w tym Nowy Testament), w wielu przypadkach uwzględ-
niono również aspekt pastoralnej wymowy przesłania Ezechiela.

Siedem ekskursów dotyczy tematyki występującej w komentowanej części 
niniejszego tomu (Ez 6–10).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

Po obszernej relacji o mowie Jahwe oraz opisach czynów symbolicznych 
wraz z ich wyjaśnieniami (Ez 3,22–5,17), prorok przechodzi do kolejnej eks-
pozycji mowy Jahwe, koncentrującej się na środowisku izraelskim, jego ziemi 
oraz jego mieszkańcach.

Krótki szósty rozdział J. Homerski dzieli na trzy części1:
ww. 1-7	 Zapowiedź zniszczenia całego kraju i jego mieszkańców
ww. 8-10	 Uratowani (niedobitki), rozproszeni między narodami
ww. 11-14	 Bałwochwalstwo przyczyną tragedii narodu

Tekst ten jest przekazany w miarę poprawnie, nie wzbudza wątpliwości ze 
strony krytyki tekstu, aczkolwiek mógł powstawać etapami.

Z kolei L.C. Allen dzieli fragment na dwie części:
Ez 6,1-10			  Wyrocznia przeciwko górom Izraela
	 ww. 2-7		  Zniszczenie lokalnych świątyń i ich czcicieli
	 ww. 8-10		 Słowa skierowane do zesłańców
Ez 6,11-14 		  Wyrocznia przeciwko pozostającym w kraju
	 ww. 11-13aα	 Boża furia przeciwko występnym
	 w. 13aβ		  Śmierć i zniszczenie odpowiedzią na bałwo-
				    chwalstwo

Allen wyróżnia zatem dwie wyrocznie w tekście: w pierwszej akcent położo-
ny jest na środowisku zamieszkania występnych (aspekt topograficzny), a w dru-
giej na tych, którzy dopuszczają się występków (aspekt personalny)2.

Z kolei D.I. Block wskazuje na formułę wprowadzającą (word-event), 
która występuje zarówno w Ez 6,1, jak i w 7,1. Następnie tekst dzieli na dwie 
części:

1  Por. J. Homerski, Księga Ezechiela (Pismo Święte Starego Testamentu XI, 1), Poznań 2013, 
s. 85.

2  Por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, Dallas 1994, s. 85–86.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



14	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

1. ww. 2-10	 (wrogi gest, korpus wypowiedzi, formuła poznania)
2. ww. 11-14	 (wrogi gest, korpus wypowiedzi, formuła poznania)3

Taka struktura fragmentu wskazuje, że pierwotnie jego dwa zespolone 
ze sobą teksty mogły funkcjonować niezależnie od siebie, a ich połączenie 
było dziełem redakcyjnym. W pierwszej części podstawowa treść zawarta jest 
w ww. 3-7, a w drugiej części ta treść jest obecna w ww. 11-13aα. W sumie wy-
powiedzi tworzą wyrocznie prorockie, których sensem jest nie tylko ogłosze-
nie sądu nad górami Izraela, lecz również wskazanie na cel Bożego działania, 
jakim było rozpoznanie osoby i obecności Jahwe w tym wydarzeniu.

Greenberg podkreśla znaczenie formuły wprowadzającej (Ez 6,1; 7,1), 
która wyznacza strukturę i granice fragmentu Ez 6,1-14. Po tej formule nas-
tępuje polecenie dane prorokowi (w. 2) i dopiero od w. 3 rozpoczyna się orę-
dzie, które uczony dzieli na następujące części:

a.	 Podstawowe słowa (ww. 3-7): spustoszenie kraju i śmierć jego 
mieszkańców; zakończenie: i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe.

b.	 Dodatek (ww. 8-10; różnorodne użycie czasowników otwierających 
sentencje, perfectum lub infinitivus wraz z b): skrucha tych, którzy 
przeżyli karanie, zakończenie: I poznają, że Ja, Jahwe.

c.	 Drugie słowa (Tak mówi Pan, Jahwe, w. 11-13aα): żałosna radość 
z unicestwienia ludu, zakończenie: I poznacie, że Ja (jestem) Jahwe.

d.	 Zakończenie (ww. 13aβ-14, inicjowane formą infinitivus wraz z b): 
trupy leżą rozsypane na nielegalnych miejscach kultu w górach, 
cały kraj jest zniszczony; zakończenie: i poznają, że Ja (jestem) 
Jahwe.

Elementy zawarte w „a” i „b” tworzą główną wypowiedź, do której zostały 
włączone dwa kolejne motywy: „c” i „d”, z tym, że na zakończenie znowu po-
jawia się główne słowo. Cechą Księgi jest podział proroctwa na dwie części, 
a tekst Ez 6,1-14 jest tego szczególnym przykładem. Charakterystyczne jest 
również przejście z formy „wy” (w. 7) do „oni” (w. 14)4.

3  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I: Chapters 1–24 (The New International Commen-
tary on the Old Testament), Grand Rapids 1997, s. 217–219.

4  Por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, Freiburg 2001, s. 155–156.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 6,1-10)	 15

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 6,1-10)

Zgodnie z opinią większości uczonych, tekst Ez 6,1-10 tworzy osobną jed-
nostkę literacką, szczególnie ściśle związaną z kolejnym fragmentem (Ez 6,11-
14). Zwraca również uwagę formalne przejście z relacji o mowie Jahwe i opi-
sach czynów symbolicznych do nowego tematu, na co wskazują formuły:

Ez 5,17b:	 Ja, Jahwe, powiedziałem
Ez 6,1:		  I stało się słowo Jahwe do mnie

Zakończenie na charakter uniwersalny (Ez 5,17b), natomiast początek – 
charakter partykularny (Ez 6,1)5. Zjawisko to również należy do cech charak-
terystycznych Księgi i podkreśla celowość wypowiadanych wyroczni wraz 
z uwzględnieniem roli, jaką w nich pełni Ezechiel.

Tekst Ez 6,1-10 można podzielić na następujące części:
w. 1	 Formuła wprowadzająca (słowo Jahwe)
w. 2a	 Formuła wprowadzająca (syn człowieczy)
w. 2b	 Pierwsze polecenie Jahwe dane Ezechielowi (oblicze zwróco-

ne ku górom Izraela)
w. 2c	 Drugie polecenie Jahwe dane Ezechielowi (proroctwo)
w. 3a	 Wezwanie do mówienia
w. 3b	 Adresaci (góry Izraela)
w. 3c	 Wezwanie do wytężenia uwagi (adresaci)
w. 3d	 Formuła wprowadzająca (mówienie Jahwe)
w. 3e	 Adresaci (góry, pagórki, strumienie, doliny)
w. 3f	 Pierwsze działanie Jahwe (sprowadzenie miecza)
w. 3g	 Drugie działanie Jahwe (zniszczenie wyżyn)
w. 4a 	 Pierwsze skutki działania Jahwe (opustoszałe ołtarze)
w. 4b	 Drugie skutki działania Jahwe (połamane stele)
w. 4c	 Trzecie skutki działania Jahwe (usunięcie zabitych)
w. 4d	 Ośrodek profanacji (bożki)
w. 5a 	 Trzecie działanie Jahwe (zwłoki synów Izraela)
w. 5b	 Ośrodek profanacji (bożki)
w. 5c	 Czwarte działanie Jahwe (rozrzucone kości)
w. 5d	 Ośrodek profanacji (ołtarze)
w. 6a	 Topografia (każde miejsce zamieszkania)

5  Słowa wprowadzające (w. 1) odnoszą się do dwóch adresatów: „gór Izraela” (w. 2) oraz 
„ocalonych” (w. 8), por. K.-F. Pohlmann, Das Buch des Propheten Hesekiel (Ezechiel). Kapitel 
1–19 (Das Alte Testament Deutsch 22,1), Göttingen 1996, s. 103.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



16	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

w. 6b	 Skutki interwencji Jahwe (zrujnowane miasta)
w. 6c	 Skutki interwencji Jahwe (opuszczone wyżyny)
w. 6d	 Skutki interwencji Jahwe (zrujnowane i rozbite ołtarze)
w. 6e	 Skutki interwencji Jahwe (zniknięcie bożków)
w. 6f	 Skutki interwencji Jahwe (pocięte stele)
w. 6g	 Skutki interwencji Jahwe (unicestwione dzieła Izraela)
w. 7a	 Zwiastowanie śmierci
w. 7b	 Pierwsza formuła konkludująca (poznania)
w. 8a	 Orędzie ocalenia
w. 8b 	 Kontekst narodów
w. 8c	 Orędzie rozproszenia
w. 9a	 Pamięć o Jahwe (ocaleni)
w. 9b	 Kontekst narodów
w. 9c	 Środowisko rozproszenia (narody)
w. 9d	 Skutki interwencji Jahwe (złamane serce niewierne)
w. 9e	 Historia Izraela (opuszczenie Jahwe)
w. 9f	 Historia Izraela (bałwochwalstwo)
w. 9g	 Odczucie odrazy (popełnione zło)
w. 9h	 Ogrom obrzydliwości
w. 10a	 Druga formuła konkludująca (poznania)
w. 10b	 Skuteczność słowa Jahwe
w. 10c	 „Zło” losem występnych

W tekście aż czterokrotnie występuje imię hwhy> (ww. 1.3.7), nadając mu 
wybitnie teocentryczny charakter, zaś wola i postanowienie Boga zostały wy-
rażone jednoznacznie i nieodwołalnie. Szczególnie obszerna wypowiedź (ww. 
6-7a) opisuje potworności skutków karania Jahwe, przeobrażając dotychczaso-
wy „porządek” ustanowiony przez człowieka. Obraz powszechnego zniszczenia 
został złagodzony zapewnieniem o ocalonych od miecza, lecz rozproszonych 
po obcych krajach (w. 8). Ocaleni będą mieli misję do spełnienia, a mianowicie 
przekazywanie pamięci o Jahwe (jako lud wierzący). Pamięć oznacza utrwale-
nie w świadomości Izraela wszystkich czynów, jakie zostały dokonane w jego 
łonie przez Jahwe. Żaden z nich nie może ulec zapomnieniu. Pamięć o Jahwe 
i Jego czynach stanowi rdzeń egzystencjalny narodu, uzasadnienie całej jego hi-
storii, w której jedynie dzieła Jahwe były trwałe i wartościowe, natomiast sam 
Izrael nie sprostał wezwaniom, do których został powołany.

Izrael o złamanym sercu (w. 9) został uzdolniony do rozpoznania ogromu 
obrzydliwości; były to skutki uprawianej niegdyś idolatrii. Temat ten porusza 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 6,1-10)	 17

prorok w tym fragmencie, używając odpowiedniej terminologii: lWLGI (bożek; 
ww. 4.9), tAmb (wyżyny; ww. 4.6), !Mx; (stela; w. 4), rg<P, (trup, w. 5). Ostatni 
z terminów ujawnia cel, do którego zmierzał Izrael: stał się jak trupy porzuco-
ne przed obliczem wymyślonych bożków. Dumne miasta, a zwłaszcza Jerozoli-
ma, będą wyglądały podobnie do ich mieszkańców; taki stan zaznacza również 
odpowiednia terminologia: brexe (rujnować; w. 6), ~v;y (opuszczać; w. 6), rb;v 
(rozbijać; w. 6), tb;v (znikać; w. 6), [d;G (pociąć; w. 6), hxm (unicestwić; w. 6) 
oraz llx lp;nw> (i padnie zabity; w. 7). Zastosowane wyrazy malują ponury 
obraz zniszczenia, który przywołuje myśl o najgorszych katastrofach wywo-
łanych wojnami względnie naturalnymi zjawiskami (potop, trzęsienie ziemi, 
tsunami). Ocaleni, w obliczu tragicznych zmian, wpatrując się w swoją prze-
szłość, będą odczuwali odrazę (WJqonw>); będzie to jedyne wspomnienie czynów 
dokonywanych w przeszłości przez lud. Przeszłość stała bowiem pod znakiem 
niewierności (hn<AZh;) oraz opuszczenia (rs-rv,a]) Jahwe (w. 9). Ocaleni staną 
się zatem świadkami sprawiedliwego sądu Jahwe, będą mogli wszem i wobec 
ogłaszać, że katastrofa narodu była dziełem sprawiedliwym, a lud sam zgo-
tował sobie tragiczny los (żeby uczynić im zło to; w. 10b). Pomimo zaistniałej 
katastrofy, zwycięstwo odnosi Jahwe, który nie jest Panem śmierci, lecz Panem 
życia, stąd nawet orędzie o tak potężnej katastrofie nie oznacza klęski stworze-
nia, a tym bardziej klęski Izraela.

Komentarz egzegetyczny (Ez 6,1-10)

Ez 6,1-2

 yrEh-la, ^yn<P ~yfi ~da-!B, rmoale yl;ae hwhy>-rb;d> yhiy>w:
`~h,ylea] abeNhiw> laerf.yI

I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc: Synu człowieczy, zwróć 
swe oblicze ku górom Izraela i prorokuj przeciw nim.

Formuła wprowadzająca (w. 1) informuje o nowym działaniu Jahwe – 
tym razem działanie to koncentruje się na samym proroku6. Użycie na po-
czątku tekstu formuły yhiy>w: (i stało się) to semicki sposób mówienia o zaist-

6  Formuła ta jest wprowadzeniem zarówno do pierwszej wyroczni (ww. 2-10), jak i następ-
nej (ww. 11-14), por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 86.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



18	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

nieniu jakiegoś faktu. Jahwe posyła słowo, które staje się skuteczną mocą 
działającą w środowisku jego przyjęcia. Cała trójczłonowa formuła wprowa-
dzająca zawiera niezwykle istotne motywy, które decydują o całości posłan-
nictwa Ezechiela – ich porządek jest odwrotny w stosunku do użytej składni 
hebrajskiej: 1. Jahwe; 2. słowo; 3. stało się. W ten sposób został określony 
łańcuch komunikacyjny, który sprawia, że zamysł Jahwe jest przyjęty przez 
proroka.

Ezechiel ze swej strony wyraża przekonanie, że to właśnie do niego zwraca 
się Jahwe (yl;ae)7, którego działanie określa formułą: ramole (mówiąc)8. Komu-
nikacja werbalna jest szczególnym przejawem relacji interpersonalnej, która 
w kontekście misji proroka bywa niezbędna dla właściwej jej realizacji. Jahwe 
zwraca się do Ezechiela epitetem „synu człowieczy”, a tym samym uświadamia 
prorokowi, iż nieustannie zaangażowany ma być w dzieło, które nie jest mu 
zlecone przez władzę ziemską, lecz przez Boga, mającego wyłączność w na-
zywaniu Ezechiela „synem człowieczym”. On to właśnie otrzymał polecenie: 
zwróć swe oblicze (^yn<P ~yfi)9, a zatem skierować swoją uwagę na przedmiot 
działania Jahwe10. Nie chodzi tu o fizyczne zwrócenie wzroku11, lecz o koncen-
trację na przedmiocie wyroczni12.

Jahwe zwraca się do proroka, a poprzez niego ku górom Izraela (laerf.yI yrEh)13. 
Są one rozumiane w sensie całego terytorium ziemi obiecanej. Z perspektywy Ba-
bilonii, której tereny tworzą płaskie obszary, Izrael maluje się jako kraj górzysty14. 
Rzeczywiście – centralnie rozciągają się tu z północy ku południowi wzgórza się-
gające 1000 m n.p.m. W ich centrum znajduje się Jerozolima, z której pochodził 

7  Ezechiel podkreśla autorytet Jahwe obecny w całym Jego orędziu (ww. 2-14), por. J. Ho-
merski, Księga Ezechiela, s. 86.

8  Mowa Jahwe będzie niejako zakorzeniona na ostrzeżeniach, jakie dał Jahwe ludowi na 
pustyni (Kpł 26) w wyniku okazanego nieposłuszeństwa, por. H. Hummel, Ezekiel 1–20 (Con-
cordia Commentary), St. Louis 2005, s. 200.

9  Prorok miał się stać heroldem Jahwe głoszącym sąd nad Izraelem za złamanie przez niego 
przymierza, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 86.

10  Zastosowany idiom wskazuje na wrogie nastawienie Jahwe w stosunku do obiektu Jego 
zainteresowania, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel. t. 1, s. 221.

11  Podobne zachowanie proroka opisane jest w stosunku do Jerozolimy (Ez 21,2.7), Ammo-
nitów (Ez 25,2), Sydonu (Ez 28,21), faraona (Ez 29,2), gór Seiru (Ez 35,2) oraz Goga (Ez 38,2), 
por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 160.

12  W tradycji prorockiej zdarzało się, że mężowie fizycznie zwracali swe oblicza – tak było 
w wypadku Baalama (Lb 24,1) czy Elizeusza (2 Krl 8,11), por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 86.

13  Formuła „góry Izraela” jest typową dla Ezechiela (Ez 6,2.3; 19,9; 33,28; 34,13.14); trzeba 
ją ujmować w kontekście przepowiadania proroka do domu Izraela, czyli do całego ludu Izraela, 
por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, Philadelphia 1983, s. 185.

14  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel. t. 1, s. 221.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 6,1-10)	 19

prorok15. Ezechiel, przebywając na wygnaniu, z pewnością zachowywał w pamię-
ci to miasto i jako człowiek oraz patriota niewątpliwie pragnął jego ocalenia. Jah-
we tymczasem nakazuje mu głosić proroctwa przeciwko Jerozolimie i jej otocze-
niu (~h,ylea])16. Ezechiel nie może zważać na sentymenty, lecz musi głosić to, co 
zostało już postanowione przez Jahwe, czyli surowy osąd gór Izraela.

Ez 6,3

 yndoa] rm:a-hKo hwIhy> yndoa]-rb;D> W[m.vi laerf.yI yrEh Tr>m;aw>
 ynIa] ynIn>hi tAyaGEl;w> ~yqIypia]l tA[bG>l;w> ~yrIhl, hwIhy>

`~k,yteAmB yTid>B;aiw> br<x, ~k,yle[] aybime

I powiesz: Góry Izraela, słuchajcie słowa Pana, Jahwe. Tak po-
wiedział Pan, Jahwe, do gór i do wzgórz, do strumieni i do dolin: 
Oto Ja sprowadzam na was miecz i zniszczę wyżyny wasze.

Ezechiel jako herold Jahwe miał przemawiać do ludu17. Audytorium two-
rzyły góry Izraela. To geograficzne określenie stanowi metaforę, która w ze-
słańcach wywoływała pewne skojarzenia. W słownictwie biblijnym góry 
otrzymują przymiot wieczności (~lw[)18. Nie chodzi tu o wieczność w sensie 
absolutnym, lecz o wieczność rozumianą jako niezmiernie długi okres czasu, 
obejmujący dzieje całej ludzkości. Tym samym góry stają się wiarygodny-
mi świadkami przeszłości. W kontekście historii Izraela góry są przez Eze-
chiela rozumiane jako ucieleśnienie wydarzeń, jakie miały miejsce w ziemi 
obiecanej. Faktycznie uosabiają historię narodu, stąd mowa proroka ma być 
skierowana przeciwko nim. Taka optyka patrzenia na Jerozolimę i na tery-
toria do niej przyległe była więc czymś niezwykle sugestywnym z punktu 
widzenia babilońskiego. W okolicach Nippur przebywał zarówno prorok, jak 

15  Była to ziemia mająca dotychczas szczególną godność ze względu na przynależność do 
Boga, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 86.

16  Los miasta został przesądzony, a opis jego tragedii znajduje się w 2 Krl 25,8-10: W piątym 
zaś miesiącu, siódmego dnia miesiąca – był to dziewiętnasty rok panowania króla babilońskiego, 
Nabuchodonozora – wkroczył do Jerozolimy Nebuzaradan, dowódca straży przybocznej, sługa kró-
la babilońskiego. Spalił świątynię Pańską, pałac królewski i wszystkie domy Jerozolimy – wszystkie 
wielkie domy spalił ogniem. Całe zaś wojsko chaldejskie, które było z dowódcą straży przybocznej, 
zburzyło cały mur dokoła Jerozolimy, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 161.

17  Prorok ma stać się heroldem zbliżającej się konfrontacji Pana-Jahwe z nieposłusznym lu-
dem, odbiorcami orędzia, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 86.

18  Por. A.S. Jasiński, Według postanowienia wiecznego Boga. Aionios w Nowym Testamencie, 
Opole 1991, s. 82–83.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



20	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

i uprowadzeni mieszkańcy, po pierwszym zdobyciu przez Nabuchodonozora 
Jerozolimy.

Terytoria gór Izraela19 były prorokowi doskonale znane. Otrzymał on od 
Jahwe polecenie, by przemawiać przeciwko nim (w. 2), przy czym owa „wro-
gość” nie była inicjatywą Ezechiela, lecz samego Jahwe. Autorytet Boga został 
w szczególny sposób podkreślony w w. 3, gdzie autor aż dwukrotnie odwołuje 
się do imienia Jahwe. Jahwe jest mówiącym (rm;a-hKo), natomiast lud otrzy-
muje polecenie, by być słuchającym (W[m.vi): słuchajcie słowa Pana, Jahwe20. 
Góry Izraela21 nie wyczerpują jednak topografii ziemi obiecanej. W kolejnej 
frazie w. 3 następuje wyliczenie różnego typu form geograficznych, poczynając 
od tych najwyżej położonych do najniżej usytuowanych. W ten sposób wyła-
nia się czteropoziomowa koncepcja kraju: góry (~yrIhl,), wzgórza (tA[bG>l;w>), 
potoki (~yqiypia]l) oraz doliny (tyOaGEl;w>)22. Spośród wymienionych formacji Eze-
chiel najczęściej wspomina o górach, począwszy od tekstu Ez 6,3, a na Ez 43,12 
skończywszy23, natomiast pozostałe motywy są rzadsze i występują w podob-
nej do siebie proporcji. Tym samym temat gór jest wiodącym i najbardziej re-
prezentatywnym. Wymienione cztery formacje wskazują na adresatów słów 
Jahwe; głoszone wieści mają dotrzeć do wszystkich zakątków kraju, a więc do 
każdego człowieka.

Mowa Jahwe ma charakter karzący i o tym mieli się przekonać właśnie 
Izraelici, Pan posyła bowiem swój miecz, który w pierwszym rzędzie ma 
zniszczyć ich wyżyny (~k,yteAmB)24. To pierwszy tekst Ezechiela, w którym po-
jawia się motyw wyżyn. Nie były one wymienione w czterostopniowym opisie 
topograficznym i przynależą nie tyle do tematów geograficznych, co religij-
nych25. Wyżyny stanowiły miejsca kultu obcych bóstw. Była to stara tradycja 

19  Określenie to można traktować synonimicznie do formuły „ziemia Izraela” (Ez 7,2), por. 
W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 185.

20  Jest to szczególnie dobitna formuła wprowadzająca do wyroczni, por. M. Greenberg, 
Ezechiel 1–20, s. 161.

21  „Góry Izraela” otrzymują u Ezechiela również znaczenie ogólne, które zostało uszczegó-
łowione w wyliczeniu zawartym w w. 3, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 86.

22  Wymienione elementy składają się na typowy krajobraz Izraela, por. D.I. Block, The 
Book of Ezekiel. t. 1, s. 223.

23  Prorok odwołuje się do wszystkich miejsc zamieszkałych przez Izraelitów (por. w. 6), por. 
H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 200.

24  „Wyżyny” były traktowane jako przeciwieństwo świątyni oraz jako znak bałwochwalstwa, 
por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 162.

25  Przybytki pogańskie nie musiały być budowane wyłącznie na „wyżynach”, spotykało się je 
również w dolinach, a nawet w miastach (por. 2 Krl 17,9), por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 87.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 6,1-10)	 21

kananejska, którą w dużym stopniu pielęgnowali Izraelici i to wbrew polece-
niu Jahwe, który nakazywał, by zostały całkowicie usunięte. Miejsca te były 
atrakcyjne, uprawiano tu nierząd sakralny. Prorok, odwołując się do historii 
narodu (w formie alegorii), stwierdza: Nabrałaś swoich szat i sporządziłaś so-
bie wyżyny [z namiotami] o różnorakich barwach i na nich uprawiałaś nierząd 
(Ez 16,16).

Właściwa wyrocznia rozpoczyna się od słów: Oto Ja sprowadzam na was 
miecz i zniszczę wyżyny wasze. Akcent spoczywa na wystąpieniu Pana przeciw-
ko wyżynom, a więc praktykom bałwochwalczym. Jahwe dokona oczyszczenia 
kraju oraz usunie wszelkie zwyczaje pogańskie26.

Ez 6,4

ynEp.li ~k,ylel.x; yTil.P;hiw> ~k,ynEMx; WrB.v.nIw> ~k,yteAxB.z>mi WMv;nw>
`~k,yleWLGI

I będą opustoszałe ołtarze wasze, i będą połamane stele wasze, 
i rzucę waszych zabitych przed oblicze waszych bożków.

Seria czasowników użytych w w. 4 służy do opisu działania Jahwe w sto-
sunku do Izraela. Przede wszystkim nastąpi opustoszenie (WMv;nw>) ołtarzy27. 
Użyty czasownik ~mv znalazł w Księdze już wcześniej zastosowanie w opi-
sach stanów wewnętrznych: osłupienia i omdlenia (Ez 3,15; 4,17)28. Te bole-
sne doświadczenia jednostek znajdą swe stosowne uzupełnienia w wymia-
rach zewnętrznych, obejmujących całą ziemię obiecaną. Ziemia ta miała być 
ośrodkiem kultu Jahwe, koncentrującym się na Jerozolimie, a zamiast tej 
wspaniałości w wyniku grzechu ludu i odpowiedzi ze strony Jahwe nastąpi 
jej spustoszenie, które faktycznie obejmie nie tylko ołtarze (~k,yteAxB.z>mi) po-
święcone bożkom, lecz również świątynię, została ona bowiem zbezczesz-
czona przez Izraelitów. Całe terytorium pokryte było owymi ołtarzami, któ-
re naśladowały pogańskie budowle czynione z ziemi, kamienia, metalu czy 
drewna29.

26  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel. t. 1, s. 224.
27  Chodzi o miejsca, na których składano zarzynane ofiarne zwierzęta (por. 1 Sm 14,32-35), 

por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 186.
28  Rdzeń ~mv oznacza: niezamieszkałe, opuszczone, odcięty od kontaktu, wzdrygać się, być 

przerażonym, por. WSHP I, s. 534.
29  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel. t. 1, s. 224–225.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



22	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

Kolejną czynność opisuje formuła ~k,ynEMx; WrB.v.nIw>30 (będą połamane stele 
wasze)31. Czasownik rbv (łamać) stosował Ezechiel już we wcześniejszych wer-
setach, w których mówił o złamaniu laski chleba (4,16; 5,16). Akcja „łamania” 
w języku proroka oznacza zatem ustanie dotychczasowego porządku32. W bro-
niącej się Jerozolimie chodziło o porządek aprowizacyjny, zaś w kontekście całe-
go Izraela o porządek kultyczny (w tym wypadku o kult pogański)33.

Zniszczone i opustoszałe miejsca kultu to jednak nie koniec działania Jah-
we, zmierza On bowiem do definitywnego rozprawienia się z tymi obrzydliwo-
ściami. Ich twórcami byli zepsuci ludzie; aby więc nie odnowili starych form 
kultu pogańskiego, również oni będą unicestwieni. W w. 4 ludzie tacy, jako 
przestępcy, zostali określeni formułą ~k,ylel.x; (wasi zabici). Zmarli określani są 
rdzeniem llx wówczas, gdy ponoszą gwałtowną śmierć, najczęściej na polu 
bitwy. Ten rodzaj śmierci czekał obrońców Jerozolimy. Babilończycy, żądni 
krwi zbuntowanych mieszkańców, zadawali śmierć ze szczególnym okrucień-
stwem. Ofiary wojny jednak nie będą traktowane jako narodowi bohaterowie. 
Nikt z nich nie doczeka się godnego pochówku, a więc tej czynności, która 
była w Izraelu zawsze traktowana jako niezbędny akt solidarności społecznej 
i stanowiła obowiązek wszystkich Izraelitów względem zmarłych.

W miejsce zwyczajowego pochówku nastąpi kolejna czynność Jahwe, tym 
razem będzie to rzucenie (yTil.P;hiw>) zabitych przed oblicze bożków (~k,yleWLGI)34. 
Nie będzie „grzebania”, lecz „rzucenie”, tak jak rzuca się padlinę na pożarcie dzi-
kim zwierzętom35. Sami zabici staną się więc ofiarą „złożoną” bożkom36. Bóstwa 

30  Termin !Mx; oznacza: ołtarz kadzenia (Iz 17,8; 27,9); w LXX występuje tu w tłumaczeniu 
termin te,menoj (kawał ziemi poświęconej bóstwu, święty okrąg).

31  Znane są znaleziska archeologiczne w postaci małych przenośnych kamieni, na których 
składano ofiary kadzielne, względnie naczynia, które umieszczano na ołtarzach, por. L.C. Al-
len, Ezekiel 1–19, s. 87.

32  Ezechiel może mieć na uwadze ociosane słupy, które były przedmiotami czci umieszcza-
nymi nad ołtarzem lub stojącymi na ziemi, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 86.

33  W rezultacie Bożego działania będą usunięte wszelkie konstrukcje, w których czczono 
obce bóstwa, ustaną tym samym praktyki bałwochwalcze, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, 
t. 1, s. 226.

34  Termin allg rozumiany był w środowisku greckim jako stela (Palmyra), w środowisku 
hebrajskim oznaczał obce bóstwa, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 162.

35  Już król Jozjasz rozprawiał się z kultem bałwochwalczym: Jozjasz rozglądnął się i ujrzał 
grobowce, które były tam na górze. Polecił zabrać kości z grobowców i spalił na ołtarzu, aby go 
splugawić – zgodnie z wyrokiem Pańskim, obwieszczonym przez męża Bożego, który przepowie-
dział owe sprawy. Zapytał dalej: «Co to za pomnik tu widzę?» Odpowiedzieli mu ludzie z miasta: 
«To grobowiec męża Bożego, co przyszedł z Judy i zapowiedział te sprawy, które ty wykonujesz nad 
grobowcem w Betel» (2 Krl 23,16-17).

36  Określenie bożki (~yliWLGI) w Starym Testamencie używane zawsze było w lekceważą-
cym tonie, w miejsce niewidzialnego Boga wprowadzano bowiem kult widzialnych podobizn 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 6,1-10)	 23

obce zostały określone terminem lWLGI – jest to typowe dla Ezechiela określenie, 
które występuje w Księdze aż 39 razy, począwszy od Ez 6,4, a na Ez 44,12 skoń-
czywszy (w pozostałych tekstach BH występuje jeszcze 9 razy)37.

Ez 6,5

ytiyrIzEw> ~h,yleWLGI ynEp.li laerf.yI ynEB. yrEg>Pi-ta, yTit;nw>
`~k,yteAxB.z>mi tAbybis. ~k,yteAmc.[;-ta,

I położę zwłoki synów Izraela przed obliczem bożków ich, i roz-
rzucę kości wasze dokoła ołtarzy waszych.

Werset kontynuuje myśl zawartą w poprzedzającej frazie38. Powtórzony 
zostaje motyw losu zmarłych. Tym razem następuje pewna zmiana termino-
logiczna. Czynność Jahwe została wyrażona czasownikiem !tn (dać, położyć), 
zatem podkreślony zostaje swoisty „dar” Jahwe dla bożków. Stanowić go będą 
zwłoki (yreg>Pi-ta,) synów Izraela39. Prorok został posłany do synów Izraela (Ez 
2,3), ogromna ich część jednak nie przyjmie orędzia Ezechiela, poniesie bo-
wiem śmierć w Jerozolimie. Pamięć o nich nie będzie utrwalona w narodzie, 
co symbolicznie wyraża zarówno wzmianka o ofiarowaniu ich zwłok bożkom 
(por. w. 4), jak i rozrzuceniu kości wokół pogańskich ołtarzy40. Ich ciała będą 
zatem sprofanowane41, nikt z nich nie będzie posiadał mogiły42, która w ów-

rozmaitych bożków, por. R. Rumianek Księga Ezechiela. Tłumaczenie i komentarz, Warszawa 
2009, s. 73.

37  Por. H.D. Preuss, ~yliWLGI, TDOT III, s. 1–3.
38  Prorok zapowiada całkowity sąd Jahwe nad ludem i krajem, który dokona się w jego 

dniach. Przebywając poza miejscem wydarzeń, patrzy na nie z perspektywy wygnania, był teo-
logiem pośród proroków, który głosił działanie Jahwe względem Izraela w pełnym wymiarze, 
por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 188.

39  Temat losu ciał zmarłych podjął również Jeremiasz, który prezentuje proces odwrotny, 
a mianowicie usunięcie kości ciał z grobów, w których były pochowane (Jr 8,1-3); owa ekshu-
macja miała się dokonać na skutek nieprawości mieszkańców, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, 
s. 201.

40  Na tych ołtarzach składano ofiary bożkom; „rzucanie” na nie ciał poległych Izraelitów 
będzie oznaczało ich zbezczeszczenie, widoczne dla wszystkich, por. J. Homerski, Księga Eze-
chiela, s. 86.

41  W w. 5 występują dwie formuły: pierwsza opisuje ogólne działania Jahwe względem sy-
nów Izraela, a druga kieruje słowa bezpośrednio do odbiorców, stąd pojawia się formuła kości 
wasze, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 162–163.

42  Wypełni się prawo zawarte w Kpł 26,30: Zniszczę wasze wyżyny słoneczne, rozbiję wasze 
stele, rzucę wasze trupy na trupy waszych bożków, będę się brzydzić wami.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



24	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

czesnych przekonaniach była niezbędnym miejscem pochowania zmarłych 
(por. Tb 1,18). Ezechiel ujawnia cały bezsens praktyk bałwochwalstwa, wszy-
scy, którzy oddawali się takim czynnościom, zostaną bowiem unicestwieni 
i nie znajdą żadnej mocy, która mogłaby ich uratować przed poniżającą zagła-
dą, powszechnie rozpoznawalną43.

Ez 6,6

 ![;m;l. hnm.vyTi tAmBh;w> hnb.r:x/T, ~yrI[‚h, ~k,yteAbv.Am lkoB.
 W[D>g>nIw> ~k,yleWLGI WtB.v.nIw> WrB.v.nIw> ~k,yteAxB.z>mi Wmv.a.y<w> Wbr>x,y<

`~k,yfe[]m; Wxm.nIw> ~k,ynEMx;

W każdym miejscu waszego zamieszkania miasta będą zrujno-
wane, a wyżyny będą opuszczone, żeby były zrujnowane i po-
niosły skutki winy ołtarze wasze, i zostały rozbite; i znikną bożki 
wasze oraz będą pocięte stele wasze, i będą unicestwione dzieła 
wasze.

Wprawdzie prorok Ezechiel szczególną swoją uwagę poświęca Jerozoli-
mie, faktycznie jednak prezentuje działanie Boże obejmujące całe terytorium 
Izraela44. Dotychczasowe miejsca zamieszkania przestały być ostoją dla miesz-
kańców, bowiem we wszystkich zakątkach kraju szerzyło się bałwochwalstwo. 
Karzące działanie Boże obejmie zatem każde/wszelkie (lkoB.) miejsce45. Inter-
wencja Jahwe nie będzie miała charakteru doraźnego działania, lecz definityw-
ny. Seria zastosowanych w w. 6 czasowników nie pozostawia żadnych wątpli-
wości co do rodzaju ingerencji Boga.

Po pierwsze, miasta będą zrujnowane (hnb.r;x/T,)46. Czasownik brx wyra-
ża ideę wyschnięcia, zamienienia w pustynię, zrujnowania47 i posiada ten sam 
rdzeń, co miecz (br,x,). Motyw miecza występuje już we wcześniejszych par-

43  Obce bóstwa nie dysponowały żadną siłą do obrony swoich czcicieli, por. D.I. Block, The 
Book of Ezekiel, t. 1, s. 226.

44  Prorok podsumowuje opis zapowiadanego działania Jahwe w kontekście praktyk niele-
galnego kultu, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. 1, s. 227.

45  Chodzi o te miejsca nielegalnego kultu, jakie uczynili sobie synowie Izraela, postępując 
w sprzeczności z objawionym sposobem oddawania czci Jahwe, por. J. Homerski, Księga Eze-
chiela, s. 87.

46  Nastąpi również załamanie struktur politycznych, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 188.
47  Por. WSHP I, s. 331.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 6,1-10)	 25

tiach (Ez 5,1.2.12.17; 6,3). Użycie tej broni przeciwko miastom w ostatecznych 
skutkach doprowadzić miało właśnie do spustoszenia. Oznaczało to, że śro-
dowisko Izraela zamieni się w pustynię złożoną z gruzów, a wszystkie okolice 
Jerozolimy będą zrujnowane.

Po drugie, ostatecznym powodem dewastacji miast były tolerowane w ich 
przestrzeniach „miejsca” kultu pogańskiego tAmB (wyżyny). Nie będą już one 
atrakcyjnymi ośrodkami wabiącymi pogańską rozwiązłością, zostaną bowiem 
opuszczone (hnm.vyTi). Czasownik ~vy, który występuje w BH jedynie cztery 
razy (Rdz 47,19; Ez 6,6; 12,19; 19,7), oznacza ideę zrujnowania i spustoszenia48. 
Tak opisywane wydarzenia prowadziły do opuszczenia miejsca dotychczas tęt-
niącego życiem typu orientalnego. Ustaną przede wszystkim wszelkie prakty-
ki, które były czymś wstrętnym w oczach Jahwe.

Po trzecie, celowość takiego działania Bożego wyraża druga część w. 6, 
którą rozpoczyna spójnik ![;m;l.; tutaj występuje on samodzielnie, aczkolwiek 
często towarzyszy mu forma rv,a;,, którą tłumaczymy: ażeby, w celu, tak, by, 
jak49. Pierwsza myśl dotycząca celowego działania Jahwe odnosi się do ołta-
rzy (~k,yteAxB.z>mi). Towarzyszy temu terminowi sufiks 2. os. l. mn. i określa ich 
stosunek do słuchaczy. Synowie Izraela nie tylko nie dystansowali się od ob-
cego kultu, lecz uczynili go swoim własnym. Los ołtarzy będzie taki sam jak 
los miast: będą zrujnowane. Został w tym miejscu użyty czasownik brx, po-
dobnie jak na początku wersetu. Miasta Izraelitów posiadały zatem w oczach 
Jahwe tę samą wartość, jaką miały pogańskie ołtarze. To one jednak wywoły-
wały największy gniew Jahwe, stąd nie tylko będą zrujnowane, lecz również 
poniosą skutki winy (Wmv.a.y<w>). Zastosowany tu czasownik ~va50 przywołuje na 
myśl prawodawstwo Księgi Kapłańskiej, które odnosi się do winy występnych 
skutkującej stosownym karaniem. To samo będzie dotyczyć wszystkich tych, 
który ulegli praktykom idolatrii.

W ostatniej części w. 6 pojawia się wypowiedź opisująca „los” czczonych boż-
ków. Będzie on taki sam, jak ich czcicieli. Wymienione kategorie: ~k,yleWLGI (boż-
ki wasze) i ~k,ynEMx; (stele wasze), stanowią powtórkę z w. 4. Kolejna seria czasow-
ników opisuje pełny proces ich unicestwienia: znikną (WtB.v.nIw>)51, będą pocięte 

48  Rdzeń ten pojawia się w terminie !wmyvy (pustynia), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, 
s. 163.

49  Por. WSHP I, s. 95.
50  Czasownik ten znaczy: być winnym, płacić, ponosić skutki winy, dar pokutny, odszkodowa-

nie, por. WSHP I, s. 92–93.
51  Pojawia się tu rdzeń tbv – ten sam, który tworzy termin „szabat” i wyraża ideę zaniecha-

nia, zniknięcia, kresu, por. WSHP I, s. 415.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



26	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

(W[D>g>nIw>)52 oraz będą unicestwione (Wxm.nIw>)53. Zastosowane czasowniki w unikalny 
sposób opisują dogłębne działanie Jahwe, które nie pozostawi najmniejszego śla-
du po praktykach bałwochwalczych; nikt nie będzie w stanie ich odrodzić, a na-
wet odwoływać się do zgubnej tradycji z nimi związanej54. W ten sposób prorok 
przygotowuje temat odnowy i wizji ziemi oraz świątyni pozbawionych wszelkich 
obcych elementów religijnych i bałwochwalczych (Ez 40–48).

Ez 6,7

`hwhy> ynIa]-yKi ~T,[.d:ywI ~k,k.AtB. llx lp;nw>

I padnie zabity pośrodku was, i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe.

Śmierć to przerażający skutek grzesznego życia Izraelitów. W. 7 mówi 
o „zabitym” w liczbie pojedynczej (llx)55. Ów zabity symbolizuje wszystkich 
poległych, a więc tych, którzy zostali usunięci z narodu na skutek swych wy-
stępków56. Świadkami tych tragicznych wydarzeń będą adresaci orędzia, trupy 
poległych znajdą się bowiem niejako pośrodku nich (~k,k.AtB.).

Ostateczny cel działania Jahwe nie polega jednak na sprowadzeniu śmierci 
na bałwochwalców57. Jest to jedynie konieczny etap oczyszczający, po którym 
następuje etap właściwy i docelowy. Na niego wskazuje druga część w. 7: po-
znacie, że Ja (jestem) Jahwe58. W przeszłości Izrael poznał Jahwe po czynach 
w trakcie wędrówki przez pustynię; podobnie stanie się podczas kolejnej wiel-
kiej interwencji Boga, realizowanej w trakcie historycznej kampanii jerozolim-

52  Czasownik ten jeden raz występuje w Księdze Ezechiela i oznacza: odciąć, rozproszyć, być 
pociętym na kawałki, por. WSHP I, s. 170.

53  Zastosowany rdzeń hxm (wymazać, zniszczyć) opisuje proces unicestwienia dzieł ludz-
kich, podobny do tego, jak miało to miejsce w czasie potopu (Rdz 6,7; 7,4.23; por. 2 Krl 21,13), 
por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. 1, s. 227.

54  Prawdę o „dziełach” bałwochwalczych ujawnia już Proto-Izajasz: Oto wszyscy oni są czczą 
ułudą; dzieła ich nie istnieją, posągi ich to znikomość i pustka (Iz 41,29).

55  W. 7a nawiązuje do treści w. 4b: i rzucę waszych zabitych przed oblicze waszych bożków, 
lecz nie odnosi się do elementu kultycznego, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 88.

56  Izrael rozpozna, że Jahwe jest rzeczywistym Panem, który dokonuje sprawiedliwych są-
dów, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 87.

57  W tym zakresie będzie owo poznanie świadczyć o całkowitej bezsile tzw. bożków, por. 
D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. 1, s. 228.

58  Chodzi o poznanie Jahwe w Jego świętości, suwerenności, mocy stwórczej i kontroli nad 
wszelkimi działaniami, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 163.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 6,1-10)	 27

skiej59. Zaistniałe wówczas „poznanie” miało stanowić początek odnowienia 
relacji z Jahwe, nie będzie więc ono polegało na teoretycznym pouczeniu, lecz 
na egzystencjalnej przemianie ludu, która w radykalny sposób wpłynie na los 
Izraela; tych wszystkich, którzy odseparują się od grzechów idolatrii.

Ez 6,8

`tAcra]B ~k,yteArZhiB. ~yIAGB; br<x, yjeyliP. ~k,l tAyh.Bi yTir>t;Ah

Lecz zostawię przy życiu dla was ocalałych (od) miecza wśród 
narodów, podczas rozproszenia waszego po krajach.

Mowa Jahwe odnosi się również do losu ocalałych (yjeyliP.>)60. W. 8 rozpo-
czyna formuła yTir>t;Ahw> (Lecz zostawię)61; czasownik rty (zostawić, mieć w ob-
fitości, mieć pierwszeństwo)62 został tu użyty w hifil (1 os. l. poj.) i podkreśla 
szczególne działanie Jahwe o charakterze zbawczym63. Rozpoczyna się pro-
ces tworzenia nowego ludu. Jego geneza była ściśle związana z kryzysem je-
rozolimskim64. Zgodnie z zamiarem Bożym, lud nie miał być unicestwiony, 
lecz przemieniony. Pierwszym etapem tego działania było uchronienie przed 
śmiercią niewielkiej liczby obrońców. Tekst nie podaje ewentualnych predys-
pozycji ocalonych65. Nikt bowiem nie zasłużył, aby pozostawić go przy życiu, 
a wybrańcy zawdzięczali swe ocalenie jedynie miłosierdziu Bożemu.

Pierwszym zadaniem uratowanych będzie składanie świadectwa o nie-
prawościach, jakich dopuścił się naród; myśl tę wyraża Ezechiel w rozwiniętej 
formule paralelnej do w. 8, a zawartej w tekście Ez 12,16: Ale niektórych z nich, 
którzy ujdą miecza, głodu i zarazy, pozostawię, aby pomiędzy narodami, do 

59  Wypełnią się słowa proroctwa Jeremiasza: Dlatego też pokażę im, tym razem dam im po-
znać moją rękę i moją siłę; i zrozumieją, że moje imię – Jahwe! (Jr 16,21).

60  Termin jyliP (człowiek ocalony, oszczędzeni) może odnosić się zarówno do jednostki, jak 
i zbiorowości, por. WSHP II, s. 23.

61  Ww. 8-10 ujawniają, że śmierć spowodowana działaniem miecza Jahwe (w. 3) nie jest 
ostatecznym celem postępowania Pana, On sam chce bowiem niektórych ocalić, por. W. Zim-
merli, Ezekiel 1, s. 190.

62  Por. WSHP I, s. 426.
63  Formuła wprowadzająca do w. 8 prezentuje zaistnienie pewnej ewentualności w stosunku 

do zapowiedzi śmieci poległych (w. 7), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 164.
64  Już w tekście Ez 5,3 mowa była o małej liczbie ukrytych (uratowanych).
65  Będzie to ostatnia faza procesu interwencji Jahwe – Sędziego, por. L.C. Allen, Ezekiel 

1–19, s. 88.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



28	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

których przybędą, opowiadali o wszystkich swoich obrzydliwościach. Wówczas 
poznają, że Ja jestem Jahwe. Tradycyjnym środowiskiem bytowania Izraelitów 
był Kanaan, czyli ziemia obiecana. Na skutek grzechów to terytorium zosta-
ło zanieczyszczone i stało się ziemią splugawioną. W zamiarze Jahwe miał to 
być jednak kraj uprzywilejowanego kontaktu z Bogiem. Tymczasem w wyniku 
zaistniałych procesów rozkładu religijnej spójności Izraela ten kontakt został 
zerwany. Jahwe zaczął tymczasem przemawiać w krajach pogańskich, na tery-
toriach tradycyjnie uznawanych za nieczyste66. Ocaleni bowiem zostaną roz-
proszeni po krajach (tAcra]B)67. Izraelici będą musieli przywyknąć do nowych 
warunków i obcować z Bogiem poza Jerozolimą, gdyż w tym mieście kontakt 
ów nie był już możliwy68. Nastąpiła zatem radykalna zmiana perspektywy geo-
grafii zbawienia69.

Ez 6,9

yTir>B;v.nI rv,a] ~v-WBv.nI rv<a] ~yIAGB; ytiAa ~k,yjeylip. Wrk.zw>
 yrEx]a; tAnZOh; ~h,ynEy[e taew> yl;[‚me rs-rv,a] hn<AZh; ~Bli-ta,

`~h,ytebo[]AT lkol. Wf[‚ rv<a] tA[rh-la, ~h,ynEp.Bi WJqonw> ~h,yleWLGI

I będą pamiętali ocaleni wasi o Mnie wśród narodów, do których 
zostali uprowadzeni (właśnie) tam, ponieważ złamałem serce 
ich niewierne, które opuściło Mnie, a oczy ich niewierne (podą-
żały) za bożkami, i będą czuli odrazę przed sobą z powodu zła, 
które czynili, dla wszystkich swych obrzydliwości.

W. 9 kontynuuje myśl poprzedniej frazy. Jahwe wyznacza ocalałym kon-
kretne zadanie, które będzie koncentrować się na kwestii pamięci (Wrk.zw>). Wy-

66  Rozproszenie Izraela nie miało mieć trwałego charakteru, ponieważ już tekst Kpł 26,44 
zapowiada w takiej sytuacji ratunek ze strony Jahwe: Jednakże nawet wtedy, kiedy będę w kraju 
nieprzyjacielskim, nie odrzucę ich i nie będę się brzydził nimi do tego stopnia, żeby ich całkowicie 
zniszczyć i zerwać moje przymierze z nimi, bo Ja jestem Jahwe, ich Bóg.

67  Będą to ci, którzy uszli miecza, lecz nie będą mogli pozostać na terytorium ojczystym; 
spełnią się ponownie słowa psalmisty: Przysiągł im z ręką podniesioną, że powali ich na pustyni, 
że ich potomstwo rozproszy wśród ludów, że ich rozsypie po krajach (Ps 106,26-27), por. J. Ho-
merski, Księga Ezechiela, s. 87.

68  Paradoksem będzie to, że proces odnowy duchowej Izraela nie rozpocznie się na ziemi 
obiecanej, lecz na ziemi nieczystej; ci, którzy pozostaną w kraju, będą w opozycji do Jahwe, por. 
D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. 1, s. 231.

69  We wszystkich okolicznościach Jahwe pozostaje Zbawicielem Izraela, stąd Ezechiel w w. 8 
pierwszy raz z całą wyrazistością zapowiada ocalenie części narodu, por. H.D. Hummel, Ezekiel 
1–12, s. 202.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 6,1-10)	 29

gnańcy nie będą stanowili bezimiennej masy, lecz zorganizowaną siłę, o której 
porządek dbać będzie prorok (ich stróż). Motyw rkz (pamiętać) pojawia się 
w Księdze Ezechiela po raz pierwszy już w kontekście opisu powołania proro-
ka na stróża nad pokoleniami Izraela (Ez 3,20)70. Pamięć Izraela ściśle wiąże 
się ze świadomością narodową71. Geneza tego ludu nieodłącznie związana jest 
ze zbawczą inicjatywą Jahwe, który wybrał go sobie spośród innych ludów. 
Owa pamięć została utrwalona w Izraelu nie tylko w przekazie ustnym, lecz 
również w formie spisanej. Jak wiadomo, w czasach Ezechiela istniało już wie-
le pism prawnych, prorockich, historycznych, poetyckich i mądrościowych, 
w których została utrwalona pamięć narodu o dziełach Jahwe. Dotychczas 
odbiorcami tego zapisu byli sami Izraelici72. W przyszłości mają się nimi stać 
Izraelici przebywający pośród narodów (~yIAGB;).

Uprowadzeni do niewoli nie będą pozostawieni na pastwę zdobywców. 
Obcy władcy byli jedynie narzędziem „w rękach” Jahwe. Rzeczywiście to 
Bóg dokonywał istotnych zmian. Królowie mogli decydować o zmianach 
politycznych, natomiast Bóg sprawiał, że zmieniało się serce człowieka. 
O tym działaniu Bożym informuje kolejny fragment w. 9. Odnosi się on do 
dwóch aspektów antropologicznych: serca i oczu73. Serce symbolizuje to, 
co najbardziej intymne w człowieku (myśli, postanowienia, uczucia), na-
tomiast oczy oznaczają zewnętrzną ekspresję74. Kondycja serca wygnańców 
została przez Ezechiela określona już w tekście Ez 2,4: To synowie upar-
tych twarzy i mocnych serc, Ja posyłam cię do nich, a ty powiesz do nich: Tak 
mówi Pan, Jahwe. Zatem mocne serce, czyli „zatwardziałe”, nie było zdolne 
do przyjęcia działania Bożego. Skazane było na egzystencję autonomiczną, 
co w wypadku Izraela oznaczało zagładę. Zarówno serce, jak i oczy zostały 

70  Motyw stróża, formuła poznania Ezechiela jako proroka przez lud oraz zapowiedź mil-
czenia Ezechiela to trzy tematy, które obecne się w Ez 2–3 oraz 33 (istnieją związki formalno-
-treściowe między tymi rozdziałami), por. W. Pikor, Rola ziemi w przymierzu Boga z Izraelem. 
Studium historyczno-teologiczne Księgi Ezechiela, Lublin 2013, s. 88, 92.

71  Pamięć będzie odnosić się zarówno do nieprawości, jakie popełnili Izraelici, jak i do Boga, 
któremu należy się wyłączna cześć jako Panu rządzącemu światem, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, 
s. 190.

72  W swej istocie „pamięć” narodowa oznaczała nie tyle wspomnienie o przeszłości (choć 
też), co nieustanne uświadamianie sobie obecności Jahwe i konieczność podporządkowania się 
Jego woli, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. 1, s. 231.

73  Wzmianki o sercu i oczach (niewiernych) przywodzi myśl o metaforze dotyczącej oblu-
bieńczej relacji Jahwe – naród (cudzołóstwo oznaczało niewierność ludu względem Jahwe), por. 
J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 87.

74  Niewierność Izraela brała swój początek w sercu (myśli), a znajdowała dopełnienie 
w czynach bałwochwalczych, por. R. Rumianek, Księga Ezechiela, s. 74.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



30	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

określone rdzeniem hnz (być niewiernym)75, co ujawnia faktyczny stan rela-
cji ludu do Jahwe76.

Pierwszym dziełem Jahwe względem wygnańców będzie zatem złamanie 
(yTir>B;v.nI) ich serca77. Z punktu widzenia historycznego owo złamanie serca 
mogło dokonać się na skutek okropnych doświadczeń wojennych, lecz ten 
naturalny proces jeszcze nie prowadził do pożądanego skutku, jakim miało 
być nawrócenie. Do osiągnięcia tego celu konieczne było szczególne działanie 
Boże. Zewnętrzne wstrząsy stały się jedynie pobudką do zakwestionowania do-
tychczasowego porządku opartego na niewierności, mogły jednak prowadzić 
do wielkiego zysku duchowego w postaci wyrobienia wśród ludu wewnętrznej 
predyspozycji do przyjęcia Bożego działania. Jednak zarówno serce, jak i oczy 
ludu ocenione zostały negatywnie (hn<Azh/tAnZOh), a tym samym postępowanie 
Izraela – jednym wielkim pasmem niewierności względem Jahwe78.

Tymczasem Jahwe dał się poznać ludowi jako jego Oblubieniec oczekujący 
pełnej wierności od oblubienicy, którą stanowił cały Izrael. Jednak lud miesz-
kający w Jerozolimie nie posiadał już żadnych skrupułów i oddawał się ido-
latrii. Nie pomogły reformy religijne i nawoływania proroków. Izrael nie chciał 
poznać prawdy o sobie samym, nie słuchał bowiem Jahwe. Sytuacja zmieniła 
się dopiero na skutek katastrofy jerozolimskiej i wystąpienia proroka Ezechie-
la. Lud w obliczu tragicznych wydarzeń odarty został z pychy i samozado-
wolenia. Na nowo stał się bezbronnym i zdanym wyłącznie na łaskę Jahwe. 
W nowych okolicznościach Jahwe, zanim dał się ponownie poznać jako Zbaw-
ca ludu, najpierw dążył do wytworzenia w ludzie postawy samokrytycznej, 
a myśl tę wyraża sformułowanie: będą czuli odrazę przed sobą z powodu zła, 
które czynili (w. 9b). Forma WJqonw> (i będą czuli odrazę) ma charakter wyjątkowy 
i została powtórzona przez Ezechiela w relacjach o dziejach narodu (Ez 20,43; 
36,21). Wyraża ona stan szczególnego wstrętu do życia (por. Hi 10,1)79. Lud 
musiał rozpoznać ogrom swej nieprawości i poczuć wstyd, który nie pozwolił 
mu na żadne zewnętrzne działanie, które byłoby kontynuacją poprzedniego 

75  Czasownik hnz znaczy: popełniać cudzołóstwo, opuszczać kogoś, być niewiernym, por. 
WSHP I, s. 262.

76  Jest to użycie teologiczne tego czasownika, na co wskazuje kolejna fraza: które opuściło 
Mnie, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. 1, s. 231.

77  Zmiana dyspozycji „serca” była pierwszym i najważniejszym krokiem do zmiany postę-
powania Izraela i przypominała „zmianę” Bożego nastawienia do stworzenia opisanego w Rdz 
6,6, jako reakcji na potęgujące się zło, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 164.

78  Por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 89.
79  Podobny wstręt odczuwa człowiek pobożny, który widzi czyny występnego (por. Ps 

119,158; 139,21).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 6,1-10)	 31

sposobu życia. Jahwe doprowadza zatem zesłańców do stanu krytycznego tyl-
ko po to, aby usunąć wszelkie przeszkody utrudniające, czy też zrywające więzi 
ludu z Bogiem80.

Ez 6,10

h[‚rh ~h,l tAf[]l; yTir>B;DI ~Nxi-la, al{ hwhy> ynIa]-yKi W[d>yw>
`taZOh;

I poznają, że Ja, Jahwe, nadaremnie nie mówiłem, żeby uczynić 
im zło to.

Skutki działania Jahwe okażą się tragiczne dla Izraelitów; zostały one okre-
ślone terminem h[‚rh (zło). Jest to odpowiedź Boga na „zło”, jakiego lud sam 
się dopuścił, a o którym była mowa w poprzednim wersecie81. Ocena ludu kon-
centruje się na temacie odstępstwa od prawdziwego kultu Jahwe, które zosta-
ło sklasyfikowane w kategoriach czynów „zła”. Postępowanie Jahwe było innej 
natury i znacznie skuteczniejsze od czynów niewiernego ludu. Izrael kierował 
się namiętnością, a jego działania były bezcelowe. Lud stał się pośmiewiskiem 
wśród narodów i zdany był na ich „łaskę”. Tymczasem Jahwe działał zupełnie 
inaczej niż ludy82. Wszelkie Jego posunięcia były owocem konsekwentnej reali-
zacji z góry podjętego zamiaru. Jahwe nie musiał poznawać swego ludu, bo znał 
go od początku, dlatego interweniuje zawsze celowo i skutecznie. Jego mowa 
nie była zatem czymś, co wyraża określenie ~Nxi (daremnie)83. Ten rzadko wy-
stępujący termin w BH znalazł u Ezechiela ponowne zastosowanie w tekście Ez 
14,23: I będą was pocieszać, gdyż zobaczycie ich postępowanie i ich czyny, i po-
znacie, że nie daremnie uczyniłem to wszystko, co w nim uczyniłem – mówi Pan, 
Jahwe. Werset ten pojawia się w kontekście pouczenia o odpowiedzialności in-
dywidualnej – w opozycji do przekonań o winie zbiorowej84.

80  Sąd Boży był nie tylko przyczyną zagłady dużej części społeczności Izraela, lecz również 
okazją do nawrócenia i poznania Boga łaskawego, por. F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, t. I: 
Kapitel 1–24 (Neuer Stuttgarter Kommentar. Altes Testament 21/1), Stuttgart 2002, s. 127.

81  W konsekwencji Izrael doznał zła (h[‚rh), które można rozumieć jako cierpienie, będą-
ce wynikiem Bożego karania, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 165.

82  Na zrozumienie postępowania Jahwe rzuca światło cały tekst Kpł 26, w którym jest mowa 
o błogosławieństwach i przekleństwach, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. 1, s. 233.

83  Termin ~Nxi znaczy: bez rekompensaty, na próżno, bez powodu, niezasłużenie, por. WSHP 
I, s. 317.

84  Słowo Jahwe znalazło dopełnienie w Jego czynie, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 165.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



32	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

Docelowo skuteczność działania Jahwe nie zmierzała do całkowitego uni-
cestwienia ludu, lecz do afirmacji dobra i osadzenia go na poziomie osobistego 
doświadczenia człowieka, który odtąd będzie odpowiadał wyłącznie za swoje 
winy. Największym dobrem, jakie mógł zyskać człowiek, było poznanie (W[d>yw>) 
Jahwe85. Ta informacja inauguruje treść w. 10 i oznacza faktyczną zmianę uspo-
sobienia duchowego ocalałych. Zgodnie z wymową czasownika [dy (poznać), 
nie chodzi tu o poznanie teoretyczne, lecz o głębokie doświadczenie człowieka 
angażujące całą jego osobę86. Oznaczało to całkowite podporządkowanie się 
poznanemu Panu87. Do takiego poznania zmierzało całe postępowanie Jahwe. 
Cel ten mieli osiągnąć nieliczni. Większość Izraelitów zostanie unicestwiona 
lub zatraci swoją tożsamość88.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 6,1-10)

„Góry Izraela” stanowią charakterystyczny rys topografii ziemi obiecanej. 
Lud zamieszkiwał przede wszystkim tereny położone na wzgórzach central-
nych (Samaria i Judea), gdzie znajdowały się stolice podzielonej monarchii 
(Samaria i Jerozolima). Pomimo zawartego przymierza z Jahwe i nadania 
Prawa lud nie stworzył społeczności w pełni respektującej zasady wynikające 
z tych regulacji. Izrael zagospodarował ostatecznie ziemię na własną modłę; 
choć pozornie czcił Jahwe w świątyni, na co dzień oddawał się praktykom bał-
wochwalczym. Rozziew pomiędzy wymaganiami Boga a sposobem życia na-
rodu coraz bardziej się pogłębiał, aż w końcu doprowadził do kryzysu, który 
miał zakończyć się katastrofą historycznego Izraela. Jahwe wystąpił przeciw-
ko Jerozolimie, a znakiem tej postawy stał się prorok Ezechiel, który otrzymał 
polecenie zwrócenia się przeciwko górom Izraela (w. 1), a przede wszystkim 
przeciwko Jerozolimie, której wizerunek miał przed swoim obliczem (Ez 4,1-
3). Określenie „góry” oznacza bardziej pierwotny charakter ziemi obiecanej, 
natomiast nazwa „Jerozolima” wskazuje na „ziemię” już zagospodarowaną, 

85  Formuła „poznanie Jahwe” (w. 10) jest w pewnym sensie wyrażeniem synonimicznym do 
wyrażenia: „I będą pamiętali” (w. 9), por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 203.

86  Kara i ocalenie dotknie naród w rezultacie Bożej interwencji, i w ten sposób będzie reali-
zowany zbawczy plan Jahwe. Było to orędzie pomyślne dla ludu przebywającego pośród obcych 
ludów, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 88.

87  Pomimo ostrości wypowiedzi (w. 10) niepozbawiona jest ona nadziei, którą w obliczu 
zbliżających się wydarzeń żywił sam prorok Ezechiel, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. 1, 
s. 233.

88  Taka była cena za odmowę posłuszeństwa Panu, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 89.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 6,1-10)	 33

czyli dzieła człowieka, stąd prorok został zobligowany do przemawiania wła-
śnie przeciwko „górom”. Dar Jahwe (ziemia obiecana) zamiast twórczego roz-
woju doznał potwornego zniekształcenia. W przepiękny krajobraz życia (góry, 
wzgórza, strumienie i doliny) został wpisany miecz, zaraza, głód i śmierć. Na 
skutek biegu dziejów nastąpiła transformacja daru Jahwe, który pierwotnie 
określany był „ziemią mlekiem i miodem płynącą”, lecz stał się epicentrum 
zniszczenia.

Za sprawą Jahwe zostały przede wszystkim zniszczone ośrodki kultu bał-
wochwalczego, co oznaczało jednak faktyczne zniszczenie całego kraju, który 
zupełnie został splugawiony idolatrią. Jahwe i Jego otoczenie przynależały do 
sfery życia, natomiast bożki i ich otoczenie były znakiem sfery śmierci: i rzu-
cę waszych zabitych przed oblicze waszych bożków (w. 4). Synowie Izraela nie 
korzystali już z przywileju, jakimi cieszyli się ich przodkowie, którzy doświad-
czali potężnego wsparcia ręki Jahwe. Niewierni mieszkańcy zostali zabici; na-
wet jednak w tym stanie nie mieli być pozostawieni w spokoju: i rozrzucę kości 
wasze dokoła ołtarzy waszych (w. 5b). Jest to jedyny tekst Ezechiel, który wspo-
mina o kościach synów Izraela poza słynnym tekstem Ez 37,1-14. Rozrzucone 
kości stały się znakiem losu niewiernego narodu i oznajmiały całkowitą utratę 
egzystencji przez winowajców. „Kości” znalazły się przed obliczem martwych 
bożków i ich ołtarzy, a zatem poza mocą ożywiającą.

Izrael utracił środowisko swego bezpiecznego przebywania. Nie chodziło 
tu tylko o spustoszenie wywołane wojnami, bowiem największym jego nie-
szczęściem była utrata obecności Jahwe i Jego błogosławieństwa. Naród został 
wygnany z ziemi, jak niegdyś Adam i Ewa z Edenu (Rdz 3,24-25), nie była to 
jednak powtórka tamtej sytuacji. Eden symbolizował idealne warunki egzy-
stencji człowieka i jako taki nie został zniszczony (był bowiem obrazem), lecz 
stał się odtąd niedostępnym środowiskiem dla człowieka. W przypadku hi-
storycznego Izraela „ziemia miodem i mlekiem płynąca” doznała katastrofal-
nej transformacji (spustoszenia). Jej wygląd był przerażający, została bowiem 
upodobniona do sterty gruzów z rozbitych ołtarzy i miejsc kultu bałwochwal-
czego (w. 6). Nie tylko ziemia doznała gwałtu, lecz nade wszystko człowiek 
i wszystko to, co dokonał w swym życiu: i będą unicestwione dzieła wasze 
(w. 6b). Dzieło ludzkie stanęło w opozycji do dzieła Bożego (stworzenia i wy-
bawienia). Izrael nie był współpracownikiem Jahwe, lecz Jego przeciwnikiem. 
Na żadnym etapie swej historii nie zdołał podjąć wezwania wynikającego ze 
zobowiązań wynikających z nakazów Boga (Ez 16).

Pustynia stała się synonimem dzieł ludzkich. Do tego motywu (pustyni) 
nawiązuje również początek misji Jezusa z Nazaretu: Zaraz też Duch wyprowa-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



34	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

dził Go na pustynię. Czterdzieści dni przebył na pustyni, kuszony przez szatana. 
Żył tam wśród zwierząt, aniołowie zaś usługiwali Mu (Mk 1,12-13). Jezus nie-
jako wkracza w sferę destrukcji, do jakiej doprowadził człowiek po otrzyma-
niu i zmarnowaniu daru Bożego. W kontekście nowotestamentalnym władcą 
pustyni był już szatan, który usiłował „wciągnąć” Pana w ponure środowisko 
zamkniętego na Boga świata. Zwycięstwo Jezusa nad przeciwnikiem pozwoliło 
odnowić oblicze ziemi, która wraz z mieszkańcami, dzięki Jego ofierze, po-
nownie została poddana Bogu. Dopiero to dzieło dało ostateczne poznanie 
Jahwe, które było zapoczątkowane jeszcze w czasach Abrahama i miało swój 
ważny etap w epoce Ezechiela (w. 7). Bóg jest Bogiem życia i Dawcą życia 
odnowionego w człowieku Ten człowiek w wierze powraca do Pana. Poznać 
Jahwe na sposób zbawczy może jedynie człowiek ocalony, dlatego Ezechiel za-
pewniał zesłańców (adresatów) słowami Pana: Lecz zostawię przy życiu dla was 
ocalałych (od) miecza wśród narodów, podczas rozproszenia waszego po kra-
jach (w. 8). Nie zostali oni oszczędzeni ze względu na osobiste zasługi, lecz ze 
względu na postanowienie Jahwe.

W środowisku ludu przymierza nie może zabraknąć tych, którzy pozna-
ną prawdę o tym, kim jest Pan. Do tej myśli nawiązuje również Ewangelia 
św. Jana: W owym dniu poznacie, że Ja jestem w Ojcu moim, a wy we Mnie i Ja 
w was (J 14,20). Zatem poznanie Boga to proces, który rozpoczął się w epoce 
patriarchalnej, a zakończył w Jezusie Chrystusie. Zbawiciel uzdalnia uczniów 
do poznania prawdy o Ojcu: Ojcze sprawiedliwy! Świat Ciebie nie poznał, lecz 
Ja Ciebie poznałem i oni poznali, żeś Ty Mnie posłał (J 17,25). Poznanie doko-
nuje się wyłącznie dzięki wierze i nie jest owocem intelektualnego (immanent-
nego) wysiłku człowieka. Ezechiel był mężem otwartym na działanie ducha 
Jahwe, dzięki czemu on pierwszy pośród zesłańców poznał Jahwe. Było to po-
znanie „tu i teraz”, dokonało się w kontekście bieżących wydarzeń. Prorok nie 
traktował tych wydarzeń jedynie jako splot nieszczęśliwych przypadków spo-
wodowanych agresywną polityką Nabuchodonozora. Ci, którzy pozostawali 
na tym poziomie poznania, utracili już swoją tożsamość religijną określaną, od 
czasów Mojżesza, więzami z Jahwe, czyli żywym kontaktem z Bogiem, który 
nieodwołalnie wkroczył w historię narodu i ją kształtował zgodnie ze swym 
zamysłem oraz niezależnie od kondycji duchowej Izraela.

W kontekście epoki Ezechiela poznanie Jahwe dokonywało się dwuetapo-
wo. Pierwszy etap polegał na „złamaniu serca niewiernego” (w. 9). Dla każde-
go, kto doświadczył tego procesu, oznaczało to bolesną konfrontację człowieka 
z Jahwe. Pan odsłaniając prawdę o Izraelu, ujawniał stan jego zatrważającego 
upadku (lud buntowników). Nic z przeszłości ludu nie zasługiwało na pochwa-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 6,11-14)	 35

łę i wszelkie czyny musiały zostać uznane za postępowanie drogą ku śmierci. 
„Złamanie serca” to szokowa terapia Boga, który w ten sposób łamał pychę, 
dumę oraz zatwardziałość swego ludu.

Drugi etap poznania Jahwe miał charakter pozytywny. W miejsce złama-
nego serca (kamiennego) Pan miał (w przyszłości) ofiarować ludowi serce 
z ciała, a więc zdolnego do życia w harmonii z Jahwe (Ez 36,26).

Powrót do pełnego i owocnego życia był możliwy wyłącznie na drodze 
nawrócenia, które zakładało również uznanie zła, do jakiego się dopuszczo-
no, wraz ze świadomością utraty wielkiego dobra, wcześniej ofiarowanego: 
i będą czuli odrazę przed sobą z powodu zła, które czynili, dla wszystkich swych 
obrzydliwości (w. 9c). Lud pozostawiony samemu sobie (w stanie buntu) był 
skazany na ostateczne unicestwienie. Jednak samo uświadomienie popełnio-
nych obrzydliwości tu nie wystarczało, konieczne było również zwrócenie się 
ku Jahwe w oczekiwaniu na Jego reakcję i wypełnienie obietnic. Pan pozostał 
wierny Izraelowi, był zatem jedyną gwarancją jego bezpieczeństwa, nawet 
w sytuacji karania, czyli sądu wykonywanego przez Jahwe na zbuntowanym 
ludzie. Bóg Sędzia był równocześnie Bogiem Zbawcą. Jego zapowiedzi zawsze 
się spełniały, a fakt ten podkreśla końcowa fraza całego fragmentu: nadarem-
nie nie mówiłem, żeby uczynić im zło to (w. 10b).

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 6,11-14)

Pierwsza wyrocznia (Ez 6,1-10) została adresowana (retorycznie) do „gór 
Izraela” (mieszkańcy kraju; por. w. 5), z kolei druga (Ez 6,11-17) jest już skie-
rowana do zesłańców (w. 13)89.

Tekst Ez 6,11-14 można podzielić na następujące części:
w. 11a	 Formuła wprowadzająca (mówienie Jahwe)
w. 11b	 Pierwsze polecenie Jahwe (klaskanie w dłonie)
w. 11c	 Drugie polecenie Jahwe (tupanie nogą)
w. 11d	 Trzecie polecenie Jahwe (nakaz mówienia)
w. 11e	 Ocena domu Izraela (obrzydliwości)
w. 11f	 Los domu Izraela (zagłada od miecza, głodu i zarazy)
w. 12a	 Los domu Izraela (zagłada odległych od zarazy)
w. 12b	 Los domu Izraela (zagłada bliskich od miecza)
w. 12c	 Los domu Izraela (zagłada pozostałych i ocalonych od głodu)

89  Por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 85.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



36	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

w. 12d	 Antropopatyzm (dopełnienie uniesienia)
w. 13a	 Formuła poznania
w. 13b	 Obraz karania Jahwe (zabici pośród bożków i ołtarzy)
w. 13c	 Topografia (każdy wzniosły pagórek)
w. 13d	 Topografia (wszystkie szczyty gór)
w. 13e	 Topografia (każde zielone drzewo)
w. 13f	 Topografia (każdy terebint gęsty)
w. 13g	 Ofiary składane bożkom
w. 14a	 Interwencja Jahwe (karząca ręka)
w. 14b	 Interwencja Jahwe (wydanie ziemi na pustkowie i spustosze-

nie)
w. 14c	 Topografia (od pustyni do Diblata)
w. 14d	 Topografia (wszystkie miejsca zamieszkania)
w. 14e	 Formuła poznania

Całość tekstu strukturują formuły wprowadzające oraz poznania, które 
podkreślają fakt, iż źródłem i celem całego dokonującego się procesu jest Jah-
we. Głoszone słowo przez proroka miało być wzmocnione uprzednio wyko-
naniem gestu (w. 11b), który podkreśla pełne zaangażowanie proroka w dziele 
realizacji misji; w ten sposób została ujawniona waga materii zawartej w orę-
dziu. Pełne poruszenie Ezechiela odpowiada „wzburzeniu” Jahwe, który dzia-
ła „w uniesieniu” (w. 12), a wszystko dokonuje się w obliczu popełnionych 
przez Izrael nieprawości. Tekst zawiera więc ogromny ładunek emocjonalny. 
Ezechiel poprzez zastosowanie antropopatyzmu w opisie reakcji Jahwe chce 
przede wszystkim zwrócić uwagę zesłańców na to, by nie zlekceważyli powagi 
czasów, jakie nastały. Przebywając w Babilonii, Izraelici nie mogli czuć się bez-
pieczni. Pełna ekspresji reakcja proroka: Uderz swoją dłonią, tupnij nogą swoją 
(w. 11b) jest apelem skierowanym do rodaków, by odstąpili od swoich dotych-
czasowych przekonań, a z całą uwagą wsłuchali się w słowa Jahwe. Posłuszeń-
stwo mogło być czymś trudnym, orędzie Jahwe było bowiem bezwzględnie 
karcące i głoszące hiobowe wieści.

Ezechiel w wyroczni stosuje odpowiednie słownictwo: xa (ach/biada; 
w. 11), tA[r tAb[]AT-lK (wszystkie obrzydliwości złe; w. 11), br,x, (miecz; ww. 
11.12), b[‚r (głód; ww. 11.12), rb,D, (zaraza; ww. 11.12), tWm (umrzeć; w. 12), 
lAPyI (padnie [zabitym]; w. 12), ytimx] ytiyLekiw> (dopełnię uniesienia Mego, w. 12), 
~h,yleWLGI (bożki ich; w. 13), ~h,yteAxB.z>mi (ich ołtarze; w. 13), hmr h[‚b.GI-lK 
(wszystkie wzniosłe pagórki; w. 13), ~yrIhh, yvear lkoB. (na wszystkich szczytach 
gór; w. 13), !n[]r: #[e-lK (każde drzewo zielone; w. 13), hTbu[] hlae-lK (każ-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 6,11-14)	 37

dy terebint gęsty; w. 13), ~h,yleWLGI lkol. x:xoynI x:yrE (woń upodobania bożków; 
w. 13), ~h,yle[] ydIy-ta, (ręka Moja przeciwko nim; w. 14), #r<ah-ta, yTit;nw> (wy-
dam ziemię; w. 14), hmmv. (pustkowie; w. 14), hMv;m. (spustoszenie; w. 14), rBd>mi 
(pustynia; w. 14).

Zastosowana przez Ezechiela terminologia jest niezwykle bogata i tre-
ściwa. Pomimo złowieszczych zapowiedzi, tekst nie jest „nekrologiem” dla 
Izraela, lecz przypomnieniem, że to Jahwe panuje w narodzie i na całym świe-
cie. Nawet destrukcja historycznego Izraela stanie się sposobem do rozpo-
znania Jego obecności i potęgi (w. 14c). Przebywający w Babilonii lud otrzy-
mał w orędziu prorockim potężną dawkę „lekcji historii”. Izrael musiał sobie 
uświadomić, że miejsca kultu bałwochwalczego doprowadziły do całkowitego 
zanieczyszczenia ziemi ojców, co skutkowało wielkim „wzburzeniem” Jahwe, 
a w konsekwencji katastrofą kraju i jego mieszkańców. Tej wieści Izrael nie 
mógł ukryć przed sobą i innymi ludami. Jahwe odsłania całą prawdę o swym 
narodzie, niepomny, że obcy będą z tego powodu się cieszyć. Będzie to jed-
nak radość krótkotrwała, bowiem szybko się okaże, że w każdej sytuacji, nawet 
katastrofy, to Jahwe jest zwycięzcą, o czym każdorazowo informuje formuła 
typu: I poznają, że Ja (jestem) Jahwe.

Komentarz egzegetyczny (Ez 6,11-14)

Ez 6,11

la, xa-rma/w< ^l.g>r:B. [q:r>W ^P.k;b. hKeh; hwIhy> yndoa] rm;a-hKo
`WlPoyI rb,D<b;W b[‚rB br<x,B; rv,a] laerf.yI tyBe tA[r tAb[]AT-lK

Tak powiedział Pan, Jahwe: Uderz swoją dłonią, tupnij nogą 
swoją i  powiedz: „Ach” (biada) dla wszystkich obrzydliwości 
złych domu Izraela, który od miecza, głodu i zarazy padnie.

Prorok pozostaje pod stałym wpływem Jahwe, który wykazuje kolejną ini-
cjatywę, zaznaczoną w tekście formułą wprowadzającą: Tak powiedział Pan, 
Jahwe90. Z punktu widzenia literackiego jest to sygnał o początku nowej relacji. 
Bóg określa nie tylko słowa, lecz także i gesty, jakie miał wykonać Ezechiel. 

90  Formuła ta zaznacza początek nowej jednostki (ww. 11-14), która treściowo jest powiąza-
na z poprzednim kontekstem, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 165.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



38	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

Taka ekspresja werbalno-gestowa odpowiada sposobowi komunikacji upra-
womocnionej w środowisku semickim91. „Gra ciała” to nie tylko wyraz emo-
cjonalnego zaangażowania, lecz również zapewnienie o autentyzmie przeka-
zywanych informacji92.

Pierwsza ekspresja ma wyrazić się czynnością uderzania (hKeh;) dłonią, za-
tem chodzi o klaskanie; w tekście wspomina się wyraźnie o jednej dłoni (@K;), 
co nasuwa myśl o uderzaniu dłonią w przedmiot, który odpowiednio rezonu-
je dźwiękiem (np. deska). Takie dźwięki mogły mieć różnorodne znaczenie. 
Zamiarem Jahwe niewątpliwie było wprowadzenie nastroju powagi, uwagi, 
a nawet gniewu93. Ostatecznie – to Bóg przemawia, podobnie jak czynił to na 
Synaju, podczas gdy góra ta przypominała wybuch wulkanu (Wj 16,16-18). 
Ezechielowy gest miał być jeszcze wzmocniony tupnięciem ([q;r>W) nogą94. Poza 
efektem dźwiękowym obie czynności odnoszą się do całej postawy człowieka, 
a to z kolei symbolizuje pełne zaangażowanie się proroka w realizację danego 
dzieła. Wspomniane wyżej zachowanie może być również reakcją na coś, co 
się już dokonało, a czego przykładem jest opisana w Ez 25,6 postawa Ammo-
nitów: Tak mówi Jahwe, Pan Bóg: Dlatego, żeś uderzał ręką i tupał nogą, i cie-
szyłeś się w duszy z całą twoją zawziętością wobec ziemi izraelskiej. Zaprezento-
wane gesty dotyczą losu Izraela, pojawiają się więc w chwilach przełomowych, 
w których mają dokonać się rozstrzygające wydarzenia95.

Motorycznej ekspresji ma także towarzyszyć reakcja foniczna znamionowana 
w tekście okrzykiem xa (Ach)96, który był przejawem emocji, często zaś oznajmiał 
gniew lub lamentację. Po tej wstępnej zachęcie do ekspresji, w tekście pojawia się 
treść wyroku Jahwe97. Na początku występuje wzmianka o domu Izraela98 i jego 

91  W starożytnym Izraelu uderzanie w dłonie oznaczało: 1. radość i świętowanie, 2. złośliwą 
radość, 3. szyderstwo, 4. gniew, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. 1, s. 234.

92  Orędzie prorockie zyskuje na wyrazistości i wywołuje odpowiednie reakcje audytorium 
(percepcję), por. F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, s. 128.

93  Ezechiel prezentuje tym samym sposób, w jaki zamysł Boga był przekazywany przez pro-
roka odbiorcom, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 165.

94  Ezechiel dwukrotnie używa czasownika [qr (Ez 6,11; 25,6), który oznacza: rozpostrzeć, 
zdeptać, tupać nogą, por. WSHP II, s. 322.

95  Dynamiczna postawa Ezechiela miała zwrócić uwagę otoczenia, a zarazem ujawnić Boże 
zamiary względem ludu, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. 1, s. 235.

96  Por. Ez 21,20; 25,3; 26,2; 36,2.
97  Prorok miał stać się niejako aktorem Boga wobec audytorium, które mogło sobie wyobra-

żać reakcję Jahwe na popełnione grzechy obrzydliwości, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, 
t. I, s. 235.

98  W w. 11 „dom Izraela” jest wprost wspomniany jako adresat Bożego sądu, natomiast jego 
(domu) występki zostały nazwane wszystkimi obrzydliwościami, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 191.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 6,11-14)	 39

postępowaniu, które streszcza proste określenie tAb[]AT-lK (wszystkie obrzydliwo-
ści), a więc przede wszystkim chodzi tu o wszelkie praktyki bałwochwalcze99. Los 
dopuszczających się tych potworności został ściśle określony: padną od miecza, 
głodu i zarazy; zostały tu wymienione te nieszczęścia, które zawsze towarzyszą 
ofiarom długotrwałego oblężenia miasta100. Podobny los miał spotkać mieszkań-
ców Jerozolimy oraz wielu uprowadzonych do Babilonii, którzy nigdy nie dotarli 
co celu.

Ez 6,12

rWcNh;w> rav.NIh;w> lAPyI br<x,B; bArQh;w> tWmy rb,D<B; qAxr
`~B ytimx] ytiyLekiw> tWmy b[‚rB

Odległy od zarazy umrze, a bliski od miecza padnie, a pozostały 
i ocalony z głodu umrze; i dopełnię uniesienia Mojego na nich.

Triada nieszczęść obejmie ludność Jerozolimy w krytycznym dla niej mo-
mencie. Specyficzny trójpodział ludu ma wymowę metaforyczną101.

W pierwszej grupie znajdzie się odległy (qAxrh)102. Jeżeli za punkt odniesie-
nia przyjmiemy Jerozolimę, wówczas „odległymi” będą błąkający się uchodź-
cy – rozproszeni, przebywający daleko poza obrębem miasta; do tej grupy czę-
ściowo należeć też mogli zesłańcy, których wielu umarło od zarazy103.

W drugiej grupie znajdzie się bliski (bArQh;w>)104. Jak się wydaje, będą to ci, 
którzy pozostaną w bezpośrednim kontakcie z miastem; mogą to być bojownicy 
bezpośrednio zaangażowani w walce, używający miecza podobnie jak i ich prze-
ciwnicy. Uderzenie miecza również będzie dla wielu przyczyną śmierci105.

99  W sumie ekspresja Ezechiela miała wyrażać ogromny smutek z powodu nieszczęść, jakie 
miały spaść na naród, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 88.

100  Triada nieszczęść (por. Ez 5,12) nie ogranicza się jedynie do losu mieszkańców Jerozoli-
my, lecz również do całego ludu i całej ziemi, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 90.

101  Ezechiel ów trójpodział mógł zapożyczyć z tradycji Jeremiasza (por. Jr 14,12; 27,8), por. 
R. Rumianek, Księga Ezechiela, s. 74.

102  Termin qAxr oznacza: odległy, daleki, daleko, w oddaleniu (por. Ez 12,27; 22,5), por. 
WSHP I, s. 261.

103  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 236.
104  Termin bArq oznacza: niedaleki, najbliższy, bliski (Ez 7,7.8; 11,3), por. WSHP II, s. 198.
105  „Odległy” i „bliski” to para przeciwieństw, która przywołuje na myśl wyrażenie „niebo 

i ziemia” (Rdz 1,1; 2,4a); chodzi tu o wszystkie miejsca i wszystkich ludzi, por. W. Zimmerli, 
Ezekiel 1, s. 191.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



40	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

W trzeciej grupie znajdzie się pozostały (rav.NIh;w>)106 oraz ocalony (rWcNh;w>)107. 
Prawdopodobnie chodzi tu o „cywilnych” mieszkańców miasta, którego mury 
były ich jedyną ochroną przed wrogami. Pozostając wewnątrz murów, byli oni 
całkowicie zdani na łaskę oblegających. Jerozolima w miarę przedłużającej się 
obrony dysponowała coraz mniejszymi zapasami żywności, była ona racjono-
wana przede wszystkim dla czynnie zaangażowanych bojowników w walkach. 
Pozostali byli traktowani jako niepotrzebny balast, stąd tak wiele było wśród 
nich ofiar głodu108. Temat głodu (Ez 5,12; 7,15) związany jest zawsze z kon-
tekstem miasta, w przeciwieństwie do innego rodzaju nieszczęść dotyczących 
wszystkich miejsc (miecz i zaraza)109.

Zastosowany trójpodział schematycznie opisuje los zbuntowanej ludności 
Jerozolimy. Poszczególne wypadki śmierci nie mogły być faktycznie aż tak ści-
śle przypisane poszczególnym grupom. Zapewne wszystkie przyczyny zgonów 
pojawiały się w trzech kategoriach ofiar. Aplikowane w tekście uporządkowa-
nie podkreśla precyzyjne działanie Jahwe, którego postanowienie dokładnie 
się realizuje. Ten teologiczny wymiar uwypukla końcowa fraza w. 12, która 
zapewnia o dopełnieniu się (ytiyLekiw>) uniesienia (ytimx]) Jahwe. Motyw ten wy-
stępuje już w Ez 5,13110.

Ez 6,13

tAbybis. ~h,yleWLGI %AtB. ~h,ylel.x; tAyh.Bi hwhy> ynIa]-yKi ~T,[.d:ywI
 tx;t;w> ~yrIhh, yvear lkoB. hmr h[‚b.GI-lK la, ~h,yteAxB.z>mi

 x:yrE ~v-Wnt.n rv<a] ~Aqm. hTbu[] hlae-lK tx;t;w> !n[]r: #[e-lK
`~h,yleWLGI lkol. x:xoynI

I poznacie, że Ja (jestem) Jahwe, gdy będą ich zabici pośród boż-
ków ich, wokół ich ołtarzy, na każdym wzniosłym pagórku, na 
wszystkich szczytach gór, i pod każdym drzewem zielonym, i pod 

106  Rdzeń rav służy u proroków do wyrażenia idei „Reszty” ocalałych (por. Iz 7,3; 10,2-22; 
17,4-6; Jr 6,9; 8,3; Ez 33,23-29; Mi 5,6-7).

107  Termin rWcN to forma bierna od rcn (trzymać straż) i oznacza ocalonego, por. WSHP I, 
s. 674–675.

108  Ezechiel posługuje się schematem tryplicznym – trzem plagom odpowiadają trzy grupy 
ich ofiar, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 191.

109  Por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 166.
110  Dynamiczną reakcję Jahwe opisują również kolejne wyrocznie (Ez 7,15; 12,16), por. 

J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 88.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 6,11-14)	 41

każdym terebintem gęstym, na miejscu, gdzie składali tam woń 
upodobania wszystkim bóstwom swoim.

Izraelici, którzy za sprawą Jahwe wkroczyli do Kanaanu w czasach Jozu-
ego, mieli polecenie usunięcia wszelkich oznak kultu bałwochwalczego111. Był 
to najważniejszy warunek owocnego pobytu w ziemi obiecanej. Długa historia 
Izraela wykazała jednak coś przeciwnego. Bałwochwalstwo nie tylko nie zo-
stało usunięte, lecz znalazło wręcz środowisko bujnego rozwoju w narodzie 
wybranym. Ezechiel całe te ponure dzieje opisze w opowiadaniu pełnym sym-
boli (Ez 16). Przeszłość narodu była pod znakiem jednego wielkiego pasma 
niewierności112.

W. 13 rozpoczyna ponownie stereotypowa formuła poznania (Por. w. 10)113, 
która znamionuje początek nowej części dłuższej wypowiedzi. Tym razem jest 
to również podsumowanie treści zawartych w poprzednich wersetach114. Po-
znanie Jahwe przez lud stanowi cel działań Bożych. Będzie ono udziałem garstki 
zesłańców. Na początku będą oni świadkami procesu destrukcyjnego. Czcicie-
le bożków (~h,yleWLGI) staną się ofiarą swych niecnych praktyk115. Wiadomo, że 
Molochowi składano dzieci na ofiarę; obecnie ci, którzy takie i podobne prak-
tyki stosowali, ponoszą śmierć, a wartość ich czynów jest podobna do wartości 
czczonych przez nich idoli. Tekst wymienia różne miejsca uprawiania bałwo-
chwalstwa: hmr h[‚b.GI-lK (na każdym wzniosłym pagórku), ~yrIhh, yvear lkoB 
(na wszystkich szczytach gór), !n[]r; #[e-lK (pod każdym drzewem zielonym)116 
i hTbu[] hlae-lK (pod każdym terebintem gęstym)117. Geografia ołtarzy odpo-
wiadała zwyczajom kananejskim, dla których znaczne obiekty, obecne w natu-

111  Czystość kultu była gwarantem jedności i pomyślności narodu, por. D. Barsotti, Medy-
tacje na temat Księgi Jozuego, Kraków 1999, s. 113.

112  Jahwe prezentuje się jako Bóg, który nie ma żadnej tolerancji dla grzechu, por. J. Homer-
ski, Księga Ezechiela, s. 89.

113  Następuje jednak zmiana z 3. (w. 10) na 2. os. l. mn. (w. 13), która podkreśla celowość 
działania Jahwe, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 237.

114  Chodzi o kontekst początku tekstu Ez 6 oraz proroctwa na temat gór i wzgórz, strumieni 
i dolin (w. 2), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 191.

115  Ezechiel stosując w w. 13 aż 5 razy termin lk (każdy, wszystkie), podkreśla równocześnie 
uniwersalny zakres sądu Jahwe, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 204.

116  Ezechiel odwołuje się tu do tradycji poprzedzającej okres niewoli: służyły swoim bogom: 
na górach wysokich, na wzgórzach i pod każdym drzewem zielonym (Pwt 12,2), którą twórczo 
rozwija, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 167.

117  Terebint (hlae) występuje w całym rejonie śródziemnomorskim, w tym w Palestynie 
(dzieje Jakuba; Por. Rdz 35,4.8), jest to krzew (małe drzewo) do 8 m wysokie, por. B. Szczepano-
wicz, Atlas roślin biblijnych. Pochodzenie, miejsce w Biblii i symbolika, Kraków 2003, s. 104–105.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



42	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

rze, były szczególnie uprzywilejowane do uprawiania kultu bóstw, w którym 
również znany był kult płodności118. Świątynia jerozolimska utraciła swoje 
znaczenie w narodzie i stała się jednym z licznych miejsc „sakralnych”, przy 
czym została pozbawiona charakteru monolatrii jahwistycznej. W ziemi obie-
canej nie było już faktycznie miejsca świętego, dlatego musiał nastąpić jej cał-
kowity upadek. Dopiero na gruzach przeszłości można będzie budować nową 
rzeczywistość, pozbawioną już woni upodobania (x;xoynI x;yre)119 w bożkach ich 
(~h,yleWLGI)120.

Ez 6,14

rB:d>Mimi hMv;m.W hmmv. #r<ah-ta, yTit;nw> ~h,yle[] ydIy-ta, ytiyjinw>
hwhy> ynIa]-yKi W[d>yw> ~h,yteAbv.Am lkoB. htlb.DI

I wyciągnę Moją rękę przeciwko nim, i wydam ziemię (na) pust-
kowie i  spustoszenie, od pustyni aż do Diblata we wszystkich 
miejscach ich zamieszkania, i poznają, że Ja (jestem) Jahwe.

Czynności, które zostały polecone prorokowi do wykonania (w. 11), znaj-
dują swą kontynuację w geście samego Jahwe, który zapowiada „wyciągnięcie 
swej ręki”. „Ręka Jahwe” to obrazowe wyrażenie, które wskazuje na obecność 
Boga angażującego się w sprawy człowieka121. Sam prorok jej doświadczał 
(Por. Ez 1,3). Dla Ezechiela owa obecność miała charakter zbawczy, natomiast 
dla zbuntowanego Izraela oznaczała sąd, ręka była bowiem skierowana prze-
ciwko nim (~h,yle[]). Dynamikę obecności Jahwe podkreśla kolejny zastosowa-
ny w tekście czasownik: yTit;nw> (i wydam)122. Czynność będzie miała niezwykle 
skuteczną moc, zmieni bowiem oblicze ziemi. Według pierwotnych obietnic 
ziemia obiecana miała być krainą mlekiem i miodem płynącą (Wj 3,8), taką 

118  Prorok ujawnia niczym nieograniczony zasięg bałwochwalczych praktyk rozpowszech-
nionych w Izraelu, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 236.

119  Pojawia się tu kapłański język (por. Rdz 8,21; Kpł 26,31; Ez 16,19; 20,28.41), por. W. Zim-
merli, Ezekiel 1, s. 191.

120  To, co miało być znakiem czci oddawanej Jahwe (woń upodobania), stało się znakiem 
bałwochwalstwa, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 89.

121  W. 14 w pierwszej części ma charakter wypowiedzi stereotypowej i jest niemal identycz-
ny z tekstem Ez 35,3 (wyrocznia przeciwko górze Seir), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 191.

122  Prorok w ww. 13-14 dwukrotnie używa czasownika !tn (dawać). W w. 13 opisuje czyn-
ności zbuntowanego ludu: składanie ofiar, natomiast w w. 14 opisuje czynność Jahwe: wydanie 
całego środowiska na spustoszenie.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 6,11-14)	 43

też była dla tych, którzy poddani byli prawu Bożemu. Izrael jednak wzgardził 
Jahwe i Jego darem. Ziemia utraciła swój charakter, stając się miejscem pu-
stynnym. W wizji teologicznej sprawcą spustoszenia jest sam Bóg. Następuje 
zatem proces odwrotny do dzieła stworzenia, w wyniku którego ziemia była 
„przyozdabiana” w różne formy istnień (Rdz 1,24-30). Pustynia stała się sym-
bolem braku życia.

Zastosowana przez proroka gra słów hMv;m.W hmmv. (pustkowie i spustosze-
nie) podkreśla zakres zmian, jakie będą miały miejsce, oraz fakt, iż nie zaistnie-
ją żadne wyjątki w tym procesie123. Spustoszenie obejmie całą ziemię obiecaną, 
a nie tylko Jerozolimę. Geografia zmian została wyrażona w sposób niezwykle 
sugestywny. Dokona się ona od pustyni aż do Diblata. Dla Izraelitów pustynia 
kojarzyła się z terenem na południe od Judei, stanowił ją bowiem rejon Ne-
gewu, czyli miejsca suchego, natomiast zastosowana w w. 14 nazwa „Diblata” 
to prawdopodobnie „Ribla”124, czyli miasto położone nad Orontesem, na pół-
noc od Galilei125. Wyznaczone granice odpowiadają przestrzeni zajmowanej 
przez Izraelitów (od Dan do Beer-Szeby)126. Był to teren we wszystkich miej-
scach ich zamieszkania (~h,yteAbv.Am)127, na którym osiedlili się Izraelici miesz-
kający zarówno w Królestwie Południowym, jak i Północnym128. Wiadomo, że 
na początku VI w. przed Chr. terenem posiadającym pewne swobody (władza 
zależnego od Babilonii króla Sedecjasza) był jedynie rejon Jerozolimy. Przy-
pomnienie granic obu królestw pozwala na całościowe ujęcie wydarzeń, które 
miały odcisnąć swe piętno nie tylko na mieszkańcach Jerozolimy, lecz również 
na całym narodzie wybranym129.

W rezultacie Bożego działania zbuntowany lud rozpozna prawdę o zamy-
śle Jahwe oraz o sobie samym: i poznają, że Ja (jestem) Jahwe. Będzie to już dla 

123  Ezechiel posługuje się w tekście trzema parami określeń działania Jahwe, z których for-
muła pustkowie i spustoszenie jest pierwszą z nich, po czym następuje wzmianka o pustyni i Di-
blat/Ribla, a w końcu o miejscach zamieszkania, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 91.

124  Identyfikacja Diblaty z Ribla pojawiła się już w średniowiecznych komentarzach, por. 
M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 167.

125  Ribla (dzisiejsze Ribla nad Orontesem) jest położone 40 km na południowy zachód od 
miasta Homs (dawna kraina Hamat), por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 89.

126  Jest to jedyne w Starym Testamencie tego typu określenie granic (od pustyni aż do Dibla-
ta/Ribla), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 191.

127  Wszędzie tam sięgała „ręka Jahwe”, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 204.
128  Ribla, będące miastem w Chamat, według Ez 47,17 był to teren położony przy północnej 

granicy Izraela, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 239.
129  Prorok ma nieustannie na uwadze miejsca, na których dokonywały się praktyki bałwo-

chwalcze (w. 13), których granice i zaangażowanie mieszkańców zostały ukazane w nowej per-
spektywie w w. 14, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 91.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



44	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

niego ostatnie poznanie, nie okazując bowiem posłuszeństwa napomnieniom 
prorockim, podążał własną drogą nieprawości130.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 6,11-14)

Życie Ezechiela – od momentu powołania, opisanego w kontekście wizji 
oraz mowy Jahwe – zostało całkowicie podporządkowane działaniu Bożemu. 
Prorok stał się znakiem dla zesłańców, zatem całe jego życie, wypowiadane 
słowa, wykonywane gesty i postępowanie były nośnikami treści głębszych, 
przekraczających wymiar codzienności. Ezechiel nie bywał prorokiem, lecz 
był nim nieustannie. Polecenie wykonywania gestów: klaskanie dłońmi i tu-
panie nogami (w. 11b), wpisuje się w ten ciąg aktywności prorockiej Eze-
chiela. Takie zachowanie odpowiadało kulturze orientalnej, gdzie gest i ze-
wnętrzna ekspresja cielesna odgrywają ogromną rolę. Ezechiel zatem rękami 
i nogami zwracał uwagę otoczenia, wskazywał, iż ma do przekazania bardzo 
ważne orędzie, które domagało się od słuchaczy koncentracji. Dynamiczny 
wstęp do mowy proroka miał być antidotum na inercję otoczenia Ezechiela, 
które zaledwie oczekiwało potwierdzenia ich przekonania o słuszności obra-
nej drogi małej stabilizacji. Miała to być faktycznie recepta na życie w no-
wych warunkach, zwłaszcza że wiele różnych wówczas przesiedlonych ludów 
tak właśnie postępowało (być może również pokolenia Izraela deportowane 
w czasach potęgi Asyrii). Ezechiel zatem przerywa „spokój”. Jego słowa nie 
będą odpowiadały oczekiwaniom otoczenia, w obliczu bowiem powszechnie 
panującego spokoju nagle zabrzmiały słowa złowieszcze: „Ach” (biada) dla 
wszystkich obrzydliwości złych domu Izraela, który od miecza, głodu i zarazy 
padnie (w. 11c). Te „nękające” słowa mogły wywoływać sprzeciw otoczenia 
proroka. Niewątpliwie nie były one czymś oczekiwanym. Nie zawierały ele-
mentu zachęty do tworzenia nowych, lepszych warunków bytowania w Babi-
lonii, wprost przeciwnie, zwiastowały miecz, głód, zarazę, a więc śmierć. Nie 
były to nowe wieści, wszyscy zesłańcy przeżyli katastrofę wojny i niewątpliwie 
chcieli o niej zapomnieć, zwłaszcza że od kilku lat żyli w nowych i spokoj-
niejszych warunkach. Słowa proroka jednak przypominają, że nie wszyst-
ko zostało jeszcze zmienione. Zmieniło się miejsce pobytu Izraela, lecz nie 
zmieniło się jego serce. Nie nastąpiło zdystansowanie się od popełnionych 

130  Ostatecznie lud uświadomi sobie przyczynę i źródło tragicznego losu, jaki go spotkał, 
por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 89.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 6,11-14)	 45

obrzydliwości, a to oznaczało niebezpieczeństwo dalszego ich popełniania 
w warunkach zesłania.

Jahwe nigdy nie zrezygnował z ludu przymierza, nie porzucił go i nie po-
zwolił, by rozpłynął się w morzu obcych ludów. Pan podążył za Izraelem, 
a Jego prorok występował z jednoznacznym orędziem. Faktycznie Izrael nie 
mógł funkcjonować bez ścisłych związków z Jahwe; bez tej relacji przestawał 
być Izraelem i stawał się ludem obcym. To właśnie ten fakt sprawił, że pro-
rok nie mógł pozostawić „w spokoju” zesłańców; jego misją na tym etapie 
dziejów było przypominanie ludowi popełnionych występków, których skut-
ki dotykały zesłańców przybyłych aż do Babilonii i w sposób trwały unie-
możliwiały Izraelowi wkroczenie na drogę autentycznej przemiany. Jahwe 
miał moc dotarcia do każdego i nikt przed Nim nie mógł się ukryć: Odle-
gły od zarazy umrze, a bliski od miecza padnie, a pozostały i ocalony, z głodu 
umrze; i dopełnię uniesienia Mojego na nich (w. 12). Pan był wszędzie, nie tyl-
ko w świątyni jerozolimskiej. Dawne przekonanie o jedynym miejscu pobytu 
Jahwe musiało być przezwyciężone. Przed Jahwe nie było ucieczki. Śmierć, 
która stała (stanie) się losem wielu obrońców Jerozolimy, nie była wyrazem 
woli Jahwe w stosunku do Izraela. Śmierć była bowiem nieodwołalnym skut-
kiem popełnionych występków. Bałwochwalcy odstąpili od ochrony, jaką na-
rodowi dawał Jahwe. Występni przynależeli do strefy śmierci, czcili bowiem 
martwe bóstwa; tę prawdę ujawnił w sposób niezwykle dosadny Ezechiel 
w w. 13: gdy będą ich zabici pośród bożków swych, wokół ich ołtarzy, na każ-
dym wzniosłym pagórku, na wszystkich szczytach gór, i pod każdym drzewem 
zielonym, i pod każdym terebintem gęstym, na miejscu, gdzie składali tam 
woń upodobania wszystkim bóstwom swoim. „Żywioły” tego świata stały się 
grobowcem narodu, w którym dobiegły kresu wszelkie pragnienia życia bez 
Jahwe. Bogactwo słów, jakie w tych opisach stosuje Ezechiel, ujawnia miarę 
iluzji, w jakiej żyli obrońcy i z jakiej się jeszcze „nie wyleczyli” zesłańcy. Lud 
zamiast być panem stworzenia i współpracownikiem Jahwe w kształtowniku 
lepszego świata, pozwolił zredukować swe życie do wymiarów sług śmier-
ci, a dzieła ich rąk „owocowały” ruiną i pustkowiem. Izrael otrzymał ziemię 
w mleko i miód płynącą, uczynił z niej jednak pustkowie: i wydam ziemię 
(na) pustkowie i spustoszenie, od pustyni aż do Diblata we wszystkich miej-
scach ich zamieszkania (w. 14b). Naród otrzymał bardzo bolesną naukę pły-
nącą ze skutków swej apostazji. Izrael przybył z pustyni do ziemi obiecanej 
(pełnej życia), lecz w pustynię ją przemienił (krainę śmierci). Ziemia stała 
się pustą, powróciła niejako do stanu sprzed dzieła jej twórczego kształto-
wania. Ten proces stał się ostrzeżeniem dla wszystkich ludzi. Wydarzenia te 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



46	 Sąd nad górami Izraela (Ez 6,1-14)

ujawniają fakt wielkich możliwości, jakie posiada człowiek w dziele destruk-
cji; może on stać się przeciwnikiem samego Jahwe, pomimo otrzymania nie-
zliczonych darów i przywilejów.

Los Izrael ujawnia konfrontację, do jakiej doprowadził człowiek w swych 
relacjach z Bogiem. Mając do dyspozycji wolną wolę, umysł i wszelkie uzdol-
nienia, nieustannie staje przed wyborem między dobrem a złem. Zło wyda-
je się być czymś bardziej atrakcyjniejszym, stąd pociąga wielu, a zwłaszcza 
tych, których nurtuje „przygoda” życia na własny rachunek, w oparciu o ka-
talog praw subiektywnie wybranych, względnie utylitarnie formułowanych. 
Pragnienie bycia prawodawcą, panem i władcą autonomicznym nie prowa-
dzi jednak do „wyzwolenia” człowieka i jego nobilitacji. Los mieszkańców 
Jerozolimy ujawnia, że takie próby prowadzą do katastrofy, której skutki są 
wprost niewyobrażalne. Ezechiel zamierzał zatem otrząsnąć lud z letargu 
zagubienia – „klaskając w dłonie” i „tupając nogami” stawiał tamę rozprze-
strzenianiu się zła. Jego podstawowym zadaniem było wskazanie ludowi na 
Jahwe i Jego dynamiczną obecność pośród zesłańców. Niełatwo było jednak 
rozpoznać w Nim oblicze Zbawiciela, choć właśnie takim się objawiał. Tyl-
ko ten mógł Go poznać „w prawdzie”, kto stanął właśnie „w prawdzie” przed 
Nim, uznając popełnione nieprawości oraz odczuwając konieczność oczysz-
czenia, które przyszło na naród przez miecz, głód i zarazę. Taki los nie był 
ideałem życia historycznego Izraela. Stał się jednak jego rzeczywistością. 
Naród poznał cenę odejścia od Pana i w przyszłości miał się przekonać, jaką 
cenę „zapłacił” Bóg, by człowieka ponownie przyprowadzić do strefy bez-
pieczeństwa.

Ezechielowy obraz nie odnosi się jedynie do epoki jego czasów. Prorok 
ma zawsze na uwadze działanie Jahwe, które przekracza wymiar życia dane-
go pokolenia i sięga po kres wszystkich wydarzeń. Ezechiel każe jednak do-
brze rozpoznawać znaki, jakie dokonywały się w jego czasach. Przestrzega 
lud przed możliwościami zwodzenia przez fałszywych proroków (Ez 13). Jego 
przepowiadanie wpisuje się mocno w przesłanie nowotestamentalne, a zwłasz-
cza w mowę eschatologiczną Chrystusa: Jezus odpowiedział: „Strzeżcie się, żeby 
was nie zwiedziono. Wielu bowiem przyjdzie pod moim imieniem i będą mówić: 
«Ja jestem» oraz: «Nadszedł czas». Nie chodźcie za nimi! I nie trwóżcie się, gdy 
posłyszycie o wojnach i przewrotach. To najpierw musi się stać, ale nie zaraz 
nastąpi koniec. Wtedy mówił do nich: «Powstanie naród przeciw narodowi i kró-
lestwo przeciw królestwu. Będą silne trzęsienia ziemi, a miejscami głód i zaraza; 
ukażą się straszne zjawiska i wielkie znaki na niebie»” (Łk 21,8-11). Również 
Ezechiel, jako stróż Izraela w Babilonii, kierował słowa przestrogi do ludu. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 6,11-14)	 47

Dokonujące się wówczas bolesne procesy miały stać się okazją dla ludu, by 
okazać skruchę i powrócić do Jahwe, a tym samym uniknąć losu niewiernych. 
Izrael otrzymał bowiem światło prorockie i mógł wkroczyć na drogę odnowy. 
Zadaniem zesłańców było stworzenie nowego środowiska, w którym poznaje 
się dzieła Jahwe i uświęca Jego imię.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

Temat kary spływającej na ziemię Izraela dominuje w całym tekście Ez 
7,1-27. Wpisuje się on w treść już poprzednio relacjonowaną (Ez 6,1-14), lecz 
podejmowane są nowe wątki, które jeszcze bardziej uzmysławiają szczegól-
nie tragiczną sytuację, w jakiej znalazł się naród. Zbliżająca się zagłada była 
już czymś nieodwołalnym. Prorok zapowiadał ją w okresie poprzedzającym 
upadek Jerozolimy w 586 r. przed Chr.; taka datacja wynika z treści wyroczni, 
aczkolwiek brak w tekście wzmianki chronologicznej, pojawiają się natomiast 
liczne powtórzenia myśli, które dynamizują przekaz tragicznych wydarzeń 
czekających Izrael i jego ziemię.

Fragment Ez 7,1-27 J. Homerski dzieli na trzy części1:
ww. 1-4 Zapowiedź bliskiej klęski
ww. 5-9 Nieodwracalność sankcji
ww. 10-27 Wypełnienie zapowiedzianej zagłady

Dwie pierwsze części zawierają formułę: tak powiedział Pan, Jahwe (ww. 
2.5), natomiast ostatnią część inicjuje formuła: Oto ten dzień, oto przychodzi 
(w. 10), która przypomina wyrocznie sądu „Dnia Jahwe”. Homerski zwraca 
uwagę na trudności, jakie przysparza tekst hebrajski, w stosunku do niego 
w LXX pojawiają się bowiem liczne różnice (opuszczenia, uproszczenia, prze-
stawienia); grecka wersja powstała zatem na podstawie innego tekstu hebraj-
skiego (nie był to TM).

M. Greenberg z kolei dostrzega w tekście dwie zasadnicze części2:
A. Zapowiedź nieszczęścia (ww. 2-9)

1  Por. J. Homerski, Księga Ezechiela  (Pismo Święte Starego Testamentu XI, 1), Poznań 
2013, s. 89–93.

2  Por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, Freiburg 2001, s. 171–172.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



50	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

ww. 2-4	 Na początku są słowa skierowane do proroka (w zastępstwie 
formuły wprowadzającej), a na końcu pojawia się formuła 
poznania; nadchodzące nieszczęście będzie Bożą zapłatą za 
występki ludu.

ww. 5-9	 Na początku znajduje się formuła wprowadzająca, a na końcu 
formuła poznania; treściowo powtarzana jest treść poprzed-
nich wersetów, tym samym został pogłębiony temat, w któ-
rym zastosowano swoistą aluzję do żniw.

B. Załamanie się wspólnotowego życia w dniu nieszczęścia (ww. 10-27)
Brak tu formuły wprowadzającej, pojawiają się natomiast elementy, które 

łączą wypowiedź z poprzednią perykopą.
ww. 10-11	 Prorok zapowiada na początku nastanie nieszczęścia, 

a czyni to za pomocą chiastycznej inwersji (wraz z roz-
winięciem) elementów: „oto przychodzi”, „wyszedł los” 
oraz „dzień” (w. 10; por. w. 6), natomiast w. 11c kończy 
się tematem „przemocy” (por. w. 23), „zła” (por. w. 21) 
i „wzburzenia” (por. ww. 12-13).

ww. 12-18	 Pierwsza seria wypowiedzi o końcowych wydarzeniach: 
(a) bezużyteczność wszelkich wysiłków (ww. 12-13); 
(b) bezpośrednie zagrożenie wojną, nieszczęściem oraz 
ucieczką (ww. 14-16); (c) wielorakie wskazanie na gniew 
Boży oraz grzechy ludu (ww. 12b.13b.14b.16); (d) ogólne 
przerażenie (ww. 17-18).

ww. 19-27	 Druga seria wypowiedzi o końcowych wydarzeniach: 
(a) utrata bogactwa (w. 19); (b) inwazja, zbezczeszczenie, 
splądrowanie (ww. 21-24); (c) wielokrotne wskazanie na 
grzechy i gniew Boży (ww. 19b.20.22a.23); (d) wszystkie 
warstwy społeczne doznają nieszczęścia (ww. 25-27).

Druga część wypowiedzi odpowiada pierwszej, lecz ją dodatkowo uzupeł-
nia i uszczegóławia w kwestii grzechów kultycznych i politycznych; do tego 
dochodzą wzmianki o gwałtowności karania, różne detale oraz zapowiedź 
upadku instytucji.

D.I. Block zauważa, że formuła word-event oraz bezpośrednie zwrócenie 
się do Ezechiela (~da-!b,), zawarte w ww. 1-2aα, tworzą wstęp do całego frag-
mentu Ez 7,1-27. Autor dzieli fragment na trzy części3:

3  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I: Chapters 1–24 (The New International Commen-
tary on the Old Testament), Grand Rapids 1997, s. 240–246.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)	 51

ww. 2aβ-4 Rozpoczyna się od formuły wprowadzającej
ww. 5-9 Rozpoczyna się od formuły wprowadzającej
ww. 10-27 Zamierzona ekspozycja tematyki zawartej w ww. 2-9.

Wszystkie części kończą się formułą poznania (ww. 4.9.27). Prorok jest 
ściśle zaangażowany w przekaz wielotematycznego orędzia. Jest ono zaadre-
sowane do ziemi Izraela (laerf.yI tm;d>a;l.). W tekście pojawia się styl kazno-
dziejski: konstrukcje zawierają paralelizmy, krótkie wypowiedzi, do tego ję-
zyk jest obrazowy, pojawiają się hiperbole oraz posmak poetycki. W całości 
wypowiedź zmierza do wywołania silnej reakcji emocjonalnej odbiorców. 
Tekst zawiera redundancje, niezgodności rodzajów gramatycznych, opusz-
czenia rodzajników oraz czasowników, mało jasne aluzje, zastosowanie swo-
istego słownictwa, form i konstrukcji gramatycznych. Block zestawia ze sobą 
teksty Ez 7,2aβ-4 oraz Ez 7,5-9, wykazując podobieństwo treściowe oraz ter-
minologiczne tych fragmentów. Temat „Dnia Jahwe” pojawił się pod wpły-
wem orędzia wcześniejszych proroków; chodzi o motyw interwencji Boga 
w historię człowieka, która dokonywała się już na przestrzeni dziejów Izra-
ela, a szczególne znaczenie miała teofania na Synaju (Wj 24,11). W kontek-
ście Ezechiela nie chodzi o odległą interwencję Boga, w nieokreślonej przy-
szłości, lecz o interwencję bliską, nieuniknioną, która zaistnieje na skutek 
niewierności ludu.

Według L.C. Allena tekst Ez 7,1-27 prezentuje się jako zwarta jednostka 
literacka, zapoczątkowana stosowną formułą (message-reception), a oddzielo-
ną od Ez 8,1 wyraźnym początkiem nowej tematyki. Autor dzieli tekst na trzy 
części inicjowane wprowadzeniem (w. 1)4:

w. 1 Wprowadzenie
ww. 2-4 Coup de grâce ziemi Izraela
ww. 5-9 Końcowe nieszczęście mieszkańców ziemi
ww. 10-27 Upadek Judy:

ww. 10-18 upadek społecznych struktur, widmo śmierci
ww. 19-27 upadek materialny.

Tekst zawiera liczne zapowiedzi sądu Bożego (ww. 3aγb.4bα.8aγb.9bα.
27αβ). Najdłuższa wypowiedź (ww. 10-27) tworzy trzy paralelizmy: (1) nie-
użyteczność w handlu (ww. 12-13); (2) wojna i śmierć (ww. 14-16) oraz in-

4  Por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, Dallas 1994, s. 85, 103–104.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



52	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

wazja i zniszczenie (ww. 21-24); (3) powszechna demoralizacja i żałoba (ww. 
17-18). Paralelizmy podkreślają dwuczęściowy podział całego tekstu.

Proroctwo skierowane do kraju Izraela, na cztery krańce ziemi (w. 2), 
stało się pobudką aktywności dla ludu, wieściło ono ostateczny kres dotych-
czasowego porządku kraju. Ezechiel w tym kontekście stosuje odpowiednie 
słownictwo:

#qe (kres, koniec; ww. 2.3.6);
#r<a (ziemia; ww. 2.7.21.23.27);
yPia; (gniew; ww. 3.8);
jp;v (sądzić; ww. 3.8.27);
hb[eAT (obrzydliwość; ww. 3.4.8.9.20);
formuły: sAxt-al{w> (nie zmiłuje się; ww. 4.9) oraz
lAmx.a, al{w>{, (nie oszczędzę; ww. 4.9);
h[‚r (zło; w. 5);
hmWhm. ~AYh; (dzień wrzawy; w. 7);
ytimx] (uniesienie Moje; w. 8);
hK,m; hwhy> (Jahwe, który uderza; w. 9);
~AYh; hNEhi (oto dzień; w. 10);
!AdZh; xr:P (wyrosła pycha; w. 10);
smx (przemoc; ww. 11.23);
hmh (wzdychać; ww. 11.16);
!Amh (wzburzenie; ww. 11.12.13.14);
~AYh; [:yGIhi t[eh aB (przyszedł czas, nadszedł dzień; w. 12);
!Arx (gniew; ww. 12.14);
!wO[‚ (nieprawość; w. 13.16.19);
hmxl.mi (bitwa; w. 14);
tyIBmi b[‚rhw> rb,D<h;w> #WxB; br<x,h; (miecz na zewnątrz, a zaraza i głód 

w domu; w. 15);
twm (umierać; w. 15);
~h,yjeyliP. Wjl.pW (i uciekną ich uciekinierzy; w. 16);
hnyP,r>Ti ~yId:Yh;-lK (wszystkie ręce opadną; w. 17);
`~yIM hnk.l;Te ~yIK:r>Bi-lkw> (i wszystkie kolana pójdą [jak] wody; w. 17);
~yQif; Wrg>xw> (opaszą się w wory; w. 18);
tWcLP; (strach; w. 18);
hvWB (wstyd; w. 18);
`hxr>q ~h,yvear-lkb.W (i na wszystkich ich głowach [będzie] łysina; w. 

18);
hDnI (nieczystość; ww. 19.20);

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)	 53

hwhy> tr:b.[, ~AyB. (w dzień gniewu Jahwe; w. 19);
!AaG (pycha; ww. 20.24);
zb;l ~yrIZh;-dy:B. wyTit;n>W (i wydam go w rękę obcego na łup; w. 21);
hluL.xiw> llvl. #r<ah y[ev.rIl.W (i złoczyńcom kraju na zdobycz, i zbez-

czeszczą ją; w. 21);
yn:p ytiABsih]w: (i odwrócę Moje oblicze od nich; w. 22);
`hWlL.xiw> ~yciyrIP Hb-WabW (i przyjdą do niego zabójcy, i zbezczeszczą 

go; w. 22);
`smx hal.m ry[ihw> ~ymiD jP;v.mi hal.m #r<ah yKi (ziemia jest napełnio-

na wyrokami krwawymi, a miasto napełnione jest przemocą; 
w. 23);

~yIAg y[er (złe narody; w. 24);
~h,yved>q:m. Wlx]nIw> (i zostaną zbezczeszczone ich świątynie; w. 24);
ab-hdpq. (lęk przyszedł; w. 25);
aAbT hAh-l[; hAh (nieszczęście za nieszczęściem przyjdzie; w. 26);
`~ynIqeZ>mi hc[ew> !heKomi db;aTo hrAtw> aybiNmi (a nauka zaginie od kapłana 

i rada od starszych; w. 26);
lBa;t.yI %l,M,h; (król pogrąży się w żałobie; w. 27);
hmmv. vB;l.yI ayfinw> (a książę przyodzieje się pustką; w. 27);
hnl.h;BTi #r<ah-~[; ydEywI (a ręce ludu ziemi truchleć będą; w. 27);
~h,yjeP.v.mib.W ~tAa hf,[/a, ~Kr>D:mi (i według osądów ich będę ich są-

dził; w. 27).
Zastosowane w tekście terminy i wyrażenia należą do najbogatszych w ca-

łej Księdze. Ezechiel dołożył wiele starań, by jego tekst był komunikatywny 
i przekonujący. Sięgał do tradycji wcześniejszych proroków, zwyczajów zna-
nych w życiu codziennym, stosował słownictwo militarne, odwoływał się także 
do wcześniejszych swych wypowiedzi. Zdobył się na szczyty „perswazji”, aby 
poruszyć czytelnika i uświadomić mu bezmiar skutków wydarzeń, o których 
pisał. W tym momencie decydowały się losy narodu. Izrael miał poznać obli-
cze Jahwe sądzącego i karzącego „bez litości”. Na skutek tego działania (Dzień 
Jahwe) lud mógł załamać się całkowicie i odpaść od Jahwe na zawsze. Prorok 
był świadom tych zagrożeń. Podjął się trudu najważniejszego, a mianowicie 
przeprowadzenia Izraela (zesłańców), w najbardziej dramatycznym momen-
cie jego egzystencji, w bezpieczne rejony egzystencji.

Prezentowana mowa, pomimo swej zdecydowanie groźniej treści, nie za-
wiera jedynie słów o zagładzie, posiada bowiem również słowa, które zapew-
niają o odnowie (zesłańców), a która dokona się przez ogień oczyszczenia; 
będzie to zatem „zło konieczne”. W większości jednak wypadków obrońcy 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



54	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

Jerozolimy nie byli już zdolni do jakiegokolwiek nawrócenia. Stali się ostrze-
żeniem dla innych. Ezechiel wiedział, że ich los może być również losem ze-
słańców, stąd jego dramatyczne wołanie, które w tekście Ez 7 przybiera tak 
dosadną postać.

W centrum uwagi proroka nie pozostaje jednak los Izraela, lecz aktywność, 
jaką wykazywał Jahwe. W tekście Ez 7,1-27 imię Jahwe występuje siedem razy 
i stanowi inkluzję całej wypowiedzi: I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc (w. 
1) – i poznają, że Ja (jestem) Jahwe (w. 27). Podstawowym celem głoszenia sło-
wa Jahwe jest zwiastowanie prawdy o Nim samym, a docelowo – wzbudzanie 
pragnienia poznania Jahwe w dziejach ludzkich. To dynamiczne poznanie do-
konuje się na skutek każdej interwencji Pana pośród ludzi i nie ogranicza się je-
dynie do wąskiego skrawka historii, małego narodu czy terytorium. „Poznanie 
Jahwe” dokonuje się nieustannie. Zasługą Ezechiela było pokreślenie tego faktu 
i umieszczenie go na pierwszym miejscu. Dzięki tym procesom naród, nawet 
w najbardziej dramatycznych chwilach swej historii, posiadał swoistą wolność, 
która pozwalała mu patrzeć z optymizmem w przyszłość wbrew straszliwym 
uwarunkowaniom, w jakich przyszło mu egzystować. Dla ufających Bogu owo 
poznanie zawsze miało charakter zbawczy.

Obszerny fragment Ez 7,1-27 będzie analizowany w czterech częściach: 
dwie pierwsze zawierają podstawowy zrąb mowy Jahwe (ww. 1-4.5-9), a dwie 
ostatnie – jej rozwinięcie (ww. 10-18.19-27).

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 7,1-4)

Tekst Ez 7,1-4 zawiera wprowadzenie oraz zarys treści, którą porusza pro-
rok w kontekście orędzia skierowanego do Izraela (Ez 3,16–7,27). Po wyroczni 
sądu nad górami Izraela (Ez 6,1-14), która kończy się formułą poznania (w. 
14), prorok przystępuje do prezentacji kolejnej wyroczni, już ostatniej, zanim 
przejdzie do opisu następnej wizji, a mianowicie mowy o opuszczeniu przez 
chwałę Jahwe świątyni jerozolimskiej (Ez 8–11). Fragment Ez 7,1-4 zawiera 
inkluzję (podobnie jak cały tekst Ez 7) w postaci powołania się na autorytet 
Jahwe: I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc (w. 1) – i poznacie, że Ja (jestem) 
Jahwe (w. 4). Różnica (formuł) zawarta jest jedynie w gramatyce. W w. 4 jest 
użyta 2. os. l. mn., natomiast w w. 27 występuje 3. os. l. mn.

Tekst Ez 7,1-4 można podzielić na następujące części:
w. 1	 Formuła wprowadzająca

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 7,1-4)	 55

w. 2a	 Adresat mowy (syn człowieczy)
w. 2b	 Formuła objawieniowa (mowa Jahwe)
w. 2c	 Adresat docelowy (kraj Izraela)
w. 2d	 Orędzie katastrofy (nadejście kresu)
w. 3a	 Aplikacja orędzia do sytuacji adresata (Izrael)
w. 3b	 Zapowiedź sądu nad Izraelem
w. 3c	 Zapłata za popełnione obrzydliwości
w. 4a	 Brak miłosierdzia ze strony Jahwe
w. 4b	 Zapłata za popełnione obrzydliwości
w. 4c	 Formuła poznania

Podobnie jak w Ez 6,1, również w Ez 7,1 formuła wprowadzająca zaznacza 
ścisłą relację Jahwe z prorokiem, która jest gwarantem zaistnienia komunikacji 
między Bogiem a gola (zesłańcami). Jahwe zwraca się zawsze do Ezechiela jako 
do proroka (stróża), który winien przekazać zasłyszane słowo docelowemu ad-
resatowi, a który został tym razem nazwany krajem Izraela (por. Ez 6,2: góry 
Izraela). Orędzie prorockie oscyluje wokół tematu kresu/końca (#qe); nastąpi 
moment przełomowy w dziejach ludu, który położy kres dotychczasowemu 
„porządkowi”. W obliczu powszechnej katastrofy nie będzie miejsca ucieczki, 
katastrofa obejmie bowiem cztery Î[B;r>a;Ð krańce ziemi (w. 2d). Zważywszy na 
symboliczne znaczenie liczby „cztery” w Księdze Ezechiela, zastosowana for-
muła dobitnie podkreśla powszechny zakres sprawowania przez Jahwe sądu. 
Ezechiel przywołuje ideę przychodzenia (aAB), która występuje we fragmen-
cie Ez 7,1-27 aż 13 razy, nadając całej wypowiedzi szczególny rys niemalże 
typu eschatologicznego (adwentowego). Izrael (zesłańcy) musi więc całkowi-
cie skoncentrować swoją uwagę na postępowaniu Jahwe wkraczającego z nową 
mocą w dzieje narodu. W obliczu tego działania wszystkie inne czynności mu-
szą być wstrzymane względnie całkowicie mu podporządkowane.

To, co „przyjdzie” na Izrael, będzie odpowiedzią Jahwe na popełniane 
przez lud obrzydliwości (w. 3), czyli kroczenie drogą nieprawości (w. 4). Taki 
obraz ludu ujawnia jego całkowite skorodowanie i brak jakiejkolwiek zdolno-
ści do odnowienia więzów z Panem. To właśnie ten tragiczny stan ludu spra-
wia, że Jahwe „nie zmiłuje się” ani „nie oszczędzi” (w. 4). Inaczej mówiąc, Pan 
nie będzie tolerował występków, Jego interwencja będzie radykalna i niezwy-
kle skuteczna. Izrael otrzyma to, na co zasługiwał (lecz twe drogi tobie oddam, 
i obrzydliwości twe pośród ciebie się staną; w. 4b).

W całym fragmencie (ww. 1-4) brak jest jakiejkolwiek nuty pociechy oraz 
zapowiedzi odnowy. Temat odnowy pozostaje jednak w tle, bowiem Jahwe 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



56	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

przemawia właśnie po to do proroka i Izraela, aby przygotować zesłańców do 
przemiany poprzez oczyszczenie ludu z obrzydliwości. Słowa proroka miały 
wstrząsnąć adresatami, którzy nie uświadamiali sobie miary popełnianych wy-
stępków. Ezechiel miał przed sobą już innych odbiorców niż Jeremiasz (Jr 15), 
który również zapowiadał sąd Jahwe, lecz lud (przywódcy) trwał w złudnym 
przekonaniu o niezachwianej trwałości Jerozolimy. Otoczenie Ezechiela dys-
ponowało natomiast doświadczeniami zesłań, mogło więc „wyobrazić” sobie 
konsekwencje dalszego oporu. Jednak ewentualny opór nie miał już żadnego 
sensu i prowadził do jeszcze większej katastrofy. Wobec prób utrwalenia status 
quo odpowiedź Jahwe była jednoznaczna: nie zmiłuje się oko Moje nad tobą 
(w. 4a). Jahwe odniesie pełne zwycięstwo w dokonującym się procesie, o czym 
zaświadcza końcowa formuła: i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe (w. 4c).

Komentarz egzegetyczny (Ez 7,1-4)

Ez 7,1

`rmoale yl;ae hwhy>-rb;d> yhiy>w:

I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc:

Motyw słowa Jahwe skierowanego do proroka pojawia się już w Ez 1,35. 
Cała Księga jest relacją o tej mowie6. Zastosowana formuła w Ez 7,1 przy-
pomina o tej prawidłowości, dynamizuje relację, a równocześnie zapowiada 
przejście do nowej myśli, zachęcając tym samym czytelnika do wytężenia 
uwagi7.

Ez 7,2

aB #qE laerf.yI tm;d>a;l. hwIhy> yndoa] rm;a-hKo ~da-!b, hTa;w>
`#r<ah tApn>K; Î[B;r>a;Ð ¿t[;B;r>a;À-l[; #Qeh;

5  Prorok podkreśla konieczność wytężenia uwagi w obliczu kolejnego orędzia otrzymanego 
od Jahwe, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 248.

6  Tekst Ez 7 można podzielić na dwie sekcje: ww. 2-4; 5-27; w ww. 2 i 5 pojawiają się formuły 
wprowadzające, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, Philadelphia 1983, s. 201.

7  Czytelnik nie może mieć wątpliwości, czy prorok przekazuje autentyczny zamysł Jahwe, 
por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 90.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,1-4)	 57

A ty, synu człowieczy (mów), tak powiedział Pan, Jahwe, do kra-
ju Izraela: Koniec, przyszedł koniec na cztery krańce ziemi.

Pierwszym odbiorcą nowych słów Jahwe jest prorok, czyli syn człowieczy 
(~da-!b,)8. Bóg w żaden sposób nie informuje dowódców obrony Jerozolimy, 
którzy mogliby odpowiednio przygotować się na zbliżające się niebezpieczeń-
stwo. Utracili oni bowiem zdolność słuchania Jahwe, dlatego mają być już tyl-
ko biernymi odbiorcami tego, co będzie się dokonywało. Sytuacja stała się dla 
narodu tak dramatyczna, że żadne próby utrwalenia dotychczasowego porząd-
ku nie miały już racji bytu.

Zdecydowaną postawę Jahwe wyraża formuła hwIhy> yndoa] rm;a-hKo (tak po-
wiedział Pan, Jahwe). Zastosowany czas perfectum w tym wyrażeniu wskazuje 
na czynność dokonaną. Oznacza to, że wyrok został już wydany. Wprawdzie 
wyrażenie zaadresowane jest do kraju (ziemi = tm;d>a;l.) Izraela9, tym niemniej 
o tej decyzji dowiaduje się lud (a faktycznie zesłańcy) poprzez proroka. Izrael 
został nazwany tm;da; (ziemią/krajem)10. Termin ten podkreśla cechy wegeta-
tywne ziemi, która zdolna jest do wydawania plonów i utrzymywania życia 
na różnych poziomach (Rdz 1,25)11. Jest to ten sam rdzeń, którym prorok jest 
określony w tym wersecie: ~da-!b,. Istnieje pełna harmonia między ziemią 
a człowiekiem pod warunkiem, że prawo Boże jest uszanowane. Jahwe mó-
wiący do ziemi Izraela, mówi do jej mieszkańców, którzy znaleźli się w sytu-
acji podobnej do pierwszych rodziców w ogrodzie Eden. Dla nich po akcie 
nieposłuszeństwa nie było już miejsca w raju (Rdz 3,23). Izrael, który posia-
dał ziemię obiecaną (nowy Eden), również okazał nieposłuszeństwo Bogu 
(zwłaszcza przez bałwochwalstwo). Jahwe oznajmia więc nadejście końca 
(#Qeh;)12. Ezechiel stosuje tu rozbudowaną formułę: #Qeh; aB #qE (Koniec, przy-

8  Zwraca uwagę umieszczenie na pierwszym miejscu sentencji formuły ~da-!b, hTa;w> (por. 
Ez 21,24; 22,2; 27,2; 37,16), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 178.

9  Formuła laerf.yI tm;d>a; występuje 17 razy w Księdze Ezechiela (Ez 7,2; 11,17; 12,19.22; 
13,9; 18,2; 20,38.42; 21,7.8; 25,3.6; 33,24; 36,6; 37,12; 38,18.19).

10  Termin tm;d>a; w pierwotnym znaczeniu oznaczał pole agrarne bez konotacji poli-
tycznych, por. L. Rost, Die Bezeichnungen für Land und Volk im Alten Testament, w: A. Alt, 
J. Herrmann, N. Noth, E. von Rad, G. Sellin (red.), Festschrift Otto Procksch, Leipzig 1934, 
s. 125–148.

11  W ustach Ezechiela „wspominanie na wygnaniu ziemi Izraela” miało szczególną wymo-
wę, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 248.

12  Nastąpi kres tego wszystkiego, co zostało określone formułą laerf.yI tm;d>a;; ziemia prze-
stanie być schronieniem dla Izraela, podobnie jak stało się to w czasach pierwotnych (Rdz 6,13), 
por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 90.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



58	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

szedł koniec)13, która akcentuje nastanie kresu dotychczasowego „porządku”14. 
Oznaczało to, iż czas łaski już minął (por. Am 8,2)15. Kres ziemi (#r,ah)16 był 
tak definitywny, iż został on wyraźnie podkreślony zapewnieniem, że obej-
mie on cztery krańce ziemi17. W Księdze Ezechiela ewoluuje temat sądu, który 
z zakresu sądu nad Izraelem zostaje rozszerzony do sądu w wymiarach uni-
wersalnych18.

Ez 7,3

yTit;nw> %yIkrd>Ki %yTij.p;v.W %B yPia; yTix.L;viw> %yIl;[‚ #QEh; hT[;
`%yItbo[]AT-lK tae %yIl;[

Teraz koniec (przychodzi) na ciebie i poślę gniew Mój na ciebie, 
i sądzić będę ciebie według dróg twoich, i oddam tobie wszystkie 
obrzydliwości twoje.

Dramaturgia wyroczni Jahwe znajduje swe ukonkretnienie w losie Izraela19. 
Tak jak na polecenie/słowo Boga zostały stworzone niebo i ziemia, również na 
Jego słowo odmieni się radykalnie los narodu; ten sprawczy charakter sekwen-
cji wydarzeń podkreśla w tekście użycie formy hT[; (teraz)20. Bezpośrednio po 
niej pojawia się termin #Qeh; (koniec), który występując w poprzednim werse-
cie (dwa razy), stanowi przewodni motyw tej części wypowiedzi (Por. w. 6)21. 

13  W późniejszych tekstach temat „końca” ma już wyraźnie akcenty eschatologiczne (por. 
Dn 8,17.19), por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 225.

14  W pierwszym użyciu termin #qE jest pozbawiony rodzajnika, wskazując na nadejście kre-
su w szerszych wymiarach przestrzenno-czasowych (nie ogranicza się jedynie do ziemi/kraju 
Izraela).

15  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 248.
16  Zmiana terminu tm;d>a; na #r,ah może sugerować, że uległa zmianie perspektywa pola 

działania Jahwe: z terenu Izraela na teren całej ziemi (por. Iz 11,12), por. J. Homerski, Księga 
Ezechiela, s. 90.

17  Wyrażenie to zostało zaczerpnięte ze środowiska kupieckiego: Zrobisz sobie frędzle na 
czterech rogach płaszcza, którym się okrywasz (Pwt 22,12).

18  Temat ten związany jest z ideą „Dnia Jahwe” (por. Ez 30,2-9), por. L.C. Allen, Ezekiel 
1–19, s. 106.

19  Jahwe zwraca się wprost do ziemi Izraela (por. Ez 6,2-7), która niejako słyszy orędzie: 
„koniec jest nad tobą” (por. historię Samsona), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 204.

20  Następuje decydujący czas dla Izraela (por. Ha 2,16), por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 107.
21  Ezechiel z pewną emfazą zapowiada w imieniu Jahwe całkowite zniszczenie ziemi Izraela, 

por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 90.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,1-4)	 59

W w. 3 słowa Jahwe mają tego samego adresata, jak w w. 2, lecz zyskują nowy 
odcień znaczeniowy; odnoszą się bardziej do osobowej komunikacji, a to na 
skutek użycia 2. os. l. poj. %yIl;[‚ (dwa razy)22 oraz %B (jeden raz). Zgodnie 
z gramatyką hebrajską wielokrotnie powtarzany jest również sufiks % (2. os. l. 
poj.). Jahwe mówi jak do partnera, lecz nie oczekuje już odpowiedzi. Odbiorca 
ma jedynie posiąść pełną świadomość kresu, jaki nadchodzi w jego relacji do 
Jahwe. Bóg, który zwykł posyłać krzepiące słowo do ludu, teraz posyła swój 
gniew (yPia;)23. Ten gniew domaga się uśmierzenia. Stanie się to w sposób, o któ-
rym Ezechiel pisał już w tekście Ez 5,13-15. Będzie to planowe unicestwienie 
wroga (takim stał się Izrael), przy czym zostanie ocalona jedynie nieliczna 
garstka z rozproszonych.

Na mocy zaistniałego gniewu będą realizowane konkretne działania, któ-
re zdemaskują faktyczny stan Izraela. Jahwe rozpocznie sąd (%yTij.p;v.W)24 nad 
ludem; będzie on sprawiedliwy, gdyż Jego gniew nie jest reakcją emocjonalną 
(jak u człowieka), lecz postawą broniącą prawo, jakie sam Bóg dał narodowi25. 
Izrael, który znał wszystkie przepisy, nie może więc znaleźć usprawiedliwienia 
dla swego grzesznego postępowania, a przede wszystkim dla idolatrii. A sąd 
będzie przeprowadzony przede wszystkim z powodu tego wiarołomstwa, które 
w praktyce oznaczało wypowiedzenie służby względem Jahwe.

Sąd Jahwe jest absolutnie sprawiedliwy, bowiem opiera się na pełnej zna-
jomości narodu i jego postępowania: %yIkrd>Ki (według dróg twoich)26. Wskutek 
bałwochwalstwa naród utracił poznanie Jahwe i obrał drogę życia niegodną 
ludu wybranego27. Skłonność do postępowania swoimi drogami była w Izraelu 
tak mocna, że prorok na wygnaniu został powołany na stróża, by zesłańców 
ostrzegać przed kroczeniem drogą bezprawia, i w ten sposób uratować lud od 
śmierci (Ez 3,18). Do obrońców Jerozolimy (reprezentują cały Izrael) prorok 

22  Podobna myśl pojawia się w Ez 5,8: ynIa-~G: %yIl:[‚ ynIn>hi (oto Ja [jestem] też przeciwko 
tobie), stąd wyrażenie %yIl:[‚ zawiera przede wszystkim myśl o „przeciwstawieniu się komuś”.

23  W tekście Ez 5,16 była mowa o posłanych „strzałach głodu”; są to wyrażenia opisujące 
„gniew” Jahwe, który niszczy ziemię i całe jej środowisko, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 204.

24  W tym kontekście sąd ów oznacza nie tylko wydanie wyroku, lecz i jego wykonanie (por. 
Ez 36,19), por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 249.

25  Izrael stał się przeciwnikiem Jahwe, jak niegdyś faraon, który sprzeciwiał się Jego woli 
(por. Wj 5–12).

26  W znaczeniu postępowania, które naznaczone było obrzydliwościami, por. W. Pikor, 
Rola ziemi w przymierzu Boga z Izraelem. Studium historyczno-teologiczne Księgi Ezechiela, Lu-
blin 2013, s. 101.

27  Izrael wykazał, że jego drogi nie pokrywały się z drogami Jahwe, które były ludowi pre-
zentowane w przepisach (Torze) oraz w nauczaniu prorockim.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



60	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

już nie został posłany, nie miał więc polecenia, by pouczać ich o konieczności 
odwrócenia się od nieprawości.

W miejsce wezwania do nawrócenia w tekście pojawia się zdecydowane 
stwierdzenie %yIl;[‚ yTit;nw> (i oddam tobie). Wyrażenie to pogłębia myśl po-
przedniej frazy o drogach narodu i wykazuje, iż całe postępowanie Izraela 
stanie się dla niego podstawą oskarżenia. Naród będzie wyłącznie obciążony 
swoimi przestępstwami. Takie postępowanie pozwoli mu rozpoznać, kim jest 
faktycznie w oczach Jahwe. Kres narodu28 będzie odpowiadał czynom, jakich 
się dopuszczał: %yItbo[]AT-lK (wszystkie obrzydliwości twe)29.

Ez 7,4

!Tea, %yIl:[‚ %yIk;rd> yKi lAmx.a, al{w> %yIl:[‚ ynIy[e sAxt-al{w>
`hwhy> ynIa]-yKi ~T,[.d:ywI !yy<h.Ti %kEAtB. %yIt;Ab[]Atw>

I  nie zmiłuje się oko Moje nad tobą, i  nie oszczędzę, lecz twe 
drogi tobie oddam, i obrzydliwości twe pośród ciebie się staną, 
i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe.

W. 4 jest ściśle powiązany z poprzednim i opisuje relacje Jahwe z naro-
dem30. Wypowiedź rozpoczyna fraza sAxt-al{w> (i nie zmiłuje). Czasownik sAx 
(zmiłować się, mieć litość)31 wystąpił już w tekście Ez 5,11 i wskazuje na brak 
dyspozycji narodu do przyjęcia miłosiernego działania Jahwe32. Pojawia się 
zatem tajemnica nieprawości, która buduje mur pomiędzy zbawczym działa-
niem Boga a postępowaniem ludzi33. Wypowiedzi z w. 4 nie można traktować 

28  „Kres” (koniec) nie będzie wynikiem przypadkowych zdarzeń, lecz „dokona się” na sku-
tek osobistej interwencji Jahwe, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 107.

29  Jahwe niejako złoży na głowy występnych wszystkie ich obrzydliwości (por. Ez 9,10; 11,21; 
16,43; 22,31), czyli obciąży ich pełną odpowiedzialnością za to, co się stało, por. D.I. Block, The 
Book of Ezekiel, t. I, s. 250.

30  Opis zawarty w ww. 3-4 pozbawiony jest stylu wypowiedzi typu „Dzień Jahwe” i bazu-
je na sformułowaniach uzasadniających sąd Jahwe, czyli odsłaniających występki ludu, por. 
W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 204.

31  W pierwotnym użyciu oznacza: być zmartwionym, patrzeć ze współczuciem, oszczędzać, 
por. WSHP I, s. 283–284.

32  Sytuacja, w jakiej znalazł się Izrael, nie była domeną jedynie ówczesnego pokolenia; podobne 
sytuacje zdarzały się wcześniej i później, prorok zatem wszystkich ostrzega przed zbytnią pewno-
ścią siebie i postępowania bez uwzględnienia woli Jahwe, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 226.

33  Ezechiel ujawnia, że Jahwe działał z całą wyrazistością, stąd Jego zdeterminowane dzia-
łanie nie zostało „złagodzone” jakąkolwiek oznaką miłosierdzia, por. D.I. Block, The Book of 
Ezekiel, t. I, s. 250.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,1-4)	 61

w takim sensie, iż Jahwe zabrakło cierpliwości i dlatego Jego oko nie „patrzy” 
z miłosierdziem34. To Izrael przesłonił się obrzydliwościami, tzn. znalazł sobie 
innego zbawiciela – bożka, który prowadził go do zagłady35.

Izrael stanął w obliczu podwójnego poznania. Na początku miał uświa-
domić sobie ogrom swych nieprawości, a proces ten wyrażają dwa czasowni-
ki: !Tea, (oddam) i !yy<h.Ti (się staną). To, do czego dopuścił się Izrael (obrzydli-
wości), staje się jego ciężarem. W zamyśle Jahwe postępowanie narodu miało 
być oddawaniem chwały Bogu, którą On przyjmował w sanktuarium. Tym-
czasem zamiast czynności przyjmowania, następuje praktyka oddalania, 
zwracania, a więc zerwania komunikacji36. To wszystko sprawia, że w na-
rodzie pojawiło się zło, wypierając tym samym obecność Jahwe w sercach 
ludu37. Ziemia Izraela utraciła swój blask i stała się pułapką zastawioną przez 
naród na samego siebie38.

Drugie poznanie będzie owocem pierwszego. Jahwe sprawi, że naród pozna 
ogrom swej nieprawości, nie doświadczy już bowiem Jego zbawczej obecności 
(miłosierdzia)39. Izrael uświadomi sobie fakt, iż utracił Jahwe, a tym samym owo 
poznanie Boga będzie dla niego już bezużyteczne (dla większości ludu)40, acz-
kolwiek okaże się zbawcze dla niewielkiej społeczności uratowanych41.

34  Ezechiel treści „teologiczne” prezentuje językiem zrozumiałym dla swego środowiska, 
stąd pojawiają się w jego tekstach liczne wyrażenia antropomorficzne i antropopatyczne, por. 
J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 90.

35  Izrael nie zdoła ukryć swych nieprawości, wprost przeciwnie, staną się one na zawsze 
ostrzeżeniem dla innych, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 181.

36  Zdecydowane działanie Jahwe ujawnia Jego autorytet we wszystkich dziedzinach życia 
Izraela, w tym również w aspekcie moralności, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 107.

37  Miara tego zła jest szczegółowo opisana w tekście Ez 24,7: Ponieważ krew jego jest pośrod-
ku niego; i stało się, na nagiej skale położyło ją, nie wylewało ją na ziemię, aby przykryć na nim 
proch.

38  Wspaniałość ziemi obiecanej i wielkość ludu Izraela całkowicie zależały od realizacji wa-
runków przymierza, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 91.

39  Tak jak lud postępował, tak też został przez Jahwe potraktowany, por. D.I. Block, The 
Book of Ezekiel, t. I, s. 250.

40  Zesłańcy tymczasem stali przed wyborem drogi; jedynie świadoma decyzja o wyrzecze-
niu się wszelkiej niewierności względem Jahwe pozwalała na powrót do relacji zbawczych z Pa-
nem, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 91.

41  Całość postępowania Jahwe prowadziła do poznania Pana; miało się ono dokonać pośród 
całego kraju oraz całego ludu (również tego przebywającego na zesłaniu), por. W. Zimmerli, 
Ezekiel 1, s. 204.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



62	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,1-4)

Obszerna mowa Jahwe (Ez 7,1-27) nie jest datowana, lecz stanowi zbiór 
sentencji, które są ostrzeżeniem nie tylko dla Izraela, lecz dla wszystkich lu-
dzi (każdej jednostki) wchodzących w osobiste relacje z Jahwe. Ezechiel jest 
świadkiem i uczestnikiem więzów osobowych łączących wybrańców z Jahwe. 
Nie tracąc swej tożsamości, prorok w niezwykle subtelny sposób przekazuje 
ludowi zamysł Jahwe, sam natomiast usuwa się w głęboki cień, tak jakby go 
w ogóle nie było. Pomimo tej dyskrecji jego rola była kluczową w czasach prze-
łomu. Nauka Jahwe skierowana do ludu znajdowała w całości swoją pierwot-
ną percepcję u Ezechiela: I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc (w. 1); owa 
formuła do mnie ujawnia ekskluzywny charakter mowy Pana. Trzeba podkre-
ślić ponownie, iż żadne słowo nie mogło dotrzeć do ludu bez pośrednictwa 
Ezechiela. Był „synem człowieczym” (w. 2), czyli reprezentantem wszystkich 
powołanych do wspólnoty z Jahwe (archetyp nowego człowieka i sługi Pana). 
Ezechiel staje niejako w opozycji do kraju Izraela (w. 2c), czyli do ludu prze-
kazanego pod sąd. Obciążony grzechami lud (obrzydliwości) nie był nawet 
wysłuchany, przemówiły jego czyny, których treści miał Jahwe pełne poznanie. 
W kwestii stosownego poznania dostrzega się również różnicę między ludem 
a prorokiem. Ezechiel „uzbrojony” doznanymi wizjami oraz wysłuchaniem 
wszystkich słów Jahwe otrzymał poznanie, które nie było udziałem Izraela. 
Przed takim poznaniem stał jednak naród (w. 4c); owo poznanie miało się 
tymczasem dokonać w zupełnie inny sposób w stosunku do poznania otrzy-
manego przez Ezechiela.

Dla proroka rzeczywistością trwałą przestała być ziemia Izraela, a stała się 
nią sfera przebywania chwały Jahwe, którą poznał w wizji (Ez 1). Emanujący 
w niej porządek wszystkich elementów stanowi zasadę harmonii egzystencji 
wszelkiego istnienia. Tej harmonii zabrakło w ziemi Izraela, stąd Jahwe zapo-
wiada kres nadchodzący na cztery krańce ziemi (w. 2d). Dar Jahwe – ziemia 
obiecana (mlekiem i miodem płynąca) przestała spełniać swoją misję. O ob-
liczu ziemi miał zadecydować Izrael, który został do „ziemi” przyprowadzo-
ny przez Jahwe (sługą był Jozue). Naród nie był zmuszony do jakichkolwiek 
czynności. Pozostał ludem wolnym, jak żaden inny naród; w tej wolności oraz 
w doświadczeniu Wyjścia miał stworzyć na ziemi sanktuarium dla Jahwe nie 
tylko w postaci świątyni, lecz nade wszystko w postaci ludu całkowicie odda-
nego Jahwe. Naród był powołany nade wszystko do przyjęcia dóbr, które były 
udziałem proroków – na wzór Izajasza, który dzielił się swym poznaniem Pana: 
Święty, Święty, Święty jest Pan Zastępów. Cała ziemia pełna jest Jego chwały (Iz 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,1-4)	 63

6,3b). Izajasz poznał, że cała ziemia jest pełna chwały Jahwe, czyli jej czterech 
krańców, tymczasem orędzie Ezechiela nie zawiera już tej dawki dynamizmu 
teologicznego, bowiem zapowiada, że cała ziemia (cztery krańce) pogrąży się 
w katastrofie spustoszenia.

Ziemia spełniała swoją misję wyłącznie wówczas, gdy była przyjaznym 
środowiskiem bytowania człowieka, miejscem nawiązywania relacji społecz-
nych, a nade wszystko środowiskiem relacji ze Stwórcą. Te cztery elementy 
(Bóg, jednostka, społeczność i ziemia) tworzą relacje, które decydują o ca-
łej egzystencji stworzenia. Głosząc kres „czterech krańców ziemi”, Ezechiel 
zapowiada kres tych relacji, a co zatem idzie, bezpiecznej egzystencji czło-
wieka i społeczności. Prorok uświadamia adresatom miarę nadchodzące-
go nieszczęścia, bowiem w uzupełnieniu mowy „o kresie ziemi” dodaje, że 
kres przychodzi również na Izrael (w. 3a). Ziemia, jednostka i społeczność 
tracą swoją tożsamość, pogrążając się w chaosie, czyli w niebycie. Taki Izrael 
przestaje być partnerem dla Jahwe. Naród stał się przeciwnikiem Pana, stąd 
w miejsce błogosławieństwa i łaskawości miał doznać gniewu Jahwe, a tym 
samym braku ochrony w obliczu nadchodzących nieszczęść zewnętrznych. 
Ten brak został w skrajnie dosadny sposób wyrażony w formule: I nie zmiłuje 
się oko Moje nad tobą, i nie oszczędzę (4a). Słowa te uprzedzają niejako wo-
łanie ginącego ludu w momencie szerzenia się śmierci (w środowisku obroń-
ców). Niewiarygodne katusze miały ostatecznie doprowadzić lud (ocalałych) 
do poznania prawdy. Cała historia Izraela stała pod znakiem popełnianych 
obrzydliwości. Ten „znak firmowy” ludu musiał być rozpoznany i uznany; był 
to nieodzowny warunek poznania Jahwe, które miało już znaczenie zbawcze. 
Brak miłosierdzia ze strony Pana nie miał charakteru trwałego, lecz był sy-
gnałem danym ludowi, że znalazł się na drodze bez Jahwe – była to droga do 
samounicestwienia.

Jahwe traktując partnersko Izrael przez całą historię dziejów przymierza, 
dawał ludowi wielokrotnie znaki, iż wszelkie odstępstwa prowadzą do kata-
strofy. Nie był jednak słuchany, o czym świadczy zwłaszcza misja Jeremiasza 
w Jerozolimie. Stąd zrozumiałe stają się szokujące słowa o braku miłosierdzia 
(w. 4), które jakby nie pasują do obrazu Boga pełnego litości (por. Ps 136). 
Bóg pozostaje zawsze ten sam (por. Hbr 13,8), jedynie człowiek się zmienia, 
a to skutkuje na relację z Bogiem. W ciągu dziejów Izrael doznawał głębokiej 
transformacji. W historii byli nieliczni władcy, reformatorzy, mędrcy i proro-
cy, którzy upominali się o poszanowanie prawa Jahwe, większość jednak ludu 
zadecydowała o innym kierunku postępowania, co doprowadziło naród na 
skraj katastrofy, której ponury obraz rysuje prorok.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



64	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

Ezechiel stał się również nauczycielem drogi-postępowania (%r,D,). Izra-
el wkroczył na złą drogę: i sądzić będę ciebie według dróg twoich (w. 3b); lecz 
twe drogi tobie oddam (w. 4b). Naród wyznaczył trakt (drogę), który określał 
standardy jego postępowania. Oznaczało to, że posiadał własny katalog zasad, 
praw i zwyczajów, które nie wynikały z zamysłu Jahwe. Izrael był w tym wy-
jątkowym położeniu, że nie musiał tworzyć oryginalnego prawodawstwa, bo 
to zostało mu dane. Niestety, lud uznał, że prawo Jahwe nie pozwala mu żyć 
zgodnie z oczekiwaniami, dlatego wkroczył na obce drogi wyznaczone przez 
obce ludy, a to wszystko prowadziło do katastrofy.

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 7,5-9)

Tekst Ez 7,5-9 zawiera kontynuację mowy Jahwe (ww. 2-4). Prorok po-
wtarza z w. 2 formułę: Tak powiedział Pan, Jahwe (w. 5a) i kończy formułą 
poznania: i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe, który uderza (w. 9d), która jest roz-
winięta o motyw eksplikacyjny (który uderza). W tekście brak bezpośredniej 
wzmianki o proroku (synu człowieczym), Ezechiel pozostaje jednak w dalszym 
ciągu pośrednikiem komunikacji Jahwe, zastosowana w w. 2 formuła rozciąga 
się bowiem na cały złożony fragment (ww. 2-17). Nowy „akapit” mowy Jahwe 
stanowi konieczną kontynuację podstawowych wywodów zawartych w ww. 
2-4, które koncentrowały się na tematyce kresu dotychczasowego „porządku” 
drogi życiowej Izraela.

Tekst Ez 7,5-9 można podzielić na następujące części:
w. 5a	 Formuła objawieniowa (mowa Jahwe)
w. 5b	 Orędzie katastrofy (nadejście zła/nieszczęścia)
w. 6	 Orędzie katastrofy (nadejście kresu)
w. 7a	 Orędzie katastrofy (los)
w. 7b	 Adresat mowy (mieszkaniec ziemi)
w. 7c	 Orędzie katastrofy (czas)
w. 7d	 Orędzie katastrofy (dzień)
w. 8a	 Orędzie katastrofy (teraz/wkrótce)
w. 8b	 Orędzie „uciszonych emocji”
w. 8c	 Orędzie sądu
w. 8d	 Orędzie zapłaty
w. 9a	 Orędzie katastrofy (brak zmiłowania)
w. 9b	 Orędzie zapłaty

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 7,5-9)	 65

w. 9c	 Orędzie samopoznania (obrzydliwości)
w. 9d	 Formuła poznania (rozwinięta)

Podobnie jak wcześniejszy fragment (ww. 2-4), również ten tekst (ww. 
5-9) zawiera napięcie dramatyczne w postaci zapowiedzi przychodzenia 
(aAB). Zbliżająca się interwencja Jahwe nie będzie odwleczona, lecz dokona 
się bArQmi hT[; (teraz – wkrótce), zatem za życia adresatów mowy, i będzie ich 
osobiście dotyczyła. W tej części wyroczni zaakcentowana została idea zła/
nieszczęścia, co widać na podstawie porównania początków obu części mowy 
Jahwe:

w. 2 w. 5
Koniec, przyszedł koniec Zło, jedynie zło, oto przychodzi

Podczas gdy w w. 2 zaakcentowany jest motyw kresu (wymiar czasowy), 
to w w. 5 dominuje temat nieszczęścia/zła (wymiar treściowy). Izrael został 
całkowicie „osaczony” przez Jahwe. Pan postępuje jak „doświadczony my-
śliwy”, który zagnał swoją ofiarę na miejsce bez wyjścia. W centrum wypo-
wiedzi prorok wprowadza motyw antropopatyczny: wyleję uniesienie Moje na 
ciebie i uśmierzę gniew Mój na tobie (w. 8b). W ten obrazowy sposób prorok 
wyjaśnia, że zaplanowane przez Jahwe działanie zostanie doprowadzone do 
pełnego skutku. Nie ma tu mowy o zawieszeniu działania, względnie miej-
sca na inicjatywę ze strony Izraela. Lud identyfikowany z mieszkańcami zie-
mi (#r<ah bveAy) nie został nazwany nawet Izraelem, a jedynie społecznością 
osiedloną na określonym terytorium. Ten lud nie jest już ludem Jahwe, bo-
wiem jego przyszłość wyznaczała perspektywa totalnej katastrofy, nieszczęścia 
ponaglanego nieszczęściem, a do tego fatalny los (w. 7a), sąd, odpłata (w. 8); 
w końcu nastąpi „poznanie”. Pierwsze „poznanie” dotyczyć miało prawdy ludu 
o samym sobie: i obrzydliwości twe pośród ciebie się staną (w. 9c). W ten spo-
sób naród pozna kim był w rzeczywistości. Nie tylko wartość jego czynów, 
lecz również dążeń, zamiarów i planów została zdemaskowana i określona 
terminem hb[eAT (obrzydliwości). Za taką postawę czekała Izrael sprawiedli-
wa odpłata: i oddam tobie wszystkie obrzydliwości twe (w. 8d). Na tym etapie 
jednak nie kończy się poznanie Izraela – to pierwsze poznanie miało jedynie 
przygotować do właściwego poznania: i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe, który 
uderza (w. 9d). Nie chodziło o poznanie teoretyczne, lecz o poznanie życio-
we (pochodzące z doświadczenia). Jahwe od początku dawał się poznać jako 
Bóg miłości i przebaczenia, jako Bóg zbawienia (Rdz – Pwt), lecz w kontekście 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



66	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

dziejów Izraela w czasach Ezechiela, dokonać się miało poznanie w oparciu 
o szczególną interwencję Jahwe nazwaną: hK,m; hwhy> ynIa] (Jahwe, który uderza). 
Chodzi o niezwykle dynamiczne wkroczenie Pana w dzieje narodu, które bę-
dzie miało decydujące znaczenie o jego przyszłości. Owa „pieczęć” działania 
Jahwe zostanie głęboko wyciśnięta na obliczu narodu i spowoduje nie tylko 
proces destrukcji (katastrofa/sąd), lecz i odnowy. „Uderzenie” Jahwe ostatecz-
nie będzie miało charakter zbawczy dla Izraela.

Komentarz egzegetyczny (Ez 7,5-9)

Ez 7,5

`hab hNEhi h[‚r tx;a; h[‚r hwIhy> yndoa] rm:a hKo

Tak powiedział Pan, Jahwe: Zło, jedynie zło, oto przychodzi

Formuła wprowadzająca do w. 5 informuje o początku nowej, małej jed-
nostki literackiej (ww. 5-9)42, która kontynuuje temat „przychodzenia” (hab), 
czyli bliskiej realizacji interwencji Jahwe; tym razem chodzi o „zło”43. Tak 
częste odwoływanie się do autorytetu „Pana, Jahwe” (hwIhy> yndoa]) podtrzymu-
je napięcie całego opisywanego dramatu nie tylko w sensie literackim, lecz 
również dziejowym. Zamiast błogosławieństwa, Jahwe zapowiada nadejście 
zła (h[‚r)44. Jest to sumarycznie wyrażona treść tego, czego mają oczekiwać 
obrońcy Jerozolimy. W splocie różnorodnych wydarzeń nie widać żadnego 
pozytywnego epizodu. Wyrocznia ujawnia ten fakt i zapewnia, że dla czynią-
cych zło przygotowane jest jedynie zło (h[‚r tx;a;)45. Owo zło Izrael sam so-
bie zgotował, o czym pisał prorok już wcześniej: I będą pamiętali ocaleni wasi 
o Mnie wśród narodów, do których będą uprowadzeni, ponieważ złamię serce 
ich niewierne, które opuściło Mnie, a oczy ich niewierne – za bożkami, i będą 

42  Treściowo ta formuła odnosi się do poprzednich wypowiedzi, zawiera jednak niuanse, 
które ją odróżniają od kontekstu, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 107.

43  Owo zło może oznaczać: nieszczęście, niepowodzenie, złość, złośliwość, por. J. Homerski, 
Księga Ezechiela, s. 91.

44  Formuła h[‚r tx;a; h[‚r jest semityzmem, który ma swe analogie w innych tekstach, 
np. Jr 4,20: rb,v,-l[; rb,v, (klęska za klęską).

45  Liczebnik tx;a; (jeden) może również oznaczać ostateczny (por. 1 Sm 26,8), czyli „pełną 
miarę”, tu: „miarę zła”, stąd tekst zapowiada nastanie początku czasu nieodwracalnego karania 
Bożego oraz całkowitego zniszczenia, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 91.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,5-9)	 67

czuli odrazę przed sobą z powodu zła, które czynili, wszystkie swe obrzydliwości. 
I poznają, że Ja, Jahwe, nadaremnie nie mówiłem, że uczynię na nich to zło (Ez 
6,9-10). Faktycznie to nie Jahwe odpłaca złem za zło46, lecz Izrael, odwracając 
się od Boga, sprowadza na siebie okrutny los.

Ez 7,6

`haB hNEhi %yIlae #yqIhe #QEh; aB aB #qE

Koniec przyszedł, przyszedł ten koniec, skończył się [wzbudził] 
przeciw tobie, oto nadchodzi.

W. 6 stanowi niejako refren zawierający motyw przewodni całej wypowie-
dzi. Jego budowa opiera się na potrójnym użyciu dwóch rdzeni: #q i ab47, przy 
czym pierwszy z nich, obok formy rzeczownikowej, występuje jeszcze w roz-
budowanej formie czasownikowej #yqIhe (skończył się, przebudził się)48. Koniec, 
o którym donosi wypowiedź, ujęty jest niemalże w formie spersonifikowanej, 
zachowuje się bowiem jak istota żywa, która się przebudza49. To właśnie Izra-
el przebudził się, czyli wzbudził łańcuch działań, które dotychczasowy status 
narodu doprowadza do kresu. Tym samym utracona zostaje uprzywilejowana 
relacja ludu z Jahwe.

Ez 7,7

 ~AYh; bArq t[eh aB #r<ah bveAy ^yl,ae hrypiC.h; haB
`~yrIh dhe-al{w> hmWhm.

Przyszedł los na ciebie, mieszkańcu ziemi, przyszedł czas, bliski 
dzień wrzawy, a nie radosnego okrzyku (na) górach.

46  Zło (h[‚r) to pierwsze określenie z serii aż sześciu (ww. 5-7), które ujawniają wydarze-
nia, przed jakimi stał lud, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 251.

47  Formuła aB #qE ma swoją analogię w w. 10 hab hNEhi ~AYh; (w nawiązaniu do dnia = ~AYh 
z w. 7), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 207.

48  Prorok nawiązuje tu do w. 2, podkreślając znaczenie myśli o „końcu”, czyli o nieuchron-
nie nadchodzącym karzącym sądzie Jahwe, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 91.

49  Nawiązuje również do myśli o przebudzeniu się przyrody i wydaniu dojrzałego owocu 
(por. Am 8,2), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 182.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



68	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

Obserwujemy tu – podobnie jak w poprzednich wersetach – motyw 
„przychodzenia” (haB). Trudność sprawia tłumaczenie terminu hrypiC.h;. Po-
jawia się on zaledwie w trzech tekstach BH (Iz 28,5; Ez 7,7.10). Izajaszowe 
użycie – diadem (korona)50 – nie pasuje do kontekstu wypowiedzi Ezechiela. 
W tłumaczeniach przeważa opinia, iż wyraża on ideę losu (złego). Ów „los” 
przychodzi bowiem na mieszkańca ziemi (#r,ah)51. Mamy tu nawiązanie do w. 
2, gdzie jest mowa o końcu, jaki ma objąć cztery krańce ziemi. Mieszkaniec 
ziemi (w. 7) reprezentuje wszystkich Izraelitów. Jahwe przemawia tu jak do 
Adama (Rdz 2–3), który również reprezentował (przyszłą) społeczność ludz-
ką. Z zestawienia treści w. 7 z całym kontekstem (Ez 7,1-10) wynika, że termin 
hrypiC.h; można traktować niemal synonimicznie do #Qeh; (koniec).

Obok informacji topograficznej (#r,ah) pojawiają się w w. 7 również 
wzmianki o charakterze demograficznym: #r<ah bveAy (mieszkańcu ziemi)52 
i chronologicznym: ~AYh; bArq t[eh aB (przyszedł czas, bliski dzień). Motyw 
czasu i dnia występował już w tekście Ez 4,10, lecz odnosił się do czynności 
symbolicznej, poleconej przez Jahwe do wykonania prorokowi. Wspólnym 
mianownikiem obu wypowiedzi jest działanie Boże, które określa czas i dzień 
wydarzeń mających istotne znaczenie dla losu człowieka53.

Nastanie „dnia” nie jest ideą nową54. Zapowiadali go już prorocy w poprzed-
nich epokach (Amos, Joel, Sofoniasz, Izajasz). Sam Ezechiel pisze o dniu Jahwe 
w tekście Ez 30,355. W tym określeniu kryje się głęboka myśl – przekonanie o pla-
nowym działaniu Jahwe, które jest skuteczne, a dla dziejów ludzkości ma charak-
ter przełomowy. W obliczu takiego właśnie działania stali obrońcy Jerozolimy. 
W w. 7 dzień zyskał przymiot hmWhm. (wrzawy)56. Ezechiel pojęcia tego używa 
jeszcze w tekście Ez 22,5, określając nim Jerozolimę. Miasto pełne wrzawy pozba-

50  W owym dniu Jahwe Zastępów będzie koroną chwały (tr:ypic.liw>) i ozdobnym diademem 
dla Reszty swego ludu (Iz 28,5); ten termin hebrajski oznacza coś splątanego, wieniec, koronę, 
a w sensie przenośnym: zły los, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 91.

51  W. 7 prezentuje ogólny opis „Dnia Jahwe”, który ma niebawem nadejść, por. W. Zimmer-
li, Ezekiel 1, s. 205.

52  Mieszkańcy zostali ujęci w kontekście ich oryginalnego środowiska zamieszkania, por. 
F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, t. I: Kapitel 1–24 (Neuer Stuttgarter Kommentar. Altes Testa-
ment 21/1), Stuttgart 2002, s. 130.

53  Ezechiel jest pierwszym prorokiem, który łączy temat kraju/ziemi Izraela z tematem całej 
ziemi, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 226.

54  Termin ~Ay (dzień) występuje 2304 razy w BH, z tego 108 razy w Księdze Ezechiela, por. 
R. Rumianek Księga Ezechiela. Tłumaczenie i komentarz, Warszawa 2009, s. 76.

55  Wyrażenie to zapowiada rozstrzygającą interwencję Jahwe, która dokona sprawiedliwego 
osądu, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 108.

56  Termin hmWhm. znaczy: przerażenie, konsternacja, panika, popłoch, por. WSHP I, s. 519.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,5-9)	 69

wione było pokoju Bożego, harmonii i porządku społecznego. Brak było w nim 
charakterystycznych okrzyków w górach (~yrIh dhe), czyli przejawów wyzwolenia 
się radości z ust ludzi odczuwających bezpieczeństwo i zadowolenie z owoców 
pracy własnych rąk. Taka ekspresja wyzwalała się np. podczas radosnych świąt 
dziękczynienia za plony, czy podczas innych uroczystości57. Wrzawa Jerozolimy 
wskazywała na jej stan całkowitej destrukcji oraz braku sił normalizujących sytu-
ację58, którymi mogły być jedynie moce płynące z powrotu do Jahwe59.

Ez 7,8

 %yTij.p;v.W %B yPia; ytiyLekiw> %yIl;[‚ ytimx] %APv.a, bArQmi hT[;
`%yItAb[]AT-lK tae %yIl;[‚ yTit;nw> %yIkrd>Ki

Teraz – wkrótce – wyleję uniesienie Moje na ciebie i uśmierzę 
gniew Mój na tobie; i będę sądził cię według dróg twoich, i od-
dam tobie wszystkie obrzydliwości twe.

Zastosowane w tekście napięcie chronologiczne bArQmi hT[; (teraz – wkrót-
ce) tworzy sumaryczne zestawienie dotychczasowych zapowiedzi o nadcho-
dzących wydarzeniach, które były zapowiadane w stosownych formułach: te-
raz koniec (nadchodzi) (w. 3)60 oraz bliski dzień wrzawy (w. 7)61. Dla Izraela nie 
było już czasu spoczynku, czy też jakiegokolwiek wyboru. Wszystko było już 
zadekretowane i nieodwołalnie miało się dokonać. Używając formuły: teraz – 
wkrótce, prorok wskazuje na los narodu, mając na myśli obrońców Jerozolimy62. 
Jahwe nie będzie już słuchał wołania jej mieszkańców63. Nie powtórzy się sytu-

57  Por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 182.
58  Motyw ten mógł być inspirowany tekstem Iz 22,2: o pełne zgiełku, miasto wrzaskliwe, sto-

lico rozbawiona? Twoi zabici nie legli od miecza ani nie zginęli na wojnie, por. D.I. Block, The 
Book of Ezekiel, t. I, s. 253.

59  Wszystkie zastosowane przez proroka sformułowania mają charakter synonimiczny i wska-
zują na sąd i zagładę, jaka miała nastąpić w Jerozolimie, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 91.

60  Nadejście Bożego sądu jest już wydarzeniem nieodwracalnym, por. J. Homerski, Księga 
Ezechiela, s. 92.

61  Por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 205.
62  Ezechiel jako teolog dziejów Izraela wszystkie zdarzenia, w których uczestniczy Izrael 

(mieszkańcy Jerozolimy), widzi w kontekście interwencji Jahwe.
63  W. 8 zawiera paralelizm poetycki, w którym pierwszy człon obejmuje motywy odnoszące 

się do Jahwe (Moje uniesienie, Mój gniew), a drugi – do ludu (twoje drogi, twe obrzydliwości), por. 
L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 108.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



70	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

acja z okresu sędziów, gdy w obliczu ucisku, lud wołał i kajał się przed Jahwe, 
a Ten posyłał wybawcę, który rozprawiał się z wrogami64. Odniesienie Boga do 
Izraela w epoce Ezechiela charakteryzują dwa określenia: ytimx] (uniesienie)65 
i yPia; (gniew)66. Oba już wielokrotnie były użyte przez proroka (pierwszy: Ez 
3,14; 5,13.5; 6,12; drugi: Ez 5,13; 15,7), stanowią więc motyw przewodni wielu 
wypowiedzi, które w stopniowy sposób „oswajają” Izrael z nowym odniesie-
niem się Boga do niego.

Zachowanie Jahwe charakteryzują dwa czasowniki: wyleję i uśmierzę, 
przy czym drugi, ytiyLekiw> (i uśmierzę), już wcześniej występował w podob-
nym kontekście (Ez 5,13; 6,12)67, natomiast pierwszy czasownik, %APv.a, (wy-
leję), w tym użyciu pojawia się po raz pierwszy i obrazowo prezentuje po-
stawę Jahwe, porównując ją do wylewającej się gorącej substancji z jakiegoś 
naczynia, która dokonuje zniszczenia obiektu zalewanego68. Intensywność 
tej wypowiedzi przypomina tekst Ez 5,13, w którym uspokojenie gniewu 
Jahwe miało nastąpić na skutek efektów karania (pustynia i pośmiewisko), 
natomiast według w. 8 uśmierzenie gniewu dokona się podczas sądzenia. 
Tymczasem tekst Ez 7,3 stwierdza, iż Jahwe wysyła swój gniew, a powodem 
tego działania są „obrzydliwości”. W końcowej swej frazie ww. 3 i 8 są niemal 
identyczne treściowo69.

Ez 7,9

 %yIt;Ab[]Atw> !Tea, %yIl:[‚ %yIk;rd>Ki lAmx.a, al{w> ynIy[e sAxt-al{w>
`hK,m; hwhy> ynIa] yKi ~T,[.d:ywI !yy<h.Ti %kEAtB.

64  Okres sędziowski należał do wstępnej epoki dziejów Izraela w ziemi świętej i był przy-
gotowaniem do wprowadzenia władzy królewskiej, tym samym Izrael upodobnił się do innych 
ludów pod względem politycznym, co często prowadziło do odstępstw na tle religijnym, por. 
G. Fohrer, Storia della religione israelitica, Brescia 1985, s. 305–332.

65  Motyw uniesienia pojawia sie we wszystkich partiach Księgi Ezechiela (poza Ez 40–48), 
por. Ez 5,13.15; 6,12; 7,8; 8,18; 9,8; 13,13.15; 14,19; 16,38.42; 19,12; 20,8.13.21.33.34; 21,22; 
22,20.22; 23,25; 24,8.13; 25,14.17; 30,15; 36,6.18; 38,18.

66  W w. 3 prorok pisał o „gniewie” posłanym przez Jahwe, natomiast w w. 8 o uśmierzeniu 
gniewu, tym samym Ezechiel prezentuje pełny proces Bożego działania.

67  Ezechiel ponownie stosuje wyrażenia typu antropopatycznego.
68  G. Abramson, Colloquialisms in the Old Testament, „Semitics” 2 (1972), s. 7–8.
69  Motyw obrzydliwości (hb[eAT) strukturuje cały fragment Ez 7, który charakteryzuje nie-

godne odniesienie Izraela do Jahwe i Jego przymierza, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 107.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,5-9)	 71

I nie zmiłuje się oko Moje, i nie oszczędzę, według dróg twoich, 
tobie oddam i obrzydliwości twe pośród ciebie się staną, i pozna-
cie, że Ja (jestem) Jahwe, który uderza.

Werset ten jest niemal dokładnym powtórzeniem wypowiedzi zawartej 
w w. 470. Wyjątek stanowi opuszczenie (obecnej w w. 4a) formy %yIl;[‚ (nad 
tobą) oraz dodanie na zakończenie stwierdzenia hK,m; (który uderza)71. W. 9 to 
swoista pieczęć całego fragmentu (Ez 7,1-9). Nie tylko informuje o odniesieniu 
Jahwe do ludu (i nie zmiłuje się oko Moje, i nie oszczędzę)72 w związku z jego 
obrzydliwościami (takie były drogi Izraela)73, lecz równocześnie zapowiada 
gwałtowne działanie (uderzenie), niejako przybicie pieczęci, które o wszystkim 
rozstrzyga74. Będzie to również sposobność do poznania Jahwe75.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,5-9)

Rozpoczynając w. 5 od słów: Tak powiedział Pan, Jahwe, prorok przy-
pomina, że mówiącym jest nieustannie Jahwe, którego autorytet stoi za 
każdym słowem wyrażonym w zrozumiałej dla czytelnika szacie. Izrael wi-
nien jeszcze bardziej wytężyć uwagę. Ponury obraz rzeczywistości wyrażają 
słowa kolejnej części wypowiedzi Pana: Zło, jedynie zło, oto przychodzi (w. 
5a). Podobnie jak we wcześniejszych frazach jest tu mowa o przychodzeniu 
(Por. w. 2). Temat ten niejako nadaje właściwy rytm wypowiedzi. Zło jest 
przeciwieństwem dobra, które znamionowało dzieło stworzenia: A Bóg wi-
dział, że były dobre (Rdz 1,10). W miejsce pierwotnego dobra (bAj) miało 
przyjść zło (h[‚r). Złowieszcze przychodzenie zła oznaczało zatem nasta-

70  Powtórka motywu zmierza do utrwalenia w czytelniku przekonania o skuteczności słowa 
Bożego i realizacji wszystkich zapowiedzi prorockich, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 92.

71  Czasownik hkn (zostać ugodzonym, uderzyć, porazić, ugodzić) należy zarówno do słowni-
ka militarnego, jak i życia codziennego, por. WSHP I, s. 656.

72  To działanie w konkrecie zostało opisane w tekście Ez 9,5: A owym powiedział, (doszło to) 
do moich uszu: Idźcie do miasta po nim i uderzajcie; nie zmiłuje się oko wasze i nie oszczędzi, por. 
L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 108.

73  Temat ten w innej formie gramatycznej występuje już w w. 4 (twe drogi tobie oddam), por. 
M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 183.

74  Los Izraela zostanie rozstrzygnięty zdecydowaną interwencją Jahwe, por. D.I. Block, The 
Book of Ezekiel, t. I, s. 254.

75  Dla występnych nie będzie to poznanie Jahwe-Zbawcy, lecz poznanie Sędziego (przeciw-
nika), por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 228.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



72	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

nie procesu odwrotnego do dzieła stworzenia i prowadziło do całkowitej 
destrukcji.

Zgodnie z obietnicami danymi rodakom Izrael miał cieszyć się wolnością 
i dobrobytem, zamieszkując ziemię darowaną mu przez Jahwe. Przychodzące zło 
położy kres wszystkim tym dobrom. Naród przez swą nieprawość niejako wzbu-
dził moce zła, które z całym impetem uderzyły w jego egzystencję (w. 6).

Ww. 5-9 zawierają orędzie katastrofy, którą mieszkańcy ziemi (w. 7b) ścią-
gnęli na siebie. Izrael poznał swoje ograniczenie, nie mógł być panem ziemi, 
nie będąc równocześnie całkowicie podległym Jahwe. Naród znalazł się w wi-
rze powszechnego zamieszania, które bezpośrednio dotknęło podstawy jego 
egzystencji. Ezechiel nazywa to formułą: Przyszedł los na ciebie (w. 7a). Zostały 
wyzwolone siły zła, które nadawały treść „dniu”, czyli obecnemu czasowi; na-
stąpiło teraz (hT[;) o znaczeniu rozstrzygającym (w. 8). Treści owego „teraz” nie 
mogą odczytać obrońcy miasta, dla których zmaganie ograniczało się do walki 
z obcym najeźdźcą. Prorok ujawnia tymczasem głębsze warstwy treściowe wy-
darzeń dokonujących się w owym „teraz”. Najbardziej aktywnym w tym „dniu” 
(w. 7d) był Jahwe i ten fakt miał błogosławione znaczenie dla Izraela. Lud nie 
był pozostawiony na pastwę zewnętrznego wroga, który faktycznie postępował 
bez litości. Choć sam Jahwe przedstawiał swe odniesienie do ludu w podob-
nych tonach (ww. 4.9), nie oznaczało to jednak, że tak faktycznie się do niego 
odnosił, bowiem zawsze był miłosierny i litościwy, natomiast sprzeciwiał się 
wszelkim formom odstępstw od ustanowionego porządku. Jahwe był jedynym 
obrońcą tego porządku i miał w sobie moc do tego, by go na nowo przywrócić 
w życiu Izraela, a faktycznie na nowo go stworzyć. Usunięcie zła zostało opisane 
w sposób obrazowy: wyleję uniesienie Moje na ciebie i uśmierzę gniew Mój na 
tobie (w. 8b). Zmiana nie dokona się bezboleśnie. Lud głęboko odczuje kon-
sekwencje swej nieprawości. Wytyczone przez Izrael drogi postępowania nie 
prowadziły do celu, lecz coraz bardziej oddalały naród od Jahwe.

Izrael potrzebował potężnego impulsu, by powstać z letargu obojętności 
na sprawy Jahwe. Ezechiel zwraca na to uwagę, kończąc tę część mowy zapew-
nieniem: i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe, który uderza (w. 9d). Naród nie mógł 
liczyć na bezkarność. Jako jedyny lud związał swoje dzieje (w sposób istotny) 
z objawiającym się Jahwe. Uderzenie (hK,m;), na które się naraził, będzie miało 
wielorakie konsekwencje. Jahwe prezentuje się jako wojownik względnie ko-
wal, który nadaje nowy kształt obrabianemu materiałowi. Uderzenie Jahwe 
całkowicie zmieni Izrael. Zostanie usunięta obrzydliwość postępowania ludu 
oraz jego skłonność do bałwochwalstwa. Całe zło zostanie pochłonięte od 
uderzenia Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 7,10-18)	 73

Dosadny język wypowiedzi Ezechiela został dostosowany do potrzeb czy-
telników. Nie był to czas spokoju i kontemplacji dóbr ofiarowanych przez Pana. 
„Sielanka” czasów patriarchalnych była czymś całkowicie zapoznanym. Jahwe 
nie miał bezpośredniej komunikacji z ludźmi dzierżącymi brzemię odpowie-
dzialności. Przywódcy ludu kroczyli drogą występków. Nosili w sobie zafał-
szowany obraz Pana, dając posłuch fałszywym prorokom (Ez 13). Ezechiel 
pisząc o zbliżającej się katastrofie, chce nade wszystko pouczyć o katastrofie 
samego ludu. Jego życie okazało się jednym wielkim pasmem nieszczęść. Każ-
de odstępstwo od Jahwe było katastrofą, prowadziło do osądu i wykluczenia. 
Izrael okazał zupełną bezsilność wobec pokusy odstępstwa od prawa Jahwe. 
Stał się ofiarą swej namiętności, którą wykorzystały obce ludy. To one postępo-
wały bez litości, a w konsekwencji prowadziły do definitywnego unicestwienia 
Izraela. W tekście Ezechiela postępowanie Jahwe wydaje się być niemal iden-
tyczne z postępowaniem obcych ludów. Podobieństwa te jednak są wyłącznie 
powierzchowne. Jahwe miłował swój lud, natomiast obce ludy go nienawidziły 
i dążyły do wykorzystania jego potencjału dla własnych korzyści. Jahwe tym-
czasem nie potrzebował Izraela. Wszystko, co czynił dla ludu, wynikało z Jego 
miłosierdzia, stąd stan „braku litości” miał charakter pedagogiczny i był inną 
formą okazania prawdziwej litości Izraelowi.

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 7,10-18)

Większość uczonych uznaje tekst Ez 7,10-27 za w miarę spójną jednostkę 
literacką, której tematyka dotyczy upadku Judy. Można w tym fragmencie 
jednak wyróżnić dwa uzupełniające się wzajemnie motywy. Pierwszy to opis 
upadku społecznych struktur i widmo śmierci (ww. 10-18), a drugi ukazu-
je upadek materialny Judy (ww. 19-27). W oparciu o te przesłanki ten frag-
ment mowy Jahwe będzie analizowany w dwóch częściach. Ww. 10-18 nie 
zawierają formalnych elementów wyraźnie wyróżniających go z kontekstu 
Ez 7,1-27. Fragment inicjuje fraza: Oto ten dzień, oto przychodzi (w. 10a), 
a kończy zdanie: Opaszą się w wory i okryje ich strach, i na wszystkich obli-
czach (będzie) wstyd, i na wszystkich ich głowach (będzie) łysina (w. 18). Na 
początku pojawia się zapowiedź nastania dnia, a następnie w mowie jest za-
prezentowany stan duchowy Izraela (pycha, przemoc), który wykluczał lud 
ze współpracy z Jahwe, stąd wszelkie podejmowane wysiłki nie przynosiły 
żadnych owoców (w. 12), a życie ich „twórców” zmierzało do śmierci (ww. 
13.15) lub rozproszenia (w. 16); wszyscy doznają całkowitej bezsilności (ww. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



74	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

17-18). Lud spotkał się z gniewem Jahwe – była to forma Jego odpowiedzi na 
popełniane zło (w. 14).

Tekst Ez 7,10-18 można podzielić na następujące części:
w. 10a	 Zapowiedź nadejścia „dnia”
w. 10b	 Trzy faktory „dnia” (los, laska, pycha)
w. 11a	 Izrael łupem wrogów zewnętrznych
w. 11b	 Brak jakiejkolwiek nadziei
w. 12a	 Nadejście „czasu” i „dnia”
w. 12b	 Wezwanie do powstrzymania się od handlu
w. 12c	 Nadejście gniewu
w. 13a	 Nieodwracalny proces destrukcji życia społecznego
w. 13b	 Życie bez mocy
w. 13c	 Nieodwracalny charakter wizji
w. 13d	 Nieprawość prowadząca do śmierci
w. 14a	 Tragiczne położenie obrońców Jerozolimy
w. 14b	 Gniew Jahwe
w. 15a	 Miecz, zaraza
w. 15b	 Topografia zagłady (to, co na zewnątrz)
w. 15c	 Głód
w. 15d	 Topografia zagłady (dom)
w. 15e	 Topografia zagłady (pole)
w. 15f	 Miecz
w. 15g	 Topografia zagłady (miasto)
w. 15h	 Głód i zaraza
w. 16a	 Ucieczka ocalonych
w. 16b	 Topografia ucieczki (góry)
w. 16c	 Wewnętrzne poruszenie
w. 17a	 Powszechne odrętwienie (opadłe ręce)
w. 17b	 Powszechne odrętwienie (niesprawne kolana)
w. 18a	 Zewnętrzny wygląd obrońców (wory)
w. 18b	 Wewnętrzny obraz obrońców (strach i wstyd)
w. 18c	 Zewnętrzny wygląd obrońców (łysina)

Mowa Jahwe zawiera zapowiedź nadejścia „dnia” (w. 10a), którego przyjście 
było czymś nieuniknionym (w. 12a). Będzie to czas (t[eh) przełomu. Koloryt ży-
cia codziennego ustanie (w. 12b), nadejdzie całkowita destrukcja życia społecz-
nego (w. 13a). Położenie obrońców będzie dramatyczne. Ludzie nie będą zdolni 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,10-18)	 75

do jakiegokolwiek skutecznego wysiłku, a obrońcy zostaną przezwyciężeni przez 
miecz, zarazę i głód (w. 15a). Nad Izraelem zaciąży gniew Jahwe (w. 14b)76, lud 
bowiem utracił predyspozycję do słuchania Pana, jedynie prorok miał zrozu-
mienie wydarzeń (wizja), które prowadziły do zagłady, względnie do ucieczki 
ocalonych. Nie było już żadnego bezpiecznego miejsca dla Izraela (ww. 15-16). 
Dla ludu zgasła nadzieja na ratunek, został on bowiem wydany w ręce obcych 
zdobywców (w. 11a), którzy w sposób realny zmienią obraz życia społecznego 
Izraela. Lud nie będzie zdolny do jakiegokolwiek funkcjonowania, nastąpi peł-
ne odrętwienie (w. 17). Zaistniały proces zmieni zewnętrzny wygląd obrońców: 
Opaszą się w wory […] i na wszystkich ich głowach (będzie) łysina (w. 18a.c), bę-
dzie to jednak uzewnętrznienie spustoszonego wnętrza każdego z mieszkańców: 
i okryje ich strach, i na wszystkich obliczach (będzie) wstyd (w. 18b).

Komentarz egzegetyczny (Ez 7,10-18)

Ez 7,10

`!AdZh; xr:P hJ,M;h; #c hrpiC.h; hac.y hab hNEhi ~AYh; hNEhi

Oto ten dzień, oto przychodzi, wyszedł los, zakwitła laska, wy-
rosła pycha.

Wypowiedź nawiązuje do motywu „dnia”77 poruszonego już w w. 7 i to 
w kontekście „losu” (złego)78. Zawiera ona w sobie sporo dynamizmu po-
przez użycie czasowników ruchu: hab (przychodzi)79, hac.y (wyszedł) oraz sił 
natury: #c (zakwitła)80, xr;P (wyrosła). Zastosowane wyrazy ujawniają głę-

76  Ww. 14-17 precyzują sposób, w jakim będą karani grzeszni, por. K.-F. Pohlmann, Das 
Buch des Propheten Hesekiel (Ezechiel). Kapitel 1–19 (Das Alte Testament Deutsch 22,1), Göt-
tingen 1996, s. 119.

77  Temat „dnia” zastępuje wielokrotnie wcześniej wspominany motyw „końca”, por. 
D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 255.

78  W. 10 nawiązuje do idei zawartej w ww. 6-7a, choć nie posiada on typowego wprowadze-
nia, stanowi natomiast kontynuację wcześniejszych wyroczni występujących w kontekście idei 
„Dnia Jahwe”, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 108.

79  Motyw „Dnia Jahwe”, cytowany przez Ezechiela w skróconej formie, zaznacza dobitnie 
pewność nastania sądu Jahwe, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 207.

80  Zarówno graficznie, jak i ideologicznie widać podobieństwo między czasownikiem #yq 
(letnie żniwo; Por. Am 8) a terminem #Qeh; (koniec; Por. 7,2.3.6), stąd metafora o kwitnącej lasce 
nabiera szczególnej wymowy, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 228.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



76	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

bokie procesy, jakie dokonywały się na terenie ziemi Izraela. Znajdowała się 
ona w obliczu przemian, na które lud nie miał już żadnego wpływu. Stał się 
przedmiotem oddziaływania sił zewnętrznych, które zadecydowały o jej losie 
(hac.y). Los można utożsamić z treścią owego dnia (~AYh;). W. 10a wyraża pod-
stawową myśl o nieodwołalnym charakterze nadchodzących zmian, których 
gwarantem był Jahwe.

Idea zakwitnięcia laski przywodzi na myśl historię laski Aarona (Lb 17,23); 
nie wydaje się jednak, by Ezechiel sięgał w w. 10 do tego motywu. Znajdują-
ca się w Arce Świadectwa laska Aarona była znakiem obecności Jahwe w na-
rodzie oraz symbolem pokonania wszystkich przeciwników (wewnętrznych 
i zewnętrznych). Tymczasem Izrael pozbył się tej opiekuńczej obecności. 
Kwitnąca laska (hJ,M;h; #c)81 prezentuje obecnie wszystkie te siły, które będą 
działały na jego niekorzyść82. Jahwe do realizacji tego celu użyje wojsk babi-
lońskich83.

Wypowiedź kończy zapewnienie o pysze (!AdZh;)84, która wyrosła. To je-
dyny tekst Ezechiela zawierający ten termin85. Trzykrotnie natomiast stosuje 
go Jeremiasz (Jr 49,16; 50,31.32) – zawsze w kontekście stawianych zarzutów 
obcym ludom (Edom, Babilon). Jahwe posługuje się owym zuchwalstwem 
(pychą) wrogów Izraela, na tym etapie dziejów były to bowiem przydatne pre-
dyspozycje do realizacji planów Bożych86. Naród był osaczony87. Z woli Jahwe 
nadchodził dzień, w którym obce ludy wykażą swą moc i pychę88.

81  Termin hJ,Em; (laska) przypomina słowo hJ,mu (Ez 9,9), które oznacza: załamanie, przekręt, 
przewrotność. To porównanie może rzucić światło na lepsze rozumienie tekstu Ezechiela, por. 
D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 257.

82  Zastosowane przez Ezechiela porównanie zmierza nade wszystko do wykazania faktu, iż 
nastaje już czas Bożego dopustu, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 92.

83  Prorok odwołując się do zasad natury, wskazuje na proces „dojrzewania” narodu do osą-
dzenia go sprawiedliwie, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 207.

84  Termin hJ,Em; (laska) może wskazywać na berło panowania (por. Ez 19,11), jednak 
w kontekście określenia pycha (!AdZh;) jednoznacznie wskazuje na „postawę nieprawości”, por. 
M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 183.

85  Termin oznacza: bezczelność, zbytnią pewność siebie, bezgraniczną bezczelność, por. 
WSHP I, s. 251.

86  W tym okresie w Izraelu zakorzeniła się postawa całkowitej arogancji względem Jahwe, 
por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 93.

87  Sam się doprowadził do takiego stanu, jego czyny okazały bowiem całkowitą niedojrza-
łość w obliczu powołania, do jakiego został wezwany, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 109.

88  Temat „dnia” związany był również w środowisku biblijnym z ideą „świętej wojny”, por. 
H.F. Fuhs, Ezechiel 1–24 (Die Neue Echter Bibel 7), Würzburg 1986, s. 44.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,10-18)	 77

Ez 7,11

 ~h,meh/m, al{w> ~nAmh]me al{w> ~h,me-al{ [v;r<-hJem;l. ~q smxh,
`~h,B H:nO-al{w>

Przemoc nastała dla laski nieprawej, nic z nich i nic z ich wzbu-
rzenia, i nic z ich hałasu, i żadnej w nich wspaniałości.

Termin smxh, (przemoc, gwałt)89 rozpoczyna relację w. 11. Ezechiel uży-
wa go po raz pierwszy w tym miejscu swej Księgi. Czyni tak, ponieważ coraz 
wyraźniej opisuje los Jerozolimy, która była miastem pełnym przemocy, czyli 
gwałtów (Por. w. 23)90.

Z jednej strony owa przemoc była wynikiem wewnętrznej sytuacji 
w mieście, do jakiej doprowadzili jej obrońcy, z drugiej tę sytuację potęgował 
(w niepomiernie większym stopniu) zewnętrzny wróg, czyli laska nieprawa 
([v;r<-hJem;l;), a wróg ten nie miał żadnej litości91.

Izrael wszystko utracił i stał się łupem wrogów92. Jahwe nie słyszał już wo-
łania ludu, jego „wrzaski” bowiem nie były krzykiem nawrócenia, lecz jedynie 
rozpaczą pokonanych; zatem we wzburzeniu (~nAmh]me)93 i hałasie (~h,meh/m,)94 
nie było już ducha wierzącego narodu95. Izrael pozbawiony był wszelkiej war-
tości, co zostało podkreślone w tekście wyrażeniem: żadnej w nich wspaniało-
ści (~h,B H;nO-al{w>)96. Wielokrotnie użyta forma al{ (nie) uświadamia czytelni-
kowi absolutną pustkę wartości religijnych, jaka nastała w narodzie97. Prorok 

89  Ezechiel używa 7 razy terminu smxh,, który wskazuje na to, co złe, gwałtowne, fałszywe, 
związane z przemocą, por. WSHP I, s. 313.

90  Chodzi o użycie siły będącej aktem niesprawiedliwości, a zatem jest grzechem (por. Rdz 
6,11; Iz 53,9), por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 93.

91  Zło czynione przez przywódców obróciło się przeciw nim zarówno w postaci wewnętrz-
nego załamania społeczności, jak i działania zewnętrznego wroga, por. M. Greenberg, Ezechiel 
1–20, s. 183.

92  Ezechiel w ww. 10-11 pośrednio wskazuje na niszczycielskie działanie zbliżających się 
wojsk Nabuchodonozora, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 256.

93  Termin !Amh (szum, hałas, huk, wrzawa, wzburzenie) aż 4 razy występuje w ww. 11-14.
94  Rdzeń hmh występuje w w. 14 w formie czasownikowej (tAmho = wzdychający).
95  Zastosowana seria określeń to prawdopodobnie wyrażenia z zakresu onomatopei, które 

podkreślają ogłoszenie „alarmu” wywołanego na skutek doznanej przemocy, por. D.I. Block, 
The Book of Ezekiel, t. I, s. 256.

96  Przywódcy ludu całkowicie utracili swój autorytet, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 93.
97  W. 11b wydaje się być treściowo spokrewnionym z w. 7b, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, 

s. 108.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



78	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

jakby odpowiada na pytanie: „Czy jest nadzieja dla narodu?” Odpowiedź jest 
jednoznaczna: al{ al{ al{ (nie, nie, nie)98.

Ez 7,12

 yKi lBa;t.yI-la; rkEAMh;w> xmf.yI-la; hn<AQh; ~AYh; [:yGIhi t[eh aB
`HnAmh]-lK-la, !Arx

Przyszedł czas, nadszedł dzień; kupujący niech się nie cieszy, 
a sprzedający niech się nie smuci, ponieważ (nastał) gniew na 
całe jej wzburzenie.

Werset rozpoczyna się od podwójnego określenia chronologicznego: cza-
su (t[eh) i dnia (~AYh;)99. Stanowi on w zasadzie konkluzję poprzednich wy-
wodów, w których również mowa była o nadchodzącym czasie i dniu (ww. 
7.10)100. Zatem zapowiadane wydarzenia stają się już rzeczywistością101. Jahwe 
przejmuje całkowitą inicjatywę i kolejne wypadki potoczą się już dokładnie 
według Jego zamiarów102.

W w. 12b podjęty został temat szczegółowy, który traktuje o kupujących 
i sprzedających. Dotychczas w tekście nie było o nich wzmianki, gdyż zainte-
resowanie proroka spoczywało przede wszystkim na kwestiach religijnych103. 
Tymczasem Jerozolima była jednym z typowych miast orientalnych, w któ-
rych na ulicach odbywał się dynamiczny handel mocno angażujący zarówno 
sprzedających, jak i kupujących. W obliczu nadchodzących wydarzeń tracą 
jednak sens takie obrazki z codziennego życia stolicy. Osobista satysfakcja 

98  W dzień zagłady dla występnych nie pozostanie już jakiekolwiek dobro, utracą oni abso-
lutnie wszystko, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 183.

99  Podobnie zaczyna się w. 7: Przyszedł los na ciebie, mieszkańcu ziemi, przyszedł czas, bliski 
dzień wrzawy, w w. 12 pojawiają się jednak szczegóły na temat konsekwencji wynikających z na-
stania dnia Bożego, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 207.

100  Ezechiel pisząc o „czasie”, ma jednak na uwadze, iż działanie Jahwe będzie ostatecznie 
miało charakter zbawczy w przeciwieństwie do „czasu” działania obcych ludów, w którym to 
okresie były dokonywane próby całkowitego unicestwienia Izraela (por. Ez 35,2).

101  Formuła zawarta w w. 12a zmierza do wywołania w czytelniku szczególnego „napięcia 
dramatycznego”, które winno spotęgować jego uwagę oraz skoncentrować się na orędziu. Będzie 
ono ogłoszone po tych wprowadzających słowach, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, 
s. 256.

102  Prorok używa formuły ~AYh; [:yGIhi (dosłownie: uderzył dzień); czasownik [g:n znaczy: 
dotykać, uderzać, sięgać, zdarzyć się, por. WSHP I, s. 629.

103  Prorok wykazuje, że wszelkie czynności dnia codziennego nie mają już znaczenia w ob-
liczu nadchodzącej interwencji Jahwe, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 93.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,10-18)	 79

z dokonywanych transakcji – nieodłączny element kolorytu kultury Wscho-
du – ustanie, zatem nie będzie ani radości, ani smutku104. Ożywiony handel 
stanowił najlepszy probierz czasów pokoju, dobrobytu i rozwoju. Ten wymiar 
życia okazał się już dla Jerozolimy przeszłością, nadszedł bowiem dzień, który 
można interpretować jako nastanie zapowiadanego „dnia Jahwe”105.

W końcowej frazie (w. 12c) zawarte jest uzasadnienie polecenia danego kup-
czącym: ponieważ (nastał) gniew (!Arx) na całe jej wzburzenie (HnAmh])106. Zwra-
ca uwagę fakt zmiany terminologicznej zastosowanej przez Ezechiela, któ-
ry pisząc o gniewie i ludzie, stosuje następujące określenia: !Arx i HnAmh]107. 
Dzięki temu zabiegowi całość wypowiedzi nabiera znacznej klarowności. 
Zatem gniew (!Arx) Jahwe108 to potęga, która jest zdolna unicestwić każdego 
przeciwnika, a takim stał się naród wybrany, który nie był już nazwany for-
mułą „mój lud”, stał się bowiem anonimowym tłumem rodzącym „wzburze-
nie”, który dawał znać o swoim istnieniu jedynie poprzez nieskoordynowane 
okrzyki – w miejsce należnego Jahwe uwielbienia i dziękczynienia109.

Ez 7,13

 !Azx-yKi ~tYx; ~yYIx;B; dA[w> bWvy al{ rKm.Mih;-la, rkeAMh; yKi
`WqZx;t.yI al{ AtYx; AnwO[]B; vyaiw> bWvy al{ HnAmh]-lK-la,

Ponieważ sprzedający do sprzedanej rzeczy nie powróci, (choć) 
jeszcze przy życiu są żyjący, to wizja na całe jej wzburzenie nie 
odwróci się i człowiek w nieprawościach swoich nie utrzyma ży-
cia swego.

104  Ezechiel poucza, że tragiczne skutki interwencji Jahwe będą dotyczyły zarówno tych, co 
się radują, jak i tych, którzy się smucą, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 208.

105  Kupcy i wszyscy posiadający jakiekolwiek dobra będą pozbawieni bogactw – czy to na 
skutek poniesionej śmierci, czy też uprowadzenia w niewolę, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, 
s. 184.

106  Jest to refren, który pojawia się w ww. 12.13.14, stając się nośnikiem ważnych treści orę-
dzia prorockiego, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 258.

107  Nieszczęście miało dotknąć cały lud, nie tylko jego przywódców; w w. 12 wymienieni zo-
stali sprzedający i kupujący, którzy w szczególny sposób odczuwali boleść nastania dnia Jahwe, 
por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 93.

108  Termin !Arx, który występuje wraz z określeniem HnAmh], sugeruje wypowiedź z zakresu 
wizji i objawienia.

109  Wzburzenie było reakcją tłumu, termin !Amh] oznacza bowiem również mnóstwo, tłum, 
por. WSHP I, s. 238.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



80	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

Werset przywołuje znany już z poprzedniej frazy motyw sprzedawcy110. 
Kontekst handlowy ma tu charakter egzemplaryczny, reprezentuje bowiem 
pełnię życia społecznego mieszkańców Jerozolimy111. Całość wypowie-
dzi bazuje na dwukrotnym użyciu formuły bWvy al{. W tłumaczeniu nie 
brzmią one tożsamo, zostały bowiem następująco przetłumaczone: nie po-
wróci oraz nie odwróci się. Zastosowane rozróżnienie wynika z kontekstu 
występowania tego zwrotu. W pierwszym wypadku mamy odwołanie się 
do zwyczajów „marketingowych”. Kupcy żyli dzięki nieustannemu pro-
cesowi sprzedawania i kupowania; ta zasada ustanie, co w sposób jedno-
znaczny zaznacza formuła bWvy al{. Zostanie zarazem przerwany rytm 
życia miasta, a w to miejsce pojawi się pustka112. Ludzie utracą możliwość 
wykonywania swych codziennych czynności nawet wówczas, gdy pozosta-
ną przy życiu. Nie będzie dla nich już żadnej przyszłości. Prorok wyraża 
takie przekonanie, używając poetyckiego stwierdzenia: (choć) jeszcze przy 
życiu są żyjący113.

Wydarzenie, które nastąpi, z całą pewnością będzie realizacją wizji 
(!Azx-yKi). Prorok jest tym mężem, który widzi inaczej niż wrzaskliwy motłoch 
(HnAmh]-lK)114; dokładniej na ten temat wypowie się w tekście Ez 12,2: Synu 
człowieczy, mieszkasz wśród ludu opornego, który ma oczy na to, by widzieć, 
a nie widzi, i ma uszy na to, by słyszeć, a nie słyszy, ponieważ jest ludem opor-
nym. Lud utracił wszelką predyspozycję do słuchania Jahwe. Nie widział Jego 
dzieł. Tymczasem prorok swego widzenia spraw nie ograniczał do przesłanek 
immanentnych, lecz za ostateczną prawdę uznaje to, co zostało mu dane w wi-
zji, a co posiadało charakter nieodwołalny (bWvy al{).

Z wypowiedzi jasno wynika, że Izrael nie powróci już do swego dotychcza-
sowego sposobu życia115, nic też nie było w stanie odwrócić jego losu zadekre-
towanego przez Jahwe, a poznanego w wizji przez proroka. Ten, kto odrzucał 

110  W. 13 stanowi w dużym stopniu komentarz do w. 12, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, 
s. 210.

111  Ezechiel sięga do tradycji roku jubileuszowego (Kpł 25,28), por. M. Greenberg, Ezechiel 
1–20, s. 184.

112  Nawet ci, którzy jeszcze pozostali przy życiu, nie unikną kary, a żaden grzesznik nie ura-
tuje swego życia, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 93.

113  Rdzeń hyx, na określenie „życia”, pojawia się w tekstach poetyckich w paraleli do termi-
nu vpn (Ps 78,50; 143,3; Hi 33,18.22.28), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 184.

114  Tekst akcentuje wzniosłość posłannictwa prorockiego, które jest zwiastunem zamysłu 
Jahwe, przekazanego w wizji, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 210.

115  Izrael stał się ofiarą własnych nieprawości, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, 
s. 260.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,10-18)	 81

wizję, nie znał zamiarów Jahwe i nie był zdolny do zrozumienia procesów, ja-
kie właśnie już się w narodzie rozpoczęły116.

Środkowa część wersetu (w. 13b) nawiązuje do zakończenia zarówno po-
przedniego tekstu (w. 12), jak i następnego (w. 14). We wszystkich wypowie-
dziach pojawia się formuła HnAmh]-lK-la,. W. 13 został jednak wyróżniony, 
występuje w nim bowiem termin !Azxi (wizja) w miejsce podobnie brzmiące-
go !Arx (gniew), który pojawia się w pozostałych dwóch tekstach. To spo-
strzeżenie ujawnia wysoki kunszt literacki, jakim charakteryzuje się tekst, 
który poprzez zastosowane zabiegi terminologiczne staje się bardziej czytelny 
i treściwy117.

Działanie Boże zmierzało do wykazania ludowi nieprawości, jakich się 
dopuścił. W historii narodu upadków było wiele. Ich suma sprawiła, że to 
grzech zaczął panować w Izraelu, usuwając stopniowo panowanie Jahwe, 
dlatego naród utracił rację istnienia118. Izrael pozostał sam na sam ze swymi 
grzechami, pozbawił siebie wszelkiej mocy, w celu utrzymania i rozwoju swe-
go życia119.

Ez 7,14

 ynIArx] yKi hmxl.Mil; %lEho !yaew> lKoh; !ykihw> [:AqTb; W[q.T
`HnAmh]-lK-la,

Trąbili w róg, aby przygotować wszystko, lecz nie było wyrusza-
jącego do bitwy, ponieważ gniew Mój – na całe jej wzburzenie.

116  Perspektywa planów i działania Jahwe przekracza zakres dążeń człowieka (wymiar 
eschatologiczny), których krąg zainteresowań symbolizuje temat kupiecki, por. H.D. Hummel, 
Ezekiel 1–12, s. 229.

117  Prorok zaznacza, że każdy umrze z powodu swoich nieprawości, zgodnie z zasadą odpo-
wiedzialności indywidualnej.

118  W w. 19 prorok podejmuje ponownie temat utraty dóbr przez Izrael.
119  Ezechiel koncentruje uwagę na temacie nieuniknionej śmierci lub cierpień ludu i kon-

tynuuje ten temat w kolejnych sekwencjach (ww. 14-16), por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 109.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



82	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

Tekst120 ujawnia beznadziejne położenie obrońców Jerozolimy121. Zgodnie 
ze zwyczajem zew do walki dochodził ze strony trębacza122, który podówczas 
posługiwał się rogiem, nazwanym w tekście wyjątkowo terminem [;AqT123. 
Mobilizacja (trąbienie w róg) jednak nie okazała się skuteczną124, na nic zdały 
się przygotowania (!ykihw>)125. Izrael nie mógł bowiem podjąć walki, jeżeli na 
jego czele nie stał Jahwe, dlatego Ezechiel zapewnia, iż nie było wyruszającego 
do bitwy. Prorok rozpoczyna w. 14 od czasownika W[q.T (trąbili), podkreślając 
tym samym stan faktycznego zaistnienia już katastrofy w narodzie126. Wie-
my z historii, że obrońcy stawiali zacięty opór, jednak w oczach Jahwe już nie 
walczyli, bowiem pozbawieni byli Jego decydującego o zwycięstwie wsparcia. 
Zamiast postępującej chwały Pana, która niszczyła przeciwnika Izraela, poja-
wiał się Jego gniew (ynIArx])127 skierowany właśnie przeciwko narodowi. Izrael 
utracił swoją specyfikę i wszelką wartość w oczach Jahwe128, dlatego ponow-
nie został przyrównany do tłumu rodzącego wzburzenie (HnAmh]), który trzeba 
uciszyć129.

Ez 7,15

 tWmy br<x,B; hd<FB; rv<a] tyIBmi b[‚rhw> rb,D<h;w> #WxB; br<x,h;
`WNl,k]ayO rb,d<w b[‚r ry[iB rv<a]w:

120  Ww. 14-27 w dużym stopniu powtarzają myśli zawarte na początku rozdziału siódmego, 
por. R. Rumianek, Księga Ezechiela, s. 76.

121  W ww. 14-18 prorok prezentuje obraz psychologicznych skutków nastania dnia Jahwe, 
por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 260.

122  Podobne praktyki przywołują na myśl inne wypowiedzi prorockie (Oz 5,8; Jr 4,5; 6,1), 
jednak w kontekście czasów Ezechiela były już nieskuteczne, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 208.

123  Rdzeń [qt oznacza: wbić, klaskać, zatrąbić, por. WSHP II, s. 701.
124  Wszelkie wysiłki człowieka pozostającego poza działaniem Jahwe okazują się niesku-

teczne, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 228.
125  Zastosowany tu bezokolicznik w hifil (!ykih) poprzedza kolejny czasownik (w imiesło-

wie), co jest zgodne ze składnią późnobiblijnego języka hebrajskiego (Est 1,7; 1 Krn 21,24b; 
2 Krn 7,3), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 185.

126  Wydarzenia, które miały nadejść, były już w narodzie obecne implicite, co gramatycznie 
i treściowo zaznacza prorok, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 109.

127  Termin ynIArx] (gniew) u Ezechiela jest synonimem idei, która wyraża prawdę o Bożym 
postanowieniu zagłady grzesznego ludu, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 94.

128  Fakt ten usiłuje podkreślić redaktor w w. 14b, który rozszerzając podstawowy tekst za-
znacza, że w miejsce niezdolnego do działania ludu wkracza Jahwe, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, 
s. 211.

129  Żaden tumult i wzburzenie tłumu nie mogą powstrzymać działania Pana, por. J. Homer-
ski, Księga Ezechiela, s. 94.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,10-18)	 83

Miecz na zewnątrz, a  zaraza i  głód w  domu; kto (będzie) na 
polu, od miecza umrze, a kto (będzie) w mieście, głód i zaraza 
pochłonie go.

Obrońcy mogli oczekiwać jedynie nadejścia nieszczęść, które zgodnie ze 
schematem Ezechiela (por. Ez 5,12; 6,12)130 składały się trzech elementów: 
miecz, zaraza i głód131. Prorok prezentuje perspektywę panoramiczną, obej-
mującą to, co zewnętrzne (#WxB;)132 i wewnętrzne (tyIBmi), czyli środowisko Je-
rozolimy (co dosłownie wyraża język hebrajski formułą: w domu)133. Nie było 
już dla Izraelitów miejsca bezpiecznego134. Jahwe niejako zastawił pułapkę na 
wszystkie możliwe miejsca, w których mogli się znaleźć obrońcy135. Przy dłu-
gotrwałym oblężeniu mieszkańcy często z utęsknieniem patrzyli w odległy 
horyzont, gdzie – jak im się zdawało – czekało ich wybawienie w bezpiecznej 
kryjówce136. Prorok obala wszystkie te nadzieje zapewniając, iż otwarta prze-
strzeń, czyli pole (hd,FB;)137, zamieni się w prawdziwą rzeź zgotowaną przez 
miecz. Miasto natomiast, jeszcze przed jego zdobyciem, miało się stać wi-
downią okropnych scen. Ofiary będą dosłownie pożerane (WNl,k]ayO)138 przez 
głód i zarazę. Jerozolima przeobrazi się w groźną bestię pochłaniającą wszel-
kie istnienia139.

130  Elementy poetyckie, obecne w tekście, sugerują, że pierwotnie tekst ten mógł mieć formę 
pieśni, por. R. Rumianek, Księga Ezechiela, s. 76.

131  Obrońcy utracą wszelkie poczucie bezpieczeństwa, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, 
s. 94.

132  Termin #Wx (zewnątrz) oznacza również ulicę jako zewnętrzną stronę domostwa (Ez 
7,19; 11,6; 26,11; 28,23), por. WSHP I, s. 283.

133  Wprowadzając motyw tego, co zewnętrzne i wewnętrzne, oraz triadę nieszczęść, prorok 
odwołuje się do wcześniejszej myśli (Ez 6,12), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 208.

134  Zarówno kraj, jak i miasto stały się miejscami śmierci dla ludu Izraela (por. Jr 14,18), por. 
M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 186.

135  Prorok prezentuje przestrzeń, w jakiej zaleźli się obrońcy, oraz rodzaj nieszczęść, które 
były formą wszechobecnego sądu Jahwe; owe nieszczęścia stały się swoistą treścią życia miesz-
kańców, por. F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, s. 132.

136  Ezechiel zapewnia, iż zostały odcięte ludowi wszelki drogi ucieczki w bezpieczne miej-
sce, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 109.

137  Terminu hd,F (pole) używa Ezechiel również w opisie porzuconej na polu Jerozolimy/
niemowlęcia (w alegorii o historii miasta) oraz w jej przyozdobieniu pięknem przypominają-
cym polny kwiat (por. Ez 16,5.7).

138  Lud będzie unicestwiany na wzór „pożerania” ofiar przez drapieżne zwierzęta, por. 
D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 260.

139  Sąd Jahwe dokona się bez miłosierdzia, a jednak będzie sprawiedliwy i stosownie do 
winy poszczególnych przestępców, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 210.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



84	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

Ez 7,16

 tAmho ~LKu tAyaGEh; ynEAyK. ~yrIhh,-la, Wyhw> ~h,yjeyliP. Wjl.pW
`AnwO[]B; vyai

I uciekną ich uciekinierzy, i będą na górach jak gołębie dolin; oni 
wszyscy wzdychający, każdy w nieprawości swojej.

Nie dla wszystkich Jerozolima stanie się grobem. Część mieszkańców 
zdołała umknąć; zgodnie z sekwencją wydarzeń, wśród zbiegów był mario-
netkowy król Sedecjasz140. Tekst nawiązuje do topografii miasta. Stolica po-
łożona była w górach, lecz nie w najwyższych ich partiach. Inne wzniesienia 
sięgały ponad 1000 m n.p.m. (Jerozolima – ok. 680 m n.p.m.)141. Górskie 
i pustynne miejsca od wieków były kryjówkami dla ludzi marginesu, którzy 
czuli się tu bezkarni w realizacji swego procederu. Stąd okolica na wschód 
od Jerozolimy nosi nazwę Maale Adunim (Czerwone Wzniesienie), które nie 
tylko nawiązuje do czerwonego odcienia skał, lecz również do krwi, która 
była tu obficie rozlewana142. Uciekinierzy nie znajdą w tych dzikich okoli-
cach bezpieczeństwa143 i podobni będą do gołębi (ynEAyK.) dolin144, które przy-
padkowo znalazły się w górach145. Świat fauny nie toleruje takich zmian, nie-
fortunni przybysze skazani byli na unicestwienie przez stałych mieszkańców 
przystosowanych do surowych warunków górzystej pustyni146. Porównanie 
zachowania człowieka (ludzi) do świata ptaków jest popularne również w in-
nych wypowiedziach BH147.

140  W analogii do tekstu Ez 5,3-4, jest tu mowa o uniknięciu zagłady przez pewną grupę 
osób, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 230.

141  Por. A.S. Jasiński, Jerozolima. Promień miłości Jahwe, Kraków 1999, s. 11–12.
142  Por. tenże, Przypowieść o dobrym Samarytaninie (Łk 10,30-37), w: B. Polok (red.), 

Żywe jest słowo Boże. Metody biblijno-pastoralne, Opole 1995, s. 97–99.
143  Góry od pradawnych czasów uchodziły za miejsca ucieczki (Rdz 14,10; 19,17; Joz 

2,16.22; Sdz 6,2; 1 Sm 13,6; 14,22; 23,14).
144  Chodzi tu o rodzaj dzikich skalnych gołębi columba livia, por. D.I. Block, The Book of 

Ezekiel, t. I, s. 260.
145  Wprawdzie gołębie wspomniane przez Ezechiela były przywykłe do górskich warunków, 

tym niemniej prorok akcentuje tu myśl o całkowitym zniszczeniu Jerozolimy i konieczności 
ucieczki z miejsca dotychczasowego bezpieczeństwa.

146  Lud straci poczucie bezpieczeństwa, pozbawiony zostanie bowiem ojczyzny, por. J. Ho-
merski, Księga Ezechiela, s. 94.

147  Np. tekst Iz 16,2: Jak ptak odlatujący gniazdo z piskląt wybrane, tak będą córki moabskie 
w przeprawie przez Arnon.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,10-18)	 85

Wypowiedzi Ezechiela wskazują na tragiczny los, jaki czekał uciekinie-
rów; będą oni reagowali spontanicznie, wydając dźwięki rozpaczy (tAmhoo)148. 
Zastosowany tu termin hebrajski ma bardzo szerokie znaczenie i może wska-
zywać na dźwięki wydawane zarówno przez człowieka, jak i przez zwierzęta. 
Tym samym tekst łączy analogię o gołębiach z motywem ucieczki. Uciekinie-
rzy będą rozpowszechniać nieskładne dźwięki, podobne do tych, jakie słyszy 
się u spłoszonych ptaków149. Jednak zbiegów nie będą ścigać drapieżne bestie, 
lecz ich własne grzechy, które nie znajdą już przebaczenia, bowiem cierpli-
wość Jahwe ustała.

Ez 7,17

`~yIM hnk.l;Te ~yIK:r>Bi-lkw> hnyP,r>Ti ~yId:Yh;-lK

Wszystkie ręce opadną i wszystkie kolana pójdą (jak) wody.

Motyw „ręki” pojawia się już wcześniej w Księdze Ezechiela i występuje 
najczęściej w kontekście działającej opatrzności Jahwe (por. ręka Jahwe; Ez 
1,3)150. W w. 17 wypowiedź ma charakter antropologiczny, w którym „ręka” 
symbolizuje możliwości człowieka151. Podstawową funkcją ręki było wykony-
wanie czynności oraz powierzonych człowiekowi zadań, często bardzo pre-
cyzyjnych, których celem była ochrona i rozwój życia jednostki. Ręka służyła 
również do komunikacji międzyludzkiej (gest). Gestem wskazującym na go-
towość wypełniania ważnych zadań była podniesiona ręka. Tymczasem tekst 
mówi o tym, iż ręce obrońców opadną (hnyP,r>Ti). W kontekście zbliżającego 
się oblężenia (miasta) Izraelici całkowicie utracą zdolności bojowe152. Będą 
pozbawieni potrzebnej siły, ich ręce staną się bezproduktywne, niezdolne do 

148  Pokrewnym do terminu tAmhoo, jest rdzeń tAm, który oznacza śmierć, tym samym Eze-
chiel nadaje wypowiedzi szczególnie groźny koloryt, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 186.

149  Izrael będzie nękany wspomnieniami o swojej winie, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, 
s. 94.

150  Pojawiał się wielki kontrast pomiędzy słabością „rąk” mieszkańców Jerozolimy a mocą 
„ręki” Jahwe, która została opisana w tekście Ez 6,14: I wyciągnę Moją rękę przeciwko nim, i wy-
dam ziemię (na) pustkowie i spustoszenie, od pustyni aż do Diblata we wszystkich miejscach ich 
zamieszkania, i poznają, że Ja (jestem) Jahwe.

151  Obrońców opanowała zarówno słabość fizyczna, jak i niemoc psychiczna, por. J. Ho-
merski, Księga Ezechiela, s. 94.

152  Prorok opisuje reakcję obrońców na nadchodzące złe wieści, por. L.C. Allen, Ezekiel 
1–19, s. 109.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



86	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

przeciwstawienia się nawałnicy, która w radykalny sposób zmieni środowisko 
ich przebywania153.

W drugiej części w. 17 pojawia się kolejny motyw antropologiczny: kola-
na (%r,B,)154, które spełniają istotną rolę w zachowaniu odpowiedniej postawy 
człowieka i jego poruszania się; tej sprawności zostaną również pozbawieni 
obrońcy. Kolana utracą swoją sprężystość i staną się płynne jak woda155, będą 
niezdolne do utrzymywania ciała i wykonywania stosownych zgięć podczas 
chodzenia czy biegania156.

Zastosowany opis ujawnia fakt, iż Izraelici staną się niewolnikami sła-
bości swych ciał157. Nie będą zdolni do jakiegokolwiek wysiłku czy stawiania 
oporu przeciwnikom. Zanim podejmą próbę działania, będą obezwładnieni 
i sparaliżowani. Jahwe odbierze im wszelki dynamizm witalny. Zastosowane 
tu dwukrotnie formy lK (wszystkie) podkreślają prawdę, iż zaistniały stan bę-
dzie miał charakter powszechny i stanowić będzie charakterystyczne znamię 
tych wszystkich158, którzy trwają w grzechu, wzmiankowanym w poprzednim 
wersecie159. Wszelki opór stawiany przeciwnikom okaże się całkowicie bezsku-
teczny, w przeciwieństwie bowiem do Izraela, jego wrogowie będą dyspono-
wali zarówno lepszą organizacją, jak i zdolnościami fizycznymi160.

Ez 7,18

 hvWB ~ynIP-lK la,w> tWcLP; ~tAa htS.kiw> ~yQif; Wrg>xw>
`hxr>q ~h,yvear-lkb.W

153  Mieszkańcy utracą wszelką odwagę do działań pozytywnych, por. D.I. Block, The Book 
of Ezekiel, t. I, s. 261.

154  W podobnym duchu wypowiada się prorok w tekście 21,12: I stanie się, że powiedzą do 
ciebie: Dlaczego ty jęczysz? I powiesz odnośnie (tej) wieści, że (ona) nadejdzie; i osłabnie wszelkie 
serce, i opadną wszystkie ręce, i osłabnie wszelki duch, i wszystkie kolana rozejdą się (jak) woda. 
Oto nadchodzi i staje się. Wyrocznia Pana, Jahwe.

155  Por. Joz 7,4; Iz 13,7; Jr 6,24.
156  Eufemistyczny opis reakcji obrońców bazuje na słownictwie znanym w różnych środo-

wiskach judaistycznych, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 187.
157  Ezechiel opisuje paniczną reakcję ludu w obliczu zachodzących nieszczęść, por. W. Zim-

merli, Ezekiel 1, s. 208.
158  Prorok zmierza do wykazania, że Izrael znalazł się w ekstremalnym kryzysie i popadł 

w totalny popłoch, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 261.
159  Uczestnicy wydarzeń uświadamiali sobie fakt, iż stanęli w obliczu śmierci, por. W. Zim-

merli, Ezekiel 1, s. 208.
160  W obliczu tak wielkiego niebezpieczeństwa obrońcy utracili kontrolę nad swoimi reak-

cjami fizycznymi i ulegli całkowitej demoralizacji, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 109.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,10-18)	 87

Opaszą się w wory i okryje ich strach, i na wszystkich obliczach 
(będzie) wstyd, i na wszystkich ich głowach (będzie) łysina.

Po wykazaniu fizycznej niesprawności, w w. 18 prorok prezentuje ze-
wnętrzny wygląd oraz duchowy obraz obrońców161. Będą oni przyobleczeni 
w wory (~yQif;)162. To określenie stosuje Ezechiel jeszcze w tekście Ez 27,31, 
zawierającym fragment lamentu nad upadkiem Tyru: Przez wzgląd na ciebie 
golą sobie głowy i przywdziewają wory. Płaczą nad tobą w ucisku serca, skarżąc 
się gorzko163. Wymiar żałobny jest tu obecny jednoznacznie. Widać to szcze-
gólnie w wyglądzie zewnętrznym ludu, przejawia się on zarówno noszeniem 
przez ludzi worów, jak i ogolonych głów164. Te motywy obecne są również 
w w. 18, gdzie zamiast wzmianki o ogolonych głowach mówi się już o łysinach 
(hxr>q)165.

Lud utracił wszelką nadzieję, dlatego ogarnął go wszechobecny strach, 
który przypomina doświadczenie Hioba (por. Hi 21,6). Jak bezsilne stały się 
członki Izraelitów (w. 17), tak bezsilna stała się ich sfera duchowa; w miejsce 
samozaparcia i woli walki pojawi się strach (tWcLP;)166 i wstyd (hvWB)167 malują-
cy się na ich obliczach, na których można będzie znaleźć odblask dotychczaso-
wych zainteresowań kultem bałwochwalczym168. Działanie Jahwe zdemaskuje 
całą nieprawość, która oskarżała i zawstydzała obrońców, nie doprowadziła ich 
jednak do nawrócenia169.

161  W. 18 ma budowę chiastyczną, w której prorok ukazuje swoiste „przyodzianie ludu”, por. 
D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 261–262.

162  Chodziło o szatę z włosienia lub szorstkiej wełny wkładanej bezpośrednio na ciało, por. 
J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 94.

163  Por. Rdz 37,34; 2 Sm 3,31; Iz 3,24; Jr 4,8.
164  Temat żałoby pojawia się często w BH (por. Am 8,10; Iz 22,12; Ez 27,31).
165  Termin hxr>q oznacza: miejsce łyse (na znak żałoby – u kapłanów), całkowicie ogolona 

głowa, por. WSHP II, s. 200.
166  Termin tWcLP; (dreszcz, przerażenie) występuje 4 razy w BH (Hi 21,6; Ps 55,6; Iz 21,4; Ez 

7,18), por. WSHP II, s. 26.
167  Termin hvWB (wstyd) występuje 4 razy w BH (Ps 89,46; Ab 10; Mi 7,10; Ez 7,18), por. 

WSHP I, s. 112.
168  Wygląd zewnętrzny obrońców będzie świadczył o ich upokorzeniu, por. J. Homerski, 

Księga Ezechiela, s. 94.
169  Lud będzie wspominał swe występki, lecz owe wspomnienia nie będą prowadziły do 

skruchy i żalu, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 230.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



88	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,10-18)

„Dzień”, wspominany już wcześniej (w. 7), zostaje ogłoszony w w. 10: Oto 
ten dzień, oto przychodzi. Wprowadzenie do kolejnej części mowy nie bazuje 
na elemencie formalnym (stosowna formuła), lecz na elemencie treściowym. 
Prorok niejako zapewnia, iż to, co zostało zapowiedziane, faktycznie się stanie. 
Właśnie ten zapowiadany „dzień” (ww. 1-9) był już rzeczywistością. Prorok 
nie posługuje się określeniem „dzień Jahwe”, nie ma bowiem na myśli odległej 
epoki, wydarzeń o charakterze eschatologicznym, lecz chodzi mu o czas jemu 
współczesny. Izrael dojrzał do pełnej weryfikacji prawdy o sobie. Naprzeciw 
ludu stają: „zły los”, „kwitnąca laska” oraz „wyrośnięta pycha” (w. 10). Wszyst-
kie te określenia opisują środowisko bytowania ludu. Brak w nim zbawczej 
obecności Jahwe. Nastąpiło sprzysiężenie się zła, które nie znało litości. Tak 
ukształtowane środowisko nie zjawiło się niespodziewanie – lud na nie „za-
pracował” przez wieki, oddając się na służbę obrzydliwości. Oblicze ziemi 
Izraela naznaczone zostało przemocą (w. 11a), która usunęła wszelkie dobro 
pierwotnie obecne w darze Jahwe dla Izraela. W obliczu siły zła lud nie mógł 
zdobyć się na jakikolwiek sprzeciw: i nic z ich wzburzenia, i nic z ich hałasu, 
i żadnej w nich wspaniałości (w. 11b). Cały wysiłek twórczy poprzednich poko-
leń zamieni się w ruinę. Ogrom nieszczęść sprawi, że zniknie wszelka nadzie-
ja. W takich warunkach nie można było w ogóle egzystować, a tym bardziej 
myśleć o pomyślnej przyszłości i życiu w bezpieczeństwie. Zaistniały stan był 
skutkiem wyboru Izraela. Próba życia na sposób prezentowany przez obce 
ludy okazała się czymś katastrofalnym.

Izrael, z natury swej podobny do innych ludów, był jednak społecznością 
wyjątkową. Nie mając żadnych wyróżniających go cech i umiejętności, po-
siadł skarb największy, czyli poznanie Jahwe. Skarb ten jednak utracił. Stąd 
jego egzystencja została zredukowana do poziomu życia obcych i zniewolo-
nych ludów. Tracąc kontakt z Panem, Izrael utracił wszystko. Ezechiel pod-
kreśla bezowocność podejmowania wszelkich nowych wysiłków, zwłaszcza 
tych kształtujących codzienność: kupujący niech się nie cieszy, a sprzedający 
niech się nie smuci (w. 12). To obrazowe stwierdzenie ma znaczenie egzempla-
ryczne, odnosi się bowiem do przejawów życia społeczno-gospodarczego jako 
takiego, obecnego w Izraelu. Handel był zawsze probierzem stanu żywotności 
społeczeństw starożytnego Bliskiego Wschodu. Przynaglenie do powstrzyma-
nia się od tych praktyk oznaczało zapowiedź całkowitej ruiny życia społecz-
nego Izraela. Bezsiła narodu ostatecznie nie wynikała z czynników wewnętrz-
nych (rozkład społeczności) lub zewnętrznych (najazd obcych) – wprawdzie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,10-18)	 89

były one obecne, lecz nie decydujące, najistotniejszym bowiem czynnikiem 
było nadejście gniewu (!Arx) Jahwe (ww. 12.14). Wprawdzie prorok o gnie-
wie wspominał już wcześniej (ww. 3.8), używając bardziej popularnego termi-
nu yPia; (por. Ez 13,13), jednak w ww. 12.14 myśl o gniewie została wyrażona 
w sposób wyjątkowy, termin !Arx używa bowiem Ezechiel wyłącznie w tych 
tekstach, wskazując, że nastanie gniewu Jahwe miało rozstrzygające znaczenie 
dla dokonującego się procesu, podobnie jak było to na początku tworzenia 
się społeczności Izraela: Pełen potęgi zniszczyłeś przeciwników Twoich, Twój 
gniew (^n>rox]) im okazałeś, a spalił ich jak słomę (Wj 15,7). Ten fragment Pie-
śni Mojżesza ujawnia pełny tryumf Jahwe nad nieprzyjaciółmi. W kontekście 
historycznym chodziło o wojsko faraona, natomiast w czasach Ezechiela nie-
przyjaciółmi stali się Izraelici, a ich los okaże się równie tragiczny, co los Egip-
cjan. Ezechiel odwołując się do idei !Arx], nie pozostawia żadnej wątpliwości, 
że przyszłość Izraela jest już nieodwołalnie związana z katastrofą, która będzie 
oznaczała kres wszelkich związków ludu z Panem. Gniew Jahwe sparaliżował 
wszelkie poczynania ludu: Trąbili w róg, aby przygotować wszystko, lecz nie było 
wyruszającego do bitwy, ponieważ gniew Mój – na całe jej wzburzenie (w. 14). 
Choć były jeszcze wezwania do bitwy, lecz nie było już na nie odzewu. Bezsilni 
obrońcy Jerozolimy mieli za swego przeciwnika: miecz, zarazę i głód (w. 15a); 
były to swoiste przejawy gniewu Jahwe.

Nikt z obrońców nie mógł uniknąć karzącego działania Pana, to karanie 
bowiem dokonywało się praktycznie wszędzie: na zewnątrz, w domu, na polu 
i w mieście (w. 15b), a także na górach oraz w głębokich dolinach (w. 16b). Eze-
chiel prezentuje swoistą topografię zagłady (w. 15b) oraz topografię ucieczki 
(w. 16b). Na każdym miejscu lud odczuwał skutki gniewu Jahwe. Ten „atak fu-
rii” Jahwe do głębi poruszył lud: oni wszyscy wzdychający, każdy w nieprawości 
swojej (w. 16c). Dramatem Izraela było zamknięcie się w sobie oraz utrata wię-
zi z Jahwe. Naród nie wiedział (brak autentycznego poznania Jahwe), że gniew 
Jahwe był swoistym przejawem Jego zbawczego działania. Pan oddzielał dobro 
od zła, bunt od uległości, prawdę od fałszu. Ten proces był bardzo bolesny i dla 
wielu miał się okazać tragiczny w skutkach.

Wzmożonemu działaniu Pana nikt nie mógł się oprzeć, co dla Izraela ozna-
czało wkroczenie na drogę całkowitego odrętwienia: Wszystkie ręce opadną 
i wszystkie kolana pójdą (jak) wody (w. 17). „Sparaliżowany” Izrael nie będzie 
zdolny do jakichkolwiek czynów. Była to bardzo bolesna nauka, naród został 
bowiem powołany do wykonywania dzieł Bożych (współpraca ze Stwórcą). Na 
skutek odstępstwa ta misja została całkowicie zaprzepaszczona. Taki Izrael nie 
był już potrzebny i musiał zniknąć ze sceny dziejów. Podobne wymagania sta-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



90	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

wia Jezus swoim uczniom: Ja jestem krzewem winnym, wy – latoroślami. Kto 
trwa we Mnie, a Ja w nim, ten przynosi owoc obfity, ponieważ beze Mnie nic nie 
możecie uczynić (J 15,5). Uczniowie zostali pouczeni, na czym polega przywilej 
otrzymany przez lud od Pana: dokonywać dzieła Boże. Takich dzieł dokonali 
w przeszłości Abraham, Mojżesz, Dawid i prorocy, zabrakło ich jednak w cza-
sach Ezechiela. Izrael nie wykonując dzieł Bożych, nie miał już w przyszłości 
wykonywać jakichkolwiek czynności, ponieważ jego „ręce opadną”.

Ezechiel w imieniu Jahwe nie szczędzi ludowi gorzkich uwag. Lud, któ-
ry miał przyoblec się we wspaniały strój Salomona, podziwiany przez narody 
i przyciągający do siebie tłumy, obrócił się w nicość, stąd szyderczy opis jego 
zewnętrznej kondycji: Opaszą się w wory /…/ i na wszystkich ich głowach (bę-
dzie) łysina (w. 18ac). Lud odarty z piękna, jakim były jego więzy z Jahwe, stał się 
pośmiewiskiem wśród ludów, był pogardzany i całkowicie bezbronny w obliczu 
wrogości obcych ludów. W jego sercu zagościł strach i wstyd (por. w. 18b). Na-
ród stał się „synem marnotrawnym”. Otrzymał wspaniały posag, lecz obrócił go 
przeciwko swemu Ojcu, dlatego stał się „włóczęgą” niepewnym o swój los. Dzie-
je starożytnego Izraela są wielką przestrogą dla wszystkich ludzi, a szczególnie 
dla chrześcijan, którzy nie mogą żyć w błogim przekonaniu, że wszystko zostało 
im już dane i nie muszą zabiegać o zbawienie. Owszem, dzieło zbawcze zosta-
ło dokonane i darmo ofiarowane, lecz udział w tym dziele mają ludzie, których 
profil duchowy został opisany w Kazaniu na Górze (por. Mt 5–7).

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 7,19-27)

Ww. 19-27 stanowią ostatnią część fragmentu Ez 7,1-27, zawierającą mowę 
Jahwe osądzającą Judę. Wersety te są ściśle zintegrowane z poprzedzającym je 
kontekstem (ww. 10-18), z którym tworzą zwartą jednostkę literacką. Temat 
upadku Judy został zaprezentowany od strony społecznej (ww. 10-18) oraz 
materialnej (ww. 19-27). Tematykę strat poniesionych w dziedzinie material-
nej opisuje już wstęp do tego fragmentu: Srebro ich na zewnątrz wyrzucą, a zło-
to ich nieczystością będzie (w. 19a). Wprawdzie w wersetach kończących mowę 
Jahwe dominuje temat dóbr zewnętrznych, tym niemniej akcent położony jest 
na losie upokorzonego ludu. Nagromadzone bogactwa nie były gwarancją bez-
pieczeństwa i trwałości ludu: ich złoto nie będzie mogło wybawić ich w dzień 
gniewu Jahwe (w. 19b).

Izrael miał być stróżem spraw Jahwe w świecie, jednak zamiast realizacji 
tej misji stał się stróżem własnych bogactw, które będą (nieodwołalnie) łupem 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 7,19-27)	 91

i zdobyczą obcych ludów. Łupem stanie się nawet „skarb” Jahwe (w. 22), co 
doprowadzi do potwornego zbezczeszczenia. Przystań poszukiwanego pokoju 
zajmie nieszczęście powszechnego zamętu (ww. 25-26).

W miejsce złota i srebra Izraelowi zostaną przydzielone kajdany – symbol 
zniewolenia i odejścia od Pana. Ziemia, która miała być nośnikiem obecności 
chwały Jahwe, została napełniona krwawymi wyrokami, a święte miasto prze-
mocą (w. 23). Nie prawo Pana będzie odtąd królowało w Jerozolimie, lecz złe 
narody, które rozprawią się z pychą Izraela (w. 24).

Ostatecznie nastąpi całkowite zamieszanie, które spowoduje rozproszenie 
ludzi pozostających bez pasterzy: i będą szukać wizji u proroka, a nauka zagi-
nie od kapłana i rada od starszych (w. 26bc). Wszystkie warstwy społeczne po-
grążą się chaosie (król, książę, cały lud). Przerażający obraz destrukcji ujawni 
miarę popełnionych nieprawości. Klęskę poniosą wszyscy występni, a w koń-
cu również obce ludy, a jedynym zwycięzcą będzie Jahwe – Sędzia: i poznają, 
że Ja (jestem) Jahwe (w. 27c).

Fragment Ez 7,19-27 można podzielić na następujące części:
w. 19a	 Bezużyteczność dóbr materialnych
w. 19b	 Dzień gniewu Jahwe
w. 19c	 Nędza wewnętrzna człowieka
w. 19d	 Przyczyna nieprawości
w. 20a	 Ułuda dóbr materialnych
w. 20b	 Bałwochwalstwo
w. 20c	 Skutki nieprawości (wydanie na nieczystość)
w. 21a	 Skutki nieprawości (wydanie na łup i zdobycz)
w. 21b	 Zbezczeszczenie ludu
w. 22a	 Odwrócone oblicze Jahwe
w. 22b	 Zbezczeszczenie skarbu Jahwe
w. 22c	 Przybycie zabójców
w. 22d	 Zbezczeszczenie skarbu Jahwe
w. 23a	 Polecenie dane prorokowi (kajdany)
w. 23b	 Ziemia krwawych wyroków
w. 23c	 Miasto napełnione przemocą
w. 24a	 Inicjatywa Jahwe (sprowadzenie złych narodów)
w. 24b	 Aktywność złych narodów
w. 24c	 Personalne skutki karania
w. 24d	 Materialne skutki karania
w. 25a	 Nastanie lęku

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



92	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

w. 25b	 Nieudane szukanie pokoju
w. 26a	 Sekwencja nieszczęść
w. 26b	 Sekwencja (złych) wieści
w. 26c	 Brak wizji proroczych
w. 26d	 Brak nauki kapłańskiej
w. 26e	 Brak rady starszych
w. 27a	 Załamanie życia społecznego (król, książę, lud)
w. 27b	 Sąd Jahwe
w. 27c	 Formuła poznania

W tekście pojawia się formuła wiodąca, która przybiera różną postać 
w całym fragmencie Ez 7,1-27. Chodzi o frazę: Nieszczęście za nieszczęściem 
przyjdzie oraz wieść za wieścią będzie (w. 26ab), która ma swe wcześniejsze 
odpowiedniki: Koniec, przyszedł koniec (w. 2); Zło, jedynie zło, oto przychodzi 
(w. 5); Koniec przyszedł, przyszedł ten koniec (w. 6). Zastosowana redundancja 
podkreśla nieuchronny charakter zapowiadanych wydarzeń. Izrael zmierzał 
do tragicznego końca, a treść jego życia znamionowana jest przez zło i nie-
szczęścia.

Mowa Jahwe ukazuje anatomię procesu unicestwienia społeczności ludu 
wybranego. Izrael nie może znaleźć żadnej podstawy do usprawiedliwienia 
swego postępowania, a wszelkie próby obrony tego typu zachowania uprzedza 
osądzające słowo Jahwe. Naród postawił na gromadzenie dóbr materialnych 
(złoto, srebro, ozdoby), a więc na to, co nie miało wartości w oczach Jahwe. 
Jego oblicze się odwróciło (w. 22a), co w konsekwencji prowadziło do opusz-
czenia Jerozolimy przez chwałę Jahwe (Ez 10–11). Izrael utracił pokój (w. 25), 
stając się łupem, zdobyczą (w. 21a), ludem zakutym w kajdany (w. 23b); w kra-
ju Izraela, w miejsce chwały Jahwe, pojawili się zabójcy (w. 22c) i złe naro-
dy (w. 24b). Miasto stało się puste, pozbawione odpowiedzialnych proroków, 
kapłanów, starszych, a nadto króla, księcia oraz całego ludu (ww. 26-27). Nie 
było już miejsca świętego, środowisko zostało napełnione krwawymi wyroka-
mi (w. 23b), przemocą (w. 23c), lękiem (w. 25a), nieszczęściami (w. 26b), złymi 
wieściami (w. 26b). Nastał sąd Jahwe, a jedynym podsądnym był Izrael. Miara 
nieszczęść, jakie spadły na Izrael, przekraczała miarę wytrzymałości narodu, 
który nie mógł już zdobyć się na skuteczny opór. Zaistniała sytuacja oznaczała 
rzeczywisty kres Izraela, który to fakt został w tekście wielokrotnie podkre-
ślony. Naród nie uświadamiał sobie jednak tragizmu swej sytuacji. Zabrakło 
mu wiedzy, mądrości i poszukiwania Jahwe. Jedyną osobą mającą wiedzę na 
temat tego, co się rzeczywiście dokonywało, był Ezechiel. On też w imieniu 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,19-27)	 93

Jahwe zapewnia, że nadchodząca katastrofa stanie się lekcją dla narodu, który 
ostatecznie pozna swego Pana (w. 27c).

Komentarz egzegetyczny (Ez 7,19-27)

Ez 7,19

 ~bhz>W ~Ps.K; hy<h.yI hDnIl. ~bhz>W Wkyliv.y: tAcWxB; ~Ps.K;
 ~h,y[emeW W[Bef;y> al{ ~vp.n: hwhy> tr:b.[, ~AyB. ~lyCih;l. lk;Wy-al{

`hyh ~nwO[] lAvk.mi-yKi WaLem;y> al{

Srebro ich na zewnątrz wyrzucą, a złoto ich nieczystością będzie; 
ich srebro i ich złoto nie będzie mogło wybawić ich w dzień gnie-
wu Jahwe; dusza ich się nie nasyci i wnętrzności ich nie napełnią 
się, bowiem była przyczyną nieprawości.

Handel jerozolimski ustanie, nie będzie sprzedawców i nabywców. Wszel-
kie dobra materialne staną się bezużyteczne. Ezechiel przywołuje dwa walory, 
które były najbardziej reprezentatywne: srebro ich (~Ps.K;) i złoto ich (~bhz>W)170. 
Nie chodzi tu o drogocenne kruszce jako takie, lecz o te, które przynależały do 
obrońców171. Gromadzone przez dziesiątki lat stanowiły istotny depozyt gwaran-
tujący bezpieczeństwo ekonomiczne mieszkańców. W wypadku zdobycia mia-
sta stawały się drogocennym łupem wrogów. Tekst jednak nie koncentruje się 
na tym aspekcie, chce jedynie wykazać, że płonna okazała się ufność Izraelitów 
pokładana w tych dobrach. Los srebra został krótko określony: Wkyliv.y: tAcWxB; 
(na zewnątrz wyrzucą)172. Opis ten stanowi paralelę w stosunku do wzmianki 
o położeniu części obrońców, którzy na zewnątrz zginą od miecza (w. 15). Bar-
dziej ukonkretniony został los złota, które stanie się nieczystością (hDnIl.; zło-
to więc zostanie zaliczone do tego wszystkiego, co nieczyste)173, a więc zgodnie 

170  Wymienione walory były synonimem dobrobytu i stabilności, por. W. Zimmerli, Ezekiel 
1, s. 208.

171  Wśród nich byli też kupcy, którzy zostali wspomniani w ww. 12-13.
172  Ze złota i srebra często wykonywano posążki bóstw. Prorok Izajasz zapowiadając sąd 

nad bałwochwalcami, stwierdza: Owego dnia człowiek wyrzuci kretom i nietoperzom bożki swe 
srebrne i bałwany złote, zrobione po to, by im cześć oddawał (Iz 2,20).

173  Rdzeń hdn oznacza czasownikowo: odepchnąć, wykluczyć, wypchnąć, a rzeczownikowo: 
krwawienie, menstruacja, skalanie, odraza, por. WSHP I, s. 633.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



94	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

z prawem będzie zanieczyszczać właścicieli174. Jego przeznaczeniem będzie doli-
na Hinnon, dokąd wyrzucano miejskie śmieci175.

W oczach Jahwe naród stał się nieczysty, dlatego utracił wszelką zdol-
ność do nawiązywania z Nim kontaktu. Ten brak najdotkliwiej będzie od-
czuwalny w dzień gniewu Jahwe (hwhy> tr;b.[, ~AyB.)176. W tekście Ezechiela 
jest to najbardziej wyrazista formuła, nawiązująca do prorockiej idei dnia 
Jahwe, który rozumiany był jako dzień sądu, w którym Bóg nie będzie miał 
względu na osoby177. Nikt nie będzie mógł wykupić się srebrem czy złotem. 
Dobra te będą bezużyteczne nie tylko w relacji z Jahwe, lecz również w pro-
cesie zaspokajania potrzeb dnia codziennego, które w tekście przykładowo 
zostały wymienione w odniesieniu do pragnień duchowych (~vp.n:) i skłon-
ności fizycznych (~h,y[emeW)178. Całość życia mieszkańców koncentruje się już 
jedynie na nieprawości (~nwO[])179, która nie pozwala na oderwanie się od grze-
chu i zwrócenia się ku Jahwe. Izrael znajdował się w potrzasku, nikt z miesz-
kańców nie zdołał nasycić swoich pragnień, lecz równocześnie nikt nie był 
w stanie zwrócić się ku Temu, który był jedynym mającym moc zmienić los 
obrońców. Mieszkańcy skazali siebie na unicestwienie, które dokonywało się 
w dniu gniewu Jahwe180.

Ez 7,20

 Ab Wf[‚ ~h,yceWQvi ~tbo[]At ymel.c;w> Whmf !Aagl. Ayd>[, ybic.W
`hDnIl. ~h,l wyTit;n> !KE-l[;

174  Lud miał się przekonać, że nie było już żadnych dóbr materialnych, za które mogliby 
wykupić swoją ucieczkę lub wolność, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 110.

175  Bezbożni królowie uprawiali w niej kult Molocha, któremu ofiarowywali swych synów, 
por. A.S. Jasiński, Jerozolima. Promień miłości Jahwe, s. 52.

176  W słowach tych pobrzmiewa echo proroctwa Sofoniasza: Ani ich srebro, ani ich złoto nie 
zdoła ich ocalić w dniu gniewu Jahwe, gdyż ogień Jego zapalczywy strawi całą ziemię; bo dokona 
zagłady – zaiste strasznej – wszystkich mieszkańców ziemi (So 1,18).

177  W kontekście historycznym „Dzień Jahwe” miał być wydarzeniem tożsamym z upad-
kiem Jerozolimy (587 r. przed Chr.), choć nie wyklucza się tu również wymiaru eschatologicz-
nego tej zapowiedzi, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 230.

178  Prorok wyraźnie podkreśla prawdę, że człowieka powołanego do służby Jahwe nie zdoła-
ją nasycić (W[Bef;y> al{) wartości materialne, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 94.

179  Sformułowanie: bowiem była przyczyną nieprawości należy do typowego języka Ezechie-
la (por. Ez 14,3.4.7; 18,30; 44,12).

180  Prorok w w. 19c dokonuje sumarycznego podsumowania analizy sytuacji, w jakiej zna-
lazł się naród, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 264.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,19-27)	 95

A piękną swą ozdobę dla pychy ją nałożył, i obrazy swych obrzy-
dliwości, ohydy swe czynili z nich, dlatego wydam ich na nieczy-
stość.

Nieczystość, której synonimem stało się złoto (w. 19), rozciąga się również 
na osoby181. Mieszkańcy, którzy popadli w pychę (!Aagl.), zaufali swoim pięknym 
ozdobom (Ayd>[ ybic.W,)182. Zapomnieli, że wszystko zawdzięczali Jahwe183. Prorok, 
pisząc o symbolicznej historii miasta, stwierdza: Ozdobiłem cię klejnotami/ozdo-
bami (Ayd>[,)184, włożyłem bransolety na twoje ręce i naszyjnik na twoją szyję (Ez 
16,11). Dary miały stać się podstawą do wdzięczności i oddawania chwały Bogu, 
tymczasem posłużyły pielęgnowaniu własnej dumy185.

Zakres nieprawości Izraela przekroczył wszelkie granice, gdy sięgnął 
w dziedzinę sacrum. Z dóbr otrzymanych od Jahwe zaczęto tworzyć obrzydli-
we obrazy bóstw (~l,c,)186. Świątynia, która miała być miejscem wyłącznej czci 
Jahwe, została zamieniona na miejsce uprawiania bałwochwalstwa187. Izraelici 
przestali tym samym służyć Panu, który ich wybawił oraz dał ziemię, zado-
wolili się natomiast marnościami, jakie poznawali u obcych ludów, pozbawio-
nych znajomości Jahwe188.

Prorok zdemaskował faktyczny stan duchowy Izraelitów189. Rzutował on 
na wszystkie dziedziny życia. Doznane poniżenie ludu sprawiło, że dalsza jego 

181  Izrael wykorzystywał piękno złota dla celów utylitarnych, oddalając się tym samym od 
Boga, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 211.

182  Termin ybic. wyraża ideę piękna, splendoru i ozdoby (por. Ez 7,20; 20,6.15; 25,9; 26,20), 
por. WSHP II, s. 78.

183  Piękne ozdoby ze złota i srebra przynależały do ornamentyki świątyni i winne służyć 
chwale Jahwe, a nie chwale (pysze) człowieka, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 188.

184  Rdzeń yd[ występuje 5 razy w Księdze Ezechiela (Ez 7,20; 16,7.11; 23,40) i oznacza błysz-
czący rząd biżuterii, por. WSHP I, s. 740.

185  Izraelici mogli nawet wykorzystywać złoto i srebro ze świątyni, by czynić z nich idole, 
tym samym jeszcze bardziej ściągali na siebie gniew Jahwe, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, 
s. 230.

186  Termin ~l,c, został użyty przez Ezechiela w znaczeniu „obrazu bóstw”, choć używa go 
również w prezentacji ludzkich podobizn (Ez 16,17; 23,14), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 211.

187  Niegodne postępowanie ludu dokonywało się zarówno w zakresie dóbr materialnych, 
jak i świętych (sacrum), czyli przynależnych do Jahwe, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, 
s. 264.

188  Interwencja Jahwe pozwoli uświadomić Izraelitom ich nadużycia, jakich się dopuścili 
w używaniu dóbr materialnych, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 110.

189  Izrael miał być przyozdabiany przez Jahwe, tymczasem uległ pokusie „samodzielności” 
i chciał zachowywać się autonomicznie i przypisywać sobie samemu splendor, przy tym wzra-
stał w pychę, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 95.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



96	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

bytność stała się już czymś niemożliwym. Zmiany, jakie zaszły w narodzie, nie 
były powierzchowne, lecz sięgały do najgłębszych warstw jego egzystencji. Za-
istniała sytuacja (buntu) nie mogła być przeciągana w nieskończoność i Jahwe 
musiał się do niej ustosunkować. Jego działanie było całkowicie autonomicz-
ne, nie musiał niczego już obrońcom wyjaśniać, dlatego to nie wszyscy obroń-
cy otrzymali słowo prorockie, lecz jedynie nieliczni ocaleni, aby w przyszłości 
ustrzec się przed podobnym postępowaniem.

Odpowiedź Jahwe na występki ludu inicjuje w w. 20c formuła !Ke-l[; (dlate-
go). Informuje ona, że działanie Boga wynika bezpośrednio z tego, co uczynił 
naród190. Chociaż Izrael był przez Niego ukształtowany, stał się „Jego ludem” 
i miał o Nim świadczyć pośród innych ludów, postępował jednak odwrotnie. 
Wszedł w sojusze z obcymi ludami, przyjmując ich zwyczaje, które były czymś 
ohydnym w oczach Jahwe. Bóg nie mógł już swego ludu „nosić” w chwilach 
niebezpieczeństwa, tak jak ptak unosił swe pisklęta na skrzydłach (por. Pwt 
32,11). Jego działanie będzie wprost przeciwne, Pan bowiem wyda występnych 
na nieczystość (hDnIl.). Motyw nieczystości, wspólny z w. 19, staje się najtraf-
niejszym określeniem ludu. W tradycji Izraela to, co nieczyste, miało być uni-
cestwione191. Tym razem nieczystym stał się naród, dlatego jego los został już 
całkowicie zadekretowany.

Ez 7,21

hluL.xiw> llvl. #r<ah y[ev.rIl.W zb;l ~yrIZh;-dy:B. wyTit;n>W

I wydam go w rękę obcego na łup i złoczyńcom kraju na zdobycz, 
i zbezczeszczą ją.

Miasto pogrążone zostanie w całkowitym chaosie. Czynność Jahwe ponow-
nie została wyrażona formułą wyTit;n>W (I wydam)192 (Por. w. 20). Jerozolima zamiast 
otrzymywać stosowne dobra od Jahwe, była stopniowo wydawana wrogom193. 

190  Nieczystość, która odnosiła się do przedmiotów (w. 19), będzie, za sprawą interwencji 
Jahwe, udziałem ludu, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 212.

191  To, co było dotychczas podstawą dumy i pewności siebie dla Izraela, stało się przyczyną 
jego zguby, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 266.

192  W ww. 21-24 został zastosowany styl osobowy (1. os. l. poj.) w celu podkreślenia powagi 
uzasadnienia odnoszącego się do wcześniej przeprowadzonych wywodów, por. W. Zimmerli, 
Ezekiel 1, s. 212.

193  Jahwe, który w przeszłości Izraela dokonał wiele czynów zbawczych, w nowej sytuacji 
prezentuje się jako „wróg” Izraela, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 110.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,19-27)	 97

Nie spoczywała już nad nią opiekuńcza ręka Boga, lecz coraz mocniej była trzy-
mana ręką obcego (~yrIZh;-dy:B.)194. Taki los zgotowali miastu przede wszystkim 
jego przywódcy; prorok mówiąc do nich w późniejszym tekście, stwierdza: Wy-
pędzę was z jego obrębu, z jego środka, wydam was w ręce obcych i przeprowadzę 
sąd nad wami (Ez 11,9). Przede wszystkim zawiniła postawa przywódców ludu, 
którzy zwiedli niemal wszystkich mieszkańców, stąd Jerozolima wraz z całymi 
zasobami osobowymi i rzeczowymi stała się łatwym łupem dla obcych ludów, 
a więc Babilończyków195. Skoro naród zaczął czcić obce bóstwa, również obce 
ludy miały przejąć kontrolę nad ziemią, która była darem Jahwe dla Jego wy-
brańców.

Wszystkie dobra zgromadzone, a więc wspomniane wcześniej srebro i zło-
to (w. 19), staną się łupem (zb;l)196; łupem będą także mieszkańcy nie tylko 
Jerozolimy, lecz wszyscy Izraelici z południa i północy. Prorok tę myśl jeszcze 
dosadniej wyrazi w tekście Ez 23,46-47: Tak mówi Pan Bóg: Sprawię, że zwoła-
ją przeciwko nim zgromadzenie, aby je wydać na utrapienie i na łup, a zgroma-
dzenie to ukamienuje je, posieka na kawałki mieczami, pobije ich synów i córki, 
a domy ich spali ogniem. Okrutny los czekał obrońców oraz cały ich dobytek, 
nie ostoi się nawet świątynia, która zbezczeszczona przestała być miejscem 
przebywania chwały Jahwe197.

Drugie określenie wrogów Jerozolimy brzmi #r,ah y[ev.rIl.W (złoczyńcy 
kraju)198. Bazuje ono na dwóch terminach, wyrażających ideę zła oraz ziemi 
(kraju). Zło oznaczało to wszystko, co było przeciwne prawu Jahwe, a więc co 
było bezbożne (por. Ez 3,18-19; 13,22). Takie postawy bezbożnictwa pojawiły 
się w narodzie, na które odpowiedzią miała być interwencja Jahwe w postaci 
przybycia wojsk Babilończyków, którzy ostatecznie ujawnią skutki błędnej po-
stawy ludu199. Jahwe dopuszcza do tego, by również „źli” (złoczyńcy, obcy) byli 

194  Prorok mógł użyć terminu ~yrIZh (obcy) w znaczeniu „wróg” (por. akadyjski rdzeń 
za`iru = wróg), por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 266.

195  Najcenniejsze przedmioty znajdowały się w świątyni jerozolimskiej, por. R. Rumianek, 
Księga Ezechiela, s. 77.

196  Termin zb; oznacza: grabież, łup i pojawia się 11 razy w Księdze Ezechiela, por. WSHP I, 
s. 113.

197  Obce ludy doprowadzą do całkowitej desakralizacji miejsc sakralnych, które uświęcił 
Jahwe w przeszłości, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 231.

198  Wyrażenie to występuje jeszcze w Ps 75,9; 101,8; 119,119 i podkreśla ogrom zła, jakie 
spływa ze strony wrogiej społeczności, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 266.

199  Odmowa okazywania posłuszeństwa przepisom Prawa przez Izrael skutkowała brakiem 
łaskawości względem narodu ze strony Jahwe, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 110.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



98	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

wykonawcami Jego wyroku200. Ziemia przestała być już błogosławionym śro-
dowiskiem bezpiecznego życia, została bowiem wydana „złu” i dla jej miesz-
kańców stała się śmiercionośną. Jej wartość ograniczała się jedynie do pożąda-
nej zdobyczy, którą zbezczeszczą (hluL.xiw>) najeźdźcy201.

Ez 7,22

`hWlL.xiw> ~yciyrIP Hb-WabW ynIWpc.-ta, WlL.xiw> ~h,me yn:p ytiABsih]w:

I odwrócę Moje oblicze od nich, i zbezczeszczą Mój skarb, i przyj-
dą do niego zabójcy, i zbezczeszczą go.

Największym nieszczęściem, jakie mogło spotkać Izrael, była utrata kon-
taktu z Jahwe202. Tak jednak właśnie się stało. Fakt ten w obrazowy sposób 
ujawnia w. 22. Jahwe odwróci swoje oblicze (yn:p ytiABsih]w:)203. Dla proroka, który 
dostąpił oglądu chwały Jahwe, powyższa zapowiedź oznaczała dramatyczne 
osamotnienie ludu, który okazał się całkowicie bezbronny w obliczu ogromu 
wrogości, jaka narosła w wyniku obecności przeciwników, a zwłaszcza Babi-
lończyków204. Dramaturgia tego procesu została jeszcze bardziej wzmocniona 
w obliczu spodziewanych skutków „wycofania się” Boga. Przede wszystkim zo-
stanie sprofanowany skarb (ynIWpc.-ta,) Jahwe205. Zgodnie ze znaczeniem hebraj-
skiego rdzenia !pc206, chodzi tu o dobra bezpieczne i ukryte207. Strażnikami ich 
byli Izraelici, a dokładnie – kapłani odpowiedzialni za świątynię. Cały święty 

200  Ezechiel wskazuje na wrogów Izraela. Były to hordy postępujące bez skrupułów, dopusz-
czające się aktów barbarzyńskich. Wzmacnia tym samym atmosferę grozy zawartą w orędziu, 
por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 188.

201  To, co było „piękną ozdobą” Izraela, stało się przedmiotem grabieży i zniewagi najem-
ców, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 95.

202  Naród będzie pozbawiony wszelkiej obrony, a tym samym stanie się całkowicie bezbron-
ny w obliczu najazdu wrogów.

203  To wyrażenie antropomorficzne podkreśla realny wpływ Jahwe na wydarzenia dokonu-
jące się w Izraelu, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 266.

204  Naród przestanie doznawać przejawów łaskawości Jahwe, do których dotychczas przy-
wykł, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 95.

205  Tym skarbem może być Jerozolima względnie ziemia obiecana, por. M. Greenberg, 
Ezechiel 1–20, s. 189.

206  Termin !pc oznacza: trzymać, zachować, ukryć się, por. WSHP II, s. 122.
207  Z perspektywy widzenia Jahwe owym ukrytym skarbem może być faktyczny skarb świą-

tynny, sama świątynia, miasto, względnie ziemia, a więc wszystkie dary, które Pan ofiarował 
swemu ludowi.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,19-27)	 99

obręb mógł być nazwany „skarbem Jahwe”. Był to teren wyłączony i przezna-
czony do praktykowania kultu, zgodnie z prawodawstwem zawartym w prze-
pisach Prawa. Do świętych miejsc mieli dostęp tylko nieliczni, tymczasem zo-
stały one zbezczeszczone ze strony zabójców (~yciyrIP)208. Już prorok Jeremiasz 
przewidział tak tragiczne skutki czynów nieprawości dotyczące świątyni: Może 
jaskinią zabójców stał się w waszych oczach ten dom, nad którym wzywano mo-
jego imienia? Ja [to] dobrze widzę – wyrocznia Jahwe (Jr 7,11). Jeremiasz proro-
kował jeszcze w czasach, gdy świątynia funkcjonowała w pełni, lecz pojawiały 
się zaniedbania w sferze kultu świątynnego. Wówczas wrogami świątyni byli 
sami kapłani i ich otoczenie. Tymczasem Ezechiel pisze już o zabójcach, którzy 
przyjdą (Hb-WabW) z zewnątrz. Jednakże to właśnie „zabójcy wewnętrzni” ich 
sprowadzili, a Jahwe odwracając swe oblicze, dopuścił, by dokonali reszty spu-
stoszenia. Gdyby zabójcy byli tylko z zewnątrz, Jahwe obroniłby sanktuarium, 
jednakże naród, który dopuścił się bałwochwalstwa, sam „usunął” Jahwe ze 
świątyni209. Na skutek interwencji obcych (zabójców/rabusiów)210 dokona się 
zbezczeszczenie (hWlL.xiw>)211 świętości, a więc tego wszystkiego, co było prze-
znaczone wyłącznie dla Jahwe i Jego chwały.

Ez 7,23

 hal.m ry[ihw> ~ymiD jP;v.mi hal.m #r<ah yKi qATr:h hfe[]
`smx

Uczyń kajdany, ponieważ ziemia jest napełniona wyrokami 
krwawymi, a miasto napełnione jest przemocą.

Werset rozpoczyna się niespodziewanie od słów polecenia: qATr;h hfe[] 
(Uczyń kajdany)212. Wprawdzie brakuje tu formuły „synu człowieczy”, może-

208  Termin #yrIP oznacza: gwałtowny, drapieżny, zachłanny, złodziej, zabójca, por. WSHP 
II, s. 53.

209  Gwałt zadany „skarbowi” (miastu i ziemi) nie był spowodowany sytuacją zewnętrzną, 
lecz był wynikiem grzechów popełnionych przez mieszkańców, por. D.I. Block, The Book of 
Ezekiel, t. I, s. 267.

210  Najeźdźcy prezentują się jako barbarzyńcy, który nie mają żadnych względów na warto-
ści kulturowe i religijne Izraela, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 110.

211  Prorok powtarza temat zbezczeszczenia (Por. w. 21), akcentując tym samym ogrom skut-
ków nieszczęść, jakie spadną na mieszkańców (Por. w. 24).

212  Rdzeń qtr, od którego pochodzi termin qATr;, oznacza czynność zakuwania w kajdany, 
por. WSHP II, s. 328.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



100	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

my jednak przypuszczać, że początek wypowiedzi zawiera polecenie Jahwe 
skierowane wprost do proroka, który miał wykonać kolejną czynność sym-
boliczną. Kajdany (łańcuchy) to motyw, który przypomina o deportacji213. 
To właśnie Babilończycy szykują kajdany, by nimi skrępować tych, którzy 
jeszcze pozostaną przy życiu. Sam prorok doświadczył tej praktyki podczas 
pierwszej deportacji214. Obecnie zbliżało się kolejne oblężenie miasta, które 
miało pozbawić Jerozolimę wszystkich znaczniejszych mieszkańców215. Mia-
sto utraci nie tylko swe budowle, ale i ludzi, którzy byliby zdolni do jego 
odbudowy216.

Z drugiej strony wzmianka o kajdanach ma jeszcze inne znaczenie, tym 
razem przenośne. Jahwe chce „skrępować” wszystkie niegodziwe praktyki. 
Przede wszystkim były nimi wyroki krwawe (~ymiD jP;v.mi)217. Mowa tu o nie-
zwykle poważnych wykroczeniach, bowiem Izrael otrzymał Prawo, według 
którego miał sprawować sądy, by wprowadzać sprawiedliwość Jahwe. Praktyki 
okazały się zupełnie inne. Wykonywano wyroki niesprawiedliwe i często była 
przelewana niewinna krew, zwierzchnicy ludu kierowali się bowiem wyłącznie 
własną korzyścią lub korzyścią swych mocodawców. W ten sposób zupełnie 
został zniekształcony obraz Jahwe i Jego Prawo. Prosty lud cierpiał terror/prze-
moc (smx)218 i to nawet w imię „sprawiedliwości”, którą dla własnych celów 
subiektywnie określali sędziowie219.

Obok bałwochwalstwa grzechem Izraela była również niesprawiedliwość 
społeczna, którą piętnowali już wcześniejsi prorocy, a zwłaszcza Amos i Mi-

213  Sam Jahwe dopuszcza, by lud był uprowadzony w niewolę, por. D.I. Block, The Book of 
Ezekiel, t. I, s. 267.

214  Prorok został wezwany do tego, by przynaglał wrogów do dokonania stosownych przy-
gotowań, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 267.

215  Łańcuchy w pierwszym rzędzie symbolizowały sytuację, jaka miała zaistnieć w Jerozoli-
mie, a w znaczeniu szerszym również deportację, która była konsekwencją zdobycia miasta, por. 
M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 189.

216  W pewnym sensie powtórzyła się „sytuacja ziemi” z okresu Noego: Ziemia została skażo-
na w oczach Boga (Rdz 6,11); tym razem nieszczęście na ziemię sprowadził Izrael.

217  Jest to wyjątkowe wyrażenie i oznacza morderstwa, które były „uprawomocniane” wy-
konywaniem wyroków, por. Ez 9,9: I powiedział do mnie: Nieprawość domu Izraela i Judy (jest) 
bardzo a bardzo wielka, i wypełniony (jest) kraj krwią i miasto (jest) wypełnione przewrotnością, 
ponieważ powiedzieli: Opuścił Jahwe kraj i Jahwe nie widzi, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, 
t. I, s. 267.

218  Rdzeń smx znaczy: używać przemocy, odrywać części rośliny, być obnażonym, por. WSHP 
I, s. 312.

219  W obliczu nieprawości, jakie dokonywały się w Jerozolimie, prorok był zobowiązany do 
piętnowania praktyk gwałtu, przeciwnych całkowicie prawu Jahwe (por. Pwt 19,6), por. J. Ho-
merski, Księga Ezechiela, s. 95.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,19-27)	 101

cheasz220. W oczach Jahwe oba przestępstwa były szczególnie naganne i spro-
wokowały wzbudzenie Jego gniewu, który prowadził do osądzenia przestępców 
i usunięcia wszelkiego zła, aby w ten sposób miasto przestało być siedliskiem 
przemocy221.

Ez 7,24

 Wlx]nIw> ~yZI[; !AaG> yTiB;v.hiw> ~h,yTeB-ta, Wvr>yw> ~yIAg y[er ytiabehew>
`~h,yved>q:m.

I przyprowadzę złe narody, i zajmą ich domy, i zakończę pychę 
możnych, i zostaną zbezczeszczone ich świątynie.

Zmiany polityczne, jakie miały się dokonać, to kolejne działanie Jahwe 
skierowane przeciwko Jerozolimie222. Za Jego sprawą pojawią się w Izraelu złe 
narody (~yIAg y[er)223. Rozpocznie się proces przeciwny w stosunku do tego, 
jaki miał miejsce za czasów Jozuego, gdy Jahwe sprowadził do Kanaanu swój 
lud, usuwając równocześnie dotychczasowych mieszkańców, którzy nie mie-
li poznania Jahwe. Akcji sprowadzenia obcych (złych) do Jerozolimy będzie 
odpowiadało inne działanie Jahwe, a mianowicie przyprowadzenie króla jero-
zolimskiego do władcy Babilonii: Zarzucę sieć moją na niego i wpadnie w mój 
niewód. I przyprowadzę (ytiabehew>) go do Babilonu, do kraju Chaldejczyków 
(Ez 12,13). Oślepiony władca nie będzie mógł oglądać Babilonu, jedynie tam 
umrze. Również cały Izrael będzie prowadzony przez Jahwe celem dokonania 
sądu (Ez 20,35.37). Te różnorodne teksty świadczą o tym, iż Jahwe absolutnie 
panował nad wszystkimi sprawami i sam decydował o ostatecznych rozstrzy-
gnięciach224.

220  Por. G. Witaszek, Amos. Prorok sprawiedliwości społecznej, Lublin 1996, s. 59–71.
221  Przemoc, jaka dokonywała się w mieście, była gwałtem zadawanym prawom i przywi-

lejom, którymi cieszyli się zwykli mieszkańcy Jerozolimy, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 111.
222  Będzie to konsekwencja „odwrócenia przez Jahwe swego oblicza od miasta i narodu” 

(Por. w. 22), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 212.
223  Jest to wyjątkowe określenie, które ma swoją paralelę w podobnie brzmiącym wyrażeniu 

~y[ir-dy:B. (w ręce złe), które stosuje Ezechiel w kontekście lamentacji nad Egiptem (Ez 30,12).
224  Izrael faktycznie utracił wiarę w dominującą moc Jahwe, a jego religijność przestała być 

źródłem nadziei na wyzwolenie, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 111.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



102	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

W Jerozolimie warstwa możnowładców (~yZI[;)225 odgrywała szczególną rolę. 
Pod ich wpływem rozluźniły się więzy narodu z Jahwe. Liderzy byli tymcza-
sem przekonani, że nagromadzone przez nich bogactwa stanowią dostateczną 
gwarancję spokojnego i dostatniego życia226. Natomiast Jahwe, posługując się 
obcymi ludami, uderza właśnie w możnych. Wymienione zostały trzy obiekty 
przeznaczone do unicestwienia: domy ich (~h,yTeB), pycha (!AaG>) oraz świątynie 
ich (~h,yved>q:m.). Każdemu z nich przypisane jest stosowne działanie wyrażone 
odpowiednią formą czasownikową. Odnośnie do domów mowa jest o tym, że 
będą zajęte (Wvr>yw>). Także w tym miejscu rozpoznajemy działanie przeciwne 
pierwotnemu, jakie miało miejsce na początku historii Izraela. Ezechiel sięga 
w późniejszym tekście do czasów Abrahama: Synu człowieczy, mieszkańcy tych 
ruin w ziemi Izraela mówią tak: Abraham był tylko sam jeden i zajął kraj, a nas 
jest wielu, nam dana jest ona w posiadanie (Ez 33,24). Złe gospodarowanie 
w ziemi obiecanej sprawiło, że w końcu obcy zajęli domy sporządzone przez 
możnych. Były one dla nich zapewne azylem, jakby „miejscem”niezależnym 
od działania opatrzności Jahwe. Podczas gdy w procesie zajmowania domów 
Jahwe posłużył się obcymi ludami, to jednak czynności opanowania kolejnego 
„obiektu”, czyli pychy możnych227, były już działaniem samego Boga228. Postawa 
pychy wynikała z przekonania możnych o posiadaniu w niczym nienaruszonej 
pozycji w społeczeństwie. To właśnie dlatego działanie Jahwe miało być skie-
rowane bezpośrednio przeciwko możnowładcom, których postawa zbytniej 
pewności siebie musiał być ostatecznie unicestwiona. Trzecim obiektem dzia-
łania będą ~h,yved>q;m. (świątynie). Pojęcie tu użyte stosuje Ezechiel również na 
określenie świątyni Jahwe (por. Ez 5,11; 44–48). Punktacja przekazana przez 
masoretów w w. 24 jest inna w porównaniu z resztą tekstów zawierających ten 
termin229. W ten sposób została zaznaczona odmienność obiektu określanego 
rdzeniem vdqm230. Zbezczeszczeniu ulegną świątynie, gdzie uprawiano kult 
bałwochwalczy. Porządek uformowany przez bogaczy, a bazujący na dobrach 

225  Rdzeń z[; (potęga, siła, moc) jest cząstką obecną w imieniu Ezechiela (wskazuje na moc 
Jahwe) oraz stanowi podstawę terminu możni/możnowładcy.

226  Prorok stosuje w tekście paralelizm, który prezentuje działanie Jahwe względem ~yIAg (lu-
dów) oraz ~yZI[ (możnych), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 189.

227  To postawa pychy możnych doprowadziła do ruiny człowieka i jego otoczenie (por. Ez 
24,21; 30,6.18; 33,28), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 212.

228  Możni byli pyszni i dumni z postaw, z których winni się wstydzić, por. H.D. Hummel, 
Ezekiel 1–12, s. 231.

229  Por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 190.
230  Pogańskie sanktuaria stały się miejscami, które utrwalały pozycję możnych w Izraelu 

i dodawały im szczególnej mocy, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 268.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,19-27)	 103

prywatnych (wykwintne domy) i idolatrii (świątynie), był podstawą próby cał-
kowitego uniezależnienia się od Jahwe i prowadził do pychy, czyli do wzbudze-
nia błędnej świadomości o samowystarczalności231. Cały ten porządek ulegnie 
unicestwieniu na skutek działania Jahwe232.

Ez 7,25

!yIaw ~Alv Wvq.biW ab-hdpq.

Lęk przyszedł i szukać będą pokoju, lecz go nie będzie.

Termin hdpq. (lęk)233, który otwiera werset, występuje jedynie w tej wypo-
wiedzi w kontekście całej BH (hapax)234. Wyraża on w skondensowanej formie 
wszystkie nieszczęścia, jakie spotkają Jerozolimę i jej mieszkańców235. Ich los zo-
stał już ostatecznie zadekretowany236. Nie ma tu miejsca na jakąkolwiek zmianę 
sytuacji. Nieodwracalność procesu zaznacza od strony gramatycznej zastosowa-
na forma ab (przyszedł)237. Zatem przyszedł lęk, który został sprowadzony przez 
samego Jahwe celem likwidacji wszystkich instytucji „bezpieczeństwa”, jakie 
człowiek sobie stworzył w Jerozolimie238. Naród znalazł się w sytuacji podobnej 
do tej opisanej w Księdze Hioba (Hi 1–2), z tą różnicą, że Hiob był mężem spra-
wiedliwym, natomiast Izrael zasłużył sobie na tragiczny los239.

231  Kres porządku, jaki ukształtowali w społeczeństwie możni, będzie odnosił się do wszyst-
kich dziedzin życia, w tym usunięcia pogańskich sanktuariów, por. J. Homerski, Księga Eze-
chiela, s. 95.

232  Faktycznie Jahwe nie dokonywał żadnego zniszczenia, a jedynie ujawniał faktyczny stan 
ludu i jego destrukcji, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 111.

233  Termin hdpq. oznacza: udręczenie, lęk i pochodzi z rdzenia dpq (zwijać), por. WSHP 
II, s. 180–181.

234  Złe wieści następowały po złych wieściach (por. Jr 51,46; Ez 21,12).
235  W. 25 kontynuuje opis nieszczęść, jakie spadają na miasto; otwierające frazę wyraże-

nie ab hdpq. jest modyfikacją formuły aB #qE (koniec przyszedł) występującej w ww. 2.6, por. 
W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 209.

236  Izrael znalazł się w przerażających warunkach, nieszczęście kroczyło za nieszczęściem, 
nie było widać kresu horroru; prorok podkreśla beznadziejny charakter sytuacji, w jakiej znalazł 
się naród, zawaliły się bowiem wszelkie struktury, które były dotychczas podstawą jego bezpie-
czeństwa, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 269.

237  Użyty w perfectum czasownik aAB oznajmia fakt, że opisywana sytuacja już zaistniała.
238  Sytuację tę opisują doskonale słowa Jeremiasza: Klęska za klęską – wieść niesie, bo uległa 

spustoszeniu cała ziemia. Natychmiast zostały zburzone moje namioty, w mgnieniu oka – moje 
szałasy (Jr 4,20).

239  Por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 111.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



104	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

Reakcją mieszkańców była próba poszukiwania pokoju (~Alv)240. Nie 
chodzi tu jednak o pokój Jahwe, lecz pokój, który utracili na skutek zmian 
wywołanych interwencją Boga, czyli spokój od Jahwe i Jego zobowiązań 
(przepisów)241. Nie było jednak już możliwości powrotu do dawnej sytuacji 
(spokoju), dlatego w. 25 kończy się zapewnieniem, że takiego pokoju na pew-
no nie będzie (!yIaw)242.

Ez 7,26

!Azx Wvq.biW hy<h.Ti h[‚Wmv.-la, h[‚muv.W aAbT hAh-l[; hAh
`~ynIqeZ>mi hc[ew> !heKomi db;aTo hrAtw> aybiNmi

Nieszczęście za nieszczęściem przyjdzie, wieść za wieścią będzie, 
i będą szukać wizji u proroka, a nauka zaginie (przychodząca) 
od kapłana, i rada (przychodząca) od starszych.

Jedynie w tym tekście Ezechiela znajduje się tak mocne określenie nie-
szczęść, jakie mają spotkać Jerozolimę. Termin hAh (nieszczęście)243 pojawia 
się u proroka dwukrotnie i to wyłącznie w omawianym wersecie. Nadchodzą-
ce zmiany oznaczały dla stolicy całkowity upadek we wszystkich dziedzinach 
życia244. Ciąg wydarzeń będzie tak niekorzystny, że nie zdarzy się nic, co zasłu-
giwałoby na pozytywną ocenę. Wszystkie wieści (h[‚muv.)245 podawane z ust 
do ust będą jeszcze bardziej potęgowały grozę sytuacji246. Zawiodą również ci, 
którzy cieszyli się największym autorytetem religijnym: prorocy, kapłani i star-

240  Koncepcja ~Alv (pokoju) opiera się na idei „pełni” w relacjach Boga z człowiekiem oraz 
między ludźmi, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 209.

241  Izraelici utracili wszelką harmonię w życiu, a poszukiwanie jej na drodze sojuszy z obcy-
mi ludami oraz praktyki bałwochwalcze nie dały żadnych rezultatów. Ich tęsknota za pokojem 
nie miała być zaspokojona, naród bowiem nie nawrócił się i nie pojednał się z Bogiem, por. 
J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 95.

242  Formułę tę używa prorok już w w. 14, w opisie beznadziejnego położenia obrońców: lecz 
nie było (!yIaw) wyruszającego do bitwy.

243  Rdzeń hwh znaczy: opadać, spaść, zniszczenie, groźby, podstępy, por. WSHP I, s. 231.
244  Będzie to czas sądu Jahwe, wówczas wzbudzi się w narodzie świadomość powszechnego 

zagrożenia, niepewności, braku bezeceństwa, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 95–96.
245  Temat ten podejmuje prorok w alegorii o mieczu Jahwe: A gdy powiedzą do ciebie: 

„Dlaczego jęczysz?” – odpowiedz: Z powodu wieści, która gdy nadejdzie, wszystkie serca osłabną, 
wszystkie ręce omdleją, wszelki duch zamilknie i wszelkie kolano się rozpłynie jak woda. Oto nad-
chodzi, dokonuje się – wyrocznia Pana, Jahwe (Ez 21,12).

246  Przywódcy ludu nie posiadali żadnej koncepcji wyjścia z kryzysu i osiągnięcia pożąda-
nego sukcesu, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 111.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 7,19-27)	 105

si247. W chwilach największego ucisku, gdy pojawiać się zacznie świadomość 
grzechu, szukać będą proroków248. Wiadomo, że prorokiem w oblężonej Jero-
zolimie był Jeremiasz. Jego głosu jednak nie chciano słuchać, wzywał bowiem 
obrońców do poddania się (Jr 38,14-28). Faktycznie nie szukano wizji (!Azx)249 
pochodzącej od Jahwe, lecz takiej wizji, która odpowiadałaby oblężonym250. 
Prorok wraz ze swoją interwencją został wzgardzony, stąd pojawiła się pust-
ka251, której nie mogli zrekompensować zarówno kapłani, jak i starcy, pozba-
wieni nauki i autentycznej rady252.

Opis zawarty w w. 26 ujawnia całkowitą degradację duchową mieszkańców 
miasta. W tym zamkniętym środowisku nikt nie mógł już liczyć na słowo otu-
chy i nadziei253. Los Jerozolimy został zadekretowany, tymczasem jej obrońcy 
nieustannie łudzili się, że zdołają uratować miasto, zachowując dotychczasowe 
struktury. Bezradność proroków, kapłanów i starców była najlepszym mierni-
kiem sytuacji, w jakiej znalazła się Jerozolima.

Ez 7,27

hnl.h;BTi #r<ah-~[; ydEywI hmmv. vB;l.yI ayfinw> lBa;t.yI %l,M,h;
`hwhy> ynIa]-yKi W[d>yw> ~jeP.v.a, ~h,yjeP.v.mib.W ~tAa hf,[/a, ~Kr>D:mi

Król pogrąży się w  żałobie, a  książę przyodzieje się pustką, 
a  ręce ludu ziemi truchleć będą; według dróg ich uczynię im 
i według osądów ich będę ich sądził, i poznają, że Ja (jestem) 
Jahwe.

Werset zawiera kontynuację poprzedniego wątku (w. 26) i omawia kolej-
ne trzy grupy społeczne poddane kryzysowi wojennemu: król (%l,M,h;), książę 

247  Była to grupa trzech środowisk, która w okresie królewskim stanowiła krąg doradców 
dworskich, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 191.

248  Tradycyjne instytucje w Izraelu już nie funkcjonowały, por. F. Sedlmeier, Das Buch Eze-
chiel, s. 133.

249  Temat wizji (Por. w. 13) kontynuuje prorok w sekcji Ez 12,22-27 (por. Ez 13,6).
250  Naród utracił już charyzmatyczny dar wizji, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 212.
251  W ten sposób skutkowała działalność fałszywych proroków i przekazywane przez nich 

„wizje”, które zwodziły lud, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 269.
252  Por. Jr 18,18; Ps 74,8; Lm 2,9.
253  Trzy grupy społeczne (prorocy, kapłani i starsi), które miały decydujący wpływ na życie 

religijne Izraela, nie mogły już wypełniać pozytywnie swego zadania, gdyż uległy one demorali-
zacji, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 269.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



106	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

(ayfinw>) i lud ziemi (#r,ah-~[;)254. Wymienieni przedstawiciele tworzyli osobne 
warstwy społeczne255, które odgrywały ważną rolę polityczną, społeczną i go-
spodarczą256.

Po pierwsze, król, będąc pomazańcem Jahwe, sprawował władzę w Jego 
imieniu. Idealnym wzorcem pozostawał tu Dawid. Wszyscy władcy Jerozolimy 
pochodzili z jego dynastii. Większość z nich okazała się postaciami niegodny-
mi, za wyjątkiem kilku (np. Jozjasz). Rządzący w okresie kryzysu Sedecjasz nie 
był zdolny do oceny powagi zaistniałej sytuacji i skazał miasto na ostateczną 
zagładę, dlatego jego losem będzie żałoba (lb;a)257 i to nie tylko po poległych 
mieszkańcach, lecz również po zabitych synach. Sam król umarł w zapomnie-
niu w lochach Babilonu.

Po drugie, najbliższe otoczenie króla stanowili książęta258. Dwór jerozo-
limski już od czasów Dawida stanowił bardzo ważne centrum administracji, 
rozbudowanej następnie przez Salomona. Książęta mieli wpływ na decyzje 
królewskie i dysponowali wielkimi fortunami259. Cały ten blask dworski przy-
gasł na skutek błędnej polityki. Ezechiel przyrównuje stan posiadania książąt 
do pustyni, używając terminu hmmv., który to rdzeń wyraża ideę opustoszenia 
(środowisko bez życia)260. Symboliczne przyobleczenie się w pustkę oznaczało 
utratę wszystkich dotychczasowych dóbr.

Po trzecie, pojawia się w końcu wzmianka o kolejnej grupie, a mianowi-
cie o ludzie ziemi, który również był ważną warstwą społeczną – chodzi tu 
o urzędników, kupców i rzemieślników, których aktywność decydowała o bo-
gactwie kraju, jego stabilności oraz rozwoju261. To oni tworzyli dobra o warto-

254  Określenie to stało się synonimem pobożnego i ubogiego ludu Jahwe dopiero po niewoli, 
por. E. Würthwein, Der ‘amm ha’arez im Alten Testament (BWANT 4, 17), Stuttgart 1936, s. 45.

255  W Księdze Ezechiela szczególnie wyraźnie zaznaczone było napięcie między dwoma 
grupami społecznymi, a mianowicie między książętami (stali po stronie królów) a ludem ziemi, 
por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 192.

256  W. 27 ponownie adresowany jest do „mieszkańców ziemi” (w. 2), por. W. Zimmerli, 
Ezekiel 1, s. 209.

257  Rdzeń ten oznacza: lamentować, pogrążyć w żałobie, obchodzić żałobę, smucić się, por. 
WSHP I, s. 7.

258  W okresie poprzedzającym czasy królewskie książęta stali na czele poszczególnych po-
koleń, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 209.

259  W ujęciu w. 27 „książęta” stanowili klasę społeczną uplasowaną pomiędzy królem a lu-
dem ziemi (por. Ez 22,6), por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 270.

260  Termin hmmv oznacza: złowieszcze pustkowie, niezamieszkałe rejony, czasy spustoszenia, 
suszę, grozę, zagładę, zrujnowanie, por. WSHP II, s. 535.

261  W tekście Ez 40–48 formuła „lud ziemi” odnosi się do wspólnoty kultycznej, por. 
D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 270.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,19-27)	 107

ści międzynarodowej. Prorok zapewnia, że ich ręce będą truchleć (hnl.h;BTi). 
Oznacza to, że staną się niezdolnymi do wykonywania swych obowiązków. 
Cały kraj pogrąży się w paraliżu i chaosie.

Wszystkie grupy społeczne wymienione w ww. 26-27 (w sumie sześć)262 
utracą swe wpływy w Jerozolimie; wielu zginie, niewielka zaś część będzie de-
portowana do Babilonii. W kraju nie pozostanie nikt, kto byłby zdolny do jego 
odbudowy. Biedna ludność bez potrzebnych kwalifikacji była skazana na we-
getację i całkowitą uległość wobec zdobywców.

Po ustaniu normalnego funkcjonowania wyczerpanej wojną społecz-
ności, Jahwe przystąpi do sądu, stąd zdecydowana zapowiedź: według dróg 
ich (~Kr>D:mi) uczynię im263. Ze względu na odrzucenie i zapomnienie prawa 
Jahwe, Bóg postanowił sądzić lud według jego osądów/praw (~h,yjeP.v.mib.W)264. 
Nie będzie to oznaczać złagodzenia sądu, lecz jego zaostrzenie, sąd bowiem 
utraci wszelki charakter łaskawości Jahwe265. Bóg zawsze sprawuje sąd w celu 
uratowania swoich wybranych. Teraz, kierując się bezwzględnym prawem 
ludów, unicestwi mieszkańców Jerozolimy, natomiast ci, którzy się uratują, 
poznają swój błąd i ponownie uwierzą, że nad wszystkim i wszystkimi panu-
je Jahwe.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,19-27)

Czasy Salomona obfitowały w powstawanie wspaniałych budowli miej-
skich i ich wyposażenia. Możni kraju przywykli do życia opływającego w luk-
susy, czego znakiem stały się srebro i złoto. Prorok w końcowej części mowy 
Jahwe nawiązuje do tego tematu, lecz nie prezentuje go już w kontekście sławy 
i powodzenia życiowego, lecz w sytuacji krańcowo przeciwnej: Srebro ich na 
zewnątrz wyrzucą, a złoto ich nieczystością będzie (w. 19a). Znaki stabilnego 
i dostatniego życia będą usunięte, podobnie jak władza zwierzchnia w naro-
dzie: Król pogrąży się w żałobie, a książę przyodzieje się pustką (w. 27a). Tym 
dwom ramowym zdaniom (ww. 19a.27a), ważnym dla całego tekstu (ww. 19-
27), odpowiada idea gniewu (w. 19) i sądu (w. 27), czyli treściowej inkluzji 

262  Wszystkie te grupy społeczne uległy demoralizacji, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 111.
263  Temat ten podjął już prorok w ww. 3.4.8.9, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 192.
264  Prorok zaznacza tym samym fakt niesprawiedliwości, jaka panowała w relacjach mię-

dzyludzkich w Izraelu, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 96.
265  Lud może być wyzwolony wyłącznie na podstawie Prawa Jahwe, a nie prawa ludu, por. 

H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 231.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



108	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

fragmentu. Prorok ponownie przywołuje myśl o nastaniu szczególnego „dnia”; 
będzie to dzień gniewu Jahwe (w. 19b), czyli nadejdzie przełomowa chwila 
w dziejach Izraela. Wkroczenie Pana zastało naród całkowicie nieprzygoto-
wany. W miejsce radości, jaka winna przyświecać powitaniu Zbawiciela, na 
wzór tej zapowiadanej przez Izajasza: Wznoś okrzyki i wołaj z radości, miesz-
kanko Syjonu, bo wielki jest pośród ciebie Święty Izraela! (Iz 12,6), atmosfera 
na wieść o przybyciu Pana miała okazać się zgoła odmienną: dusza ich się nie 
nasyci i wnętrzności ich nie napełnią się, bowiem była przyczyną nieprawości 
(w. 19cd). Odczucie kompletnego niedosytu będzie znamionować braki du-
chowe Izraela. Jego lęk przed spotkaniem z Jahwe będzie przypominał lęk 
Adama po popełnionym występku (Rdz 3,10). Izrael nie mógł przykryć swej 
duchowej nagości, co zostało jednoznacznie wykazane: A piękną swą ozdobę 
dla pychy ją nałożył, i obrazy swych obrzydliwości, ohydy swe czynili z nich, 
dlatego wydam ich na nieczystość (w. 20). Usuwanie obecności Izraela ze śro-
dowiska bezpieczeństwa było formą karania narodu. Ziemia Izraela przesta-
ła rodzić ludowi zdrowe owoce życia i stała się dla niego śmiertelną pułapką 
(Jerozolima). Zewnętrzne ozdoby nie zasłoniły ohydy wnętrza, lecz bardziej 
dobitnie podkreślały obrzydliwości, jakie zagnieździły się w sercu narodu. 
Zapomniano, że prawdziwą ozdobą Izraela był kult oddawany Jahwe i posłu-
szeństwo okazywane Jego prawom i nakazom. Zapomniano również, że Jahwe 
na początku dziejów miasta uratował i ozdobił swój lud: A Ja przechodziłem 
obok ciebie i ujrzałem cię. A oto (był) czas twój, czas miłości, i rozciągnąłem połę 
mego płaszcza nad tobą, i okryłem nagość twoją, i przysięgłem tobie, i wszedłem 
w przymierze z tobą (Ez 16,8). W tym momencie dziejowym naród otrzymał 
całe potrzebne wyposażenie od Jahwe. Odtąd niczego mu nie brakowało. 
O Jerozolimie Pan mógł powiedzieć: i stałaś się Moją (Ez 16,8d). Oznaczało 
to nie tylko oddzielenie Izraela od innych ludów, lecz nade wszystko zabez-
pieczenie narodu, który mógł wzrastać w bezpiecznych granicach i nie musiał 
się lękać obcej interwencji. Wszystkie te dobra Izrael roztrwonił. Nowy czyn 
Jahwe względem Jerozolimy będzie dokładnie odwrotnym postępowaniem od 
tego, który został opisany w Ez 16,8, stąd w tekście pojawiają się ostre słowa: 
I wydam go w rękę obcego na łup i złoczyńcom kraju na zdobycz, i zbezczeszczą 
ją (w. 21). Ta deklaracja oznaczała pozbawienie miasta wszystkich przywile-
jów symbolizowanych przez płaszcz Jahwe (Ez 16,8). Mieszkańcy łudzili się, że 
obce ludy będą dla nich źródłem wzbogacenia i wzrostu w potędze. Faktycznie 
wszystko miało stać się odwrotnie do tych oczekiwań. Obcy okazali się nie-
przyjaciółmi, którzy traktowali Jerozolimę jako łatwy łup oraz zdobycz. Nie 
wahali się jej zbezcześcić, tym samym okazali jej pogardę.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,19-27)	 109

W tym splocie czynów gwałtownych zabrakło Izraelowi doświadczenia 
podstawowego, jakim cieszył się Ezechiel, a mianowicie spoczęcia na nim 
ręki Jahwe (por. Ez 1,3). Ten fakt ujawnia Ezechiel niezwykle dosadnie: I od-
wrócę Moje oblicze od nich (w. 22a). To wyrażenie antropomorficzne stanowi 
niezwykle ważny aspekt opisu relacji Jahwe do ludu. Zaistniały brak będzie 
„zrekompensowany” obecnością innego oblicza, działającego w innym cha-
rakterze. Ezechiel, na którym spoczęła ręka Jahwe, otrzymał jednoznaczne 
polecenie: I ku oblężonej Jerozolimie utrwal oblicze swoje i ramię swoje obna-
żone, i będziesz prorokował o niej (Ez 4,7). W miejsce oblicza Jahwe, pełnego 
błogosławieństwa i miłosierdzia, Izrael miał ujrzeć oblicze proroctwa śmierci, 
które głosił obrońcom Ezechiel. Największym złem, jakie Izrael sprowadził na 
swe miasto, było zbezczeszczenie skarbu Jahwe (w. 22b), czyli usunięcie „zna-
ku firmowego” Jerozolimy. Odwrócone oblicze Jahwe w konsekwencji umoż-
liwiło wkroczenie do miasta zabójców (ww. 22c), a ich czynności dopełnią 
dzieła zbezczeszczenia. W. 22 objawia głębię katastrofy, jaka miała dokonać 
się w Jerozolimie, i jest najważniejszym przesłaniem obecnym w całej mowie 
Jahwe (Ez 7,2-27). Jerozolima utraciła swoją tożsamość, przestanie być siedzi-
bą chwały Jahwe, będzie jedynie miejscem świadczącym przeciwko Izraelo-
wi. W miejsce świątyni (znaku wolności Izraela) pojawią się kajdany niewoli 
(w. 23), nie tylko fizycznej niewoli, lecz nade wszystko duchowej. W tej sytu-
acji obraz Izraela uległ całkowitej przemianie, zamiast trwałej harmonii obec-
ności chwały Jahwe, ziemia (została) napełniona wyrokami krwawymi, a mia-
sto napełnione jest przemocą (w. 23). Ziemia i miasto, czyli obszar daru Jahwe, 
faktycznie przestały funkcjonować, owładnęło je przekleństwo sprowadzone 
przez zbuntowany lud. Nie mając dostępu do źródła życia, Izrael podejmował 
wysiłki, by swoją egzystencję ratować na sposób czysto ziemski, jakby nie było 
żadnych zobowiązań względem Jahwe; było to postępowanie katastrofalne, 
które musiało zakończyć się dla narodu tragicznie.

Ziemia Izraela, przestając spełniać swoją wyjątkową funkcję, czyli środo-
wiska komunikacji ludu z Jahwe i oddawania Mu czci, musiała doznać rów-
nież zewnętrznej transformacji. Ezechiel, nawiązując do sytuacji historycznej, 
zapowiada w imieniu Jahwe, iż Pan przyprowadzi do ziemi złe narody, i zaj-
mą ich domy (w. 24a). „Ziemia” i „domy” to dwa faktory, które były wyrazem 
związków ludu z Jahwe. Ziemia, jaką Izrael otrzymał w darze, była przez niego 
zagospodarowywana (domy były tego typowym przejawem) i cieszyła się bło-
gosławieństwem Pana. Tymczasem rozpoczął się proces odwrotny. Jahwe już 
nie prowadził swój lud do ziemi i po ziemi, lecz przyprowadził (ytiabehew>) ob-
cych i złych siejących spustoszenie. Naród miał otrzymać naukę. Skoro Izrael 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



110	 Mowa Jahwe (Ez 7,1-27)

nie chciał poddać się twórczej i błogosławionej mocy Jahwe, został poddany 
pod niszczycielską i przeklętą moc złych ludów. Termin [r; (zły) używa Eze-
chiel zarówno w stosunku do obcych ludów, jak i dzikich zwierząt (Ez 5,15; 
14,15), chodzi zatem o siły wrogie; taką miała stać się też ziemia dla Izraela (Ez 
6,14). Ziemia będzie faktycznie antyziemią, miejsce bezpieczeństwa zamieni 
się w miejsce zabijania i śmierci. Ezechiel nie szczędzi ostrych słów skiero-
wanych przeciwko Izraelowi, zwłaszcza że lud stworzył różne świątynie dla 
kultu bałwochwalczego (w. 24d). Często podstawą ich zaistnienia były domy 
prywatne. W ten sposób ziemia, która miała być świętą, została doszczętnie 
splugawiona.

Izrael utracił pokój – największy dar Jahwe dla człowieka. Rozpoczął więc 
wysiłki, by go odzyskać, lecz czynił to na błędnej drodze: Lęk przyszedł i szukać 
będą pokoju, lecz go nie będzie (w. 25). To fałszywi prorocy nakłaniali lud, aby 
właśnie w ten sposób postępował: Prorocy Izraela prorokują o Jerozolimie i wi-
dzą ją w wizjach pokoju, lecz pokoju nie ma, wyrocznia Pana, Jahwe (Ez 13,16; 
Por. w. 10). Naród znalazł się w potrzasku i w zamkniętym kręgu śmierci. Na 
nic zdały się wysiłki fałszywych proroków, pokój nie weryfikuje się bowiem 
w słowach, lecz w doświadczeniu życiowym, a ten miał okazać się niezwykle 
bolesny. Ezechiel wykazuje to w rozwiniętej formule: Nieszczęście za nieszczę-
ściem przyjdzie, wieść za wieścią będzie (w. 26ab). Z tego splotu nieszczęść naród 
nie mógł już wyjść obronną ręką. Izrael został niejako przykryty ciężarem nisz-
czycielskich wydarzeń, które widziały jego oczy i słyszały jego uszy. Rozprze-
strzeniające się wieści o panowaniu sił wrogich i niszczycielskich prowadziły do 
załamania się życia społecznego Izraela. Brakowało w nim już wizji prorockich, 
mądrego pouczenia kapłanów oraz rady mędrców i starszych (Por. w. 26cde), 
zabrakło silnej władzy królewskiej (na wzór Dawida), mądrych decyzji książąt 
oraz wysiłku całego ludu (Por. w. 27a). W Izraelu już nic nie funkcjonowało. 
Nastąpił kompletny rozkład struktur państwowych i społecznych. Nastał chaos, 
który zawsze był antytezą w stosunku do porządku stanowionego przez Jah-
we. W obliczu tak wielkiego zamieszania i braku autorytetów (Por. w. 26) nie-
wzruszony pozostaje jedynie Jahwe, który wkracza na ziemię i do Jerozolimy, 
ponownie ujawnia swą władzę nad całym stworzeniem, a szczególnie nad Izra-
elem: będę ich sądził (w. 27b). Sąd Pana był odpowiedzią na to wszystko, co się 
dokonywało na ziemi i w mieście. Sąd był faktycznie początkiem wprowadza-
nia porządku Jahwe. Izrael zamiast poszukiwać obcych dóbr, winien na nowo 
poszukiwać Jahwe. Niezwykle bolesne doświadczenia będą ku temu właściwym 
impulsem: i poznają, że Ja (jestem) Jahwe (w. 27c). Całą wymowę słów Jahwe 
można zatem zawrzeć w dwóch zdaniach ramowych:

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 7,19-27)	 111

(w. 2b) (w. 27c).
Tak powiedział Pan, Jahwe, 

do kraju Izraela
i poznają, że Ja (jestem) Jahwe

Biorąc pod uwagę ten związek frazeologiczny, otrzymujemy istotę orędzia 
zawartego w przesłaniu mowy Jahwe (Ez 7,2-27). Celowość interwencji Pana 
ujawnia się w procesie, który poprzez destrukcję tego, co złe (zbuntowane), 
ustanawia nowy porządek, który bazuje na podporządkowaniu całego środo-
wiska człowieka (a zwłaszcza narodu) Panu. Porządek ten został określony for-
mułą: „poznanie Jahwe”, czyli uznaniem faktu, że On jest Stwórcą oraz Panem 
wszystkiego, co istnieje.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Wizja spustoszenia Jerozolimy – 
 część pierwsza (Ez 8,1–10,22)

Opisy wizji mają ogromne znaczenie w strukturze literackiej oraz w orę-
dziu Księgi Ezechiela1. Doświadczenie duchowe proroka w tym zakresie de-
cydowało o jego powołaniu i charakterze sprawowanej misji. W tym kontek-
ście każdą relację o wizji Ezechiela trzeba analizować w łączności z tekstem 
zawierającym opis pierwszej wizji (Ez 1,4-28a + 1,28b–3,15). Fragment Ez 
8–11 to relacja z kolejnego doświadczenia duchowego, które miało miejsce 
szóstego roku, szóstego (miesiąca), w piątym (dniu) miesiąca (Ez 8,1a), czyli 
18 września 592 r. przed. Chr. (data pierwszej wizji: W piątym [dniu] mie-
siąca tego, roku piątego [Ez 1,2]), czyli 31 lipca 593 r. przed Chr.). Ezechiel 
dojrzewał w ciągu niemal roku do podejmowania kolejnych kroków w reali-
zacji powierzonego mu posłannictwa. Sytuacja tego okresu była niezwykle 
dramatyczna, punkt ciężkości zainteresowań proroka spoczywał bowiem 
wówczas nie tyle na procesie konsolidacji wśród zesłańców, ile na nasłuchi-
waniu wieści płynących z odległej Jerozolimy. Ezechiel, mieszkając w Babi-
lonii, niejako sercem przebywał w swym mieście kapłańskim. Taki był wła-
śnie charakter jego misji w okresie początkowym. Po doświadczeniu chwały 
Jahwe, które skutkowało powołaniem Ezechiela na proroka oraz stróża Izra-
ela, i po wykonaniu szeregu czynności symbolicznych, którym towarzyszyły 
słowa Jahwe oraz dłuższe wyrocznie, Ezechiel został wprowadzony w sferę 
najważniejszej kwestii, a mianowicie relacji Jahwe z ludem, które znalazły się 
(z winy Izraela) w kryzysie, bez widoków na jego przezwyciężenie. W kon-
sekwencji realizowania się tego procesu pojawiała się zapowiedź odnośnie 
do losu ziemi i Jerozolimy, która została opisana w tekście Ez 6–7. Po tych 
szczegółowych proroctwach przyszedł czas na kolejne doświadczenie ducho-

1  Tekst ten był przedmiotem analizy wielu uczonych, a ich rezultaty nie są koherentne, nie 
ma jednolitej opinii na temat kwestii literackich tego ważnego bloku tematycznego Ezechiela, 
por. K.-F. Pohlmann, Das Buch des Propheten Hesekiel (Ezechiel). Kapitel 1–19 (Das Alte Testa-
ment Deutsch 22,1), Göttingen 1996, s. 128–130.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



114	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

we Ezechiela, jakim była wizja środowiska jerozolimskiego w obliczu nad-
chodzącej ostatecznej klęski.

Obszerny tekst Ez 8,1–11,25 składa się z czterech rozdziałów, które J. Ho-
merski dzieli również na cztery części:

Ez 8,1-18 Profanacja świątyni
Ez 9,1-11 Zagłada mieszkańców Jerozolimy
Ez 10,1-22 Wizja chwały Jahwe
Ez 11,1-25 Odejście chwały Jahwe z Jerozolimy

Autor zaznacza, że tekst przysparza wiele trudności literackich i może 
uchodzić za niespójny oraz niejasny, stąd proponuje, by za oryginalne wypo-
wiedzi uznać następujące fragmenty: Ez 8,1–9,11; 11,22-25; z kolei pozostałe 
wersety (Ez 10,1-22; 11,1-21) miałyby być późniejszymi dodatkami. Zwłaszcza 
dotyczy to tekstu Ez 10, który w dużym stopniu jest zależny od Ez 12. Takie 
sugestie wynikają z analiz literackich tego fragmentu Księgi, lecz nie biorą one 
pod uwagę istotnego charakteru związków kolejnej wizji z pierwotnym do-
świadczeniem Ezechiela. Nowa wizja dokonała się bowiem na skutek działania 
tych samych mocy duchowych, co pierwsza, czyli aktywności chwały Jahwe 
(stąd podobieństwa literackie).

Oba doświadczenia duchowe odnoszą się do tego samego okresu dziejów 
Izraela, a naród znajdował się w obliczu katastrofy (fizycznej i duchowej). Ini-
cjatywa Jahwe, w której w istotny sposób uczestniczył prorok, miała za swój 
główny cel takie przeprowadzenie narodu pośród ogromu nadchodzących nie-
szczęść, aby nie został on całkowicie unicestwiony, lecz by dokonał się w nim 
autentyczny proces transformacji. Nadchodzące wydarzenia nie miały być jed-
nak udziałem całego historycznego Izraela.

M. Greenberg strukturę oraz tematykę Ez 8–11 prezentuje w swym ko-
mentarzu dopiero po przeprowadzeniu analizy egzegetycznej poszczególnych 
wersetów. Zwraca uwagę na chiastyczną budowę wstępu i zakończenia całego 
fragmentu3:

2  Por. J. Homerski, Księga Ezechiela (Pismo Święte Starego Testamentu XI, 1), Poznań 2013, 
s. 96–97.

3  Por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, Freiburg 2001, s. 195–222.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22)	 115

a. 8,1a Datacja, miejsce wizji, zesłańcy jako słuchacze
b. 8,1b Ręka Boża spoczywa na proroku (początek wizji)

c. 8,2-3 Płonąca, podobna do człowieka, postać ujmująca 
proroka: wiatr unosi go w wizji do Jerozolimy

c’. 11,22-24b Chwała przeniesiona na wschód, wiatr unosi pro-
roka w wizji z powrotem do Chaldei

b’. 11,24a Zakończenie wizji
a’. 11,25 Prorok przekazuje zesłańcom treść wizji

Autor zauważa, że temat chwały trudno jest zintegrować z całą wizją. 
Wzmianki i aluzje do chwały Bożej przerywają ciągłość tekstu (Ez 8,2; 9,3; 
10,1.3-5); szczegółowy opis cherubów (Ez 10,8nn) dopełnia treść tekstu. Kor-
pus fragmentu (uwzględniając zastrzeżenia) dzieli autor na dwie części:

A. Ez 8,5–10,7
a. 8,5-18 Opis czterech (trzy + jeden) obrzydliwości 

popełnianych w świątyni
b. 9,1–10,7 Unicestwienie grzeszników oraz rozkaz, 

aby miasto spalić
B. Ez 11,1-21

a. 11,1-13 Sceny intryg popełnianych przy wschod-
niej bramie

b. 11,14-21 Zapewnienie o powrocie zesłańców do 
kraju

Zaprezentowany schemat jest następnie szczegółowo omówiony. Green-
berg zauważa również, że w tekście pojawiają się zmiany tematyczne:

A.a.	 Kultyczne obrzydliwości
A.b.	 Kary z powodu nadużycia w dziedzinie socjalnej
B.a.	 Intrygi związane z nadużyciami w dziedzinie socjalnej
B.b.	 Wyróżnienie zesłańców w obliczu pogrążonych w kultycz-

nych obrzydliwościach mieszkańców Jerozolimy4.

Tekst Ez 8–10 zawiera wiele podobieństw do Ez 1 – zestaw wspólnych mo-
tywów również prezentuje Greenberg:

4  Tamże, s. 22–226.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



116	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Ez 8,2 płonąca postać jakby człowieka Ez 1,27
Ez 10,1 tron Ez 1,26
Ez 10,5 szum skrzydeł Ez 1,24
(Ez 10,8 ręce Ez 1,8)
Ez 10,9-13 koła Ez 1,15-18
Ez 10,14 oblicza Ez 1,10
(Ez 10,16-17 zgodny ruch Ez 1,19-21)

Poza przypadkami ujętymi w nawiasie można dostrzec inwersję motywów 
występujących w obu relacjach5.

D.I. Block zauważa, że tekst Ez 8–11 klarownie wyróżnia się z kontek-
stu Księgi, posiada swój wstęp (Ez 8,1-4) oraz zakończenie (Ez 11,22-25). 
Autor prezentuje również chiastyczną budowę ramowych wersetów całego 
fragmentu:

A 8,1a Kontekst wizji (data, miejsce, audiencja)
B 8,1b Początek wizji (ręka Boża na nim, widział)

C 8,3 Transfer do Jerozolimy w Bożej wizji
D 8,4 Ukazanie się chwały Bożej (laerf.yI yhel{a/ dAbK.)
D’ 11,22-23 Ukazanie się chwały Bożej (laerf.yI yhel{a/ dAbK.)

C’ 11,24a Transfer z Jerozolimy w Bożej wizji
B’ 11,24b Koniec wizji

A’ 11,25 Opowiadanie o wizji (przekaz zesłańcom)

Odnośnie do korpusu tekstu Block stwierdza, że fragment Ez 8-11 zdomi-
nowany jest narracją, a szczególnie relacją transferu do Jerozolimy; na podsta-
wie treści i stylu można wyróżnić trzy różne etapy wizji:

1.	 Wyjście chwały (Ez 8,8; 9,3; 10,1-22; 11,22-23)
2.	 Obrzydliwości wykonywane w świątyni (Ez 8,5-18)
3.	 Sąd wymierzony Jerozolimie (Ez 9,1-2.4-11)

Znamienne jest również dodanie fragmentów niespójnych i polemicznych 
do relacji oraz obecność wyroczni zbawienia (Ez 11,1-13 oraz 11,14-21); wy-
jątkowo też brzmi wprowadzenie do Ez 11: I uniósł mnie Duch (w. 1). Pojawiają 
się również sprzeczności fragmentu Ez 11,1-13 w stosunku do jego kontekstu; 
z wypowiedzi Ez 9,7-11 oraz 10,3.7 wynika, że cała populacja Jerozolimy zani-

5  M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 229.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22)	 117

kła, natomiast z Ez 11,1.13 dowiadujemy się, że co najmniej dwudziestu sze-
ściu prominentów przeżyło. Dodatkowo podstawowa tematyka wizji dotyczy 
nadużyć w kwestii kultycznej (A siedemdziesięciu mężów, starszych domu Izra-
ela; Ez 8,11), tymczasem według Ez 11,1-6 kwestia dotyczyła zwierzchników 
politycznych. Tekst Ez 11,14-21 wydaje się być całkowicie obcy w kontekście 
relacji o wizji. Powyższe spostrzeżenia prowadzą do wniosku, że tekst został 
poddany wielu redakcyjnym modyfikacjom. Block uważa jednak, że nie moż-
na w tej kwestii być nazbyt radykalnym6.

T.D. Mayfield inaczej ujmuje miejsce fragmentu Ez 8–11 w strukturze 
Księgi7: 

1. Wizja Ezechiela i wyrocznie dotyczące jego po-
wołania oraz orędzie skierowane do Izraela

Ez 1–7

2. Wizje Ezechiela i wyrocznie dotyczące opuszcze-
nia przez Boga Jerozolimy

Ez 8–19

3. Wyrocznie Ezechiela dotyczące sądu i obietnicy 
względem Izraela

Ez 20–23

4. Wyrocznie dotyczące zwycięstwa Jerozolimy Ez 24–25

W ramach drugiej części wyróżnia jedną wizję i czternaście wyroczni. 
Tekst Ez 8–11 dzieli na dwie części: pierwsza z nich zawiera opis wizji Jerozo-
limy oraz opuszczenia jej przez chwałę Boga (Ez 8,1–11,13), natomiast druga 
część to już wyrocznia zawierającą obietnicę (Ez 11,14-25).

Szczegółowy podział tekstu proponuje L.C. Allen8:

Ez 8,1-3bα Wstęp do wizji świątyni
Ez 8,3bβ Cztery opisy grzechów kultycznych oraz werbalna reakcja Jahwe

8,3bβ-6 Ołtarz pogański
8,7-13 Idolatria uprawiana na osobności
8,14-15 Kobieta czcząca Tammuza

6  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I: Chapters 1–24 (The New International Commen-
tary on the Old Testament), Grand Rapids 1997, s. 272–273.

7  Por. T.D. Mayfield, Literary Structure and Setting in Ezekiel, Tübingen 2010, s. 105–108.
8  Por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, Dallas 1994, s. 136–137.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



118	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

8,16-17 Czciciele słońca
8,18 Zapowiedź karania Jahwe

Ez 9,1-11 Sąd i uwolnienie
9,1-2 Zwołanie ponadnaturalnych mężów
9,3-7 Dwa zlecenia przywołanych mężów
9,8-11 Protest Ezechiela i negatywna odpowiedź Jahwe; 

powrót mężów uwolnienia
Ez 10,1-22 Polecenie spalenia Jerozolimy; stopniowe odchodzenie chwały 

Jahwe
10,1-3 Zlecenie podpalenia
10,4-5 Pierwszy etap opuszczenia miasta przez chwałę 

Jahwe
10,6-7 Wyposażenie podpalających
10,8-17 Opis cherubów oraz kół
10,18-19 Drugi i trzeci etap opuszczenia miasta przez chwałę 

Jahwe
10,20-22 Dalszy opis cherubów

Ez 11,1-21 Grzech i zbawienie
11,1-13 Dalsza wizja grzechu i sądu
11,14-21 Zapowiedź pomyślności dla zesłańców

Ez 11,22-23 Ostatni etap opuszczenia miasta przez chwałę Jahwe
Ez 11,24-25 Zakończenie wizji świątyni

Ez 8 zawiera przede wszystkim opis oskarżeń względem mieszkańców Je-
rozolimy, którzy za popełnione występki będą przez Jahwe sądzeni (Ez 8,18). 
Ez 9 składa się z trzech części, każda z nich rozpoczyna się od Bożego wołania 
(arq); temat osądu Jerozolimy jest obecny w Ez 10,1-7, cały rozdział 10 ma 
charakter opisu dyskursywnego; w Ez 11,1-13 pojawia się kolejny opis wizji 
świątyni, natomiast tekst Ez 11,14-21 zawiera literacką odpowiedź na suplika-
cję Ezechiela (w. 13)9.

9  L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 131.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 8,1-3c)	 119

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 8,1-3c)

Fragment Ez 8,1-3c według wyżej wskazanych opinii uczonych (zwłaszcza 
Allena) stanowi wstęp do całej wizji świątyni (Ez 8–11). Ten krótki tekst moż-
na podzielić na następujące części:

w. 1a	 Informacja chronologiczna
w. 1b	 Informacja topograficzna
w. 1c	 Informacja o społeczności
w. 1d	 Obecność ręki Jahwe
w. 2a	 Doznanie wizji przez Ezechiela
w. 2b	 Przedmiot wizji
w. 2c	 Opis przedmiotu wizji
w. 2d	 Sugestia o charakterze porównawczym
w. 3a	 Aktywność przedmiotu wizji
w. 3b	 Duch unoszący proroka
w. 3c	 Transfer do Jerozolimy

Tekst Ez 8,1 następuje po informacji kończącej poprzednią perykopę: 
i poznają, że Ja (jestem) Jahwe (Ez 7,27c). Ta formuła poznania nie występuje 
już w Ez 8–10, lecz pojawia się dopiero w Ez 11,10.12 (w kontekście opisu 
grzechów przywódców Jerozolimy). Zmienia się zatem charakter wypowie-
dzi, która dzięki zastosowanej informacji chronologicznej wskazuje na po-
czątek zupełnie nowej partii Księgi. Datowanie wizji to konsekwencja zasto-
sowanego już wcześniej schematu (Ez 1,2). W stosunku do pierwszej wizji 
zmienia się topografia wydarzenia: w miejsce wzmianki o rzece Kebar (Ez 
1,1.3) w w. 1 jest mowa o zasiadaniu w domu (ytiybeB. bveAy). Zmienia się za-
tem czas i miejsce wizji, jak również środowisko opisywane w doświadczeniu 
duchowym: 1. otoczenie chwały Jahwe doświadczone nad rzeką Kebar (Ez 1); 
2. środowisko upadającej Jerozolimy (Ez 8–11). Ważne znaczenie ma również 
wzmianka o starszyźnie Judy oraz o spoczęciu na proroku ręki Jahwe (por. Ez 
1,3; 3,14.22; 8,1). Wszystkie te szczegóły świadczą, że kolejna wizja była kon-
tynuacją pierwotnego doświadczenia prorockiego Ezechiela, który był kształ-
towany przez Jahwe poprzez te duchowe wydarzenia (do tego dochodziły sło-
wa oraz polecenia przynaglające do wykonania stosownych czynów). Swoich 
słuchaczy nazywa prorok Judejczykami, ma więc na uwadze zesłańców, któ-
rzy wraz z nim przybyli do Babilonii po pierwszym upadku Jerozolimy. Byli 
oni świadkami szczególnego wyróżnienia Ezechiela, jedynie na nim bowiem 
spoczywała ręka Jahwe; tym samym został podkreślony dystans duchowy, jaki 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



120	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

istniał między prorokiem a jego słuchaczami. Taka sytuacja była wynikiem 
decyzji Jahwe, który w swoich wyborach nie opierał się na starszeństwie, do-
świadczeniu i pozycji społecznej przedstawicieli ludu – obecni bowiem starsi 
mogli górować pod względem starszeństwa nad Ezechielem, dla Jahwe nie 
miało to jednak żadnego znaczenia. To właśnie starsi zasiadali przed obli-
czem proroka, jak uczniowie przed mistrzem, bowiem jedynie Ezechiel był 
uzbrojony mocą Bożą.

Początek opisu wizji (w. 2) znamionuje użyty zwrot: I widziałem (ha,r>a,w), 
który był ważny (użyty w różnych formach) dla tekstu Ez 1 (ww. 1.4.15.27.28; 
por. 2,9), lecz znacznie częściej pojawia się w opisie nowej wizji (Ez 8,2.4.6.7.
9.10.12.13.15.17; 9; 10,1.9.15.20.22; 11,1.24.25). Prorok jeszcze wyraziściej jest 
ukazany jako wizjoner, stał się dojrzalszym mężem Bożym, o bogatszym do-
świadczeniu i lepszej umiejętności opisu doznanych wizji.

Wzmianka o przedmiocie wizji: a oto coś podobnego jak wygląd ognia (w. 
2b) przywołuje ideę ognia, która była również obecna w Ez 1 (ww. 4.13.27), 
podobnie jak i druga informacja: z wyglądu biodra (w. 2c; por. 1,27) oraz for-
muła: jak stop złota ze srebrem (w. 2c; por. 1,4.27).

Prorok niejako przez same użyte sformułowania płynnie przechodzi 
z jednej wizji do drugiej (przy uwzględnieniu całej narracji umieszczonej po-
między opisami dwóch wielkich wizji) i zaznacza, że cała jego osoba pozosta-
wała pod wpływem mocy duchowej: I wyciągnął (na) kształt ręki, i uchwycił 
mnie za czuprynę głowy mojej, i podniósł mnie Duch między ziemię i niebio-
sami, i zaprowadził mnie do Jerozolimy (w. 3abc). W ten sposób został opi-
sany transfer proroka z domu w Babilonii do Jerozolimy, a więc do miejsca, 
z którego przed kilku laty przyszedł w kolumnie zesłańców wraz z rodakami 
do Chaldei, jednak w duchową podróż (powrotną do Jerozolimy) udał się już 
sam, w mocy Bożej10.

Komentarz egzegetyczny (Ez 8,1-3c)

Ez 8,1

ytiybeB. bveAy ynIa] vd<xol; hVmix]B; yViViB; tyViVih; hnVB; yhiy>w:
`hAIhy> yndoa] dy: ~v yl;[‚ lPoTiw: ynpl. ~ybiv.Ay hdWhy> ynEq.zIw>

10  Opis zawarty w Ez 8–11 nie jest pozbawiony motywów pochodzących od samego proro-
ka, por. K.-F. Pohlmann, Der Prophet, s. 131.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,1-3c)	 121

I  stało się szóstego roku, szóstego (miesiąca), w  piątym (dniu) 
miesiąca, (a) Ja siedziałem w domu, a starsi Judy siedzieli przed 
moim obliczem, i spoczęła na mnie tam ręka Pana, Jahwe.

Ezechiel w uroczysty sposób rozpoczyna relację o kolejnym doświad-
czeniu11. Następuje ona po wykazaniu grzesznego stanu Izraela i proroctwie 
o zbliżającej się klęsce. Tymczasem prorok przebywał już na wygnaniu, a wraz 
z nim duża rzesza zesłańców. Podobnie jak na początku księgi (Ez 1,1), poja-
wia się wzmianka chronologiczna, której punktem wyjścia jest czas upływają-
cy od początku niewoli, w jakiej znalazł się król Jojakin12. Według aktualnego 
kalendarza data Ezechiela to 18 września 592 r. przed. Chr.13 Precyzja, z jaką 
postępuje prorok, świadczy o szczególnym znaczeniu wydarzenia, które bę-
dzie relacjonował, a chodziło o wizję, która ze swej istoty oznaczała kolejny 
nadzwyczajny kontakt Ezechiela z Bogiem. Te doświadczenia duchowe doko-
nywały się jednak w ramach wydarzeń historycznych, które miały ważne zna-
czenie dla dalszych dziejów Izraela14.

Do szczegółów chronologicznych dołączone zostały inne informacje, 
np. o miejscu pobytu proroka. A więc przebywał on w domu (ytiybeB.), pozosta-
jąc w pozycji siedzącej. Ezechiel nie był już tułaczem, znalazł bowiem w Babi-
lonii stabilną siedzibę – dom. Oznacza to w pierwszym rzędzie, iż nie istniały 
już żadne więzy proroka z domostwem pozostawionym w Jerozolimie, a sie-
dziba w Babilonii była dla niego prawdziwym miejscem pobytu.

Dom Ezechiela nie był jedynie siedzibą prywatną, lecz odgrywał rolę spo-
łeczną15. Prorok przedstawiony jest jako „zasiadający” w nim (domu), w to-
warzystwie starszych (ynEq.zIw>)16. Również oni „zasiadali”, lecz prorok nie był 
członkiem ich grupy, co zostało zaznaczone wzmianką o tym, że znajdowali 

11  Pierwszy opis wizji świątyni (Ez 8,1–11,25) rozpoczyna preambuła (Ez 8,1-4), która 
przede wszystkim ustala historyczny kontekst doświadczenia prorockiego, por. D.I. Block, The 
Book of Ezekiel, t. I, s. 278.

12  Teksty: Ez 4–5 (czyny symboliczne); Ez 6 (wyrocznie o górach Izraela); Ez 7 (zagłada 
ziemi Izraela) nie są datowane, pochodzą prawdopodobnie z okresu poprzedzającego zdobycie 
Jerozolimy (587 r. przed Chr.), por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 97.

13  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 29.
14  Wizję zagłady Jerozolimy doświadczył prorok w rok i dwa miesiące po swoim powołaniu, 

por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 97.
15  Przybyli do Ezechiela starsi oczekiwali na wyrocznie Jahwe, uznając misję spełnianą 

przez Ezechiela, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 196.
16  Jako reprezentanci narodu przybyli do Ezechiela, aby posłuchać orędzia męża Bożego, 

który w sposób bezkompromisowy wypowiadał groźby przeciwko rodakom w imieniu Jahwe, 
por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 98.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



122	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

się przed jego obliczem17. Była to więc celowa audiencja mająca znaczenie dla 
całej społeczności zesłańców18. Ezechiel nie działał w odosobnieniu, lecz jego 
misja znajdowała swe reperkusje w środowisku jego otoczenia. Musiał się cie-
szyć zaufaniem rodaków, zwłaszcza że powierzona została mu misja stróża 
społeczności (nad pokoleniami Izraela). Władza królewska w zasadzie ustała19. 
Ezechiel znalazł się więc, jako pierwszy z proroków, w nowej sytuacji. Jeremiasz 
jeszcze zwracał się do króla w najważniejszych sprawach, dając mu pouczenia 
i przestrogi. Ten typ władzy już jednak nie istniał. Nastała nowa epoka, kiedy 
to nawet przebywający na zesłaniu król (Jojakin) nie spełniał już żadnej real-
nej władzy nad zesłańcami. Musieli się oni organizować na nowo w oparciu 
o starodawne zwyczaje plemienne, które odgrywały w przeszłości wielką rolę20. 
Przywódcy plemion, czy też klanów, cieszyli się wielkim autorytetem w swojej 
społeczności i byli odpowiedzialni za wszystkich członków ludu. Nosili często 
zaszczytny tytuł starszych. Wydaje się, że właśnie grupa takich starszych udała 
się do Ezechiela, który przyjął ich w swoim domu.

Odwiedziny starszych przysparzają sporo problemów chronologicznych, 
bowiem odbywały się one (odwiedziny) w czasie, w którym prorok miał wy-
konywać czynność symboliczną – leżał na jednym i drugim boku w sumie 430 
dni, a to jest znacznie dłuższy okres w stosunku do przedziału czasowego, jaki 
zaistniał pomiędzy pierwszą (Ez 1,1) a drugą (Ez 8,1) wzmianką chronologicz-
ną21. To spostrzeżenie każe traktować dane Ezechiela nie zawsze ściśle kroni-
karsko, zwłaszcza w opisach czynności symbolicznych większe znaczenie ma 
sama jego wymowa metaforyczna w stosunku do faktycznej realizacji przed-
sięwzięcia i jego przebiegu.

Całość wypowiedzi w. 1 osiąga swój punkt szczytowy w konkluzji o spo-
czywaniu (lPoTiw:) ręki Jahwe na proroku22. Informacja ta jest podobna do 

17  Ezechiel znajdował się w podobnej sytuacji kilkakrotnie (Ez 14,1; 20,1; 33,31); wzór 
takich spotkań sięga epoki Elizeusza (por. 2 Krl 4,38; 6,1.32), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, 
Philadelphia 1983, s. 236.

18  Jeremiasz również wspomina o starszych pośród zesłańców w kontekście przekazanego 
listu (por. Jr 29,1). Była to grupa, która ukształtowała się w nowych warunkach przebywania 
Izraela.

19  System przywódczej roli „starszych” ukształtowany na wygnaniu utrzymał się jeszcze 
w początkowym okresie po niewoli (por. Ezd 5,5.9; 6,7.8.14), por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, 
s. 136.

20  Por. J.L. McKenzie, The Elders In the Old Testament, Bib 40 (1959), s. 540.
21  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 278.
22  W tym wyrażeniu może być wpływ tekstu Ez 11,5a: I padł (lPoTiw:) na mnie Duch Jahwe, 

i powiedział do mnie, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 196.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,1-3c)	 123

wzmianki zawartej w tekście Ez 1,3, nastąpiła tu jednak zmiana w użyciu cza-
sownikowym – podczas gdy w Ez 1,3 występuje forma yhiT.w: (była), to w anali-
zowanym wersecie zastosowany jest czasownik lPn (upadać, runąć, napadać)23 
który wyraża myśl o bardziej intensywnym i trwalszym oddziaływaniu Jahwe 
na proroka24.

Ez 8,2

vae hJm;l.W wynt.m haer>M;mi vae-haer>m;K. tWmd> hNEhiw> ha,r>a,w
`hlm;v.x;h; !y[eK. rh;zO-haer>m;K. hl[.m;l.W wynt.MmiW

I widziałem, a oto coś podobnego jak wygląd ognia, z wyglądu 
biodra jego (skierowane były) ku dołowi – ogień, a od bioder jego 
(skierowanych) ku górze, jakby wygląd blasku, jakby stop złota 
ze srebrem.

Opis wizji rozpoczyna się stwierdzeniem ha,r>a,w (I widziałem)25, które jest 
tożsame z początkiem relacji o pierwszej wizji (Ez 1,4)26. W tekście wielokrot-
nie powtarzany jest rdzeń har27. Prorok jest więc ponownie wizjonerem, któ-
remu przekazane zostało niezwykle istotne poznanie, które umożliwiło w peł-
ni realizację jego misji. Język zawierający opis nie jest jednoznaczny, dlatego 
sprawia wiele trudności w tłumaczeniu28. Niniejsze tłumaczenie odwołuje się 
do tradycji masoreckiej. Wiele współczesnych przekładów koryguje treść wy-
powiedzi, zwłaszcza w oparciu o wersję LXX. Przedmiotem wizji proroka nie 
jest rzeczywistość postrzegalna przez wszystkich29, dlatego Ezechiel musiał 

23  Por. WSHP I, s. 667.
24  Wyrażenie: i spoczęła na mnie tam ręka Pana, Jahwe ma charakter unikalny i wskazuje 

na szczególną naturę doznań prorockich opisywanych przez Ezechiela w wizji (Ez 8–11), por. 
H. Hummel, Ezekiel 1–20 (Concordia Commentary), St. Louis 2005, s. 245.

25  Por. Ez 3,33; 37,1; 40,1n.
26  Formuła: I widziałem, a oto (hNEhiw> ha,r>a,w) jest charakterystycznym wyrażeniem stoso-

wanym w opisach wizji, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 279.
27  Wielu uczonych uznaje w. 2 za późniejszy dodatek redakcyjny, por. F. Sedlmeier, Das 

Buch Ezechiel, t. I: Kapitel 1–24 (Neuer Stuttgarter Kommentar. Altes Testament 21/1), Stuttgart 
2002, s. 132.

28  Opis proroka ma wiele podobieństw do tekstu Ez 1,27, również tekst Ez 10 zawiera prze-
pracowane motywy zaczerpnięte z wizji inauguracyjnej (Ez 1); w w. 2, podobnie jak w Ez 1,27, 
prorok ma na uwadze tajemniczą niebiańską postać, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 236.

29  Chodzi o podstawowy temat chwały Jahwe, który ma wielkie znaczenie w opisie wizji (Ez 
8–11), por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 138.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



124	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

zaprezentować poznany obraz, odwołując się do skojarzeń oczywistych dla 
odbiorcy30. W tym celu w tekście występuje wielokrotnie cząstka „k” (jak/by) 
informująca o zastosowanym porównaniu: a oto coś podobnego (tWmd>) jak wy-
gląd ognia31. Rdzeń va oznacza ogień, a w rozszerzonej formie vya – człowieka 
(tak odczytuje tekst LXX)32. Wydaje się jednak, że motyw ognia oraz blasku 
(rh;zO)33 bardzo dobrze wpisuje się w treść wizji, dlatego niekoniecznie trzeba 
przyjąć wersję LXX. Zastosowane słownictwo przypomina wypowiedzi zawar-
te w opisie pierwszej wizji (ogień, biodro, góra, dół, stop; por. Ez 1,27)34.

Ez 8,3abc

x:Wr ytiao aFTiw: yviaro tciyciB. ynIxEQYIw: dyë tynIb.T; xl;v.YIw:
 ~yhil{a/ tAar>m;B. hm>l;vWry> ytiao abeTw: ~yIm;Vh; !ybeW #r<ah-!yBe

 hnApc hn<APh; tymiynIP.h; r[;v; xt;P,-la,

I wyciągnął (na) kształt ręki, i uchwycił mnie za czuprynę głowy 
mojej, i podniósł mnie Duch między ziemię i niebiosami, i za-
prowadził mnie do Jerozolimy, w widzeniach Boga, do wejścia 
bramy wewnętrznej skierowanej na północ.

W podstawowym znaczeniu rdzeń xlv wyraża ideę posłania35. Takim 
wysłannikiem Jahwe został sam prorok (Ez 2,3). Pierwsza informacja podana 
w w. 3: I wyciągnął (xl;v.YIw:) (na) kształt ręki (tynIb.T;)36 wskazuje na przyjęcie 
przez Ezechiela szczególnego posłannictwa, które było realizowane względem 
jego osoby, a bazowało ono na stworzeniu szczególnej relacji Boga do człowie-

30  Opisywaną wizję otrzymał prorok w momencie, gdy spoczęła na nim ręka Jahwe (por. 
w. 1c), por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 279.

31  Termin tWmd>, wielokrotnie występujący w Ez 1 i 10, wskazuje na „postać” towarzyszącą 
chwale Jahwe, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 138.

32  W. 2 (LXX): kai. ei=don kai. ivdou. o`moi,wma avndro,j avpo. th/j ovsfu,oj auvtou/ kai. e[wj ka,tw 
pu/r kai. avpo. th/j ovsfu,oj auvtou/ u`pera,nw w`j o[rasij hvle,ktrou.

33  Termin rh;zO (jarzyć się, blask) występuje również w ważnym tekście Dn 12,3 i należy do 
późniejszej terminologii kabały żydowskiej, por. WSHP I, s. 253.

34  Obecność ognia dotyczy dolnych partii opisywanej postaci, por. M. Greenberg, Ezechiel 
1–20, s. 196.

35  Rdzeń ten znaczy: posłać, rozesłać, uwolnić, wyciągnąć (rękę), por. WSHP I, s. 494–496.
36  Termin tynIb.T; (coś podobnego, podobizna) występuje 19 razy w BH, z czego 3 razy w Księ-

dze Ezechiela (Ez 8,3; 8,10; 10,8), potwierdza to tezę o szczególnym charakterze literackim frag-
mentu Ez 8–11, por. R. Rumianek Księga Ezechiela. Tłumaczenie i komentarz, Warszawa 2009, 
s. 85–86.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,1-3c)	 125

ka. Z punktu widzenia psychologicznego oznaczało to niezwykłe wzmocnie-
nie proroka i zachętę do wiernej realizacji z kolei jego posłannictwa, które mu 
zostało wyznaczone37.

W doświadczanym zjawisku – jak wygląd ognia (w. 2) – wyłania się coś na 
kształt ręki, która dla Ezechiela była znakiem obecności Jahwe (spoczywają-
ca ręka Jahwe; por. w. 1). Pomimo niezwykłości tego fenomenu, prorok może 
czuć się bezpieczny, chociaż miał doświadczyć wydarzenia, które nie było 
dotychczas udziałem żadnego z jego poprzedników. Odmienność owego do-
świadczenia wynikała z nowości sytuacji religijno-politycznej, w jakiej znalazł 
się Izrael, a z nim Ezechiel. Przebywając z daleka od ziemi obiecanej, nie miał 
już możliwości fizycznego powrotu do niej. Jahwe jednak chciał, by raz jeszcze 
przyjrzał się miastu, a zwłaszcza świątyni. W tym celu prorok miał odbyć du-
chową podróż do Jerozolimy.

Wyłaniająca się z wizji ręka tym razem nie spoczywała na proroku, lecz 
uchwyciła jego czuprynę, a Duch (x;Wr) uniósł Ezechiela w sferę pomiędzy 
ziemią a niebiosami. Akcja ta symbolizuje wyprawę z Babilonii do Jerozolimy 
poprzez rozległe tereny pustynne. Wprawdzie podróż miała charakter ducho-
wy, lecz zgodnie z antropologią semicką musiał w niej uczestniczyć cały czło-
wiek38. Unoszący Duch to niewątpliwie moc Boża, nie chodziło zatem o wiatr 
(x;Wr), czyli zjawisko atmosferyczne39. Wynika to jednoznacznie z charakteru 
opisu40, który dotyczy wizji danej przez Boga (~yhil{a/ tAar>m;B.)41. Celem po-
dróży proroka była świątynia jerozolimska42. Świątynia w koncepcji semickiej 
obejmowała zarówno samą budowlę, jak i okalające ją dziedzińce. Granicę 
pomiędzy sektorami wyznaczały mury, przejścia natomiast gwarantowały 
bramy; przy jednej z nich znalazł się Ezechiel. Była ona skierowana na pół-

37  Duchowa „podróż” proroka była unikalnym doświadczeniem w kontekście działalności 
klasycznych proroków, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 280.

38  Wyrażenie ytiao abeTw: (i zaprowadził mnie) ma swoje paralele w opisie wizji świątyni (Ez 
40–48); jest to sygnał o tożsamej naturze obu duchowych doświadczeń Ezechiela, por. L.C. Al-
len, Ezekiel 1–19, s. 138–139.

39  Doświadczenie Ezechiela należało do zjawisk ekstatycznych, por. J. Homerski, Księga 
Ezechiela, s. 98.

40  W tekstach akadyjskich znany jest podobny motyw, gdy Nergal (bóstwo świata podziem-
nego) chwyta władcę asyryjskiego za jego włosy, por. ANET, s. 110a.

41  Wizja miała charakter duchowy, a jej zakończenie zaznacza prorok tekstem Ez 11,24, por. 
M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 197.

42  Podobny opis znajduje się w greckim fragmencie Księgi Daniela: Ujął go więc anioł za 
wierzch głowy i niosąc za włosy jego głowy przeniósł go do Babilonu na skraj jamy z prędkością 
wiatru (Dn 14,36).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



126	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

noc (hnApc)43. Ten kierunek wywoływał skojarzenia teologiczne44. Podobna 
wzmianka pojawia się już w tekście Ez 1,4, zwiastując Bożą obecność. Zgodnie 
z prawem, świątynia w Jerozolimie była wyłącznym miejscem oddawania czci 
Jahwe45. Prorok wspomina o wejściu do bramy wewnętrznej (tymiynIP.h; r[;v;), 
zatem o miejscu będącym w bezpośrednim kontakcie z centralną budowlą 
świątynną46.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,1-3c)

Kolejna wizja proroka była niezwykle istotnym wydarzeniem w życiu Eze-
chiela. Zaznaczają to informacje chronologiczne (w. 1), które umieszczają do-
świadczenie duchowe proroka na planie wydarzeń historycznych, choć prze-
kraczających ściśle wymiar naturalny.

W pierwszej wizji (Ez 1) prorok znajdował się na pustkowiu, w środowi-
sku naturalnym (na równinie nad rzeką Kebar), w przypadku drugiej wizji 
Ezechiel przebywał już w domu, w towarzystwie starszych Judy. Ta zmiana 
okoliczności ujawnia kolejny etap w życiu proroka. Jego pierwotna samot-
ność i oddzielenie, które przerwała interwencja Jahwe (Ez 1,1–3,15), zostały 
zamienione w życie w społeczności oraz zamieszkanie pośród rodaków. W ten 
sposób został ukazany właściwy porządek życia według zamysłu Bożego. Dla 
każdego najważniejszą relacją był związek z Jahwe, który musiał mieć w sobie 
coś z pierwotnego doświadczenia. Dzięki sile płynącej z tego związku jednost-
ka mogła owocnie funkcjonować w społeczności lokalnej. Do tej społeczności 
należał prorok, równocześnie jednak, jako jedyny spośród zesłańców, miał ści-
słe więzy z Jahwe, dające gwarancję na szczęśliwą, przyszłą transformację tej 
społeczności.

Ezechiel miał wprawdzie za sobą bogate doświadczenia (Jerozolima, de-
portacja, pierwsze lata w Babilonii), lecz to nie one stały się dla niego pierwot-
nym doświadczeniem, takim miało być bowiem jego nowe poznanie Jahwe 

43  Było to miejsce, przez które prawdopodobnie przechodził król jerozolimski, por. 
H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 247.

44  Północ była w środowisku bliskowschodnim kojarzona z miejscem niebiańskim, por. 
L. Ryken, J.C. Wilhoit, T. Longan III, Słownik symboliki biblijnej, Warszawa 2002, s. 769.

45  Mogła to być tzw. Brama Beniamina wspomniana przez Jeremiasza (por. Jr 37,13).
46  W całym kompleksie jerozolimskim znajdowało się więcej bram północnych, por. J. Ho-

merski, Księga Ezechiela, s. 98.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,1-3c)	 127

na skutek otrzymanych wizji. To poznanie decydowało o „inności” Ezechiela 
przebywającego pośród zesłańców.

Dwie różne scenerie towarzyszące poszczególnym wizjom (Ez 1,1-3; 8,1) 
podkreślały dwa aspekty, a mianowicie aspekt „ziemi” oraz aspekt „społeczno-
ści”. W pierwszym wypadku prorok miał sobie uświadomić fakt, że Jahwe nie 
jest związany z konkretną ziemią i objawia się wszędzie, natomiast w drugim 
wypadku Ezechiel został pouczony o tym, że przebywając spośród zesłańców, 
występuje jako mąż Boży przekazujący zamysł Jahwe, który otrzymał właśnie 
w momencie kontaktu z rodakami. W ten sposób spotkanie proroka ze star-
szyzną Judy nabiera nowej jakości i staje się początkiem nowego zgromadze-
nia, nowego Izraela, który miał jednak przed sobą jeszcze niezwykle długą 
historię transformacji. Pierwszy krok został już jednak uczyniony, a miał on 
znaczenie decydujące, od niego bowiem zależał kierunek procesów przemiany, 
którym podąży społeczność zesłańców.

Ezechiel stwierdza, że starsi Judy siedzieli przed moim obliczem (w. 1c). Ta 
informacja miała znaczenie symboliczne. Relacja mistrz – uczniowie wyła-
nia się z tego opisu i to niezależnie od intencji, jakimi się kierowali owi starsi. 
Zdanie to bowiem informuje o nowym porządku formacji pośród zesłanych. 
„Uczniowie” reprezentowali świadomość typową dla wszystkich zesłańców, 
którzy w oparciu o osobiste doświadczenia posiadali swój projekt na przy-
szłość. Zetknęli się nie tylko z ludami obcymi, lecz mogli również nawiązać 
kontakty z potomkami zesłańców z Królestwa Północnego, którzy dyspono-
wali ogromnym doświadczeniem przystosowania się do życia w nowych wa-
runkach, poza ziemią ojców. To doświadczenie jednak nie miało już żadnego 
znaczenia w relacji proroka do rodaków. Jedyną treść, jaką miał przekazać, 
było doświadczenie obecności i słowa Jahwe, które otrzymywał na różny spo-
sób. Ten fakt podkreśla Ezechiel dodając informację: i spoczęła na mnie tam 
ręka Pana, Jahwe (w. 1d). Była to obecność Jahwe jeszcze bardziej intensywna 
od tej doznawanej przez Ezechiela wcześniej (por. komentarz do Ez 8,1). Spo-
tkanie proroka ze starszymi Judy oznaczało spotkanie tego, który miał pozna-
nie Jahwe, z tymi, którzy stali w obliczu tego poznania, stąd w wielu fragmen-
tach Księgi pojawia się formuła: i poznają, że Ja jestem Jahwe.

Wzmianka o „ręce Jahwe” służyła nie tylko podkreśleniu autorytetu, w ja-
kim postępował Ezechiel, lecz również ujawniała fakt przejścia w relacji pro-
rockiej z płaszczyzny naturalnej do nadnaturalnej. Treść w. 2 mocno wiąże 
doświadczenie Ezechiela z doznaniami opisanymi w pierwszej wizji (Ez 1). 
Prorok został pochłonięty mocą Ducha, który przeniósł go do Jerozolimy 
(w. 3). W ten sposób została ukazana zmiana środowiska, w jakim znajdo-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



128	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

wał się Ezechiel. Jego naturalny pobyt w domu został zastąpiony duchowym 
pobytem w Jerozolimie. Ta nadzwyczajna podróż do miasta świętego znala-
zła w późniejszych czasach swą analogię w koranicznym opisie podróży Ma-
hometa do miejsca oddalonego (Jerozolimy)47. Charakter tych podróży był 
jednak zupełnie inny. Ogląd sanktuarium dokonywał się w kontekście nowej 
świadomości Ezechiela. Prorok trwał w ścisłych więzach z Jahwe oraz ze spo-
łecznością zesłańców. Takich więzów nie posiadał już Ezechiel z ówczesnymi 
mieszkańcami Jerozolimy, których znał z okresu swych lat młodzieńczych. Dla 
historycznego miasta nie posiadał żadnego pozytywnego orędzia, choć niektó-
rzy z ocalonych po drugiej katastrofie miasta dołączyli do pierwszej fali zesłań-
ców i mieli również okazję, by stać się zaczątkiem odnowionej społeczności 
Izraela.

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 8,3d-6)

W duchowej podróży Ezechiela do Jerozolimy jego pierwszym przystan-
kiem była wewnętrzna brama północna (w. 3d); w ten sposób została precyzyj-
nie określona topografia wizji. Prorok na zasadzie ostrego kontrastu zaznacza, 
że opisywane miejsce było zamieszkiwane przez bożka zazdrości (han>Qih; lm,se), 
któremu została przeciwstawiona obecność chwały Jahwe (w. 4a). To ona właśnie 
nadawała sens całemu doświadczeniu i była zasadą kontynuacji wizji, Ezechiel 
bowiem rozpoznaje, że była to ta sama chwała, jak w widzeniu, które widziałem 
na równinie (w. 4b). Chwała Jahwe oraz Jego ręka były gwarancją kroczenia Eze-
chiela drogą wyznaczającą prawdziwy przełom w dziejach narodu, który miał 
nastąpić po usunięciu wszelkich przeszkód stworzonych przez samych miesz-
kańców Jerozolimy. Jako pierwsza została ukazana praktyka idolatrii uprawianej 
przy bramie północnej. Ten kierunek został jeszcze bardziej podkreślony w w. 
5, gdzie północ symbolicznie oznacza oddalanie się Izraela od Jahwe i ustanie 
oddawania należnej Mu czci (w. 6).

Tekst Ez 8,3d-6 można podzielić na następujące części:
w. 3d	 Doznane „widzenia”
w. 3e	 Topografia „widzeń”
w. 3f	 Przedmiot „widzeń”
w. 4a	 Chwała Boga Izraela

47  Sura 17,1.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 8,3d-6)	 129

w. 4b	 Tożsamość doświadczeń duchowych proroka
w. 5a 	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 5b	 Polecenie dane prorokowi
w. 5c	 Topografia widzenia
w. 5d	 Przedmiot widzenia
w. 6a	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 6b	 Polecenie dane prorokowi
w. 6c	 Przedmiot oglądu proroka
w. 6d	 Zapowiedź kolejnego oglądu

W pierwszej wizji (Ez 1) przedmiotem oglądu proroka była sfera porządku 
tworzonego przez chwałę Jahwe, natomiast kolejny ogląd dotyczył już sfery 
charakteryzującej się brakiem takiego porządku. W proces destrukcji zaan-
gażował się Izrael, i to pomimo tego, iż w swych dziejach otrzymał przywilej 
więzów z Jahwe, który gwarantował kształtowanie oblicza ziemi zgodnie ze 
wzorem porządku Jego zamysłu. Taka była misja narodu, który żyjąc w Jero-
zolimie i jej otoczeniu, miał oddawać cześć Jahwe, a od jej relacji zależała cała 
egzystencja narodu. W w. 3d zostało ukazane największe przestępstwo Izra-
ela: stworzenie miejsca zamieszkania dla „bożka zazdrości”. Izraelici stworzy-
li swoisty moszaw (bvAm), czyli miejsce zamieszkania przedmiotu, wytworu 
ludzkiej wyobraźni, na miarę swych oczekiwań (o charakterze koniunktural-
nym). Ów „bożek zazdrości” stał się „znakiem firmowym” apostazji mieszkań-
ców i od tego znaku rozpoczął się ogląd proroka. Ezechiel na cały ten proces 
patrzył poprzez pryzmat osobistego doświadczenia chwały Jahwe (w. 4), miał 
więc pełną świadomość miary odstępstwa swych rodaków zamieszkujących 
w dalszym ciągu Jerozolimę. Zgodnie z zamysłem Jahwe, prorok miał się stać 
przede wszystkim uważnym obserwatorem, do czego też został aż dwukrotnie 
przynaglony: I powiedział do mnie: Synu człowieczy, podnieś, proszę, swe oczy/
czy ty widzisz ich (ww. 5.6). Miara obrzydliwości została już całkowicie prze-
kroczona. Prorok został powołany do tego, by być kwalifikowanym świadkiem 
wszystkich tragicznych wydarzeń. Jahwe stopniowo wprowadzał Ezechiela 
w te sprawy i na zakończenie oglądu ołtarza bałwochwalczego złożył deklara-
cję: zobaczysz obrzydliwości większe (w. 6d).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



130	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Komentarz egzegetyczny (Ez 8,3d-6)

Ez 8,3d.4

`hn<q.M;h; han>Qih; lm,se bv;Am ~v-rv,a]
`h[‚q.BiB; ytiyair rv<a] ha,r>M;K; laerf.yI yhel{a/ dAbK. ~v-hNEhiw>

Tam (było) zamieszkanie bożka zazdrości, wzbudzającego za-
zdrość. A oto tam (była) chwała Boga Izraela, jak w widzeniu, 
które widziałem na równinie.

Misją Izraela było zachowanie czystości świątyni i niedopuszczenie do ja-
kichkolwiek praktyk bałwochwalczych. O tę sprawę zabiegał w szczególny sposób 
pobożny król Jozjasz. Niestety, jego następcy okazali się mało godnymi władcami, 
powrócili więc do praktyk z okresu bezbożnego Manassesa. Praktyki ustawiania 
posążków bóstw musiały być powszechne, skoro już Jozjasz usuwał miejsca kultu 
Baala i Aszery (2 Krl 23,4)48. W okresie Sedecjasza również znalazła się przestrzeń 
dla bożka (lm,se)49, którego dojrzał Ezechiel50. Usytuowany blisko bramy spełniał 
funkcję stróża sanktuarium, tym samym zanieczyszczając całą świątynię: tam 
(było) zamieszkanie (bv;Am)51 bożka. Prorok zauważa, że był to bożek zazdrości 
(han>Qih;)52, który zazdrość wzbudzał (hn<q.M;h;)53. Faktycznie jego obecność stano-
wiła wielką prowokację względem kultu Jahwe54. Sam Jahwe przedstawiał się jako 
„Bóg zazdrosny”. Owa zazdrość stała na straży wierności kultu i zbawienia Izra-
elitów. Natomiast zazdrość bożka prowadziła do nieszczęścia oraz unicestwienia 
narodu oderwanego od źródła życia, jakim był wyłącznie Jahwe.

48  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 281.
49  Termin lm,se występuje 5 razy w BH (w tym Ez 8,3.5) i znaczy: wyobrażenie bóstwa, obraz, 

rzeźba, por. WSHP I, s. 712.
50  Ów bożek nie był zwykłym elementem ornamentyki świątynnej, lecz przejawem idolatrii, 

por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 282.
51  Termin bv;Am (miejsce zamieszkania, pozycja) określał miejsce króla przy stole (1 Sm 

20,25), w kontekście wypowiedzi Ezechiela mogła to być nisza w murze, w której była umiesz-
czona figura, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 238.

52  Rdzeń anq wskazuje na akt zazdrości względem wrogich sił (Rdz 30,1; 37,11; Ps 37,1; 
73,3; Prz 3,31; 23,17; 24,19), por. WSHP II, s. 174.

53  Ezechiel stosuje tu określenie antropopatyczne, które odnosi się do reakcji Jahwe na prak-
tyki bałwochwalcze Izraela, por. R. Rumianek, Księga Ezechiela, s. 86.

54  „Zazdrość” Jahwe przypominała zazdrosnego małżonka, por. J. Homerski, Księga Eze-
chiela, s. 98.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,3d-6)	 131

Prorok nie był pozostawiony samemu sobie w obliczu praktyk bałwochwal-
czych55. Podobnie jak w pierwszym widzeniu (Ez 1,28), doświadczał chwały 
Jahwe kolejny raz56. Tym razem mowa jest o Bogu Izraela, zatem została pod-
kreślona rola Jahwe w historii narodu: A oto tam (była) chwała Boga Izraela57. 
Pan upomniał się o swoją własność. Był nie tylko Bogiem opiekuńczym, ale 
faktycznym twórcą tej społeczności, której cel istnienia w istotny sposób 
różnił się od bytowania innych ludów. Żadne bóstwo (wymysł człowieka) 
nie mogło konkurować z Jahwe58. Bóg okazał pełną wierność swoim obietni-
com zbawczym. Izraelowi niczego nie brakowało, dlatego wszelkie praktyki 
bałwochwalcze były największą niesprawiedliwością, jakiej naród mógł się 
dopuścić59.

Motyw chwały Bożej60 stanowi ważny faktor łączący wszystkie doświad-
czenia duchowe Ezechiela w kontekście realizowanej przez niego misji, stąd 
prorok wyznaje, że otrzymane doświadczenie było tej samej natury, co po-
przednie (jak w widzeniu [ha,r>M;K;], doznane na równinie [h[‚q.BiB;])61.

Ez 8,5

yn:y[e aFa,w hnApc %r<D< ^yn<y[e an-af ~da-!B, yl;ae rm,aYOw:
 hZ<h; han>Qih; lm,se x:Bez>Mih; r[;v;l. !ApCmi hNEhiw> hnApc %r<D<

`haBiB;

I powiedział do mnie: Synu człowieczy, podnieś, proszę, swe oczy 
(na) drogę ku północny; i podniosłem me oczy (na) drogę ku pół-

55  W obliczu ziemskiego wizerunku bóstwa (w. 3) prorok otrzymuje kolejne doświadcze-
nie obecności niewidzialnego Boga, które nie ma nic wspólnego z ludzkimi wymysłami, por. 
D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 282.

56  Prorok zaznacza, że do Jahwe należała świątynia, w której przebywała Jego chwała, por. 
J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 98.

57  Zarówno w w. 3, jak i w w. 4 używa prorok przysłówka ~v (tam), podkreślając fakt zde-
rzenia się dwóch porządków: prawa Jahwe oraz obrzydliwych praktyk bałwochwalczych; naród 
stanął po stronie drugiego „porządku”, stąd czekała go klęska.

58  W świątyni nie było miejsca na koegzystencję Jahwe i idoli, a Izrael był powołany, by ni-
gdy nie dopuścić do takiej sytuacji, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 250.

59  Izrael nie miał najmniejszych powodów, aby podążać za obcymi bóstwami, otrzymał bo-
wiem od Jahwe wszystkie potrzebne dobra i to w wielkiej obfitości, por. D.I. Block, The Book 
of Ezekiel, t. I, s. 282.

60  Z tekstu w. 4 nie wynika, w jaki sposób ukazała się prorokowi chwała Jahwe (na wzór 
człowieka względnie w postaci tronu-rydwanu?), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 198.

61  Prorok w obliczu oglądu bałwochwalczych prezentacji (ww. 3.5), został wzmocniony do-
świadczeniem chwały Jahwe, z którą miał już wcześniejszy kontakt.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



132	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

nocy; a  oto z  północy bramy ołtarz, ten bożek zazdrości (był) 
przy wejściu.

Prorok prowadzony był nieustannie przez Mówiącego62, który skierował 
jego uwagę na miejsca przynależne do sanktuarium. To, co zobaczył, mia-
ło w szczególny sposób zapaść mu w pamięci. Tekst podkreśla równocześnie 
wielką harmonię istniejącą między Bogiem a Ezechielem, na Jego słowo na-
stępuje bowiem zawsze właściwa reakcja proroka: I powiedział do mnie: Synu 
człowieczy podnieś, proszę, swe oczy (^yn<y[e an-af)63. Ezechiel skoncentrował 
całą swoją uwagę ma miejsca wskazane przez Jahwe.

W w. 5 ponownie pojawia się motyw „północy” (por. w. 3), który w sym-
bolice Księgi wprowadza szczególnie ważny wymiar teologiczny. Niezależnie 
od tego faktu, położenie poszczególnych części świątyni jerozolimskiej miało 
swe ukonkretnienie topograficzne, a tym samym otoczenie świątyni odnosiło 
się do wszystkich kierunków, w tym do północnego64. W kontekście sanktu-
arium ten kierunek oznaczał nie tylko kres obrębu świętego65, lecz kres całej 
Jerozolimy, której pozostałe części obejmowały tereny południowe (tzw. Mia-
sto Dawida)66.

Jahwe poleca prorokowi przyjrzenie się postaci „bożka zazdrości”, którego 
motyw występuje już w w. 3. Wielu mieszkańców Jerozolimy wprost przywy-
kło do oglądania tego wyobrażenia i nie wzbudzało ono w nich żadnych reakcji 
sprzeciwu67. Bożek wpisał się w koloryt świątynny tak, jakby był czymś integral-
nym w tradycji; jednym słowem: Izraelici utracili wzrok wiary.

Jahwe przynaglający Ezechiela do patrzenia pragnie, by jego spojrzenie 
było zupełnie inne od pozostałych Izraelitów; miał bowiem patrzeć z wia-
rą i jedynie wówczas mógł właściwie ocenić ogrom zła, jakie zakorzeniło się 

62  Jahwe był faktycznym przewodnikiem Ezechiela.
63  W tekście występuje ten sam czasownik (afn), który służył do opisu „uniesienia” proroka 

przez Ducha (por. w. 3).
64  Prorok miał zwrócić swe spojrzenie w kierunku północnym, a więc w stronę, przez którą 

został wprowadzony do sanktuarium, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 99.
65  W mitologii ugaryckiej góra !pc (północna) była miejscem zamieszkania bóstwa Baala, 

por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 198.
66  W topografii Jerozolimy świątynia i Miasto Dawidowe tworzyły najważniejszą strukturę 

miasta, choć w czasach Sedecjasza istniała już zachodnia część miasta (tzw. Miasto Górne), któ-
rego początki sięgają epoki Ezechiasza, por. A.S. Jasiński, Jerozolima. Promień miłości Jahwe, 
Kraków 1999, s. 59.

67  Praktyki bałwochwalstwa stały się częścią życia „religijnego” Izraela, por. G. Fohrer, Sto-
ria della religione israelitica, Brescia 1985, s. 66–70.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,3d-6)	 133

w Jerozolimie68. Prorok nie należał już do mieszkańców stolicy, był bowiem 
oddalony od nich poprzez pobyt w Babilonii, a tym samym posiadał stosowny 
dystans do tego wszystkiego, co łączyło się ze Świętym Miastem69. Dzięki temu 
nie było dla niego czymś oczywistym to, do czego przywykli w swej grzeszno-
ści mieszkańcy Jeruzalem. Mógł postrzegać teraz rzeczywistość tak, jak ona się 
prezentowała w oczach samego Jahwe.

Miejsce ustawienia bożka w kontekście bramy i ołtarza (x:Bez>Mih;)70 również 
stanowiło poważne wyzwanie i prowokację, w pierwszym rzędzie bowiem 
temu miejscu mieli oddawać cześć wszyscy wkraczający do świątyni71.

Ez 8,6

~yfi[o hm hTa; ha,roh] ~da-!B, yl;ae rm,aYOw:
 l[;me hqx\rl. hPo ~yfi[o laerf.yI-tyBe rv<a] tAldoG> tAb[eAT

`tAldoG> tAb[eAT ha,r>Ti bWvT dA[w> yviDq.mi

I powiedział do mnie: Synu człowieczy, czy ty widzisz ich czy-
niących? Obrzydliwości wielkie, które dom Izraela tu czyni, 
aby oddalić od Mojej świątyni, i jeszcze obrócisz się, zobaczysz 
obrzydliwości większe.

Prorok kontynuuje relację o doświadczeniu duchowym72. Głos Jahwe 
w dalszym ciągu jest jego przewodnikiem73. Ezechiel staje się szczególnym 
świadkiem stanu świątyni w Jerozolimie. Teren święty był jednak miejscem 
sprawowania obrzydliwych praktyk w oczach Jahwe. Tekst wprawdzie nie po-

68  Oczy (^yn<y[e) proroka miały być świadkiem tego wszystkiego, co dokonywało się w Jero-
zolimie.

69  Pewne zdystansowanie się Ezechiela od historycznej Jerozolimy pozwoliło mu na pogłę-
bioną refleksję nad znaczeniem miasta i jego miejsca w historii obecności chwały Jahwe w świą-
tyni.

70  Ołtarz w świątyni znajdował się na dziedzińcu kapłanów (na wprost ulam), zatem ołtarz 
wspomniany w w. 5 nie należał do tego porządku (por. Oz 8,11; 10,1; Jr 11,13), choć wzmianka 
o nim może kojarzyć się z nazwą bramy, która prowadziła do właściwego ołtarza, por. W. Zim-
merli, Ezekiel 1, s. 239; D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 286.

71  Taki kult sugeruje ten tekst, lecz prorok wprost nic nie pisze o konkretnych praktykach 
bałwochwalczych, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 287.

72  W. 6 stanowi zakończenie pierwszej sceny opisującej nadużycia w kulcie (ww. 3-6). Po 
tej wypowiedzi następują kolejne trzy sceny o podobnej tematyce (ww. 7-13.14-15.16-18), por. 
L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 130.

73  Jahwe wzywa proroka do okazania jeszcze większej uwagi, zwłaszcza na ukazywane mu 
nadużycia, jakie były dokonywane w świątyni, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 287.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



134	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

daje szczegółów, o jakie czynności tu chodzi, lecz niewątpliwie były one ści-
śle związane z obecnością bożka zazdrości umieszczonego w pobliżu ścisłej 
świątyni74. Praktyk tych dopuszczali się mieszkańcy miasta, którzy nazwani 
zostali domem Izraela (laerf.yI-tyBe). Przestępstwo to było bardzo znamienne, 
gdyż dokonywane było w domu, który nosił epitet Izraela, a podstawową misją 
Izraela było wyłączne oddawanie czci Jahwe jako jedynemu Bogu wybranego 
ludu (por. w. 4).

Bezpośrednim skutkiem takiego postępowania było oddalenie (hqx\rl.)75 
od świątyni. W zastosowanym terminie „świątynia” pojawia się w języku he-
brajskim sufiks w formie zaimka dzierżawczego „moja” (yviDq.mi)76. Z kontekstu 
wypowiedzi wynika, że „oddalany” ze świątyni jest niejako sam Jahwe77, a tym 
samym Jego prawdziwi czciciele78. Pozycja Jahwe jako absolutnego władcy zo-
stała naruszona, a Jego prerogatywy w coraz to większym zakresie były prze-
kazywane bożkom79. Fakt pogłębiającego się procesu rozpadu wartości pielę-
gnowanych w tradycyjnym kulcie zaznacza w tekście końcowe sformułowanie, 
w którym prorok jest wezwany do baczniejszej uwagi, by poznać jeszcze więk-
sze występki od tych, które już poznał: i jeszcze obrócisz się, zobaczysz obrzydli-
wości większe (tAldoG> tAb[eAT)80.

W tekście nie ma zatem żadnych szczegółowych opisów praktyk ido-
latrii81. Zamiarem redaktora było bowiem poinformowanie o utracie przez 
świątynię w Jerozolimie jej centralnego miejsca w duchowym życiu Izra-

74  Ezechiel, będąc kapłanem, dokonuje oglądu praktyk bałwochwalczych, nie rozpoznaje 
jednak szczegółowych postaci angażujących się w ten proceder, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, 
s. 240.

75  Temat oddalenia (qxr) przywołuje prorok pod koniec wizji, w kontekście wygnania ludu 
(Ez 11,15.16).

76  Zastosowane sformułowania wyrażają myśl o alienacji Jahwe z Jego świątyni, por. 
D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 287.

77  Idea „oddalenia” nie odnosi się do wymiaru fizycznego, lecz duchowego, do wrogości, 
z jaką spotkał się Jahwe ze strony ludu (por. Jr 2,5; Ez 44,10; Hi 19,13), por. M. Greenberg, 
Ezechiel 1–20, s, 198.

78  Było to naruszenie podstaw życia religijnego Izraela, który był zobowiązany do oddawa-
nia czci Jahwe (ofiary) i to wyłącznie w jednym sanktuarium (por. Kpł 19,30; 26,2), por. J. Ho-
merski, Księga Ezechiela, s. 99.

79  W kontekście misji Ezechiela realizowanej w Babilonii duchowe doświadczenie praktyk 
bałwochwalczych dokonywanych w Jerozolimie miało być dla niego impulsem do przestrze-
gania zesłańców przed niebezpieczeństwem ulegania kultom sprawowanym przez obce ludy, 
pomiędzy którymi zamieszkiwali.

80  Prorok będzie świadkiem jeszcze innej (większej) formy bałwochwalstwa, por. J. Homer-
ski, Księga Ezechiela, s. 99.

81  W. 6 przygotowuje czytelników do kolejnej relacji o nadużyciach w kulcie świątynnym, 
por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 143.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,3d-6)	 135

ela82. To oznaczało równocześnie utratę kontaktu z Jahwe, który przez bał-
wochwalstwo był usuwany ze świątyni83. Jednak to nie człowiek, a tylko sam 
Bóg decydował o miejscu Jego szczególnego działania. Jahwe w końcu odszedł 
z Jerozolimy/świątyni (Ez 1–11). To wydarzenie było przede wszystkim klęską 
Izraela i wynikiem uprawianego przez niego kultu bałwochwalczego.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,3d-6)

Przebywając w Jerozolimie, prorok nie otrzymał wizji Miejsca Najświęt-
szego (debir), lecz wszystko to, co stanowiło otoczenie wnętrza sanktuarium. 
W ten sposób została ukazana istotna zmiana w optyce Jerozolimy. Dla piel-
grzymów, od czasów Dawida, podróż do Jerozolimy kojarzyła się z oddaniem 
czci Jahwe w Jego sanktuarium. Tymczasem podróż Ezechiela miała zupełnie 
inny charakter. To, co się dokonywało, było owocem widzeń Bożych otrzyma-
nych od Jahwe (w. 3d). Ezechiel nie musiał już fizycznie udawać się do Jero-
zolimy w celu przyjęcia zbawczego działania Jahwe, trwał bowiem w łączności 
z Panem, poza Jerozolimą, odstępując (za sprawą Jahwe) od dotychczasowej 
praktyki jego pobożnych rodaków.

Pierwszy obiekt jawiący się prorokowi w wizji dotyczył wejścia do we-
wnętrznej bramy skierowanej na północ (w. 3e). Ta strona kojarzyła się z sie-
dzibą bóstw (mityczna kraina górska). W nowej optyce świątynnej zostały uka-
zane różne punkty sanktuarium przeznaczone do praktyk kultycznych, a tym 
samym została złamana harmonia rytmu kultycznego koncentrującego się na 
jednym miejscu (w kierunku debiru). Ten schizofreniczny obraz sanktuarium 
ujawnił jego całkowitą destrukcję – i to zanim nastąpiło faktyczne zniszczenie 
świątyni na skutek najazdu Nabuchodonozora.

Pierwszym skojarzeniem Ezechiela dotyczącym sanktuarium w Jerozoli-
mie miała być świadomość stanu jego profanacji. Miejsce jedynego Boga Izra-
ela zajęły bożki, z których pierwszym z wymienionych był „bożek zazdrości”. 
Użycie tej nazwy było prowokacją i kpiną, lud w ten sposób bowiem drwił 
sobie z Jahwe, Boga zazdrosnego. Wysunięcie tego atrybutu na pierwsze miej-
sce ujawnia stan kompletnego rozpadu świadomości religijnej w społeczności 
Jerozolimy. Miasto znalazło się poza zasięgiem ochrony ze strony Jahwe i od-

82  Oddalenie Jahwe i ludu od świątyni było zapowiedzią tragicznego zdarzenia, jakim miało 
być zburzenie sanktuarium, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 251.

83  Lud dokonał formalnego zerwania więzów z Jahwe, por. F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, 
s. 141.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



136	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

dało się działaniu sił ciemności (bożek zazdrości), które faktycznie oznaczały 
przemoc dokonywaną przez najazdy obcych ludów.

W relacji z wizji prorok nieustannie podkreśla swoją autonomię w sto-
sunku do środowiska oglądu. On sam nie miał nic wspólnego z okropnościa-
mi dokonującymi się pośrodku świątyni w Jerozolimie; dla niego ta sceneria 
była czymś zewnętrznym (oglądanym w bezpiecznym dystansie). Prorok po-
zostawał tymczasem pod działaniem jednej mocy, czyli chwały Jahwe, której 
doświadczył w pierwotnym widzeniu na równinie (w. 4). W pierwszym wi-
dzeniu poznał harmonię środowiska Jahwe, natomiast w drugim jej antyte-
zę, konstytuowaną przez środowisko mieszkańców Jerozolimy. Dostrzegany 
rozziew uświadamiał mu, że Izrael nie wypełnił swej dziejowej misji, jaką było 
stworzenie harmonii w sanktuarium poświęconym Jahwe, zgodnie ze wszyst-
kimi poleceniami, jakie Izrael otrzymywał od Boga począwszy od czasów 
Mojżesza.

Dla Ezechiela „widzenie” stało się dużo bardziej ważne i „rzeczywiste” 
w stosunku do środowiska swego naturalnego pobytu. Stał się człowiekiem 
wizji nie tylko otrzymywanej od Jahwe, lecz również wizji dla narodu i jego 
przyszłości. Miał bowiem dokonać się niezwykły transfer Izraela. Lud pogrą-
żony w środowisku dysharmonii i umierania miał być przeniesiony do śro-
dowiska harmonii, którego oblicze ukaże prorok w opisie ostatniej wizji (Ez 
40–48). Ezechiel nie miał wątpliwości, że taki scenariusz czeka naród. Sko-
ro on sam doznawał transferu duchowego (lecz bardzo konkretnego), tym 
bardziej był on możliwy dla całej społeczności wybranej przez Jahwe, któ-
rego moc przekraczała wszelkie ograniczenia natury ludzkiej oraz ziemskiej 
w ogólności.

W opisie wizji nie był jednak najważniejszy obraz, lecz słowa Jahwe. Wi-
zji towarzyszyła audycja, która nadała całemu doświadczeniu znaczenie i sens. 
Słowa Jahwe stają się przewodnikiem dla Ezechiela, który dokonuje oglądu 
w całkowitym posłuszeństwie względem Mówiącego (ww. 5a.6a). Po interwa-
le, jakim była informacja o obecności chwały Jahwe (w. 4), prorok ponownie 
kieruje wzrok na obiekty świątynne, na stronę północną, zdominowaną kultem 
„bożka zazdrości”, dodając równocześnie wzmiankę o ołtarzu (w. 5). Zastoso-
wana redundancja tematyczna ujawnia, że zło, jakie zakorzeniło się w sank-
tuarium, przeniknęło niezwykle głęboko do mieszkańców miasta, prowadząc 
do nieprzezwyciężalnego kryzysu jego egzystencji. Izrael poddał się działaniu 
destrukcyjnej „zazdrości”, która osaczyła sanktuarium, nie pozwalając na spra-
wowanie autentycznego kultu. Jedyny ołtarz całopaleń, stojący u wejścia do 
świątyni, został zastąpiony ołtarzem „bożka zazdrości”, który w niczym nie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 8,7-13)	 137

mógł być pomocny dla ludu (wbrew oczekiwaniom), lecz stał się znakiem nad-
chodzących nieszczęść. Był to już „znak firmowy” ludu buntowników. Ezechiel 
poznał determinację czcicieli fałszywych bóstw, która odbierała im możliwość 
zdystansowania się od praktyk bałwochwalczych i powrotu do Jahwe.

Konsekwencją tych czynów było oddalenie się od świątyni Jahwe (w. 6). 
Było to oddalenie dokonane całkowicie świadomie, do którego doprowadził 
dom Izraela. Ezechiel został przynaglony do skupienia swej uwagi na czynno-
ściach wykonywanych przez mieszkańców, a były to obrzydliwości wielkie (w. 
6), a jednak nie największe, bowiem opisywane miejsce było jakby przedsion-
kiem do sfery jeszcze gorszych praktyk bałwochwalczych. To stopniowe opro-
wadzanie po świątyni ujawnia przede wszystkim dystans, jaki zaistniał między 
Jahwe a Izraelem; powstał on całkowicie z winy narodu. W rezultacie Izrael 
pozostawiony samemu sobie, oddalający się od Pana w Jego sanktuarium, zre-
dukował swoją egzystencję do wymiarów życia obcych ludów pozbawionych 
błogosławieństwa i obietnic. Stał się narodem bez przyszłości, a ostateczny 
jego koniec zwiastowały nadchodzące wydarzenia.

W zaistniałej sytuacji Jahwe nie pozostawał bierny. Powołał Ezechiela na 
świadka praktyk bałwochwalczych Izraela, którego zadaniem było strzeżenie 
i kształtowanie zesłańców oraz zachowanie całkowitej separacji od tego, co 
działo się w Jerozolimie. Sami zesłańcy nie mogli jednak wznieść się ponad to, 
co odziedziczyli z Jerozolimy, stąd koniecznością stała się również w ich życiu 
interwencja Jahwe, którą zapowiada prorok w późniejszych partiach, pisząc 
o darze nowego serca i nowego ducha (Ez 36,26).

Przekuć porażkę ludu w zwycięstwo było dziełem przekraczającym moż-
liwości Izraela. Naród podążał drogą zagłady. Prorok był o tym stopniowo 
pouczany, stąd kolejne polecenie otrzymane od Jahwe. Ezechiel miał przyjąć 
odpowiednią postawę i dojrzeć jeszcze większe obrzydliwości, do jakich do-
puszczał się lud (w. 6d).

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 8,7-13)

Ezechiel był poprowadzony po świątyni; podobny proces będzie miał miej-
sce w kontekście relacji o nowym sanktuarium (Ez 40–42). Warto zauważyć, 
że fraza w. 7 zaczyna się identycznie, jak kończy się werset wprowadzający do 
wielkiej wizji (Ez 40,1): I zaprowadził mnie (ytiao abeYw:). Istnieje zatem związek 
wszystkich doznań duchowych (wizji) Ezechiela mających swe źródło w Jahwe, 
który konsekwentnie wprowadza proroka w tajemnice swego zamysłu.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



138	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Nowy ogląd proroka oznacza wypełnienie obietnicy Pana (w. 6d). Ezechiel 
prowadzony był do wejścia dziedzińca, chodziło zatem o rejon bardzo bliski 
wewnętrznej budowli świątynnej, w której przebywała od wieków chwała Jah-
we. Jednoznaczny charakter sanktuarium ponownie uległ załamaniu na skutek 
praktyk, jakie były ukazane prorokowi. W architekturze murów wewnętrz-
nych (i zewnętrznych) ważną rolę odgrywały bramy, tymczasem (w relacji) 
zamiast niej pojawił się otwór (rxo), który stał się również „znakiem firmo-
wym” idolatrii. Prorok miał się stać duchowym zdobywcą skażonego miejsca: 
Synu człowieczy, przebij, proszę, mur (w. 8). W ten sposób tekst wykazuje, że 
Ezechiel nie wkraczał w to miejsce na sposób bałwochwalców, lecz postępując 
dynamicznie, stał się znakiem sprzeciwu uprawianych praktyk.

Tekst Ez 8,7-13 można podzielić na następujące części:
w. 7a	 Prorok prowadzony po miejscu wizji
w. 7b	 Ogląd proroka
w. 7c	 Przedmiot oglądu proroka
w. 8a	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 8b	 Polecenie dane prorokowi
w. 8c	 Wykonanie polecenia Jahwe
w. 8d	 Przedmiot oglądu proroka
w. 9a	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 9b	 Polecenie dane prorokowi
w. 9c	 Przedmiot oglądu proroka
w.10a	 Czynności proroka
w. 10b	 Przedmiot oglądu proroka
w. 11a	 Zgromadzenie starszych domu Izraela
w. 11b	 Jaazaniasz, syn Safana
w. 11c	 Ofiara kadzielna
w. 12a	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 12b	 Prorok przynaglony do wytężenia swej uwagi
w. 12c	 Tajemne praktyki starszych domu Izraela
w. 12d	 Fałszywe przekonania zgromadzenia
w. 13a	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 13b	 Polecenie dane prorokowi
w. 13c	 Zapowiadany ogląd proroka
w. 13d	 Przedmiot oglądu

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,7-13)	 139

Zastosowane w perykopie Ez 8,7-13 słownictwo podkreśla nade wszystko 
ścisłą relację Ezechiela do Jahwe. Prorok, jak niewidzialny duch, jest prowa-
dzony po najbardziej skalanym miejscu na całej ziemi. Nie było bowiem śro-
dowiska bardziej świętego od świątyni jerozolimskiej, zatem nie można było 
dokonać większej profanacji od tej, jaka dokonała się w tym mieście. Duchowa 
obecność proroka chroni go od skalania się, bowiem już sama obecność po-
śród zgromadzenia bałwochwalców mogła kalać człowieka.

Perykopa o ukrytych praktykach starszych domu Izraela to przede wszyst-
kim wzorcowy tekst opisujący prowadzenie proroka przez Jahwe. W tekście 
pojawia się jednak tylko jedna wzmianka, która wprost informuje o czynności 
„prowadzenia” (w. 7a), natomiast aż czterokrotnie powtarzana jest formuła: 
i powiedział do mnie (ww. 8.9.12.13). Jahwe był doskonałym przewodnikiem 
(interpretatorem), tym samym ogląd proroka dotyczył tych wszystkich miejsc, 
które pozwoliły mu poznać faktyczny stan sanktuarium Jerozolimy, a zwłaszcza 
mieszkańców (starszych domu Izraela). Wspomniane imiona własne (Jaaza-
niasz, syn Safana) nadają wypowiedzi bardzo konkretny charakter. To nie jacyś 
ludzie oddawali się bałwochwalstwu, lecz konkretni, których znał prorok.

Uwaga proroka musiała być niezwykle wytężona (w. 12b), od poprawności 
jego percepcji zależał bowiem los Izraela. Ezechiel nie mógł potraktować po-
wierzchownie przekazywanych mu mrocznych postaw Izraela. Nie mogły one 
koegzystować ze zdrowymi praktykami, opierającymi się na prawie Mojżeszo-
wym. Również w. 13 informuje o tym, że prorok stopniowo był wprowadzany 
w prawdę o stanie duchowym Izraela: zobaczysz obrzydliwości większe, które 
oni czynią (w. 13cd; por. w. 6). W tej formule pojawia się dodatek (które oni 
czynią), który podkreśla dynamiczny charakter odstępstw, do jakich dopuścili 
się starsi domu Izraela.

Komentarz egzegetyczny (Ez 8,7-13)

Ez 8,7

`ryQIB; dxa,-rxo hNEhiw> ha,r>a,w rcExh, xt;P,-la, ytiao abeYw:

I zaprowadził mnie do wejścia dziedzińca, i zobaczyłem, a oto 
(był) jeden otwór w murze.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



140	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Ezechiel pozostawał w dalszym ciągu pod wpływem działającego w nim 
Ducha (w. 3), który oprowadzał proroka po terenie świątynnym84. Sam Eze-
chiel, będąc kapłanem, doskonale był zorientowany w budowli (znał wszyst-
kie bramy, dziedzińce oraz stosowne przejścia), a jednak zostały mu również 
ukazane takie szczegóły, których dotychczas nie znał. Jednym z nich był jeden 
otwór w murze (ryQIB; dxa,-rxo)85. Ten pozornie zwykły widok nabiera duże-
go znaczenia, bowiem użyty termin rxo oznacza zarówno otwór, jak i jaskinię 
czy kryjówkę86. Wyraz użyty przez Ezechiela wskazuje jednak na pewną skazę 
na murze, która nie tylko mówi o fizycznym jego stanie, lecz również – we-
dle symboliki Księgi – wskazuje na słabość87, która wykorzystana przez wro-
gów stanie się bezpośrednim powodem zagłady miasta i jego mieszkańców. 
Tajemniczy obiekt nie przynależał do pierwotnej struktury świątyni i powstał 
na skutek ingerencji tych, którzy uczynili z sanktuarium miejsce uprawiania 
bałwochwalstwa. Tylko w ten sposób można uzasadnić koncentrację uwagi 
proroka na tak nieistotnym szczególe architektonicznym88.

Ez 8,8

xt;P, hNEhiw> ryQiB; rTox.a,w ryQIb; an-rtx] ~da-!B, yl;ae rm,aYOw:
`dxa,

I  powiedział do mnie: Synu człowieczy, przebij, proszę, mur, 
i przebiłem mur, a oto (było) jedno wejście.

Kolejne polecenie otrzymane przez proroka w dalszym ciągu koncen-
truje się na kwestii muru (ryQIb;)89, którego funkcja polegała na oddzieleniu 
poszczególnych stref otaczających wewnętrzną budowlę świątynną. Bramy 

84  Prorok znalazł się na terenie dziedzińca – między wewnętrzną bramą północną a murem 
świątyni (wewnętrzna budowla) na południu, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 99.

85  Prorok nie podaje szczegółów na temat lokalizacji owego otworu, być może chodziło o ścia-
nę, za którą znajdowały się pomieszczenia dla służby, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 99.

86  Może oznaczać też kryjówkę dla zwierząt, por. WSHP I, s. 330.
87  Owa słabość mogła w pierwszym rzędzie odnosić się do kwestii dyscyplinarnej, mowa 

o otworze została bowiem zainaugurowana formułą hNEhiw> (a oto); wskazuje ona na kolejne waż-
ne miejsce poznawane przez proroka, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 240.

88  Pierwotne pomieszczenie (magazyn?) mogło być przystosowane do uprawiania idolatrii, 
por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 289.

89  LXX opuszcza wzmiankę o murze: kai. ei=pen pro,j me ui`e. avnqrw,pou o;ruxon kai. w;ruxa 
kai. ivdou. qu,ra mi,a.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,7-13)	 141

służyły do przechodzenia na drugą stronę muru. O ich obecności wspominał 
prorok w poprzednich wersetach (ww. 3.5). Ezechiel nie miał jednak ich uży-
wać, zatem jego podróż nie była typowym sposobem zachowania człowieka 
(mieszkańca), lecz zupełnie czymś oryginalnym, otrzymał bowiem polecenie 
przebicia (an-rtx])90 się przez mur91. Podobne polecenie otrzyma prorok od 
Jahwe, gdy znajdzie się ponownie w Jerozolimie przy murach miejskich (Ez 
12,5.7.12). Ezechiel postępuje jak zdobywca, który toruje sobie drogę poprzez 
wyłomy w murze. Te akcje zapowiadają gwałt, jaki będzie udziałem Jerozolimy 
podczas inwazji babilońskiej92. Mury, które dla mieszkańców stanowiły osto-
ję bezpieczeństwa, nie będą przeszkodą do ich przekroczenia. Po wykonaniu 
wyłomu w murze oczom proroka ukazało się jedno wejście (xt;P,)93. Być może 
było ono miejscem ukrytym dla ogółu przebywających na terenie świątyni, 
a prorok dokonuje jego odkrycia dzięki prowadzeniu przez Jahwe.

Ez 8,9

~yfi[o ~he rv<a] tA[rh tAb[eATh;-ta, haer>W aBo ylae rm,aYOw:
`hPo

I powiedział do mnie: Wejdź i spójrz na obrzydliwości złe, które 
oni czynią tu.

Prorok nie jest prowadzony po najbardziej reprezentatywnych częściach 
świątyni, lecz po konstrukcjach do niej przylegających, które mogły speł-
niać różne funkcje pomocnicze (magazyny). Oczom proroka94 ukazały się 
sceny, które określa jako tA[rh tAb[eATh;-ta, (obrzydliwości złe). O nich 
wspominał już wcześniej (w. 6), a które związane były z praktykami bałwo-
chwalczymi, dobrze zadomowionymi już w Izraelu (por. Ez 5,9.11; 6,9.11; 

90  Termin rt;x znaczy: kopać (Ez 8,8; 12,5.7.12), udać się (Am 9,2), posuwać się naprzód 
przez wiosłowanie (Jon 1,13), por. WSHP I, s. 347.

91  Prorok miał powiększyć otwór, który wcześniej zauważył (w. 7), por. H.D. Hummel, Eze-
kiel 1–12, s. 252.

92  Do czynienia wyłomu w murach od czasów asyryjskich stosowano tarany, por. R.M. Jur-
ga, Machiny wojenne. Zapomniana technika wojskowa, Poznań 2011, s. 11.

93  Ezechiel miał w ten sposób uzyskać dostęp do nowego punktu obserwacji, por. H.D. Hum-
mel, Ezekiel 1–12, s. 252.

94  Dwukrotnie użyty tryb rozkazujący: haer>W aBo (wejdź i spójrz) podkreśla pełne podpo-
rządkowanie się Ezechiela Jahwe, który odsłania przed prorokiem kolejne ciemne strony terenu 
świątynnego.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



142	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

7,3.4)95. Szczególnie wymowny jest fakt, iż tajemne praktyki dokonywano 
hPo (tu), czyli w świątyni96. Nie szanując najświętszego dla narodu miej-
sca, Izraelici czuli się zupełnie bezkarni i byli przekonani, że wystarczy im 
ochrona z grubych murów, by mogli do woli oddawać się praktykom zupeł-
nie przeciwnym powołaniu i misji, jaką otrzymali od Jahwe – swego Boga, 
który nie mógł tolerować idolatrii.

Ez 8,10

yleWLGI-lkw> #q,v, hmheb.W fm,r< tynIb.T;-lk hNEhiw> ha,r>a,w aAbaw
`bybis bybis ryQIh;-l[; hQ<xum. laerf.yI tyBe

Wszedłem i  widziałem, a  oto wszelki wizerunek: pełzającego 
i  bydlęcia ohydnego, i  wszelkie bożki domu Izraela wyryte na 
murze wszędzie wokoło.

Podczas swej duchowej podróży do Jerozolimy prorok zachowuje pełną 
kontrolę swych czynności, wykonując skrupulatnie otrzymane polecenia. Wkra-
cza do miejsca, które zadziwia swoją odmiennością w stosunku do tradycyjnego 
wyglądu wewnętrznych części świątyni. W pierwszej reakcji Ezechiel uświada-
mia sobie, iż oto przed nim pojawił się tynIb.T;-lk (wszelki wizerunek)97. Na po-
czątku wizji tym wizerunkiem była ręka Opatrzności (w. 3), natomiast w świą-
tyni, w miejsce spodziewanej obecność Pana, pojawiły się wizerunki zupełnie 
przeciwne, które świadczyły o świadomym zbuntowaniu się ludu względem 
Jahwe98. Opisywana prowokacja jeszcze bardziej się uwydatnia, gdy weźmiemy 
pod uwagę zakaz zawarty w Pwt 4,16-18: abyście nie postąpili niegodziwie i nie 
uczynili sobie rzeźby przedstawiającej podobiznę mężczyzny lub kobiety, podobi-
znę jakiegokolwiek zwierzęcia, które jest na ziemi, podobiznę jakiegokolwiek pta-
ka, latającego pod niebem, podobiznę czegokolwiek, co pełza po ziemi, podobiznę 
ryby, która jest w wodach – pod ziemią. Wygląd świątyni był ściśle określony i nie 

95  Prorok nie podaje szczegółów na temat wyobrażeń, które nazwał tA[rh tAb[eATh;-ta, 
(obrzydliwości złe), por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 252.

96  Prorok nawiązuje tu do w. 6 (por. w. 17).
97  LXX zawiera krótszą lekcję, w której brakuje frazy hmheb.W fm,r< tynIb.T; (wizerunek: peł-

zającego, i bydlęcia ohydnego); może być to zatem dodatek wyjaśniający w oparciu o tekst Pwt 
4,16-18.

98  Takie zachowanie było już udziałem poprzednich pokoleń, o czym świadczy „historia” 
Oholiby: I dodała do nierządów swych, gdy zobaczyła mężów wyrytych na ścianie, podobizny 
Chaldejczyków, narysowanych w czerwonym kolorze (Ez 23,14).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,7-13)	 143

dopuszczał wprowadzania jakichkolwiek motywów, które nosiły na sobie śla-
dy obcych wierzeń99. Wymienione przez Ezechiela postacie wyryte na murze to 
zwierzęta nieczyste100, czyli pełzające (fm,r<)101 i bydlęcia ohydne (#q,v, hmheb.)102 
oraz wszelkie bożki (yleWLGI-lkw>), czyli ohyda w szczególny sposób kalająca Izra-
elitów powołanych do oddawania czci wyłącznie Jahwe103.

Wygląd świątyni w Jerozolimie zaczął przypominać sanktuaria pogańskie, 
w których było wiele figuratywnych odwzorowań – czy to w Babilonii, czy 
w Egipcie, a również wśród ludów sąsiadujących z Izraelem.

Ez 8,11

 ~kAtB. dme[o !pv-!b, Whyn>z:a]y:w> laerf.yI-tybe ynEq.ZImi vyai ~y[ib.viw>
`hl,[o tr<joQ.h;-!n:[] rt:[]w: AdyB. ATr>j;q.mi vyaiw> ~h,ynEp.li ~ydIm.[o

A  siedemdziesięciu mężów, starszych domu Izraela  – i  Jaaza-
niasz, syn Safana, stoi pośrodku nich – stoją przed ich obliczem, 
a mąż (każdy) kadzielnicę swoją (miał) w ręku swoim, a woń 
dymu kadzidła unosi się.

W okresie niezwykłej podróży Ezechiela po świątyni w Jerozolimie rządy 
sprawował Sedecjasz, natomiast prawowity król przebywał na zesłaniu, a wraz 
z nim najważniejsi urzędnicy i kapłani. Babilończycy zmierzali do osłabienia 
pozycji wszystkich zwolenników utrzymania niezależności Jerozolimy, która 
faktycznie została już całkowicie poddana wpływom nowej metropolii.

Ezechiel opisując swoje doświadczenie, stwierdza: A siedemdziesięciu mę-
żów, starszych domu Izraela – i Jaazaniasz, syn Safana, stoi (dme[o) pośrodku 
nich – stoją (~ydIm.[o)104 przed ich obliczem. Grupa siedemdziesięciu mężów sta-
nowiła niejako „gabinet cieni”, która w zaistniałej sytuacji zaczęła mieć coraz 

99  Możliwe, że były to również egipskie wierzenia, w tym środowisku znane były bowiem 
wyobrażenia teriomorficzne, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 199.

100  Temat zwierząt czystych i nieczystych prezentuje tekst Kpł 11,1-47.
101  Termin fm,r< oznacza stworzenia, które pełzają po ziemi, stworzenia bytujące w morzu – 

od czasownika fmr (skradać się, pełzać), por. WSHP II, s. 285–286.
102  Termin #q,v, (obrzydliwość kultyczna) dominuje we fragmencie Kpł 11,10-43, a jeden raz 

pojawia się w Księdze Ezechiela, por. WSHP II, s. 596.
103  Wizerunki na ścianach przypominały wyobrażenia znane z Bramy Isztar w Babilonie 

(lwy, węże), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 199.
104  Prorok dwukrotnie użył czasownika dm[ (stać), stosując formę imiesłowu w qal, który 

wyraża ideę czasu teraźniejszego, tym samym została podkreślona koincydencja czasowa prak-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



144	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

to większe wpływów w Jerozolimie105. Pojawiła się bowiem pustka w admi-
nistracji zarówno cywilnej, jak i świątynnej. Tworzyła się zatem nowa grupa, 
która była zainteresowana obiema dziedzinami106. Owi mężowie byli w zupeł-
ności uzurpatorami, zgodnie z koncepcją teokracji władza należała bowiem 
do Jahwe, którą w Jego imieniu spełniali pomazańcy, a więc osoby przez Boga 
wybrane i ustanowione.

Zgromadzenie siedemdziesięciu było nieudaną imitacją tradycji naro-
dowych, związanych jeszcze z czasami Mojżesza, który to mąż otoczony był 
przez siedemdziesięciu starszych Izraela107. W przeciwieństwie do nich, zgro-
madzenie dostrzegane przez Ezechiela za przywódcę nie miało wybrańca Bo-
żego, lecz – jak się wydaje – był nim wspomniany w tekście Jaazaniasz108, syn 
Safana. Postać ta, rozpoznana przez Ezechiela, musiała zatem być mu znana 
i to jeszcze z okresu historycznego pobytu proroka w Jerozolimie. Imię to za-
pewne było w owym okresie popularne (por. Jr 35,3; 40,8; 42,1), skoro Eze-
chiel w późniejszym tekście wspomina o Jaazaniaszu, synu Azzura (Ez 11,1). 
Tymczasem z Księgi Jeremiasza dowiadujemy się o synach Safana (był kanc-
lerzem Jozjasza). Byli to: Akicham (jego synem był Godoliasz, późniejszy gu-
bernator babiloński zamordowany przez rebeliantów) ochraniający Jeremiasza 
(Jr 26,24), Eleazar, który dostarczył list Jeremiasza (Jr 29,3), oraz Gemiariasz, 
który usiłował powstrzymać króla Jojakima przed spaleniem zwoju Jeremia-
sza (Jr 36,11.25)109. Synowie Safana prezentowali się jako wybitnie szlachetne 
postacie; być może mieli jeszcze jednego brata – Jaazaniasza, który odstąpił od 
tradycji ojców (reformy Jozjasza) i szukał sukcesów życiowych poprzez przy-
łączenie się do odstępców110.

tyk dokonywanych w Jerozolimie z tym, co stało się udziałem zesłańców już przebywających 
w Babilonii.

105  Miejscem przebywania „wybornych mężów” Izraela miało być trwanie przy Jahwe, tym-
czasem zostali oni przedstawieni w kontekście praktyk bałwochwalczych, które ujawniały fak-
tyczny stan Izraela oddalonego od Boga, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 143.

106  Była to nowa grupa mająca udział w zarządzaniu krajem, która przyczyniła się do pogłę-
bienia się kryzysu religijnego Izraela, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 200.

107  Ezechiel podając liczbę 70 mężów, przywołuje na myśl dawną tradycję związaną z za-
warciem przymierza w czasach Mojżesza: I rzekł Pan do Mojżesza: „Wstąp do Pana, ty, Aaron, 
Nadab, Abihu i siedemdziesięciu ze starszych Izraela i oddajcie pokłon z daleka.…” Wstąpił Moj-
żesz wraz z Aaronem, Nadabem, Abihu i siedemdziesięciu starszymi Izraela (Wj 24,1.9; por. Lb 
11,16).

108  Whyn>z:a]y: = Jahwe wysłuchuje (!za = słuchać, wysłuchać), por. WSHP I, s. 28.
109  Bliskie otoczenie Jeremiasza popierało jego stanowisko o konieczności podporządkowa-

nia się Babilonii, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 253.
110  Proces odstępstwa od kultu Jahwe musiał ogarnąć wyższe warstwy cywilnej władzy, por. 

D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 291.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,7-13)	 145

Każdy z mężów trzymał kadzielnicę (ATr>j;q.miiiiiiiiii)111, z której unosił się dym112. 
To kolejna imitacja tradycji religijno-narodowych113. Aaron posługiwał się 
kadzidłem w kontekście obrzędu przebłagania (Lb 17,12; por. Kpł 10,1) oraz 
w czasie składania ofiar (Pwt 33,10). Woń (rt[‚)114, której doświadczał Eze-
chiel w skalanej świątyni, była już praktyką stosowaną w idolatrii. Prorok 
zwraca uwagę na szczegół, iż każdy z mężów posiadał kadzielnicę, podkreśla 
tym samym osobiste zaangażowanie w kulcie bałwochwalczym całego zgro-
madzenia starszych domu Izraela.

Ez 8,12

 ~yfi[o laerf.yI-tybe ynEq.zI rv,a] ~da-!b, tyairh] yl;ae rm,aYOw:
 Wntao ha,ro hwhy> !yae ~yrIm.ao yKi AtyKif.m; yrEd>x;B. vyai %v,xoB;

`#r<ah-ta, hwhy> bz:[‚

I powiedział do mnie: Czy widziałeś, synu człowieczy, co star-
si domu Izraela czynią w ciemności, mąż (każdy) w komnacie 
z obrazem swym? Ponieważ mówią: Jahwe nie widzi nas. Opu-
ścił Jahwe ziemię.

Starsi domu Izraela przejęli inicjatywę nie tyle polityczną w Jerozolimie, 
co religijną, aczkolwiek te dziedziny trudno było ściśle od siebie oddzielać. 
Tworzyli oni na własne potrzeby minisanktuaria, które kopiowały dotychcza-
sowy kult. Pomimo że zgromadzenie liczyło siedemdziesiąt osób, nie tworzyło 
wspólnoty, lecz każdy uczestnik znajdował się na osobnym miejscu (yrEd>x;B.)115 
wraz ze swym obrazem (tyKif.m;)116. Było to miejsce oddzielone, tak jak świą-

111  Termin tr,j,q.mi (kadzielnica) występuje w tej formie w Ez 8,11; 2 Krn 26,19; 30,14, nato-
miast termin rjq.mu oznacza kadzidło (Ml 1,11), a rjq.mi – ołtarz kadzenia (Wj 30,1), por. WSHP 
I, s. 590.

112  W starożytności kadzidło było powszechnie stosowane w praktykach kultycznych w celu 
uspokojenia gniewu czy kaprysów bóstw, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 254.

113  Były to czynności mające charakter bałwochwalstwa, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, 
s. 144.

114  Jest to wyjątkowo użyty termin (hapax w BH), który w formie czasownikowej wyraża 
ideę przebłagania i obrony, por. WSHP I, s. 840.

115  Termin rd,x, oznacza: ciemny pokój, pokój z obrazami, pomieszczenie do odpoczynku, por. 
WSHP I, s. 279.

116  Określenie tyKif.m; (wyobrażenie, rzeźba, złudzenie) zostało użyte w l. poj., stąd for-
ma yrEd>x;B. (l. mn.) została przetłumaczona w znaczeniu pojedynczego pomieszczenia, por. 
M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 200.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



146	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

tynia Jahwe117, oraz niedostępne dla spojrzeń postronnych obserwatorów118. 
Cechą wyróżniającą te pomieszczenia był panujący w nich mrok, a dosłow-
nie: ciemność (%v,xoB;). Tego określenia Ezechiel unika w swej Księdze (używa 
go dwa razy), lecz niewątpliwie idea ciemności stanowi przeciwieństwo idei 
światła; tę antytezę wprowadza prorok w tekście Ez 32,8: Wszystkie ciała świe-
cące na niebie ze względu na ciebie zaciemnię i wprowadzę ciemność na two-
ją ziemię – wyrocznia Jahwe, Pana. Słowa te odnoszą się do czynności Jahwe 
względem egipskiego władcy. W wypadku Jerozolimy dzieło sprowadzenia 
ciemności dokonało się za sprawą zbuntowanej społeczności Izraela, która od-
rzuciła światłość, jaką był dla niej Jahwe119. Mężowie sprawowali kult obrazów, 
który szczególnie napiętnowany był przez Boga120. Zapomniano o karze, jaka 
spotkała Izraelitów na pustyni, gdy uczynili sobie złotego cielca121, któremu 
oddawali cześć za przyzwoleniem Aarona, brata Mojżesza (Wj 32).

W łonie narodu wybranego dokonały się dramatyczne zmiany. Pojawiły 
się głosy, które brzmiały jak orędzie fałszywych proroków. Dwie fałszywe po-
głoski zostały tu ogłoszone122.

Po pierwsze: Jahwe nas nie widzi (ha,ro). Zastosowany tu rdzeń har ma 
duże zastosowanie w opisach teofanii i wszelkiego rodzaju wizji. Sam Eze-
chiel był nieustannie nakłaniany przez Jahwe do oglądania i patrzenia. 
Przymiot „oglądu” całego stworzenia należał do najbardziej charaktery-
stycznych rysów obecności Jahwe w świecie, a zwłaszcza w środowisku na-
rodu wybranego. Jego opatrzność, czyli stosowna interwencja w chwilach 
szczególnych doświadczeń, wynikała właśnie z pełnego poznania sytuacji, 
w jakiej znajdował się naród. Świadectwo w tej dziedzinie winno należeć 
do podstawowego credo Izraela. Tymczasem czołowi reprezentanci na-
rodu przyjęli postawę odwrotną i zaprzeczali możliwości poznania ludu 

117  Praktyki bałwochwalcze nie były realizowane wyłącznie na terenie świątynnym, lecz 
również w poszczególnych domostwach zamieszkałych przez występnych mężów, por. W. Zim-
merli, Ezekiel 1, s. 242.

118  W Jerozolimie powstawały „konkurencyjne” sanktuaria w stosunku do świątyni, w któ-
rych na ścianach były wyryte podobizny różnych bożków, por. R. Rumianek, Księga Ezechiela, 
s. 87.

119  Występni się łudzili, że w ciemnościach Jahwe nie widzi, a taka opinia była wielkim bluź-
nierstwem, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 100.

120  Stworzyli dla siebie niejako miejsce święte na wzór debir w świątyni, w której zawsze 
panowała ciemność, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 255.

121  Prorok używa również inne terminy na te wyobrażenia, a zwłaszcza yleWLGI-lkw> #q,v, (w. 
10), por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 292.

122  Bóg zawsze demaskował kłamstwo, o czym poucza tradycja mądrościowa: Bóg bowiem 
każdą sprawę wezwie na sąd, wszystko, choć ukryte: czy dobre było, czy złe (Koh 12,14).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,7-13)	 147

przez Jahwe123. Owo zwątpienie mogło mieć swoją przyczynę w bolesnym 
doświadczeniu pierwszego zdobycia Jerozolimy przez Nabuchodonozora 
w 597 r. przed Chr., a zatem patronujący miastu Bóg – Jahwe nie zdołał go 
uratować, co mogło dla wielu oznaczać Jego „słabość” i konieczność zastą-
pienia innymi bóstwami, bardziej skutecznymi. W powstałym ogromnym 
zamieszaniu każdy szukał swego bóstwa patronalnego ufając, że zdoła przy-
najmniej uratować siebie samego wraz z rodziną.

Po drugie, przekonaniem pielęgnowanym przez starszych domu Izra-
ela było przesłanie o opuszczeniu (bz:[‚)124 przez Jahwe ziemi (#r,ah-ta,)125. 
Chodziło tu o ziemię Izraela (por. Ez 7,2). Była ona traktowana jako miejsce 
realizacji obietnic danych jeszcze Abrahamowi. Mieszkańcy czuli się osa-
motnieni i pozostawieni na łaskę wrogów. Takie przekonanie było wyrazem 
ogromnej niesprawiedliwości. Troska Jahwe o tę ziemię przejawiała się mię-
dzy innymi i w tym, że sprowadził do Jerozolimy Ezechiela (w jego duchowej 
podróży do miasta). Prorok był w Jerozolimie nie tylko po to, by przypatry-
wać się tamtejszym grzechom, lecz również, by w przyszłości mógł wygłosić 
proroctwo o nowym obliczu stolicy, gdzie nie będzie już żadnego miejsca na 
pogańskie praktyki – tak bardzo zadomowione pod koniec okresu królew-
skiego w Izraelu126.

Ez 8,13

`~yfi[o hMhe-rv,a] tAldoG> tAb[eAT ha,r>Ti bWvT dA[ ylae rm,aYOw:

I powiedział do mnie: Jeszcze obrócisz się, zobaczysz obrzydliwo-
ści większe, które oni czynią.

123  Z drugiej strony występni mogli uświadamiać sobie zło, które popełniali, przy czym pra-
gnęli zachować w tajemnicy swe niecne czyny, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 220.

124  W podobnym tonie wypowiadali się bezbożni: Mówi w swym sercu: „Bóg nie pamięta, 
odwraca swe oblicze, nigdy nie zobaczy” (Ps 10,11).

125  Odwołanie się do tradycji „ziemi” przywołuje myśl o „darze”, który został ofiarowany 
ludowi ze strony Jahwe, a który był utracony w czasach najazdu babilońskiego, por. L.C. Allen, 
Ezekiel 1–19, s. 144.

126  Postępowanie starszyzny Izraela nie było drobnym ustępstwem względem kultu Jahwe, 
lecz wyrastało z błędnej świadomości o całkowitej niezależności ludu od Pana, por. W. Zimmer-
li, Ezekiel 1, s. 241.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



148	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Ezechielowa inspekcja rejonu świątynnego miała być jeszcze kontynuowa-
na127, o czym świadczy zastosowana formuła: Jeszcze obrócisz się, zobaczysz 
obrzydliwości wielkie (w. 13)128, która jest powtórzeniem końcowej części w. 6. 
Następuje jednak jej rozszerzenie, bowiem odnośnie do obrzydliwości (tAb[eAT) 
jest powiedziane, że były to czynności dokonywane przez Izraelitów129.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,7-13)

Prorok, który jako kapłan przywykł do środowiska świątynnego, w swej 
duchowej podróży nie mógł wykazywać swej własnej inicjatywy, nie mógł po-
ruszać się utartymi szlakami, nie była to bowiem dla niego podróż sentymen-
talna, lecz zlecenie, jakie otrzymał od Jahwe, stąd Ezechiel kolejny raz zazna-
cza, iż był prowadzony przez Pana (w. 7a).

Kompleks świątynny był bardzo rozbudowywany przez wieki, kolejni 
władcy wnosili do niego swój wkład. Nie była to więc budowla, która zacho-
wała swój pełny autentyzm z czasów Salomona, chociaż zasadnicza budow-
la świątynna (trójczęściowa) pozostawała obiektem w miarę oryginalnym. 
Prorok wspomina o otworze w murze, który stanowił swoistą kryjówkę dla 
uprawiających idolatrię (w. 7b). Obiekt ten naruszał strukturę sakralną całego 
kompleksu i stał się miejscem zebrań. Dla Izraela taką przestrzenią stanowi-
ły dziedzińce przeznaczone dla kapłanów, Izraela oraz kobiet. Taki porządek 
został całkowicie zakłócony, a lud był zainteresowany miejscami ukrytymi, 
które w żaden sposób nie korespondowały z tradycją Mojżesza oraz Dawida/
Salomona. Powstawały zatem wyspy kultu pogańskiego, które zanieczyszcza-
ły cały kompleks świątynny. Wspaniałość panowania Jahwe w sanktuarium 
została zamieniona na nędzny „otwór w murze”, który stał się świadectwem 
poziomu duchowego mieszkańców Jerozolimy. Kwalifikowanym świadkiem 
tej transformacji był Ezechiel: i zobaczyłem (w. 7b). To krótkie sformułowanie 
zaznacza, że prorok był bardzo rzetelnym obserwatorem, zapisując w pamięci 
wszystkie oglądane szczegóły, tak aby w sumie otrzymać ogląd całości i pogląd 

127  Orędzie Ezechiela, opisujące odstępstwo mieszkańców Jerozolimy, miało wywołać re-
akcje sprzeciwu wśród zesłańców, a zarazem tęsknotę za prawdziwym kultem i odnowionymi 
więzami z Jahwe, por. F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, s. 143.

128  Bóg postępuje „pedagogicznie” i wprowadza proroka w coraz to mroczniejsze zakamarki 
występnego życia ludu, zatem niezwykle ciężkie przewinienie opisane wcześniej (w. 12) nie było 
jedynym występkiem, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 100.

129  Owi występni Izraelici stanowili zasadniczy trzon ludu, który pozostał w Jerozolimie 
i stał się przedmiotem oglądu ze strony Ezechiela, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 257.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,7-13)	 149

na duchowy stan kompleksu świątynnego. To poznanie będzie miało dla niego 
niezwykle istotne znaczenie podczas głoszenia orędzia Izraelowi (zesłańcom) 
oraz w kolejnych doświadczeniach duchowych (Ez 37,1-14; 40–48).

Będąc w duchowej podróży, prorok został przynaglony do wykonania 
czynności, która ingerowała w strukturę obiektu: przebij, proszę, mur, i prze-
biłem mur (w. 8). Na słowo Jahwe nastąpiła reakcja proroka. W obliczu całko-
witej dysharmonii środowiska świątynnego pojawiła się sekwencja wydarzeń 
tworzących harmonię w relacji Bóg – człowiek. Tę harmonię tworzył właśnie 
związek Jahwe z Ezechielem. Prorok pozostaje równocześnie poza struktura-
mi tworzonymi przez bałwochwalców, którzy sporządzili dla siebie „otwór” 
kultyczny zaopatrzony w jedno wejście (w. 8d). To wejście, czyli swoista droga, 
było czymś ukrytym, dostępnym jedynie dla wtajemniczonych, tych, którzy 
odstąpili od Jahwe. Stworzyli sobie alternatywną drogę, sposób na życie, na 
miarę swych oczekiwań. Oznaczało to jednak, że zamienili wolność, jaką da-
wała służba Jahwe, na niewolę, do jakiej się doprowadzili, poddając się siłom 
„zazdrości” obrazowanym bożkiem zazdrości. Ta redukcja egzystencji ujawnia 
zatrważający stan duchowy Izraela i miarę nieprawości, do jakich był zdolny 
człowiek pozostający poza działaniem Jahwe i Jego wysłanników.

Duchowe „przebicie” muru przez proroka oznaczało pełny ogląd ukrytej 
praktyki ludu zbuntowanego. Wbrew ich oczekiwaniom, nic nie mogło pozo-
stać ukrytego, lecz wszystko musiało być ujawnione, zgodnie z wiedzą, jaką 
dysponował prorok wspomagany przez Jahwe. To doświadczenie prorockie 
stało się daleką zapowiedzią Chrystusa, który mówił do swoich uczniów: Więc 
się ich nie bójcie! Nie ma bowiem nic zakrytego, co by nie miało być wyjawione, 
ani nic tajemnego, o czym by się nie miano dowiedzieć. Co mówię wam w ciem-
ności, powtarzajcie na świetle, a co słyszycie na ucho, rozgłaszajcie na dachach! 
(Mt 10,26-27). Sytuacja człowieka z epoki Ezechiela i Chrystusa się nie zmie-
nia. Człowiek nieustannie dąży do ukrycia swych zamiarów oraz do realizacji 
pragnień swego serca, często ulęgając pokusie chodzenia za złem. W kontek-
ście Jezusa chodzi o wpływ środowiska na uczniów powołanych do głoszenia 
Ewangelii. Tendencja do tworzenia sfer tajemnych to próba sprzeciwu wobec 
otwartego działania Boga i narzucenia środowisku praw, które zniewalają. 
Niewolnicy mogą rozsiewać tylko niewolę, jeżeli wcześniej nie będą uwolnieni 
siłą wyższą; owo prawo zniewolenia odnosi się zwłaszcza do wymiaru życia 
duchowego. Prorok „przebijający” mur stał się mężem Bożym demaskującym 
obrzydliwości grzesznego ludu, ujawniającym faktyczny stan duchowy Izraela: 
Wejdź i spójrz na obrzydliwości złe, które oni czynią tu (w. 9bc). Zadaniem pro-
roka było ustalenie sposobu życia mieszkańców miasta, którego rytm duchowy 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



150	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

przestał być wyznaczany kultem Jahwe, został natomiast sprowadzony do po-
ziomu oddawania się czynom zła (tA[rh), czyli całkowitego sprzeniewierze-
nia się dobru tkwiącemu w stworzeniu od początku (Rdz 1). Obszar świątynny 
stał się rdzeniem zła dla całego Izraela, z niego się on rozchodził i sprawiał, że 
cała ziemia została skalana i wydana w ręce obcych.

Prorok nie pozostawia wątpliwości, że profanacja świątyni miała charak-
ter całkowity, bowiem wszelkie wizerunki, bożki domu Izraela wypełniające 
mur miejsca ukrytego, zostały przez niego dostrzeżone (w. 10). Jawił się mu 
zatem obraz miejsc najbardziej splugawionych, które tworzyły sferę „bezpie-
czeństwa” mieszkańców, a faktycznie sferę całkowitego opuszczenia przez po-
zytywne moce twórcze i zbawcze, a te pochodziły jedynie od Jahwe.

Tworzenie konkurencyjnych budowli w stosunku do darów Boga leża-
ło w naturze upadłego człowieka od początku, czego przejawem była próba 
stworzenia wieży Babel (Rdz 11,1-9), zakończona całkowitą klęską budowni-
czych. Najbardziej dobitnie kwestia ta pojawiła się w nauczaniu Jezusa, który 
kończąc Kazanie na Górze, stwierdza: Każdego zaś, kto tych słów moich słu-
cha, a nie wypełnia ich, można porównać z człowiekiem nierozsądnym, któ-
ry dom swój zbudował na piasku. Spadł deszcz, wezbrały potoki, zerwały się 
wichry i rzuciły się na ten dom. I runął, a upadek jego był wielki (Mt 7,26-27). 
Właśnie „wielkiego upadku” doświadczył Izrael w okresie Ezechiela. Przyszłe 
pokolenia nie miały się jednak ustrzec przed błędami. Prorok tymczasem był 
mężem, któremu przyszło doświadczyć doskonałości i harmonii środowiska 
chwały Jahwe. To doświadczenie przybliżało go do tych wszystkich, którzy 
stali się bliscy Bogu. Z tego też powodu spojrzenie proroka sięga znacznie da-
lej niż historyczny horyzont dziejów Izraela; można śmiało stwierdzić, że stał 
się orędownikiem działania Bożego, które swoją pełnię w świecie osiągnęło 
w Jezusie Chrystusie.

W przeprowadzonym przez Ezechiela oglądzie nie był jednak najważniej-
szy wygląd tajemnego pomieszczenia, lecz przebywające w nim osoby oraz 
czynności, które wykonywały. Ezechiel wspomina o siedemdziesięciu mężach, 
starszych domu Izraela (w. 11), o swoistym quorum mającym niewątpliwie 
wielki wpływ na całą społeczność mieszkańców Jerozolimy. Liczba siedem-
dziesiąt miała znaczenie symboliczne, bowiem siedemdziesięciu potomków 
Jakuba stało się potężnym ludem w Egipcie (Pwt 10,22), który był reprezen-
towany przez siedemdziesięciu starszych Izraela (Wj 24,1.9). Ezechiel nie miał 
listy obecności starszych, a jednak stwierdził, że było ich siedemdziesięciu, 
a zatem przywołał starą tradycję, która z tą liczbą kojarzyła cały naród oraz 
jego najważniejszych przedstawicieli. W ten sposób został ujawniony proces 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,7-13)	 151

tworzenia się jakby nowego Izraela, który stawał się karykaturą ludu kształ-
towanego przez Jahwe na pustyni. Mieszkańcy Jerozolimy byli zatem nieuda-
nymi naśladowcami dawnych praktyk i pozostawali poza działaniem ducha 
Jahwe, a tym samym poza prawdą i poza mocą życia.

Zgromadzenie bałwochwalców nie było przypadkowym zejściem się osób, 
lecz świadomym przedsięwzięciem, w którym uczestniczyły znane posta-
ci. Prorok wspomina o jednej z nich; prawdopodobnie znał również innych, 
nie wymienia jednak ich imion, nie miało to bowiem żadnego znaczenia dla 
sprawy. Każdy z obecnych angażował się w akcję obserwowaną przez proroka 
(a mąż [każdy] kadzielnicę swoją [miał] w ręku swoim, a woń dymu kadzidła 
unosi się); był to wysiłek, który oddalał jego uczestników od prawdy i zbawie-
nia. Ezechiel zatem zauważa, iż mieszkańcy Jerozolimy nie pozostawali bierni, 
podejmowali różne czynności, były one jednak pozbawione jakiejkolwiek war-
tości, a nawet przyczyniały się do sprowadzenia jeszcze większych nieszczęść 
na lud. Być może wspomniany w w. 11 Jaazaniasz, syn Safana, odgrywał szcze-
gólną rolę w zgromadzeniu, stając się ich moderatorem, biegłym w praktykach 
bałwochwalczych. Musiał być osobą wpływową, umiejącą manipulować całą 
społecznością. W kontekście wizji staje się antytypem proroka Jahwe, czy-
li Ezechiela. Jaazaniasz był otoczony zgromadzeniem (starsi domu) Izraela, 
które było przez niego zwodzone, natomiast w Babilonii Ezechiel był otoczo-
ny zesłańcami (starsi Judy), którzy mieli okazję poznać prawdę. Izrael został 
zatem podzielony. Los każdego był zależny od tego, komu dawano posłuch. 
Zesłańcy byli w uprzywilejowanej sytuacji, to pośród nich bowiem przebywał 
Ezechiel. Prorok nie przemawiał już do mieszkańców Jerozolimy; nie oznacza 
to, że oni zostali pozostawieni samemu sobie. Do końca przemawiał do nich 
inny prorok, a mianowicie Jeremiasz, który jednak nie znalazł posłuchu wśród 
bałwochwalców.

Podczas oglądu terenu świątynnego prorok poznał, że starsi Izraela stali 
się nieprzejednanymi apostatami. Nie tylko uczestniczyli w tajnych zgroma-
dzeniach, lecz również we własnych komnatach każdy z nich miał wizerunek 
bożka (w. 12). Zwodziciele mieli przekonanie o swej bezkarności, bowiem 
w ciemnościach ukrywali swe niecne praktyki łudząc się, że tego Jahwe nie 
widzi. Było to traktowanie Pana wyłącznie na poziomie naturalnym, a co naj-
wyżej zrównywano Jahwe z bożkami, odzierając Go z całego przysługującego 
Mu majestatu. Byli przekonani nawet o sile, jaką posiadali, żywiąc iluzoryczne 
przekonanie: Jahwe nie widzi nas. Opuścił Jahwe ziemię (w. 12d). Czuli się pa-
nami miasta i ziemi oraz uprawnionymi do wykonywania, nawet w świątyni, 
tego, co im się żywnie podobało. Starsi Izraela w obliczu zachodzących zmian 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



152	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

w ówczesnym świecie usiłowali być ludźmi nowoczesnymi, otwartymi na we-
zwania czasów, stąd zdystansowali się od tradycji przodków. Było to tym bar-
dziej naganne, że prawdopodobnie dorastali w świetle reformy religijnej króla 
Jozjasza. Ich „nowoczesność” okazała się jednak zgubą dla narodu. Nowocze-
snym człowiekiem okazał się natomiast Ezechiel, który potrafił właściwie oce-
nić sytuację Izraela i wskazać na drogę wyjścia z kryzysu, do jakiego doprowa-
dzili nieodpowiedzialni ludzie. Jego zadaniem było nie tylko dokonanie oceny 
aktualnej sytuacji ludu, lecz spojrzenie na przyszłość, która miała okazać się 
decydującym czasem nie tylko dla Izraela, lecz dla całej ludzkości, skoro z tego 
ludu miał wyjść Zbawiciel świata.

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 8,14-18)

Fragment Ez 8,14-18 jest jednostką bardziej złożoną od wcześniej analizo-
wanych perykop. Zawiera wzmianki o dwóch innych praktykach bałwochwal-
czych (ww. 14-17) oraz konkluzję w formie zapowiedzi interwencji Jahwe (w. 
18). Jednostka wyróżnia się od kontekstu elementami formalnymi. Na począt-
ku w. 14 jest powtórzone wyrażenie z w. 7 (i zaprowadził mnie), a kończy się 
formułą konkludującą cały fragment Ez 8,3d-18, po której pojawia się wpro-
wadzenie do nowej perykopy (Ez 9,1). O złożonym charakterze tego fragmen-
tu świadczy również wprowadzenie do w. 16, w którym ponownie pojawia się 
formuła: i zaprowadził mnie.

Prowadzenie proroka zainicjowane przybyciem do Jerozolimy … do wejścia 
bramy wewnętrznej skierowanej na północ (w. 3) było realizowane od peryferii 
do centrum sanktuarium. W. 14 informuje, że Ezechiel znalazł się u wejścia 
bramy domu Jahwe, czyli w najważniejszej strefie świątyni. Również to miejsce 
było zanieczyszczone, tym razem kultem Tammuza (w. 14). Następnie prorok 
był prowadzony do jeszcze bardziej centralnego miejsca: na dziedziniec domu 
Jahwe, wewnętrzny do wejścia świątyni Jahwe (w. 16). Tu, w miejsce kultu jedy-
nego Pana Izraela, oddawano cześć słońcu.

Tekst Ez 8,14-18 można podzielić na następujące części:
w. 14a	 Prorok prowadzony po miejscu wizji
w. 14b	 Topografia pobytu proroka
w. 14c	 Kobiety i kult Tammuza
w. 15a	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 15b	 Prorok przynaglony do wytężenia swej uwagi

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 8,14-18)	 153

w. 15c	 Zapowiedź kolejnego oglądu proroka
w. 16a	 Prorok prowadzony po miejscu wizji
w. 16b	 Topografia pobytu proroka
w. 16c	 Zgromadzenie dwudziestu pięciu mężów
w. 16d	 Znieważenie świątyni Jahwe
w. 16e	 Praktyki bałwochwalcze
w. 17a	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 17b	 Prorok przynaglony do wytężenia swej uwagi
w. 17c	 Pytanie retoryczne o czynach domu Judy
w. 17d	 Przejawy i skutki czynów domu Judy
w. 17e	 Znak zbytniej pewności siebie domu Judy
w. 18a	 Zapowiedź reakcji Jahwe na czyny domu Judy
w. 18b	 Zapowiedź braku litości
w. 18c	 Bezskuteczność wołania domu Judy do Jahwe

Schemat relacji obecny w poprzednich perykopach (Ez 8,3b-6; 8,7-13) jest 
powtórzony również w tekście (ww. 14-18). Prorok otrzymał wizję całościową 
świątyni, nie wspomina jednak o uprawianiu tu kultu Jahwe; w to miejsce po-
jawiały się różnorodne praktyki pogańskie, które zawładnęły sercami miesz-
kańców Jerozolimy. Wymienione zostały kobiety (w. 14) oraz liczni mężowie 
(w. 16). Nie chodziło w tym wypadku o zwierzchników ludu, lecz o prostych 
mieszkańców, którzy również bezkarnie oddawali się idolatrii.

Jerozolima utraciła zmysł wiary i naturalne dążenie do utrwalania więzów 
z Jahwe. A właśnie taka natura narodu stała u podstaw jego historii. Świątynia 
została znieważona, czego znakiem była postawa dwudziestu pięciu mężów (w. 
16). Dla owych ludzi centrum świętości nie znajdowało się już w sanktuarium, 
lecz daleko na wschodzie, gdzie wschodziło słońce. Ta zmiana optyki oznacza-
ła wyzucie się domu Judy z wszelkiej lojalności względem Jahwe, manifestowa-
nej znakiem pewności siebie (w. 17e).

Kilkustopniowe wprowadzenie proroka w środowisko sprofanowanej świą-
tyni miało za cel usunięcie z serca Ezechiela wszelkich pozytywnych konotacji 
z Jerozolimą i sanktuarium. To miejsce stało się obce dla kultu Jahwe. Prorok 
w żaden sposób nie mógł stać się rzecznikiem spraw ludu historycznej Jerozo-
limy. Nie było jakichkolwiek podstaw, by przyjść na ratunek ludziom, którzy 
w tak ewidentny sposób pogardzili darami otrzymanymi od Jahwe.

Gwałt i prowokacje, jakich dopuścił się dom Judy, otrzymają stosowną od-
powiedź. Usiłowano wzbudzić gniew Jahwe (w. 17), lecz doczekano się zde-
cydowanej reakcji: I także Ja postąpię w gniewie (w. 18a). Tym samym miesz-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



154	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

kańcy wykluczyli się ze sfery oddziaływania łaskawości Jahwe; jeszcze raz 
zostały im zapowiedziane bardzo surowe wyroki: i nie zmiłuje się oko Moje, 
i nie oszczędzę (w. 18b). Komunikacja między Panem a ludem została przerwa-
na: i zawołają do uszu Moich głosem wielkim, a nie usłyszę ich (w. 18c). Był to 
najtragiczniejszy skutek apostazji Izraela. Odtąd Jahwe komunikował się wy-
łącznie z Ezechielem, a poprzez niego z zesłańcami w Babilonii.

Komentarz egzegetyczny (Ez 8,14-18)

Ez 8,14

 hnApCh;-la, rv<a] hwëhy>-tyBe r[;v; xt;P,-la, ytiao abeYw:
`zWMT;h;-ta, tAKb;m. tAbv.yO* ~yviNh; ~v-hNEhiw>

I zaprowadził mnie do wejścia bramy domu Jahwe, która (była) 
na północy, a oto tam kobiety siedzą opłakując Tammuza.

Prorok oprowadzany był po dalszych częściach świętego obiektu. Sanktu-
arium zostało nazwane domem Jahwe (hwëhy>-tyBe). Nazwa ta odbiega od poprzed-
nich określeń, których treść została obciążona motywami pogańskimi130. Stró-
żem domu Jahwe miał być dom Izraela, nastąpiło jednak załamanie tego związku 
i dom Jahwe został wydany na pastwę praktyk bałwochwalczych131.

Brama na północy była wspomniana już w w. 3, następuje zatem kolejny 
etap prezentacji terenów świątynnych132. Tym razem mowa jest o siedzących 
tam kobietach (tAbv.yO* ~yviNh; ~v-hNEhiw>). W tradycyjnym kulcie świątynnym 
nie spełniały one żadnej funkcji; dla kobiet przeznaczony był odległy dziedzi-
niec kobiet. W opisie Ezechiela również są oddzielone od mężczyzn, uczest-
niczą jednak w obrzędzie opłakiwania Tammuza (zWMT;h; tAKb;m.)133. Po raz 

130  Prorok wykazuje, jak różne zwyczaje pogańskie rozprzestrzeniały się w sferze świątyn-
nej, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 144.

131  W stosunku do w. 12 nie ma tu już wzmianki o skrytym i ciemnym pomieszczeniu 
uprawiania kultu, w w. 14 jest mowa bowiem o przestrzeni ogólnie znanej i pełnej światła, por. 
H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 257.

132  Brama wewnętrzna, prowadząca do dziedzińca wewnętrznego, nie była już dostępna dla 
kobiet, ponieważ stanowiła sferę przebywania kapłanów (por. Ez 40–43), por. W. Zimmerli, 
Ezekiel 1, s. 242.

133  Zastosowana przez Ezechiela formuła bardziej akcentuje akt opłakiwania, niż opis bó-
stwa jako takiego, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 295.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,14-18)	 155

pierwszy pojawia się w wizji Ezechiela imię czczonego bóstwa134. Nie był on 
nazbyt popularny w środowisku kananejskim (pod tym imieniem), korzenie 
jego kultu sięgają bowiem Mezopotamii135. Bóstwa Międzyrzecza zależne były 
od różnych przejawów życia, lecz szczególnie ważne były te związane z siła-
mi rozrodczymi. Tammuz (sumeryjski Dumu-zi)136 miał za małżonkę Isztar 
(sumeryjska Inana), ich zaślubiny obchodzono wiosną, kiedy rozpoczynał się 
nowy cykl wegetacji137. Tammuz był bóstwem cierpiącym i corocznie umierał, 
natomiast Isztar schodziła do świata zmarłych, by go uwolnić138. To Isztar była 
uosobieniem siły stwórczej, natomiast Tammuz był jedynie jej narzędziem. 
Doroczne lamentacje nad Tammuzem przypadały na dzień 18. miesiąca Tam-
muz (czerwiec/lipiec)139. Pewne elementy tego rytu musiały przejąć kobiety 
jerozolimskie140, które – podobnie jak starsi Izraela – utraciły wiarę w zbawczą 
obecność Jahwe i oddały się praktykom pogańskim z tą ufnością, że podobnie 
jak umierający Tammuz powracał do życia, również zostaną ożywione nadzie-
je na pomyślną przyszłość dla Izraela żyjącego bez Jahwe141.

Ez 8,15

 tAldoG> tAb[eAT ha,r>Ti bWvT dA[ ~da-!b, tyairh] yl;ae rm,aYOw:
`hL,aeme

134  Było to bóstwo wegetacji, znane w środowisku pasterskim, którego kult przeniknął do 
Izraela w VIII w. przed Chr., por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 100.

135  Według listy królów w Sumerze Dumu-zu (Tammuz), był królem-pasterzem w okresie 
poprzedzającym potop, który panował w Bad-tibira przez 36 000 lat, natomiast na liście wład-
ców Uruk (po potopie) władca o tym imieniu miał panować 100 lat, por. D.I. Block, The Book 
of Ezekiel, t. I, s. 295.

136  W środowisku akadyjskim znane było bóstwo Du’zu (sum. właściwy syn).
137  W kalendarzu mezopotamskim pojawiła się nazwa miesiąca Tammuz (czwarty miesiąc), 

nawiązująca do imienia tego bóstwa, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 100.
138  Isztar uosabiała nieprzerwany cykl pór roku: wyłaniania się z ziemi życia, rozkwitu 

życia, jego słabnięcia, obumierania, a następnie ponownego odradzania się na wiosnę, por. 
E.O. James, Starożytni bogowie, Warszawa 1970, s. 74.

139  Był to czwarty miesiąc, natomiast Ezechiel wspomina o szóstym miesiącu (w. 1), por. 
M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 201.

140  W Izraelu kobiety miały pewien udział w kulcie w sanktuarium (por. 1 Sm 2,22), zda-
rzało się jednak, że uczestniczyły w praktykach bałwochwalczych (2 Krl 23,7), przyczyniając się 
również do apostazji Izraela, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 257.

141  Izrael zamienił kult Jahwe, który ożywiał naród, na kult śmierci, przejawiający się w bez-
silnym lamencie, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 296.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



156	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

I powiedział do mnie: Czy widziałeś, synu człowieczy? Jeszcze 
obrócisz się, zobaczysz obrzydliwości większe od tych.

W. 15 stanowi powtórkę w. 13, nadając wypowiedzi swoisty rytm, który 
wyznacza kolejne etapy świątynnej inspekcji Ezechiela142, jaką mu umożliwił 
Jahwe. Zgodnie z zapowiedzią, kolejne obrazy przedstawiają coraz większe 
obrzydliwości143. Zakres nieprawości, jakich dopuszczał się Izrael, był nie-
zwykle szeroki144, do tego stopnia, iż nie można go było przedstawić w jed-
nej reprezentatywnej scenie145. Izrael w coraz większym stopniu podążał ku 
śmierci146.

Ez 8,16

 hwhy> lk;yhe xt;p,-hNEhiw> tymiynIP.h; hwhy>-tyBe rc:x]-la, ytiao abeYw:
 ~h,yrExoa] vyai hVmix]w: ~yrIf.[,K. x:Bez>Mih; !ybeW ~lWah !yBe

`vm,Vl; hmd>qE ~t,ywIx]T;v.mi hMhew> hmd>qe ~h,ynEp.W hwhy> lk;yhe-la,

I  zaprowadził mnie na dziedziniec domu Jahwe, wewnętrzny, 
a oto wejście świątyni Jahwe, pomiędzy przedsionkiem a ołta-
rzem (było) około dwudziestu pięciu mężów, plecami swymi 
(zwróceni byli) do świątyni Jahwe, a oblicza ich (były zwrócone) 
na wschód, a oni kłaniali się na wschód ku słońcu.

Ezechiel został poprowadzony do centralnej części sanktuarium147 – na dzie-
dziniec (rc:x]-la,)148. Świątynia została tu ponownie nazwana hwhy>-tyBe (domem 

142  Postępowanie narodu było tym bardziej haniebne, dokonywało się bowiem w świętym 
obrębie sanktuarium, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 201.

143  Ezechiel wskazuje, że opisane wyżej pogańskie praktyki nie wyczerpywały listy wykro-
czeń Izraela, które wprost uwłaczały czci i godności Jahwe, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, 
s. 100.

144  Trudno z tekstu Ezechiela ustalić, czy kult Tammuza zastąpił kult Jahwe, względnie czy 
nastąpił synkretyzm religijny, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 258.

145  Prorok prezentuje różne aspekty apostazji Izraela, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 243.
146  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 296.
147  Ww. 16-17 ukazują trzy rodzaje prowokacyjnych czynności: odwrócenie się od świątyni 

i skłony wykonywane ku wschodowi, napełnianie kraju przemocą oraz podnoszenie gałązki do 
nosa, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 298.

148  Na tym miejscu kapłani zanosili błagania do Jahwe (Jl 2,17), zaznaczając szczególnie 
sakralny charakter dziedzińca, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 201.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,14-18)	 157

Jahwe; por. w. 14). W samym centrum obrębu świętego znajdowała się budowla, 
która składała się z trzech części: ulam, hekal149 i debir (przedsionek, święte i świę-
te świętych). Z dziedzińca widać było jedynie pierwszą część: ulam (przedsio-
nek), przez który przechodzili kapłani do wnętrza budowli (Izrael koncepcję ar-
chitektoniczną świątyni zapożyczył od ludów sąsiednich, zwłaszcza Fenicjan)150. 
Przed wejściem, na dziedzińcu, znajdował się natomiast ołtarz ofiar całopalnych, 
który prawdopodobnie stał na skale (aktualnie owa skała okryta jest złotą kopułą 
meczetu)151. Było to miejsce traktowane ze szczególną troską. Jako dostępne dla 
wzroku wszystkich Izraelitów było nie tylko przestrzenią ofiarniczą, lecz również 
swoistą przestrzenią spotkania Jahwe z całym Izraelem, a nie tylko z kapłana-
mi152. Wyróżnienie przez Ezechiela tego miejsca oznacza równocześnie sięgnięcie 
do nadrzędnej idei kultu świątynnego, stanowiącej centrum życia religijnego na-
rodu wybranego153.

Na dziedzińcu, między ulam a ołtarzem154, znajdowało się dwudziestu pię-
ciu mężów. Nie ma wzmianki, czy byli to kapłani, czy lewici zajęci czynnościa-
mi kultycznymi. Ich liczba (25) nie jest uzasadniona koniecznością jakiegoś 
quorum; być może była to grupa ustanowiona przez przywódców ludu, o któ-
rej mowa jest w tekście Ez 11,1155. Zebrani na dziedzińcu mężowie zwróceni 
byli plecami do świątyni (hekal) Jahwe, a zatem do miejsca świętego i święte-
go świętych. Taka postawa symbolizuje zupełne odwrócenie się od Jahwe156, 
którego zaczęto lekceważyć, posuwając się nawet do zuchwałości „pokazania” 
Mu pleców (~h,yrExoa]); nadto mężowie ci czuli się zupełnie bezkarni w swym 
postępowaniu157.

149  Termin lk;yhe (hekal) pochodzi z sumeryjskiego określenia e-gal, por. W. Zimmerli, Eze-
kiel 1, s. 243.

150  Por. A.S. Jasiński, Jerozolima. Promień miłości Jahwe, s. 26–33.
151  Faktycznie jest to sanktuarium poświęcone nocnej podróży Mahometa do nieba, tzw. 

Kopuła Skały (Qubbet as-Sachra), por. D. Baldi, W ojczyźnie Chrystusa, Kraków 1982, s. 97.
152  Na teren ten mogli wkraczać oprócz kapłanów również królowie (2 Krl 11,3.14), por. 

J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 101.
153  Tu odbywały się szczególnie ważne modlitwy, odprawiane w święta religijne Izraela, por. 

K.-F. Pohlmann, Der Prophet, s. 141.
154  Był to teren ściśle zarezerwowany dla kapłanów, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 243.
155  Mogli to być zarówno kapłani, jak i inni znakomici przedstawiciele społeczności jerozo-

limskiej, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 101.
156  Zewnętrzne gesty były znakiem wewnętrznej dyspozycji, por. H.D. Hummel, Ezekiel 

1–12, s. 260.
157  Był to gest pełen prowokacji, oznaczał bowiem pogardę względem Jahwe i Jego godności.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



158	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Przebywający na dziedzińcu uprawiali jednak pewne formy kultu. Ezechiel 
zaznacza, że ich oblicza zwrócone były na wschód, czyli dokładnie w kierunku 
odwrotnym do tradycyjnych praktyk Izraela158. Przedsionek świątyni usytu-
owany był bowiem od strony wschodniej, dlatego zgromadzeni na dziedzińcu 
zawsze zwracali się w stronę zachodnią.

Dwudziestu pięciu mężów159 oddawało się praktyce skłonów (~t,ywIx]T;v.mi)160 
w stronę słońca. W rzeczywistości oznaczało to nie tylko odmówienie czci 
Jahwe, lecz równocześnie poddanie narodu pod władzę słonecznego bóstwa, 
a więc zniewolenie całego ludu, który podjął bałwochwalcze praktyki161. Deu-
tero-Izajasz podejmuje również ten motyw: Włożę go w rękę twych oprawców, 
którzy mówili do ciebie: Nachyl się, żebyśmy przeszli! I czyniłaś z twego grzbietu 
jakby podłogę i jakby drogę dla przechodzących (Iz 51,23). Skłony Izraela w stro-
nę słońca oznaczały faktycznie wydanie się na zachcianki wrogów, którzy byli 
gotowi traktować naród wybrany jako uległych niewolników162.

Wspomniany kult słoneczny znany był w środowisku semickim, którego 
echa pojawiają się również w wypowiedziach starotestamentalnych163. Na nie-
bezpieczeństwa kultu ciał niebieskich wskazywał już Mojżesz: Gdy podniesiesz 
oczy ku niebu i ujrzysz słońce, księżyc i gwiazdy, i wszystkie zastępy niebios, obyś 
nie pozwolił się zwieść, nie oddawał im pokłonu i nie służył, bo Pan, Bóg twój, 
przydzielił je wszystkim narodom pod niebem (Pwt 45,19). Formy tego kultu 
wprowadził król Manasses (2 Krl 21,5), który tym samym zniweczył wielki wy-
siłek reformatorski swego ojca, Ezechiasza.

158  Wykonywane gesty mogły świadczyć o oddawaniu czci bóstwom solarnym (zwłaszcza 
popularnym w Egipcie), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 244.

159  Ezechiel dosłownie pisze o około 25 mężach; „25” to ulubiona liczba proroka, zwłaszcza 
w opisie nowej świątyni i nowego podziału kraju (Ez 40–48), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, 
s. 202.

160  Czasownik hxv oznacza: czołgać się, płaszczyć się i pochodzi z rdzenia hwx (leżeć twarzą 
przed ważną osobą), por. WSBP I, s. 281; WSHP II, s. 542.

161  Kult solarny był szczególnie zakazany w Izraelu, por. Pwt 4,19; 17,2-5.
162  Nadużycia w kulcie pragnął usunąć król Jozjasz, jednak jego reforma została zniweczona 

przez następców (zwłaszcza Jojakima i Sedecjasza), por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 101.
163  Ezechiel wykazuje, że nie można w żaden sposób włączyć praktyk pogańskich do kultu 

Jahwe, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 145.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,14-18)	 159

Ez 8,17

 tAf[]me hdWhy> tybel. lqenh] ~da-!b, tyairh] yl;ae rm,aYOw:
 WbvuYw: smx #r<ah-ta, Wal.m-yKi hpo-Wf[ rv<a] tAb[eATh;-ta,

`~Pa;-la, hrAmZ>h;-ta, ~yxil.vo ~Nhiw> ynIsey[ik.h;l.

I powiedział do mnie: Czy widziałeś, synu człowieczy? Czy mało 
domowi Judy czynić obrzydliwości, które czynili tu? Bowiem na-
pełnili ziemię gwałtem i zwracali się, by wzbudzić gniew Mój, 
i oto podnoszą gałąź do swego nosa.

Werset porusza szereg kwestii, które miały stać się przedmiotem reflek-
sji proroka, a poprzez niego również czytelników164. Przede wszystkim Jahwe 
każe Ezechielowi dobrze zapamiętać sobie to, co widział: Czy widziałeś, synu 
człowieczy? Odwołuje się do jego percepcji165, aby dać mu do zrozumienia, że 
przedmiot wizji nie jest czymś przelotnym i nieuchwytnym, lecz kształtuje ob-
raz Jerozolimy, którą opuścili zesłańcy. Prorok nie potrzebuje żadnej relacji 
naocznych świadków o sytuacji panującej w mieście, bowiem na skutek do-
znanej wizji sam stał się wiarygodnym świadkiem. Podkreśla to użycie formu-
ły tyairh] (czy widziałeś). Pojawiająca się tu forma perfectum, określa czynność 
dokonaną. Jej trzykrotne użycie (ww. 12.15.17) sygnalizuje proces kształtowa-
nia przez Jahwe kwalifikowanego obserwatora, jakim stał się Ezechiel. Prorok 
jest świadomy tego procesu, o czym świadczy realizacja misji, jakiej się podjął 
wśród zesłańców.

Sytuacja w Jerozolimie osiągnęła stan niezwykle krytyczny. Jahwe roz-
szerza perspektywę widzenia (przez Ezechiela) zła, jakie rozprzestrzeniło 
się w ziemi obiecanej. Nie wystarczyły bowiem obrzydliwości popełniane 
w świątyni. Temat ten obecny jest w poprzednich wersetach. Odstępcy, któ-
rzy posiadali wpływ na całą ludność, okazali się nie tylko zwodzicielami; 
w kwestii religijnej bowiem traktowali kraj jako swoją własność, terroryzując 
jej mieszkańców: smx #r<ah-ta, Wal.m-yKi (napełnili ziemię gwałtem)166. Od-
dzielając naród od Jahwe sprawili, że stał się on zupełnie bezbronny w ob-

164  Zawiera on podsumowanie tematu apostazji Izraela prezentowanej we wcześniejszych 
wersetach, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 261.

165  Prorok ma mieć na uwadze to wszystko, co zostało mu przekazane w oglądzie miasta 
(ww. 6.9.13.15), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 244.

166  Popełniane zło w świątyni zostało rozpowszechnione również na terenie całego kraju, 
por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 101.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



160	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

liczu niecnego ich postępowania167. Cały kraj został więc zanieczyszczony, 
występki religijne bezpośrednio skutkowały bowiem na stosunki społeczne 
w Izraelu. Wprawdzie prorocy ostrzegali, że taka postawa prowadzi do wzbu-
dzenia gniewu Jahwe, lecz zbuntowani mieszkańcy miasta lekceważyli sobie 
te ostrzeżenia.

Werset kończy się mało zrozumiałym gestem:
~Pa;-la, hrAmZ>h;-ta, ~yxil.vo ~Nhiw>

(i oto podnoszą gałąź do swego nosa)168. 
Wyrażał on zapewne postawę zbytniej pewności siebie169. Termin nos (noz-

drza)170 zawiera również treść symboliczną w ST. Umieszczony na nosie hak 
oznaczał panowanie lub wymuszone posłuszeństwo. Gest opisany w w. 17 
wskazuje na zuchwałość Izraelitów, którzy pobudzając do gniewu Jahwe, pod-
noszą do swych nosów gałązki171, jakby je przykładali samemu Bogu172; byli bo-
wiem przekonani, że nic złego ich za to nie spotka. Było to drażnienie podobne 
do tego, jakie czynią dzieci ze zwierzętami zamkniętymi w klatce173.

Ez 8,18

 yn:z>ab. War>qw> lmox.a, al{w> ynIy[e sAxt-al{ hmxeb. hf,[/a, ynIa]-~g:
`~tAa [m;v.a, al{w> lAdG lAq

I także Ja postąpię w gniewie, i nie zmiłuje się oko Moje, i nie 
oszczędzę, i zawołają do uszu Moich głosem wielkim, a nie usły-
szę ich.

167  Dokonywane gwałty na ziemi przypominały „epokę” Noego i zagładę ówczesnej ludzko-
ści (Rdz 6,13), por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 261.

168  Termin hrAmZ> znaczy: gałąź (krzewu winnego), obcy (Iz 17,10), por. WSHP I, s. 259.
169  W interpretacji wczesnożydowskiej tłumaczono ten gest jako doznanie niemiłego za-

pachu ludzkiego oddechu, względnie „liść” miał mieć konotację kultyczną, którego zapach był 
emanacją stwórczej mocy natury, jednak przyjmując pierwotne znaczenie terminu hrAmZ> moż-
na przyjąć, że liść/gałązka wydawał miły zapach (winorośl, palma daktylowa, granat, tamary-
szek), por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 101.

170  Termin @a;; znaczy: nos, nozdrza, gniew, por. WSHP II, s. 74.
171  Por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 299.
172  Tradycja judaistyczna formę ~pa (nos ich) zamieniała na formę ypa (nos mój) i odnosiła 

ją do Jahwe, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 202.
173  Gest opisany w w. 17 można również odnieść do kultu słońca opisanego w w. 16, ozna-

czałby wówczas przykładanie pachnącej gałązki do nosa (i ust), aby nie zanieczyszczać powie-
trza czczonemu bóstwu, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 102.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 8,14-18)	 161

Werset zawiera szereg sformułowań zaczerpniętych z poprzedniego roz-
działu (Ez 7,4.7.9)174, a zarazem stanowi wprowadzenie do fragmentu Ez 
8–9175. Postawa Jahwe została zaprezentowana językiem antropopatycznym176; 
Bóg przystąpi do działania (hf,[/a,)177: w gniewie (hmxeb.), Jego oko nie zmiłuje 
się (sAxt-al{), nie oszczędzi (lmox.a, al{w>), głos dochodzący do Jego uszu nie 
będzie wysłuchany ([m;v.a, al{w>)178. Wypowiedź nie tyle mówi o odniesieniu 
Boga do ludu, co ilustruje fakt utraty łączności Izraela z Jahwe179. Naród nie 
posiadał już żadnych predyspozycji, by tę relację odnowić. Podejmowane wy-
siłki, na które wskazuje formuła lAdG lAq (głos wielki)180, nie były wynikiem 
szczerego nawrócenia, lecz ekspresją trwogi, jaka następowała w obliczu nie-
uchronnie zbliżającej się zagłady. Jahwe nie wysłucha181 tego głosu, faktycznie 
nie był on bowiem do Niego skierowany, lecz do bóstw, które czczono nawet 
w świątyni182. Ewentualna odpowiedź Jahwe mogłaby jedynie tę grzeszną po-
stawę utrwalić183.

174  W. 18 następuje po wcześniejszej prezentacji występków Izraela, za które lud będzie 
przez Jahwe karany, stąd mowa tu o reakcji Jahwe, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 102.

175  Brak miłosierdzia ze strony Jahwe wynikał z grzesznej postawy Izraela, por. H.D. Hum-
mel, Ezekiel 1–12, s. 261.

176  Podobne wyrażenia pojawiają się w Ez 5,11; 7,4, natomiast w w. 18 występuje nowy ele-
ment, wyrażony formułą nie wysłucham, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 300.

177  Prorok podkreśla nieodwołalny charakter decyzji Jahwe, por. J. Homerski, Księga Eze-
chiela, s. 102.

178  Ta forma jest przeciwieństwem treści zawartej w imieniu Jaazaniasz (Jahwe wysłuchuje); 
w ten sposób Ezechiel podkreśla fakt, że pewność Izraela nie była czymkolwiek uzasadniona, 
Jahwe bowiem zawsze wysłuchuje lud, który może się czuć bezpiecznie w Jego obecności, por. 
H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 262.

179  W tekście aż trzykrotnie występuje zaprzeczenie al, które podkreśla brak relacji zbaw-
czych Izraela z Jahwe.

180  Motyw ten powtarza prorok w kolejnej sentencji (por. Ez 9,1).
181  Temat ten znany jest również u innych proroków (Jr 11,1; Mi 3,4; Za 7,13), por. L.C. Al-

len, Ezekiel 1–19, s. 146.
182  Uszy Jahwe niejako będą zamknięte na wszelkie wołania Izraela, por. D.I. Block, The 

Book of Ezekiel, t. I, s. 300.
183  Postawa Izraela wynikała z ostrej reakcji przywódców ludu, którzy sprzeciwiali się refor-

mie religijnej Jozjasza i po jego śmierci oddali się bałwochwalstwu, por. W. Zimmerli, Ezekiel 
1, s. 245.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



162	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,14-18)

W całym fragmencie Ez 8,1-18 termin tyBe (dom) występuje osiem 
razy (ww. 1.6.10.11.12.14.16.17) w znaczeniu: „dom proroka” w Babilonii, 
„dom Izraela”, „dom Jahwe” oraz „dom Judy”. Wszystkie te złożenia wska-
zują przede wszystkim na społeczność, zgromadzenie, które kojarzone są 
z pewnym miejscem/środowiskiem. Prorok rozpoczyna swoją relację od 
wskazania na środowisko babilońskie (jego był już dom w Babilonii; por. w. 
1), a kończy na wzmiance o „domu Judy” (w. 17) – paralelnie do „domu 
Izraela” (ww. 6.10.11.12.14). Oba określenia można traktować synonimicz-
nie – chodzi o środowisko, w którym dokonywane były obrzydliwości. Nie 
istniał zatem „lepszy” i „gorszy” Izrael, cała społeczność uległa zepsuciu. 
W opozycji do tego „domu” był „dom Jahwe”, który jednak nie został usza-
nowany przez lud buntowników: I zaprowadził mnie do wejścia bramy domu 
Jahwe, która (była) na północy, a oto tam kobiety siedzą opłakując Tammu-
za (w. 14). Stopniowy ogląd terenu świątynnego ujawnił prorokowi proces 
rozlewania się zła, które sięgało coraz bardziej centralnego miejsca sanktu-
arium. Zło pochodziło z zewnątrz i przenikało niejako od północy do ser-
ca świątyni, profanując strefę sacrum, a zarazem czyniąc z niej środowisko 
śmierci (stało się to faktem podczas najazdu Nabuchodonozora). Proces ten 
można nazwać wyzwoleniem się nurtów szerzących spustoszenie i śmierć. 
Wydawać by się mogło, że śmierć odnosi pełne zwycięstwo, zwłaszcza że 
w późniejszych partiach opisu wizji pojawia się motyw stopniowego opusz-
czania świątyni przez chwałę Jahwe. Taki proces nie był jednak sukcesem 
Izraela, który nie miał z niego pozyskiwać jakiegokolwiek profitu – i to na-
wet na krótką chwilę. Starsi Izraela działali w zupełnej ciemności (por. w. 12) 
i byli pozbawieni kontaktu z rzeczywistością. Jahwe okazywał cierpliwość, 
a następnie miał ukrócić ten zabójczy proceder. Unicestwienie grzesznych 
praktyk nie było celem ostatecznym interwencji Pana, stąd prorok opisując 
wspaniałości nowej świątyni zaznacza, że spod jej progu wypłynie ożyw-
czy potok, który strefę śmierci zamieni w żyzną ziemię (Ez 47,1-12). Zasada 
śmierci, którą na dom Izraela sprowadzili bałwochwalcy, zostanie przezwy-
ciężona, a życie odniesie pełne zwycięstwo. Ostatecznie ten proces doko-
nał się w osobie Jezusa Chrystusa. Św. Paweł rozważając skutki Jego dzieła, 
stwierdza: Gdzież jest, o śmierci, twoje zwycięstwo? Gdzież jest, o śmierci, 
twój oścień? Ościeniem zaś śmierci jest grzech, a siłą grzechu Prawo. Bogu 
niech będą dzięki za to, że dał nam odnieść zwycięstwo przez Pana naszego 
Jezusa Chrystusa (1 Kor 15,55-57).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 8,14-18)	 163

Prawo grzechu mocno zakorzeniło się w sercach mieszkańców Jerozoli-
my. Nie wystarczało im już pielęgnowanie zła we własnych domach, prze-
nieśli go do świątyni, stając się tym samym jej burzycielami. Mając za oręż 
grzech, w przyszłości mieli od tego oręża ginąć. W niczym natomiast nie mo-
gli naruszyć świętości Jahwe, Jego panowania i harmonii istnienia. Idolatria 
wyłączyła ich z kręgu pełnego życia. Ten proces dotyczył każdego; Ezechiel 
zaznacza to, gdy wspomina o kobietach opłakujących Tammuza (w. 14). Cała 
społeczność Izraela odpadła od Jahwe. Ezechiel ponownie odwołując się do 
symboliki liczb, zauważa: /…/ pomiędzy przedsionkiem a ołtarzem (było) oko-
ło dwudziestu pięciu mężów, plecami swymi (zwróceni byli) do świątyni Jah-
we, a oblicza ich (były) na wschód, a oni kłaniali się na wschód ku słońcu (w. 
16cde). Liczba dwadzieścia pięć (ulubiona przez Ezechiela; por. Ez 40–48) 
wskazuje na swoisty stan pełnego zgromadzenia bałwochwalców (jakby quo-
rum). Ludzie ci byli zmobilizowani i zmotywowani, oddając się procederowi 
kultu słonecznego. Zamienili światło Jahwe na światło słoneczne, a w zasa-
dzie na „światło” bóstwa solarnego, którego kult był znany na starożytnym 
Bliskim Wschodzie.

Dwa kierunki: północ i wschód wymieniane w Ez 8,1-18 stają się wek-
torami apostazji Izraela. Wskazują na obce prądy religijne, które nie wypły-
wały z zamysłu Jahwe, lecz były czystym wymysłem niewiarygodnych ludzi. 
Tymczasem zadaniem ludu nie było poszukiwanie nowości w obcych kręgach 
kulturowo-religijnych, lecz oddawanie czci Jahwe, który troszczył się o swoich 
wybrańców. Izrael zatem uległ pokusie poszukiwania „innej cząstki”, która wy-
dawała mu się lepsza. Taka pokusa może dotknąć wszystkich, przed nią prze-
strzega również Jezus: A Pan jej odpowiedział: «Marto, Marto, troszczysz się 
i niepokoisz o wiele, a potrzeba mało albo tylko jednego. Maria obrała najlepszą 
cząstkę, której nie będzie pozbawiona» (Łk 10,41-42). Tej lepszej cząstki pozba-
wił się Izrael. Było to wielkie ostrzeżenie dla wszystkich powołanych do bycia 
blisko Jahwe. Relacja z Panem nie może mieć żadnej konkurencji w postaci 
związków, które są jej przeciwne. Zyskując Boga, zyskuje się wszystko (Bóg mój 
i wszystko moje – św. Franciszek). Na zdrowych relacjach z Jahwe można jedy-
nie zyskać. Dotyczy to również wszelkich dóbr ziemskich: I każdy, kto dla mego 
imienia opuści dom, braci lub siostry, ojca lub matkę, dzieci lub pole, stokroć tyle 
otrzyma i życie wieczne odziedziczy (Mt 19,29). Więzy z Jahwe stwarzają nowe 
środowisko bytowania człowieka, w którym panuje pierwotna harmonia Bo-
żej obecności. W Jerozolimie okresu Ezechiela zapanował chaos, który opisał 
prorok bardzo dosadnie słowami Jahwe: Czy mało domowi Judy czynić obrzy-
dliwości, które czynili tu? Bowiem napełnili ziemię gwałtem i zwracali się, by 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



164	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

wzbudzić gniew Mój, i oto podnoszą gałąź do swego nosa (w. 17de). Izrael stał 
się ludem uprawiającym przemoc i szyderstwo. Zapomniano już, co stało się 
z wszystkimi przeciwnikami Jahwe począwszy od faraona, ludów pustyni, a na 
sąsiadach Izraela w Kanaanie skończywszy. Nikt się nie ostał, taki sam los miał 
spotkać Izrael, zgodnie z deklaracją Jahwe: I także Ja postąpię w gniewie, i nie 
zmiłuje się oko Moje, i nie oszczędzę, i zawołają do uszu Moich głosem wielkim, 
a nie usłyszę ich (w. 18).

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 9,1-2)

Tekst Ez 9,1-11 koncentruje się na tematyce zagłady mieszkańców Jero-
zolimy w kontekście sądu Bożego. W tematyce tej pojawia się również motyw 
ratunku dla wybranych. Fragment Ez 9,1-11 zawiera bezpośrednią wzmiankę 
o Jerozolimie (w. 4).

Tekst Ez 9,1-2 można podzielić na następujące części:
w. 1a	 Wielki głos Jahwe skierowany do proroka
w. 1b	 Nowa sytuacja miasta
w. 1c	 Opis wyposażenia straży miasta
w. 2a	 Przybycie sześciu mężów
w. 2b	 Informacje topograficzne
w. 2c	 Opis wyposażenia przybyłych mężów
w. 2d	 Opis stroju i wyposażenia wyjątkowej postaci
w. 2e	 Topografia przebywania mężów

Kończąc opis grzesznych praktyk mieszkańców Jerozolimy (bałwochwal-
stwo), Ezechiel zapowiadał gwałtowną odpowiedź Jahwe (gniew), brak litości 
oraz ustanie komunikacji między Jahwe a ludem (Ez 8,18). W obliczu tej de-
klaracji Pan ponownie komunikuje się z prorokiem, a wagę tego wydarzenia 
podkreśla formuła: I zawołał do moich uszu głosem wielkim (w. 1a). Te sło-
wa przekazane prorokowi stanowią początek odpowiedzi Jahwe na wszystkie 
obrzydliwości popełniane przez lud w Jerozolimie. Działanie Pana będzie sku-
teczne i doprowadzi do zakończenia nadużyć zwłaszcza w dziedzinie kultycz-
nej. W tej sytuacji Ezechiel miał być przede wszystkim słuchaczem tego, co 
mówi Jahwe, który skierował swoje słowa do „jego uszu” (w. 1a).

Struktura bezpieczeństwa miasta ulegnie zmianie. Do grona społecz-
ności mieszkańców dotrą obce postacie nazwane strażami (tADquP.). Repre-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 9,1-2)	 165

zentują one siły, których nie brano pod uwagę, a które miały zapoczątkować 
proces karania występnych. Przybyli mężowie nie byli zwiastunami pokoju, 
bowiem: (każdy) mąż (miał) swoje narzędzie zniszczenia w swym ręku (w. 
1b). W ten sposób został ukazany charakter obecności nieoczekiwanych 
przybyszy. W okresie niepokojów wojennych, a taki czas przeżywała Jero-
zolima, bacznie zwracano uwagę na obcych wkraczających do miasta. Nie 
zostali oni jednak rozpoznani i nie podjęto żadnych ruchów obronnych. Te 
kwestie zewnętrznego niebezpieczeństwa zostały w opisie Ezechiela całko-
wicie pominięte, podkreśla on bowiem fakt, że straże nie były reprezentan-
tem ziemskich wrogów Jerozolimy, lecz działaniem samego Jahwe, który 
miał pełny dostęp do swego miasta.

Przybycie uzbrojonych mężów było równocześnie procesem całkowicie 
odwrotnym do tego, który dotychczas był realizowany i gwarantował bezpie-
czeństwo Jerozolimy; rozpoczął się mianowicie proces stopniowego odcho-
dzenia chwały Jahwe (Ez 10–11). Jerozolima napełniona chwałą Boga była 
miejscem bezpieczeństwa, natomiast miasto napełnione uzbrojonymi straża-
mi było wydane na śmierć.

Prorok opisując sześciu mężów (w. 2), lokalizuje drogę ich przybywania, 
a mianowicie wskazuje na stronę bramy północnej, a zatem na rejon szczegól-
nie naznaczony praktykami bałwochwalstwa (por. Ez 8,4). Jeden spośród przy-
bywających był ubrany w lnianą (szatę), (miał) kałamarz pisarski przy swym 
boku (w. 2d). To wyróżnienie wskazuje, iż nie chodziło jedynie o zabijanie dla 
zabijania, lecz o wykonanie wyroku, w oparciu o zasady, które zostały ludowi 
przekazane przez mężów Bożych.

Przybyli ludzie dotarli do rejonu ołtarza brązowego (w. 2e) – miejsca dla 
wszystkich wówczas znanego i mającego niewątpliwie znaczenie symboliczne, 
np. odwołujące się do dziejów Izraela i jego relacji do Jahwe, ale i do później-
szego bałwochwalstwa.

Zadaniem Ezechiela było głębsze poznanie sytuacji miasta oraz aktyw-
ności Jahwe. Pan nie tylko posłał do Jerozolimy swego proroka, lecz również 
tajemniczych mężów. Ezechiel miał być obserwatorem, natomiast mężowie – 
wykonawcami Jego zlecenia. Pojawiły się zatem trzy rodzaje osób obecnych 
w tajemniczy sposób w mieście: Ezechiel – reprezentujący tradycje prorockie, 
mężowie/straże – reprezentujący potęgę działania Jahwe, oraz mąż ubrany 
w lnianą szatę – reprezentujący tradycje prawne i pisarskie posłańców Pana do 
Izraela.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



166	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Komentarz egzegetyczny (Ez 9,1-2)

Ez 9,1

 yliK. vyaiw> ry[ih tADquP. Wbr>q rmoale lAdG lAq yn:z>ab. arq.YIw:
`Ad*yB. Atxev.m;

I zawołał do moich uszu głosem wielkim, mówiąc: Zbliżyły się 
straże miasta i (każdy) mąż (miał) swoje narzędzie zniszczenia 
w swym ręku.

Motyw głosu wielkiego (lAdG lAq)184 stanowi powtórkę z poprzedniego 
wersetu, lecz odnosi się już do innej sceny185. Podczas gdy w Ez 8,18 ów 
„głos” pochodził od mieszkańców Jerozolimy, którzy w rozpaczy wołali do 
Boga, to w Ez 9,1 głos wielki (donośny) skierowany jest przez Boga do uszu 
proroka186. Adresatem jednak jest nie tylko Ezechiel, wzmianka o tym, że 
głos był wielki, ujawnia bowiem zarówno jego definitywny charakter, jak 
i szeroki zakres oddziaływania obejmujący wszystkich, którzy stanowią 
przedmiot zainteresowania Jahwe. Jego głos jest skuteczny w przeciwień-
stwie do głosu ludu, który utracił wiarę (wołał równie bezskutecznie do 
bożków).

Motyw audycji w wizji jest bardzo ważny, zasłyszane słowo ma bowiem 
być przyjęte sercem proroka zgodnie z zasadą podaną już w Ez 3,10: Synu 
człowieczy, wszystkie słowa Moje, które będę mówił do ciebie, przyjmij do ser-
ca swego i uszami swymi słuchaj. W kontekście obydwu wypowiedzi (Ez 8,18; 
9,1) uszy stanowią jakby filtr percepcji wołania. Te wołania, które naznaczone 
są duchem idolatrii, nie mogą być przyjęte, natomiast pouczenie pochodzące 
z zamysłu Jahwe winno być przyswojone bez żadnych oporów. Niestety, Izrael 
jako naród utracił zdolność słuchania (posłuszeństwa) w wierze. Jedynie Eze-
chiel posiadał dyspozycję do przyjęcia głosu Jahwe.

184  Temat głosu Boga podejmuje prorok ponownie w tekście Ez 10,5, w którym głos skrzydeł 
cherubów został przyrównany właśnie do głosu Boga.

185  Już na początku prorok zaznacza, że jego wizja stanowi proklamację sądu Bożego, por. 
W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 247.

186  Wołania skierowane do „uszu” Jahwe nie zostały wysłuchane (Ez 8,18); inaczej ma się 
stać w kontekście wołania Jahwe do proroka, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 205.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 9,1-2)	 167

Prorok został poinformowany o przybyciu187 straży (tADquP.) miasta188. 
Zastosowane w tekście określenie wywodzi się od czasownika dqp i znaczy: 
komisja, stanowisko, urząd, straż, warta189. Trudno nam dokładnie określić, 
o jakich strażnikach wspomina prorok190. Mieli oni jednak spełnić konkretną 
misję191, o charakterze której na razie wiadomo jedynie tyle, że do jej realiza-
cji przydatne im były narzędzia zniszczenia (Atxev.m;192 yliK.)193, które każdy ze 
strażników dzierżył w swoim ręku194. Nastąpi zatem radykalne karanie miasta 
na wzór wydarzeń, jakie miały miejsce w przeszłości195.

Ez 9,2

 hn<p.m rv<a] !Ayl.[,h r[;v;-%r<D<mi ~yaiB ~yvina] hVvi hNEhiw>
 ~yDIB; vbul ~kAtB. dxa,-vyaiw> AdyB. AcPm; yliK. vyaiw> hnApc

`tv,xoN>h; xB;z>mi lc,ae Wdm.[;Y:w: WaboYw: wynt.mB. rpESoh; ts,q<w>

A oto sześciu mężów przybywa drogą bramy górnej, która (jest) 
po północnej stronie, i (każdy) mąż (miał) swoje narzędzie za-
głady w swym ręku, a jeden mąż wśród nich, ubrany w lnianą 
(szatę), (miał) kałamarz pisarski przy swym boku; i weszli, i sta-
nęli w pobliżu ołtarza brązowego.

187  Użyta formuła Wbr>q (zbliżyły się) to tzw. perfectum profeticum, która wskazuje na nie-
odwołalny charakter zapowiadanych działań, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 103.

188  Strażnicy przybyli na miejsce od strony północnej, tej samej co prorok (Ez 8,16), por. 
L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 146.

189  Czasownik oznacza: popatrzeć, widzieć, pouczać, rozkazywać, wymagać, por. WSHP II, 
s. 42–43.

190  Reprezentowali oni służbę Jahwe i wykonywali Jego sąd, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, 
s. 247.

191  Podobny motyw (wysłanników karania) znajduje się w literaturze babilońskiej (Poemat 
Erry), por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 146.

192  Termin txev.m; oznacza zniszczenie i występuje jeden raz w Księdze Ezechiela (zob. jed-
nak Ez 5,16; 9,6; 21,36; 25,15), por. WSHP I, s. 606.

193  Prorok nie precyzuje, o jakie narzędzie tu chodzi, nie wydaje się, że byłby to miecz, por. 
D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 304.

194  Wymierzenie kary dokona się przez Bożych wysłanników, czyli aniołów, wypełniających 
polecenia Jahwe, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 103.

195  Zniszczenie Sodomy i Gomory (Rdz 19), śmierć pierworodnych w Egipcie (Wj 12,13), 
por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 272.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



168	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Prorok otrzymuje kolejne widzenie, w którym dostrzega postaci sześciu 
mężów (~yvina] hVvi)196. Liczba sześć pojawia się po raz pierwszy w Księdze 
Ezechiela i będzie miała większe zastosowanie dopiero w opisie nowej świąty-
ni i nowego miasta (Ez 40–48). Wzmianki topograficzne ponownie wskazują 
na północną stronę, gdzie miała znajdować się brama górna (!Ayl.[,h r[;v;)197, 
umożliwiająca przejście owych sześciu mężów198. Nie otrzymujemy jednak 
żadnych informacji o nazwach własnych (dróg czy bram). Ważniejsze wydaje 
się samo ukierunkowanie (po północnej stronie)199 oraz wzmianka o wzniesie-
niu (górna). Podane informacje odpowiadają topografii świątyni. Teren na pół-
noc od niej stanowił przedłużenie wzgórza świątynnego, łagodnie unoszącego 
się w górę, gdzie miała znajdować się w przyszłości Sadzawka Owcza i nowa 
dzielnica Bezeta200, lecz w czasach Ezechiela był to już faktyczny północny kres 
całego miasta, dlatego wspomniana brama mogła być również bramą miejską, 
a więc mającą charakter strategiczny dla obrońców201. Od tej strony Jerozoli-
ma bywała najczęściej zdobywana, nie posiadała tu bowiem naturalnej linii 
obronnej w postaci głębokiej doliny, jak to było w przypadku pozostałych czę-
ści miasta.

Wyposażenie mężów było podobne do wyposażenia straży i składało się 
z narzędzia zagłady (AcPm;)202, które w w. 1 nazwane zostało narzędziem znisz-
czenia (Atxev.m;). Oba terminy podkreślają niszczący charakter uzbrojenia; dy-
namizm opisu ujawnia się jeszcze bardziej brakiem wzmianki o narzędziach 
obronnych. Przybyli mężowie wykonają zadanie, które dla Jerozolimy będzie 
oznaczać zniszczenie i zagładę203.

196  Nie ma żadnych bliższych informacji na temat tych mężów, por. D.I. Block, The Book 
of Ezekiel, t. I, s. 304.

197  Może tu chodzić o bramę dziedzińca zewnętrznego zbudowaną przez Jotama (2 Krl 
15,35; 2 Krn 27,3), względnie może odnosić się do konstrukcji wspomnianej przez Jeremiasza: 
I kazał Paszchur poddać chłoście proroka Jeremiasza i zakuć go w kłodę, która się znajdowała 
w Wyższej Bramie Beniamina, w domu Jahwe (Jr 20,2).

198  Przybywają od strony północnej, podobnie jak wiatr gwałtowny teofanii na początku 
Księgi (Ez 1,4), natomiast temat sądu, w kontekście północy, występuje w tekście Jr 1,13, por. 
H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 272.

199  W ten sposób prorok sugeruje, że Jerozolima będzie zaatakowana przez wrogów od stro-
ny północnej, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 103.

200  Por. D. Baldi, W ojczyźnie Chrystusa, s. 85.
201  Por. A.S. Jasiński, Jerozolima. Promień miłości Jahwe, s. 80–85.
202  Termin #Pm; odznacza: zagładę, rozbicie, zniszczenie (hapax w BH): w punktacji #Pem; 

oznacza: maczugę przeznaczoną do bitwy (Jr 51,20), por. WSHP I, s. 581.
203  Motyw karania dokonywany przez wysłanników Jahwe pojawia się w wielu tekstach (Wj 

12,12.23.29; 2 Sm 24,16; 2 Krl 19,35).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 9,1-2)	 169

Pośród mężów dostrzegana jest jeszcze jedna postać: przyobleczona 
w szatę lnianą (~yDIB;). Była to siódma osoba204. Nie był to więc bojownik, 
lecz reprezentant innej grupy społecznej, być może kapłan205, którego zwy-
czajowo część ubioru była wykonana właśnie z lnu (por. Wj 28,39-42)206. Za-
miast narzędzia zagłady posiadał kałamarz pisarski (rpESoh; ts,q<)207, wskazu-
jąc w ten sposób na tradycje pisarskie, które utrwaliły dzieje narodu i jego 
prawodawstwo208.

Celem podróży mężów był ołtarz brązowy (tv,xoN>h; xB;z>mi). Nie mamy po-
danych szczegółów odnośnie do jego położenia, być może był to stary ołtarz 
pochodzący jeszcze z czasów Salomona, który został usunięty z pierwotnego 
miejsca i ustawiony gdzieś z boku, by nie przeszkadzał w sprawowaniu kultu 
pogańskiego209.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 9,1-2)

Ezechiel, pozostający w obrębie Jerozolimy, prowadzony był „głosem wiel-
kim” przez Jahwe (w. 1). Ów głos uprzedzał wydarzenia, jakie miały nastą-
pić, i pozwalał prorokowi na orientację w niezwykle dramatycznym splocie 
zdarzeń, które niejako przed jego oczyma miały się rozgrywać. Dzięki nowej 
mowie Pana Ezechiel nie został zaskoczony niespodziewanym przybyciem ob-
cych posłańców. W przeciwieństwie do mieszkańców Jerozolimy, którzy byli 
mu znani, owi mężowie byli dla niego tajemniczymi postaciami, których obec-
ność zawsze rodziła niepokój.

Obraz, jaki miał się ukazywać prorokowi, przepełniony był przemocą 
i gwałtem, a więc okrucieństwami, o których Ezechiel chciał już zapomnieć, 

204  Liczba „siedem” znana była w środowisku babilońskim (siedem planet, siedem demo-
nów) oraz biblijnym (siedem aniołów obecnych przed majestatem Bożym [Tb 12,15]), por. 
J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 103.

205  Chodziło o męża, który przynależał do kręgu tych, którzy byli związani ze służbą Jahwe, 
por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 206.

206  W lniane szaty były też przyodziewane istoty anielskie (Dn 10,5; 12,6-7).
207  Termin ts,q, wywodzi się z egipskiego rdzenia gśtj i oznacza kałamarz (występuje tylko 

w Ez 9,2.3.11), por. WSHP II, s. 179.
208  W środowisku egipskim znane były „palety”, na których znajdował się atrament (czarny 

i czerwony) oraz otwór na pióro, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 147.
209  Tak postąpił Achaz w VIII w. przed Chr.: Ołtarz z brązu, który stał przed obliczem Jahwe, 

kazał odsunąć sprzed świątyni – z przestrzeni między ołtarzem a świątynią Jahwe – i postawić go 
obok wielkiego ołtarza na północ (2 Krl 16,14).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



170	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

kojarzyły mu się bowiem z bolesnymi doświadczeniami okresu pierwszego 
zdobycia Jerozolimy przez Nabuchodonozora (a nade wszystko z zesłaniem). 
Prorok przebywając od kilku lat w Babilonii, „zapomniał” już o czasie przemo-
cy, tymczasem w wizji ożyły obrazy przeszłości. Jahwe postępował z prorokiem 
bardzo ostrożnie, stosując względem niego doskonałą „pedagogię”. Na począt-
ku Ezechiel otrzymał wizję chwały Pana (Ez 1), a następnie wizję zhańbionego 
ludu i zhańbionej świątyni (Ez 8–11). Oba obrazy były prawdziwe, choć całko-
wicie sobie przeciwne. Poznanie obu rzeczywistości gwarantowało równowagę 
epistemologiczną Ezechiela. Żyjąc wyłącznie obrazem chwały Jahwe, pozosta-
wał poza rzeczywistością, w jakiej żył Izrael, i przeciwnie, żyjąc wyłącznie pro-
blemami swego ludu, pozostawał poza działaniem Jahwe. Dzięki percepcji obu 
wizji Ezechiel znalazł się w sytuacji uprzywilejowanej – jako jedyny mąż w swo-
im środowisku miał dogłębne poznanie procesu, jaki się dokonywał.

Opisywani przez Ezechiela mężowie nie zostali nazwani po imieniu, brak 
jest też wzmianki o miejscu ich pochodzenia. Byli egzekutorami Jahwe, po-
dobnie jak posłańcy opisani w Rdz 19 (zniszczenie Sodomy i Gomory). Ich 
zadanie polegało przede wszystkim na uratowaniu rodziny Lota, natomiast 
zniszczenia (w postaci spuszczenia deszczu siarki i ognia) miał dokonać sam 
Jahwe (Rdz 19,23). W tekście Ezechiela wysłannicy Pana dzierżyli w ręku „na-
rzędzie zniszczenia” (w. 1c). Byli kwalifikowanym egzekutorami w pełni wy-
posażonymi w konieczne do wypełnienia swej misji uzbrojenie. Owi mężowie 
symbolizują skuteczność działania Jahwe. Tylko Pan dysponował pełną mocą, 
aby usunąć zło i to w sposób radykalny, a więc uniemożliwiając jego ponowne 
odrodzenie. Żadne półśrodki nie zostały zatem zastosowane. Prezentując eg-
zekutorów, prorok podkreśla ich gotowość do działania. Przybycie (Wbr>q), wy-
rażone rdzeniem brq (w. 1a)210, oznacza wniesienie nowej jakości w zamknięte 
struktury społeczności Jerozolimy. Tym samym rdzeniem posługuje się pro-
rok zapowiadając dar jednego serca i nowego ducha (Ez 11,19), który zostanie 
umieszczony w ich wnętrze (~k,B.r>qiB.). Wnętrze to najgłębsza sfera istnienia 
człowieka. Zatem przybycie mężów do Jerozolimy miało oznaczać zmianę, 
która dotknie Jerozolimę w jej najbardziej podstawowych strukturach. Przed 
wrogiem zewnętrznym można było jeszcze się bronić pod osłoną potężnych 
murów. Tymczasem egzekutorzy nie byli na zewnątrz, lecz wewnątrz miasta, 
a ich ofiary (mieszkańcy) były całkowicie bezbronne wobec aktów przemocy, 
z jakimi się spotkali.

210  Rdzeń brq znaczy: przybliżyć się, nadchodzić, wnętrzności, bitwa, por. WSHP II, s. 193–
195.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 9,1-2)	 171

Quorum przybyłych mężów zostało określone liczbą „sześć” (~yvina] hVvi), 
a więc tą samą, która pojawia się w przepisach regulujących ilość baranków 
składanych w ofiarach całopalnych w nowej świątyni (Ez 46,4). Ofiary te miały 
służyć chwale Jahwe, natomiast czyny egzekutorów miały usunąć przeszkodę 
w oddawaniu tej czci, którą tworzyła postawa ludu buntowników. Ekstermina-
cja tego ludu okazała się czymś koniecznym, bez jej realizacji bowiem nie mógł 
być przywrócony porządek w relacji Jahwe – lud.

Mężowie przybyli do miasta i świątyni od strony górnej bramy, poło-
żonej po północnej stronie (w. 2b). Podawane przez proroka informacje 
posiadają głęboko symboliczne znaczenie. „Północ” kojarzyła się ówcze-
snym mieszkańcom z działaniem nadzwyczajnych sił (bóstw), które miały 
wpływać pozytywnie na poziom życia ludu. Były to iluzoryczne oczekiwa-
nia. Z „północy” zamiast oczekiwanych dóbr przyszła zagłada, od której 
nikt nie mógł uciec. Ten fakt podkreśla prorok powtarzając w w. 2c stan 
wyposażenia egzekutorów: (i [każdy] mąż [miał] swoje narzędzie zagłady 
w swym ręku).

Przybyli mężowie nie byli barbarzyńcami niszczącymi ludzi i ich doby-
tek. Jako symboliczne postaci wskazują na skuteczną moc sprzeciwu wobec 
zła popełnianego przez mieszkańców. Występki nie mogły zadomowić się na 
zawsze w Izraelu, nie mógł to być jego sposób na życie. Ezechiel otrzymał 
wiadomość, że nadszedł czas ostatecznej rozprawy z rozprzestrzeniającym się 
złem. Faktycznie Jahwe nie posłał żadnych egzekutorów – stali się nimi Ba-
bilończycy, którzy działali z własnych pobudek, stali się jednak narzędziami 
w ręku Jahwe.

Obecność męża ubranego w lnianą szatę oraz uzbrojonego w kałamarz 
przywołuje ideę głębszego zamysłu, na skutek którego nastąpił splot tragicz-
nych wydarzeń. Ostatecznie chodzi o zamysł Boży skrzętnie odnotowany 
przez pisarza. Ów zapis pozwalał na dokonanie oceny stopnia realizacji zamy-
słu Jahwe (w. 11).

Sprofanowana Jerozolima nie mogła być już ośrodkiem kultu Jahwe, przy-
byli mężowie wskazują na centrum sanktuarium: i stanęli w pobliżu ołtarza 
brązowego (w. 2e). Ołtarze były szczególnym znakiem kultycznym w wielu 
religiach. Składane na nich ofiary nie miały żadnej skuteczności, w przeci-
wieństwie do ofiar składanych Jahwe, w Jego świątyni, zgodnie z przepisami 
Mojżeszowymi. Izraelici zastąpili je ofiarami pogańskimi, cofając w ten spo-
sób swoją świadomość religijną do okresu poprzedzającego czasy Abrahama 
(pierwszego czciciela Boga, który Mojżeszowi objawił się jako Jahwe), którego 
przodkowie czcili obce bóstwa (Joz 24,2). Nawet ofiary składane Jahwe miały 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



172	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

być jedynie okresem przygotowawczym do nowej praktyki ofiarniczej ustano-
wionej przez Jezusa Chrystusa. Temu tematowi poświęcona jest teologia Li-
stu do Hebrajczyków. Ezechiel wprawdzie uznawał ofiary świątynne za istotny 
przejaw praktyk kultycznych (zwłaszcza w odnowionej świątyni), lecz ponad 
formalizm ofiarniczy przedkładał czystość serca, która była konieczną dyspo-
zycją do spotkania z Jahwe.

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 9,3-7)

Po prezentacji mężów przybyłych do Jerozolimy prorok kieruje swoją uwa-
gę na obecność chwały Boga Izraela (w. 3). W ten sposób czytelnik otrzymuje 
całościowy ogląd sytuacji zaistniałej w sanktuarium i w mieście. Mieszkańcy 
(ich postawa opisana jest w Ez 8) nadali specyficzny charakter całemu śro-
dowisku, które na skutek ulegania praktykom bałwochwalczym doprowadziło 
do wielkiego kryzysu w Jerozolimie. Do mieszkańców miasta zostali posłani 
zarówno Ezechiel, jak i mężowie (straże wraz z pisarzem), nad wszystkim na-
tomiast dominowała obecność chwały Jahwe.

Fragment Ez 9,3-7 można podzielić na następujące części:
w. 3a	 Obecność chwały Boga Izraela
w. 3b	 Mobilność chwały Jahwe
w. 3c	 Topografia wydarzenia
w. 3d	 Wołanie Jahwe
w. 3e	 Adresat wołania (pisarz)
w. 4a	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 4b	 Polecenia dane pisarzowi
w. 4c	 Mężowie naznaczeni znakiem TAW
w. 4d	 Postawa mężów naznaczonych znakiem TAW
w. 5a	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 5b	 Percepcja proroka
w. 5c	 Polecenie dane strażom (topografia)
w. 5d	 Polecenie dane strażom (uderzenie)
w. 5e	 Polecenie dane strażom (brak miłosierdzia)
w. 6a	 Grupy społeczne (przeznaczone na zabijanie)
w. 6b	 Bezpieczeństwo naznaczonych znakiem TAW
w. 6c	 Topografia wydarzeń
w. 6d	 Początek egzekucji

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 9,3-7)	 173

w. 6e	 Topografia egzekucji
w. 7a	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 7b	 Polecenie dalszej egzekucji (topografia)
w. 7c	 Posłuszeństwo egzekutorów (topografia)

Tekst Ez 9,3-7 jest pod wieloma względami wyjątkowy na tle całej BH. 
Obraz zaprezentowany przez Ezechiela ujawnia (językiem znaków i symbo-
li) sytuację duchową, w jakiej znalazł się Izrael. Nie miała ona swej analogii 
w przeszłości, choć wiele podobnych wydarzeń już się dokonało, lecz nie w ta-
kiej intensywności oraz złożoności sytuacji schyłkowego okresu dziejów Kró-
lestwa Południowego.

„Agenci” Jahwe postępują jak wysłannicy do Sodomy i Gomory w celu 
usunięcia zła panującego wśród mieszkańców (Rdz 19). Za każdym razem 
Jahwe odnosi pełne zwycięstwo w konfrontacji z nieprawością popełnia-
ną przez ludzi. Naznaczeni znakiem TAW zostaną uratowani, podobnie 
jak Lot. Istnieje jednak wielka różnica między tymi dwoma zdarzeniami. 
Mieszkańcy Sodomy i Gomory nie znali Jahwe i nie byli z Nim związani 
przymierzem, natomiast mieszkańcy Jerozolimy dziedziczyli obietnice Pana 
złożone Abrahamowi oraz byli uczestnikami ich realizacji (przymierze plus 
prawo). Występki mieszkańców miały zatem zupełnie inny ciężar gatun-
kowy, znacznie przekraczający miarę obciążeń oskarżających mieszkańców 
Sodomy i Gomory.

Prorok przechodzi z kolei do opisu roli posłanych mężów do Jerozolimy 
i wskazuje na moc Jahwe, która się ujawniała obecnością Jego chwały (w. 3). 
Została ona ukazana w sposób dynamiczny, podkreślając pełne panowanie 
Boga nad sytuacją, jaka zaistniała, oraz możliwościami Jego swobodnego po-
stępowania (ingerencji) w oparciu o posługę swych wysłanników.

W opisie Ezechiela dużą rolę odgrywa ruch i topografia, a wszystko jest 
podporządkowane zaleceniom Jahwe (ww. 3d.4a.5a.7a), które miały charak-
ter apodyktyczny (I zawołał; w. 3d). Polecenia otrzymują zarówno pisarz (w. 
4b), jak i straże (ww. 5cde.7b), tymczasem prorok pozostawał uważnym ob-
serwatorem, a nade wszystko słuchaczem słów Jahwe (w. 5b). Miarę zepsucia 
narodu ujawniają adresaci egzekucji: Starca, młodzieńca i młodą kobietę oraz 
małe dziecko i kobiety zabijecie (w. 6a). Nie ma tu mowy o młodych i dojrza-
łych mężczyznach, którzy byli faktycznie głównymi odpowiedzialnymi za 
katastrofę w Jerozolimie. Nie znaczy, że ich nie było pośród przeznaczonych 
do egzekucji (mowa jest natomiast o mężach starszych). Wskazanie na innych 
(należących do najsłabszych członków społeczności) ujawnia skutki popełnia-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



174	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

nych nieprawości, które dotknęły właśnie najsłabszych, którzy winni być pod 
szczególną ochroną ze strony zwierzchników ludu.

Postępowanie egzekutorów miało być bezwzględne, bez oszczędzania lub 
dozy najmniejszej nawet litości (w. 5e); taka postawa ujawniała odniesienie 
Jahwe do Izraela (Ez 8, 18). Na tym tle wyróżniają się osoby naznaczone zna-
kiem TAW (ww. 4c.6b). Ich ocalenie ujawnia prawdziwe nastawienie Jahwe do 
Izraela. Miało ono zawsze charakter zbawczy i było pełne litości oraz gotowo-
ści realizacji obietnic złożonych przodkom. Zapowiedź ocalenia zaznaczonych 
TAW stanowi rdzeń relacji (Ez 9,3-7). Tam gdzie jest obecna chwała Jahwe, tam 
też jest zbawienie. Ten czas już się kończył. W momencie opuszczenia chwały 
Jerozolima pogrążyć się miała w nicość, z której wyłonią się jedynie wybrani 
i naznaczeni mężowie: jęczący i stękający nad wszystkimi obrzydliwościami (w. 
4d). Przyjęli oni postawę separacji w stosunku do praktyk bałwochwalczych 
i odczuwali wielki ból z powodu nieszczęść, jakie na miasto sprowadzili wy-
stępni przywódcy.

Aktywność egzekutorów dokonywała się w różnych miejscach; tekst wy-
mienia: „miasto” (ww. 5c.7c), „świątynię” (w. 6c), „dom” (w. 6e), „dziedzińce” 
(w. 7b). W opisie czynności posłańców Jahwe inkluzję topograficzną stanowi 
motyw „miasta” (ww. 5c-7c), czyli miejsca zamieszkiwania ludności przezna-
czonej do eksterminacji.

Komentarz egzegetyczny (Ez 9,3-7)

Ez 9,3

la, wyl[‚ hyh rv<a] bWrK.h; l[;me hl[]n: laerf.yI yhel{a/ dAbk.W
 rpESoh; ts,q< rv<a] ~yDIB;h; vbuLh; vyaih-la, arq.YIw: tyIBh; !T:p.mi

`wynt.mB.

A chwała Boga Izraela uniosła się znad cheruba, która była na 
nim, do progu domu. I zawołał do męża ubranego w lnianą (sza-
tę), który (miał) kałamarz pisarski przy boku swym.

Ezechiel koncentruje swoją uwagę na obecności chwały Jahwe, która uzdol-
niła go do przebywania w sposób niezwykły na terenie świątyni211. Dotychcza-

211  W. 3 antycypuje treść przekazaną w Ez 10,4a, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 147.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 9,3-7)	 175

sowa inspekcja odnosiła się do terenów okalających centralną budowlę. Była 
już wzmianka o ulam (przedsionek; Ez 8, 16), natomiast w w. 3 prorok otrzy-
muje kolejny przywilej, jakim było spojrzenie na debir, czyli święte świętych. 
Ezechiel, będąc kapłanem, doskonale uświadamiał sobie niezwykłość przywi-
leju, jaki go spotkał, gdyż debir było zarezerwowane dla chwały Jahwe i nikt 
nie mógł tu wkraczać poza arcykapłanem – i to tylko w Dzień Przebłagania 
(Jom Kippur). Było to święto jesienne, obchodzone po Nowym Roku, celem 
przebłagania Jahwe za popełnione grzechy212.

Istotą debir było przebywanie tu chwały Jahwe, tymczasem prorok dostrze-
gał zjawisko przeciwne temu porządkowi, znad cheruba unosiła się bowiem 
Jego chwała. Tym razem Ezechiel nie pisze: coś podobnego do chwały Jahwe 
(Ez 1,28)213, lecz w przeciwieństwie do opisu pierwszej wizji, ma obecnie pełną 
świadomość, że stał się świadkiem obecności chwały Jahwe. Prorok oswoił się 
z tą obecnością i wie, że Jahwe ukazuje mu swoją chwałę w różnych sytuacjach 
zobrazowanych w wizjach (por. Ez 8,4).

Prorok nie daje nam opisu samej chwały, lecz koncentruje się na dozna-
niach motorycznych214, bowiem chwała uniosła się znad cheruba (bWrK.h;)215. 
Pomimo opisów doznań chwały Jahwe w poprzednich fragmentach, Ezechiel 
dopiero w tym momencie wprowadza motyw cheruba, który będzie domino-
wał w następnym rozdziale. Dla czytelników współczesnych prorokowi zapre-
zentowany temat nie był obcy, bowiem już w Księdze Rodzaju (3,24) czytamy 
o cherubach ustawionych przed ogrodem Eden. Postacie te wiążą się ściśle 
z działaniem Bożym i są swoistymi stróżami realizacji Jego woli. Znalazły one 
szczególne miejsce w Przybytku, gdzie chroniły Arkę. Natomiast psalmista 
wprost stwierdza: Jahwe króluje, drżą narody; zasiada na cherubach, a ziemia 
się trzęsie (Ps 99,1). Ten zaczerpnięty z mitycznych opisów obraz ujawnia prze-
konanie o absolutnym panowaniu Jahwe nad stworzeniem. Tymczasem dla 
Izraelitów najważniejsza była prawda, iż Jahwe panuje nad narodem wybra-
nym w celu jego ochrony i zagwarantowania mu godziwego życia. Unosząca 

212  Wizja, jaką otrzymał Ezechiel, stała się okazją do dokonania oglądu, jaki nie był dla nie-
go dostępny w realnym życiu, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 306.

213  Ezechiel ukazuje dwa poziomy przebywania chwały Jahwe, czyli w środowisku niebiań-
skim (Ez 1) oraz świątynnym (Ez 9–10), por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 274.

214  W kontekście tekstu 1 Krl 8,10-11 (napełnienie świątyni chwałą Jahwe w czasach Salo-
mona) sformułowanie to stanowi pierwszy etap opisu opuszczenia chwały Jahwe w czasach Eze-
chiela, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 206.

215  W świątyni znajdowały się dwa cheruby, Ezechiel natomiast pisze o jednym cherubie; 
tym samym podkreśla, iż oba cheruby tworzyły jedną konstrukcję, por. L.C. Allen, Ezekiel 
1–19, s. 147.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



176	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

się chwała Jahwe znad cheruba była niezwykle komunikatywnym znakiem 
zachwiania dotychczasowego porządku. Debir przestanie być miejscem spo-
tkania Jahwe z ludem216. Nie nastąpiło jeszcze pełne opuszczenie Przybytku 
przez chwałę Jahwe, lecz został ukazany kierunek jej przemieszczania się – 
próg domu/świątyni (tyIBh; !T:p.mi)217, który znajdował się od strony wschod-
niej w stosunku do debir218, a więc wskazywał na odległe tereny, które stały się 
miejscem zesłania Izraelitów.

Po tych spostrzeżeniach prorok prezentuje audycję, czyli mowę samego 
Jahwe219. Zawierała ona wezwanie skierowane do męża opisanego już w po-
przednim wersecie, który swym wyglądem i wyposażeniem zdecydowanie 
różnił się od pozostałych mężów uzbrojonych w narzędzia zagłady. W tym 
momencie Jahwe postanowił skorzystać z posługi męża ubranego w szatę lnia-
ną i zaopatrzonego w przybory pisarskie220.

Ez 9,4

~ilvWry> %AtB. ry[ih %AtB. rbo[] Alae hwhy> rm,aYOw:
 l[; ~yqina/N<h;w> ~yxina/N<h; ~yvina]h tAxc.mi-l[; wT tywIt.hiw>

`HkAtB. tAf[]N:h: tAb[eATh;-lK

I powiedział Jahwe do niego: Przejdź pośrodku miasta, pośrodku 
Jerozolimy, i naznaczysz znak TAW na czołach mężów jęczących 
i stękających nad wszystkimi obrzydliwościami czynionymi po-
środku niej.

216  Chwała Jahwe obecna była już w przybytku na pustyni, który to był przez nią okazjo-
nalnie opuszczany w celach zbawczych lub karnych (Wj 16,7.10; Lb 14,10; 16,19; 17,7), por. 
L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 147.

217  Temat progu świątyni jest bardzo ważny dla Ezechiela (na tle całej BH) i będzie obecny 
w opisie opuszczenia chwały Jahwe (Ez 10,4.18) oraz życiodajnego potoku wypływającego wła-
śnie spod progu świątyni (Ez 47,1; por. 46,2).

218  Był to kierunek poruszania się chwały Jahwe, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 274.
219  Jest to pierwsza wzmianka o bezpośredniej komunikacji Jahwe z mężem odzianym 

w lnianą suknię, zatem charakter jego funkcji pozostawał w całkowitej zależności od postano-
wienia Jahwe, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 248.

220  Ezechiel uświadamia lud, że sąd Boży nad Izraelem „wyjdzie” ze świątyni jerozolimskiej, 
por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 306.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 9,3-7)	 177

Wybrany i posłany mąż z kałamarzem u boku, odziany w lnianą szatę, 
miał do spełnienia misję w Jerozolimie221. Nazwa tego miasta nie pojawia się 
często w opisie wizji – poprzednim razem występowała w kontekście wzmian-
ki o miejscu, do którego prorok został zaprowadzony (Ez 8,3). Prorok miał 
znaleźć się w samym centrum miasta (dosłownie: pośrodku = %AtB.), które na-
pełnione było już wszelkimi obrzydliwościami. Wprawdzie centrum Jerozo-
limy stanowiła świątynia, lecz wydaje się, że w tym wypadku chodzi o rejony 
położone na południe i południowy zachód od sanktuarium, które to tereny 
tworzyły zwarty teren zabudowy miejskiej.

Wybrany mąż miał spełniać w nietypowy sposób funkcję pisarską. Tym 
razem materiałem nie była gliniana tabliczka czy zwój, lecz czoło głowy czło-
wieka. Mąż winien wykonać trwałe znamię, czynność męża wyraża bowiem 
rdzeń hwt (gryzmolić, robić znaki)222. Tym znakiem miało być TAW (wT), czyli 
ostatnia litera alfabetu hebrajskiego, wówczas mająca kształt „×” lub „+”223. 
Polecenie dane przez Jahwe odpowiada zwyczajom mocno zakorzenionym 
w tradycji biblijnej. Sam Bóg naznaczył Kaina, aby nikt go nie mógł zabić (Rdz 
4,15); kazał naznaczyć krwią progi i odrzwia domów Hebrajczyków w noc 
paschalną (Wj 12,22), by nie dotknął ich mieszkańców posłany Niszczyciel; 
w Jerycho nierządnica Rachab miała przywiązać powróz z nici purpurowej, by 
jej domostwo było oszczędzone przez Jozuego (Joz 2,18). Były to więc znaki 
opatrzności Bożej224, które dla wierzących stawały się zapowiedzią zbawczego 
działania Jahwe225.

Znak TAW, symbolizujący Bożą opatrzność, miał być wykonany na czo-
łach wybrańców226, a więc w miejscu najbardziej dostrzegalnym na całym cie-
le człowieka. Wybrańcy to ci, którzy nie ulegli bałwochwalstwu227, lecz myśl 

221  Znamienna jest dysproporcja między sześcioma mężami (w. 2) wymierzającymi kary 
Boże a jednym mężem chroniącym sprawiedliwych. Świadczy to o faktycznym stanie ducho-
wym mieszkańców miasta, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 148.

222  Por. WSHP II, s. 634.
223  W starym syro-fenickim zapisie w ten sposób zapisywano literę TAW, por. J. Homerski, 

Księga Ezechiela, s. 104.
224  Chodzi o znak nadziei, która rodzi się ze świadomości Bożego działania na rzecz swego 

wybrańca, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 307.
225  Znak TAW stał się ważnym symbolem franciszkańskim, por. A.S. Jasiński, Znak TAU 

w kontekście biblijnym i franciszkańskim, w: A. Paciorek (red.), Krzyż Twój wielbimy (Scriptu-
rae Lumen 3), Tarnów 2011, s. 81–88.

226  Byli to mężowie przynależący do Jahwe, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 276.
227  W kontekście informacji zawartych w Ez 8 (powszechna grzeszność) zdziwienie budzi 

myśl o mężach sprawiedliwych; jest tu nawiązanie do starej tradycji o Eliaszu i 7000 mężów, 
którzy nie kłaniali się Baalowi (1 Krl 19,15-17), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 248.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



178	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

o takich praktykach wywoływały w nich głęboki smutek wyrażony postawą 
jęczenia (~yxina/N<h;)228 i stękania (~yqina/N<h;w>)229. Zastosowane określenia ukazują 
szczególnie głębokie poruszenie, podobne do tego, jakie człowiek przeżywa 
w obliczu śmierci (por. Ez 21,11; 24,17)230. Nie wiemy nic na temat późniejsze-
go losu owych mężów naznaczonych TAW231.

Ez 9,5

sxoT-l[; WKh;w> wyrx]a; ry[ib Wrb.[i yn:ëz>aB. rm:a hL,ael.W
`Wlmox.T;-la;w> ~k,ynEy[e

A owym powiedział, (doszło to) do moich uszu: Idźcie do miasta 
po nim i uderzajcie; nie zmiłuje się oko wasze i nie oszczędzi.

Wykonawcy wyroku mają znaleźć się pośrodku Jerozolimy; udają się 
w ślad za mężem odzianym w lnianą szatę232. O tych wydarzeniach został po-
informowany prorok, do którego uszu również doszło polecenie Jahwe. Wy-
rażenie yn:z>aB. (do moich uszu) stanowi tu powtórkę formuły zawartej w Ez 
9,1. W ten sposób zostało podkreślone szczególne znaczenie Ezechielowej 
percepcji poleceń Jahwe, co uczyniło z proroka kwalifikowanego świadka 
dokonujących się wydarzeń233. Jahwe przemawia do egzekutorów, ale czyni 
to tak, by wszystko usłyszał prorok. Przyjmując konwencję wizji, możemy 
oczywiście przyjąć, że to prorok ma rozpoznać nadchodzące wydarzenia jako 
realizację Bożego działania. Nic nie dokona się więc przypadkowo234. Egzeku-
torzy (faktycznie byli to Babilończycy) będą wyposażeni w narzędzia znisz-

228  Czasownik xna znaczy: jęczeć, wzdychać (por. Ez 21,11.12), por. WSHP I, s. 68.
229  Czasownik qna bardziej akcentuje ekspresję wzdychania i stękania bez używania słów, 

por. WSHP I, s. 70.
230  Ezechiel używając tych terminów, podkreśla zdeterminowanie „naznaczonych” mężów, 

którzy niezłomnie trwali w przymierzu z Jahwe, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 307.
231  Ezechiel nie wspomina o nich w proroctwach o odnowieniu Izraela, por. W. Zimmerli, 

Ezekiel 1, s. 248.
232  Ww. 5-7 opisują unicestwienie wszystkich przeznaczonych na śmierć, bez okazywania 

jakiejkolwiek litości ze strony Jahwe, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 279.
233  Prorok był zarówno słuchaczem, jak i obserwatorem dokonującego się procesu, por. 

D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 307.
234  Por. A.S. Jasiński, Znak TAU w kontekście biblijnym i franciszkańskim, s. 74.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 9,3-7)	 179

czenia235. Zatem wspomniane osoby (ww. 1-2) trzeba traktować w sposób 
symboliczny.

Jahwe niejako przyspiesza atak wrogów polecając, by zbrojni mężowie weszli 
do miasta236, wszystko zostało już bowiem przygotowane. Naznaczeni na czołach 
znakiem TAW będą dla nich niedostępni, gdyż uratuje ich opatrzność Boża.

Czynność, jaką mają wykonać egzekutorzy, została wyrażona rdzeniem 
hkn (uderzać)237. Takie znaczenie otrzymuje zastosowana w tekście osnowa 
hifil. Jest to uderzanie, które prowadzi do zabijania238. Taki tragiczny skutek 
ma wywołać obecność posłanych do Jerozolimy mężów. Nie mogą okazać żad-
nych odruchów współczucia, czy miłosierdzia239, co wyraża ostatnia część w. 
5, będąca powtórzeniem formuł zawartych w Ez 7,4.9; 8,18, które informują 
o ustosunkowaniu się Jahwe do zbuntowanego ludu240. Wysłannicy, którzy po-
stępują bez litości i nikogo nie oszczędzają, ujawniają zatem stosunek Boga do 
mieszkańców Jerozolimy241.

Ez 9,6

vyai-lK-l[;w> tyxiv.m;l. Wgr>h;T; ~yvinw> @j;w> hlWtb.W rWxB !qez
 ~yvina]B WLxeYw: WLxeT yviDq.MimiW WvG:ëTi-la; wTh; wyl[‚-rv,a]

`tyIBh; ynEp.li rv<a] ~ynIëqeZ>h;

Starca, młodzieńca i młodą kobietę oraz małe dziecko i kobiety 
zabijecie, żeby wytracić; a do każdego męża u którego (jest) TAW 

235  Egzekutorzy mają postąpić jak niegdyś ludzie Jozuego względem występnego Akana (Joz 
7,22-26), por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 279.

236  Ezechiel wykazywał, że lud popełniał grzechy będąc na drodze z miasta do świątyni, na-
tomiast sąd będzie dokonywał się w odwrotnym kierunku – od strony świątyni do miasta, por. 
W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 248.

237  Rdzeń hkn znaczy: uderzyć, porazić, zranić, zabić, por. WSHP I, s. 656.
238  Nikt nie będzie wzięty do niewoli, jak było to zwyczajem ówczesnych zdobywców, por. 

H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 279.
239  Pojawia się motyw podobny do wydarzeń związanych z karaniem przez anioła Egiptu. 

Bóg postępuje bez miłosierdzia, zgodnie z zapowiedzią (Ez 8,18) nikt nie będzie mógł uniknąć 
kary (poza naznaczonymi), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 248.

240  Nieprzejednane stanowisko Jahwe wynikało z natury występku Izraela, jakim było bał-
wochwalstwo, por. R. Rumianek, Księga Ezechiela, s. 89.

241  Już prorok Jeremiasz przestrzegał, że dla występnych ratunkiem nie będzie świątynia 
Jahwe, która dotychczas uchodziła za azyl bezpieczeństwa (por. Jr 7,4.10), por. W. Zimmerli, 
Ezekiel 1, s. 248.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



180	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

nie zbliżycie się; i od Mojej świątyni zaczniecie; i zaczęli od mę-
żów starszych, którzy (byli) przed obliczem domu.

Werset na początku informuje o poszczególnych grupach społecznych 
poddanych eksterminacji. Po pierwsze, będą to starcy (!qez) (w tekście po-
jawia się liczba poj. niemal we wszystkich wymienionych grupach). Pro-
rok informował już o !qez we wcześniejszych tekstach, stwierdzając w Ez 
7,26, iż starcom zabraknie rady242. Drugą grupę będą stanowili młodzieńcy 
(rWxB)243; prorok wymienia ich ponownie w kontekście mowy o symbolicz-
nej historii Jerozolimy (Ez 23,6). Tymczasem wspomniana w zestawieniu 
młoda kobieta (hlWtb.W) to dziewica, aczkolwiek nieraz młode małżonki też 
tak były określane244. Według proroka (Ez 44,22) właśnie ten typ niewiasty, 
czyli hlWtb., ma być w przyszłości żoną kapłana. O dzieciach (@j;w>)245 wspo-
mina Ezechiel jedynie w tym fragmencie choć z pewnością były one zawsze 
obecne w mieście, o czym świadczą teksty Jeremiasza (40,7; 41,16; 43,6). 
W końcu wymienione zostały kobiety (~yvinw>); prorok wspomina wcześniej 
o kobietach w kontekście praktykowania idolatrii (Ez 8,14)246. Zaprezento-
wany zestaw wskazuje na osoby nie odgrywające istotnej roli w społeczeń-
stwie. Nawet starcy, którzy zwykle cieszyli się wielkim szacunkiem, utracili 
swoją powagę, bowiem postradali to, co posiadali najcenniejszego: radę. 
Nie zostali wymienieni kapłani, prorocy, książęta, dowódcy wojskowi, pro-
ści bojownicy, rzemieślnicy i kupcy, słowem: dojrzali mężczyźni, którzy byli 
całkowicie odpowiedzialni za sytuację w mieście. Wydaje się, że obraz, któ-
ry przedstawia wizja, odnosi się już do okresu po rozstrzygającej bitwie, 
która wyeliminowała elitę społeczeństwa247. Miasto okazało się zupełnie 
bezbronne i ci, którzy mieli nadzieję, że obronią ich stare struktury, sro-
dze się zawiedli. Polecenie Jahwe jest jednoznaczne: wszyscy wymienieni, 
pozbawieni znaku TAW, mają być zabici (Wgr>h;T;). Tym razem został użyty 

242  Im to trzeba przypisać sentencję zawartą w w. 9c. Niewątpliwie należeli do grupy 25 mę-
żów oddających się idolatrii (Ez 8,16), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 208.

243  Por. Pwt 32,25; Sdz 14,10; 1 Sm 9,2; Koh 11,9; Iz 62,5; Jr 6,11; Ez 23,6.12.23; 30,17.
244  Ezechiel wspomina jeszcze raz o hlWtB. w kontekście prezentacji kapłanów posługują-

cych w odnowionej świątyni (Ez 44,22).
245  Jest to hapax w Księdze Ezechiela – termin ten oznacza: małe dziecko, niezdolne do mar-

szu, por. WSHP I, s. 358.
246  Tu uprawiano kult solarny (Ez 8,16), por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 104.
247  Prorok wymienia jedynie osoby bezbronne, które szukały schronienia w mieście, por. 

D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 308.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 9,3-7)	 181

czasownik, który wprost określa czynność zabijania (grh) aż do zupełnego 
wytracenia (tyxiv.m;l.)248.

Wykonawcy znajdujący się pośrodku miasta mają rozpocząć (WLxeYw:)249 swe 
zadanie od świątyni Jahwe, która utraciła już swoją wartość i nie mogła być 
azylem dla kogokolwiek250. Ezechiel podkreśla, że na Boże polecenie wy-
słannicy bez zwlekania rozpoczęli realizację swego posłannictwa, przy czym 
w pierwszym rzędzie rozprawili się z mężami starszymi, którzy znajdowali się 
przed domem (Jahwe)251. Świątynia została nazwana już domem (tyIBh;)252, tym 
samym podkreślono swoistą jej degradację na skutek profanacji dokonanej 
przez starszych253.

Ez 9,7

~ylilx] tArcex]h;-ta, Wal.m;W tyIB;h;-ta, WaM.j; ~h,ylea] rm,aYOw:
`ry[ib WKhiw> Wac.yw> Wace

I powiedział do nich: Splugawcie dom i napełnijcie dziedzińce 
zabitymi; wyjdźcie! I wyjdą, i uderzą w mieście.

Dzieło odrzucenia świątyni254 miało dokonać się poprzez jej splugawienie 
(WaM.j;)255. Jednak to nie Jahwe dokonywał tego dzieła, stało się to bowiem za 
przyczyną domu Izraela, jak wyraźnie stwierdza to prorok w Ez 5,11: Dlate-

248  W w. 1 pojawia się forma rzeczownikowa txev.m; (namaszczenie) oraz czasownikowa 
txv w w. 6, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 207.

249  Formuła WLxeYw: WLxeT (zaczniecie i zaczęli) podkreśla proces pozbawiania świętości śro-
dowiska przebywania Izraela; opiera się ona na rdzeniu llx i oznacza również czynność profa-
nowania, por. WSHP I, s. 303.

250  Było to miejsce najbardziej sprofanowanie, a szacunek do prawa zniweczony, por. 
L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 149.

251  Byli to wszyscy ci, którzy uczestniczyli w kulcie bałwochwalczym, por. D.I. Block, The 
Book of Ezekiel, t. I, s. 309.

252  Niejako pozbawiona świętości, której cechę podkreśla termin vDq.mi, użyty również 
w w. 6.

253  Miara desakralizacji świątyni została przepełniona, ujawniając się w postaci trupów za-
legających na jej terenie, por D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 308.

254  Ezechiel ponownie używa terminu tyIB;h; na określenie świątyni, który może odnosić 
się zarówno do zasadniczej budowli (w. 6), jak i dziedzińców (Ez 8,16a), por. W. Zimmerli, 
Ezekiel 1, s. 248.

255  Świątynia była już splugawiona bałwochwalstwem, a za przyczyną egzekutorów będzie 
splugawiona obecnością ciał zabitych, por. A.S. Jasiński, Znak TAU w kontekście biblijnym 
i franciszkańskim, s. 76.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



182	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

go, Ja żyjący, wyrocznia Pana, Jahwe, ponieważ świątynię moją zanieczyściłeś 
wszelkimi ohydami i wszelkimi obrzydliwościami, Ja także odejmę bez litości 
oczu moich i także Ja nie będę współczuł. Ten brak litości manifestuje się opusz-
czeniem przez Jahwe świątyni i traktowaniem jej jak zwykłego miejsca, które 
nie tylko nie posiadało ochrony Jego opatrzności, lecz stało się przedmiotem 
ostrego ataku, którego konsekwencje okażą się bardzo zgubne dla całego (by-
łego) świętego obrębu. Zamiast chwały Jahwe „zamieszka” tu stos zabitych 
(~ylilx]), a w miejsce życia pojawi się śmierć. Takie owoce przyniósł kult bał-
wochwalczy. Boży egzekutorzy mieli jedno zadanie: wyjść (Wac.yw>) i uderzać 
(WKhiw>)256 tak skutecznie, by zabijać257. Miara zniszczenia dopełni się już poza 
świątynią, a mianowicie w mieście (ry[ib)258.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 9,3-7)

Ezechiel był przede wszystkim prorokiem chwały Bożej, o której w Ez 8–11 
wspomina osiem razy. Całe jego posłannictwo ma za punkt wyjścia doświad-
czenie chwały Jahwe (Ez 1,28), które również zamyka jego orędzie prorockie (Ez 
44,4). Nie było żadnego wydarzenia w jego misji bez priorytetu tej Bożej obecno-
ści, choć poza opisami wizji nie wspomina o chwale Jahwe za wyjątkiem wzmian-
ki w Ez 39,21 (zapewnienie o okazaniu Jego chwały pośród obcych ludów).

Chwała Jahwe to manifestacja obecności Boga opisanej w kategoriach 
zrozumiałych przez człowieka. Ezechiel, jako kapłan, posługuje się językiem 
świątynnym: Kapłani nie mogli pozostać i pełnić swej służby z powodu tego 
obłoku, bo chwała Jahwe napełniła dom Jahwe (1 Krl 8,11). To doświadcze-
nie z okresu poświęcenia świątyni było tożsame z doświadczeniem Ezechiela: 
A chwała Boga Izraela uniosła się znad cheruba, która była na nim, do progu 
domu (w. 3ab). Wydarzenia opisane w 1 Krl 8,11 i Ez 9,3 dotyczą tej samej 
rzeczywistości, lecz w skrajnie przeciwstawnych okolicznościach. Deuterono-
mista pisze o przybyciu chwały Jahwe, a Ezechiel o jej odchodzeniu. W ten 
sposób została zamknięta historia dziejów Izraela w Jerozolimie Dawidowej. 
Wzniosły początek świątyni, znamionowany dziełami Dawida i Salomona, 

256  Por. Ez 5,2; 6,11; 7,9; 9,5.8.
257  Ezechiel stosuje tu formę perfectum consecutivum (WKhiw> Wac.yw>), która nadaje znaczenie 

imperfectum wypowiedzi, tym niemniej wielu uczonych tłumaczy sentencję w perfectum: wyszli 
i zabijali, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 208.

258  Dzieła zniszczenia w mieście mieli dokonać mężowie, którzy zostali w w. 1 nazwani stra-
żami miasta.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 9,3-7)	 183

miał przynieść po wiekach smutny koniec, czyli opuszczenie świątyni przez 
Pana. Konsekwencją tego tragicznego wydarzenia było nie tylko osierocenie 
sanktuarium, lecz pomór pośród ludu, który był powołany do oddawania czci 
Jahwe. Ten pomór był konieczny, bowiem sensem istnienia Izraela był jego 
ścisły związek z Jahwe; na skutek definitywnego zerwania wszelkich więzów 
dalsze istnienie tego ludu było już bezzasadne. W celu wykazania tej zasady 
Ezechiel wprowadza motyw egzekucji, którą mieli przeprowadzić przybyli 
mężowie (ww. 1-2).

Wysłannicy pozostają w absolutnej dyspozycji względem wymogów Jah-
we, a na ich postępowanie nie mógł mieć nikt wpływu (nawet prorok). Rozpo-
czął się zatem dramat eksterminacji. Wszyscy uczestnicy tego wydarzenia byli 
już obecni w Jerozolimie. Nieznośną ciszę przerywa nagle wołanie (arq.YIw:) Jah-
we (w. 3d), jakby został dany sygnał do akcji. Pierwszym wezwanym był mąż 
ubrany w lnianą (szatę), który miał wypełnić misję pisarską i naznaczyć zna-
kiem TAW wszystkich pozostających poza praktykami bałwochwalczymi (ww. 
3-4). Ezechiel, lubujący się w liczbach, tym razem nie informuje, ilu zostało 
uznanych za sprawiedliwych. Nie byli to ludzie, którzy w pasywny sposób dy-
stansowali się od grzesznych praktyk, lecz swój sprzeciw wyraźnie manifesto-
wali (jęczący i stękający nad wszystkimi obrzydliwościami czynionymi pośrodku 
niej). Była to ekspresja bardzo dosadna, wpisująca się w koloryt bliskowschod-
niej emocjonalności. Owi ludzie byli prawdziwie ubogimi Jahwe, z całą ufno-
ścią powierzający swój los Jego opatrzności i miłosierdziu. Takim był prorok 
Jeremiasz i otoczenie jego przyjaciół. Okres Jerozolimy opisywany przez Eze-
chiela był szczególnie ważnym dla proroka z Anatot, który ciągle przebywał 
w mieście i zwiastował nadchodzący jego koniec. Wprawdzie w omawianym 
tekście nie ma o nim wzmianki, lecz był on pierwszą osobą pretendującą do 
tego, by być naznaczoną znakiem TAW. W Jerozolimie na szczęście pozostali 
mężowie zawierzenia Jahwe i fakt ten był światłem w mrokach tragedii, do ja-
kiej doprowadzili zwierzchnicy miasta oraz całej społeczności Izraela.

Misja egzekutorów była przeciwieństwem zadania pisarza; słowa Jahwe 
jasno określają ich zlecenie: Idźcie do miasta po nim i uderzajcie; nie zmiłuje 
się oko wasze i nie oszczędzi (w. 5cde). Znamienne jest to, że nie mogli roz-
począć swego zadania zanim pisarz nie zaznaczył przeznaczonych do ocale-
nia znakiem TAW. Misja musiała być wykonana w sposób doskonały, zgodnie 
z postanowieniem Jahwe. Ślad po występnych zostanie z miasta usunięty, a po-
wstanie na nowo przestrzeń godna przyjąć obecność chwały Jahwe. Zanim do 
tego miało dojść, musiał ustać gwar życia miejskiego; w to miejsce nadeszła 
trwoga i okrzyki zabijanych. Taki obraz miasta miał na zawsze stać się ostrze-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



184	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

żeniem dla innych. W całej swej dotychczasowej historii Miasto Dawidowe nie 
doznało takiej miary gwałtów, jakie opisane zostały przez Ezechiela w w. 6. 
Mieszkańcy zostali pochłonięci przez śmierć, jak wojska faraona przez wody 
Morza Trzcin (Wj 14). W ten sposób Izrael stał się wrogiem Jahwe, takim sa-
mym przeciwnikiem, jak niegdyś faraon i jego armia.

Dom Jahwe, przeznaczony do sprawowania w nim kultu, zmienił całkowi-
cie swój charakter. Jeszcze w w. 6c jest mowa o świątyni Pana, natomiast w ww. 
6c.7b jest wspomniany już tylko dom, który miał być splugawiony ciałami za-
bitych. Dopełnienie tych potworności dokona się już w innych rejonach mia-
sta, dokąd wkroczą egzekutorzy i skutecznie uderzą. Siła uderzeniowa nie bę-
dzie pochodziła z zewnątrz, jak to miało miejsce podczas regularnych oblężeń. 
Jej rdzeń został skoncentrowany w sercu miasta, w sanktuarium, w którym 
rozpoczął się proces zabijania, stopniowo rozszerzając się na inne części tej 
miejscowości. Prorok nie wspomina nic o ewentualnej ucieczce tych z Jero-
zolimy, którzy byli zagrożeni śmiercią. Opis jednak nie bazuje na naturalnych 
uwarunkowaniach, lecz ma charakter symboliczny i wykazuje, że występni do 
końca obstawali przy swych grzesznych praktykach. W ich sercach nie było 
najmniejszej skłonności do zmiany grzesznej postawy. Występek niejako ich 
sparaliżował i odciął drogę ucieczki. Znaleźli się w pułapce, którą sami na sie-
bie zastawili. Faktycznie nie byli zabijani mieczami egzekutorów, lecz własny-
mi występkami, które okazały się śmiercionośne.

Opisując dosadnie katastrofę mieszkańców Jerozolimy, prorok poucza 
swych rodaków w Babilonii, że nie mogą tęsknić za takim miastem. Jerozoli-
ma bez Jahwe nie miała żadnego znaczenia. Ziemia staje się świętą nie dzięki 
człowiekowi, lecz dzięki obecności chwały Jahwe. Ezechiel stał się świadkiem 
nowego działania Pana, w całkowitym oderwaniu od tradycji jerozolimskiej. 
Był to nowy proces, nieznany w środowisku królewskim i kapłańskim, a pie-
lęgnowany w sanktuarium. Jahwe nie dał się zamknąć w świątyni, nie można 
było bezkarnie oddalić się od Niego. Podążył za każdym mieszkańcem. Dla 
jednych oznaczało to ratunek, zaś dla innych – śmierć.

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 9,8-11)

Ostatnia partia opisu interwencji Jahwe w Jerozolimie (kontekst posłania 
egzekutorów) rozpoczyna się od formuły wprowadzającej: I stało się (w. 8a), 
a kończy się formułą końcową: Uczyniłem, jak rozkazałeś mi (w. 11), która 
ogłasza pełną realizację zamysłu Jahwe. W tym fragmencie została też pod-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 9,8-11)	 185

kreślona aktywna obecność Ezechiela, który nie był tylko biernym obserwa-
torem, lecz również osobą zaangażowaną, której nie był obojętny los miesz-
kańców.

Fragment Ez 9,8-11 można podzielić na następujące części:
w. 8a	 Formuła wprowadzająca
w. 8b	 Czynności egzekutorów
w. 8c	 Reakcja Ezechiela
w. 8d	 Suplikacja Ezechiela
w. 8e	 Treść suplikacji Ezechiela
w. 9a	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 9b	 Charakterystyka domu Izraela i Judy
w. 9c	 Topografia nieprawości
w. 9d	 Iluzoryczne przekonania mieszkańców
w. 10a	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 10b	 Brak miłosierdzia
w. 10c	 Zasada karania
w. 11a	 Obecność pisarza
w. 11b	 Wyposażenie pisarza
w. 11c	 Mówienie pisarza (formuła wprowadzająca)
w. 11d	 Wypełnienie polecenia

W całej wizji (Ez 8–11) formuła yhiy>w: (I stało się) pojawia się sześć razy, 
z tego w Ez 9 jedynie w w. 8, tym samym nie tylko został podkreślony począ-
tek nowej myśli (perykopy), lecz szczególnie zostało uwidocznione znaczenie 
prezentowanych treści na tle kontekstu ich występowania. Prorok posługuje 
się na początku antytezą: śmierć – życie, którą wyraża formuła: gdy oni zabijali, 
a ja pozostałem (w. 8b). Ezechiel uświadamiał sobie radykalne przeciwieństwo 
swego losu w stosunku do losu mieszkańców Jerozolimy. Będąc ściśle związa-
nym z rodakami przebywającymi ciągle w Jerozolimie, nie pozostawał obojęt-
ny na to, co się z nimi działo.

Reakcja proroka na przeprowadzaną egzekucję była niezwykle emocjo-
nalna i nietypowa dla jego zachowania, który rzadko ulegał nastrojom chwili, 
a jeszcze rzadziej dzielił się nimi z czytelnikami. Tymczasem w w. 8c pojawia 
się opis jego reakcji: i upadłem na swe oblicze, i krzyczałem. Opis postawy pro-
roka przypomina jego reakcję względem objawiającego się Jahwe (Ez 1,28), 
natomiast okrzyk (lamentacja) był powodowany poczuciem całkowitej bezsil-
ności w obliczu dokonującej się tragedii narodu, stojącego w obliczu niemal 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



186	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

pełnej eksterminacji. Prorok miał świadomość, że miasto znalazło się w nisz-
czycielskim ogniu gniewu Jahwe (w. 8e).

Odpowiedź Jahwe na suplikację proroka była dwustopniowa (ww. 9-10), 
w której odpowiednie części są poprzedzone formułą wprowadzającą: I powie-
dział do mnie (w. 9a); I także Ja (w. 10a). Pierwszy człon odpowiedzi Jahwe 
przywodzi na myśl nieprawości Izraela i Judy, skutkujące rozlewem krwi oraz 
przekonaniem o bezkarności (w. 9), natomiast w kolejnej części (w. 10) poja-
wia się zapewnienie o braku litości, które już wcześniej było zapowiadane (Ez 
7,4.9; 8,18). Prośba Ezechiela nie może zmienić już procesu, jaki się dokony-
wał. Jahwe postanowił unicestwić grzeszny lud, gdyż utracił on zdolność do 
nawrócenia i pojednania: drogę ich na głowy ich kładę (w. 10c).

Fragment Ez 8–11 kończy się wzmianką o obecności pisarza. Spośród wy-
słanników (por. w. 2) spełniał on najważniejszą rolę, był niejako nadzorcą wy-
konania polecenia Jahwe, zatem zdał relację z realizacji zadania: Uczyniłem, 
jak rozkazałeś mi (w. 11d).

Komentarz egzegetyczny (Ez 9,8-11)

Ez 9,8

Hha] rm;aow q[;z>a,w yn:P-l[; hlP.a,w ynIa ra:v]anEw> ~tAKh;K. yhiy>w:
 ^K.p.vB. laerf.yI tyrIaev.-lK tae hTa; tyxiv.m;h] hwIëhy> yndoa]

`~ilvWry>-l[; ^t.mx]-ta,

I stało się, gdy oni zabijali, a ja pozostałem, i upadłem na swe 
oblicze, i  krzyczałem, i  powiedziałem: Ach, Panie, Jahwe! Czy 
zniszczysz Ty wszystkich ocalałych Izraela, wylewając gniew 
swój na Jerozolimę?

Rozpoczynające w. 8 wyrażenie yhiy>w: (I stało się) stanowi konieczne uzu-
pełnienie myśli poprzedniej sentencji, a mianowicie polecenia, jakie od Jahwe 
otrzymali egzekutorzy. Na słowo Boże rzeczywistość „staje się”, a zatem po-
jawia się porządek podobny do tego, jak to było na początku, tzn. w dziele 
kreacji świata. Owemu wyrażeniu zostały podporządkowane dwie czynności. 
Po pierwsze, śmierć zadomowiła się w Jerozolimie (oni zabijali). Po drugie, 
prorok stał się kwalifikowanym świadkiem wydarzeń. Ezechiel miał zatem 
świadomość, że nastąpił radykalny podział w narodzie, czyli na zabitych oraz 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 9,8-11)	 187

na ocalonych. Z kolei nastąpiła stosowna reakcja proroka (zdominowała ona 
treść drugiej części wersetu): i upadłem (hlP.a,w) na swe oblicze259. Było to za-
chowanie podobne do opisanego w tekście Ez 1,28; wówczas to prorok upadł 
na swe oblicze na skutek doznanej wizji chwały Jahwe. Zachowanie Ezechiela 
wynikało z niezwykle silnego doznania bliskości niecodziennego zjawiska. Po-
dobna reakcja zaistniała na skutek kontaktu z innym wydarzeniem, tym razem 
o charakterze naturalnym (zabijanie mieszkańców Jerozolimy), lecz rodzącym 
nie mniejsze emocje260. Oba doświadczenia łączy charakter pewnej niezwykło-
ści, przy czym pierwsze miało charakter afirmacji życia (istoty żyjące), a dru-
gie – negacji życia (śmierć obrońców miasta)261.

Odmienność sytuacji wyraża się również w kolejnej reakcji Ezechiela. 
W czasie pierwszej wizji, upadając na twarz, słuchał Mówiącego (Ez 1,28), 
w nowym wydarzeniu natomiast to sam prorok wykazuje inicjatywę i podnosi 
swój głos aż do krzyku (q[;z>a,w)262. Czasownikiem q[z posługuje się Ezechiel 
zawsze w kontekście lamentacji (Ez 11,13; 21,17; 27,30)263. Jest to wyraz bez-
silności w obliczu nieszczęść, jakich świadkiem staje się prorok. Jako patriota 
ściśle związany z Jerozolimą odczuwał z niezwykłą siłą swoistą rozpacz w ob-
liczu całkowitego zniszczenia wszystkiego, co dotychczas stanowiło podstawę 
bezpieczeństwa narodu (Jerozolima wraz ze świątynią). Prorok uświadamiał 
sobie potęgę działania Jahwe264. Ten, który powołuje wszystko do istnienia, 
równie władny jest do działania przeciwnego. Ezechiel miał świadomość, że nie 
może wpłynąć na zmianę decyzji, dlatego nie prosił o litość, lecz chciał poznać, 
jaki ostatecznie zasięg będzie miało karanie Jahwe. Prorok rezygnuje z postawy 
Abrahama, który – jak wiemy – wstawiał się za mieszkańcami Sodomy i Gomo-
ry (Rdz 18,22-33). Sytuacja Jerozolimy wydaje się być jeszcze gorsza od miast 
z czasów patriarchy. Prorok, krzycząc, pyta Jahwe zarówno o Izrael265, jak i o Je-

259  Prorok przerwał swoją bierność, którą okazywał w poprzednich scenach, por. L.C. Al-
len, Ezekiel 1–19, s. 149.

260  Ezechiel zachowuje się jak klasyczny prorok, który wstawia się za ludem, por. W. Zim-
merli, Ezekiel 1, s. 249.

261  Por. A.S. Jasiński, Znak TAU w kontekście biblijnym i franciszkańskim, s. 77.
262  Prorok, który zasadniczo był daleki od wyrażania uczuć i z szacunku przed Jahwe mil-

czał, tym razem zmienia swe zachowanie, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 105.
263  Rdzeń q[z oznacza: wołać, wzywać pomocy, wezwać, wznieść okrzyk wojenny, por. WSHP 

I, s. 264.
264  Prorok po raz trzeci uświadamia sobie fakt braku miłosierdzia Bożego w obliczu zaist-

niałej sytuacji (Ez 8,18; 9,5), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 249.
265  Ma na uwadze przede wszystkim mieszkańców Judei, por. M. Greenberg, Ezechiel 

1–20, s. 208.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



188	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

rozolimę266: Czy zniszczysz (tyxiv.m;h]) Ty wszystkich?267 Użycie w tekście tych obu 
nazw stanowi zabieg literacki268, w oparciu o który czytelnik ma sobie uświado-
mić całą dotychczasową historię Izraela, czas jego powstawania, tworzenia się 
zrębów narodowych i państwowych, czas wielkich sukcesów w epoce Dawida 
i etapy upadku rysującego się po podziale na dwa królestwa269. Obraz wskazu-
je na stopniową utratę terytoriów i pierwsze deportacje w czasach asyryjskich 
(upadek Samarii w 722 r.). Ostatecznie Izrael skurczył się do rozmiarów Jero-
zolimy, która stała w obliczu całkowitej zagłady. Pytanie proroka dotyczy więc 
kwestii najważniejszej: Czy Izrael przeżyje karanie Jahwe?270 Pojawia się tu już 
perspektywa apokaliptycznego wydarzenia, jakie miało stać się udziałem całego 
narodu271. Prorok czuje, że sam ocalał, lecz oznaczało to dla niego wielkie osa-
motnienie, nie miał bowiem spełniać roli Abrahama, od którego wywodził się 
cały Izrael272. Bez uratowania „ocalałych”, czyli Reszty (tyrIaev.), naród nie mógł 
się odrodzić273.

Ez 9,9

aleMTiw: daom. daom.Bi lAdG hdWhywI laerf.yI-tyBe !wO[] yl;ae rm,aYOw:
 hwhy> bz:[‚ Wrm.a yKi hJ,mu hal.m ry[ihw> ~ymiD #r<ah

`ha,ro hwhy> !yaew> #r<ah-ta,

266  Jego wołanie rozpoczyna formuła: Ach (Hha]), Panie, Jahwe!, która ma swoją analogię 
w Ez 4,14,

267  Motyw zniszczenia, który w w. 1 przynależał do opisu uzbrojenia egzekutorów (txev.m;), 
został w w. 8 transferowany do słownictwa zawierającego wołanie proroka, por. L.C. Allen, 
Ezekiel 1–19, s. 149.

268  Prorok usiłował uniknąć działania sprzecznego z jego przekonaniami, natomiast w w. 8 
kontekst dotyczy działania Jahwe, a prorok jest jego obserwatorem, por. H.D. Hummel, Ezekiel 
1–12, s. 280–281.

269  Tamże, s. 280.
270  W w. 8 pojawia się stereotypowe pytanie (por. Ez 11,13; Am 5,15), które ukazuje się 

w kontekście unicestwianego ludu, znajdującego się na miejscu „pozbawianego” obecności 
prawdziwego Boga, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 249.

271  Prorok mógł mieć na uwadze tych wszystkich, którzy zostali naznaczeni znakiem TAW, 
por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 281.

272  Tekst ukazuje przerażenie wielu mieszkańców, obawiających się całkowitego unicestwie-
nia narodu, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 309.

273  Pomimo że prorok czuł bezradność w obliczu nastania sądu Bożego, tym niemniej po-
kładał ufność, iż Pan zachowa Resztę, por. R. Rumianek, Znaczenie pojęcia „Reszty” według Ez 
9,8, WST 8 (1995), s. 15–20.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 9,8-11)	 189

I powiedział do mnie: Nieprawość domu Izraela i Judy (jest) bar-
dzo a bardzo wielka, i wypełniona (jest) ziemia krwią, i miasto 
(jest) wypełnione przewrotnością, ponieważ powiedzieli: Opu-
ścił Jahwe kraj i Jahwe nie widzi.

Jahwe nie ignoruje krzyku proroka, lecz daje mu niezwykle wyczerpują-
cą odpowiedź. Przede wszystkim Izrael i Juda (oba królestwa)274 pogrążyły 
się w nieprawości (!wO[])275. Ci, którzy dopuszczają się takich czynów, ponoszą 
śmierć (Ez 3,18). Chodzi tu o wszystkie te grzechy, które wprost zrywały więzy 
narodu z Jahwe, a więc bałwochwalstwo, wielokrotnie potępiane przez Jahwe. 
Miara tej nieprawości została określona zwrotem daom. daom.Bi lAdG (bardzo 
a bardzo wielka)276, który wskazuje na totalny charakter zła, jakie zniszczyło 
w narodzie wszelkie zalążki dobra, umożliwiające proces odnowy277. Owo-
ce nieprawości odczuwa przede wszystkim sam kraj, który został wypełnio-
ny krwią (~ymiD)278, a do tego miasto napełniło się przewrotnością (hal.m)279. 
Oznaczało to odrzucenie całego prawodawstwa Jahwe280 i realizację życia spo-
łecznego w oparciu o najgorsze standardy praw ludów ościennych. Nie mogły 
one znaleźć jakiegokolwiek zastosowania w życiu Izraela, naród ten nie po-
wstał bowiem w wyniku czysto naturalnych procesów państwowotwórczych, 
lecz jako powołany przez Jahwe otrzymał wyjątkowe prawodawstwo, które nie 
tylko gwarantowało mu trwałość i powodzenie, lecz również odrębność i nie-
zależność od innych narodów. To wszystko zostało zaprzepaszczone281.

274  W poprzednich wypowiedziach pojawiały się osobne wzmianki o domu Izraela (Ez 
8,6.10-12), względnie o domu Judy (Ez 8,1.17), podkreślając zakres rozprzestrzeniania się nie-
prawości oraz prezentując całość Reszty Izraela, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 208.

275  Nieprawość ludu doprowadziła do sformułowania największego kłamstwa, iż to Jahwe 
opuścił kraj i nic nie widzi (por. Ez 8,12), por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 105.

276  Odnowa ludu, a tym samym oszczędzenie Reszty, może nastąpić jedynie w obliczu bez-
litosnego sądu przeprowadzonego względem występnych, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, 
s. 282.

277  Izrael próbował racjonalizować moralne i etyczne występki, por. D.I. Block, The Book 
of Ezekiel, t. I, s. 310.

278  Był to przejaw całkowitego bezprawia panoszącego się pośród ludu, por. M. Greenberg, 
Ezechiel 1–20, s. 208.

279  Prorok podkreśla szczególną rolę Jerozolimy, stolicy kraju, w rozprzestrzenianiu się nie-
prawości, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 150.

280  Zaistniała sytuacja była podobna do tej z czasów biblijnego potopu (por. Rdz 6,11.13).
281  Pomimo wstawiennictwa i próśb proroka (w. 8), odpowiedź Jahwe była jednoznaczna, 

wszystko było już za późno, miara grzechu się przebrała, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 149.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



190	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Naród jednak nie potrafił wyciągnąć właściwych wniosków z zaistniałej 
sytuacji. Raczej łudził się przekonaniem, iż Jahwe opuścił kraj i niczego już nie 
widział. Występni Izraelici posiadali bardzo prymitywny pogląd na obecność 
Boga. Sprowadzał się on w zasadzie do przekonania zapożyczonego z trady-
cji obcych ludów, czczone przez nie bóstwa często miały cechy ludzkiego po-
stępowania i były zamieszane w różnego typu konflikty, ponosząc niejedno-
krotnie porażki. Stąd występni Izraelici byli wręcz pewni, że „uwolnili” się od 
Jahwe, który nie widzi (ha,ro hwhy> !yaew>)282, a więc już nie oddziałuje na kraj. 
Była to złudna ufność w możliwość uniknięcia konsekwencji popełnianej nie-
prawości283. Mieszkańcy Jerozolimy poczuli swoistą „wolność”, która faktycz-
nie oznaczała dla nich zagładę. Jahwe uświadamia Ezechiela, że nic nie może 
już uratować dotychczasowych struktur, muszą być one unicestwione, dlatego 
Jerozolima przemieni się w miasto pełne trupów, a więc pozostanie bez żadnej 
perspektywy na przyszłość284.

Ez 9,10

`yTitn ~varoB. ~Kr>D: lmox.a, al{w> ynIy[e sAxt-al{ ynIëa]-~g:w>

I także Ja: nie zmiłuje się oko Moje i nie oszczędzę, drogę ich na 
głowy ich kładę.

Izrael nie zasługiwał już na litość. Nie była to forma „zemsty” Jahwe285, 
lecz brak dyspozycji ludu do przyjęcia zbawczego działania Boga. Izrael się 
wyczerpał286. Wyrzekł się swego Pana i oddał się na pastwę swych namiętności 
i zarazem nienawiści obcych ludów. Babilonia patrzyła na Jerozolimę jako na 
krnąbrne i zbuntowane miasto, które trzeba było przykładnie ukarać, by już 

282  Podobny motyw pojawia się w Ps 94,5-7: Lud Twój, o Jahwe, depczą i uciskają Twoje dzie-
dzictwo, mordują wdowę i przychodnia i zabijają sieroty. A mówią: «Pan nie widzi, nie dostrzega 
tego Bóg Jakuba».

283  Naród postępował z pełną świadomością i wyrachowaniem, por. M. Greenberg, Eze-
chiel 1–20, s. 208.

284  Prorok wykazuje w w. 9, że nieprawość ludu nie polegała jedynie na występkach dotyczą-
cych kultu, lecz również obecna była w życiu codziennym, czyli w błędnej drodze postępowania, 
por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 150.

285  Rozpoczynająca w. 10 fraza ynIëa]-~g:w> (i także Ja) to powtórka z wcześniejszej wypowiedzi 
(Ez 8,18) i podkreśla miarę „determinacji” Jahwe w celu realizacji swego działania, bez okazy-
wania litości (por. Ez 9,5), por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 150.

286  Stał się ofiarą swej długotrwałej zatwardziałości, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 105.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 9,8-11)	 191

żaden inny ośrodek nie miał odwagi sprzeciwić się przestrzeganiu narzucone-
go prawa.

Jahwe faktycznie „niczego nie musiał czynić”, dopuszczał jedynie do agre-
sji Babilonii287; w tym sensie zapewnia: nie zmiłuje się oko Moje288. Izrael musiał 
poczuć konsekwencje swego postępowania, które w tekście określone zostało 
formułą ~Kr>D; (droga ich)289. Obróciła się ona wprost przeciwko ludowi, zo-
stała bowiem złożona na ich głowy (~varoB.)290. W zamiarze Jahwe czyny Izra-
ela miały docierać do tronu Jego chwały, świadcząc o przynależności ludu do 
Boga291. Ten wymiar transcendentny dzieł ludu został zredukowany do imma-
nencji, zamkniętego kręgu, który mogąc być potęgą duchową wśród narodów, 
stał się karłem i pośmiewiskiem292, a na obliczach dotychczasowych wybrań-
ców Bożych będą wypisane nieprawości293; zajmą one miejsce dumy wynikają-
cej z zażyłych związków z Jahwe294.

Ez 9,11

rbD byvime wynët.mB. ts,Q,h; rv<a] ~yDIB;h; vbul. vyaih hNEhiw>
ynItyWIci rv,a]k; ytiyfi[‚ rmoale

I oto mąż ubrany w lnianą (szatę), który (miał) kałamarz pisar-
ski przy swym boku, zwrócił się słowem, mówiąc: Uczyniłem, jak 
rozkazałeś mi.

287  D. Rom-Shiloni, Ezekiel as the Voice for Exiles and Constructor of Exilic Ideology, HUCA 
76 (2005), s. 23–34.

288  Wzmianka o oku (ynIy[e) jest ironiczną odpowiedzią na błędne przekonanie ludu, wyraża-
ne w sądzie: Jahwe nie widzi (w. 9), por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 283.

289  Drogi Izraela stały się znakiem odstępstwa; prorok w dalszej części Księgi poucza, że 
ocalały lud wkroczy na nową drogę wiodącą do życia (Ez 36,24-35; 37,1-14), por. S. Ilnicki, 
Problemat „drogi” w Piśmie Świętym, Poznań 2002, s. 168.

290  Por. Ez 11,21; 16,43; 22,31; 1 Krl 8,32.
291  Bóg już więcej nie chronił ludu przed skutkami zła, lecz dozwolił, by ono (zło) unicestwi-

ło ich twórców, por. F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, s. 150.
292  Por. A.S. Jasiński, Znak TAU w kontekście biblijnym i franciszkańskim, s. 80.
293  Los ludu występnego, w obliczu działania Jahwe, został opisany również przez Amosa, 

choć w innej sytuacji historycznej: «Panie Boże, przebacz, jakże się ostoi Jakub? Przecież jest taki 
mały»… Spustoszone będą wyżyny Izaaka i świątynie Izraela będą zniszczone. Wystąpię z mie-
czem przeciwko domowi Jeroboama» (Am 7,2b.9).

294  Jahwe niejako „zapomniał” o swoim miłosierdziu, a naród będzie musiał ponosić tra-
giczne konsekwencje swoich występków, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 208.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



192	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Motyw męża ubranego w lnianą szatę nawiązuje do myśli zawartej w pierw-
szej części perykopy (Ez 9,2-3)295. Skrybie towarzyszyli egzekutorzy, którzy byli 
narzędziami w rękach Jahwe. Były to postacie symbolizujące niszczycielskie 
czyny, których mieli się dopuścić faktycznie Babilończycy. Skryba natomiast 
symbolizuje w pewnym sensie samego proroka296, który stał się kwalifikowa-
nym świadkiem nieszczęść, jakie spotkały Jerozolimę, i to z jej własnej winy. 
Ezechiel otrzymał niejako wizję swojej misji, która zostanie przez niego do 
końca wypełniona, zgodnie ze słowami pisarza: Uczyniłem, jak rozkazałeś mi 
(ynItyWIci)297.

Prorok, który poznał misję skryby, został tym samym zapewniony o sen-
sowności swego powołania, które wynikało wprost z zamysłu Jahwe. Bóg bę-
dzie zawsze blisko Ezechiela, wzmacniając go wizjami, dając tym samym ogląd 
tego, czego nie dostrzegał inny człowiek, a co faktycznie miało wartość i stano-
wiło często rzeczywistość, przed którą stawali Izraelici298. Jahwe ostatecznie nie 
odrzuca Izraela, lecz karze go, by stworzyć nową jakość istnienia narodu wy-
branego299. Ezechiel stał się szafarzem tych wszystkich treści, oglądając w wizji 
to, co stanie się niebawem.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 9,8-11)

Prorok uświadamiał sobie dystans, jaki dzielił go od rodaków przebywają-
cych w Jerozolimie: I stało się, gdy oni zabijali, a ja pozostałem (w. 8abc). Los 
mieszkańców miał okazać się niezwykle tragiczny, w przeciwieństwie do losu 
Ezechiela. Prorok pozostawał znacznie bliżej Jahwe niż ludu, a mimo to od-
czuwał swoistą solidarność z nim. Pochodził bowiem właśnie z tego narodu, 
dzielił z nim nadzieje dane przodkom, wspominał wspólnie obchodzone świę-

295  Ponowna wzmianka o pisarzu nie stanowi jedynie przejścia do kolejnej perykopy (Ez 
10,1nn), równocześnie zwraca bowiem uwagę na to, iż sąd Boży, unicestwiający występnych, nie 
pochłonie tych, którzy zostali naznaczeni przez tego męża, postępującego zgodnie z otrzymany-
mi od Jahwe poleceniami, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 249.

296  Istniała solidarność postawy proroka i pisarza, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 150.
297  Prorok stał się świadkiem raportu złożonego przez męża odzianego w lnianą szatę, por. 

J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 105.
298  Ocaloną Resztę nie stanowili mężowie doskonali, ale ci, którzy dystansowali się od nie-

godziwości popełnianych w Jerozolimie i byli gotowi na przemianę za sprawą Bożego działania, 
por. R. Rumianek, Księga Ezechiela, s. 100.

299  Dla występnych nie było już nadziei uniknięcia unicestwienia, por. D.I. Block, The Book 
of Ezekiel, t. I, s. 310.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 9,8-11)	 193

ta, przebywanie w świątyni, a także wykonywane prace, czy w końcu zabawy. 
We wszystkich dziedzinach życia był częścią tego narodu. Niewątpliwie miara 
dokonywanych występków nie była mu znana wcześniej. Jej poznanie stało się 
możliwe dzięki otrzymanej wizji. W tym momencie niejako runął jego świat 
wyidealizowanej przeszłości. Jako młodzieniec w Jerozolimie (syn kapłana) żył 
na pewno poza nurtem praktyk bałwochwalczych. Taki profil nam się ujawnia 
z jego relacji do Jahwe, która od początku była naznaczona pełną uległością 
i gotowością do pełnienia służby.

Dramat Ezechiela rozpoczął się w trakcie oglądu eksterminacji rodaków 
(gdy oni zabijali). W tym momencie Ezechiel uświadomił sobie do końca, co 
to znaczy, że Izrael był ludem buntowników, do którego to ludu został posłany 
(Ez 2,5). Wprawdzie nie miał przemawiać do mieszkańców Jerozolimy, a jedy-
nie do zesłańców, tym niemniej nawet uratowani rodacy przynieśli do Babilo-
nii złe skłonności ziomków.

Reakcja Ezechiela, w obliczu karania Jerozolimy, była przejawem jego 
bezsilności: i upadłem na swe oblicze, i krzyczałem (w. 8c). Postawę prostra-
cji przyjmował prorok w chwilach wyjątkowych i wyłącznie przed Jahwe. Tak 
było w kontekście doznania obecności chwały Jahwe (Ez 1,28). Wówczas to 
prorok okazał swoje pełne uniżenie (i uwielbienie) względem Boga oraz dys-
pozycyjność Jego postanowieniom, natomiast w kontekście nowej relacji (w. 
8) prostracja proroka była formą wstawiennictwa za zabijany lud. Ezechiel 
miał świadomość, że jako prorok pośredniczy między Izraelem a Jahwe, stąd 
jego spontaniczna reakcja. Prorok w tym momencie nie rozróżniał w ludzie 
sprawiedliwych od występnych. Dla niego byli istotni jedynie ocaleni, czy-
li pozostali przy życiu. Wielu z ich mógł prorok dobrze znać z czasów jero-
zolimskich. Widzenie Ezechiela nie pokrywało się jednak z osądem Jahwe, 
który zawsze przenikał do wnętrza człowieka i znał jego myśli oraz dążenia. 
Interwencja prorocka w tym momencie nie mogła być skuteczną, bowiem 
gniew Jahwe musiał być wylany na Jerozolimę. Pan wchodzi w dialog z Eze-
chielem, w Jego słowach pojawia się uzasadnienie tego niezwykle surowego 
karania: Nieprawość domu Izraela i Judy (jest) bardzo a bardzo wielka, i wypeł-
niona (jest) ziemia krwią, i miasto (jest) wypełnione przewrotnością, ponieważ 
powiedzieli: Opuścił Jahwe kraj i Jahwe nie widzi (w. 9). Naród był powołany 
do współtworzenia z Jahwe środowiska harmonii w oparciu o relację Bóg – 
człowiek. Wszelkie przejawy życia narodu (religijnie, społeczne, polityczne, 
kulturowe) miały być świadectwem uwielbienia Jahwe. Tylko w takich oko-
liczności ziemia Izraela miała sens istnienia. Jednak w miejsce harmonijnie 
realizowanych relacji z Jahwe Izrael stworzył na swej ziemi środowisko śmier-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



194	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

ci, wypełniając ziemię i miasto krwią i przewrotnością. Kraj stał się „nie-zie-
mią” obiecaną, miejscem przestępstw wszelkiego rodzaju; zostały zerwane 
nie tylko więzy z Panem, lecz również więzy wewnątrz społeczności. Niespra-
wiedliwość społeczna, o której pisali szczególnie Amos i Micheasz, należała 
również do listy ich występków. Sprawiedliwy Bóg związał się z ludem, który 
okazał się ze wszech miar niesprawiedliwy. Podobny dramat miał spotkać Je-
rozolimę w czasach Chrystusa. Miasto nie poznało bowiem czasu swego na-
wiedzenia.

Izrael przestał się liczyć z Panem (Jahwe nie widzi). Propagowanie tego fał-
szywego hasła miało uspokoić lud. Musiało ono pochodzić z kręgów przywód-
ców ludu i szybko zyskało popularność we wszystkich warstwach społecznych. 
Rodziło się przekonanie, że naród da sobie radę bez pomocy ze strony Pana. 
„Uwolniony” lud żywił przekonanie, że w zmienionej sytuacji otrzymał nowe 
możliwości rozwoju, swobodnego decydowania o swoim losie. Wymagało to 
pełnej mobilizacji społecznej oraz jednomyślności, a takiej brakowało, nawet 
król Sedecjasz był bowiem rozdarty pomiędzy dążeniami swego otoczenia 
a wezwaniami prorockimi (Jeremiasz). Faktycznie Izrael bez Jahwe był ludem 
całkowicie bezbronnym. Wynikało to tak z jego genezy, jak i z natury naro-
du ukształtowanego przez wieki w oparciu o doświadczenia obecności Jahwe. 
Lud nie mógł pozwolić sobie na tak ryzykowny krok i odstąpić od Pana, a jed-
nak tego się dopuścił. Oznaczało to utratę swoistego instynktu samoobrony, co 
prowadziło bezpośrednio do katastrofy.

Naród pozbawił się źródła swego bezpieczeństwa, a tym samym naraził 
się na bezwzględną reakcję ze strony Jahwe: I także Ja: nie zmiłuje się oko Moje 
(w. 10ab). Przyszłość narodu w tym momencie została do końca określona. 
Każdy człowiek potrzebuje miłosierdzia ze strony Boga, nikt nie jest sprawie-
dliwy w Jego oczach. Tego miłosierdzia doświadczał Izrael od początku, z mi-
łosierdzia bowiem powstał. Zabrakło w narodzie refleksji nad przeszłością, 
przywódcy oderwali się od źródła życia. Obrany kierunek prowadził doni-
kąd. Pomyślna przyszłość narodu została zakwestionowana i miała znaleźć się 
pod znakiem zapytania, Izrael nie mógł liczyć bowiem na oznaki litości oraz 
oszczędzenie jego populacji.

Naród popełniając występki, w przypadku nawrócenia mógł otrzymać prze-
baczenie, jednak tego nie uczynił, stąd postanowienie Jahwe: drogę ich na głowy 
ich kładę (w. 10c). W oczach Boga znaczenie miał nie tyle obciążający człowieka 
grzech, co stosunek do niego osoby go popełniającej. Ezechiel wiele uwagi po-
święcił kwestii odpowiedzialności indywidualnej. Wyłożone zasady (Ez 18) stały 
się dla niego kryteriami w trakcie realizacji posługi stróża Izraela.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,1-3)	 195

W tej dramatycznej sytuacji zabrakło w Jerozolimie zaufania do Jahwe. 
Być może już wielu przywódców uświadamiało sobie miarę popełnionych nie-
prawości, które domagały się karania, zabrakło jednak determinacji (nawróce-
nia). Wielu mogło popaść w zniechęcenie, oceniając sprawę czysto po ludzku 
wydawało się bowiem, że przestępstwa osiągnęły taki poziom nieprawości, że 
nie było już dla nich żadnych możliwości otrzymania wybaczenia. Takie prze-
konanie świadczy również o braku znajomości Jahwe, który nie chce śmierci 
grzesznika, lecz odwrócenia się ze złych dróg (Ez 33,11). Ta zasada określa 
faktyczny stan odniesienia Jahwe do człowieka. Była też stosowana w czasach 
Ezechiela, a zwłaszcza w momencie eksterminacji ludu, który w niczym nie 
okazał skruchy, czyli zaufania do Boga. Tęsknota za Jahwe i pragnienie powro-
tu byłyby dla występnych duchowym znakiem TAW, w który się jednak nie 
przyoblekli. Mieszkańcy Jerozolimy nie skorzystali z bliskości Jahwe (uznali 
Go za nieobecnego); w przyszłości inaczej miał zareagować łotr powieszony 
na krzyżu obok Jezusa, który rozpoznał w Nim szczególną obecność Bożą, stąd 
jego prośba: Jezu, wspomnij na mnie, gdy przyjdziesz do swego królestwa. Je-
zus mu odpowiedział: «Zaprawdę, powiadam ci: Dziś ze Mną będziesz w raju» 
(Łk 23,42-43). Brak zaufania do miłosierdzia Bożego prowadzi człowieka do 
rozpaczy, a w końcu do śmierci. Te zasady przekazywał zesłańcom Ezechiel, 
zatem od ich przyjęcia zależał dalszy los ludu.

Postanowienia Jahwe zawsze są realizowane w całości; podobnie stało się 
w przypadku grzesznej Jerozolimy. Pisarz o tym zaświadczył: Uczyniłem, jak 
rozkazałeś mi (w. 11d). Odtąd zaległa cisza, prorok zyskał pełne poznanie sy-
tuacji miasta. Jego wstawiennictwo nie przyniosło owoców. Pozostał z rozdar-
tym sercem, a lekarstwem dla niego było ponowne doznanie chwały Jahwe, 
które nastąpiło po wizji karania Jerozolimy (Ez 10,1-22).

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,1-3)

Opis wizji dramatycznych wydarzeń (Ez 9) nie kończy relacji z doświad-
czenia duchowego proroka. Doznaje ona swej kontynuacji w kolejnych dwóch 
rozdziałach Księgi (Ez 10–11), które akcentują temat chwały Jahwe. Z pola wi-
dzenia znikają egzekutorzy, pozostaje natomiast mąż ubrany w lnianą szatę, 
który otrzymuje kolejne zadania.

Tekst Ez 10,1-3 można podzielić na następujące części:
w. 1a	 Ogląd proroka

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



196	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

w. 1b	 Przedmiot oglądu proroka (firmament)
w. 1c	 Obecność cherubów
w. 1d	 Podobieństwo kamienia szafiru
w. 1e	 Podobieństwo tronu
w. 2a	 Mowa Jahwe (wprowadzenie)
w. 2b	 Adresat mowy Jahwe (mąż ubrany w lnianą szatę)
w. 2c	 Mowa Jahwe (kolejne wprowadzenie)
w. 2d	 Pierwsze polecenie dane mężowi w lnianej szacie
w. 2e	 Drugie polecenie dane mężowi w lnianej szacie
w. 2f	 Trzecie polecenie dane mężowi w lnianej szacie
w. 2g	 Świadectwo proroka o posłuszeństwie męża
w. 3a	 Cheruby (topografia ich przebywania)
w. 3b	 Przemieszczanie się męża w lnianej szacie
w. 3c	 Dziedziniec wewnętrzny napełniony obłokiem

Prorok ponownie określa swoją rolę w opisywanym wydarzeniu, a mia-
nowicie był wizjonerem (I patrzyłem). Ezechiel tym razem (w tekście) nawią-
zuje w swej relacji do obrazu znanego już z pierwszej wizji, czyli do motywu 
firmamentu/sklepienia (por. Ez 1,22.23.25.26; 10,1). Niezależnie od genezy 
tych tekstów, w ostatecznym kształcie Księgi Ezechiela motyw firmamentu 
łączy ze sobą obie wizje; można mówić o kontynuacji doświadczenia ducho-
wego Ezechiela. Prorok tym samym zaznacza, że temat eksterminacji miesz-
kańców Jerozolimy (Ez 9) nie można rozważać w oderwaniu od tego, co było 
podstawowe, a mianowicie od środowiska chwały Bożej. W w. 1 jest mowa 
nie tylko o sklepieniu, lecz również o cherubach (ww. 1.2.3.4.5.6.7.8.9.15.16.
17.18.19.20; por. 9,3; 11,22), które w Ez 1 były nazywane istotami żyjącymi 
(ww. 5.8.13.14.19.21.22). Motyw ten powraca następnie w końcowej wizji (Ez 
41,18.20.25), przy czym nie chodzi już tu o dynamiczną obecność cherubów, 
lecz o ich odwzorowanie w postaci wyobrażeń umieszczonych w odnowionej 
świątyni. Cheruby jawiące się Ezechielowi (w. 1) znamionowały dolną część 
opisywanego środowiska chwały Jahwe, a więc tego, co było poniżej sklepie-
nia, na którym znajdował się jakby kamień szafiru; jakby wygląd podobieństwa 
tronu ukazał się nad nimi (w. 1d). Prorok mając doświadczenie z pierwszej 
wizji, już na początku nowego opisu sięga po najważniejszą sferę, a mianowicie 
po miejsce tronu (aSeKi). Zupełnie inaczej ta sprawa się ma w relacji zawartej 
w pierwszej wizji, w której temat tronu pojawia się na zakończenie jej opisu 
(Ez 1,26). Dla Ezechiela „tron” należy się jedynie Jahwe (por. Ez 43,7), stąd 
ziemscy władcy będą zdetronizowani (Ez 26,16). Tron Jahwe nie ma nic wspól-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 10,1-3)	 197

nego z tronem ziemskim, jego odmienność została jasno wykazana zastosowa-
niem formuły: jakby wygląd podobieństwa tronu.

Wizji (w. 1) towarzyszy audycja (w. 2); tym razem Ezechiel staje się świad-
kiem mowy Jahwe skierowanej do męża ubranego w lnianą szatę. Jego misja 
była kontynuowana. Wcześniej naznaczył znakiem TAW ludzi przeznaczo-
nych do ocalenia (Ez 9,4), natomiast w kontekście objawienia sfery chwały 
i tronu Jahwe jego misja wpisuje się w dzieło karania ludu buntowników. Ów 
mąż miał przystęp do tej niezwykłej sfery (Idź pomiędzy kołami pod cheru-
bem), w którą został wpisany on sam wraz z możliwością ingerowania w jej 
strukturę (i napełnij swe dłonie węglem ognia pośrodku cherubów). „Węgiel 
ognia” (por. Ez 1,13) tworzył scenerię środowiska chwały Jahwe, symbolizu-
jąc Jego absolutną inność w stosunku do stworzenia, a zarazem skuteczność 
działania (gniew Jahwe), w tym karania (usuwania zła). Zadaniem wybranego 
męża było dokonanie transferu owego „węgla ognia”, co oznaczało rzucenie 
go na miasto (w. 2f); była to pieczęć karania zapoczątkowanego aktywnością 
egzekutorów (Ez 9).

Ezechiel stał się świadkiem tych wszystkich wydarzeń (na moich oczach), 
jego przekaz jest niezwykle sugestywny i umożliwia czytelnikowi śledzenie ko-
lejnych kroków postępowania Jahwe, który posługiwał się licznymi wybrańca-
mi, zdolnymi w doskonały sposób wypełniać Jego zamysły. Tymczasem Jero-
zolima utraciła nie tylko mieszkańców, lecz również całą zabudowę zniszczoną 
deszczem ognia węglowego, stając się wyrazistą antytezą porządku ustanowio-
nego przez Jahwe.

Treść w. 3 tworzy łącznik między ww. 1-2 a ww. 4-5. Prorok nawiązuje do 
motywu cherubów (w. 1c), lecz nie umieszcza go już w kontekście sklepie-
nia i firmamentu, lecz domu Bożego, dziedzińca wewnętrznego i aktywności 
męża ubranego w lnianą szatę, a kończy wzmianką o napełnieniu dziedzińca 
obłokiem, anonsując tym samym treść przekazaną w ww. 4-5.

Komentarz egzegetyczny (Ez 10,1-3)

Ez 10,1

ryPis; !b,a,K. ~ybirUK.h; varo-l[; rv,a] [:yqirh-la, hNEhiw> ha,r>a,w
`~h,yle[] har>nI aSeKi tWmD> haer>m;K.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



198	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

I patrzyłem, a oto na sklepieniu, które (było) nad głową cheru-
binów, (był) jakby kamień szafiru; jakby wygląd podobieństwa 
tronu ukazał się nad nimi.

W w. 1300 prorok przystępuje do relacji o kolejnej fazie otrzymanego widze-
nia301. Wielokrotne użycie rdzenia har (widzieć) nie tylko podkreśla charakter 
doświadczenia proroka (wizja), lecz również stanowi istotną przeciwwagę do 
rozpowszechnianej w Jerozolimie opinii, iż Jahwe nie widzi (Ez 9,9). Jahwe nie 
tylko widzi (por. Ez 9,10), lecz również uzdalnia do widzenia swych wybrań-
ców. Ślepcami okazują się ci, którzy żyją w złudzeniach i nie mają już dostępu 
do poznania zamiarów Jahwe.

Relacja proroka nawiązuje do motywów znanych już z opisu wizji wpro-
wadzającej (Ez 1,4-28). Rozpoczyna się ona tematem [;yqir (firmament, skle-
pienie), o którym pisał Ezechiel już wcześniej – w kontekście oglądu istot ży-
wych (Ez 1,22.23.25.26), natomiast w omawianym w. 1 mowa jest o cherubach 
(~ybirUK.h;)302. Były to postacie znane ze świątyni jerozolimskiej. O nich to pro-
rok wspomniał w Ez 9,3, nad nimi znajdowała się chwała Jahwe. Porównując 
fragmenty Ez 9 i Ez 10 można stwierdzić, że w późniejszym tekście następuje 
zdynamizowanie akcji wcześniej opisanej statycznie rzeczywistości, czyli wnę-
trza świątyni, w której cheruby „strzegły” Arki Przymierza303. W nowym obra-
zie cheruby otrzymują przymioty istot żywych i wkraczają w dynamikę życia, 
manifestując tym samym szczególne działanie Boże, które stanie się odpowie-
dzią na zuchwałe postępowanie mieszkańców Jerozolimy304.

Przejmując pewne wyobrażenia ościennych ludów, hagiografowie pre-
zentowali Jahwe w dynamiczny sposób w kontekście aktywności cherubów: 
Lecąc cwałował na cherubie, a skrzydła wiatru Go niosły (Ps 18,11). Taki ob-

300  Werset ten przerywa relację o aktywności posłańców Jahwe i zwraca uwagę czytelników 
na obecność pustego tronu oraz jego wzniesienie (niejako) wraz z chwałą Jahwe, co jest opisane 
w w. 18, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 210.

301  Nie ma tu wprost mowy o obecności Boga, lecz prawda ta wynika z kontekstu kolejnych 
wypowiedzi (w. 2), por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 105.

302  Tym razem pojawia się tu l. mn. w przeciwieństwie do Ez 9,3 (l. poj.), por. W. Zimmerli, 
Ezekiel 1, s. 254.

303  Istnieje różnica w prezentacji cherubów obecnych w świątyni jerozolimskiej w stosunku 
do tych opisanych przez Ezechiela, który pisze o czterech cherubach mających cztery skrzydła, 
cztery głowy (orła, wołu, lwa i człowieka), przebywających poza świątynią (w Babilonii), pozo-
stających w nieustannym ruchu w pobliżu widzialnego tronu Jahwe, por. D.I. Block, The Book 
of Ezekiel, t. I, s. 319.

304  Ezechiel być może nigdy nie widział cherubów w świątyni jerozolimskiej, choć był ka-
płanem, jednak przed deportacją był zbyt młody, by spełniać funkcję kapłańską w sanktuarium, 
por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 293.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 10,1-3)	 199

raz pozbawia zbuntowanych Izraelitów wszelkich złudzeń co do możliwo-
ści uniknięcia kary. Jahwe jest niezwykle dynamiczny, podobnie jak i pozo-
stające na Jego usługach cheruby. Stanowią one najbliższe otoczenie Jahwe, 
podtrzymując Jego tron305. Opis tronu został przedstawiony podobnie jak 
w tekście Ez 1,26306. W w. 1b prorok przywołuje motyw podobieństwa do 
kamienia z szafiru (ryPis; !b,a,K.)307 oraz tronu (aSeKi)308 znajdujących się nad 
cherubami309. Ezechiel zaznacza, że obiekty przez niego widziane były na po-
dobieństwo (tWmD>) tego, co było postrzegane przez człowieka w jego natural-
nym oglądzie310.

Ez 10,2

lG:l.G:l; tAnyBe-la, aBo rm,aYOw: ~yDIB;h; vbul. vyaih-la, rm,aYOw:
 qroz>W ~ybirUK.l; tAnyBemi vae-ylex]g: ^yn<p.x aLem;W bWrK.l; tx;T;-la,

`yny[el. aboYw: ry[ih-l[;

I powiedział do owego męża ubranego w lnianą (szatę), i powie-
dział: Idź pomiędzy kołami pod cherubem i napełnij swe dłonie 
węglem ognia spomiędzy cherubów, i rozrzuć po mieście! I po-
szedł na moich oczach.

W tekście ponownie pojawia się mąż ubrany w lnianą szatę (por. Ez 
9,2.3.11), którego obecność zwiastuje pełną realizację zamysłu Jahwe. Pozostaje 
on pod Jego rozkazami i stanowi wzór relacji posłuszeństwa311, której zabra-
kło Izraelowi, a którą ma w pełni realizować Ezechiel. Mąż ów znajdował się 

305  W stosunku do opisu tronu w Ez 1, zmiana polega na wprowadzeniu motywu cherubów 
(w. 1) w miejsce istot żyjących (Ez 1,10.15.20), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 210.

306  W tekście Ez 1,26-28 pojawia się również motyw chwały Jahwe, por. J. Homerski, Księga 
Ezechiela, s. 106.

307  Kamień z szafiru stał się znakiem rozpoznawczym tronu Jahwe (Ez 1,26), pojawia się 
również w kontekście lamentacji nad królem Tyru (Ez 28,13).

308  Prorok nie pisze o „zasiadającym na tronie”, jednak według Ez 9,3a wydaje się on być 
opuszczony przez Jahwe, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 254.

309  Temat „tronu Jahwe” zapowiada również motyw sądu, który obecny był w poprzednich 
rozdziałach Księgi, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 292.

310  Wspominając o tronie, prorok nie podaje szczegółów jego funkcji, uczyni to dopiero 
w ww. 3-5, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 320.

311  Ezechiel posługuje się na wstępie formułą: I powiedział […] i powiedział, która znamio-
nuje szczególnie uroczysty sposób mówienia (por. Rdz 22,7; 46,2; 2 Sm 24,17; Est 7,5; Ne 3,24), 
por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 210.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



200	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

w obrębie świętym. Jahwe poleca mu wykonanie ruchu: Idź (aBo)312. Treść po-
lecenia tworzy równocześnie dalszy opis wizji, jaką otrzymał prorok. Przede 
wszystkim mąż miał przejść: pomiędzy kołami pod cherubem313. Nowością jest 
wzmianka o lG:l.G:l; (kole/kołach)314. Takie określenie pojawia się w Księdze po 
raz pierwszy, aczkolwiek była już mowa o kołach (Ez 1,15.16) w kontekście 
opisu rydwanu Jahwe315. W pierwszej wizji był jednak użyty inny rdzeń do ich 
określenia, a mianowicie !pwa, który ponownie się pojawia w Ez 10,6316. Istnieje 
zatem analogia obu relacji, z tym, że opisywany przedmiot jest różny w zależ-
ności od kontekstu. Podczas gdy w Ez 1 podkreślony został motyw rydwanu 
Jahwe, w tekście Ez 10 w centrum jawi się temat tronu Jahwe. Okazuje się, że nie 
jest on tak statyczny, jak spodziewali się Izraelici. Świątynia jerozolimska, która 
była rozumiana jako podnóżek Jego stóp, przestała być miejscem przebywania 
chwały Jahwe, tron mógł się bowiem swobodnie przemieszczać.

Wybrany mąż miał do spełnienia ważną misję, która opisana została 
w oparciu o treść poleceń, jakie otrzymał. Mąż odziany w lnianą szatę miał na-
pełnić swe dłonie węglem ognia (vae-ylex]g:)317. Ten sam obiekt znany jest z opi-
su pierwszej wizji (Ez 1,13)318. Tym razem nie pozostaje jedynie elementem 
spektakularnym, ale funkcjonalnym. Jahwe zmierzał do skutecznego karania 
Jerozolimy; ognie węgla symbolizują Jego gniew, lecz równocześnie skuteczną 
moc karania, przed którą nie może się już obronić miasto319. Wybrany mąż 
miał rzucić (qroz>W)320 owe ogniste węgle na Jerozolimę, na którą spadnie grad 

312  Mąż przyobleczony w lnianą szatę otrzymuje drugie zadanie (pierwszym był znak wyba-
wienia TAW), tym razem o charakterze karzącym, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 249.

313  Zgodnie z obrazem zaprezentowanym w Ez 1,15, koła znajdowały się poniżej istot żyją-
cych, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 210.

314  Rzeczownik lG:l.G: użyty jest w l. poj. w znaczeniu kolektywnym, por. J. Homerski, Księ-
ga Ezechiela, s. 106.

315  Sam prorok nie pisze wprost o rydwanie, jednak takie rozumienie jego opisów pojawiło 
się już w starożytności, o czym świadczy tekst Syr 49,8: Ezechiel oglądał widzenie chwały, jakie 
okazał mu Pan na rydwanie cherubów (evpi. a[rmatoj ceroubin), do tego zob. M. Greenberg, 
Ezechiel 1–20, s. 238–239.

316  W tekście Ez 10,13 oba określenia odnoszą się do tego samego przedmiotu.
317  Opisywany mąż nie spełnia już funkcji pisarza, lecz kapłana, który miał przystęp do 

świętego ognia Jahwe (por. Lb 16,35), por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 250.
318  W tekście Ez 1,13-14 motyw „węgla ognia” jest mało zrozumiały, natomiast w w. 2 otrzy-

muje wyjaśnienie, występuje bowiem w kontekście sądu Bożego, tym niemniej ważny jest też 
motyw teofanii jako takiej, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 321.

319  Prorok podkreśla wszechogarniającą obecność sądu Bożego, por. L.C. Allen, Ezekiel 
1–19, s. 154.

320  Termin qr;z (unosić się, rozrzucić, pokropić) należy zarówno do kapłańskiego, jak i nieka-
płańskiego słownictwa, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 211.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 10,1-3)	 201

ognia podobnie jak na Sodomę i Gomorę (Rdz 19,24)321. Zniszczenie będzie 
całkowite, choć analogicznie do rodziny Lota, również pewna część mieszkań-
ców będzie uratowana322.

Ezechiel był świadkiem czynności wykonanej na polecenie Jahwe: I poszedł 
na moich oczach (yny[el.); tym samym stał się wiarygodnym świadkiem i orę-
downikiem tego, co miało nadejść. Nie będzie zatem w najmniejszym stopniu 
ulegał złudnej wierze w cudowne i niespodziewane uratowanie Jerozolimy, co 
uparcie głosili przywódcy miasta.

Ez 10,3

alem !n[‚h,w> vyaih AaboB. tyIB:l; !ymiymi ~ydIm.[o ~ybirUK.h;w>
`tymiynIP.h; rcExh,-ta,

A cheruby stały po prawej stronie domu, gdy szedł ów mąż, a ob-
łok napełnił dziedziniec wewnętrzny.

Następuje szczegółowy opis topograficzno-zdarzeniowy, jaki dokonywał 
się przed oczyma proroka323.

Po pierwsze, cheruby, które przyjęły postawę stojącą (~ydIm.[o)324, znajdowa-
ły się po prawej stronie domu, czyli świątyni Jahwe325. Tu zatem zatrzymał się 
tron Pański. Ta obecność stanowiła ostry kontrast w stosunku do porządku, 
jaki na teren świątynny wprowadzili bałwochwalcy, którzy dopuszczali się na-
wet „szczytów prowokacji”, ustawiając przy bramie północnej posążek bożka 
(Ez 8,3)326. Znajdował się on w rejonie bramy północnej. Wprawdzie nie był on 
konkurencją dla Jahwe, lecz jego obecność zanieczyściła świątynię, stąd chwa-

321  Por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 107.
322  Opis zniszczenia miasta zawarty jest w tekstach 2 Krl 25,9; 2 Krn 36,19, co zostało po-

twierdzone wykopaliskami archeologicznymi, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 295.
323  Jego uwaga skupia się na cherubach; termin bWrK. wywodzi się z akadyjskiego słowa 

karãbu: błogosławić, modlić się, wstawiać się, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 107.
324  Musiały one pozostawać w odpowiednim dystansie do miejsca uprawiania bałwochwal-

stwa, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 154.
325  Miejsce to musiało się znajdować na południe od ołtarza ofiar całopalnych, por. 

H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 295.
326  W przeciwieństwie do zwyczajów pogańskich (do nich nawiązywali występni Izraelici), 

w Jerozolimie nie był dopuszczalny żaden kult bożka, a cheruby (uważane przez obcych za boż-
ki niższego stopnia) były „duchami” całkowicie podległymi Jahwe, por. J. Homerski, Księga 
Ezechiela, s. 107.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



202	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

ła Boga pojawiła się od strony przeciwnej. Rzucone przez wybranego męża 
ognie węgla miały zapewne w pierwszym rzędzie oczyścić miejsce wybrane, 
co oznaczało równocześnie unicestwienie wszelkich śladów bałwochwalstwa 
oraz jego czcicieli.

Po drugie, obserwujący prorok327 przeciwstawił statykę cherubów posta-
wie męża, który został ukazany w ruchu (gdy szedł ów mąż)328, a więc w trak-
cie wypełniania misji Jahwe. Jego obecność stanowiła niejako pierwszą linię 
ogniową w walce z idolatrią. Na wzór dawnych proroków prostował on ścieżki 
dla Jahwe i odsłaniał perspektywy dalszego działania Pana.

Po trzecie, to właśnie na skutek jego aktywności mogły zaistnieć takie wa-
runki, aby dziedziniec wewnętrzny napełnił się obłokiem (!n[‚h,w>). Ów obłok 
nie stanowił zjawiska atmosferycznego, lecz był zapowiedzią bliskości chwały 
Jahwe329.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,1-3)

Wizjoner niezwykle skrupulatnie opisuje środowisko cherubów i tego, 
co się nad nimi i nad sklepieniem znajdowało (w. 1). Nie wspomina wprost 
o Jahwe, zaznacza natomiast obecność obiektu podobnego do tronu (+ jakby 
kamień szafiru). Punktem wyjścia prezentacji Ezechiela był więc panujący 
Bóg, górujący nad najbardziej operatywnymi ze stworzeń (których wspomi-
na prorok), czyli nad cherubami. Bogactwo życia w sferze tronowej nie było 
dostępne stronie przeciwnej, jaką była ziemia wraz z Jerozolimą. Zgodnie 
z zamysłem Boga miała ona w widzialny sposób odwzorować w sobie har-
monię strefy tronowej, lecz wypełnienie tej misji zależało od zamieszkują-
cego ją ludu, on jednak nie sprostał zadaniu, stąd stał się adresatem sądu 
i karania Jahwe.

W precyzję działania Bożego został wpisany również mąż ubrany w lnia-
ną szatę, który ponownie jawił się prorokowi. Miał on wyjątkowy przywilej 
penetracji strefy tronowej, w związku z czym otrzymał konkretne zadanie. Po 
pierwsze, miał napełnić swe dłonie węglem ognia znajdującego się pomiędzy 

327  Sam prorok musiał znajdować się na dziedzińcu świątyni, w miejscu opisanym w Ez 
8,16, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 154.

328  Prorok nie precyzuje dokładnie o jakiego męża tu chodzi; można brać pod uwagę po-
stać ubraną w lnianą szatę (w. 2) względnie istotę przypominającą wygląd ognia (Ez 8,2), por. 
M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 21.

329  Motyw obłoku przypomina opisy zawarte w Wj 40,34-35 oraz 1 Krl 8,10-11.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,1-3)	 203

cherubami, a po drugie, rozrzucić ten ogień po mieście (w. 2ef). Takiej misji 
nie mógł zrealizować nawet prorok. Jego zadanie nie polegało jednak na in-
gerencji w sprawy Jerozolimy, lecz na kształtowaniu nowych postaw wśród 
zesłańców, przy czym dysponował on równocześnie pełnym poznaniem tego 
wszystkiego, co niebawem miało się dokonać w mieście. Ezechiel miał świa-
domość tragicznych skutków, jakie wywoła rzucenie ognia na Jerozolimę, 
jednak tym razem nie interweniuje na jej rzecz, jak miało to miejsce w opisie 
eksterminacji ludności (Ez 9,8). Nie było już żadnej możliwości odwrócenia 
losu miasta i ten bolesny fakt został w pełni przyjęty do świadomości proro-
ka, który w tym momencie stał się niemym świadkiem wydarzeń: I poszedł 
na moich oczach (w. 2g). Bolesny fakt, że wśród mieszkańców miasta byli 
znajomi i przyjaciele proroka, nie mógł już odgrywać żadnej roli w realizacji 
jego posłannictwa. Jego misja polegała na pilnym słuchaniu poleceń Jahwe 
oraz trosce o ocaloną resztkę ludu przebywającą w Babilonii. Historyczna Je-
rozolima została całkowicie wyłączona z kręgu prorockiej posługi Ezechiela, 
stała się miastem obcym, tak samo skazanym na unicestwienie, jak kiedyś 
Jerycho czy Aj. Sytuacja miasta była gorszą od sytuacji Niniwy z czasów Jo-
nasza, który pomimo grzeszności miasta został do niego posłany, odnosząc 
sukces misyjny. Pogański władca dał posłuch słowom prorockim, zarządził 
post, modlitwę i pokutę, które uratowały miasto (Jon 3,1-10). Tymczasem 
w Jerozolimie nie było już żadnych zdrowych odruchów samoobrony, a co 
najgorsze, zabrakło bojaźni Bożej, która jest podstawą mądrości wskazującej 
drogę do pełni życia.

Mąż w szacie lnianej był postacią symboliczną, jego dłonie pisarskie miały 
przede wszystkim utrwalać postanowienie Jahwe, były również naczyniem do 
przenoszenia ognia. Dla niego ogień był znakiem potęgi Bożej, bezpieczeń-
stwa i życia, stąd nie wyrządzał mu żadnej krzywdy. Ten sam ogień stawał 
się wszechniszczącym żywiołem, trawiącym nade wszystko zło i jego skutki. 
Ogień był więc symbolem obecności Bożej. Mojżesz, gdy zbliżał się do miej-
sca świętego, ujrzał gorejący krzew, który się nie spalał (Wj 3,1-6), natomiast 
mieszkańcy Sodomy i Gomory zostali wyniszczeni ogniem deszczu z siarki, 
który nie pozostawiał po sobie najmniejszego śladu życia (Rdz 19,23-26). Pró-
ba ognia zatem pozwalała rozpoznać stan duchowy ludzkości i wyróżnić po-
śród nich sprawiedliwych i grzesznych. Taki sąd nad miastem przeprowadził 
Jahwe, posłużył się w tym dziele również mężem/pisarzem.

Aktywność wybranego męża nie ograniczała się do przebywania w sfe-
rze tronu, lecz miała skutkować bezpośrednio tym, co „miało się wydarzyć 
w domu”, czyli w sanktuarium. Cheruby znajdujące się po prawej stronie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



204	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

„domu” wytyczały niejako drogę mężowi, lecz w tym momencie najważniej-
szym zjawiskiem stał się obłok napełniający dziedziniec wewnętrzny. Obłok, 
zwiastujący obecność chwały Jahwe, każe zwrócić uwagę prorokowi na nad-
zwyczajny charakter zbliżających się wydarzeń, których znaczenie mogło być 
porównywalne do szczególnych czasów Mojżesza i Dawida. To aktywność sa-
mego Jahwe sprawiała, że dokonywał się przełomowy proces w dziejach Izra-
ela. Jego skutki będą dalekosiężne, sięgając poza epokę Ezechiela i wyznacza-
jąc nowe kierunki rozwoju narodu powołanego do trwania w więzach z Jahwe. 
Prorok miał świadomość powagi chwili, której był świadkiem. Opisuje całko-
witą niezdolność Jerozolimy do przyjęcia zbawczego działania Jahwe, stąd los 
jej został już określony, czego wyrazem była obecność cherubów oraz aktyw-
ność wybranego męża.

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,4-5)

Ten krótki tekst (ww. 4-5) zawiera pozytywną relację o tym, co konstytu-
owało środowisko chwały Jahwe. Ezechiel niejako przerywa relację o aktyw-
ności posłanego męża (powróci do niej w w. 6), aby dać czytelnikowi mocny 
sygnał o tym, co było najważniejsze w opisywanych wydarzeniach, czyli o po-
staci samego Jahwe i Jego otoczenia.

Tekst Ez 10,4-5 można podzielić na następujące części:
w. 4a	 Unosząca się chwała Jahwe
w. 4b	 Obecność cheruba
w. 4c	 Topografia wydarzenia
w. 4d	 Dom napełniony obłokiem
w. 4e	 Dziedziniec napełniony blaskiem chwały Jahwe
w. 5a	 Szum skrzydeł cherubów
w. 5b	 Topografia wydarzenia
w. 5c	 Porównanie do głosu Boga Wszechmogącego
w. 5d	 Porównanie do Boga przemawiającego

Prorok wielokrotnie nawiązuje w tym tekście do motywów obecnych już 
w ww. 1-3 (cherub/cheruby, dom, dziedziniec, obłok). Pojawiają się pewne 
modyfikacje. W w. 3c jest mowa, iż obłok napełnił dziedziniec wewnętrzny, 
natomiast według w. 4e dziedziniec był pełen blasku chwały Jahwe, z kolei 
w w. 4d: dom napełnił się obłokiem. W centrum uwagi opisywanego zjawi-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 10,4-5)	 205

ska była aktywność chwały Jahwe (w. 4a), natomiast w ww. 1-3 aktywność 
wykazywał mąż w lnianej szacie. Jego czynności były wykonywane na pole-
cenie Boga, natomiast chwała Jahwe postępowała całkowicie autonomicznie. 
Prorok w ten sposób rozpoczyna relację o opuszczaniu miasta/sanktuarium 
przez chwałę Jahwe (kolejne etapy będą ukazywane w ww. 18-19 oraz w Ez 
11,22-23).

Treść formuł zawartych w w. 4de wzajemnie się uzupełnia, bowiem infor-
mują one o pełnej obecności chwały Jahwe, znamionowanej również przez ob-
łok. Cheruby nie pozostają pasywne, lecz w dynamice poruszanych skrzydeł 
czyniły hałas, a w zasadzie dawały głos (lAq) słyszany na dziedzińcu zewnętrz-
nym (w. 5ab). Ezechiel zatem wprowadza w opisie kolejną strefę świątynną. 
Wcześniej wspominał o domu i o dziedzińcu wewnętrznym (w. 3), z kolei w w. 
5 jest mowa o dziedzińcu zewnętrznym, a zatem o rejonie przynależnym do 
kompleksu świątynnego, lecz najbardziej oddalonym od centrum, jakim był 
„dom”, czyli trzyczęściowa konstrukcja (ulam, hekal, debir).

„Głos” skrzydeł cherubów miał znaczenie symboliczne, zwiastował bo-
wiem obecność jakby głosu samego Boga Wszechmogącego (yD:v;-lae). Przywo-
łanie atrybutu yD:v; to nawiązanie do opisu tronu Boga w Ez 1,24 (również 
pojawia się tu motyw „głosu” skrzydeł cherubów) z istotnym dodatkiem: gdy 
On przemawia, który nie akcentuje już wyłącznie efektu dźwiękowego, lecz 
wskazuje na przesłanie, jakie zawarte jest w mówieniu Boga. Bez uwzględnie-
nia tego motywu wszystkie prezentowane obrazy pozostają niezrozumiałe. In-
terpretujące słowo Boga jest nieodzownie konieczne zarówno w poznaniu, jak 
i percepcji objawiającej się chwały Bożej, oraz w dokonujących się zmianach 
w sanktuarium i w Jerozolimie.

Komentarz egzegetyczny (Ez 10,4-5)

Ez 10,4

tyIB;h; aleMYIw: tyIBh; !T:p.mi l[; bWrK.h; l[;me hwhy>-dAbK. ~rYw:
`hwhy> dAbK. Hg:nO-ta, hal.m rcexh,w> !në[‚h,-ta,

I uniosła się chwała Jahwe znad cheruba, (i  stanęła) nad pro-
giem domu, i napełnił się dom obłokiem, a dziedziniec był pełen 
blasku chwały Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



206	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

W. 4 opisuje radykalną zmianę kondycji świątyni, która nazwana jest dwu-
krotnie domem (tyIBh;)330. Takie określenie sanktuarium pojawia się już wcze-
śniej (Ez 8,14)331. Termin ten ma wielorakie zastosowanie w Księdze Ezechiela 
i może oznaczać prywatny dom lub też cały naród, dom Izraela czy dom Judy. 
Stosując określenie tyIBh; w w. 3, prorok wskazuje na ściśle ziemskie zakotwi-
czenie świątyni, której stróżami mieli być Izraelici dbający o jej czystość rytu-
alną332. Lud mógł się jednak sprzeniewierzyć temu dziełu, co też rzeczywiście 
stało się w historii. Z domu Jahwe uczyniono dom bałwochwalstwa, zrywając 
tym samym więzy z Jahwe.

Grzeszna ingerencja ludzka w niczym nie mogła dotknąć chwały Boga, 
co plastycznie przedstawia wizja tronu – rydwanu. Jahwe nie jest uzależniony 
od żadnych struktur ziemskich, a obecność Jego chwały nie miała charakteru 
wyłącznego w świątyni, jak złudnie rozumieli to Izraelici. Statyczny obraz che-
rubów i Arki Przymierza – typowy dla świątyni Salomonowej – zostaje w wizji 
zastąpiony dynamicznym ruchem. Jahwe wprowadza swój porządek, którego 
manifestacją staje się nowa obecność Jego chwały333: (i stanęła) nad progiem 
domu, i napełnił się dom obłokiem, a dziedziniec był pełen blasku chwały Jah-
we334. Patrząc od strony historycznej, chwała Jahwe pierwszy raz wkroczyła do 
świątyni w czasach Salomona: A kiedy kapłani wyszli z Miejsca Świętego, obłok 
wypełnił dom Jahwe. Kapłani nie mogli pozostać i pełnić swej służby z powodu 
tego obłoku, bo chwała Jahwe napełniła dom Jahwe (1 Krl 8,10-11). Królew-
ska inicjatywa zaowocowała niezwykłym wydarzeniem. Tymczasem władca 
(w czasach Ezechiela) nie był już zdolny do współpracy z Jahwe, dlatego inicja-
tywa należała obecnie wyłącznie do Boga. To nie człowiek, lecz sam Jahwe do-
konywał oczyszczenia świątyni, napełniając ją swoją chwałą do tego stopnia, że 
nawet dziedziniec był pełen blasku (Hg:nO-ta,) chwały Pana335. Zjawisko to było 

330  W. 4a powtarza myśl z Ez 9,3; pojawiają się tu inne terminy, tym razem wypowiedź zmie-
rza do podkreślenia skutków obecności chwały Jahwe, w postaci blasku, jakim napełnił się dzie-
dziniec, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 211.

331  Kontekst idolatrii i sprofanowania świątyni.
332  Termin tyIB występuje 2048 razy w BH, z tego 181 razy w Księdze Ezechiela; w kontek-

ście religijnym oznacza świątynię nie tylko w Jerozolimie, lecz i w Szilo (Sdz 18,31), Sychem 
(Sdz 9,4); w tekstach poetyckich pojawia się motyw tyIB jako niebiańskiego pałacu Jahwe (Ps 
36,9), por. E. Jenni, tyIB, THAT I, s. 314.

333  Motyw chwały Jahwe tworzy inkluzję całej sentencji zawartej w w. 4.
334  Zarówno obłok, jak i blask były postrzegane przez proroka jako symbole Bożej obecno-

ści, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 107.
335  Blask chwały Jahwe mógł sprawić, że cała wizja stawała się dla proroka w pełni postrze-

galna, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 211.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 10,4-5)	 207

już znane prorokowi z pierwszej wizji, gdy dany był mu ogląd płonącego ognia 
i jego blasku (Ez 1,4). Tożsamość tych doświadczeń wpływała na świadomość 
Ezechiela, która została ukształtowana w oparciu o nową perspektywę obec-
ności Jahwe w narodzie. Nie ograniczała się ona jedynie do świątyni, bowiem 
odtąd można ją było doświadczyć nawet na wygnaniu. Jahwe jednak zupełnie 
nie zrezygnował z dotychczasowych struktur (świątynia). Miały być one odno-
wione336, lecz zanim to nastąpiło, musiał zaistnieć proces oczyszczenia, który 
dla wielu oznaczał zagładę.

Ez 10,5

yD:v;-lae lAqK. hncoyxih; rcExh,-d[; [m;v.nI ~ybiWrK.h; ypen>K; lAqw>
`Ar*B.d:B.

I głos skrzydeł cherubów było słychać aż na dziedzińcu zewnętrz-
nym, jak głos Boga Wszechmogącego, gdy On przemawia.

Zasadniczy motyw w. 5337 stanowi idea lAq (głos, hałas)338. Wydobywał się 
on ze skrzydeł cherubów i porównany został do głosu Boga Wszechmogącego. 
To spostrzeżenie jest niezwykle istotne, bowiem cheruby, stanowiąc forpocz-
tę Jahwe, swoją aktywność zawdzięczają samemu Bogu, będąc niejako Jego 
echem339. Dynamizm sceny został podkreślony zakresem słyszalności lAq, 
a mianowicie docierał on aż do dziedzińca zewnętrznego340. Oznacza to, iż 
opanował cały święty obręb świątynny341. Wzmianka o głosie (szumie) stanowi 
uzupełnienie opisu chwały Jahwe, która napełniła dziedziniec wewnętrzny342. 

336  W. 4 prezentuje kolejny etap opuszczania świątyni przez chwałę Jahwe; pod względem 
literackim motyw ten ma swoje analogie w opisach zawartych w tekstach mezopotamskich ów-
czesnej epoki, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 155.

337  W. 5 kontynuuje myśl zawartą w w. 3, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 254.
338  Termin lAq znaczy: hałas, głos człowieka, głos Boga, orędzie, wiadomości, ogłoszenie, por. 

WSHP II, s. 152–153.
339  Hałas skrzydeł cherubów sygnalizuje niejako rychłe ich odejście, por. L.C. Allen, Eze-

kiel 1–19, s. 156.
340  W w. 3 mowa była o dziedzińcu wewnętrznym, natomiast dziedziniec zewnętrzny 

(wyjątkowo wspomniany w w. 5) jest często wymieniany w opisie odnowionej świątyni, por. 
W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 255.

341  Ezechiel do motywu wizji dodaje motyw audycji (Ez 1,24; 3,13), por. J. Homerski, Księ-
ga Ezechiela, s. 107.

342  Zewnętrzny dziedziniec musiał stanowić pewną przestrzeń przyległą na północ od dzie-
dzińca wewnętrznego, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 211.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



208	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Obecność obu tych motywów oznacza całkowite podporządkowanie Bogu 
prezentowanej przestrzeni343.

Wyrażenie: głos Boga Wszechmogącego (yD;v;-lae lAqK.)344 pojawia się jedy-
nie dwa razy w Księdze Ezechiela (Ez 1,24; 10,5)345 i zawsze w kontekście po-
równania do szumu skrzydeł cherubów (istot żyjących). Obecny Wszechmo-
gący346 był najwyższym autorytetem, do którego odwołuje się prorok, nadając 
swej relacji jeszcze większą powagę, a równocześnie podkreślając nieodwołal-
ny charakter tego wszystkiego, co miało się zdarzyć.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,4-5)

Od czasu poświęcenia świątyni (1 Krl 8) chwała Jahwe przebywała nie-
ustannie w świątyni, jednak w okresie Mojżesza prowadziła lud po pustyni 
i broniła w chwilach zagrożenia. Dla Izraelitów czasu Ezechiela ten okres pu-
styni i dynamicznego przemieszczania się wraz z ludem chwały Jahwe uległ 
zatarciu. Dla większości mieszkańców nieistotna nawet okazała się jej bytność 
w świątyni; o tym fakcie zapominali Izraelici, względnie uważali go za nieistot-
ny w obliczu wezwań trudów każdego dnia. Dla większości świątynia jawiła 
się raczej jako godny szacunku relikt przeszłości, pozbawiony jednak realnego 
wpływu na życie. Takie przekonania prowadziły do bałwochwalstwa, ostro po-
tępionego przez proroka (Ez 8).

W kontekście tych procesów Ezechiel opisuje utratę przez Jerozolimę obecno-
ści chwały Jahwe. Temat ten dominuje w opisie całej wizji (Ez 8–11), prorok bo-
wiem od początku uzasadnia, dlaczego doszło do tak dramatycznego wydarzenia. 
Swoją grzeszną postawą Izrael „wyprosił” Jahwe ze swego środowiska. Nie potrafił 
wyciągnąć wniosków z katastrofy, która przed laty dotknęła Samarię (722 r. przed 
Chr.). Jerozolima Ezechiela żyła już w nowej epoce, po klęsce Asyrii nową potę-

343  W późniejszej tradycji opisywane postacie identyfikowano z różnymi grupami chórów 
anielskich, por. K.-F. Pohlmann, Der Prophet, s. 156.

344  Motyw głosu Boga należy do bardzo starych tradycji orientalnych, co ujawnia treść Ps 
29, bazującego na tekście wcześniejszym (pozabiblijnym): Głos Pański ponad wodami, zagrzmiał 
Bóg majestatu: Pan ponad wodami niezmierzonymi! Głos Pana pełen potęgi! Głos Pana pełen 
dostojeństwa! Głos Pana łamie cedry, Pan łamie cedry Libanu (Ps 29,3-5).

345  Prorok był oswojony z dobitnym głosem Bożym, o czym świadczy tekst Ez 9,1: I zawołał 
do moich uszu głosem wielkim.

346  Tytuł yD;v;-lae (Bóg Wszechmogący) wywodzi się z tradycji kananejskiej, przejętej przez 
Izraelitów, i posłużył autorowi kapłańskiemu do opisu Boga czasów Mojżesza (Wj 6,2-4), por. 
F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, s. 152.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,4-5)	 209

gą stała się bowiem Babilonia – nowoczesne imperium, które zwiastowało dalszy 
rozwój cywilizacyjny. Izrael postanowił konkurować z tą siłą, jednak nie na bazie 
wierności Jahwe, lecz w oparciu o związki z ludami obcymi. Te narody natomiast 
nie posiadały żadnych możliwości skutecznego odparcia agresora. Faktycznie Je-
rozolima została przez wszystkich opuszczona i była zupełnie bezbronna w obli-
czu nadchodzącego wroga. W mieście zabrakło mobilizacji pozytywnej, na wzór 
tej, jaka miała miejsce w czasach Izajasza i króla Ezechiasza (Iz 36–39). W obliczu 
zaistniałej sytuacji jeszcze bardziej dramatycznie prezentuje się relacja Ezechiela 
o opuszczeniu sanktuarium i miasta przez chwałę Jahwe.

W Jerozolimie nikt nie rozpoznał tego, co się w niej faktycznie dokonywa-
ło. Jedynie Ezechiel na podstawie wizji otrzymał wiedzę na ten temat. Chwała 
Jahwe wkraczała do świątyni pośród wielkiego zgromadzenia rozradowanego 
Izraela (1 Krl 8,1-13), natomiast opuszczała ją niezauważalnie. Lud był po-
chłonięty zupełnie innymi sprawami. Jego dramat polegał na tym, że na skutek 
występków utracił godność ludu wybranego, redukując się do roli, jaką speł-
niały obce ludy.

Utrata godności Izraela nie wpłynęła w niczym na potęgę i panowanie Jah-
we w Jerozolimie i na całej ziemi. Całe stworzenie pozostawało pod Jego pełną 
kontrolą, choć tej świadomości zabrakło w Izraelu. Izrael nie rozpoznał czasu 
swego nawiedzenia. Chwała Jahwe ciągle przebywała w świątyni; była to moc 
przemieniająca i zdolna przyjść z pomocą ludowi znajdującemu się w skrajnej 
potrzebie. Naród nie skorzystał jednak z tej możliwości. Jego obojętność na 
sprawy Pana, a nawet prowokacja w postaci praktyk bałwochwalczych dopro-
wadziły do całkowitego rozejścia się dążeń Pana i dążeń ludu. Tragedią Izraela 
było to, że utracił świadomość, że jedynie dążenia ludu zgodne z dążeniami 
Jahwe wprowadzają porządek i sprawiają, że człowiek mógł żyć zgodnie z naj-
głębszymi swymi pragnieniami.

Ezechiel prezentuje pełen majestatu proces opuszczania sanktuarium 
i miasta przez chwałę Jahwe. Pan postępował jak prawdziwy Gospodarz, który 
dawał znać otoczeniu, że zachowanie ludu było naganne. Jego chwała dokonu-
je niejako inspekcji całego obszaru, przemieszczając się tam, gdzie uznawał to 
za stosowne. Cheruby były jakby tronem chwały Pana, znad których się chwała 
uniosła i zatrzymała, by znaleźć się nad progiem. Temu ruchowi towarzyszyło 
napełnienie domu obłokiem: a dziedziniec napełnił się blaskiem chwały Jahwe 
(w. 4). Potęga Pana manifestowała się na różny sposób i była dostrzegana tyl-
ko przez wybrańców, a konkretnie przez Ezechiela. Prorok widział więcej niż 
mieszkańcy Jerozolimy, miał prawdziwy obraz tego, co się faktycznie dokony-
wało w sanktuarium.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



210	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Blask chwały Jahwe nie był rozpoznawany przez Izrael, choć był to dogod-
ny moment do odnowy, który jednak został zaprzepaszczony. Zamiast spoj-
rzenia na świątynię, lud wolał wpatrywać się w puste stele, które miały być 
w końcu połamane (por. Ez 6,4) na świadectwo obrzydliwości popełnianych 
przez naród. Ezechiel stosując wielorakie określenia, w w. 4 nadaje ton uro-
czysty opisywanemu wydarzeniu. Mobilizacji sfery duchowej nie odpowiadała 
mobilizacja Izraela, który tkwił na pozycji ludu buntowników, łudząc się moż-
liwościami, jakimi dysponował na płaszczyźnie czysto naturalnej, względnie 
mitycznej (obce bóstwa).

Obok efektów optycznych prorok wskazał również na efekty foniczne, czyli 
na „głos”, który wydobywał się z ruchu skrzydeł cherubów, docierając do dzie-
dzińca zewnętrznego. Ów dziedziniec nie został napełniony blaskiem chwały, 
w przeciwieństwie do dziedzińca wewnętrznego. Swoisty spektakl „światło – 
dźwięk” dał do zrozumienia Ezechielowi powagę sytuacji, jaka zaistniała. Na-
leżał do nielicznych mężów okresu starotestamentalnego, któremu przyszło 
pełnić służbę w momencie przełomowym dla narodu. Słyszany dźwięk przy-
równuje prorok do głosu Boga Wszechmogącego, gdy On przemawia (w. 5cd). 
W kontekście dokonujących się wydarzeń to porównanie jest najważniejsze. 
Prorok koncentruje uwagę na Bogu mówiącym oraz komunikującym się ze 
swoim ludem. Dla Ezechiela Jahwe nie był milczącym Bogiem, jak bóstwa 
z drewna czy kamienia; osobiście doświadczył Jego mówienia pełnego autory-
tetu, mocy, skuteczności, wiarygodności, ale i autentycznej troski o lud. Słowa 
Jahwe prorok miał przekazywać zesłańcom, bo choć byli ludem buntowni-
ków o zuchwałych twarzach i zatwardziałych sercach (Ez 2,4), to przebywając 
w Babilonii, przynajmniej część z deportowanych mogła okazać posłuszeń-
stwo orędziu.

Spektakl „światło – dźwięk” nie był dostępny dla mieszkańców miasta. 
Sami wykluczyli się z uczestnictwa w tym najważniejszym wydarzeniu schył-
kowego okresu królewskiej Jerozolimy. Jej Król odchodził, lecz lud nie przyj-
mował tego do wiadomości, zachował całkowitą obojętność, która nie pasowa-
ła do tradycji przodków: Abrahama, Mojżesza, Dawida i proroków.

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,6-7)

Ten dwuwiersz rozpoczyna się od formuły I stało się (w. 6a), która jeden 
raz występuje w Ez 10 (por. Ez 8,1; 9,8; 11,13.14). Prorok nawiązuje do tre-
ści w. 2, czyli do polecenia danego mężowi ubranemu w lnianą szatę, znajdu-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,6-7)	 211

jącego się w pobliżu cheruba i cherubów w kontekście kół (w w. 6 mowa jest 
już o cherubach, bez wyróżnienia jednego cheruba jak w w. 2). Polecenie dane 
mężowi w obu wersetach jest niemal identyczne, z małymi modulacjami:

w. 2e w. 6c
napełnij swe dłonie węglem ognia Weź ogień spomiędzy koła,
spomiędzy cherubów spomiędzy cherubów!

Podobieństwa widać również w opisie reakcji męża:

w. 2g w. 6d
I poszedł na moich oczach. I poszedł, i stanął obok koła.

W w. 2g przekazane jest świadectwo Ezechiela, natomiast w w. 6d informa-
cja ma charakter bardziej obiektywny i zawiera dodatkową wzmiankę topogra-
ficzną. W w. 7 pojawia się opis dodatkowej aktywności cheruba, który wspoma-
gał czynności męża, umożliwiając mu wykonanie posłannictwa.

Tekst Ez 10,6-7 można podzielić na następujące części:
w. 6a	 Formuła wprowadzająca
w. 6b	 Wspomnienie polecenia danego mężowi ubranemu w lnianą 

szatę
w. 6c	 Mówienie Jahwe (formuła wprowadzająca)
w. 6d	 Polecenia Jahwe
w. 6e	 Reakcja męża ubranego w lnianą szatę
w. 7a	 Pierwsza czynność cheruba
w. 7b	 Kontekst przebywania cheruba
w. 7c	 Druga czynność cheruba
w. 7d	 Trzecia czynność cheruba
w. 7e	 Reakcja męża ubranego w lnianą szatę

Dwuwiersz (ww. 6-7) zawiera inkluzję w postaci motywu męża ubranego 
w lnianą szatę (ww. 6b.7e). Znajdował się on pod rozkazami Jahwe, w kon-
tekście obecności cherubów, kół oraz ognia. Ogień, który był znakiem dy-
namizmu i życia w środowisku Bożym, miał stać się znakiem i narzędziem 
unicestwienia Jerozolimy. W ten sposób Ezechiel otrzymał obrazy dwóch 
rzeczywistości całkowicie sobie przeciwnych. Prorok pozostał obserwatorem 
i słuchaczem, natomiast aktywność (z polecenia Jahwe) wykazywał wybrany 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



212	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

mąż. Jego postawa była przejawem całkowitego posłuszeństwa względem Jah-
we. Nie wypowiada on żadnych słów, werset również nie charakteryzuje bli-
żej jego postaci. W tekście jest jedynie mowa o wykonywanych czynnościach: 
I poszedł, i stanął obok koła (w. 6e); a (on) wziął i wyszedł (w. 7e). Obie frazy 
zamykają poszczególne wersety. Posłany mąż nie wykazuje własnej inicjaty-
wy (np. wstawiennictwa – jak prorok wcześniej), lecz jego postępowanie było 
ściśle uzależnione od wykreowanej przez Jahwe sytuacji, którą stymulowało 
również zachowanie cheruba (w. 7acd).

Komentarz egzegetyczny (Ez 10,6-7)

Ez 10,6

tAnyBemi vae xq: rmoale ~yDIB;h;-vbul. vyaih-ta, AtWOc;B. yhiy>w:
`!pAah lc,ae dmo[]Y:w: aboYw: ~ybiWrK.l; tAnyBemi lG:ël.G:l;

I  stało się, gdy rozkazał mężowi ubranemu w  lnianą (szatę) 
mówiąc: Weź ogień spomiędzy koła, spomiędzy cherubów! I po-
szedł, i stanął obok koła.

Werset reasumuje to, co zostało już wyżej powiedziane. Rozpoczynająca 
tekst formuła: yhiy>w: (I stało się)347 nawiązuje do poprzedzającego ją kontekstu 
i potwierdza równocześnie istotne znaczenie opisywanych wydarzeń.

Mąż ubrany w lnianą szatę postępuje w środowisku przygotowanym przez 
Boga, a więc w „miejscu” napełnionym chwałą Jahwe. Tym samym wszelka wro-
gość, zło i podstęp ludzki zostały usunięte i nie mają przystępu do męża. Jego 
uwaga angażuje się już tylko na wypełnieniu misji. Polecenie Jahwe (gdy rozka-
zał) jest podobne do tego, jakie zabrzmiało już wcześniej (por. w. 2)348. Reakcja 
wybranego męża została krótko scharakteryzowana: !pAah lc,ae dmo[]Y:w: aboYw: 
(I poszedł, i stanął obok koła)349, a zatem wykazał pełną gotowość do wypełnie-

347  Ww. 6-8 reasumują relację na temat męża odzianego w lnianą szatę oraz postępowania 
cherubów, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 322.

348  Treść w. 6 nawiązuje do w. 2 i zawiera jego subtelną reinterpretację wraz z aluzjami do Ez 
1, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 255.

349  Ezechiel przygotowuje informację na temat tajemnicy kół, opisaną w ww. 8-17, por. 
F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, s. 152.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 10,6-7)	 213

nia misji350. Jego zachowanie było wzorcowe i zapowiadało sposób postępowania 
nowej generacji Izraelitów, którzy mieli stanowić przyszły lud zdolny do pełnie-
nia posługi w odnowionej świątyni.

Ez 10,7

tAnyBe rv,a] vaeh-la, ~ybiWrK.l; tAnyBemi Ady-ta, bWrK.h; xl;v.YIw:
`aceYEw: xQ:YIw: ~yDIB;h; vbul. ynEp.x-la, !TeYIw: aFYIw: ~ybirUK.h;

I wyciągnął cherub swą rękę pomiędzy cherubami do ognia, któ-
ry (był) pomiędzy cherubami, i podniósł, i położył (go) na dłonie 
odzianego w lnianą (szatę); a (on) wziął i wyszedł.

Gest wyciągniętej ręki, wyrażony czasownikiem xlv, opisywał już prorok 
w Ez 8,17, lecz obecnie zmienił się charakter wypowiedzi351. Pozostaje tożsamość 
miejsca – świątynia352, lecz gesty wykonują inne postacie, przy czym znaczenie 
tych czynności określa zasada przeciwieństw. Świątynia została zbezczeszczona 
na skutek grzechu bałwochwalstwa, co w sposób wymowny stwierdza prorok: 
i oto podnoszą gałąź do swego nosa (Ez 8,17c); tej zuchwałości względem Jahwe 
przeciwstawia się kolejny gest ręki: I wyciągnął (bWrK.h; xl;v.YIw:) cherub swą rękę 
(Ez 10,7a)353. Cherub pozostaje w pełnej harmonii z Jahwe i przywraca porządek 
w świątyni. W całym wersecie pojawia się trzykrotnie rdzeń bWrK (cherub)354 – 
w ten sposób Ezechiel podkreśla intensywność Bożego działania wspomaganego 
przez rzeszę posłusznych Mu bytów, zastępujących na pewien czas posłuszeń-
stwo człowieka, którego zabrakło; odnosi się to zwłaszcza do schyłkowego okre-
su pierwszej świątyni.

Duch harmonii zostaje jeszcze bardziej zintensyfikowany w obrazie współ-
pracy cherubów z mężem odzianym w szatę lnianą. Po pierwsze, wybrany che-

350  Mąż ów niejako dokonywał oglądu tego, co miało się stać, por. M. Greenberg, Ezechiel 
1–20, s. 210.

351  Czasownik xlv występuje 847 razy w BH (13 razy w Księdze Ezechiela) i znaczy: wycią-
gnąć, uwolnić, pozwolić, posłać, rozesłać, odesłać, wydalić, por. WSHP II, s. 494–497.

352  Prorok, który przyjął jeden punkt obserwacji (wewnętrzny dziedziniec; por. Ez 8,16), 
nie miał wglądu do wszystkich miejsc wspominanych w wizji, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, 
s. 296.

353  Forma bWrK.h; wskazuje na konkretnego cheruba (l. poj. + rodzajnik), zatem został wy-
brany jeden spośród cherubów, który miał do wypełnienia powierzone zadanie, por. H.D. Hum-
mel, Ezekiel 1–12, s. 287.

354  Por. Ez 10,9; 41,18.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



214	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

rub położył (ogień) na dłonie odzianego w lnianą (szatę)355; po drugie, ów mąż 
wziął i wyszedł (w. 7c)356. Następuje łańcuch wydarzeń, u podstaw których stoi 
zamysł i polecenia Boga, zaangażowanie się cherubów i wybranego męża357. 
Postawa taka miała stać się wzorem dla odnowy Izraela, której proces będzie 
się dokonywał w oparciu o wykonywanie przez Izrael zamysłu Jahwe358.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,6-7)

Ezechiel znalazł się w sytuacji granicznej. Przebywał pomiędzy sferą chwa-
ły Jahwe a ludem odwróconym od Boga. Jego opis jest pełen dramaturgii i po-
dobny do relacji o dziele stworzenia (Rdz 1–3) oraz wybawienia (Wj 14–15). 
Rozpoczynająca w. 6 formuła jest identyczną do wyrażenia użytego w opisie 
pierwszego aktu stwórczego: I stało się światło (Rz 1,3b). Oba wydarzenia do-
konały się mocą tego samego Boga, a więc światłość na początku dzieła stwo-
rzenia oraz czynności wykonywane przez męża ubranego w lnianą szatę (w. 
6). Ów mąż znalazł się między strefą Boga a grzeszną Jerozolimą, otrzymał 
polecenie (kolejne; por. w. 2), aby zabrać ogień spomiędzy koła, spomiędzy che-
rubów (w. 6c). Jego posłuszeństwo gwarantowało pełne wykonanie polecenia 
Jahwe, zatem początkowa formuła: i stało się nie odnosi się jedynie do czynno-
ści męża, ale i skutków tych czynności, gdyż dopiero one nadają sens całemu 
wydarzeniu.

Wybrany mąż okazuje pełną gotowość do działania: I poszedł, i stanął obok 
koła (w. 6d). Znalazł się niejako w szeregu cherubów w kontekście symbolicz-
nego koła (znak mobilności). Jego misja polegała na umiejętności współdzia-
łania z otoczeniem, sam bowiem nie wykonywał misji, w której uczestniczyły 
również cheruby: I wyciągnął cherub swą rękę pomiędzy cherubami do ognia 
(w. 7a). Cherub miał do dyspozycji całą sferę otaczającą chwałę Jahwe. „Ogień” 
przynależał do tej sfery. Przejęcie jej „cząstki” i przekazanie mężowi: i podniósł, 
i położył (go) na dłonie odzianego w (szatę) lnianą (w. 7cd) ujawnia możliwości 

355  Według w. 2 mąż odziany w lnianą szatę sam bierze węgle ognia, natomiast według w. 7 
ogień jest mu dany, por. F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, s. 152.

356  Na podstawie tekstu Ez 9,7 można domniemywać, że mąż ten wyszedł do miasta, por. 
L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 156.

357  Opis tej sceny nagle się kończy, przy czym brak jest wzmianki o wykorzystaniu „ognia” 
w celu spalenia miasta, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 211.

358  Ezechiel tak prezentuje scenę, aby został pokreślony aspekt posłuszeństwa woli Jahwe, 
stąd skuteczność działania istot podległych Panu schodzi na plan dalszy, por. J. Homerski, Księ-
ga Ezechiela, s. 107.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,6-7)	 215

komunikacyjne istniejące między strefą Jahwe a społecznością Jerozolimy, i to 
pomimo faktycznego wyparcia się przez nią Jahwe. Komunikacja, która mogła 
oznaczać wzmocnienie ludu, miała już jednak inny charakter, ogień nie był 
bowiem dla miasta odblaskiem chwały Jahwe, która odchodziła ze świątyni, 
lecz mocą niszczycielską.

Ezechiel był uważnym obserwatorem strefy przebywania posłanego męża, 
cheruby natomiast pozostawały w pełnej gotowości do wypełnienia zadania, 
które przekraczało możliwości człowieka. Prezentują one (wraz z mężem) 
tę część stworzenia, które pozostawało w absolutnym posłuszeństwie rozka-
zom Jahwe. Wprawdzie prorok miał już podobne doświadczenie (Ez 1), lecz 
istotna różnica polega na tym, że początkowo był to ogląd środowiska chwały 
Jahwe, tymczasem w Ez 10 to środowisko zostało wpisane w sferę świątynną 
oraz całego miasta i w istotny sposób oddziaływało na to wszystko, co tam 
się znajdowało i dokonywało. Istotnym novum była aktywność męża w szacie 
lnianej, który nie należał do opisywanej sfery, lecz miał do niej dostęp. W prze-
ciwieństwie do cherubów ów mąż nie zajmował trwałej pozycji w konstelacji 
środowiska tronu Jahwe. Jego obecność wskazuje jednak na możliwości, jakie 
ofiarowuje Bóg swoim wybrańcom. Była to też nauka przekazana prorokowi, 
który mógł w pewnym sensie traktować posłanego męża jako wzorzec odda-
nia się służbie Panu. Takich wzorców brakowało w Jerozolimie, a nawet wśród 
zesłańców.

Tekst nie przekazuje żadnego słowa wypowiadanego przez posłańca 
w lnianej szacie, wiadomo natomiast, że po otrzymanych poleceniach (ww. 
2.6) postępuje zgodnie z nimi. Ostatnie informacje o tej postaci wskazują, 
iż mąż ów otrzymał z „ręki” cheruba ogień, po czym wyszedł (w. 7). Tekst 
następnie powraca do opisu cherubów – w ten sposób prorok zaznacza, że 
wszystko, co dokonywało się za sprawą męża (karanie miasta), było rezulta-
tem zamysłu Jahwe, którego pierwotnym zamiarem było stworzenie harmo-
nii i porządku w stworzeniu. Wzór tej harmonii tworzyło środowisko cheru-
bów. Ezechiel miał się w nie intensywnie wpatrywać (I ukazał się, i patrzyłem, 
w moich uszach) zwłaszcza w kontekście wieści o katastrofie, która zbliżała się 
do Jerozolimy. W momencie tych tragicznych wydarzeń Ezechiel miał w sobie 
nosić obraz doskonałego porządku strefy przebywania cherubów i z ufnością 
oczekiwać, iż w przyszłości będzie to strefa przebywania człowieka żyjącego 
w pełnej harmonii z Jahwe. Te oczekiwania miały w szczególny sposób zostać 
potwierdzone w ostatniej wizji (Ez 40–48).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



216	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Opis cherubów (Ez 10,8-17)

W w. 7 został ukazany cherub (w otoczeniu cherubów), który podjął się 
zadania współdziałania z mężem w lnianej szacie w celu wypełnienia misji po-
wierzonej przez Jahwe. Od w. 8 Ezechiel koncentruje uwagę na samych che-
rubach bez odwołania się do wcześniej opisywanych funkcji. Tekst Ez 18,8-17 
w wielu punktach przywołuje motywy znane już w Ez 1,4-28. Nie jest to jed-
nak zwykłe powtórzenie tekstu, lecz zastosowanie obrazu środowiska porząd-
ku, czyli wzorca harmonii istnienia bytów, w opozycji do sytuacji Jerozolimy, 
wraz z jej dysharmonią spowodowaną występkami, przez co naraziła się na 
karzącą interwencję Jahwe (Ez 8–9).

Analizowany fragment składa się z kilku tematów:

ww. 8-10 Wstępna prezentacja cherubów
ww. 11-14 Dynamizm cherubów i niezwykłość ich fenomenu
ww. 15-17 Harmonia ruchów stymulowanych duchem istoty żyjącej

Fragment Ez 10,8-17 zajmuje centralne miejsce w Ez 10, łącząc ze sobą dwa 
istotne tematy: karanie grzesznego miasta oraz stopniowe odchodzenie chwały 
Jahwe z miasta. We wszystkich częściach (Ez 10) pojawia się motyw cherubów, 
tym samym Ezechiel zaznacza pełne panowanie Jahwe zarówno w sferze Jego 
chwały, jak i w mieście (ziemi) poniżonym przez grzechy mieszkańców.

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,8-10)

Tekst Ez 10,8-10 można podzielić na następujące części:
w. 8a	 Formuła wprowadzająca (i ukazał się)
w. 8b	 Przedmiot oglądu (cheruby)
w. 8c	 Szczegóły oglądu (ręka, skrzydła)
w. 9a	 Formuła wprowadzająca (i patrzyłem)
w. 9b	 Wizja kół w kontekście obecności cherubów
w. 9c	 Wygląd kół
w. 10a	 Formuła wprowadzająca (a wygląd ich)
w. 10b	 Wzajemne podobieństwo kół
w. 10c	 Wzajemne zależności kół

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 10,8-10)	 217

Każdy z trzech wersetów rozpoczyna się formułą wprowadzającą, która 
podkreśla fenomen poddany oglądowi prorockiemu (w w. 9a Ezechiel pod-
kreśla osobiste zaangażowanie). W w. 8 przedmiotem oglądu są cheruby (treść 
tego wersetu jest ściśle związana z poprzedzającą go wypowiedzią [w. 7]), na-
tomiast przedmiotem oglądu w ww. 9-10 są koła pozostające w ścisłej relacji 
do cherubów. Obie rzeczywistość są zatem z sobą ściśle zintegrowane.

Komentarz egzegetyczny (Ez 10,8-10)

Ez 10,8

`~h,ypen>K; tx;T; ~da-dy: tynIb.T; ~ybirUK.l; arYEw:

I ukazał się u cherubów wzór ręki człowieka pod ich skrzydłami.

Prorok przystępuje do opisu niezwykłego doświadczenia359. Nie mogąc 
dosłownie opisać obrazu, jaki mu się prezentował, usiłuje przez analogię od-
wołać się do skojarzeń bliskich odbiorcom. Przedmiotem jego uwagi staje się 
zjawisko, które określa wyrażeniem ~da-dy: tynIb.T; (wzór ręki człowieka)360. 
Nie jest to powtórzenie motywu z poprzedniego wersetu (w. 7), tam bowiem 
była mowa tylko o jednej ręce (dy:), która wykonywała czynność, natomiast 
w w. 8 pojawia się uszczegółowienie361. Nie ma tu mowy o właściwej ręce, lecz 
o czymś, co ją przypomina362. Miała ona znajdować się pod skrzydłami che-
rubów. Nie chodzi tu oczywiście o budowę anatomiczną tych stworzeń, lecz 
o funkcje, jaką spełniała363. Ręka staje się symbolem gotowości wypełnienia 
każdego polecenia Jahwe364.

359  Ww. 8-17 zawierają ekskurs na temat cherubów oraz powozu, por. H.D. Hummel, Ezekiel 
1–12, s. 296.

360  Por. Ez 8,3.10.
361  Prorok nawiązuje tu do opisu z pierwszej wizji (Ez 1,8), dodaje jednak w w. 8 termin 

tynIb.T (wzór).
362  Niektórzy uczeni uważają, że „ręka” jest tu odpowiednikiem „szprychy koła”, por. R. Ru-

mianek, Księga Ezechiela, s. 101.
363  Istnieje wiele podobieństw między istotami żyjącymi (Ez 1) a cherubami (Ez 10), por. 

L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 156.
364  Bogata biblijna symbolika „ręki” oznacza również moc i siłę przynależącą do Jahwe, któ-

ra jest udzielana Jego współpracownikom, por. SSB, s. 868.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



218	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Ez 10,9

lc,ae dxa, !p:Aa ~ybiWrK.h; lc,ae ~yNIp;Aa h[‚Br>a; hNEhiw> ha,r>a,w
 ~yNIëp;Aah haer>m;W dxa, bWrK.h; lc,ae dxa, !p:Aaw> dxa, bWrK.h;

`vyvir>T; !b,a, !y[eK.

I patrzyłem, a oto cztery koła u boku cherubów; jedno koło przy 
boku jednego cheruba i koło jedno przy boku jednego cheruba; 
a wygląd kół jak połysk kamienia tarsziszu.

Rozpoczynające frazę wyrażenie ha,r>a,w (i patrzyłem)365 zaznacza kolejny 
etap prorockiej relacji z doznanej wizji366. Uwaga Ezechiela spoczywa obecnie 
na powozie, o którym nie pisze wprost, lecz wskazując na elementy składo-
we, przywołuje równocześnie idee całości obiektu. Tym wybranym elemen-
tem są koła, których liczba zgodnie z symboliką Ezechiela wynosi cztery. Nie 
chodzi tu o cztery koła, które tradycyjnie stanowią typowy układ stosowany 
w powozach, lecz tym razem „cztery” oznacza kompletność, a zatem pełną 
mobilność i możliwości wykonania wszystkich zadań, jakie będzie stawiał 
Jahwe367. Opisy z Ez 10 mają dużo wspólnych motywów z nurtami obecnymi 
już w relacjach zawartych w Ez 1. Istnieje zatem jednolity ciąg wizji doświad-
czanej przez Ezechiela, jak i organicznie realizowany plan Boży, w który pro-
rok zostaje wtajemniczony (w ostateczności będzie on realizowany dopiero 
w przyszłości)368.

Pobyt Izraelitów w Babilonii pozostawał, w pierwszym okresie, pod zna-
kiem bierności religijnej; był to czas otrząśnięcia się z szoku katastrofy. Był to 
równocześnie okres wypełniony intensywnym działaniem Jahwe, które w spo-
sób niezwykły zostało przekazane prorokowi w objawieniu369.

365  Tą samą formułą rozpoczyna Ezechiel swoją Księgę (Ez 1) oraz rozdział dziesiąty (Ez 
10,1); występuje również w innych partiach pisma (Ez 1,28; 2,9; 8,2.7.10; 11,1).

366  Motyw cherubów łączy wypowiedź z poprzednim wersetem, por. D.I. Block, The Book 
of Ezekiel, t. I, s. 324.

367  Liczba „cztery” ma duże znaczenie w tekstach apokaliptycznych (Księga Ezechiela, Księ-
ga Daniela, Księga Apokalipsy św. Jana), w których mowa jest o czterech bestiach, czterech gło-
wach, czterech królach, czterech aniołach, czterech rogach, czterech istotach żyjących; liczba 
ta odpowiada czterem stronom świata i obok symbolu pełni wyraża ideę władzy i najwyższej 
pozycji, por. SSB, s. 136.

368  Por. F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, s. 153.
369  Podając kolejne szczegóły wizji, prorok zaspokaja ciekawość czytelnika, a zarazem wpro-

wadza go w tajemnicę Bożego działania, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 324.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,11-14)	 219

W. 9 jest w wielu elementach podobny do tekstu Ez 1,15-16, w którym 
również pojawia się porównanie do połysku kamienia tarsziszu370, tym samym 
podkreślając niezwykłą szlachetność obrazu jawiącego się prorokowi.

Ez 10,10

%AtB. !p:Aah hy<h.yI rv<a]K; ~T[.B;r>a;l. dxa, tWmD> ~h,yaer>m;W
`!pAah

A wygląd ich: Podobieństwo jednego dla ich czterech, jakby było 
koło w pośrodku koła.

W. 10, podobnie jak było w w. 9, stanowi niemal dosłowne powtórzenie 
tekstu wcześniejszego (Ez 1,16b). Prorok opisując tymi samymi terminami 
i zdaniami osobiste doświadczenie, niekoniecznie stwierdza, że obie wizje były 
tożsame. Trudność wyłania się z faktu niemożliwości opisania językiem po-
tocznym, a nawet najbardziej wykwintnym literacko tekstem, tego, co stało się 
obiektem poznania przez proroka371. Ezechiel opisując świat duchowy, chce 
równocześnie stwierdzić, iż realnie oddziałuje on na jego władze poznawcze, 
a tym samym będzie w przyszłości w sposób istotny skutkować na proces re-
alizacji jego misji, mającej ważkie znaczenie dla dalszych losów Izraela.

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,11-14)

Tekst Ez 10,11-14 można podzielić na następujące części:
w. 11a	 Ruch wykonywany przez koła i cheruby
w. 11b	 Cztery kierunki ruchu
w. 11c	 Nieodwracalny charakter ruchu
w. 11d	 Głowa wyznaczająca kierunek ruchu
w. 11e	 Zgodność podążania kół i cherubów
w. 11f	 Nieodwracalny charakter ruchu
w. 12a	 Specyfikacja części „korpusu” cherubów
w. 12b	 Koła

370  Por. Ez 1,16; 10,9; 27,12.25; 28,13; 38,13.
371  Styl proroka można nazwać surrealizmem, a opisy jego wizji olśniewają szczegółami 

i wprowadzają w osłupienie odbiorców, por. A. LaCocque, Ze śmierci do życia. Księga Ezechiela 
37, w: A. LaCocque, P. Ricoeur, Myśleć biblijnie, Kraków 2003, s. 193.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



220	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

w. 12c	 Pełna obecność oczu
w. 13a	 Nazwa kół
w. 13b	 Percepcja proroka
w. 14a	 Cztery oblicza
w. 14b	 Oblicze cheruba
w. 14c	 Oblicze człowieka
w. 14d	 Oblicze lwa
w. 14e	 Oblicze orła

Skrzydła (cheruby) i koła z natury sugerują ruch, który został w tekście za-
prezentowany. Ukazany porządek sfery konstytuowany był przywódczą obec-
nością „głowy” (w. 11d), wyznaczającej cztery niezmienne kierunki. Zastoso-
wane dwukrotnie w tekście wyrażenie: nie odwracały się, gdy się posuwały (w. 
11cf) podkreśla konsekwentne postępowanie oraz brak konieczności dokona-
nia jakichkolwiek korekt. Harmonia i dynamizm środowiska cherubów oraz 
kół była manifestacją skutecznego działania (karania) Boga, które w pierw-
szym rzędzie będzie dotyczyć Jerozolimy i świątyni. Cztery oblicza (w. 14) to 
motyw nawiązujący do opisu Ez 1,10.

Komentarz egzegetyczny (Ez 10,11-14)

Ez 10,11

yKi ~Tk.l,B. WBS;yI al{ WkleyE ~h,y[eb.rI t[;B;r>a;-la, ~Tk.l,B.
`~Tk.l,B. WBS;yI al{ WkleyE wyrx]a; varoh hn<p.yI-rv,a] ~AqMh;

Gdy się posuwały, w czterech swoich kierunkach się posuwały; 
nie odwracały się, gdy się posuwały, lecz do miejsca się kiero-
wały, do którego prowadziła głowa, za nią się posuwały, i  nie 
odwracały się, gdy się posuwały.

Prorok zauważa dynamizm charakteryzujący obserwowany obiekt372. 
W opisie ponownie pojawia się liczba cztery, która określa kierunki. W tym 
wypadku podkreślona została swoista wszechobecność cherubów, które po-
ruszały się ruchem bardzo zdecydowanym i nieodwracalnym. Prorok w ten 

372  Pojawiają się tu motywy obecne w Ez 1,9.12.17.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 10,11-14)	 221

sposób usiłuje ukazać celowość ich obecności, której z jednej strony nie może 
zniweczyć żadne zdarzenie ziemskiej natury, a z drugiej skutki tej obecności 
będą oznaczały pełną realizację zamysłu Bożego.

Cel zmierzania obiektów został określony bardzo ogólnie: ~AqMh; (miejsce). 
Ten popularny termin pojawiający się w w. 11 został dopiero trzeci raz użyty 
w Księdze; dotychczas określał on „miejsce” przebywania chwały Jahwe (Ez 3,12) 
oraz „miejsce” składania ofiar bałwochwalczych (Ez 6,13). Tymczasem Bóg obie-
ra nowe miejsce, które nie będzie naznaczone nieprawością ludzką, tam bowiem, 
gdzie przebywają Jego wysłańcy, czyli cheruby, tworzy się przestrzeń chwały Jah-
we oraz zbawienia człowieka. Dążenia cherubów zostały wyrażone aż pięciokrot-
nym użyciem czasownika $lh373; były one prowadzone przez głowę (varo)374, to 
za nią podążały istoty375. Ezechiel zostaje niejako „wciągnięty” w dokonujący się 
proces376, lecz tymczasowo jedynie na sposób czysto duchowy. Całość obrazu 
zmierzała do stworzenia u proroka nowej świadomości, a mianowicie o rychłym 
nadejściu początków procesów, które będą skutkowały w życiu każdego Izraelity. 
Nie dla wszystkich będą one jednak oznaczały działania zbawcze.

Ez 10,12

~yIn:y[e ~yailem. ~yNIp;Aahw> ~h,ypen>k;w> ~h,ydEywI ~h,Beg:w> ~rfB.-lkw>
`~h,yNEp;Aa ~T[.B;r>a;l. bybis

I całe ich ciało, i ich grzbiet, i ich ręce, i ich skrzydła, i koła (były) 
pełne oczu wokół, dla czterech ich kół.

Doświadczana przez proroka obecność tajemniczych obiektów została 
zaprezentowana w w. 12 w sposób panoramiczny377. Ezechiel z konieczności 

373  Termin $lh (iść, kroczyć, postępować za, zachowywać się, poruszać się) występuje 1547 
razy w BH, z tego 67 razy w Księdze Ezechiela (najwięcej w omawianym wersecie), por. S. Sau-
er, $lh, THAT I, s. 488.

374  Wyrażenie varoh hn<p.yI (prowadziła głowa) zawiera rdzeń hnp, który oznacza również 
oblicze, tym samym został ukazany związek między głową a obliczem wskazującym kierunek 
działania, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 212.

375  Według Ez 1,12 to duch (x:Wrh) prowadził istoty żyjące.
376  Prorok nie precyzuje, czy „istoty” posuwające się za głową to cheruby, czy też koła, por. 

H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 287.
377  W opisie pierwszej wizji (Ez 1,18b) mowa jest jedynie o oczach wokół kół, prawdopo-

dobnie w. 12 jest późniejszym komentarzem do tekstu Ez 1,15-18, por. J. Homerski, Księga 
Ezechiela, s. 108.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



222	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

musi posługiwać się wyrażeniami anatomicznymi, takimi jak: ~rfB. (ich ciało), 
~h,Beg:w> (ich grzbiet), ~h,ydeywI (ich ręce), ~h,ypen>k;w> (ich skrzydła), ~yNIp;Aahw> (ich 
koła). Ze wszystkich tych określeń jedynie koła nie przynależą do elementów 
składowych organizmów żywych, znanych w naturze378. Pierwszy z terminów 
(rfb) może być rozumiany w sensie korpusu postaci (podobnie w Ez 16,26), 
jakkolwiek jego znaczenie jest bardzo szerokie: od kawałka mięsa (Ez 4,14) do 
„osoby”379. Drugie określenie (bg) jest równie wieloznaczne. W Ez 1,18 prorok 
określa nim obręcze kół380, a w Ez 16,24 – wzniesienie. Pozostałe określenia po-
jawiają się znacznie częściej, dotyczy to również tekstu Ez 10.

Dominującym elementem prezentacji w tym wersecie są oczy (~yIn:y[e)381, 
które wypełniają koła, natomiast w opisie Ez 1,18 były one obecne w obrę-
czach382. Ruch wykonywany przez cheruby był w pełni kontrolowany i celo-
wy, nic nie uchodziło ich uwagi. Ich zachowania były wzorcowe dla całego 
stworzenia. Cheruby zostały wyposażone we wszystko, co było konieczne dla 
realizacji misji, stąd Ezechiel wymienia w tym wersecie wszystkie szczegóły 
ich budowy. Oczywiście na tej podstawie nie można przedstawić plastyczne-
go wizerunku tych bytów, wszystkie bowiem określenia występujące w tekście 
mają charakter porównawczy, a nie dosłowny.

Ez 10,13

`ynz>aB. lG:l.G:h; arAq ~h,l ~yNIp;Aal

Odnośnie do kół, to one zostały nazwane galgal w moich uszach.

Wizja, w jakiej uczestniczył prorok, z czasem nabierała charakteru audy-
cji383, na co wskazuje Ezechiel, który zaznacza, iż poznał nazwę kół w oparciu 
o zdolność percepcyjną swych uszu (ynz>aB.). Wprawdzie wizja dominuje nad 

378  Wymienione elementy pasują do opisu postaci cherubów, choć w w. 12 nie są wprost 
wzmiankowane, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 212.

379  Por. M. Filipiak, Biblia o człowieku, Lublin 1979, s. 40–42.
380  W stosunku do Ez 1,18a omawiany werset (w. 12) charakteryzuje się większą pomysło-

wością i starannością gramatyczną, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 157.
381  Są one symbolem panowania i wszechwiedzy Jahwe (Za 4,10; Ap 4,8; 5,6), który posłu-

guje się pośrednictwem swych duchów, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 108.
382  „Bes” (bóstwo egipskie) również prezentowane jest w postaci pełnej oczu, jednak nie 

wydaje się, że ten wizerunek wpłynął na opis Ezechiela, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 288.
383  Prorok nawiązuje do wcześniejszych wypowiedzi (zwłaszcza w. 9a), dając kolejne wyja-

śnienie otrzymanej wizji na poziomie audycji, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 157.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 10,11-14)	 223

audycją, lecz ta ostatnia jest równie ważna, gdyż wiąże się z posłuszeństwem, 
a więc aktywnym uczestnictwem w wydarzeniu wraz z gotowością do współ-
działania. Już w tekście Ez 3,10 pojawia się zasada, która ma niezwykle głębo-
kie znaczenie w posłannictwie Ezechiela: I powiedział do mnie: Synu człowie-
czy, wszystkie słowa Moje, które będę mówił do ciebie, przyjmij do serca swego 
i uszami swymi słuchaj.

Pozornie mało znacząca nazwa lG:l.G:h; (galgal)384 użyta w w. 13 jest tu trak-
towana niemal synonimicznie z ~yNIp;Aa (koła)385 i akcentuje ideę bojową (por. 
Ez 23,24; 26,10)386. Koła stają się ważnym motywem w pierwszych wizjach 
otrzymanych przez Ezechiela387. Zatem prorok jest pouczony o sile potęgi Jah-
we, której nie będzie mógł się oprzeć żaden ziemski władca. Siła Boga będzie 
jednak w pierwszym rzędzie skierowana przeciwko zbuntowanej Jerozoli-
mie388. Ezechiel nie będzie mógł być orędownikiem jej spraw na tym etapie 
historii. Prorok winien sobie dobrze zapamiętać nazwę galgal389, która staje się 
nośnikiem zdecydowanej postawy Jahwe, który decydował, w sposób defini-
tywny, o losie miasta i świątyni390.

Ez 10,14

ynEP. ynIVeh; ynEp.W bWrK.h; ynEP. dxa,h ynEP. dxa,l. ~ynIp h[‚Br>a;w>
`rv,n-ynEP. y[iybir>hw> hyEër>a; ynEP. yviyliV.h;w> ~da

384  Określenie lG:l.G:h; (koło, koło łopatkowe) występuje 3 razy w opisie wizji (Ez 10,2.6.13), 
w w. 13 staje się ono niejako nazwą własną koła, czyli !p;Aa, którym to terminem rozpoczyna 
się fraza.

385  Termin lG:l.G:h; został pierwotnie użyty w kontekście Bożej mowy (ww. 2.6), por. 
M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 212.

386  Obok idei bojowej (Wj 14,25; 1 Krl 7,33; Na 3,2; Iz 28,27), termin !p;Aa jest używany 
do opisu wyposażenia świątynnego (1 Krl 7,30-33), por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 212.

387  Istnieje wiele podobieństw treściowych w. 13 z tekstem Ez 1,15-20, por. F. Sedlmeier, 
Das Buch Ezechiel, s. 153.

388  Prorok osobiście miał być wzmocniony oglądem środowiska Jahwe; moc Pana była na-
dzieją dla zesłańców, podstawą powodzenia misji wykonywanej przez Ezechiela.

389  Prorok używa w w. 13 idiomu arAq ~h,l (to one zostały nazwane), w którym występuje 
czasownik arq (wołać, nazywać) w formie imperfectum pual, bez podania podmiotu działają-
cego, por. WSHP II, s. 190–191.

390  Prorok stosując podwójne określenie koła w w. 13, aplikuje ten temat do idei „rydwanu” 
Jahwe, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 212.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



224	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

I  cztery oblicza dla każdego, oblicze pierwsze obliczem cheru-
ba, i oblicze drugie obliczem człowieka, i trzecie obliczem lwa, 
i czwarte obliczem orła.

Ezechiel przystępuje ponownie do opisu wizji. Jego zainteresowanie 
koncentruje się na postaciach cherubów: I cztery oblicza dla każdego391. Do-
strzegamy tu analogię do pierwszej wizji, a zwłaszcza do tekstu Ez 1,10392. 
Oba fragmenty nie są jednak tożsame. Nie dotyczy to tylko pozornie róż-
nych obiektów (istoty żyjące – cheruby), lecz również dostrzegamy zmianę 
w niektórych szczegółach. Podstawowa różnica nowego opisu zawiera się 
w porządku wyliczania oblicz oraz zmianie oblicza wołu393 na oblicze che-
ruba (bWrK.h;)394. Tekst Ez 1,10 rozpoczyna sekwencję od oblicza człowieka, 
tymczasem w Ez 10,14 inicjuje ją oblicze cheruba395. Wprowadzenie tego 
motywu w miejsce „oblicza wołu” nie zostało w tekście niczym uzasadnione. 
Po pierwsze, musimy jednak przyjąć, iż obie wizje nie są tożsame, podobnie 
jak i wszystkie obiekty w niej ukazane. Po drugie, doświadczenia duchowe 
proroka dotyczą innego etapu realizacji misji. Pierwszy był ściśle związany 
z powołaniem, natomiast drugi odnosił się do konkretnego tematu, jakim 
była świątynia, dla której motyw cherubów był ważny już od początku jej 
powstania. To właśnie ten fakt kazał Ezechielowi zmienić oblicze wołu (ko-
jarzył się ze złotym cielcem; por. Wj 32) na oblicze cheruba – zwiastuna Bo-
żej obecności396. Dokonana zmiana wydaje się być całkowicie uzasadniona, 
prorok bowiem nie opisuje natury ziemskich bytów, lecz to, co jawi mu się 
w widzeniu397. Ezechiel nie ogląda odwiecznego stanu sfery Bożej; wizja ge-
neruje dynamicznie zmieniające się obrazy, pozwalające prorokowi dostrzec 

391  W. 21 potwierdza myśl, iż każdy posiadał cztery oblicza oraz cztery skrzydła.
392  Znamienne jest to, że LXX całkowicie opuszcza w. 14.
393  Wół był pogańskim symbolem wegetacji (Wj 32,1; 1 Kpł 12,28-30; Oz 8,5n; 10,5; 13,2), 

por. F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, s. 153.
394  W akadyjskim tekście Vision of the Nether Word Namtartu został wyposażony w głowę 

kuribu, którego ręce i nogi miały kształty człowieka, por. ANET, s. 109.
395  W tekście Ez 1,10 oblicze wołu pojawia się na trzecim miejscu.
396  Tradycja talmudyczna wskazuje na prośbę Ezechiela skierowaną do Jahwe, aby ze wzglę-

du na wspomnienie „złotego cielca” (symbol grzechu Izraela) zmienić jego oblicze na oblicze 
cheruba, które nie wiadomo w jaki sposób prezentowano (oblicze człowieka?), por. D.I. Block, 
The Book of Ezekiel, t. I, s. 325.

397  Motyw oblicza cheruba został podkreślony, jedynie przy terminie cherub występuje bo-
wiem rodzajnik (bWrK.h;), którego brak w pozostałych określeniach (człowiek, lew i orzeł), por. 
H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 289.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,15-17)	 225

główne zarysy działania Jahwe398. Cała symbolika staje na służbie posłannic-
twa i tylko pośrednio pozwala dotrzeć do sfery samego Boga399.

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,15-17)

Tekst Ez 10,15-17 można podzielić na następujące części:
w. 15a	 Ruch wykonywany przez cheruby
w. 15b	 Istota żyjąca
w. 15c	 Identyfikacja prorocka
w. 16a	 Ruch wykonywany przez cheruby
w. 16b	 Ruch wykonywany przez koła
w. 16c	 Zależności motoryczne cherubów i kół
w. 17a	 Zależności motoryczne cherubów i kół
w. 17b	 Obecność ducha

Zgodność ruchu cherubów i kół tworzyła harmonię całego obrazu jawią-
cego się prorokowi, który podkreśla rolę ducha Jahwe jako mocy konstytuują-
cej cały proces realizowany w sferze podległej Panu.

Komentarz egzegetyczny (Ez 10,15-17)

Ez 10,15

`rbK.-rh;n>BI ytiyair rv<a] hYëx;h; ayhi ~ybiWrK.h; WMroYEw:

I uniosły się cheruby, była to istota żyjąca, którą widziałem nad 
rzeką Kebar.

398  Treść w. 14 można różnorodnie interpretować, każdy z cherubów mógł posiadać bo-
wiem cztery różne oblicza, względnie każdy z cherubów posiadał cztery jednakowe oblicza, por. 
R. Rumianek, Księga Ezechiela, s. 101.

399  W w. 14 aż 7 razy występuje termin hn<P (oblicze; w Ez 1,10 występuje 5 razy), który 
wskazuje na wygląd i kształt. Stąd: oblicze człowieka symbolizuje zdolności ludzkie, oblicze orła 
na zdolność szybkiego poruszania się, a wołu/cheruba i lwa na moc i ofiarne oddanie się Jahwe. 
Całość symbolizuje powszechne panowanie Jahwe nad światem, sprawowane za pośrednictwem 
posłusznych duchów, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 108.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



226	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Prorok dokonuje analizy doświadczenia, jakie dane mu było ponownie 
przeżyć400. Wprawdzie opis nowej wizji nie jest identyczny z opisem poprzed-
nim (Ez 1)401, tym niemniej Ezechiel dokonuje identyfikacji: cheruby = isto-
ta żyjąca402. Takie stwierdzenie nie zaskakuje, stanowi bowiem potwierdzenie 
organicznej ciągłości duchowego doświadczenia proroka, który na różnych 
etapach swej misji ma autentyczny kontakt z tą samą sferą Bożą403. Realnym 
potwierdzeniem tej ciągłości staje się wzmianka topograficzna: nad rzeką Ke-
bar (rbK.-rh;n>BI), która nabiera znaczenia symbolicznego w zwrotnym punkcie 
historii i geografii zbawienia404.

Ez 10,16

~ybiWrK.h; taef.biW ~lc.a, ~yNIp;Aah Wkl.yE ~ybiWrK.h; tk,l,b.W
 ~he-~G: ~yNIp;Aah WBS;yI-al{ #r<ah l[;me ~Wrl ~h,ypen>K;-ta,

`~lc.a,me

I gdy posuwały się cheruby, posuwały się koła u boku ich, a gdy 
podnosiły cheruby swe skrzydła, aby wznieść się nad ziemię, nie 
odwracały się koła, także one (były) przy nich.

Prorok opisuje zjawisko405, które było niemal tożsame z tym, co już opi-
sał wcześniej (Ez 1,21a). Podkreśla funkcjonalne znaczenie kół406. Istniała 
harmonia poruszania się cherubów i kół, a wszystko dokonywało się mocą 
Ducha407.

400  Treść w. 15a jest powtórzona w w. 19, a w. 15b – w ww. 20.22.
401  Niektórzy uczeni uważają, że w. 14 jest frazą błędnie umieszczoną w tym kontekście 

przez kopistów, por. M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 213.
402  Forma hYëx;h; ayh (była to istota żywa) zawiera rzeczownik w l. poj., który jest użyty 

w sensie kolektywnym = istoty żywe, zgodnie z zasadami stosowanymi przez Ezechiela, por. 
H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 290.

403  Bóg objawiał się Ezechielowi na różnych etapach jego posługi zakorzenionej w powoła-
niu, jakie otrzymał podczas pierwszej wizji, por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 108.

404  Ezechiel odwołując się do wcześniejszego tekstu (Ez 1), wskazuje na nowy początek, jaki 
dokonywał się w historii narodu w Babilonii, dawał też nadzieję na lepszą przyszłość ludowi 
przebywającemu na wygnaniu, por. F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, s. 153.

405  Zanim prorok powróci do zasadniczego tematu chwały Jahwe (ww. 18-19), ukazuje har-
monię ruchu cherubów i kół (por. Ez 1,20-21), por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 290.

406  Koła były wspominane we wcześniejszych partiach (ww. 9.10.12.13), por. L.C. Allen, 
Ezekiel 1–19, s. 157.

407  Por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 108.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,8-17)	 227

Ez 10,17

`~h,B hYx;h; x:Wr yKi ~tAa WMAryE ~mArb.W Wdmo[]y: ~dm.[‚B.

A gdy stały one, stały (tamte), a gdy one się podnosiły, podnosiły 
się tamte, ponieważ duch istoty żyjącej (był) w nich.

Harmonia ruchów408 i postojów, charakteryzująca obserwowane obiekty, 
ujawnia zasadę Bożego działania nieskrępowanego jakimkolwiek oporem, 
względnie sprzeciwem409. Takiej harmonii zabrakło w postawie Izraelitów410. 
Prorok odwołuje się tu również do motywu ducha istoty żyjącej, który obecny 
jest w Ez 1,20, wskazując tym samym na tożsamość mocy działającej i porząd-
kującej, obecnej w obu doświadczeniach duchowych.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,8-17)

Opisywane cheruby posiadały wszelkie możliwości posługiwania Jahwe 
w realizacji Jego postanowień. Prorok w opisie odwołuje się do ich skrzydeł, 
czegoś na wzór ręki człowieka (w. 8), a nawet grzbietu (w. 12) oraz do obec-
ności kół (ww. 9.10), a wszystko to dawało obraz zgodnego ruchu, i to w peł-
ni kontrolowanego (w. 12). Dynamizm tego środowiska był przeciwieństwem 
inercji charakteryzującej Jerozolimę. Oczywiście jej mieszkańcy byli zaangażo-
wani w wiele własnych spraw, ich inercja dotyczyła relacji do Jahwe. Podczas 
gdy cheruby wykonywały czynności dokładnie takie, jakie były oczekiwane 
przez Pana, lud oddawał się praktykom bałwochwalczym, pozostając w zupeł-
nej izolacji od słowa Jahwe i Jego zamysłu.

Osobę poznaje się po obliczu – i do tego tematu powraca Ezechiel, który 
w w. 14 ponownie wspomina cztery oblicza (por. Ez 1,10). Mając na uwadze 
całą symbolikę tego opisu, narzuca się nade wszystko myśl, iż prezentowane 
byty nie były nieokreślonym tłumem otaczającym tron Pana, lecz każdy z nich 
posiadał swoją tożsamość; choć wszystkie miały po cztery oblicza (podobnie 
nazwane), to jednak każdy zachowywał swoje indywiduum. Jahwe udzielił im 

408  W. 17 kończy ekskurs na temat cherubów (ww. 8-17).
409  Tekst powtarza myśli zawarte w Ez 1,20-21.
410  Był to brak harmonii w relacji do Jahwe, na co prorok będzie wykazywał w wielu póź-

niejszych tekstach (Ez 16; 20; 23).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



228	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

niezwykłych możliwości wszechstronnego działania, co zostało zaznaczone 
wielością oblicz oraz innych części korpusu. Ich postępowanie pozostawało 
w pełnym posłuszeństwie względem Jahwe, miało również charakter inteli-
gentny oraz w pełni skuteczny.

Ponownie opisane zjawisko niezwykłego dynamizmu i harmonii, z jaką po-
ruszały się cheruby/istoty żyjące (por. Ez 1,20-21; 10,16-17), podkreśla tożsa-
mość rzeczywistości doświadczanej przez proroka. Miało to wielkie znaczenie 
dla jego posługi, Ezechiel bowiem poznawał, że uczestniczy w jednolitym proce-
sie dokonującym się zgodnie z zamysłem Jahwe. Ten zamysł dotyczył losu Izra-
ela. Nie była to kwestia prosta i wszelkie kalkulacje myślenia naturalnego w tej 
dziedzinie były zawodne. W obliczu bezradności jawi się przed obliczem pro-
roka strefa Bożej harmonii, życia i trwałości. Burzliwe dzieje narodu w niczym 
nie zakłócały porządku panującego w środowisku chwały Jahwe. Pan objawiając 
się Ezechielowi w ten niezwykły sposób, w pierwszym rzędzie zmierzał do głę-
bokiego uspokojenia samego proroka, który pomimo bolesnych doświadczeń 
narodu nie mógł ulegać emocjom chwili, lecz miał zachować wobec nich sto-
sowny dystans. Spokojny i konsekwentny ruch cherubów stał się dla niego zna-
kiem bezpieczeństwa. W ten rytm miało być wpisane jego życie i jego posługa 
względem narodu. Mając przekonanie, że nad wszystkimi wydarzeniami panuje 
Jahwe, prorok wiedział, że nawet najtragiczniejsze wieści nie zdołają zniweczyć 
Jego zamiarów, a te ostatecznie prowadzą do zbawienia Izraela.

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,18-19)

W tym krótkim fragmencie prorok powraca do tematu stopniowego od-
chodzenia Jahwe z Jerozolimy (por. ww. 4-5). W. 18 zawiera inwersję treściową 
w stosunku do w. 4. Wskazuje na to poniższe porównanie:

w. 4 w. 18
I uniosła się chwała Jahwe
znad cheruba,
(i stanęła) nad progiem domu,

I odeszła chwała Jahwe
znad progu domu,
i stanęła nad cherubami.

Chwała Jahwe „spoczywająca” na cherubach przemieściła się ku progowi 
domu (w. 4), by następnie wykonać odwrotny ruch (w. 18). Nie oznacza to jed-
nak powrotu do poprzedniej pozycji, cheruby bowiem nie były statyczne, lecz 
się poruszały (nie były to martwe figury, lecz istoty żyjące).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 10,18-19)	 229

Tekst Ez 10,18-19 można podzielić na następujące części:
w. 18a	 Odejście chwały Jahwe
w. 18b	 Topografia odejścia chwały Jahwe
w. 18c	 Spoczęcie nad cherubami
w. 19a	 Aktywność cherubów
w. 19b	 Mobilność cherubów
w. 19c	 Ezechiel świadkiem wydarzenia
w. 19d	 Zgodność ruchu cherubów i kół
w. 19e	 Topografia wydarzenia (cheruby i koła)
w. 19f	 Topografia wydarzenia (chwała Jahwe)

Temat chwały Jahwe dominuje w przesłaniu ww. 18-19. Prezentują dwa 
kolejne etapy odchodzenia chwały Jahwe z Jerozolimy (odejście znad progu 
domu i kierowanie się w górę). Ruch chwały Jahwe opisuje Ezechiel w kontek-
ście mobilności cherubów oraz kół, czyli swoistego rydwanu Bożego. Prorok 
prezentuje się jako kwalifikowany świadek tego przełomowego w dziejach Je-
rozolimy wydarzenia: na oczach moich (w. 19c). Odejście chwały Jahwe przy-
wróciło stan Jerozolimy z okresu poprzedzającego obecność Przybytku w Je-
rozolimie (epoka Dawida). Miasto niejako powróciło do swych początków 
pogańskich, kiedy to było twierdzą Jebuzytów.

Komentarz egzegetyczny (Ez 10,18-19)

Ez 10,18

`~ybiWrK.h;-l[; dmo[]Y:w: tyIBh; !T:p.mi l[;me hwëhy> dAbK. aceYEw:

I odeszła chwała Jahwe znad progu domu, i stanęła nad cheru-
bami.

Przybycie tronu–powozu do świątyni411 nabiera swej szczególnej ce-
lowości w kontekście motywu chwały (dAbK.) Jahwe412. Jej obecność była 
darem Pana dla Izraela, pieczęcią przymierza i zasadą bezpieczeństwa 

411  Kontekst wypowiedzi zawartej w ww. 8-17.
412  Chwała Jahwe nie znajdowała się już w debir, jej tron znajdował się bowiem nad cheru-

bami (~ybiWrK.h;-l[;).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



230	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

narodu413. Tylko obecność chwały Jahwe gwarantowała trwanie narodu 
na miejscu, gdzie stała świątynia414. Bez chwały Bożej świątynia stawała 
się zwykłą budowlą, niemającą już znaczenia religijnego415. Największym 
dramatem dla narodu nie była potęga agresywnego imperium światowego 
(wówczas Babilonii), lecz utrata obecności chwały Jahwe416.

W. 18 opisuje kolejny etap opuszczania świątyni (domu)417 przez chwałę 
Jahwe418: l[;me hwëhy> dAbK. aceYEw: (I odeszła chwała Jahwe znad)419. Był to proces 
zainaugurowany już wcześniej, a opisany w Ez 10,4420.

Ez 10,19

~taceB. yn:y[el. #r<ah-!mi WMArYEw: ~h,ypen>K;-ta, ~ybiWrK.h; Waf.YIw:
 ynIëAmd>Q;h; hwhy>-tyBe r[;v; xt;P, dmo[]Y:w: ~tM[ul. ~yNIp;Aahw>

`hl[.ml.mi ~h,yle[] laerf.yI-yhel{a/ dAbk.W

I podniosły cheruby skrzydła swe, i uniosły się z ziemi na oczach 
moich, gdy one wychodziły, a  koła (były) przy nich, i  stanęły 
u wejścia bramy domu Jahwe (po stronie) wschodniej, a chwała 
Boga Izraela nad nimi (była) na górze.

Ezechiel ponownie prezentuje się jako naoczny świadek yn:y[el. (na moich 
oczach) wydarzeń; on to obserwował dokonujący się ruch oraz rejon domu 

413  Przy poświęceniu świątyni Salomona chwała Jahwe przybrała widzialną postać (2 Krn 
7,1-3), a jej doświadczalną obecność potwierdzają psalmiści (Ps 26,8; 63,3); stała się dla ludzi 
obrazem Bożej transcendencji, por. SSB, s. 95–96.

414  Prorok nie stosuje terminu vDq.mi (sanktuarium) na określenie świątyni, lecz pospolite 
słowo tyIBh; (dom).

415  Ezechiel był świadkiem unoszenia się chwały Jahwe znad progu świątyni, por. D.I. Block, 
The Book of Ezekiel, t. I, s. 326.

416  Świątynia zostaje osierocona, por. F. Sedlmeier, Das Buch Ezechiel, s. 153.
417  W. 18 kontynuuje relację o aktywności cherubów (w. 7) i ukazuje ich rolę w kontekście 

obecności chwały Jahwe, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, s. 158.
418  Ten motyw, zawarty w tekście Ez 10,8, był antycypowany już wcześniej (Ez 9,3); ostatni 

etap „opuszczania świątyni” został opisany w tekście Ez 11,22-23, por. H.D. Hummel, Ezekiel 
1–12, s. 297.

419  Użyta formuła l[;me […] aceYEw bardziej poprawnie winna brzmieć: !mi […] aceYEw, por. 
M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 214.

420  Zarówno w. 18a, jak i w. 19a wspominają tylko o opuszczeniu chwały Jahwe, bez wzmian-
ki o towarzyszeniu jej przez cheruby, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 255–256.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,18-19)	 231

Jahwe (hwhy>-tyBe)421. Cheruby poruszały się dzięki skrzydłom; w oparciu o tę 
sprawność mogły swobodnie zmieniać miejsce pobytu422. Ich mobilność była 
związana z funkcją, jaką spełniały: były zwiastunami chwały Jahwe. Dyna-
mizm obecności cherubów opisuje prorok w frazie: I podniosły cheruby skrzy-
dła swe, i uniosły się (WMArYEw:) z ziemi423. Nie posiadając ograniczeń natury 
ziemskiej, były zawsze przystosowane do bycia tam, dokąd wysyłał je sam Jah-
we424. Oczywiście cały ten obraz stanowił jeden wielki zbiór symboli jawiący 
się prorokowi, który w sposób plastyczny miał mu przekazać prawdę o Bożej 
obecności i Jego zamiarach (chwała Boga Izraela)425. Stąd tak mocno w tek-
ście podkreślany jest związek cherubów z chwałą Jahwe. Tajemnicze byty 
skierowały się w stronę wschodnią, ku bramie, która mogła być przejściem 
na zewnątrz z całego kompleksu świątynnego426. Poza murem znajdowała się 
Dolina Jozafata (Cedron), a dalej Góra Oliwna. O bramie wschodniej będzie 
pisał prorok w późniejszym fragmencie (Ez 44,1-2), jak również o potoku 
wypływającym spod progu świątyni, a płynącym w kierunku wschodnim (Ez 
47,1). Wschód nabiera więc szczególnego znaczenia teologicznego w proroc-
twie Ezechiela.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,18-19)

Obecność chwały Jahwe określała centrum całego stworzenia, gdzie ona 
się znajdowała; tam był niejako środek ziemi. W dziejach Izraela w Jerozoli-
mie został wyznaczony teren świątynny, a zwłaszcza jego wewnętrzna część, 
która nazwana została debirem. Cały fragment Ez 8–11 poświęcony jest rela-

421  Tym razem Ezechiel uściśla, że nie chodzi o dom jako taki, lecz o dom Jahwe (por. Ez 
8,14.16; 11,1).

422  Symboliczny rydwan Jahwe rozpoczął swoją podróż, której pierwszym etapem była bra-
ma wschodnia (w. 19a), por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 290.

423  Czasownik ~mr (wynosić się, wywyższać się) używa prorok w ww. 15.17.19 w miejsce 
zwyczajowego avn (podnosić; por. Ez 1,19.21); tym samym Ezechiel zachęca czytelnika, by myśl 
zawartą w w. 19 ujmować w kontekście treści zawartych w poprzednich wersetach, por. L.C. Al-
len, Ezekiel 1–19, s. 158–159.

424  Prorok podkreśla fakt, że chwała Jahwe znajdowała się nad cherubami, o których wypo-
wiada się w kolejnych wersetach (ww. 20-21), por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 109.

425  Określenie „Bóg Izraela” występuje tu w miejsce najczęściej stosowanego przez Ezechie-
la Bożego imienia „Jahwe”, które było objawione narodowi, lecz niejako w zaistniałej sytuacji 
poznanie tej prawdy została im odebrane, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 298.

426  Mogło to być przejście do kompleksu pałacowego, przez co tekst wskazywał na to, iż 
Jahwe przygotowywał się do opuszczenia ludu, por. R. Rumianek, Księga Ezechiela, s. 101.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



232	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

cji o okolicznościach stopniowego opuszczania dotychczas świętego miejsca 
przez chwałę Jahwe. Oznaczało to utratę największego przywileju, jakim cie-
szył się Izrael. Tożsamość tego narodu kształtowana była świadomością debir, 
o czym świadczą dzieje począwszy od Mojżesza, a na pobożnym królu Jozja-
szu skończywszy. Izrael jednak nie okazał dojrzałości w obliczu przełomowych 
wydarzeń. Nie zdołał „zatrzymać” chwały Jahwe w świątyni, pogrążając się 
w całkowitym chaosie.

Nie było bardziej tragicznej wieści w historii ludu od tej zapisanej przez 
Ezechiela: I odeszła chwała Jahwe (w. 18a). Był to wprawdzie pewien etap 
odchodzenia, lecz proces został już zapoczątkowany. Nie spotkał się z żadną 
reakcją mieszkańców, którzy nie uczynili niczego, by powstrzymać tę trage-
dię; zabrakło przywódców, których moglibyśmy dziś nazwać „mężami stanu”. 
Nie rozpoznano znaków czasu, lud uległ iluzji, która kazała ufać w niezwykłe 
uzdolnienia narodu zdolnego przetrwać nawet największe niebezpieczeństwa. 
Tak było w przeszłości, gdy chwała Jahwe wypełniała świątynię, ten okres 
jednak się definitywnie skończył. Nastąpił proces demontażu świątyni i Jero-
zolimy. Wszystkie wysiłki poprzednich pokoleń miały obrócić się w nicość, 
a panujący w mieście chaos stawał się świadectwem dzieła człowieka żyjącego 
w nieposłuszeństwie względem Jahwe.

Jedynym świadkiem odchodzenia chwały Jahwe był Ezechiel. Poświadcza 
on zatem, że wszystko dokonywało się na jego oczach (w. 19c). Nad cheru-
bami obecna była chwała Jahwe, a one podniosły skrzydła i unosząc się z zie-
mi, wraz z kołami tworzyły swoisty rydwan Boży; skierowały się znad progu 
domu (świątyni) ku bramie wschodniej oraz coraz wyżej ku górze (ww. 18-19). 
Ta niezwykła peregrynacja chwały Jahwe miała wielkie znaczenie historio-
zbawcze. Ezechiel nie pisze o tym, iż chwała znikła nagle, stając się na zawsze 
czymś niedostępnym dla ludu. Nie świadczy zatem o końcu historii związków 
Pana z ludem, lecz o końcu dawnych więzów, z dawnym ludem. Faktycznie 
chwała Jahwe nie odeszła daleko, lecz zatrzymała się na górze, na wschód 
od świątyni, czyli na Górze Oliwnej (por. Ez 11,23). Jej szczyt dominuje nad 
miastem, stając się niejako strażnikiem sanktuarium, świętości i wybawienia 
ludu. Zdystansowanie się od świątyni nie oznaczało porzucenia, lecz przeka-
zanie pouczenia. Z tej lekcji miało skorzystać niewielu mieszkańców. Aby stać 
się uczniem Jahwe, koniecznie trzeba było wsłuchiwać się w Jego naukę, a lud 
na słowa Pana był głuchy. Jedynie Ezechiel był skłonny do posłuszeństwa Jego 
mowom. W tym kontekście prorok przytacza słowa Jahwe, w których pojawia 
się stosowne rozróżnienie: A ty, synu człowieczy, słuchaj to, co Ja mówię do 
ciebie; nie bądź buntownikiem jak dom buntowniczy (Ez 2,8a). W tym czasie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,18-19)	 233

Jahwe docierał do ludu już tylko przez proroka, i to wyłącznie w Babilonii, 
natomiast na Górze Oliwnej pozostał jakby niemy i nierozpoznany. Była to 
równie dramatyczna sytuacja jak ta, głosząca stopniowe odchodzenie chwały 
z Jerozolimy.

Izrael zapłacił ogromną cenę za niewierność, a w konsekwencji dopuścił, 
by chwała Jahwe odeszła z miasta. Nic nie mogło zrekompensować poniesio-
nych strat. Naród w samotności musiał zmierzyć się z niszczycielską siłą swych 
wrogów. Jahwe pozostawał blisko, lecz nikt Go nie wzywał, nie pragnął, by Jego 
chwała ponownie wkroczyła do świątyni, lud tego już nie potrzebował. Prawda 
była jednak inna, a lud żył w całkowitej iluzji. Jego zuchwałe oblicze i zatwar-
działe serce (por. Ez 2,4) nie wyczuwały już pulsu Bożego życia i Jego darów. 
Mieszkańcy byli nieczuli na prawdziwe wartości, czyli na dobro, prawdę, wol-
ność, pokój, a te pochodziły wyłącznie od Jahwe. Bramy Jerozolimy zostały nie 
tylko zamknięte przed prawdziwymi wrogami, lecz również przed Jahwe.

Przed podobnymi niebezpieczeństwami przestrzegał również chrześci-
jan św. Jan w Apokalipsie: Ja wszystkich, których kocham, karcę i ćwiczę. Bądź 
więc gorliwy i nawróć się! Oto stoję u drzwi i kołaczę: jeśli kto posłyszy mój głos 
i drzwi otworzy, wejdę do niego i będę z nim wieczerzał, a on ze Mną (Ap 3,19-
20). W czasach proroka Jahwe pukał do serc Izraela przez posługę Ezechiela, 
wcześniej przez Jeremiasza. Dramatyczny los Jerozolimy ostrzega, że człowiek 
mający wolną wolę może nie usłuchać, a tym samym ponieść tragiczne konse-
kwencje swej zatwardziałości. Nie inaczej wygląda sytuacja w świecie współ-
czesnym (chrześcijańskim), który niechętnie słucha Chrystusa. Podejmowane 
eksperymenty „wyzwolenia się” spod prawa Bożego i manipulowanie prawa-
mi wpisanymi w całe stworzenie prowadzi do katastrofy nie mniejszej od tej, 
jaka dotknęła Jerozolimę. Rodzą się pytania: Czy stać nas na takie kroki? Czy 
służą one komukolwiek? Czy rzeczywiście mają one sens dla ludzi żyjących 
np. w bogatych krajach Europy? Pytań rodzi się wiele. Europa zdaje się podą-
żać w kierunku przeciwnym swemu powołaniu, powiela błędy mieszkańców 
Jerozolimy. Bez nawrócenia, bez rozpoznania obecności Chrystusa czeka ją 
potworny chaos, na który nie ma lekarstwa. Czy cywilizacja zachodnia pozwo-
li, by chwała Pana odeszła z jej granic?

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



234	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Komentarz literacko-tematyczny (Ez 10,20-22)

Tożsamość cheruba z istotą żyjącą to temat powracający na zakończenie 
relacji o odejściu chwały Jahwe z Jerozolimy. Ezechiel wylicza różne elementy 
potwierdzające identyfikacje postaci ukazywanych w obu wizjach.

Tekst Ez 10,20-22 można podzielić na następujące części:
w. 20a	 Obecność istoty żyjącej
w. 20b	 Topografia pierwszej wizji
w. 20c	 Identyfikacja dokonana przez Ezechiela
w. 21a	 Liczba cherubów (cztery)
w. 21b	 Liczba oblicz (cztery)
w. 21c	 Liczba skrzydeł (cztery)
w. 21d	 Umiejscowienie „podobieństwa do ręki człowieka”
w. 22a	 Podobieństwo oblicza
w. 22b	 Topografia pierwszej wizji
w. 22c	 Ruchy wykonywane przez istoty żyjące

Frazy podsumowujące relację o cherubach/istotach żyjących oraz ich ak-
tywności (zadaniach) służą jako klamra wzmacniająca tematykę poruszaną 
przez Ezechiela od początku swej relacji (Ez 1), która swój końcowy akord 
znajdzie w Ez 11,22 (por. Ez 41,25).

W w. 20c również pojawia się osobista refleksja proroka (którą widziałem 
poniżej Boga Izraela nad rzeką Kebar i poznałem), która podkreśla świadectwo 
naocznego świadka. Ezechiel, w celu uzasadnienia dokonanej identyfikacji, 
operuje liczbą cztery (cheruby, oblicza, skrzydła), liczba ta pojawia się również 
bardzo często w pierwszej relacji (Ez 1,6.8.10.16.17.18).

Złożenie „Bóg Izraela” strukturuje cały fragment Ez 8–11, który pojawia się 
w tekście wielokrotnie (Ez 8,4; 9,3; 10,19.20; 11,22), zawsze w kontekście chwa-
ły Jahwe i znamionuje jej ruch oraz kolejne etapy opuszczania miasta.

Komentarz egzegetyczny (Ez 10,20-22)

Ez 10,20

[d:aew rbK.-rh;n>BI laerf.yI-yhel{a/ tx;T; ytiyair rv<a] hYx;h; ayhi
`hMhe ~ybiWrk. yKi

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 10,20-22)	 235

Była to istota żyjąca, którą widziałem poniżej Boga Izraela nad 
rzeką Kebar, i poznałem, że (były) to owe cheruby.

Ezechiel przystępuje do końcowej relacji doznanej teofanii427. Prorok oka-
zuje się świadkiem wiarygodnym, który utrwala w pamięci wszystkie dozna-
ne doświadczenia duchowe428. Nie tylko rozpoznaje tożsamość bytów, które 
ukazały mu się zarówno w pierwszej, jak i drugiej wizji429, lecz ma również 
świadomość niezwykłej celowości i skuteczności działania Bożego. Ezechiel 
angażuje swe władze poznawcze ([d;aew = i poznałem)430, tym samym nie jest 
tylko biernym odbiorcą wizji, lecz także jej aktywnym uczestnikiem (reflektu-
jącym)431. Bóg niejako wprowadza proroka w nową sferę istnienia, czyniąc go 
pierwszym odnowionym Izraelitą; od tego momentu historia narodu będzie 
na nowo realizowana432. Konieczne stało się zupełne odcięcie od przeszłości. 
Do tego zagadnienia będzie prorok jeszcze powracał w późniejszych tekstach 
(Ez 16; 23).

Ezechiel, który identyfikuje istoty żyjące z cherubami, ukazuje bogactwo 
ekspresji duchowego świata, które jawiło mu się jako niezwykłe zjawisko 
przekraczające wszelkie wyobrażenia, jakie było udziałem jakiegokolwiek 
człowieka433.

427  Ww. 20-22 jawią się jako przykład najbardziej typowego tekstu o charakterze eksplika-
cyjnym w całej Księdze, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 327.

428  Porównanie pierwszej i drugiej teofanii oraz obecność elementów zbieżnych (Ez 1,4-28; 
10,1-22) wskazuje, że drugie objawienie się Boga Ezechielowi miało tę samą wartość i auten-
tyzm, jak pierwsze doświadczenie duchowe, któremu towarzyszył akt powołania prorockiego, 
por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 109.

429  Prorok sięga tu do myśli wyrażonej już w w. 15b; była to krótka wstawka, która przery-
wała opis rydwanu Jahwe, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 327.

430  „Poznanie”, jakiego dostąpił Ezechiel, nie wynikało z subiektywnego odczucia, lecz 
z „przekonania”, jakie otrzymał na skutek działania Jahwe; strukturę tego typu „poznania” pre-
zentuje Jeremiasz: Poznałem wtedy, że było to polecenie Jahwe (Jr 32,8c).

431  Według niektórych uczonych owa refleksja dokonała się już w kręgach późniejszych re-
daktorów Księgi, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 236.

432  W pierwszej teofanii (rydwan Jahwe) akcent spoczywał na ujawnieniu majestatu Jahwe, 
a w drugiej na opuszczeniu rejonu świątyni, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 298.

433  Ezechiel stał się pierwszym mężem, który dostąpił przywileju oglądania niebiańskich 
cherubów; dotychczas jawiły się one w postaci wyobrażeń obecnych w świątyni, które były wzo-
rowane na prezentacjach znanych w środowisku ludów sąsiednich, por. M. Greenberg, Eze-
chiel 1–20, s. 214.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



236	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

Ez 10,21

ydEy> tWmd>W dxa,l. ~yIp:nK. [B;r>a;w> dxa,l. ~ynIp h[‚Br>a; h[‚Br>a;
`~h,ypen>K; tx;T; ~da

Cztery (cheruby), (były) cztery oblicza dla jednego i cztery skrzy-
dła dla jednego, i coś na wzór rąk człowieka (było) pod ich skrzy-
dłami.

Prorok potwierdza identyczność ukazujących mu się istot 434, bazując 
w swoim wyliczeniu na liczbie „cztery”435, która wskazuje w tym kontekście 
na pełnię436, co dla środowiska świątynnego było czymś zrozumiałym, cztery 
strony świata określały bowiem cztery kierunki437, w których znajdowały się 
bramy poszczególnych dziedzińców.

Ez 10,22

~h,yaer>m; rbK.-rh;n>-l[; ytiyair rv<a] ~ynIPh; hMhe ~h,ynEP. tWmd>W
`WkleyE wynP rb,[e-la, vyai ~tAaw>

I podobieństwo ich oblicza, oni (mieli) oblicza, które widziałem 
nad rzeką Kebar, ich wygląd, i ich (samych); i każdy (wszyscy) 
prosto przed siebie posuwali się.

Prorok opisuje w ostatnim wersecie tego rozdziału misterną procesję 
(WkleyE)438. Wypowiedź rozpoczyna się frazą: ~h,ynEP. tWmd>W (I podobieństwo ich 
oblicza), która podkreśla duchowy charakter (wizji) opisywanego fenomenu439. 

434  Prorok sięga do treści wcześniej prezentowanych (Ez 1,6; 10,14), tym samym wzmacnia 
wymowę swej wypowiedzi, por. W. Zimmerli, Ezekiel 1, s. 256.

435  Por. Ez 1,6.8.10.16.17.18; 10,9.10.11.12.14.
436  W innych prezentacjach cherubów posiadały one jedną parę skrzydeł (1 Krn 6,27), a po-

dobni do nich serafini byli zaopatrzeni w sześć skrzydeł (Iz 6,2), por. M. Greenberg, Ezechiel 
1–20, s. 214.

437  W tłumaczeniu LXX jest mowa o czterech obliczach i ośmiu skrzydłach.
438  Jest to motyw obecny również w Ez 1,9, który nie do końca jest zrozumiały, por. W. Zim-

merli, Ezekiel 1, s. 256.
439  Specyficznie dobrane słownictwo jest typowe dla tego rodzaju wypowiedzi, por. 

M. Greenberg, Ezechiel 1–20, s. 214.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz egzegetyczny (Ez 10,20-22)	 237

Kolejna natomiast wzmianka o rzece Kebar440 zaznacza, iż prorokowi bliski 
był ten obraz, który stał się niemal bardziej realistyczny od rzeczywistości go 
otaczającej441. Dostrzegane cheruby zajmują dominującą pozycję (a nie koła), 
których oblicza wskazują drogę postępowania442; równocześnie wiadomo, że 
każdy cherub dysponował czterema obliczami443.

Głębokie doświadczenia kazały prorokowi być zdecydowanie „innym” 
człowiekiem w łonie otaczającej go społeczności. Nie ma tu mowy o jakiej-
kolwiek chorobie psychicznej proroka. Wówczas musielibyśmy stwierdzić, że 
u podstaw nowego etapu historii Izraela stoi postać o wątpliwej poczytalno-
ści. Sam fakt uznania w judaizmie poczesnego miejsca Ezechiela w szeregu 
dawnych proroków oraz kanoniczne uznanie jego orędzia jest najlepszą legi-
tymacją dla Ezechiela, potwierdzoną przez chrześcijaństwo (Ezechiel = prorok 
większy).

Wprawdzie już poprzedni prorocy zapowiadali nieszczęścia, jakie mia-
ły spaść na naród wybrany, jednak dopiero Ezechielowi dane było nie tylko 
głosić nadchodzące nieszczęście, lecz również ujrzeć i zapowiedzieć odejście 
chwały Jahwe ze świątyni i Jerozolimy. Dla wierzącego Izraelity była to na-
jokrutniejsza wizja, jakiej mógł doświadczyć. Ezechiel udał się na zesłanie 
w momencie, gdy świątynia jeszcze funkcjonowała. Tragiczne wydarzenia 
miały się zrealizować dopiero później, gdy prorok znajdował się setki kilome-
trów na północny wschód. Jahwe, jako doskonały pedagog, przygotował Eze-
chiela na uczestnictwo w procesie dokonujących się tych zmian. Zanim Jahwe 
oznajmił prorokowi o swym postanowieniu, opuszczeniu (chwały) świątyni, 
zapewnił w wizji inauguracyjnej o swej obecności wśród zesłańców444. Głę-
boko zakorzenione przekonanie, że tylko w Jerozolimie można spotkać się 
z chwałą Jahwe, zostało więc przezwyciężone. Bóg nie opuszcza człowieka, 
lecz jedynie strefę, która została podporządkowana nieprawości. Rozpoznana 
przez proroka tożsamość istot występujących w obu wizjach (Ez 1 i 10) mia-

440  Występująca po wzmiance o rzece Kebar fraza ~tAaw> ~h,yaer>m; (ich wygląd, i ich [sa-
mych]) zawiera emfatyczne użycie zaimka w celu podkreślenia organicznej jedności oblicza 
z bytem duchowym, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–12, s. 291.

441  Identyfikacja istot żyjących z cherubami dotyczy zarówno aspektu ich aparycji, jak 
i spełnianej funkcji, por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I, s. 327.

442  W. 22b zawiera formułę: wynP rb,[e-la,, która dosłownie znaczy: ku drugiej stronie oblicza 
swego, co można tłumaczyć zwrotem: prosto przed siebie.

443  Fakt ten podkreśla wszechstronną mobilność cherubów, por. L.C. Allen, Ezekiel 1–19, 
s. 159.

444  Transcendentny Jahwe dawał dowody swej obecności, choć Jego samego nie można było 
zobaczyć (Wj 33,20), por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 109.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



238	 Wizja spustoszenia Jerozolimy – część pierwsza (Ez 8,1–10,22) 

ła znaczenie decydujące. Ta sama chwała, która opuszcza świątynię, wspiera 
obecnie nowy lud, którego początki sięgają momentu powołania Ezechiela, 
czyli nowego Mojżesza.

Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,20-22)

W tekście Ez 10,20-22 ostatni raz pojawia się w Księdze wzmianka o rze-
ce Kebar (aż dwa razy; por. ww. 20.21). Końcowe wersety Ez 10 stanowią 
niejako pieczęć tego, co zostało wcześniej opisane (etapy odchodzenia chwa-
ły Jahwe w kontekście obecności cherubów [rydwanu Pana]). Istoty żyjące, 
które prorok obserwował w pierwszej wizji (Ez 1), to faktycznie cheruby, 
które jawiły się w drugim widzeniu (Ez 10). Doświadczenie duchowe otrzy-
mane przez proroka nad rzeką Kebar było tej samej natury, co doświadcze-
nie przeżyte na skutek niezwykłego transferu do Jerozolimy. W ten sposób 
Ezechiel poznał zakres działania Pana, który nie napotykał na żadne bariery 
czasowe i przestrzenne. Prorok jeszcze raz dzieli się osobistą refleksją (po-
znałem [[d;aew]) – chodzi o poznanie pewne, nie subiektywne, lecz obiek-
tywne, pochodzące od Jahwe i przez Jahwe utwierdzone. Dysponując tego 
rodzaju poznaniem, prorok mógł zwrócić się do Izraela jako kwalifikowany 
świadek, który przekazuje orędzie absolutnie wiarygodne, a zarazem pełne 
mocy zbawczej, i to pomimo wielu słów skrajnej krytyki i potępienia postę-
powania przodków (por. Ez 16; 20; 23).

Prorok nie zajmuje się szczegółowym opisem samej chwały Jahwe, lecz jej 
otoczenia, a szczególnie wyglądem cherubów. Były to istoty doskonałe, któ-
re ujawniały pierwotny zamysł stwórczy Jahwe. Ciągle powtarzająca się liczba 
„cztery” (w. 21) podkreśla pełnię egzystencji cherubów, którzy nie byli ograni-
czeni żadnymi brakami, a więc posiadali zdolność do wykonywania wszystkich 
poleceń Jahwe. Ich doskonałość (dzieło Jahwe) była przeciwwagą ułomności 
ludzi, a zwłaszcza mieszkańców Jerozolimy. Ezechiel dostrzega w nich wiele 
elementów antropomorficznych (ręce, oblicze człowieka) i teriomorficznych 
(skrzydła, oblicza zwierząt), tym samym podkreśla jedność całego stworzenia 
(duchowego i cielesnego), dając jednak priorytet człowiekowi, którego repre-
zentuje sam Ezechiel, wielokrotnie nazywany przez Jahwe „synem człowie-
czym”. W tej skomplikowanej konstelacji Ezechiel musiał odnaleźć swoje miej-
sce i sposób na realizację posłannictwa, jakie otrzymał. To jego osoba stała się 
pośrednikiem nie tylko między Jahwe a ludem, lecz także między otoczeniem 
chwały Jahwe a Jerozolimą i Babilonią (tam gdzie przebywali Izraelici). Obser-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Komentarz teologiczno-pastoralny (Ez 10,20-22)	 239

wując wzór życia uporządkowanego (regularne ruchy cherubów), oddanego 
całkowicie posłudze Jahwe, prorok otrzymał obraz życia, jakie powinno być 
odtworzone w środowisku ziemi Izraela. Nie było żadnej alternatywy dla pro-
jektu Jahwe. W ten sposób Ezechiel został „uzbrojony” na przyjęcie bolesnej 
wieści o upadku i zburzeniu Jerozolimy. Dla wielu oznaczało to już definityw-
ny koniec dziejów narodu, jednak nie dla proroka. Na tle zgliszczy miasta i ca-
łej ziemi widział spokojnie poruszające się cheruby, których postępowania nie 
zakłóciły żadne działania wrogów Izraela. Ten obraz był podstawą pewności, 
z jaką Ezechiel zwracał się do swych rodaków, nie obawiając się żadnej wrogo-
ści z ich strony, był bowiem „uzbrojony” duchowo i widział bardzo daleko, aż 
po horyzont, na którym jawił się odnowiony Izrael.

Bezkompromisowość Ezechiela (rys wszystkich proroków Jahwe) przygo-
towywała również drogę Ewangelii. Św. Paweł, kierując słowa napominające 
do Galacjan, stwierdza: Nadziwić się nie mogę, że od Tego, który was łaską 
Chrystusa powołał, tak szybko chcecie przejść do innej Ewangelii. Innej jednak 
Ewangelii nie ma: są tylko jacyś ludzie, którzy sieją wśród was zamęt i którzy 
chcieliby przekręcić Ewangelię Chrystusową (Ga 1,6-7). Podobnie jak miesz-
kańcy Jerozolimy, również niektórzy chrześcijanie dawali posłuch fałszywym 
misjonarzom, odchodząc od nauki Ewangelii. Istniała zawsze pokusa do 
skolonizowania nauki Pana dla własnych celów, do wyparcia z orędzia rdze-
nia prawdy, aby w to miejsce włożyć zatrutą myśl rodzącą śmierć. Św. Paweł 
z całą mocą wystąpił przeciwko takim praktykom pomny skutków, jakie one 
przynosiły.

Ezechiela i Apostoła Narodów jednoczył ten sam duch gorliwości o spra-
wy Boże oraz o przekaz autentycznej nauki. W usta Ezechiela można z pełną 
odpowiedzialnością włożyć kolejne słowa Apostoła Narodów (brakowało mu 
jedynie poznania historycznego Mesjasza): Oświadczam więc wam, bracia, że 
głoszona przeze mnie Ewangelia nie jest wymysłem ludzkim. Nie otrzymałem 
jej bowiem ani nie nauczyłem się od jakiegoś człowieka, lecz objawił mi ją Jezus 
Chrystus (Ga 1,11-12). Na wszystkich etapach historii zbawienia Bóg powoły-
wał mężów dysponujących szczególnym poznaniem Jego zamysłu. Ten zamysł 
miał być autentycznie przekazywany ludowi, a tym samym były wyznaczane 
kierunki postępowania społeczności przeznaczonej do zbawienia.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Ekskurs I 
 

 Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela

Tematyka związana z „górami” pojawia się w Starym Testamencie po-
cząwszy od opisu potopu (Rdz 7,19), a skończywszy na wzmiance o Ezawie 
w Księdze Malachiasza (Ml 1,3). „Góry” w tradycji biblijnej były często przy-
woływane w kontekście relacji o objawiającym się Bogu, w tej tematyce szcze-
gólnie doniosłe są teksty odnoszące się do Synaju (Wj 19–31) oraz Góry Bło-
gosławieństw (Mt 5–7). Prorok Ezechiel również poświęca sporo miejsca tej 
kwestii, mając szczególnie na uwadze Jerozolimę i jej otoczenie.

1. Termin rh w Biblii Hebrajskiej

Na skutek deportacji do Babilonii prorok znalazł się w kraju równinnym. 
Dolina środkowego Eufratu wraz z dopływami, zwłaszcza w rejonie Nippur, 
stała się tymczasowym miejscem pobytu Izraela, a dla wielu zesłańców i ich 
potomków miała się stać nową ojczyzną1. Ezechiel nie zapomniał jednak o ro-
dzinnych górach. Ziemia Kanaanu w większości była pokryta górami i głębo-
kimi dolinami, które dominowały przede wszystkim w rejonie nadmorskim. 
W centrum uwagi proroka znajdowała się Jerozolima, usytuowana na szczy-
tach Wzgórz Judzkich. „Góra” stała się niemal synonimem miasta Bożego; 
prorok opisując nowy „dar” Jahwe, czyli nową Jerozolimę, czyni to perspekty-
wy góry (Ez 40,2). W całej Księdze termin rh; występuje 47 razy (począwszy 
od Ez 6,2, a skończywszy na 43,2)2. Pojawia się we wszystkich częściach pisma, 
za wyjątkiem jego partii wstępnych (Ez 1–5). Wynika to z faktu, że rozdziały 

1  Do tego zob. W. Chrostowski, Asyryjska diaspora Izraelitów i inne studia, Warszawa 
2003, s. 55–68.

2  W całej BH termin rh; występuje ok. 550 razy, por. S. Talmon, rh;, TDOT III, s. 430.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



242	 Ekskurs I. Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela

te zostały mocno osadzone w kontekście babilońskim i nie zawierają jeszcze 
orędzia skierowanego do Izraela. Prorok, przebywający w okolicy rzeki Kebar, 
został powołany do realizacji misji w nowym środowisku (równinnym), do 
którego musiał przywyknąć, jako miejsca objawienia się chwały Jahwe. Dopie-
ro po ukształtowaniu jego nowej świadomości, przyjęciu posługi prorockiej 
oraz misji stróża otrzymał polecenie głoszenia wyroczni o Izraelu. Ten etap 
życia Ezechiela jest opisany w Księdze począwszy od rozdziału 53.

Termin rh; może odnosić się do pojedynczej góry, jak i do łańcucha gór-
skiego. Niemal wszystkie pisma BH zawierają to określanie. Geografia Kana-
anu zadecydowała o szczególnym znaczeniu terminu rh; w Starym Testamen-
cie. Wkraczając do ziemi obiecanej, Jozue oddał w dziedzictwo pokoleniom 
Izraela ziemie: na górze i na Szefeli, w Arabie i na zboczach górskich (Joz 
12,8a). Było to terytorium, na które z góry Nebo spoglądał Mojżesz przed 
swoją śmiercią (Pwt 34,1). Dla pokoleń Izraela ziemia obiecana kojarzyła się 
z górami i faktycznie w czasach sędziowskich i królewskich zamieszkiwały 
one tereny górskie, natomiast doliny nadmorskie były kontrolowane przez 
inne ludy.

Góry wpisały się również w mityczny i teologiczny wymiar wypowiedzi 
biblijnych. Dla ościennych ludów miejscem zamieszkiwania bóstw był Safon, 
czyli północ, gdzie znajdowały się wysokie góry, aż po Armenię4. Na zbo-
czach góry Ararat miała osiąść arka Noego (Rdz 8,4). W dziele kształtowania 
świadomości religijnej i narodowej Izraela najważniejszą górą stał się Synaj/
Horeb, u podnóża której Mojżeszowi objawił się Jahwe (Wj 3,14), a następ-
nie zawarł na szczycie przymierze z narodem (Wj 19,11). Góra Synaj stała się 
szczególnym znakiem wzniosłości Boga, Jego panowania i gromadzenia ludu. 
Kto chciał znaleźć się przed obliczem Boga, musiał zdobyć się na wysiłek, by 
wstąpić na górę i znaleźć się w przybytku Pana. Izrael odbył podróż od góry 
Synaj do góry Syjon, przy czym nieustannie prowadzony był przez Jahwe5. 
Góry zawsze tworzyły otoczenie egzystencji narodu oraz były środowiskiem 
spotkania z Jahwe.

3  W tekście Ez 5,5–7,27 zawarte są trzy wyrocznie zapowiadające sąd nad Izraelem (Jero-
zolimą); pierwsza z nich (Ez 5,5-17) jest ściśle powiązana z opisem czynności symbolicznych 
(Ez 4,1–5,4), por. R. Rumianek Księga Ezechiela. Tłumaczenie i komentarz, Warszawa 2009, 
s. 70–73.

4  Góra Safon była uważana za świętą przez Fenicjan i Syryjczyków, por. S. Jankowski, Geo-
grafia biblijna, Warszawa 2007, s. 110.

5  Syjon był miejscem, na którym stanęła świątynia jerozolimska, por. T. Hanelt, Spotkania 
z Bogiem, czyli historia zbawienia i świątyni jerozolimskiej jako dzieje działania i obecności Boga 
wśród ludzi, Gniezno 2002, s. 145–155.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



2. Utracony Syjon	 243

Terytorium ziemi obiecanej stało się świętą przestrzenią, górami Izraela, 
miejscem poddanym Jahwe. Był to stan wyidealizowany, zgodny z zamysłem 
Bożym, lecz przez naród często odrzucanym (Rdz 28,10-22). Najważniejsze 
teofanie dokonywały się na górach, tym samym zyskały one wielkie znaczenie 
teologiczne.

Po Synaju najważniejsze znaczenie teologii góry w BH ma Syjon, a zatem 
Jerozolima. Ta pierwotna twierdza Jebuzytów została zdobyta przez Dawida 
ok. 1000 r. przed Chr. i wkrótce stała się ośrodkiem religijnym dla całego Izra-
ela6, gdy na wzgórzu została przez Salomona zbudowana świątynia. W czasie 
jej konsekracji zstąpiła na przybytek chwała Jahwe (1 Krl 8). Miejsce to stało 
się świętym Syjonem, o który dbali kapłani oraz niektórzy z władców Jerozoli-
my: Jozafat, Ezechiasz oraz Jozjasz. Niestety, wielu z królów nie sprostało swej 
misji i doprowadziło do sprofanowania świątyni, a więc całej góry Syjon7. Ser-
ca ludu odwracały się od Jahwe w poszukiwaniu bóstw czczonych na wzgó-
rzach (bamot)8, które stały się antytezą Syjonu.

2. Utracony Syjon

Święta przestrzeń, jakim był Syjon9 wraz ze świątynią, w czasach Eze-
chiela została przez Izrael utracona. Prorok był świadkiem postępującej de-
gradacji narodu i odwracania się od Jahwe i Jego panowania. Syjon miał stać 
się miejscem pustym, ponieważ chwała Jahwe go opuściła (Ez 10–11). Eze-
chiel ani razu nie wspomniał bezpośrednio o Syjonie, natomiast często pisze 
o świątyni jako miejscu profanacji i poniżenia narodu. Nazwa „Syjon” była 
bardzo dobrze znana prorokowi, nie stosuje jej jednak celowo, gdyż jego orę-
dzie nie zawiera idei „powrotu na Syjon”, docelowo bowiem odnowiony Izrael 
ma przyjąć nowy „dar” od Jahwe (Ez 40–48). Ów „dar”, w przeciwieństwie 
do historycznego Syjonu – świątyni, nie będzie zbudowany rękami ludzkimi, 
ponieważ jego architektem i twórcą będzie wyłącznie Jahwe. Ta perspektywa 

6  Zdobycie Jerozolimy przez Dawida było wielkim sukcesem militarnym, politycznym i re-
ligijnym, por. A.S. Jasiński, Jerozolima. Płomień miłości Jahwe, Kraków 1999, s. 24.

7  Już Salomon budował przybytki dla obcych bóstw czczonych przez jego liczne żony; była 
to forma manifestacji swego bogactwa (1 Krl 11,1-8), por. J. Łach, Księgi 1–2 Królów (PSST IV–
2), Poznań 2007, s. 251.

8  Były to miejsca wywyższone (często naturalne wzgórza), na których, w środowisku kana-
nejskim, uprawiano kult lokalnych bóstw, por. K.D. Schunk, hmb, TDOT II, s. 140–141.

9  Dokładne znaczenie tej nazwy nie jest znane, może oznaczać cytadelę lub twierdzę, por. 
J.A. Dearman, Syjon, EB, s. 1155.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



244	 Ekskurs I. Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela

teologiczna Ezechiela jest niezwykle istotna w analizie tematyki rh; w jego 
Księdze.

3. Góry Izraela

Jak wyżej zaznaczono, termin rh; używa Ezechiel począwszy od peryko-
py zawierającej pierwszą wyrocznię Ezechiela: O górach Izraela (Ez 6,1-14). 
Wraz z tym fragmentem zmienia się topograficzny wymiar relacji proroka. 
W poprzednich tekstach wspominana była „równina” (Ez 3,22-23), która 
była synonimem nazwy terenów zamieszkałych przez zesłańców. Izrael zo-
stał zmuszony do opuszczenia swych ojczystych ziem, które z kolei nazywane 
były „górami Izraela” (laerf.yI yrEh). Określenie to jest bardzo bogate treścio-
wo i oznacza zarówno terytorium Izraela, jak i jego mieszkańców. Z per-
spektywy Ezechiela można nawet ograniczyć jego zakres do samej Jerozoli-
my, a zwłaszcza do przywódców w niej przebywających. Po zmianach, jakie 
zaszły na skutek inwazji Nabuchodonozora w 597 r. przed Chr., terytorium 
Izraela ograniczało się niemal wyłącznie do Jerozolimy10. Ezechiel miał przed 
sobą niejako dwa audytoria: zesłańców oraz mieszkańców Jerozolimy. Prze-
bywając w Babilonii, miał bezpośredni kontakt z uprowadzonymi do niewoli, 
a na drugim planie znajdują się ci, którzy pozostali w mieście. Faktycznie do 
nich Ezechiel już nie przemawiał, choć w konwencji prorockiej wielokrotnie 
pojawiają się sformułowania, które były jakby bezpośrednio skierowane do 
mieszkańców Jerozolimy.

W tej konwencji utrzymany jest tekst Ez 6,1-14. Decydujące znaczenie 
w wyroczni ma słowo Jahwe (w. 1). To ono (słowo) się staje (yhiy>w: ), a Ezechiel 
jest jego pierwszym odbiorcą i jedynym przekazicielem. Prorockie słowo nie 
podlega ograniczeniom słowa ludzkiego, a tym bardziej barierom czasu i prze-
strzeni. Dociera ono skutecznie do celu zgodnie z postanowieniem Jahwe; to 
On właśnie „posyła swoje słowo”. Zamysł Jahwe przekazany jest człowieko-
wi, czyli Ezechielowi, który ma wypełnić misję prorocką, co zostało obrazowo 
wyrażone w w. 2b: zwróć swe oblicze ku górom Izraela i prorokuj przeciw nim. 
Ezechiel nie jest tu nazwany „prorokiem”, lecz tym, który prorokuje (abeNhiw>). 
Już podczas opisów czynów symbolicznych Ezechiel otrzymał polecenie, by 
prorokować przeciwko Jerozolimie (Ez 4,7). To miasto stało się adresatem pro-

10  Miasto pozostawało pod kontrolą Babilonii, w imieniu której władzę sprawował Sede-
cjasz, por. J. Warzecha, Historia dawnego Izraela, Warszawa 2005, s. 341–343.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



3. Góry Izraela	 245

roctw zawierających osąd i groźby. Ezechiel był przygotowany do wypełnie-
nia tej misji, pozostając jednak w swym domostwie babilońskim. Nigdy nie 
miał już powrócić do miasta swej młodości, choć pozostawał w relacji z nim 
w oparciu o proroctwa i wizje11.

„Góry Izraela” to przede wszystkim Jerozolima, a w szczególności góra Sy-
jon wraz ze świątynią. Cały obszar górski, który ją otaczał, miał swoją wartość 
jedynie wówczas, gdy pozostawał w ścisłej relacji do miasta. Polecenie, by pro-
rok zwrócił swe oblicze przeciwko Jerozolimie (Ez 4,7) oraz przeciwko górom 
Izraela (Ez 6,2), odnosi się do tego samego kierunku i tego samego obiektu kon-
centracji. „Góry” (sakralna sfera) utraciły swoje sacrum, przestały być miejscem 
bezpiecznym i odsłoniły nieprawość jej mieszkańców. Ten temat obecny jest 
zarówno w kontekście Ez 4,7, jak i Ez 6,2. „Góry Izraela” (Jerozolima) były ob-
ciążone winą (!wO[‚; Ez 4,4.5.6), a ich występki zostały bliżej opisane w całym 
tekście Ez 6. Zanim prorok do tego przystąpił, wcześniej ukazał obraz karania 
Jahwe (ww. 3-8). Adresaci karania zostali określeni bardziej szczegółowo: Góry 
Izraela… góry i wzgórza, strumienie i doliny (w. 3). Opis prezentuje scenerię te-
renów górskich, dokładnie takich, jakie tworzą pejzaż Jerozolimy i całego Izra-
ela. Cała „infrastruktura” zamieszkania Izraela była niezwykle urozmaicona 
i cieszyła się pierwotnym błogosławieństwem Jahwe, jednak tylko do czasu jej 
utraty. Ezechiel „patrzy” na te „góry” właśnie już z perspektywy braku błogo-
sławieństwa Bożego. Skutek jest jednoznaczny. Interwencja Jahwe całkowicie 
zmieni obraz tych „gór”, czyli Jerozolimy i jej otoczenia. Treść, jaką nosiły w so-
bie laerf.yI yrEh, okaże się niezwykle tragiczną. Na górach Izraela będą zniszczo-
ne wytwory rąk ludzkich, a zwłaszcza obiekty przeznaczone do kultu bałwo-
chwalczego, czyli ołtarze i stale, Izraelici zostaną zabici i rzuceni przed oblicze 
owych bóstw (w. 4)12. Pogańskie ołtarze nie mogły być źródłem życia, dlatego 
stały się mogiłą dla ludu (w. 5). Miasta otaczające Jerozolimę będą zniszczone; 
prorok wyraźnie stwierdza: i będą unicestwione dzieła wasze (w. 6c). Wszystko, 
co uczynił Izrael, okazało się nietrwałe i skazane na unicestwienie. Naród budo-
wał swoje środowisko obok Jahwe, a nawet przeciwko Niemu13. Taki był obraz 

11  Jerozolima była stałym punktem odniesienia teologii Ezechiela, por. J. Galambush, Je-
rusalem in the Book of Ezekiel: The City as Yahweh’s Wife (Society of Biblical Literature), Atlanta 
1992, s. 45–67.

12  Praktyki bałwochwalcze były największymi występkami Izraela w dziejach narodu po-
cząwszy od epoki pustyni (złoty cielec), por. G.K. Beale, We Become What We Worship: A Bib-
lical Theology of Idolatry, Downers Grove 2008, s. 32–78.

13  Zachowanie narodu w wielu kwestiach przypominało postawę Izraela na pustyni (ich 
występki), por. B. Gosse, Le livre d’Ézéchiel et Ex 6,2-8 dans le cadre du Pentateuque, BN 104 
(2000), s. 20–25.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



246	 Ekskurs I. Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela

„gór Izraela”, przede wszystkim Jerozolimy. Jahwe wkracza jako faktyczny Pan 
ziemi i zmienia jej oblicze. „Góry Izraela” stają się pustkowiem (w. 14), miej-
scem zniszczonych pogańskich sanktuariów oraz porozrzucanych ciał Izraeli-
tów. Ten straszliwy obraz „gór” musiał przemawiać do wyobraźni zesłańców, 
którzy byli faktycznymi odbiorcami wyroczni.

W centrum wyroczni prorok zapewnia, że nadchodzące zmiany będą 
szczególną manifestacją Jahwe, który zostanie rozpoznany w swej potędze 
i władzy (w. 7; por. w. 10); dla przekazania tego poznania będą pozostawie-
ni „ocaleni z gór”, ci, którzy będą rozproszeni po licznych krajach (w. 8). Oni 
będą nosili w sobie „pamięć” o tym, kim jest Jahwe14 i jaki los spotkały „góry”, 
czyli ich zbuntowanych mieszkańców.

Stan duchowy buntowników ukazuje w. 9, w którym zawarta jest charakte-
rystyka mieszkańców. Był to lud: „niewiernego serca” (hn<AZh; ~Bli-ta,), „opusz-
czający Jahwe” (yl;[‚me rs-rv,a]), „niewiernych oczu” (tAnZOh; ~h,ynEy[e taew>), 
„czyniący zło” (tA[rh-la,), „popełniający obrzydliwości” (~h,ytebo[]AT). Zatem 
całość czynów ludu była jedną wielką ekspresją występków, czyli czynów wyko-
nywanych przeciwko prawu nadanym przez Jahwe. Zło kryło się w ich sercach 
i oczach, spoglądali na obce bóstwa i z ich strony oczekiwali wsparcia. Owe 
idole nie mogły w żaden sposób powstrzymać karania Jahwe, dlatego „dom 
Izraela” (góry/Jerozolima) „od miecza, głodu i zarazy padnie” (ww. 11c-12). 
Triumf Jahwe wyraża prorok na sposób antropopatyczny15: i dopełnię uniesienia 
Mojego na nich (w. 12b).

Temat poznania Jahwe pojawia się również na zakończenie perykopy (ww. 13-
14). Okazją ku temu będzie dogłębna zmiana, jaka dotknie „góry Izraela”: staną 
się one krainą trupów i ruin. Będzie to widoczne na każdym wzniosłym pagórku 
(h[‚b.GI), na wszystkich szczytach gór (~yrIhh,) i pod każdym drzewem zielonym, 
i pod każdym terebintem gęstym, na miejscu, gdzie składali tam woń upodobania 
wszystkim bóstwom swoim (w. 13bc). Jerozolima i jej otoczenie nie będą już tętnią-
cymi życiem „górami Izraela”. Absolutny triumf odniesie Jahwe (aż czterokrotnie 
jest tu mowa o „poznaniu Jahwe”). Ziemia, która była dana narodowi, jako śro-
dowisko bezpieczeństwa i życia, przestanie taką być, stanie się ona pustkowiem 
i pustynią, i tak będą ją traktowali wszyscy przechodzący obok niej.

14  Utrata tej pamięci okazała się czymś tragicznym w skutkach dla Izraela, o czym prorok pi-
sze szczegółowo w alegorii o Jerozolimie (Ez 16), por. M.R. Jacobs, Ezekiel 16 – shared memory 
of Yhwh’s relationship with Jerusalem: a story of fraught expectations, w: M.J. Boda, C.J. Dempsey, 
L.S. Flesher (red.), Daughter Zion: her portrait, her response, Atlanta 2012, s. 201–223.

15  Antropopatyzmy i antropomorfizmy były redukowane przez tłumaczy LXX, por. 
W. Chrostowski, Prorok wobec dziejów. Interpretacje dziejów Izraela w Księdze Ezechiela 16; 20 
i 23 oraz ich reinterpretacja w Septuagincie, Warszawa 1991, s. 209.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



4. Ustanie radosnych okrzyków w górach	 247

4. Ustanie radosnych okrzyków w górach

Kolejna wyrocznia kontynuuje temat sądu nad „górami Izraela” (Ez 7,1-
27), dodając nowe motywy oraz nowe określenia. Tym razem nie pojawia 
się już złożenie „góry Izraela”, prorok został bowiem skierowany „do kraju 
(ziemi) Izraela” (laerf.yI tm;d>a;l.; por. w. 2), który jest tożsamy z terytorium 
opisywanym w rozdziale 6. Podstawową treść orędzia wyrażają słowa: Koniec, 
przyszedł koniec na cztery krańce ziemi. Teraz koniec (przychodzi) na ciebie 
(ww. 2c-3a; por. w. 6). Taki los miał spotkać „góry Izraela”, czyli ziemię za-
mieszkiwaną przez naród16. Zapowiadany kres będzie oznaczał nastanie 
przełomowych wydarzeń dla „ziemi Izraela”, których autorem będzie Jahwe. 
W swej autoprezentacji Pan zapewnia, że nie będzie kierował się miłosier-
dziem (sAxt-al{w>); oznaczało to faktycznie utratę przez naród łaskawości Jah-
we, a to na skutek apostazji ludu (zwrócenia się ku obrzydliwościom = bó-
stwom obcym). Nie oznaczało to jednak, iż Bóg przestał być miłosierny, lecz 
że naród nie chciał przyjąć tego miłosierdzia, w zamian za to musiał przyjąć 
inne działanie Jahwe, przeznaczone dla tych, którzy Go odrzucają. To nowe 
oblicze Pana oznaczało w praktyce nowe oblicze ziemi zamieszkiwanej przez 
Izrael. Mieszkańcy popełniali zło (Ez 6,9) i zło w nich miało uderzyć (Ez 7,5). 
Transformację, jaka miała się dokonać, wyrażają słowa w. 7: Przyszedł los na 
ciebie, mieszkańcu ziemi, przyszedł czas, bliski dzień wrzawy, a nie radosne-
go okrzyku (na) górach (~yrIh). Radosne okrzyki wypełniały krainę górzystą, 
czyli „góry Izraela”. W tym opisie zawarta jest szeroka gama spokojnego życia 
ludu, który pozostając pod opieką Jahwe, czuł się bezpiecznie i z nadzieją pa-
trzył w przyszłość. Takie życie nie było czymś iluzorycznym, Jahwe bowiem 
był gwarantem jego realizacji.

W miejsce radosnego i bezpiecznego życia w „górach” przyszło Izraelowi 
doświadczać „dnia wrzawy”. W tym krótkim określeniu kryje się cały dramat 
mieszkańców Jerozolimy i okolicy (gór). Pierwszym przeciwnikiem miasta 
będzie sam Jahwe (w. 9). Nie zamieszkiwał już Syjonu, góry świętej, lecz przy-
chodził z „zewnątrz”, by rozprawić się ze zbuntowanym miastem. W rezultacie 
powstanie wielkie zamieszanie, a mieszkańcy nie będą już zdolni do jakiejkol-
wiek obrony (w. 14). „Góry Izraela”, które miały być środowiskiem bezpieczeń-
stwa dla Izraela i oddawania chwały Jahwe, stały się pułapką ludu, który sam 
sobie zgotował tak okrutny los.

16  Teren ziemi obiecanej w większości pokryty był górami, por. Geografia biblijna, Kraków 
2014, s. 62–85.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



248	 Ekskurs I. Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela

W miejsce chwały Jahwe, która była gwarantem bezpieczeństwa ludu, Pan 
posłał swój miecz (w. 15a), którego zewnętrznym przejawem było uzbrojenie 
wojsk Nabuchodonozora. Ów miecz odciął mieszkańców „góry” (Jerozolimy) 
od wszelkiego zaopatrzenia, dlatego zapanował na tym miejscu głód i zaraza 
(w. 15b). Śmiertelny wróg pojawił się z obu stron – od zewnątrz i od środka 
miasta. Izrael już nie miał żadnej możliwości uniknięcia unicestwienia, a ura-
tują się tylko nieliczni: I uciekną ich uciekinierzy, i będą na górach (~yrIhh,-la,) 
jak gołębie dolin; oni wszyscy wzdychający, każdy w nieprawości swojej (w. 16). 
Okoliczne góry otaczające Jerozolimę poprzecinane były głębokimi dolinami 
oraz drogami łączącymi miasto z innymi miejscami. Nie były one przystoso-
wane do stałego pobytu, dlatego gdy uciekinierzy znaleźli się w tych nieprzy-
jaznych górach, skazani byli również na śmierć17. Wszystkie góry, a więc Je-
rozolima i jej otoczenie, nosiły już znamię przekleństwa, stając się śmiertelną 
pułapką dla mieszkańców i uciekinierów. Prorok wykazuje, że Izrael utracił 
wszelkie cechy zorganizowanego społeczeństwa: prorocy nie otrzymają obja-
wienia, kapłani będą pozbawieni nauki, starsi nie udzielą już rady, król zamiast 
panować pogrąży się w żałobie, a książęta będą zrujnowani, cały lud natomiast 
truchleć będzie (ww. 26-27). Ten tragiczny obraz ludu oznacza, że nie był on 
już zdolny do wewnętrznej przemiany, odnowy. Nie było w nim już żadnej 
zdrowej jednostki gotowej do odwrócenia się od zła i poszukiwania dobra, 
czyli poszukiwania Jahwe. Taki ponury obraz „gór Izraela” wyłania się z pierw-
szych wyroczni Ezechiela.

5. Góra świątynna

Ezechiel, choć cały czas prorokował o „górach Izraela” (Jerozolimie) prze-
bywając w Babilonii (Ez 6–7), otrzymał kolejną wizję, połączoną z duchową 
podróżą do Jerozolimy (Ez 8–11). Z tej nowej perspektywy miał dać świadec-
two o mieście i jego występkach. Nie zmienia się zatem ton wypowiedzi, jedy-
nie zarzuty stają się bardziej konkretne i wpisane w koloryt miasta pogrążo-
nego w agonii. Jerozolima stała się „górą” śmierci, w której, zamiast wyłącznie 
Jahwe, czczono również Tammuza (Ez 8,14). W zaistniałej sytuacji nie było 
tu już miejsca dla czystego kultu, nawet jeżeli lud formalnie oddawał jeszcze 

17  Tereny pustynne i pustkowia zawsze były symbolem sfery śmierci. Były to miejsca pozba-
wione dostępu do wody, stąd od najdawniejszych czasów lokalna ludność budowała liczne stud-
nie umożliwiające tworzenie osad pasterskich, por. F.H. Wright, Obyczaje krajów biblijnych, 
Warszawa 1998, s. 248–251.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



6. Symboliczna góra	 249

cześć Jahwe. Takie praktyki nie miały już żadnego znaczenia, Izrael bowiem 
zbrukany był bałwochwalstwem.

Całość otrzymanej wizji zmierzała do pouczenia proroka o postanowie-
niu Jahwe w obliczu tragicznych zmian, jakie dokonały się w Jerozolimie. 
Ezechiel ponownie doznał oglądu chwały Jahwe (Ez 10) i w ten sposób mógł 
uświadamiać sobie obecność Pana i Jego chwały niezależnie od miejsca prze-
bywania (Babilonia czy Jerozolima). Ten sam Bóg i Jego moc była wszędzie 
obecna. Dla jednych owa obecność oznaczała zagładę (mieszkańcy Jerozoli-
my), dla innych – zbawienie (naznaczeni znakiem TAW; por. Ez 9)18. Z mia-
sta wyprowadzeni zostali ocaleni, a na koniec sam Jahwe opuścił Jerozolimę: 
I uniosła się chwała Jahwe ponad środek miasta, i stanęła na górze (rhh-l[;), 
która (jest) od wschodu miasta (Ez 11,23). Zaistniały proces wskazuje, że 
„góra” (Jerozolima) została zastąpiona inną „górą”, którą identyfikujemy 
z Górą Oliwną. Jest ona niejako strażniczką miasta. Położona na wschód od 
świątyni była oddzielona od niej doliną Cedronu. Powstała zatem zastępcza 
„świątynia”; nie była ona już zbudowana rękami człowieka, stała się bowiem 
niewidzialną świątynią i to w niej przebywała chwała Jahwe. Ta „góra” stała 
się znakiem bezpieczeństwa dla tych, którzy byli naznaczeni znakiem TAW 
i zostali wybawieni z potrzasku, w jakim znaleźli się inni mieszkańcy Jerozo-
limy. Wraz z ich unicestwieniem będzie unicestwione miasto oraz świątynia. 
Zgodnie z teologią Ezechiela, historyczna Jerozolima nie miała być już odbu-
dowana i zaludniona, a w jej miejsce miał się pojawić nowy „dar”, opisany na 
zakończenie Księgi (Ez 40–48).

6. Symboliczna góra

Pomimo tak ponurego obrazu „góry”, jaki ujawnia się w wyroczniach Eze-
chiela, prorok nie rezygnuje z tradycyjnego ujęcia tego tematu i związanego 
z nim dzieła zbawczego dokonanego przez Jahwe w przeszłości i oczekiwanego 
również w przyszłości. „Rehabilitację” tematu rhh odnajdujemy w dłuższym 
tekście, który można nazwać „przypowieścią o orłach”, a która zawiera również 
motywy alegoryczne (Ez 17,1-24)19. W tekście pojawia się symbol orła (pierw-
szy), którym był Nabuchodonozor, natomiast Liban symbolizował Jerozoli-

18  Do tego zob. A.S. Jasiński, Znak TAU w kontekście biblijnym i franciszkańskim, w: A. Pa-
ciorek (red.), Krzyż Twój wielbimy (Scripturae Lumen 3), Tarnów 2011, s. 69–88.

19  Tekst ten zawiera „zagadkę” w formie „przypowieści”, por. H. Simian-Yofre, Ez 17,1-10 
como enigma y parábola, Bib 65 (1984), s. 27–43.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



250	 Ekskurs I. Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela

mę, cedr – dynastię królewską, a wierzchołek drzewa – Jojakina (ww. 12-14). 
Postępowanie króla babilońskiego prowadziło naród do katastrofy, która była 
również skutkiem winy przywódców ludu (w tym Sedecjasza). Po tej klęsce ini-
cjatywę zbawczą przejmuje Jahwe (ww. 22-24). Niejako naśladuje postępowanie 
pierwszego orła, tym niemniej skutki Jego inicjatywy okażą się innej natury, 
prowadzić bowiem będą do odnowy i wyzwolenia narodu: I Ja wezmę z wierz-
chołka cedru wysokiego, i włożę (na zasiew), ze szczytu pędów jego delikatną (ga-
łązkę) zerwę, i Ja zasadzę na górze wysokiej (h:boG-rh;) i wzniosłej (w. 22). Ten 
bogaty treściowo werset zawiera teologię wzniosłości, na co wskazuje zasto-
sowane słownictwo: tr,M,c; (wierzchołek), hmrh (wysoka), varome (ze szczytu), 
rh; (góra), boG (wysoki), lWlT (wzniosły). Na tle całej BH tekst ten wyróżnia się 
szczególną intensywnością obecnego w nim motywu „wzniosłości”, co widać 
wyraźnie porównując go do paralelnego wersetu (w. 3). Jahwe jest wznioślejszy 
od orłów, które uchodziły za ideał świata przestworzy; Jahwe jest też potężniej-
szy od Nabuchodonozora, władcy ówczesnego świata. Pan wybrał sobie nową 
górę wysoką i wzniosłą. Nie była to historyczna Jerozolima, lecz góra, która 
będzie później opisana w tekście Ez 40–48. Na tej „górze” zostanie zasadzony 
nowy „pęd”, czyli nowy władca, całkowicie uległy względem Jahwe, nie będzie 
zatem przypominał Sedecjasza i jego poprzedników. Zamieszka na wysokiej 
i wzniosłej górze, a więc w miejscu całkowicie niedostępnym – analogicznie 
do środowiska naturalnego, do miejsca, jakie posiadały orły. Ich gniazdom nie 
zagrażały żadne niebezpieczeństwa, nikt do nich nie mógł dotrzeć. Ta zasada 
w nieporównywalnie zwielokrotnionym stopniu sprawdza się w kontekście mi-
tycznej „góry” Jahwe. Kontynuując wypowiedź alegoryczną, Ezechiel dodaje: 
Na górze wysokiej Izraela (laerf.yI ~Arm. rh;B.) zasadzę ją; i wypuści gałązkę, i zro-
dzi owoc, i stanie się cedrem wspaniałym. I zamieszkają pod nim wszystkie ptaki, 
wszystkie skrzydlate, w cieniu gałęzi jego zamieszkają (w. 23). „Góra” została tu 
bliżej określona: będzie to góra Izraela oraz będzie wysoka (~Arm.). To ostat-
nie określenie jest wyjątkowe w porównaniu do określeń użytych w w. 23. Do 
tego motywu nawiąże prorok jeszcze w tekście Ez 20,4020. Wzniosłość tej góry 
nie będzie liczyła się wymiarami naturalnymi, chodzi tu bowiem o wzniosłość 
duchową. Nie będzie miało do niej dostępu nic z tego, co nosi w sobie znamię 
nieczystości i zła. Stanie się miejscem wzrostu wspaniałego cedru. Powstanie 
nowy ogród (rajski), bezpieczne miejsce zamieszkania, w którym schronienie 
znajdą symboliczne ptaki, a więc odnowiony lud Jahwe.

20  Jest to fragment tekstu Ez 20, który zawiera opis dziejów niewierności narodu; fragment 
ten ma skomplikowaną budowę, por. F. Sedlmeier, Studien zu Komposition und Theologie von 
Ezechiel 20, Stuttgart 1990, s. 34–48.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



7. Wzniosła i święta góra Izraela	 251

Obraz zaczerpnięty z natury znanej w Izraelu i okolicy jest niezwykle suge-
stywny. Prorok operujący motywem „góry” każe zesłańcom spojrzeć w przy-
szłość. Nie była ona związana z Babilonią (krajem nizinnym), lecz z nową 
ojczyzną. „Góry” stały się znakiem rozpoznawczym działania Bożego. Izrael 
miał wspominać wielkie dzieła Jahwe, których beneficjentami byli przodko-
wie. Bóg przemawiał z „góry”, na niej ustanowił swój tron i do niej prowadził 
lud. Izrael nie miał być pozostawiony na nizinie, bowiem nie było to miejsce 
wybranie przez Jahwe. Ezechiel poucza zatem o „wzniosłości”, o konieczności 
porzucenia marzeń o zbudowaniu sobie bezpiecznego miejsca. To miejsce (Je-
rozolima) okazało się pułapką. Na różne sposoby prorok ujawnia jego słabo-
ści oraz nieszczęścia, jakie spotkały mieszkańców. Świątynia jerozolimska nie 
została zbudowana według zamysłu Jahwe, choć została przez Niego przyjęta 
na siedzibę chwały. Gdy jednak chwała Jahwe opuściła świątynię oraz miasto, 
wszystko, co po niej pozostało, przestało mieć jakąkolwiek wartość21. Ostatecz-
na optyka Ezechiela nie przewidywała odbudowy miasta i świątyni po niewoli. 
Zatem świątynia Zorobabela nie oznaczała wypełnienie się proroctw Ezechie-
la; była ona przedłużeniem dziejów świątyni Salomona, by ostatecznie zniknąć 
po jej zburzeniu (przebudowanej przez Heroda) przez Tytusa w 70 r. po Chr. 
Zatem góra wysoka Izraela to nie odbudowana w przyszłości Jerozolima, lecz 
nowy „dar” ofiarowany przez Jahwe – dar eschatologiczny22.

7. Wzniosła i święta góra Izraela

Powyższe zapowiedzi prorockie zostały jeszcze raz powtórzone w kontek-
ście dłuższej wypowiedzi na temat dziejów niewiernego Izraela (Ez 20,1-44). 
Na wszystkich etapach swej historii naród okazał się wiarołomny i zasługiwał 
na sprawiedliwe karanie Boga. Jahwe jednak nie rezygnuje z Izraela i Jego 
wierni otrzymują ponownie obietnice zbawienia (ww. 39-44).

21  Opuszczenie świątyni przez chwałę Jahwe było najtragiczniejszym wydarzeniem dziejów 
tego miasta; Jerozolima przestała być miastem pielgrzymkowym (por. Lm 1,4a), por. A.S. Jasiń-
ski, Jerozolima. Płomień miłości Jahwe, s. 69.

22  Miasto to często nazywane jest „Nową Jerozolimą”, por. H. Antonissen, Architectural 
Representation Technique in New Jerusalem, Ezekiel and the Temple Scroll, w: K. Berthelot, 
D. Stökl Ben Ezra (red.), Aramaica Qumranica: Proceedings of the Conference on the Ara-
maic Texts from Qumran in Aix-en-Provence, 30 June – 2 July 2008 (STDJ 94), Leiden 2010, 
s. 485–513.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



252	 Ekskurs I. Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela

Naród nie będzie już służył bożkom, lecz zacznie słuchać Jahwe i sza-
nować Jego święte imię (w. 39)23. Izrael przestanie się już błąkać pośród 
obcych ludów (zesłanie), lecz będzie wprowadzony do nowej ojczyzny: 
Bowiem na górze świętej Mojej (yvid>q-rh;b. yKi), na górze wysokiej Izraela 
(laerf.yI ~Arm. rh;B.), wyrocznia Pana, Jahwe, tam służyć Mi będzie cały dom 
Izraela, wszyscy w ziemi, tam będę im łaskawy i tam będę szukał ofiar wa-
szych, i pierwocin darów waszych we wszystkich świętościach waszych (w. 40). 
„Góra” w tym wersecie jest określona na dwa sposoby, a mianowicie w wy-
miarze boskim oraz ludzkim.

Po pierwsze, będzie to Jego święta góra. Jest to najbardziej uroczyste 
i wzniosłe określenie rh; w Księdze Ezechiela. Góra będzie świętą, ponieważ 
należeć będzie do Jahwe, On ją stworzył i przeznaczył na przebywanie swej 
chwały. Nie będzie to góra z „przeszłością”, jaką posiadał Syjon. Pierwotnie Sy-
jon był miastem pogańskim (twierdza Jebuzytów), czasem nazywano wzgórze 
świątynne Syjonem, ale i to miejsce miało swoją prehistorię (klepisko Aruana). 
Wzgórze to zostało uświęcone dzięki przybytkowi, następnie świątyni Salomo-
na, lecz nie był to status wieczny Syjonu24. Dla Ezechiela był on jedynie typem, 
zapowiedzią nowej „góry”, która nigdy nie była i nie będzie skalana, będąc od 
początku własnością Jahwe, a więc w znaczeniu absolutnym. Jej świętość (vd,qo) 
trzeba rozumieć w sensie dosłownym, czyli ze swej natury i genezy jest całko-
wicie oddzielona od profanum. Taka góra nie istniała dotychczas, a Izrael nie 
mógł do niej dotrzeć w oparciu o siły naturalne. Tej „góry” nie trzeba będzie 
zdobywać, jak miało to miejsce z „górami Izraela” i z Syjonem. Nie zamiesz-
kiwały tego miejsca obce ludy, nie było ono kolonizowane i zabudowywane. 
„Góra święta” będzie miała zupełnie nową biografię, nienawiązującą do dzie-
jów historycznej Jerozolimy, której to początki i losy opisuje prorok zwłaszcza 
w rozdziale 1625.

Po drugie, będzie to wysoka góra Izraela. W wymiarze naturalnym będzie 
to „góra” środowiska zamieszkania odnowionego ludu Jahwe. Stanie się miej-

23  Troska i poszanowanie imienia Jahwe były drogą zbawienia Izraela, por. F. Baumgärtel, 
Zu den Gottesnamen in den Büchern Jeremia und Ezechiel, w: W. Rudolph (red.), Verbannung 
und Heimkehr, Tübingen 1961, s. 1–29.

24  Świątynia Salomona była w pewnym sensie kompromisem religijnym, Izrael bowiem 
w ten sposób upodobnił swoje zwyczaje do praktyk kultu świątynnego, znanego ze środowiska 
lokalnego, por. J. Jaromin, Świątynia Salomona, w: M. Rosik (red.), Świątynia jerozolimska, 
Wrocław 2007, s. 40–41.

25  Mieszkańcy odnowionego miasta (ziemi) będą ludem o nowym sercu i nowym duchu 
(por. Ez 36,26); był to konieczny warunek uczestnictwa Izraela w nowej rzeczywistości, por. 
J.M. Asurmendi, Cœur et esprit nouveaux chez Ézéchiel, „L’Esprit Saint dans la Bible” 52 (1985), 
s. 16–17.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



7. Wzniosła i święta góra Izraela	 253

scem niezwykle przyjaznym dla ludu, który żyć będzie w bezpieczeństwie i do-
brobycie (por. Ez 17,23). Stan taki nie mógł Izrael osiągnąć w swojej dotych-
czasowej historii. Nękały go grzechy, cierpienia, głód, zaraza, miecz i śmierć. 
Tak właśnie opisuje Ezechiel kondycję ludu w obliczu zbliżającej się katastrofy 
(upadek Jerozolimy i świątyni). Obraz życia narodu „na górze” będzie zgoła 
odmienny. Ezechiel ujmuje jego specyfikę odwołując się do idei służby Jah-
we. W tę służbę będzie zaangażowany „cały dom Izraela”. Naród nie będzie 
już podzielony, „cały” znajdzie się w świętym obrębie, który jest również na-
zwany ziemią (#r<aB). „Góra” i „ziemia” to określenia zamienne. W ten spo-
sób realizuje się ostatecznie obietnica ziemi dana przodkom (począwszy od 
Abrahama). Naród musi zatem zrewidować swoje dotychczasowe spojrze-
nie na przeszłość. To, co się stało w czasach Mojżesza oraz Jozuego, nie było 
pełną realizacją zamysłu Jahwe względem ludu przymierza. Te wydarzenia 
były raczej zapowiedzią kolejnych, o których pisze Ezechiel w swej Księdze. 
Nieudana przeszłość nie wynikała z charakteru daru Jahwe, lecz ze słabości 
ludu, skłonnego nieustannie do bałwochwalstwa, począwszy od adoracji zło-
tego cielca (Aaron), a na kulcie Tammuza w świątyni skończywszy. Takie były 
dzieje pierwszej „góry”. Na drugiej i ostatecznej „górze” ustabilizuje się nade 
wszystko święta relacja Jahwe z ludem. Przejawem tej harmonii będzie łaska-
wość (~cer>a,) Jahwe (por. w. 41). Na żadnym innym miejscu w Księdze nie ma 
mowy o takiej łaskawości, czyli upodobaniu, przyjaźni, miłowaniu, zgodnie 
z zakresem znaczenia czasownika hcr26. Jahwe, jako wspaniałomyślny gospo-
darz, przyjmuje z łaskawością swój lud, czyni to w woni miłej upodobania (w. 
41). To nowe „imię”, jakie zyska Izrael. Lud składając Jahwe miłe Mu ofiary, 
z upodobaniem będzie przyjmował Jego woń, dary ludu będą bowiem zapra-
wione świętością.

„Góra” święta i wysoka będzie miejscem zgromadzenia Izraela sprowadzo-
nego przez Jahwe z licznych narodów i ziem, ustanie tym samym rozproszenie. 
To wielkie zgromadzenie Izraela dokona się na oczach obcych ludów, które 
staną się świadkami uświęcenia się Jahwe „na górze” pośrodku odnowione-
go narodu. „Góra” będzie stanowić centrum świata, ziemię Izraela (w. 42), na 
wzór tej, którą dawniej otrzymali przodkowie. Na miejscu tym naród będzie 
wspominał swe dawne grzechy (w. 43), wiedząc, że przemiana, jaka się doko-
nywała, była czystym darem Jahwe, a wszystko zmierzało do uczczenia Jego 
świętego imienia (w. 44). Wzniosła i święta „góra” będzie ostatecznym dzie-

26  Czasownik hcr znaczy: mieć upodobanie, być łaskawym, zaprzyjaźnić się, uznać za miłą, 
por. WSHP II, s. 313.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



254	 Ekskurs I. Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela

łem stwórczym i zbawczym Jahwe, sanktuarium Jego imienia, wypełnieniem 
się dziejów ludzkości.

8. Opustoszałe góry Izraela

W wypowiedziach Ezechiela na temat „gór Izraela” dostrzega się ambiwa-
lencję: z jednej strony mowa jest o ich spustoszeniu, a z drugiej o odnowieniu. 
Prorok w ten sposób poucza, że dawna forma istnienia Izraela już się skoń-
czyła27, przed narodem stanęły jednak nowe możliwości dzięki Jahwe, który 
realizuje swój pierwotny zamysł, zgodny z obietnicami danymi ojcom. W wie-
lu jego wypowiedziach jest mowa o powrocie do ziemi ojców (por. Ez 36,28), 
co sprawia wrażenie, że Izrael powróci do Kanaanu (tak też się stało w cza-
sach Zorobabela). Jednak perspektywa Ezechiela jest inna. Prorok posługuje 
się określeniem „ziemie ojców”, aby podkreślić konsekwentne działanie Jahwe. 
Owe ziemie były przejawem daru Jahwe, lecz nie zostały właściwie przyjęte; 
kolejny dar będzie już innej natury, dlatego powrót do ziemi ojców nie będzie 
w perspektywie eschatologicznej oznaczał powrotu na historyczny Syjon, lecz 
do miejsca przegotowanego przez Jahwe.

W kontekście wieści o ostatecznym zdobyciu Jerozolimy (Ez 33,21-22)28 
prorok ponownie wypowiada się na temat losu tego miasta i jego okolic (Ez 
33,23-29). Ezechiel podejmuje się rozstrzygnięcia kwestii podstawowej, a mia-
nowicie dziedzictwa Abrahamowego. Na początku przytacza słowa Jahwe: 
Synu człowieczy: (ci) zamieszkujący pustynię tę, na ziemi Izraela, (to) mówiący, 
którzy mówią: Jeden był Abraham i odziedziczył ziemię, a my (jesteśmy) liczni; 
dla nas została dana ziemia dla posiadania (w. 24). Jahwe odsłania świadomość 
ludu, tych, którzy pomimo upadku Jerozolimy pozostali w niej (w okolicy) 
i nie znaleźli się wśród zesłańców. Uważali się za liczne potomstwo Abrahamo-
we, któremu, zgodnie z obietnicą, należy się „ziemia Izraela”. Niewątpliwie był 
to rdzeń credo narodu, który odwoływał się do swego protoplasty, przyjaciela 
Boga. W tym wszystkim nie brano pod uwagę wymagań, jakie stawiał Jahwe 
swojemu ludowi. Jego obecność w „ziemi Izraela” miała sens jedynie wówczas, 
gdy naród służył swemu Bogu. Tak się jednak nie stało w historii. Naród ob-
ciążały liczne grzechy, a zwłaszcza bałwochwalstwo, stąd jego roszczenie do 

27  Ten temat dominuje w przesłaniu proroka w pierwszej części Księgi (Ez 1–24), por. J. Ho-
merski, Księga Ezechiela (PSST XI, 1), Poznań 2013, s. 37.

28  Upadek Jerozolimy był wydarzeniem przełomowym. Od tego momentu prorok zapowia-
da odnowę narodu, L.C. Allen, Ezekiel 20–48, Dallas 1990, s. 150–153.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



9. Bezpieczne góry	 255

„ziemi” było całkowicie bezzasadne (ww. 25-27). Sam Jahwe ukształtuje nowe 
oblicze tej ziemi, pozbawiając lud wszelkich złudzeń: I dam ziemi (znamię) 
pustkowia i spustoszenia; i skończy się wspaniałość potęgi jej; i opustoszeją góry 
Izraela, nie będzie przechodnia (w. 28). Naród był dumny z Jerozolimy, świą-
tyni oraz wszystkich budowli, które zdołał stworzyć w swym kraju. Budował 
jednak bez Jahwe, a czasami przeciwko Niemu. Chciał ziemi bezpiecznej mocą 
własnej przedsiębiorczości. Była to „wspaniałość potęgi”, która nie miała w so-
bie mocy trwałości. Jahwe przemieni Jerozolimę w „pustkowie i spustoszenie”, 
nie pozostanie żaden ślad po dawnej świetności miasta. Taki los miał spotkać 
wszystkie ziemie występujące przeciwko Jahwe, a zwłaszcza „góry Izraela”, 
których szlaki opustoszeją i zabraknie na nich przechodnia. „Góry Izraela” 
nie będą już nikogo przyciągać. Nie będą miały żadnej wartości, pozbawio-
ne zostaną karawan kupieckich oraz rozmodlonych pątników. W kontekście 
ówczesnej mentalności znikną z krajobrazu ziemi i będą przez wszystkich za-
pomniane.

9. Bezpieczne góry

Tragiczny obraz „gór Izraela” spowodowały występki Izraela, a zwłaszcza 
jego pasterzy: Błąka(ją) się trzoda Moja na wszystkich górach (~yrIhh,-lkB.) i na 
każdym wysokim pagórku, i na całym obliczu ziemi rozproszyła się trzoda Moja; 
i nie ma troszczącego się, i nie ma szukającego (Ez 34,6)29. Cała infrastruktura 
stworzona przez przywódców narodu okazała swą marność. Nie zatroszczono 
się o to, co najważniejsze: o lud ziemi. To jemu został przez Jahwe ofiarowany 
kraj, góry i pagórki. Na każdym miejscu potrzebowali pasterzy, takich przy-
wódców, którzy szanują prawo Jahwe i pouczają o Jego drogach. Tego wszyst-
kiego zabrakło, dlatego lud się rozproszył, a „góry Izraela” stały się świadkami 
niewierności przywódców (pasterzy) oraz skutków ich działania, które w tra-
giczny sposób uderzyły w lud ziemi.

W miejsce złych pasterzy wkroczy Jahwe, który wprowadzi porządek w sze-
regach swego ludu: I wyprowadzę je z ludów, i zgromadzę je z krajów, i wpro-
wadzę je do ziemi ich; i będę pasł je na górach Izraela (laerf.yI yrEh-la,), i w po-
tokach, i we wszystkich osiedlach kraju (Ez 34,13). Czynności Jahwe opisane 
w w. 13 odpowiadają opisom Jego zbawczych czynów dokonanych zwłaszcza 

29  Ziemscy pasterze nie wypełnili swego zadania. Izrael otrzyma nowego pasterza, którym 
będzie sam Jahwe, por. G. de Virgilio, Dio “autentico pastore’’ d’Israele (Ez 34,1-31), „Parole di 
vita” 58 (2013), s. 11–16.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



256	 Ekskurs I. Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela

podczas pierwszego Wyjścia. Pan wybawi rozproszony naród z niewoli ludów 
oraz obcych krajów, zgromadzi ich „na górach Izraela” i całej okolicy, wyko-
nując czynności pasterskie. Wszyscy Izraelici mieli w pamięci góry otaczające 
Jerozolimę, na stokach których wypasane były stada owiec i kóz. Taki obraz do 
dzisiaj jest dostępny dla podróżujących przez Pustynię Judzką, na której pędzą 
swe stada beduini30. Temat gór najbardziej kojarzy się właśnie z tym widokiem. 
Prawidłowa hodowla była warunkiem bezpiecznej egzystencji okolicznej lud-
ności, a wszelkie zaburzenia w tym względzie groziły katastrofą wędrownym 
plemionom. Do takiej katastrofy doprowadzili pasterze Izraela. Ich zaniedba-
nia oznaczały lekceważenie praw Jahwe, a nawet przywłaszczenie sobie Jego 
prerogatyw. Tym samym zamienili „góry Izraela” w krainę śmierci. Wkrocze-
nie Jahwe odwróciło ten proces: Na pastwisku dobrym będę pasł je i na górach 
wyżyny Izraela (laerf.yI-~Arm. yrEhb.W) będzie pastwisko ich; tam będą wylegi-
wać się na wypasie dobrym i pastwisku tłustym, będą paść się w górach Izra-
ela (laerf.yI yrEh-la,) (w. 14). Wspaniały obraz nowej rzeczywistości opiera się 
na motywie „gór Izraela”. Jahwe zagwarantuje pełne bezpieczeństwo, wzrost, 
Jego dzieło będzie owocować nastaniem czasu niczym niezamąconego pokoju, 
jakim cieszyć się będzie Izrael. Wzmianka o „dobrym pastwisku” przywołuje 
myśl o akcie stwórczym Jahwe, który widział, że wszystko było dobre (Rdz 1)31, 
cała opisywana okolica przypomina środowisko rajskie (Rdz 2). Jahwe jednak 
nie odtwarza Edenu, lecz tworzy nową rzeczywistość, która w kontekście kry-
tyki złych pasterzy Izraela przybrała postać doskonałego pastwiska.

10. Góry Seiru

Prorok rozpoczął swoje wyrocznie od mowy przeciwko górom Izraela 
(Ez 6), kończy je natomiast zapowiedzią błogosławieństwa dla gór Izraela (Ez 
35,1–36,15). W celu wykazania przywileju, jakim cieszyć się będzie Izrael, ko-
lejny fragment rozpoczyna od tematu obcych narodów, a mianowicie od mowy 
przeciwko „górom Seiru (Edomu)” (Ez 35,1-15). Był to kraj pustynny i górzy-
sty, którego mieszkańcy byli potomkami Ezawa, brata Jakuba. W dziejach tych 
narodów nie brakowało konfliktów i nierzadko dochodziło do wojen. Ezechiel 
miał się zwrócić ku górze Seir i prorokować przeciwko niej (w. 2), sam Jahwe 

30  Beduini współcześni nawiązują do tradycji patriarchalnego sposobu życia, które opierało 
się na pasterstwie, por. F.H. Wright, Obyczaje krajów biblijnych, s. 129.

31  Dar Boga, który nazwany jest „dobrym”, stanowi wyrazisty znak i naturę dzieła stwórcze-
go, co wynika z faktu dobroci samego Boga, por. LB, s. 171.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



11. Błogosławieństwo gór Izraela	 257

był bowiem przeciwko Seirowi (w. 3). Ta ziemia będzie zamieniona w pustynię 
i pustkowie (w. 7), jej góry pokryte będą trupami pobitych mieczem (w. 8). 
Była to kara, ogłoszona słowami Jahwe: za bluźnierstwa twoje, które wypowie-
działeś na góry Izraela (laerf.yI yrEh-l[;), mówiąc: Spustoszone są, nam zostały 
dane na pokarm (w. 12). Tragiczny los „gór Edomu” wynikał z jednego faktu. 
Jego mieszkańcy bluźnili na góry Izraela, tym samym byli przekonani, że kara-
nie, jakie się dokona, będzie ostateczną klęską Izraela. Obce ludy w swej ocenie 
kierowały się czysto ludzkimi przesłankami, wydawało się im, że wreszcie na-
stąpiła sprawiedliwość dziejowa i Edom pomścił się za wszelkie upokarzania, 
jakich w przeszłości doznawał ze strony Izraela. Te kalkulacje jednak okazały 
się całkowicie złudne. Po stronie „gór Izraela” stanął Jahwe, który karząc za 
grzechy, nie unicestwiał ludu przymierza. Edom nie znał Jahwe, dlatego oce-
niał wszystkie wydarzenia według własnego, błędnego rozeznania. Wkrótce 
sam miał się przekonać, jak głęboko fałszywe przekonania w nim się zako-
rzeniły, które w rezultacie doprowadziły do katastrofy, znacznie poważniejszej 
od tej, doznanej przez Izraela: Jak radość twoja (była) nad dziedzictwem domu 
Izraela, że zostało spustoszone, tak uczynię ciebie pustkowiem, stanie się góra 
Seir i cały Edom razem (pustkowiem) i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe (w. 15). 
Opisywany los Seiru bardzo mocno przypomina los „gór Izraela/Jerozolimy”. 
Różnica polegała na tym, że los Jerozolimy nie oznaczał ostateczną klęskę Izra-
ela, natomiast los góry Seir był już ostatecznie zdecydowany. Nie będzie odno-
wy Edomu, nie będzie dla niego „daru” Jahwe, „góra Seir” na zawsze zamieni 
się w pustynię i pustkowie.

11. Błogosławieństwo gór Izraela

Cały rozdział 35 stanowi wstęp do tekstu Ez 36,1-15, w którym dominuje 
temat życzliwości Jahwe32. Pan zachowuje przede wszystko wierność swoim 
odwiecznym postanowieniom. Jego wybór i „dar” są nieodwołalne. Zasada 
ta została zilustrowana na przykładzie tematu „gór Izraela”, które, podobnie 
jak w tekście Ez 6, są przez proroka personalizowane: A ty, synu człowieczy, 
prorokuj do gór Izraela (laerf.yI yrEh-la,) i powiedz: Góry Izraela (laerf.yI yrEh), 
słuchajcie słowa Jahwe (Ez 36,1). Jest to drugie proroctwo Ezechiela we frag-
mencie Ez 35,1–36,15. Pierwsze odnosiło się do „góry Seir” i było nośnikiem 

32  Por. A.S. Jasiński, Spustoszony Edom (Ez 35,1-15), „Studia Franciszkańskie” 23 (2013), 
s. 117–137.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



258	 Ekskurs I. Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela

przekleństwa, natomiast drugie, skierowane do „gór Izraela”, zawierało orę-
dzie błogosławieństwa. Izrael został boleśnie doświadczony. Wojska Nabu-
chodonozora postępowały bez litości, zgodnie z zasadami okrucieństwa sto-
sowanymi wobec zdrajców. Naród przeżył tragedię, z której mógł się już nigdy 
nie podnieść. Tymczasem w obliczu katastrofy podnosi się głos Jahwe, który 
zwraca się do narodu utożsamianego z „górami Izraela”. Naród, który został 
pozbawiony wszystkich dóbr, nie został jednak opuszczony przez Pana. Usilne 
wezwanie do okazania posłuchu słowom Jahwe ma wewnętrznie odbudować 
uratowaną resztę Izraela. Tożsamość narodu przez wieki kształtowało środo-
wisko górskie Judy i Samarii, stąd użyte w tekście określenie „góry Izraela” za-
wiera apel skierowany do najgłębszych warstw świadomości religijnej i naro-
dowej ludu. Słowa prorockie mają przywrócić nadzieję Izraelowi, która będzie 
drogowskazem prowadzącym do pełnego życia. To decydujący moment dla 
zesłańców i całego rozproszonego ludu; od przyjęcia słów Jahwe zależała jego 
przyszłość. Jahwe miał konkretny plan dla Izraela.

Edomici, który skorzystali z upadku Jerozolimy, spotkali się ze zdecydowa-
nym potępieniem ze strony Jahwe: Tak mówi Pan, Jahwe: Ponieważ mówił nie-
przyjaciel z powodu was: Ha! I wzgórza wieczne (~lA[ tAmbW) posiadłością stały 
się dla nas (Ez 36,2). O przeciwniku Izraela nie wypowiadał się jeszcze prorok tak 
zdecydowanie, który został w tekście nazywany byEAah (nieprzyjacielem); chodzi 
tu o takiego wroga, który może zniweczyć cały dorobek ludu, doprowadzając go 
do ostatecznej ruiny. Edomici przypominali sępy, które gromadziły się nad padli-
ną. Izrael nie był zdolny do jakiejkolwiek reakcji, musiał być odrodzony, potrze-
bował zatem pomocy ze strony Jahwe. Jego słowa (przekazane przez Ezechiela) 
radykalnie zmieniają sytuację: uśmiercony Izrael ożyje, a jego przeciwnicy będą 
całkowicie poniżeni. Niecne czyny nieprzyjaciół zostały dobitnie opisane: pusto-
szono i gnębiono was zewsząd, abyście stały się posiadłością dla reszty narodów i po-
szłyście na mowę dla języka i oszczerstwo ludu (w. 3). Te słowa nie będą ostatnim 
głosem historii narodów. W obliczu powszechnego spustoszenia „gór Izraela” 
na przekór wszystkiemu Jahwe wzywa do posłuszeństwa: Dlatego, góry Izraela 
(laerf.yI yrEh), słuchajcie słowa Pana, Jahwe: Tak mówi Pan, Jahwe, górom (~yrIhl,) 
i pagórkom, potokom i dolinom, i ruinom spustoszonym, i miastom opuszczonym, 
które były łupem i pośmiewiskiem dla reszty narodów, które (są) zewsząd (w. 4). 
W ten sposób postępować mógł jedynie Jahwe. Przemawiał On do stworzenia, 
ożywiał go i uzdalniał do słuchania (por. Ez 37,1-14)33. To, co w oczach świata 

33  Ten słynny tekst ujawnia kolejny etap realizacji zamysłu Boga odnawiającego Izrael, por. 
M. Canevet, L’exégèse d’Ézéchiel 37,1-14 dans les quatre premiers siècles chrétiens, w: tenże 
(red.), La résurrection chez les Pères (Cahiers de Biblia Patristica 7), Strasbourg 2003, s. 33–47.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



11. Błogosławieństwo gór Izraela	 259

wydawało się być już unicestwione, ożyje i się rozwinie. Kurs dziejów narodów 
ulegnie całkowitej zmianie. Radość przewrotnego serca, pogarda duszy i nasyce-
nie się łupami (w. 5) okażą się pułapką dla nieprzyjaciół Izraela.

Ezechiel został wezwany do wykonania posługi prorockiej, która będzie 
wyznaczała punkt zwrotny w dziejach „gór Izraela”, a zatem całego narodu: 
Dlatego prorokuj z powodu ziemi Izraela i powiedz górom (~yrIhl,) i pagórkom, 
rzekom i dolinom: Tak mówi Pan, Jahwe: Oto Ja w gniewie Moim i w furii Mo-
jej powiedziałem: Ponieważ zniewagę narodów znosiliście: dlatego tak mówi 
Pan, Jahwe: Ja podniosłem rękę Moją; na pewno narody, które dla was (są) ze-
wsząd, one zniewagę swoją poniosą (Ez 36,6-7). Jahwe rehabilituje ziemię Izra-
ela. Wszelkie Jego działanie zmierzało do usunięcia całego zła, zarówno we-
wnętrznego (grzechy ludu), jak i zewnętrznego (nienawiść obcych ludów). Po 
tych bolesnych procesach na nowo ukaże się wzniosłość i potęga „gór Izraela”. 
Będą one (personifikowane) całkowicie posłuszne Panu. Staną się doskonałą 
siedzibą dla odnowionego ludu, który nie będzie się już musiał lękać agresji 
obcych ludów. Ich historia została opisana w obszernej części Ez 25–3234. „Góry 
Izraela” staną się zamkniętym obrębem, niedostępnym dla tego wszystkiego, co 
obce i niosące zniszczenie. Ich nowy kształt nada im sam Jahwe, a powracający 
lud nie będzie się już musiał zmagać z wrogami w celu „pozyskania gór”. Nie 
powtórzy się zatem epoka Jozuego czy sędziowska, w których to czasach Izrael 
musiał nieustannie walczyć o przetrwanie. Prorok precyzyjnie opisuje novum, 
z jakim zetkną się repatrianci: A wy, góry Izraela, gałęzie wasze wydacie i owoc 
wasz przyniesiecie dla ludu Mojego, Izraela, ponieważ zbliżyli się, żeby przyjść 
(Ez 36,8). W nowych wymiarach powtórzy się niejako sytuacja ogrodu rajskie-
go. Na „górach” Izraela wyrośnie wspaniałe życie, dorodne drzewa przynoszące 
owoce. Zakończy się okres trudów, cierpienia i śmierci, który charakteryzował 
czasy ludzkości (Izraela) w przeszłości. Repatrianci będą uprawiać i obsiewać 
tereny górskie (w. 9), ludności będzie przybywać w miastach, a ruiny będą od-
budowane (w. 10), w nowym środowisku będzie znacznie bezpieczniej niż było 
to dawniej (w. 11), całe otoczenie górskie będzie przyjazne dla Izraela, całkowi-
cie ustanie bezdzietność (znak braku błogosławieństwa) (ww. 12.15), zniknie 
cała wrogość środowiska zamieszkania (ww. 13-14). „Góry Izraela” i ich miesz-
kańcy poznają Jahwe (w. 11), a będzie to poznanie zbawcze.

Obraz „gór”, ukazany przez Ezechiela, odpowiada najgłębszym oczeki-
waniom Izraela. W minionych czasach nigdy nie doświadczył takich warun-

34  Ten zbiór tekstów zawiera zwarty blok wyroczni przeciw wszystkim sąsiadom Izraela, 
por. J. Frankowski, Ezechiel – wyrocznie przeciw narodom (Ez 25–32), Znak 32 (1980), s. 1279–
1287.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



260	 Ekskurs I. Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela

ków, nawet w okresie panowania największych władców (Dawid, Salomon). 
Prorok prezentuje obraz idealny, a więc środowisko, które nie mogło powstać 
w oparciu o naturalny wysiłek człowieka. Archetypem tego środowiska była 
sfera przebywania chwały Jahwe, poznanej i doznanej przez Ezechiela w wi-
zjach (Ez 1; 10). „Góry Izraela” staną się znakiem ponownego zwycięstwa Jah-
we, a w zwycięstwie ma uczestniczyć Jego lud. Nie będzie on musiał walczyć 
o przetrwanie, jak dotychczas, lecz ukierunkuje swe życie ku Jahwe, oddając 
Mu cześć i chwałę.

Lud Izrael nie będzie już potomstwem grzesznych przodków, na nowo 
będzie bowiem ukształtowany (Ez 36,24-28)35 oraz powołany do życia z su-
chych kości (Ez 37,1-14)36. Nie będzie podziału na dwa królestwa (Ez 37,15-
28), „góry” staną się środowiskiem nowej jakości życia: I uczynię ich naro-
dem jednym w ziemi w górach Izraela (laerf.yI yrEhB.); i król jeden będzie dla 
wszystkich nich królem, i nie będą już dwoma narodami, i nie (będą) podzie-
leni już na dwa królestwa więcej (Ez 37,22). Ten idealny stan życia narodu 
nie ma analogii w przeszłości. Prorok nie może zatem przywołać obrazów 
z dziejów Izraela, które byłyby archetypem dla wizji odnoszącej się do przy-
szłości. Ów archetyp znajduje się w zamyśle Jahwe. Odsłania Jego odwieczny 
plan, który zostanie zrealizowany pomimo tego, że naród nie zdał egzaminu 
z wierności. „Góry Izraela” nie będą już zwykłym odtworzeniem przeszłości; 
nie chodzi tu o krainę geograficzną, lecz o postanowienie Boże opisane języ-
kiem zrozumiałym dla zesłańców37. Naród przymierza był adresatem planów 
Jahwe – z jednej strony został pouczony o swej grzesznej przeszłości, lecz 
z drugiej zostały mu przypomniane wielkie dzieła Jahwe (zbawcze), których 
był odbiorcą.

35  Lud otrzyma dar nowego serca i nowego ducha, por. S. Paganini, Un cuore nuovo: il 
vangelo secondo Ezechiele (Ez 36,16-38), „Parole di vita” 58 (2013), s. 17–23.

36  Temat „suchych kości” należy do najważniejszych tekstów Ezechiela zapowiadającego 
odnowę Izraela, por. F.D. Hubmann, Ezechiel 37,1-14 in der neueren Forschung, w: I. Fischer, 
U. Rapp, J. Schiller (red.), Auf den Spuren der schriftgelehrten Weisen. Festschrift für Johan-
nes Marböck anlässlich seiner Emeritierung (Beihefte zur Zeitschrift für die Alttestamentliche 
Wissenschaft 331), Berlin 2003, s. 111–128; J. Koenig, La vision des ossements chez Ézéchiel et 
l‘origine de la croyance à la résurrection dans le judaïsme, w: J. Ries (red.), Vie et survie dans les 
civilisations orientales (Acta Orientalia Belgica 3), Leuven 1983, s. 159–180.

37  Izrael w przyszłości miał stać się narodem zdolnym do okazywania pełnego posłuszeń-
stwa Jahwe, por. S. Ohnesorge, Jahwe gestaltet sein Volk neu. Zur Sicht der Zukunft Israels nach 
Ez 11,14-21; 20,1-44; 36,16-38; 37,1-14.15-28 (FB 64), Würzburg 1991, s. 283–338.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



12. Góry Izraela miejscem triumfu Jahwe	 261

12. Góry Izraela miejscem triumfu Jahwe

Jahwe uwolnił również naród od wszelkich „mocy” mitycznych prezen-
towanych przez Goga z krainy Magog (Ez 38,1–39,20)38. Rozprawa z tym 
przeciwnikiem dokona się na miejscu przeznaczonym dla Izraela: I odwrócę 
ciebie, i poprowadzę cię, i wyniosę cię z najdalszej północy, i wprowadzę cię na 
góry Izraela (laerf.yI yrEh-l[;) (Ez 39,2). Miejsce to stanie się centrum triumfu 
Jahwe. „Góry Izraela” były celem agresji Goga39, Izrael miał być mu podda-
ny. Chodzi tu (zgodnie z mityczną wymową tego motywu) o wszystkie te siły, 
które były w świecie i zagrażały Izraelowi. Tymczasem zostanie on całkowicie 
rozbrojony (w. 3), a „góry Izraela” staną się dla niego miejscem katastrofy: Na 
górach Izraela (laerf.yI yrEh-l[;) padniesz ty i wszystkie oddziały twoje (w. 4). 
To na te góry wyprowadził Jahwe niebezpiecznego Goga i zastawił na niego 
śmiertelną pułapkę. Wraz z nim klęskę miały ponieść ludy mu sprzyjające, ich 
ciała stały się pokarmem ptactwa drapieżnego (ww. 5.17)40. Nie będzie żadnej 
mogiły po najeźdźcach, ich trupy spożyją bowiem dzikie zwierzęta. Nie zanie-
czyszczą zatem środowiska, które przeznaczone zostało na miejsce trwałego 
spotkania Jahwe ze swoim ludem.

Wybór „gór Izraela” na scenerię tych wydarzeń nie był przypadkowy. 
Miejsce to było przeznaczone na siedzibę chwały Jahwe i służby Jego ludu. 
To nowa ziemia obiecana zdobyta już nie przy udziale wojsk Izraela (jak 
w czasach Jozuego), lecz od nowa ukształtowana przez Pana i naznaczona 
ostatecznym triumfem Jahwe. Klęska Goga była większą klęską niż porażki 
wszystkich innych władców ziemskich (Egiptu i Babilonii). Po dokonaniu się 
tych wydarzeń nie mógł powstać już żaden inny przywódca, który mógłby 
zagrozić Izraelowi. Dla narodu nastać miał zatem czas pełnego i trwałego 
pokoju41.

38  Tekst ten posiada harmonijną strukturę i wewnętrzną dynamikę prezentowanych tema-
tów, por. H.W. Hoehner, The Progression of Events in Ezekiel 38–39, w: Ch.H. Dyer, R.B. Zuck 
(red.), Integrity of Heart, Skillfulness of Hands: Biblical and Leadership Studies in Honor of Donald 
K. Campbell, Grand Rapids 1994, s. 82–92.

39  Ta mityczna postać symbolizuje szczególnie groźnych wrogów Izraela i przeciwników 
Jahwe, por. R. Rumianek, „Gog z krainy Magog” (Ez 38,2), STV 36, 2 (1998), s. 19–24.

40  Miało się to stać w Hamona, w mieście „Mnóstwa”, strefie zakazanej, por. M.S. Odell, 
The City of Hamonah in Ezekiel 39:11-16: The Tumultuous City of Jerusalem, CBQ 56 (1994), 
s. 479–489.

41  Będzie to punkt zwrotny dziejów Izraela, por. W. Pikor, Ezechiel 38–39 jako zwiastun 
eschatologii apokaliptycznej, w: M.S. Wróbel (red.), Apokaliptyka wczesnego judaizmu i chrze-
ścijaństwa (Analecta Biblica Lubliniensia 6), Lublin 2010, s. 49–67.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



262	 Ekskurs I. Motyw góry (rh;) w Księdze Ezechiela

13. Wzniosła góra przy odnowionym sanktuarium

Po opisie tych wszystkich rozstrzygających wydarzeń prorok otrzymał 
wizję odnowionej ziemi: W widzeniach Bożych przyprowadził mnie do ziemi 
Izraela i postawił mnie na górze wzniosłej bardzo (daom. H:boG rh:-la,); a na niej 
(była) jakby budowla miasta, na południe (Ez 40,2). Prorok nie używa określe-
nia „góra Izraela”, bowiem charakteryzuje wspomnianą „górę” jako „wzniosłą 
bardzo”. Przynależy ona do odnowionego środowiska i jest częścią „daru” dla 
narodu. Stała się jego punktem centralnym, zwieńczona konstrukcją, która 
była „jakby budowlą miasta”42. Zastosowane przez proroka ostrożne sformu-
łowania zaznaczają, iż nie chodziło mu o wzmiankę o historycznej Jerozolimie 
(ta uległa zburzeniu; por. w. 1), lecz o „dar” Jahwe: miasto niezbudowane ręką 
ludzką. Ten „dar” zapowiadany był w całej historii Izraela, wszystkie święte 
góry były świadkami spotkania ludu z Jahwe, nie miały one jednak charak-
teru wiecznotrwałej siedziby Pana. „Góra wzniosła bardzo” nie wpisuje się 
w dotychczasową geografię zbawienia, nie stanowi części historycznych „gór 
Izraela”, była bowiem górą duchową, niedostępną dla przechodniów, otwartą 
wyłącznie dla wybrańców Jahwe.

Ezechiel kończąc opis nowej świątyni, wspomina o powrocie chwały Jahwe 
(Ez 43,1-12). Było to wydarzenie najistotniejsze w kontekście całej wizji (Ez 40–
48). Wraz z chwałą Jahwe góra oraz świątynia stały się sanktuarium, miejscem 
świętym i wyłączonym, niedostępnym temu wszystkiemu, co nie było czyste 
i uświęcone. Izrael, zanim miał wkroczyć do tego miejsca, musiał zawstydzić się 
z powodu swych grzechów oraz przyjąć bez zastrzeżeń wszystkie nakazy Pana 
(Ez 43,11): To (jest) prawo świątyni; na szczycie góry (rhh varo-l[;), cały obszar 
jej dookoła ze wszystkich stron najświętszy; oto to (jest) prawo świątyni (w. 12). 
Wyjątkowe określenie na szczycie góry wskazuje na punkt centralny „wzniosłej 
bardzo góry” (Ez 40,2), na której osadzona była świątynia. Będzie to miejsce 
centralne nie tylko nowego miasta, lecz również całej odnowionej ziemi, której 
podział podaje również Ezechiel (Ez 48)43. Naród będzie nieustannie obecny na 
szczycie góry i terenach ją otaczających, podobnie jak niegdyś było na Synaju 
oraz w Jerozolimie. Tamte sytuacje były ważnymi wydarzeniami, lecz nie mia-

42  Zagadnienie realizacji zapowiedzi Ezechiela w tej kwestii jest przedmiotem dyskusji 
uczonych, por. S.N. Bunta, In Heaven or on Earth: a misplaced Temple question about Ezekiel’s 
visions, w: D.V. Arbel, A.A. Orlov (red.), With letters of light: studies in the Dead Sea scrolls, 
early Jewish apocalypticism, magic, and mysticism, Berlin – New York 2011, s. 28–44.

43  Wyidealizowany plan podziału „ziemi” nie bazuje wyłącznie na realiach geograficznych, 
por. H. Brodsky, The Utopian Map in Ezekiel (48:1-35), JBQ 34 (2006), s. 20–26.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



13. Wzniosła góra przy odnowionym sanktuarium	 263

ły charakteru ostatecznego. Naród nie był zdolny przyjąć „prawa świątyni”. Na 
każdym etapie swej egzystencji był skłonny do bałwochwalstwa. Ta niemoc do 
utrwalania w sobie dobra będzie ostatecznie przezwyciężona.

* * *

Szczyt góry wraz ze świątynią oraz miastem otrzymają nową nazwę: Jahwe 
(jest) tam (Ez 48,35). W ten sposób zakończy się wędrówka motywu gór/góry 
w dziejach narodu. Ezechiel wypowiadał się językiem symboli i w konwencji 
wizji, które otrzymał w Babilonii. Zastosował w swych wypowiedziach takie 
środki wyrazu, by były one komunikatywne dla odbiorców. Nie wypowiada 
się o przyszłości w czysto dziejowych wymiarach, podobnych do tych, które 
naród znał w przeszłości. Otwiera przed Izraelem nową perspektywę eschato-
logiczną, która domagała się dalszego uzupełnienia, stąd orędzie proroka oraz 
obecny w nim motyw góry/gór znajduje istotne uzupełnienie (dopełnienie) 
w późniejszej literaturze, a zwłaszcza w Nowym Testamencie.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Ekskurs II 
 

 Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)

Ezechiel, powołany na proroka i stróża przez Jahwe, był wspomagany w re-
alizacji swej misji wieloma nadnaturalnymi zjawiskami, czyli wizjami. Cała 
jego Księga opiera swą strukturę na trzech wielkich wizjach (Ez 1,4-28; 8–11; 
40–48)1 uzupełnionych mniejszymi opisami: wizją księgi (Ez 2,8–3,3) oraz 
ożywionych kości (Ez 37,1-14). Każdy z tych tekstów jest niezwykle treściono-
śny i wprowadza Ezechiela oraz jego odbiorców w tajemnicę Bożego zamysłu. 
Zadaniem proroka nie była tylko percepcja wizji, lecz utrwalenie jej w posta-
ci opisu, który z jednej strony byłby wierny objawianej prawdzie, a z drugiej 
byłby zrozumiały dla adresatów orędzia Ezechiela, a więc dla tych, którzy nie 
mieli tego wyjątkowego doświadczenia duchowego. Geniusz pisarski proroka 
(redaktorów) osadza się właśnie na tym, że zadanie to zostało wykonane per-
fekcyjnie. Cała treść, która w zamiarze Jahwe miała być przekazana zesłańcom, 
była dla nich dostępna dzięki posłudze Ezechiela2, a tym samym lud Izraela 
znalazł się ponownie na drodze zbawienia.

1  Do tego zob.: A.R. Christman, ‘What Did Ezekiel See?’ Christian Exegesis of Ezekiel’s Vi-
sion of the Chariot from Irenaeus to Gregory the Great (The Bible in Ancient Christianity 4), 
Leiden 2005; C. Digohmen, Visionen von einem Neuanfang. Hinführung zum Buch Ezechiel, 
Klosterneurburg 2010; D. Elul, Ézéchiel et la vision de la gloire de Dieu, „Bulletin de littérature 
ecclésiastique” 115 (2014), s. 255–270; J. Mukaminega, Ézéchiel 1 à travers les âges: trajectoire 
d’un antique récit de vision, „Analecta Bruxellensia” 14 (2010), s. 27–48.

2  Miała ona różnorodny charakter; niewątpliwie jego kontakty ze starszymi (pośród zesłań-
ców) miały bardzo istotne znaczenie, por. I.M. Duguid, Ezekiel and the Leaders of Israel (VT 
Sup 56), Leiden 1994, s. 34–52.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



266	 Ekskurs II. Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)

1. Znaczenie wizji Ez 8–11

Spośród opisów trzech wielkich wizji najbardziej złożony charakter ma 
drugi opis (Ez 8–11)3. Został on umieszczony w tekście pomiędzy wyrocz-
niami o grzechach i zagładzie Judy/Jerozolimy (Ez 6–7; 12–24). Nie jest to 
układ przypadkowy, ponieważ mówiący prorok, z poruczenia Jahwe (wy-
rocznie), zostaje w swym posłannictwie wzmocniony wizją, stając się „na-
ocznym” świadkiem aktualnej sytuacji Judy/Jerozolimy, o której prorokuje. 
Żaden patriota nie zapowiada chętnie o zagładzie swego kraju, a takim żar-
liwym patriotą był Ezechiel4. Wskazuje na to częstotliwość używania nazw 
„Juda” i „Izrael” oraz „Jerozolima” (miasto). To nie były obojętne dla niego 
miejsca, wprost przeciwnie, ukształtowały one w nim świadomość przyna-
leżności do narodu zamieszkującego właśnie te tereny. Po deportacji nigdy 
nie miał już wrócić do Jerozolimy, jednak miasto to nigdy nie zostało przez 
niego zapomniane. Śmiało można powiedzieć, że cała Księga tchnie jego żar-
liwością za rodzinnym krajem, który traktuje nie tylko jako ojczyznę swo-
ją oraz przodków, lecz nade wszystko jako miejsce wielkich dzieł, jakich tu 
dokonał Jahwe5. Ten ostatni aspekt jest najważniejszy. Istotę dynamicznego 
credo proroka wyraża tekst Ez 36,24-28, który zapowiada nowe wielkie dzieła 
Jahwe; w obliczu tego działania stanął Izrael. Jest tu mowa o wyprowadzeniu 
zesłańców z licznych ludów i ziem obcych oraz o wprowadzeniu ich do ziemi 
przodków, a także o odnowie serca i ducha, o transformacji ludu zdolnego do 
wykonywania praw i przepisów Jahwe6. Ezechiel był przekonany, że zesłańcy 
żyć będą w ziemi obiecanej ojcom7, i to jako lud należący wyłącznie do Jahwe. 
To credo formowało się w sercu Ezechiela stopniowo aż osiągnęło swoją doj-
rzałość w momencie ostatecznych dzieł Jahwe względem historycznej Jero-
zolimy (zniszczenie miasta i świątyni). Tragiczne wydarzenia miały również 

3  Jej ramowe teksty mają budowę chiastyczną (Ez 8,1-3 i 11,24-25), por. L.C. Allen, Ezekiel 
1–19, Dallas 1994, s. 129.

4  Zapowiedzi odnowy Izraela świadczą o jego zaangażowaniu w sprawy narodu, por. 
A.S. Crane, Israel’s Restoration. A Textual-Comparative Exploration of Ezekiel 36–39 (VT Sup 
122), Leiden 2008, s. 78–90.

5  Nade wszystko Ezechiel korzysta z motywu Wyjścia, por. G. Cañellas, La relectura 
de l’Exode a Ezequiel i Deuteroisaïes, w: F. Raurell (red.), Tradició i Traducció de la Paraula, 
Montserrat 1993, s. 61–80.

6  Ta obietnica stała się podstawą odnowy Izraela oraz perspektywy dalszego życia w har-
monii Jahwe, por. J.M. Asurmendi, Cœur et esprit nouveaux chez Ézéchiel, „L’Esprit Saint dans 
la Bible” 52 (1985), s. 16–17.

7  Nie chodzi tu jednak o aspekt czysto geograficzny, lecz zbawczy.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



2. Kontekst wizji Ez 8–11	 267

pozytywną stronę, oznaczały bowiem odcięcie się narodu od historii grze-
chów przodków (własnych) i spojrzenie ku przyszłości. Nowy „dar” Jahwe był 
początkowo opisywany językiem dostosowanym do świadomości zesłańców 
(ziemie przodków, ojców), faktycznie chodzi tu o zupełnie nowe działanie, 
które nie będzie zwykłym odtworzeniem przeszłości. Izrael otrzyma szansę 
na życie bez pogrążania się w grzechach.

Przejście z jednego wymiaru dziejów (przeszłość) do drugiego (przy-
szłość) wymagało głębokiej transformacji świadomości u samego Ezechiela, 
a dopiero potem u pozostałych zesłańców. Ten proces nie mógł się dokonać 
bez interwencji Jahwe oraz daru Jego wizji. Tekst Ez 8–11 ukazuje inicjację 
tego procesu, który dokonywał się właśnie w Ezechielu. Całość doświadczenia 
duchowego ujawniało swój sens właśnie w kontekście dynamicznego wkrocze-
nia Jahwe w życie zesłańców, którzy mieli się „nauczyć” właściwego spojrzenia 
na Jerozolimę, na jej przeszłość, teraźniejszość oraz przyszłość8.

2. Kontekst wizji Ez 8–11

Pierwsza wizja doświadczona była przez proroka „nad rzeką Kebar” (Ez 
1,3) na osobności9, kolejna natomiast otrzymuje nowy kontekst, a mianowi-
cie „dom proroka” oraz obecność starszych Judy (Ez 8,1). Samotność została 
zastąpiona społecznością; w tym czasie nastąpił już proces nowej komunika-
cji Ezechiela z ludem, a zwłaszcza ze starszymi, którzy stanowili szczególnie 
wpływową warstwę pośród zesłańców10. Tworzy się niejako zaczyn nowego 
zgromadzenia ludu, w którym obecny jest prorok, starsi, a nade wszystko 
ujawnia się obecność Jahwe w postaci Jego ręki, która spoczęła na Ezechielu 
(Ez 8,1c)11. W pewnym sensie możemy dostrzec w tym zapisie (w. 1) wzmian-
kę o nowej formie zgromadzeń liturgicznych, które swój prapoczątek wzięły 

8  Były to początki teologii „o wiecznie trwałym mieście”, czyli szczególnym darze Jahwe, 
por. R. Lux, Das neue und das ewige Jerusalem. Planungen zur Wiederaufbau in frühnachexi-
lischer Zeit, w: S. Gillmayr-Bucher, A. Giercke, C. Niessen (red.), Ein Herz so weit wie der 
Sand am Ufer des Meeres: Festschrift für Georg Hentschel (ETS 90), Würzburg 2006, s. 255–271.

9  Pierwsza wizja ma zasadnicze znaczenie dla wszystkich pozostałych tekstów Ezechiela, 
w tym opisów pozostałych wizji, por. B.J. Parker, A Vision of Hope and Fear: Creative Research 
and Ezekiel 1, „Review & Expositor” 111 (2014), s. 390–400.

10  Oni to przychodzili do proroka z prośbą o udzielenie rady, por. F. Sedlmeier, Studien zu 
Komposition und Theologie von Ezechiel 20, Stuttgart 1990, s. 24–34.

11  „Ręka Jahwe” jest znakiem Jego obecności, mocy, władzy i panowania, por. K.R. Levitt, 
“With a Mighty Hand and an Outstretched Arm”: The Prophet and the Torah in Ezekiel 20, w: 
S.L. Cook (red.), Ezekiel’s Hierarchical World, Atlanta 2004, s. 159–168.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



268	 Ekskurs II. Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)

właśnie w czasie niewoli babilońskiej, a mianowicie w zgromadzeniach syna-
gogalnych12. Izrael pozbawiony świątyni nie został pozbawiony obecności Jah-
we oraz możliwości oddawania Mu czci. Niezależnie od intencji, jakimi kiero-
wali się starsi przybyli do Ezechiela, powstała sytuacja „zgromadzenia”, które 
mogło mieć zwykły charakter społeczny, prorok mógł natomiast sprawić, by 
zyskało ono nowy wymiar o charakterze religijnym.

Nowa wizja miała miejsce szóstego roku, szóstego (miesiąca), w piątym 
(dniu) miesiąca (w. 1a), a więc 18 września 592 r. przed Chr. Nastąpiła ponad 
rok po pierwszej (31 lipca 593 r. przed Chr.)13. Okres tego przedziału czasu 
wypełniony był aktywnością Ezechiela, który realizował misję powierzoną 
mu przez Jahwe (konsekwencje powołania). Jego wyrocznie były zaprawio-
ne słowami osądu i wyroku skierowanego przeciwko Judzie/Jerozolimie. Zło 
ogniskowało się w świątyni i w całym mieście. W sumie problem Izraela 
koncentrował się na problemie Jerozolimy i wszystkich zależnościach, w ja-
kich miasto historycznie funkcjonowało. Ezechiel jeszcze jako młodzieniec 
doskonale poznał Jerozolimę, zatem przewodnikiem po historycznym mie-
ście było jego środowisko, które znał, oraz jego własne spostrzeżenia, bazo-
wał zatem na ocenie ludzkiej. Ten stan miał ulec zmianie na skutek percepcji 
nowej wizji14.

3. Duchowa podróż Ezechiela

Duchowa podróż proroka do historycznej Jerozolimy (Ez 8–11) miała cha-
rakter wyjątkowego i jednorazowego pouczenia, jakie otrzymał Ezechiel. Stał 
się on osobą najlepiej „poinformowaną” o tym wszystkim, co dzieje się w mie-
ście, pod tym względem przewyższał nawet samych mieszkańców miasta. Po-
znanie Ezechiela dokonało się w chwale Jahwe, tej samej, której doznał wcze-
śniej na równinie (Ez 1,28; 3,23; por. 8,4). Pierwszy kontakt z chwałą Jahwe dał 
prorokowi poznanie harmonii środowiska Bożego, całego Jego otoczenia (Ez 
1,3-28), natomiast drugi kontakt duchowy został zapoczątkowany pouczeniem 

12  Por. Ez 8,1; 14,1; 33,30.
13  Por.  D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I: Chapters 1–24 (The New International Com-

mentary on the Old Testament), Grand Rapids 1997, s. 29.
14  Wizja była integralnie złączona z powołaniem i wypełnianiem misji przez proroka; 

była to wizja wyobrażeniowa, której podstawowe elementy widoczne są przede wszystkim 
w tekście Ez 1,4-28, por. R. Rumianek, Wizje pomyślności w Księdze Ezechiela, Warszawa 
1998, s. 19.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



4. Bożek zazdrości	 269

o całkowitej dysharmonii życia mieszkańców Jerozolimy, którzy nie poddawali 
się działaniu obecności Pana15.

Na pierwszym miejscu uwaga proroka została skoncentrowana na świąty-
ni i swoistej liturgii w niej sprawowanej, a mianowicie w postaci czterech form 
kultu bałwochwalczego. Miejsce to (świątynia) od początku (czasy Dawida) 
przeznaczone było wyłącznie na kult Jahwe, jednak z czasem przestało nim 
być. Przewodnikiem Ezechiela po sanktuarium był sam Jahwe, zatem dokona-
ny ogląd dotyczył właśnie tych miejsc i zdarzeń w nim się dokonujących. Takie 
doświadczenie było niezwykle istotne dla proroka i dla procesu kształtowania 
się w nim nowej świadomości dotyczącej wartości historycznej świątyni oraz 
całego miasta16.

Ezechiel jako kapłan był związany ze świątynią w sposób wyjątkowy, jed-
nak podczas duchowej podróży musiał zachować całkowity dystans względem 
tego miejsca, oddając się do dyspozycji oprowadzającego go Jahwe. To właśnie 
ten dystans był tu tak istotny. Wszystko to, co dotychczas stanowiło zespół 
przekonań Ezechiela odnośnie do świątyni, wszelkie stereotypy oraz skojarze-
nia, musiały ustąpić poznaniu udzielonemu bezpośrednio przez Pana; ozna-
czało to równocześnie poznanie prawdy o tym miejscu.

4. Bożek zazdrości

Przedmiotem wizji Ezechiela nie była cała świątynia we wszystkich aspek-
tach jej funkcjonowania, zostały przedstawione jedynie te elementy, które mia-
ły charakter istotny dla oceny świątyni z perspektywy głębokich przemian, ja-
kie dokonywały się w Izraelu. Pierwszym obrazem udzielonym Ezechielowi był 
kult bożka zazdrości (han>Qih;) (Ez 8,3d-6). Już samo to określenie wskazuje, że 
świątynia przestała być jednoznacznie kojarzona z Jahwe. „Bożek zazdrości” nie 
znajdował się w centralnej części sanktuarium, lecz był umieszczony po pół-
nocnej stronie budowli. Można uznać, że było to miejsce peryferyjne w stosun-
ku do Miejsca Najświętszego (debir), ten fakt jednak w niczym nie pomniejszał 
miary profanacji, jaka dokonała się w świątyni. Cały jej obręb był święty i od-

15  Prorok musiał sobie w pełni uświadomić dystans dzielący Boga (harmonia) od Izraela 
(dysharmonia); był to punkt wyjścia zarówno w procesie karania, jak i następnie w dziele od-
nowy Izraela.

16  Ezechiel wiele uwagi poświęca tematowi Jerozolimy w swej Księdze, por. J. Galam-
bush, Jerusalem in the Book of Ezekiel. The City as Yahweh’s Wife (SBLDS 130), Atlanta 1992, 
s. 45–67.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



270	 Ekskurs II. Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)

dzielony od profanum17. Nie było w niej żadnej przestrzeni dla czegoś „obcego”, 
a tym bardziej dla kultu pogańskiego, zatem zanieczyszczenie najmniejszej części 
sanktuarium oznaczało zanieczyszczenie jego całości. Ezechiel nie podając imie-
nia czczonego bóstwa, koncentruje uwagę na jego przymiocie, czyli zazdrości18. 
W wyobrażeniach ludów pogańskich bóstwa pozostawały we wzajemnych rela-
cjach podobnych do ludzkich, a zazdrość była obecna na wszystkich poziomach. 
Obserwowane „bóstwo zazdrości” było karykaturą Jahwe, Boga, który zazdrosny 
był o swoje imię (por. Ez 39,25). Jego „zazdrość” nie była destrukcyjna, lecz bu-
dująca19. Usuwała wszelkie przeszkody w relacji człowieka do Jahwe. Uświęcające 
działanie Jego imienia udzielało zbawienia20. W tym kontekście obecność „bożka 
zazdrości” w sanktuarium oznaczało utratę więzi z Jahwe, co skutkowało wyda-
niem samych siebie na pastwę zazdrości doznawanej nie tyle ze strony bóstwa, co 
ze strony ludzi, którzy z nienawiścią patrzyli na Izrael i stosowali wszelkie środki 
w celu jego unicestwienia21.

5. Kult wyobrażeń zwierząt

Drugi obraz udzielony Ezechielowi związany był z kultem wyobrażeń 
zwierząt (Ez 8,7-13). Tym razem miejscem oglądu było wejście do dziedzińca, 
w którym był otwór w murze (w. 7). Chodziło o pomieszczenie do sprawowa-
nia kultu bałwochwalczego. Powstała swoista „kaplica”, będąca konkurencją 
dla Miejsca Najświętszego (debir). Prorok nie korzysta z tajemnych przejść, 
lecz na polecenie Jahwe sam przebija się przez mur, docierając do galerii bóstw; 
były to bożki domu Izraela wyryte na murze wszędzie wokoło (w. 10c). Powstałe 
w ten sposób martwe bestiarium (istoty pełzające, bydlęta) stało się obiektem 
adoracji ludu.

Do pomieszczenia mogli wchodzić jedynie wtajemniczeni, wśród których 
prorok rozpoznaje Jaazaniasza, syna Safana (w. 11), którego otaczali starsi 

17  Taka była koncepcja świątyni jerozolimskiej, por. R. de Vaux, Instytucje Starego Testa-
mentu, Poznań 2004, s. 341–345.

18  Rdzeń anq znaczy: być zazdrosnym, zazdrość wzbudzająca gniew, ranić, WSHP II, s. 174.
19  Troska i poszanowanie imienia Jahwe była jednym z najważniejszych zadań Izraela jako 

ludu przymierza, por. F. Baumgärtel, Zu den Gottesnamen in den Büchern Jeremia und Eze-
chiel, w: W. Rudolph (red.), Verbannung und Heimkehr, Tübingen 1961, s. 1–29.

20  W Modlitwie Pańskiej jest prośba o uświęcenie imienia Bożego (por. Mt 6,9).
21  Mowy przeciwko obcym narodom (Ez 25–32) miały za zadanie uświadomienie ludowi 

niebezpieczeństwa, jakie na niego czyhają ze strony wszystkich ludów, por. J. Frankowski, Eze-
chiel – wyrocznie przeciw narodom (Ez 25–32), Znak 32 (1980), s. 1279–1287.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



6. Kult Tammuza	 271

domu Izraela22. Nie ma mowy o obecności kogoś z ludów obcych. Idolatria 
stała się wewnętrzną sprawą Izraela, który gromadził się w świątyni w innym 
celu w stosunku do jej właściwego przeznaczenia, a to oznaczało powstrzy-
manie się od oddawania czci chwale Jahwe. Używano zapewne przedmio-
tów świętych, np. kadzidła, którego woń miała docierać do bóstw zamiast 
do Pana. Panowało przekonanie, że tajemne pomieszczenia nie są „widzia-
ne” przez Jahwe; do tego dodawano pogłoskę, że Pan to miejsce już opuścił 
(w. 12). Przekonania powyższe ujawniają stan duchowy starszych Izraela. Nie 
chcieli mieć nic wspólnego z Panem i chętnie się usprawiedliwiali „osieroce-
niem”, jakie ich spotkało na skutek opuszczenia przez Jahwe23. Powstała nowa 
ideologia, która była niezwykle groźna. Jahwe przestał być traktowany jako 
Pan opiekujący się swoim ludem i został zrównany z bóstwami opiekuńczy-
mi o chimerycznej powierzchowności. Izrael pogrążył się faktycznie w ciem-
nościach, które doskonale symbolizowały ciemne i zakryte pomieszczenia 
kultu bałwochwalczego. Prorok, który otrzymał wizję chwały Jahwe w blasku 
i ogniu (Ez 1,13-14), w kolejnym doświadczeniu duchowym poznał środowi-
sko Izraela spowite ciemnością. Była to druga stacja kultu pogańskiego zorga-
nizowanego w świątyni.

6. Kult Tammuza

Trzeci obraz udzielony Ezechielowi dotyczył kultu Tammuza (Ez 8,14-15). 
Tym razem chodzi o miejsce bliskie właściwemu sanktuarium: wejście bramy 
domu Jahwe (w. 14a). Prorok prowadzony był drogą pielgrzymów, która stała 
się drogą idolatrii. Oczom proroka ukazał się kolejny przerażający obraz: oto 
Tammuza opłakiwały kobiety (w. 14c)24. Niewiasty nie mogły przystępować do 
miejsc zarezerwowanych dla mężczyzn i kapłanów, chodzi tu zatem o rejon dla 
nich przeznaczony. Niewiasty w miejscu, w którym były zobowiązane do od-
dawania czci Jahwe, zorganizowały sobie dogodny „przybytek” do uprawiania 
idolatrii. Wyobrażeniem martwego bóstwa przesłaniały dom Jahwe. Kierowały 

22  Posługiwanie się imionami własnymi świadczy o znajomości tych osób przez proroka 
jeszcze z okresu jego pobytu w Jerozolimie; byli to ludzie sprzyjający Babilonii, por. H. Hum-
mel, Ezekiel 1–20 (Concordia Commentary), St. Louis 2005, s. 253.

23  Jahwe rzeczywiście opuścił świątynię, lecz nie ze względu na potęgę babilońską, lecz z po-
wodu występków ludu, por. G.R. Berry, The Glory of Yahweh and the Temple, JBL 56 (1937), 
s. 115–117.

24  Było to bóstwo znane w świecie babilońskim, por. O.R. Gurney, Tammuz Reconsidered: 
Some Recent Developments, JSS 7 (1962), s. 142–160.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



272	 Ekskurs II. Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)

swe spojrzenia ku północy, a nie ku chwale Pana. W ten sposób został zabu-
rzony porządek topograficzny, w którym absolutne centrum wyznaczane było 
przez Miejsce Najświętsze. Nastąpił chaos wróżący nieszczęścia tym, którzy go 
stworzyli25.

7. Kult solarny

Czwarty obraz udzielony Ezechielowi dotyczył kultu solarnego (Ez 8,16-
18). Miejsce tej praktyki było wyjątkowe: I zaprowadził mnie na dziedziniec 
domu Jahwe, wewnętrzny, a oto wejście świątyni Jahwe, pomiędzy przedsion-
kiem a ołtarzem (było) około dwudziestu pięciu mężów, plecami swymi (zwró-
ceni byli) do świątyni Jahwe, a oblicza ich (były) na wschód, a oni kłaniali się na 
wschód ku słońcu (w. 16). Każdy przejaw idolatrii był czymś skrajnie nagan-
nym, lecz opis ostatniej praktyki przewyższał pod tym względem wszystkie 
pozostałe. Ostatnia, „czwarta stacja” pogańska znajdowała się najbliżej Miejsca 
Najświętszego. Tu składano na ołtarzu ofiary dla Jahwe według ściśle określo-
nych rytów i przepisów. Nie było miejsca na jakąkolwiek dowolność. Naganne 
były wszelkie uchybienia, nie można było składać ofiar ze zwierząt ułomnych, 
nieczystych lub niewłaściwych. Prawo Jahwe regulowało w całości rejon oł-
tarza i przedsionka. Ezechiel otrzymał tymczasem obraz, którego nie znał ze 
swej młodości: około dwudziestu pięciu mężów, plecami swymi (zwróceni byli) 
do świątyni Jahwe. Nie byli to czciciele Jahwe, choć znajdowali się przy świąty-
ni Pana. Ich oblicza były skierowane na wschód, plecami odwrócili się od Jah-
we. Wschodzące słońce jawiło się im jako bóstwo opiekuńcze, najwznioślejsze 
i codziennie na nowo się objawiające. Praktyki te były uzupełnianie gestem 
„podnoszenia gałęzi do swego nosa” (w. 17c). Być może był to rodzaj lekcewa-
żenia Jahwe, straszliwie błędnego przekonania o bezkarności i pełnej swobody 
uprawiania bałwochwalstwa na terenie świątynnym. Ta „ostatnia stacja” ido-
latrii wieńczy szlak bałwochwalczy26.

Prorok nie opisuje wewnętrznych części sanktuarium, wewnątrz którego 
(debir) przebywała jeszcze chwała Jahwe. W owym okresie mogły być „spra-

25  Ten chaos miał być przezwyciężony zburzeniem świątyni i ustanowieniem nowej, o ide-
alnych kształtach, por. S. Bennett, Ezekiel’s geometric vision of the restored Temple: from the rod 
of his wrath to the reed of his measuring, HTR 102 (2009), s. 411–438.

26  Prorok poruszając temat kultu solarnego, dotyka kwestii istotnej dla wszystkich obcych 
ludów, które w słońcu najczęściej upatrywały bóstwo rządzące światem przyrody. W Babilonii 
w święto Nowego Roku oddawano cześć Szamaszowi (słońcu), por. E.O. James, Starożytni bo-
gowie, Warszawa 1970, s. 144.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



8. Los mieszkańców Jerozolimy	 273

wowane” oba kulty, zarówno Jahwe, jak i obcych bóstw. Taka sytuacja nie była 
do pogodzenia z prawem Pana, a tym bardziej nie mogła być utrwalonym 
zwyczajem, stąd prorok wspomina o gniewie Jahwe. Pan będzie postępował 
bez litości, a Jego sąd nie oszczędzi nikogo z winowajców (Ez 18,18)27.

Ogląd terenu świątynnego był równocześnie dla proroka projekcją sta-
nu relacji Izraela z Jahwe. W sanktuarium powstało wiele ośrodków kultu, 
gdzie gromadziły się małe grupy „wyznawców”. Lud był głęboko podzielony, 
a zarazem oddalony od Jahwe. Zabrakło ośrodka jednoczącego, wspólnego 
działania i uznania jednego prawa oraz jednego Pana. Stan świątyni był ze 
wszech miar rozchwiany kultycznie, naród utracił bazę bezpieczeństwa i za 
każdym razem przebywając z obrębie świątynnym, pogłębiał dystans dzielą-
cy go od Jahwe.

8. Los mieszkańców Jerozolimy

Druga odsłona wizji jerozolimskiej Ezechiela dotyczy losu mieszkańców 
miasta (Ez 9,1-11). Wymiar kultyczny (Ez 8) zostaje zastąpiony wymiarem so-
cjalnym. O wartości Jerozolimy decydowali jej mieszkańcy. Jahwe dał im w da-
rze miasto jako miejsce uświęcenia imienia Bożego i uświęcania Jego czcicieli. 
To zadanie nie zostało zrealizowane. Jahwe zwołał „straże miasta”, które mia-
ły wykonywać Jego polecenia. Pomimo zuchwalstwa mieszkańców, nie mieli 
oni pozostać bez kary. Bezsilne okazały się bóstwa pogańskie, które nie mogły 
przyjść z pomocą. Ostatnie słowo należało wyłącznie do Jahwe. W zaistnia-
łej sytuacji prorok miał stać się jedynym (zewnętrznym) świadkiem procesu 
zmian. Będą się one dokonywać przede wszystkim w mieście.

Wszyscy odpowiedzialni w mieście za idolatrię w swojej postawie przy-
pominali upór faraona z czasów Mojżesza, który nie chciał pogodzić się 
z wolą Jahwe. W dziejach człowieka powtarzały się niemal te same posta-
wy. Izrael, który prawie 1000 lat był kształtowany w posłuszeństwie Panu, 
miał możliwość wzrostu w bezpieczeństwie i potędze, przewyższając w tym 
względzie inne narody. Tak się jednak nie stało; wydawać by się mogło, że 
lud niczego się nie nauczył. W miejsce błogosławieństwa zasłużył sobie na 
karanie i obecność mężów dzierżących w swoich rękach narzędzia niszcze-
nia (w. 1c). Ich przybycie od strony północnej zwiastowało nastanie czasu 

27  Gniew Jahwe był formą obrony wartości, które Izrael zlekceważy, por. Ch. Rösel, „Um 
meines Namens willen”. Der Zorn Gottes und seine Überwindung im Ezechielbuch, TBei 45 
(2014), s. 204–213.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



274	 Ekskurs II. Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)

karania. Z tej też strony przybywali zdobywcy miasta, a zwłaszcza Nabucho-
donozor28.

Osąd Jahwe nie będzie dokonywał się w sposób mechaniczny, jak to było 
w zwyczaju ludzkich władców niemających względu na różnice między spra-
wiedliwymi a występnymi. Pomimo panującego bałwochwalstwa, Jerozolima 
nie była monolitem złożonym wyłącznie z przestępców. Pozostali w niej gorli-
wi wyznawcy Jahwe – oni też będą uratowani. Pośród przybywających mężów 
wyróżniała się postać jednego męża przyodzianego w lnianą szatę, dysponują-
cego kałamarzem pisarskim (w. 3). Nie był to pisarz wojenny, lecz wysłannik 
Jahwe do specjalnych poruczeń29.

Pisarz był osobą najważniejszą z przybyłych, jego misja bowiem miała wy-
znaczać szlak Bożego miłosierdzia i ratunku. Wyjątkowość tej postaci zaznacza 
Ezechiel, gdy stwierdza: Chwała Boga Izraela uniosła się znad cheruba, która 
była na nim, do progu domu. I zawołał do męża ubranego w lnianą (szatę), któ-
ry (miał) kałamarz pisarski przy swym boku (w. 3). Na początku Jahwe wzywa 
wszystkich mężów, a następnie wybiera jednego z nich, który ma spełnić szcze-
gólną misję. Jego obecność będzie miała charakter zbawczy, w przeciwieństwie 
do obecności mężów uzbrojonych w narzędzia zabijania. W łonie społeczności 
mieszkańców Jerozolimy dokona się podział, który będzie zgodny z postano-
wieniem (osądem) Jahwe. Takiego rozstrzygnięcia nie mógł dokonać żaden sąd 
ludzki. Na kanwie tego procesu Ezechiel jest pouczony, iż wydarzenia, które 
wkrótce nastąpią, będą wyrazem absolutnego i nieodwołalnego postanowienia 
Jahwe. W celu zobrazowania tego faktu wybrany mąż-pisarz został posłany do 
miasta, aby naznaczyć mężów sprawiedliwych znakiem TAW (w. 4)30. Chodzi 
o ludzi, którzy swymi jękami i bólami dawali wyraz sprzeciwu praktykom bał-
wochwalczym uprawianym w Jerozolimie. Nie mieli oni wpływu na decyzje po-
dejmowane przez zwierzchników miasta, byli całkowicie bezsilni, by sprzeciwić 
się nadużyciom, jakie zapanowały w murach świątyni. Niewątpliwie całą swoją 
ufność pokładali w Jahwe. W tekście nie ma mowy o liczbie uratowanych. Nie 
miało to jednak większego znaczenia. Pewne było natomiast to, że liczba urato-
wanych była pełna, nikt ze sprawiedliwych nie został ukarany.

28  Był to szlak prowadzący z Syrii do Egiptu. Do samej Jerozolimy zdobywcy wkraczali od 
strony góry Skopus, por. A.S. Jasiński, Jerozolima. Promień miłości Jahwe, Kraków 1999, s. 11.

29  Miał on do spełnienia inną rolę w stosunku do misji egzekutorów, por. A.S. Jasiński, 
Znak TAU w kontekście biblijnym i franciszkańskim, w: A. Paciorek (red.), Krzyż Twój wielbimy 
(Scripturae Lumen 3), Tarnów 2011, s. 72.

30  Fragment Ez 9,4-6 jest jedynym tekstem w BH, w którym mowa o TAW; osoby naznaczo-
ne tym znakiem nie miały udziału w grzechach mieszkańców Jerozolimy, por. M. Bigi, Il TAU 
un segno una spiritualità, Bologna 2002, s. 25–27.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



8. Los mieszkańców Jerozolimy	 275

Niezwykle wyrazisty obraz ukazujący się Ezechielowi zmusił go do reakcji, 
która przyjęła formę dramatycznego pytania: Ach, Panie, Jahwe! Czy zniszczysz 
Ty wszystkich ocalałych Izraela, wylewając gniew swój na Jerozolimę? (w. 8). Nie 
był to okrzyk beznadziejności, lecz właściwa postawa prorocka, jedynie Ezechiel 
mógł bowiem skutecznie interweniować w obliczu grożącego unicestwienia 
Izraela. Ogrom zniszczenia rysował się przed oczyma proroka i to tak dosadnie, 
że nawet zapewnienie o uratowaniu naznaczonych TAW nie uspokoiło Ezechie-
la. Prorok miał świadomość grzechów obciążających naród, lecz równocześnie 
trwał w przeświadczeniu, że Izrael powołany został do życia w obliczu Jahwe. 
Ezechiel kierujący do Pana skargę wiedziony był troską o naród, który na jego 
oczach ulegał unicestwieniu. Świątynia, sprofanowana przez przywódców, miała 
być do końca skalana, jej dziedzińce będą bowiem napełnione trupami zabija-
nych starszych Izraela (ww. 6-7). Taka sytuacja jeszcze nigdy nie zdarzyła się 
w Jerozolimie. Wołanie proroka nie mogło zmienić tego procesu. Ezechiel został 
zatem pouczony o nastaniu wydarzeń przełomowych w dziejach narodu, w któ-
rych uratowana będzie jedynie reszta (ocalałych).

Jerozolima była wewnętrznie podzielona: z jednej strony byli popełniający 
nieprawości, a z drugiej zachowujący wierność Jahwe. Wydawać by się mogło, 
że ci drudzy byli całkowicie zdominowani przez występnych, a ich wierność 
okazywana Panu nie miała już żadnego znaczenia. Było jednak inaczej. Jahwe 
nie kierował się kryteriami ilościowymi. Mógł nawet z jednego sprawiedliwego 
męża wyprowadzić nowy naród, jak stało się to w czasach Abrahama31.

Zasadnicza część mieszkańców napełniła ziemię krwią przewrotności. 
Prorok wykazuje, że niemal cała społeczność miasta żywiła przekonanie 
o opuszczeniu kraju przez Jahwe, a był to wpływ bałwochwalców, którzy hoł-
dowali temu przekonaniu (w. 9; por. 8,12). Oznaczało to, że mieszkańcy mieli 
poczucie bezkarności, całkowitego „wyzwolenia się” z zależności od Jahwe, 
który rzekomo utracił już wszelki wpływ na ludność Jerozolimy. Taka zu-
chwała postawa miała tragiczne konsekwencje. Zbuntowany lud pozbawiał 
się udziału w miłosierdziu i przebaczeniu ze strony Pana (w. 10). Wbrew 
przekonaniom występnych, wszystko w mieście dokonywało się zgodnie 
z postanowieniem Jahwe. Wysłani egzekutorzy, a zwłaszcza pisarz, doskona-
le wypełnili swoją misję. Wszystkie wydarzenia miały się potoczyć zgodnie 
z wyrokiem Jahwe (w. 11)32.

31  Ezechiel głosił naukę o osobistej odpowiedzialności (Ez 18), por. G. Witaszek, Sprawie-
dliwość społeczna a odpowiedzialność indywidualna (Ez 18), RBL 49, 3 (1996), s. 154–164.

32  Ezechiel w Księdze ukazuje kolejne sfery podporządkowywane panowaniu Jahwe, po-
cząwszy od Jerozolimy, a na zwycięstwie nad Gogiem skończywszy, por. Ch. Rösel, JHWHs 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



276	 Ekskurs II. Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)

W pierwszej części wizji (Ez 8–9) ukazane są dwa obrazy rzeczywistości 
jerozolimskiej. Pierwszy obraz prezentuje stan duchowy mieszkańców (przy-
wódców), a drugi – odpowiedź Jahwe na tę postawę. Ten mały odcinek dziejów 
narodu zawiera kwintesencję historii relacji Izraela z Jahwe. Naród nie sprostał 
swemu powołaniu, dlatego doprowadził do katastrofy, a Jahwe na nowo został 
poznany jako surowy i sprawiedliwy sędzia.

Powyższe pouczenie było niezwykle pomocne dla Ezechiela. Prorok nie miał 
związać się ponownie z historyczną Jerozolimą, jego podróż duchowa stała się 
bowiem okazją do budowania nowej świadomości religijnej, która umożliwiała 
mu realizowanie misji wśród zesłańców (poza Jerozolimą). Ci spośród mieszkań-
ców, którzy zostali naznaczeni TAW, byli zaczynem nowego Izraela. Ich wzorco-
we zachowanie oznaczało, że choć byli z jednej strony bezsilni w obliczu ogromu 
nieprawości dokonującej się na ich oczach, to z drugiej wykazywali się pełnią uf-
ności pokładanej w Jahwe, a tylko On był władny zmienić ich los.

Sprawiedliwi mieszkańcy Jerozolimy znaleźli się w sytuacji, o której Jezus 
pouczał w błogosławieństwach: Błogosławieni, którzy się smucą, albowiem oni 
będą pocieszeni (Mt 5,4). Po otrzymanej wizji Ezechiel powrócił do zesłańców, 
wśród nich miał być szafarzem prawd, które poznał w objawieniu. Choć sam 
nie był naznaczony TAW, tym niemniej cała jego osoba była znakiem dla ludu. 
Ezechiel poznał miarę skuteczności działania Pana w Jerozolimie, podobnie 
będzie również postępował pośród zesłańców, którzy mogli liczyć na Jego 
zbawczą obecność. Przed prorokiem stało wielkie zadanie przygotowania ze-
słańców na interwencję Jahwe w warunkach niewoli. Problem polegał na tym, 
że był to w dalszym ciągu lud buntowników, a dotarcie do takiego „adresata” 
nie było łatwym zadaniem dla Ezechiela33.

W żadnym przypadku świetlana przyszłość nie należała do uprawiających 
bałwochwalstwo, choć wydawać by się mogło, że w ówczesnej sytuacji poli-
tycznej tak właśnie mogło być. Nabuchodonozor wprowadzał swe porządki 
polityczne, postrzegany był jako wschodzące słońce, do którego zwracali się 
kapłani (starsi) Izraela (Ez 8,16-18). Ich wysiłki skazane były na klęskę, i to 
zadaną właśnie przez Babilończyków34.

Sieg über Gog und Magog. Ez 38–39 im Masoretischen Text und in der Septuaginta, Neukir-
chen-Vluyn 2011, s. 23–46.

33  Prorok już na początku drogi powołania został pouczony, iż będzie realizował misję po-
śród „domu buntowników”; to określenie stało się niejako imieniem własnym Izraela (Ez 2,5), 
por. W. Pikor, La comunicazione profetica alla luce di Ez 2–3 (Tesi Gregoriana. Serie Teologia 
88), Roma 2002, s. 87.

34  W Jerozolimie tego okresu nie było jednoznacznego nurtu politycznego, a wielu opowiada-
ło się za sojuszem z Egiptem, por. J. Warzecha, Historia dawnego Izraela, Warszawa 2005, s. 341.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



9. Chwała Jahwe	 277

9. Chwała Jahwe

Trzecia odsłona duchowego doświadczenia Ezechiela zawiera złożoną re-
lację, w której przeplatają się różne motywy (Ez 10,1-22). Wzrok proroka kie-
ruje się na sklepienie górujące nad cherubami (w. 1). W tym momencie znikają 
postaci wcześniej wzmiankowane (Ez 9), co nie oznacza jednak, że nie będzie 
już więcej o nich mowy; w wielu punktach nowy temat został ściśle powiązany 
z wcześniejszą relacją (por. ww. 2.7). Zgodnie z poprzednim kontekstem (Ez 
8–9), Ezechiel miał kontakt z różnymi miejscami w Jerozolimie, a więc z ob-
rębem świątynnym (Ez 8) oraz z całym miastem (Ez 9; por. 10,2), nie został 
jednak wprowadzony do wnętrza centralnej budowli świątynnej, a było to 
miejsce najważniejsze35. Prorok był przygotowywany do tej inspekcji, dlatego 
otrzymał najpierw poznanie stanu duchowego ludu, jego występków i karania, 
czyli stosownej reakcji Jahwe w kontekście wszystkich negatywnych procesów 
dokonujących się w obrębie murów Jerozolimy36.

Najbardziej kreatywnym doświadczeniem Ezechiela był kontakt z chwałą 
Jahwe, który od początku misji prorockiej konstytuował jego świadomość i za-
dania mu powierzone (Ez 1–2). Kolejna teofania (Ez 10) miała jeszcze bardziej 
wzmocnić Ezechiela, który otrzymał poznanie wszelkich nieprawości, jakich 
dopuścił się Izrael. W nowej odsłonie bliskość chwały Jahwe była znamiono-
wana obecnością cherubów (por. Ez 9,3; 10,1)37. Ezechiel wprowadza nowe 
słownictwo, wskazując tym samym na nowy etap swego duchowego doświad-
czenia. Na początku dostrzega sklepienie, to samo, które wcześniej jawiło mu 
się pod koniec wizji (Ez 1,22.23.25.26). Ta tajemnicza sfera rodząca skojarze-
nia z opisem stworzenia (por. Rdz 1,7.8.14.15.17.20) była znakiem niezwy-
kłym, a obecność cherubów jednoznacznie wskazywała na sferę samego Jah-
we38. Prorok nie musiał się zatem duchowo „przedzierać”, jak wcześniej (Ez 1), 

35  Ezechiel, wywodzący się z rodziny kapłańskiej, był bardzo uwrażliwiony na to miejsce, 
w którym przebywała chwała Jahwe, co widać w wielu miejscach jego Księgi (por. zwłaszcza Ez 
40–43), por. M. Nobile, Dio rientra nella sua nuova dimora: il nuovo tempio (Ez 40,1–43,12), 
„Parole di vita” 58 (2013), s. 29–33.

36  Te procesy prowadziły do unicestwienia królewskiej Jerozolimy, por. A.S. Jasiński, Jero-
zolima: promień miłości Jahwe, s. 60–63.

37  W Ez 1 jest mowa o istotach żyjących, por. F. Hartenstein, Cherubim and Seraphim 
in the Bible and in the Light of Ancient Near Eastern Sources, w: F.V. Reiterer, T. Nicklas, 
K. Schöpflin (red.), Angels. The Concept of Celestial Beings – Origins, Development and Recep-
tion (Deuterocanonical and Cognate Literature. Yearbook 2007), Berlin 2007, s. 155–188.

38  Chwała Jahwe, doświadczana przez proroka, była znakiem absolutnego panowania Jahwe 
w świecie, a Jego władza królewska została wyeksponowana w postaci cherubów wspominanych 
w Ez 10, por. W. Pikor, Retoryka Chwały Jahwe w Ez 10, w: B. Strzałkowska (red.), Więcej 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



278	 Ekskurs II. Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)

aby wreszcie dotrzeć do istoty wizji, czyli do kontaktu z chwałą Jahwe. W obu 
wizjach inny był kontekst doświadczenia duchowego: w pierwszym wypadku 
prorok pozostawał w ziemi Babilonii, natomiast w drugim znalazł się w ser-
cu ziemi Izraela, a wiec w świątyni. Tym razem „dojście” do „sklepienia” nie 
poprzedzały dolne sfery (por. Ez 1), lecz elementem przygotowawczym było 
wszystko to, co zostało opisane w tekście Ez 8–9. Jak wiadomo, tym elementem 
zespalającym oba fragmenty była postać męża ubranego w lnianą szatę (pisarz 
i kapłan[?]; por. Ez 9,2)39. Obserwowana akcja obfituje w splot ruchu cheru-
bów oraz wybranego męża (Ez 10,3).

10. Środowisko chwały Jahwe

Obserwowany ruch był znakiem działania samego Jahwe, który bez ja-
kichkolwiek ograniczeń dysponował istotami sobie podległymi. Nie był w ni-
czym od nich zależny, mógł natomiast posługiwać się nimi zgodnie ze swoim 
upodobaniem. Harmonia tej sfery była antytezą chaosu, jaki panował w Jero-
zolimie i w sprofanowanej świątyni. Ezechiel stał się świadkiem decydujących 
wydarzeń związanych z całą historią świątyni jerozolimskiej. W czasach Sa-
lomona wkroczyła do niej chwała Jahwe (1 Krl 8), natomiast w czasach Se-
decjasza ją opuściła. Ten fakt nie był jednak postrzegalny przez ziemskiego 
władcę, który utracił (wraz z większością mieszkańców) kontakt z Panem. 
Głównym celem duchowej podróży Ezechiela do Jerozolimy było właśnie po-
znanie losu świątyni i opuszczenia jej przez Jahwe. Poszczególne etapy tego 
procesu prezentuje prorok w swej Księdze począwszy od wzmianki: I uniosła 
się chwała Jahwe znad cheruba (i stanęła) nad progiem domu, i napełnił się dom 
obłokiem, a dziedziniec był pełen blasku chwały Jahwe (Ez 10,4), a skończywszy 
na stwierdzeniu: I uniosła się chwała Jahwe ponad środek miasta, i stanęła na 
górze, która (jest) od wschodu miasta (Ez 11,23). Powyższe wersety są ramo-
wymi wypowiedziami całego fragmentu Ez 10–11. „Wędrówka” chwały Jahwe 
została przedstawiona niezwykle plastycznie, a punktem wyjścia była świąty-
nia (debir), natomiast punktem dojścia – góra (Oliwna)40. Szczyt tej góry lekko 

szczęścia jest w dawaniu aniżeli w braniu. Księga pamiątkowa dla Księdza Profesora Waldemara 
Chrostowskiego w 60. rocznicę urodzin, t. III, Warszawa 2011, s. 1227.

39  Niektórzy uczeni widzą tu nawiązanie do tekstu 8,2, por. H.D. Hummel, Ezekiel 1–20, 
s. 296.

40  Góra Oliwna wyznaczała kierunek wschodni, ten sam, który wyznaczał bieg wód potoku 
wypływającego spod progu świątyni (Ez 47,1-12), por. A. Carfagna, La Città di Davide e l’ac-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



11. Redakcja Ez 10 i powiązania z Ez 1	 279

dominuje nad terenem świątynnym, zaś oba te punkty dzieliła głęboka dolina 
Cedronu. Tam, gdzie przebywała chwała Jahwe, otoczenie napełniało się bla-
skiem, który nie był natury fizycznej, lecz duchowej41, zatem niedostrzegalny 
przez lud buntowników. O Bogu Jahwe z perspektywy Babilonii mógł w tym 
okresie zaświadczyć jedynie Ezechiel. Prorok zatem stał się częścią środowi-
ska Jahwe, wprzęgnięty w rytm tego życia. To „oswojenie się” ze środowiskiem 
Jahwe zaowocowało również porównaniem: I głos skrzydeł cherubów było sły-
chać aż na dziedzińcu zewnętrznym, jak głos Boga Wszechmogącego, gdy On 
przemawia (Ez 10,5). Ezechiel odkrywa harmonię dźwięków, które pochodzą 
od samego Jahwe, czy też od cherubów. Powstała w ten sposób symfonia ujaw-
nia miarę możliwości egzystencji całego stworzenia poddanego Panu. Do tej 
symfonii wpisuje się również głos Ezechiela.

Opis interakcji cheruba i męża ubranego w lniane szaty ukazuje przenika-
nie się sfery Jahwe ze sferą ziemską, co miało istotne znaczenie dla losu miasta 
i świątyni. Dokona się proces unicestwienia zła, czyli oczyszczenia ziemi, która 
następnie miała być przywrócona absolutnemu panowaniu Jahwe, stąd mowa 
o ogniu, który wziął mąż i wyszedł w celu karania miasta (w. 7)42. Opisywane 
wydarzenia ujawniają kontekst historyczny, a mianowicie relację Jerozolimy 
(mieszkańców) do Jahwe i Jego obecności. Niegodne miasto musiało być usu-
nięte z perspektywy oddziaływania chwały Jahwe. Opis tego środowiska do-
minuje w kolejnych wersetach (Ez 10,9-22) i jest mocno powiązany z tym, co 
zostało spisane w Ez 1,6.8.9.10.15-22.

11. Redakcja Ez 10 i powiązania z Ez 1

Powiązania wspomnianych wyżej tekstów są bardzo liczne. Inicjuje je 
motyw oglądu dokonanego przez Ezechiela; były to cheruby (istoty żyjące) 
widziane w kontekście koła (Ez 1,15; 10,9). Oba opisy są paralelne do siebie 
(Ez 1,15-18 i 10,9-13) i kończą się motywem kół (obręczy) pełnych oczu, 
przy czym w drugim tekście Ezechiel dodaje, iż koła zostały nazwane gilgal 

qua del lato destro del tempio (Ez 47,1-2), w: Ch.R. Aguilar (red.), Bible et Terre Sainte, New 
York 2008, s. 431–441.

41  Uczeni, w nawiązaniu do Wj 24,18, piszą o tzw. masce Jahwe, podkreślającej Jego tran-
scendencję, por. J.F. Kutsko, Between Heaven and Earth: Divine Presence and Absence in the 
Book of Ezekiel (Biblical and Judaic Studies from the University of California San Diego 7), 
Winona Lake 2000, s. 78–81.

42  W w. 7 nie ma mowy o „płonącym mieście”, lecz nawiązuje on do Ez 9, por. M. Green-
berg, Ezechiel 1–20, Freiburg 2001, s. 211.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



280	 Ekskurs II. Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)

(Ez 10,13). Z kolei tekst Ez 10,14-16 ma swoje paralele w kilku innych werse-
tach (Ez 1,6.10.19)43. Istotne spostrzeżenie, iż cheruby miały cztery oblicza (Ez 
10,14), odpowiada informacji wcześniejszej (Ez 1,6), natomiast szczegóły ich 
wyobrażeń (Ez 10,14bc) odpowiadają podobnej informacji zawartej w Ez 1,10. 
Z tym to wersetem łączy się treść tekstu Ez 10,15, który zawiera wzmiankę 
o tym, iż Ezechiel rozpoznaje pokrewieństwo nowego doświadczenia ducho-
wego z doświadczeniem, które było jego udziałem nad rzeką Kebar. Harmonię 
ruchów poruszających się istot (cherubów) wraz z kołami prezentują kolejne 
wersety paralelne (Ez 1,19; 10,16); zjawisko to było ekspresją siły duchowej 
będącej w tych istotach (Ez 1,20-21; 10,17). Novum, które wprowadza druga 
relacja, to temat opuszczenia przez chwałę Jahwe świątyni (Ez 10,18-22). Moż-
na w tym tekście dostrzec pewne zależności terminologiczno-wyobrażeniowe 
z wcześniejszą wypowiedzią (Ez 1,6.8.9).

Wielość punktów stycznych prezentowanych powyżej tekstów skłania do 
refleksji na temat genezy tych relacji. Czy istniało jedno duchowe doświadcze-
nie Ezechiela (teofania), które zostało dwukrotnie zaprezentowane w różnych 
uwarunkowaniach? Na to pytanie trudno dać jednoznaczną odpowiedź44. 
Wiadomo, że Księga Ezechiela nie jest kronikarskim zapisem posługi proro-
ka. Zawarte w niej pouczenie zostało tak sformułowane, by ukazywało orga-
niczny rozwój tematyki opierającej się na głównym motywie, a mianowicie 
interwencji Jahwe w życie zesłańców przebywających w Babilonii. Był to okres 
przełomu w dziejach narodu. Nieodwołalnie odchodził stary model życia Izra-
ela. Jerozolima i ziemia obiecana przestały być znakiem harmonii życia na-
rodu posłusznego Jahwe. Prorok wykazywał nawet, że takiej harmonii nigdy 
nie było45. Jego posługa opierała się na podstawowym założeniu, że zarówno 
w przeszłości, teraźniejszości, jak i w przyszłości jedyną trwałą wartością jest 
chwała Jahwe, Jego święte imię. W obliczu tej prawdy oceniane były losy naro-
du. Nie stanowił on jednorodnej wspólnoty wiary, lecz konglomerat różnych 
przekonań, wśród których dominowało przekonanie o odejściu Jahwe i pozo-
stawieniu narodu samemu sobie (wykazują to wcześniejsze teksty Ezechiela). 
Taka świadomość zintensyfikowała się zwłaszcza po pierwszym zdobyciu Jero-
zolimy przez Nabuchodonozora (597 r. przed Chr.). Wówczas to wydawać by 
się mogło, że miał uzasadnienie pogląd, iż niezwyciężone dotychczas miasto 

43  Porównania tych tekstów dokonuje W. Pikor, Retoryka Chwały Jahwe w Ez 10, s. 1202.
44  Tekst mógł powstać z okazji obchodzenia „wspomnienia zburzenia świątyni” (w miesiąc 

Ab), por. M. Nobile, Saggi su Ezechiele, Roma 2009, s. 32.
45  Na problemy dotyczące dziejów Izraela wykazuje Ezechiel zwłaszcza w rozdziałach 16, 

20 i 23.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



12. Zasady mieszkańców miasta	 281

utraciło swego Obrońcę, zostało pozostawione na łaskę obcych ludów. Taka 
ocena dziejów była zgoła czymś fałszywym. Podstawowym zadaniem proroka 
było ukazanie prawdy o Jerozolimie, a ta prawda mogła być wyrażona jedynie 
w oparciu o poznanie udzielone przez Jahwe. Tę prawdę poznał Ezechiel, ma-
jąc kontakt z chwałą Pana.

Przebywający w Babilonii prorok otrzymał pierwszą wizję w środowi-
sku zupełnie obcym Izraelowi. Zwiastowała ona prawdę o dalszej kontynu-
acji dziejów narodu wbrew poniesionej klęsce. Druga wizja była związana 
z duchową podróżą proroka do Jerozolimy, w której rozpoznał on tę samą 
chwałę Jahwe doświadczoną wcześniej nad rzeką Kebar. Była to niejako kon-
firmacja pierwszego doświadczenia, która pozwoliła uświadomić Ezechie-
lowi prawdę, iż Jahwe jest Panem czasu i przestrzeni, a kontakt z Nim jest 
możliwy wszędzie. Z powyższych wywodów wynika, że istniały faktycznie 
dwa doświadczenia duchowe proroka (teofanie), które były elementem nie-
zbędnym dla ukształtowania pełnej świadomości Ezechiela, powołanego do 
wypełnienia misji niemającej dotychczas pełnej analogii w dziejach Izraela 
i Jerozolimy46.

12. Zasady mieszkańców miasta

Świątynia jerozolimska w swej istocie była miejscem oddawania czci 
Jahwe i sprawowania kultu zgodnego z przepisami. Tymczasem Ezechiel już 
w 8. rozdziale ukazał wykroczenia, jakich dopuszczali się Izraelici w jej ob-
rębie. Ponownie powraca do tego motywu w opisie grzechów przywódców 
miasta (Ez 11,1-13). Tym razem nie chodzi o praktyki, lecz o coś jeszcze 
bardziej groźnego, a mianowicie o zasady, jakimi kierowali się zwierzchnicy 
miasta. Prorok niektórych mieszkańców nazywa po imieniu. W sumie było 
ich dwudziestu pięciu, znajdowali się u wejścia do bramy wschodniej domu 
Jahwe (w. 2). Ogląd, jaki otrzymał Ezechiel, miał charakter nadzwyczajny, 
co podkreśla zapewnienie, że znalazł się na tym miejscu dzięki uniesieniu 
i prowadzeniu przez Ducha (w. 1)47. Pobyt proroka na terenie świątynnym 
nie miał nic wspólnego z podróżą sentymentalną, lecz jego obecność wy-

46  Powołanie Ezechiela na proroka jawi się w każdym fragmencie jego Księgi jako wydarze-
nie przełomowe w dziejach narodu przebywającego w Babilonii.

47  Prorok wyraża w ten sposób swoje najgłębsze przekonania duchowe, które są związane 
z relacją, jaka łączyła go z Jahwe, por. J. Homerski, Księga Ezechiela (Pismo Święte Starego Te-
stamentu XI, 1), Poznań 2013, s. 110.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



282	 Ekskurs II. Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)

znaczana była miejscami i scenami, które wybrał sam Jahwe. Po wzniosłej 
teofanii (Ez 10) następuje wizja prezentująca zachowania ludzkie. Przywód-
cy miasta mieli być znakiem obecności chwały Jahwe, stąd każdy ich gest 
i słowo musiało być jednoznaczne. Było jednak zupełnie inaczej: to mężowie 
zamyślający nieprawość i dający radę złą w mieście tym (w. 2). Świątynia stała 
się centrum narady występnych, podobnie jak to opisywał psalmista: rada 
występnych, koło szyderców (Ps 1,1). Ich zgromadzanie nie odbywało się po-
tajemnie, lecz w bardzo eksponowanym miejscu, przy bramie, która z natury 
służyła do organizowania przy niej zgromadzeń48. Przywódcy winni w tym 
miejscu nawoływać do poszanowania prawa Jahwe, oddawania Mu stosow-
nej czci, tymczasem było zupełnie odwrotnie.

Mieszkańcy miasta stworzyli niewidzialny mur dzielący ich od Jahwe. Ży-
wili przekonanie, że od ich umiejętności i zapobiegliwości zależała przyszłość 
miasta i jego mieszkańców. Odwrócili się od świątyni i zwrócili ku własnym 
domostwom (będzie się) budować domy (w. 3). Miała niejako powstać nowa 
Jerozolima, już bez Pana, lecz na miarę oczekiwań tych, którzy pozostali 
w mieście po 597 r. przed Chr. Jerozolima stała się synonimem miejsca cał-
kowicie zdegenerowanego, w którym podejmowano ogromne wysiłki w celu 
uzasadnienia obranej postawy życiowej. Odczuwano swoiste bezpieczeństwo 
wyrażone powiedzeniem: oto kocioł, a my (jesteśmy) mięsem (w. 3b). Kocioł 
symbolizuje strefę bezpieczeństwa (por. w. 11)49.

Ezechiel miał świadomość, że nastąpiła walka duchowa, w której on miał 
się zaangażować po stronie Jahwe. Pojawia się echo pierwszych poleceń da-
nych Ezechielowi przez Jahwe: Prorokuj (w. 4; por. 4,7; 6,2). Cały fragment (Ez 
11,4-13) zawarty jest w ramach idei prorokowania. Na wezwanie Pana Eze-
chiel wypełnił posłannictwo prorockie, stąd na zakończenie fragmentu Eze-
chiel stwierdza: I stało się, gdy prorokowałem (w. 13a). Prorok sam mógł się 
przekonać o skuteczności swego przepowiadania, Pan bowiem dał mu znak: 
Pelatias, syn Benajasza, zmarł (w. 13b), a więc jeden mąż ze zgromadzenia wy-
stępnych już został unicestwiony (w. 1). Na nic zdały się podstępne zamysły, 
dla Jahwe nie było nic tajemnego: To, co wstępuje do ducha waszego, Ja po-
znałem to (w. 5b). Przekonanie mężów, że Jahwe opuścił świątynię, było zgoła 
fałszywe, tym bardziej fałszywą była myśl o bezkarności. Wszyscy występni 
mieli być usunięci z miasta i wydani w ręce wrogów (w. 9). Miasto nie będzie 

48  W starożytności bramy były miejscami zgromadzeń, por. G. Szamocki, Motyw bramy 
w Nowym Testamencie, Pelplin 2001, s. 29–31.

49  Symbolizuje mury miejskie, które zabezpieczały mieszkańców od wrogów zewnętrznych.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



13. Błędne przekonania mieszkańców Jerozolimy	 283

bezpieczną przystanią dla popełniających największe przestępstwa, w tym za-
bójstwa (w. 6). Miejsce sądu Jahwe zostało zastąpione sądami ludów. Ogrom 
karania Jahwe miał być tak wielki, że Ezechiel z przerażeniem wołał: Ach! Pa-
nie, Jahwe! Ty zamierzasz zniszczyć resztę Izraela (w. 13c). W ten sposób jawił 
się prorokowi potworny obraz zniszczeń, jakie miały nastąpić w obliczu inter-
wencji Jahwe50. Celowość tego działania nie do końca była znana Ezechielowi. 
Nie był on ich autorem, lecz świadkiem i heroldem.

13. Błędne przekonania mieszkańców Jerozolimy

Dwie wielkie teofanie ukazały wszechobecność Jahwe, który w niczym nie 
był ograniczony w swoim działaniu. Z tego też powodu Jerozolima nie stano-
wiła jedynego i nienaruszalnego centrum obecności chwały Jahwe. Takiej świa-
domości jednak brakowało mieszkańcom miasta; według ich przekonań Jahwe 
ukarał zesłańców (przebywających w Babilonii), natomiast ci, którzy pozostali 
w mieście, mieli być właśnie zaczynem nowego Izraela. Te ludzkie kalkula-
cje w niczym nie pokrywały się z planami Jahwe, dlatego Ezechiel otrzymał 
w wizji kolejne polecenie, a mianowicie musiał koniecznie zdemaskować błę-
dy mieszkańców i zaprezentować faktyczne zamiary Pana. To wszystko miało 
prowadzić do precyzyjnego określenia losu narodu (Ez 11,14-21).

Zasady, jakimi kierowali się przywódcy Jerozolimy, były niezwykle nie-
bezpieczne i prowadziły do jeszcze większej katastrofy narodu: Oddalcie się 
od Jahwe, nam została dana ziemia w posiadanie (Ez 11,15c). Według tego po-
glądu nastąpił całkowity rozdział między tymi, którzy pozostali w Jerozolimie, 
a zesłańcami. W ich przekonaniu zesłańcy utracili na zawsze ziemię oraz kon-
takt z Jahwe. W tym myśleniu nie było miejsca na działalność Ezechiela w Ba-
bilonii51. Było to jednak sprzeczne z doświadczeniem proroka, który miał ten 
sam kontakt z chwałą Jahwe nad rzeką Kebar, jak wcześniejsi prorocy w Jero-
zolimie. Ezechiel otrzymał poznanie obecności Jahwe, które nie było udziałem 
innych. Tylko on miał pełną świadomość, że Pan obecny przez wieki w Jerozo-
limie z taką samą mocą działa pośród zesłańców. Mając to na uwadze, można 

50  Interwencja Jahwe była konieczna, gdyż od niej zależała dalsza egzystencja narodu, który 
musiał przejść fazę odnowy, por. A.S. Jasiński, Bezpieczne zamieszkanie Izraela – orędzie Eze-
chiela, „Wrocławski Przegląd Teologiczny” 2 (2015), s. 13–25.

51  Jahwe nie powołał nowego proroka w Jerozolimie (przebywał tam ciągle Jeremiasz), lecz 
w Babilonii, a tym samym została podkreślona wartość wspólnoty zesłańców (Reszta), por. 
R.E. Clements, The Ezekiel Tradition: Prophecy in a Time of Crisis, w: P.R. Ackroyd (red.), 
Israel’s Prophetic Tradition, Cambridge 1982, s. 119–136.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



284	 Ekskurs II. Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)

stwierdzić, że dwa opisy teofanii (Ez 1; 10) odnoszą się do dwóch różnych wy-
darzeń, które miały decydujący wpływ na posłannictwo proroka i jego ocenę 
sytuacji zarówno mieszkańców miasta, jak i zesłańców.

Jerozolima okazała się miastem zarozumialców, którzy twierdzili, że do 
nich należała ziemia, a więc i świątynia. Uważali się za szafarzy i stróżów obec-
ności Jahwe, którego chcieli mieć dla własnych celów. Idea świątyni stała się 
centralnym tematem, a dla mieszkańców miasta – niezbywalnym ich atutem. 
Takie przekonanie okazało się jednak trwaniem w iluzji, co demaskują słowa 
polecenia Jahwe: Ponieważ oddaliłem ich między ludy i ponieważ rozproszyłem 
ich po ziemiach, będę dla nich świątynią na krótko w ziemiach, dokąd przybyli 
tam (Ez 11,16). Ideałem życia Izraela było jego zamieszkanie w mieście przy 
świątyni. Wydawać by się mogło, że urzeczywistnienie więzów ludu z Panem 
dokonuje się wyłącznie w Jerozolimie (reforma Jozjasza). Ezechiel tymczasem 
wykazuje, że tak nie było. Zesłańcy przebywający w rozproszeniu na różnych 
ziemiach cieszyli się faktycznie obecnością Jahwe, który (na krótko) stał się 
dla nich świątynią w Babilonii52. Pojawia się tu już motyw świątyni duchowej, 
a więc niezbudowanej rękami ludzkimi. Jej istotą nie były mury, wymiary, pla-
ny (to wszystko Izrael przejął od sąsiednich ludów), lecz faktyczna obecność 
Pana, którego można było czcić, oraz uprawiać kult, doznawać Jego łaskawo-
ści, opieki i bezpieczeństwa poza Jerozolimą. Wszystkie te aspekty konstytuują 
motyw świątyni występujący w w. 16. Zesłańcy nie będą musieli zabiegać o bu-
dowanie sanktuarium w ziemi pogańskiej. Gdyby powstała wówczas świątynia 
w Babilonii, byłaby ona jednym z wielu przybytków pogańskich, a Jahwe byłby 
zredukowany do roli jednego z licznych bóstw opiekuńczych, czczonych przez 
określony lud (miasto). Dla Izraela nastąpił okres przejściowy (na krótko), 
który nie oznaczał zerwanych więzów z Jahwe53, lecz ich transformację, która 
miała się dokonać według zamysłu Pana54.

52  Ten fakt miał wyjątkowe znaczenie dla świadomości religijnej Izraela, por. B. Oded, Yet 
I Have Been to Them למקדש מעט in the Countries Where They Have Gone (Ezekiel 11:16), w: Ch. Co-
hen (red.), Sefer Moshe: The Moshe Weinfeld Jubilee Volume, Winona Lake 2004, s. 103–114.

53  Dla Ezechiela świątynia była tam, gdzie przebywała chwała Jahwe, B. Oded, Yet I Have 
Been to Them למקדש מעט in the Countries Where They Have Gone (Ezekiel 11:16), s. 103–114.

54  Trwała świątynia będzie darem Jahwe opisanym w Ez 40–43, por. M. Nobile, Dio rientra 
nella sua nuova dimora: il nuovo tempio (Ez 40,1–43,12), s. 29–33.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



14. Dar nowego serca i nowego ducha	 285

14. Dar nowego serca i nowego ducha

Naród (zesłańcy) znajdował się w sytuacji podobnej do ludu przebywają-
cego w niewoli egipskiej, lecz żył w zupełnie nowym okresie swych dziejów. 
Przyszłość nie miała być zatem powtórką z przeszłości, lecz całkowicie nowym 
dziełem, którego autorem będzie ponownie Jahwe. Ezechiel w opisie tego dzia-
łania odwołuje się do języka „pierwszego Wyjścia”, lecz wnosi nowe motywy, 
typowe dla jego teologii, a dotyczące stworzenia nowego człowieka. Nowy 
Izrael nie będzie duchowym spadkobiercą przodków; w pewnym sensie pozo-
stanie wspólnota krwi w oparciu o genealogię potomków Abrahama i Dawida. 
Faktycznie lud będzie dziedzicem nowego stworzenia Bożego, co wyraźnie za-
znacza prorok formułą: Dam im serce jedno i ducha nowego dam w ich wnętrze; 
i usunę serce z kamienia z ich ciała, i dam im serce z ciała (Ez 11,19)55. Śmiało 
można powiedzieć, że powyższa formuła stanowi rdzeń przesłania zbawcze-
go skierowanego do Izraela w orędziu Ezechiela. Znajdzie ona swe reperkusje 
w późniejszych tekstach (Ez 18,31; 36,26). Chodzi o nowy początek, nowego 
człowieka i nową społeczność. Serce i duch w antropologii biblijnej decydują 
o tym, kim i jakim jest człowiek. Chodzi o najgłębszą sferę, będącą siedliskiem 
uczuć, myśli, woli, a nade wszystko „miejscem” spotkania i trwania w więzach 
miłości z Jahwe56. Opisując dolinę ożywionych kości, prorok ujawnia radykal-
ny charakter transformacji człowieka, Bóg bowiem nie odtwarza przeszłości, 
lecz wszystko czyni od nowa (Ez 37,1-14).

Zesłańcy stali w obliczu dwóch wielkich darów od Pana. Pierwszy dar 
dotyczył nowego wnętrza (serca i ducha), a drugi – nowego środowiska by-
towania i służenia Jahwe (nowa świątynia, nowe miasto, nowa ziemia; por. Ez 
40–48). To dwuetapowe dzieło Pana będzie miało charakter komplementarny 
i w rezultacie stworzy środowisko idealnego spotkania człowieka z Bogiem. 
Nie wszyscy zesłańcy będą uczestniczyli w tym procesie; będą tacy, którzy 
w sercach (kamiennych) będą pielęgnowali obrzydliwości i ohydy, ściągając 
na siebie gniew Jahwe (por. Ez 11,21)57.

Pieczęcią trwałych relacji między Jahwe a ludem będzie nowe przymierze, 
wzmiankowane formułą: i będą dla Mnie ludem, a Ja będę dla nich Bogiem 
(Ez 11,20c). Izrael nie będzie już uchylał się od przestrzegania praw i przepi-

55  Por. Ez 36,24-36; istnieje pokrewieństwo między tymi wypowiedziami, w których jest 
mowa o usunięciu kultu bałwochwalczego z ziemi Izraela, por. W. Pikor, Rola ziemi w przy-
mierzu Boga z Izraelem. Studium historyczno-teologiczne Księgi Ezechiela, Lublin 2013, s. 202.

56  „Serce” w BH jest tożsame z osobowością człowieka, por. SSB, s. 902.
57  Czyli nie będą mieli udziału w darach Jahwe, i to będzie dla nich największą karą.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



286	 Ekskurs II. Formacja duchowa Ezechiela (Ez 8–11)

sów Pana, staną się one drogowskazami w życiu, a wszelki wykonywany czyn 
w Izraelu będzie wyrazem posłuszeństwa okazywanego Jahwe. Idealny porzą-
dek będzie wyłącznym dziełem Pana, od zesłańców natomiast wymagane było 
jedynie posłuszeństwo.

15. Odejście chwały Jahwe

Zamykając opis wizji, prorok stwierdza: I podniosły cheruby swe skrzydła, 
a koła równocześnie z nimi (podniosły się); a chwała Boga Izraela (była) nad 
nimi w górze (w. 22). Powraca temat „chwały”, tym razem Jahwe nazwany jest 
Bogiem Izraela. To sformułowanie pieczętuje fakt wierności Pana swojemu lu-
dowi. Będąc Bogiem całego stworzenia, realizuje dzieło zbawienia w oparciu 
o wybór jednego narodu. Nie chodzi w tym wypadku o tożsamość Izraela, lecz 
o tożsamość Boga (którą ma rozpoznać Izrael), który na wszystkich etapach 
dziejów jest jeden i ten sam. Określenie „Izrael” wpisuje się w wymiar metahi-
storii i nie jest ograniczony wyłącznie do historycznego Izraela58.

Ezechiel stał się jedynym (duchowym) świadkiem opuszczenia świątyni 
przez chwałę Pana. W tym momencie zabudowa świątyni przestała być sank-
tuarium Jahwe; oznaczało to, że pozostała jedynie budowlą, która nie miała 
już większego znaczenia i posiadała wartość równą tej, jaką miały inne części 
zabudowy miasta: I uniosła się chwała Jahwe ponad środek miasta, i stanęła na 
górze, która (jest) od wschodu miasta (w. 23). W pewnym sensie powstało nowe, 
naturalne sanktuarium, a mianowicie Góra Oliwna. Odtąd spełniała podobną 
rolę do góry Synaj, na której niegdyś obecny był Jahwe, gdy Izrael wędrował po 
pustyni. Góra Oliwna stała się punktem orientacyjnym dla wierzących, przede 
wszystkim dla Ezechiela.

Prorok w oparciu o otrzymaną wizję został pouczony o zmianach, jakie za-
szły w Jerozolimie. Nie tyle chodzi o zmiany dokonane na skutek interwencji 
Nabuchodonozora, lecz o zmiany zaistniałe na skutek interwencji Jahwe. Przez 
długie stulecia świątynia (debir) była podnóżkiem stóp Jego, którego chwa-
ła wypełniała przybytek. Ten wiekowy porządek od dawien dawna wyznaczał 
wartość miasta i jego znaczenie dla Izraela. Pozbawione obecności Pana mia-
sto, a więc Jerozolima i świątynia, stało się jedynie łupem „przygotowanym” 
dla zdobywców i grobowcem dla obrońców.

58  „Izrael” na zawsze pozostanie „nazwą”, która odnosi się do „ludu zbawienia” (Rz 11,25-
26), por. LB, s. 294.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



15. Odejście chwały Jahwe	 287

* * *

Duchowa podróż proroka do Jerozolimy ukształtowała nową świadomość 
Ezechiela. Został oczyszczony z wszelkich przekonań żywionych przez miesz-
kańców, a mianowicie o tym, że ziemia obiecana na zawsze została dana lu-
dowi, a miasto posiadało wieczną trwałość dzięki świątyni i obecności w niej 
chwały Jahwe. W miejsce dawnych struktur pojawić się miała nowa rzeczywi-
stość, która nie będzie już dziełem człowieka, lecz darem Jahwe. Przemiana 
nie dokona się jednak w historycznej Jerozolimie, która stała się znakiem za-
mieszkania „domu buntowników”, niezdolnych do nawrócenia. Ezechiel nie 
miał żadnej misji do spełnienia pośród upartych mieszkańców miasta. Prorok, 
„uzbrojony” w nową świadomość, będzie mógł ponownie przybyć do Babi-
lonii; uniesiony duchem odbywa duchową podróż do zesłańców i na kanwie 
tego doświadczenia stwierdza: i podniosło się ode mnie widzenie, które widzia-
łem (w. 24c). Pomimo poznania całego ogromu nieszczęść, przed jakimi sta-
nęli mieszkańcy miasta, pomimo wieści o niszczeniu i zabijaniu, całościowy 
obraz, jaki otrzymał Ezechiel w wizji, był dla niego czymś budującym. Czuł się 
wzmocniony obecnością chwały Jahwe oraz Jego zamiarami względem Izraela. 
Bolesną była dla niego myśl o unicestwieniu większości mieszkańców (Ez 9,8), 
tym niemniej wiedział, że tragiczne wydarzenia są zwiastunami nadchodzącej 
epoki przełomu i to w wymiarach metahistorycznych. On sam przynależał już 
do porządku odnowionego Izraela.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Ekskurs III 
 

 Ezechielowe orędzie życia

Tematyka oscylująca wokół kwestii „życia” interesuje całą ludzkość wszyst-
kich czasów. Wiele uwagi poświęca temu zagadnieniu tekst biblijny. Nieobcy 
jest on również Ezechielowi. Prorok, powołany już w Babilonii, w przewa-
żającym okresie swej działalności był zwiastunem nadchodzącej katastrofy 
i śmierci. Pomimo tak ponurego wydźwięku tego orędzia, od początku Księgi 
przebija nić „życia”, która oznaczała afirmację mocy Bożej i nadziei na przyszłą 
odnowę Izraela. Poniżej zostaną przedstawione najważniejsze kwestie doty-
czące teologii „życia” zawartej w Księdze Ezechiela.

1. Izrael między życiem a śmiercią

Ezechiel realizował swoją misję w niezwykle burzliwych czasach, w których 
dokonała się faktycznie największa transformacja Izraela od czasów Mojżesza. 
Motywy śmierci i życia splatają się w całym przekazie poprzedzającym wizję 
odnowionej ziemi (Ez 40–48) – chodzi o tekst Ez 1–391. Ezechiel podejmuje 
te kwestie, które nurtowały naród od początku swego istnienia. Pasterskie ludy 
(przodkowie Izraela) były mocno uzależnione od środowiska swego życia. Do-
stęp do wody i pastwisk, obrona przed wrogimi plemionami oraz dzikimi zwie-
rzętami, wyznaczały codzienny rytm życia pasterzy. Każdy dzień niósł poważ-
ne zagrożenia egzystencji, a przedwczesna śmierć nie była czymś wyjątkowym. 
Poczucie bezpieczeństwa i stabilizacji nie było zatem udziałem plemion paster-

1  Fragment Ez 3–39 zawiera trzy zasadnicze tematy: wyrocznie przeciw Izraelowi (Jerozo-
limie) (Ez 3,22–24,27), wyrocznie przeciw obcym narodom (Ez 25–32), obietnice odnowy (Ez 
33–39); ten ostatni temat ma swoją kontynuację w Ez 40–48, por. J. Homerski, Księga Ezechiela 
(Pismo Święte Starego Testamentu XI, 1), Poznań 2013, s. 37.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



290	 Ekskurs III. Ezechielowe orędzie życia

skich2. Dopiero tworzenie silnych struktur ponadplemiennych, powstawanie 
ośrodków miejskich z władzą królewską, wojskiem, a także rozwój rzemiosła, 
handlu i lepszych form uprawy ziemi oraz hodowli w dużym stopniu uniezależ-
niło człowieka od niebezpieczeństw czyhających w naturalnym środowisku. Nie 
oznacza to jednak, że widmo śmierci, a zatem utraty życia, zostało odsunięte. 
Żaden postęp cywilizacyjny nie gwarantował pełnego bezpieczeństwa. W miej-
sce dawnych problemów pojawiały się nowe, które niejednokrotnie okazywały 
się jeszcze groźniejsze, np. zaraza, najazdy potężnie uzbrojonych wrogów, zmia-
ny klimatyczne, przemieszczanie się ludów. Nikt nie mógł się czuć panem życia. 
Te prawdy od początku pojawiają się w orędziu biblijnym i niepokoiły ich czytel-
ników. Do tego doszły rozważania na temat życia szczęśliwego. Przez długi czas 
bez odpowiedzi pozostawało podstawowe pytanie: Dlaczego cierpi sprawiedliwy 
(np. Księga Hioba), a występny często żyje dostatnio?3

Na te wszystkie kwestie w czasach Ezechiela spoglądano z nowej perspek-
tywy. Kończyła się epoka pewnej stabilizacji, gwarantowanej panowaniem dy-
nastii Dawidowej, miały zaniknąć instytucje, które dotychczas dawały wszyst-
kim mieszkańcom poczucie bezpieczeństwa (król, kapłan, mędrzec, prorok 
nadworny, dowódca wojsk). Wkroczenie Nabuchodonozora zwiastowało na-
stanie nowej epoki, niejako powrót do przeszłości, czyli zależności od obcych, 
jak to było w czasach niewoli egipskiej4. Wydawać by się mogło, że historia 
Izraela została zawarta między dwoma skrajnymi wydarzeniami: niewola 
egipska i niewola babilońska. Rodziło się pytanie: Czy pobyt nad rzeką Kebar 
oznaczał kres istnienia wolnego Izraela? Lud ten bowiem został powołany do 
trwałego życia przed obliczem Jahwe.

2. Misja Ezechiela

Ezechiel, będąc jednym z zesłańców przebywających w Babilonii, już 
na początku swej Księgi konfrontuje ze sobą dwie rzeczywistości. Pierwsza 

2  Życie pasterskie było podstawowym zajęciem ludów zamieszkujących obszary Kanaanu 
w II i I tysiącleciu przed Chr., por. F.H. Wright, Obyczaje krajów biblijnych, Warszawa 1998, 
s. 129–200.

3  Wiara w życie wieczne oraz odpłata po śmierci zrodziły się w Izraelu dopiero w okresie 
hellenistycznym i stały się centralną prawdą w Nowym Testamencie, por. F. Zeilinger, Wiara 
w zmartwychwstanie w Biblii, Kraków 2011, s. 36–37.

4  W Księdze Ezechiela jest wiele nawiązań do tematu ponownego Wyjścia, por. W. Pi-
kor, Prorocka interpretacja exodusu, „Zeszyty Naukowe Stowarzyszenia Biblistów Polskich” 12 
(2015), s. 409–437.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



3. Sfera życia Bożego	 291

z nich to nowe uwarunkowania, w jakich znaleźli się deportowani (Ez 1,1-3), 
a druga to sfera chwały Jahwe ukazująca mu się w wizji (Ez 1,4-28)5. W ten 
sposób prorok przekazał prawdę, że dzieje Izraela nigdy nie można oddzielać 
od obecności Jahwe, w przeciwnym razie naród zaniknie. Była to podstawowa 
prawda wynikająca z przesłania całej Księgi. Stan Izraela, jaki rysuje się na 
początku pisma, reprezentowany jest przez zesłańców, a więc przez Jojakina, 
uprowadzonego króla, oraz Ezechiela, syna Buziego (Ez 1,1-3)6. Ich los, jak się 
wydawało, zależał całkowicie od woli zdobywców, którzy postępowali zgod-
nie z ówczesnymi zwyczajami praktykowanymi przez Babilończyków. Takie 
przekonanie jednak było czymś błędnym z perspektywy prorockiej. Izrael był 
ludem wyjątkowym pośród wszystkich innych narodów, także tych licznych 
zesłanych do Mezopotamii. Sam Jahwe „upomina się” o swój lud. Nie pozo-
staje milczący, lecz wybierając męża spośród Izraela, objawia się mu w celu 
przekazania orędzia dla wszystkich zesłańców7. Podobnie przed wiekami Jah-
we powołał Mojżesza. Gdy naród znajdował się ekstremalnej sytuacji, nie-
wola egipska prowadziła bowiem do całkowitej, fizycznej eksterminacji ludu. 
Natomiast niewola babilońska groziła śmiercią duchową, zesłańcy bowiem 
asymilując się do nowych warunków, mogli stać się „Babilończykami”, a tym 
samym tracąc zupełnie swą specyfikę religijno-narodową wynikającą z relacji 
do Jahwe8.

3. Sfera życia Bożego

Treść, jaką prorok otrzymał w wizji (Ez 1,4-28), miała stać się lekarstwem 
na te wszystkie niebezpieczeństwa czyhające na zesłańców w Babilonii. O idei 
wyłaniającej się z wizji czytelnik dowiaduje się jedynie na tyle, na ile Ezechiel 

5  Tak skonstruowany początek Księgi pozwala czytelnikowi rozpoznać główny motyw prze-
słania Ezechiela, a mianowicie triumf chwały Jahwe nad wszystkimi przeciwnikami (Jego obec-
ność w świecie) oraz nowe możliwości, jakie otrzymują Jego wierzący, por. F. Luke, Ezekiel’s 
Vision of Jahweh’s Glory (Ez. 1,1-28), „Indian Ecclesiastical Studies” 1, 3 (1962), s. 196–204.

6  Jojakin prezentuje tradycje królewskie, natomiast Ezechiel kapłańskie i prorockie, a zatem 
najważniejsze instytucje narodu, por. C.L. Patton, Priest, Prophet, and Exile: Ezekiel as a Lit-
erary Construct, w: F. Fechter (red.), Society of Biblical Literature 2000 Seminar Papers: One 
Hundred Thirty-Sixth Annual Meeting: November 17–21, 2000, Atlanta 2000, s. 700–727.

7  Ezechiel będzie również „stróżem” Izraela, a więc duszpasterzem wśród zesłańców, por. 
P. Deselaers, Das Wächteramt: Ezechiels Dienst am ewigen Bund, w: Ch. Dohmen (red.), Für 
immer verbündet: Studien zur Bundestheologie der Bibel, Stuttgart 2007, s. 37–42.

8  Racją istnienia Izraela było zachowanie dystansu do wszelkich form kultycznych prakty-
kowanych przez obce ludy, por. G.K. Beale, We Become What We Worship: A Biblical Theology 
of Idolatry, Downers Grove 2008, s. 45–67.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



292	 Ekskurs III. Ezechielowe orędzie życia

zechciał nam ją przekazać, i na sposób, w jaki to uczynił9. Prorok stanął przed 
niezwykle trudnym zadaniem, jego doświadczenie bowiem nie było podob-
ne do przeżyć, jakie były udziałem jego poprzedników10. W nowej sytuacji 
Ezechiel musiał użyć nowych środków wyrazu, nowych sformułowań, które 
zawierałyby autentyczny przekaz treści, jakie mu zostały udzielone. Kapłan-
-zesłaniec stał się wizjonerem: I widziałem (Ez 1,4a; por. w. 1c). Było to naj-
ważniejsze znamię w całej posłudze Ezechiela, który wypełniał swoją misję 
właśnie w kontekście poznania otrzymanego w licznych wizjach (również 
własnego powołania prorockiego)11. Pierwsze „obiekty”, które jawiły się Eze-
chielowi, w wizji zostały określone formą tAYx; (istoty żyjące). Zastosowany 
rdzeń yx;; jest równocześnie pierwszym bezpośrednim przywołaniem motywu 
życia przez proroka (w. 5)12. Celem opisu wizji nie była jednak koncentracja 
uwagi na peryferiach obrazu, lecz na istocie, czyli na chwale Jahwe. Ezechiel 
zauważa, że środowisko Pana jest pełne życia. Nie chodzi tu o życie przelot-
ne, tak charakterystyczne dla doświadczenia każdego człowieka13. Ezechiel 
sam mógł doświadczyć ulotności życia podczas marszu do Babilonii, kiedy 
to wielu zesłańców zmarło z wycieńczenia i chorób. Życie naturalne całego 
stworzenia ziemskiego było ciągle narażone na liczne niebezpieczeństwa. 
Zupełnie inaczej przedstawiała się sprawa „życia”, którego ogląd otrzymał 
prorok w wizji. Nie było to życie samego Jahwe, lecz życie Jego otoczenia, 
a wszystko było przesiąknięte ogniem rozbłyskującym, blaskiem emanujące-
go jakby złota i srebra z ognia (w. 4)14. Bliskość ognia jest zawsze śmiertelnym 
niebezpieczeństwem dla życia naturalnego. Wielu obrońców miast ginęło 
w płomieniach palonych twierdz i miast, których widok przypominał zjawi-

9  Wizje otrzymane przez Ezechiela były niezwykle istotne w jego posłudze wśród zesłań-
ców, zostały one jednak opisane literacko i przekazane czytelnikom, stąd ich wartość przekracza 
ramy historycznego posłannictwa proroka, por. D. Elul, Ezéchiel et la vision de la gloire de Dieu, 
„Bulletin de littérature ecclésiastique” 115 (2014), s. 255–270.

10  Bezpośredni poprzednicy (a zwłaszcza Jeremiasz) działali w Jerozolimie i Izraelu, a tym 
samym w ziemi ojców, por. L. Boadt, Do Jeremiah and Ezekiel share a common view of the Ex-
ile?, w: J.E. Goldingay (red.), Uprooting and planting, London 2007, s. 14–31.

11  Powołanie Ezechiela, choć wpisuje się w galerie powołań prorockich (Izajasza, Jeremia-
sza), posiada swoją specyfikę, por. G.J. Polan, The Call to Ezekiel: Rooted in Tradition and Still 
Alive, „The Bible Today” 51 (2013), s. 77–82.

12  Rdzeń yx;; znaczy: życie, żyjący, żywy, czas życia, rodzina, por. WSHP I, s. 292–293.
13  Chodzi o życie, którego źródłem jest Jahwe, por. P. Grelot, L’imagerie des quatre vivants 

symboliques, w: B. Amphoux, A. Frey, U. Schattner-Rieser (red.), Études sémitiques et sa-
maritaines offertes à Jean Margain (Histoire du Texte Biblique 4), Lausanne 1998, s. 241–250.

14  Zastosowana przez proroka symbolika ognia i blasku nawiązuje do opisów środowiska 
biblijnego (por. Ps 18,15; 29,7-8; 144,6), w którym często przywoływano motyw burzy i błyska-
wic jako znaków obecności Boga, por. LB, s. 636.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



3. Sfera życia Bożego	 293

sko opisywane przez proroka w w. 4. Język Ezechiela wskazuje tym samym, 
że pisząc o „istotach żyjących”, ma na myśli „życie” inne od tego, które było 
typowe dla życia ziemskiego.

Sfera przebywania Jahwe była sferą życia, życia trwałego, niezniszczal-
nego, która czerpała swą moc bezpośrednio od samego Pana. Ezechiel ten 
rodzaj życia niemalże utożsamił z ogniem, błyskawicami, żarem oraz dyna-
micznym ruchem (ww. 13-15). „Istoty żyjące” zostały skojarzone z obecnością 
kół, w których był obecny duch istoty żyjącej (w. 20). Życie „przelewało się” na 
wszystkie oglądane obiekty i śmiało można powiedzieć, że pod obrazami opi-
sywanych zjawisk kryło się właśnie „tchnienie życia” udzielanego przez Jahwe 
całemu środowisku, w którym przebywał15. Duchowe doświadczenie Ezechie-
la pozwoliło mu „ujrzeć” życie innej natury w odniesieniu do życia obecnego 
w naturalnym świecie. Było to podstawowe doświadczenie Ezechiela. Zwraca-
jąc się do rodaków, do ludu buntowników, Ezechiel stał się świadkiem życia 
pełnego, całkowicie podporządkowanego Jahwe, w którym jakiekolwiek formy 
buntu były czymś zupełnie obcym. Tymczasem Izrael (zesłańcy) znajdował się 
nieustannie w obliczu nadchodzącej zagłady i utraty życia, właśnie dlatego, że 
był ludem buntowników (Ez 2,3). Istniał ogromny rozziew pomiędzy środo-
wiskiem życia Jahwe a środowiskiem życia Izraela. Ezechiel otrzymał w wizji 
wzorzec życia, które nie było wyłącznie zastrzeżone „istotom żyjącym”, lecz 
miało stać się udziałem wiernego Izraela.

Ezechiel czyni spostrzeżenie, iż nad głowami istoty żyjącej (było) sklepienie 
(w. 22); ono to oddzielało dwie strefy: tego, co było na dole, od tego, co było 
na górze, a gdzie dominował tron chwały Jahwe (ww. 26-28)16. W tym górnym 
środowisku również było coś na podobieństwo blasku i ognia, a więc życia, 
które w sposób istotny przynależało do Jahwe. Prorok zaznacza tym samym, że 
nie ma żadnej formy życia, która istniałaby niezależnie od Jahwe. Na zakończe-
nie opisu całej wizji (Ez 1,4–3,15) prorok wskazuje na „istoty żyjące”, które były 
uskrzydlone i wydobywały głos (szum) wstrząsu wielkiego (Ez 3,12-13). Blask 
ognia, wstrząsy i głosy znamionowały moc objawiającego się życia. Wszystkie 
te doznania wprowadziły Ezechiela w obieg życia Bożego, dzięki czemu stał się 
doskonałym orędownikiem (prorokiem) Jahwe oraz stróżem Izraela, zdolnym 

15  Nad wszystkim dominował Duch Jahwe, por. D.I. Block, The Prophet of the Spirit: The 
Use of rwh in Ezekiel, JETS 32 (1989), s. 27–49.

16  Tron chwały Jahwe był centralnym motywem całej wizji, por. D. Launderville, Eze-
kiel’s Throne-Chariot Vision: Spiritualizing the Model of Divine Royal Rule, CBQ 66 (2004), 
s. 361–377.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



294	 Ekskurs III. Ezechielowe orędzie życia

do rozróżnienia prawdziwego życia od życia pozornego, czyli egzystencji ludz-
kiej zmierzającej do śmierci17.

4. Misja stróża życia

Misja stróża nad domem Izraela polegała na dawaniu pouczeń każdemu 
zesłańcowi z osobna. Celem tej posługi było wskazywanie dróg Izraelowi 
(przebywającemu w niewoli), a tym samym prowadzenie ze śmierci do życia. 
Była to niezwykle odpowiedzialna misja, od jej powodzenia zależała bowiem 
odnowa narodu. Prorok nie miał trafiać do tłumów, lecz do jednostek; było to 
swoiste indywidualne duszpasterstwo, każdy osobiście musiał podjąć decyzje. 
Ezechiel nie mógł w tej dziedzinie dopuszczać się jakichkolwiek zaniedbań, 
ponosił on bowiem odpowiedzialność za śmierć niepouczonego grzesznika. 
Brak napomnienia skutkował brakiem ocalenia życia (Ez 3,18). Zatem nieja-
ko w rękach Ezechiela leżała przyszłość Izraela w tym przełomowym okresie 
dziejów narodu. Zarówno mąż sprawiedliwy, jak i niesprawiedliwy popełniali 
grzechy, jednak na skutek pouczenia proroka ci, co odstąpią od występków, 
będą żyli. Ezechiel mógł uratować swą duszę wyłącznie wówczas, gdy wypeł-
niał poprawnie funkcję stróża (Ez 3,21)18.

5. Jahwe – Bóg żyjący

Od początku Księgi prorok operuje ideą życia w kontekście mowy o Jahwe 
oraz Jego udzielania się stworzeniu. Temu celowi służy też wielokrotnie używana 
(w różnych kontekstach) formuła: Ja żyjący, wyrocznia Pana, Jahwe (np. Ez 5,11). 
Występuje tu imię Jahwe, tytuł Pan, zaimek osobowy Ja oraz przymiot żyjący 
(ynIa-yx;), natomiast w centrum wypowiedzi pojawia się termin ~aun> (wyrocznia). 
Wyrocznia zawiera postanowienie Jahwe; jest to często odpowiedź Pana na po-
stawę prezentowaną przez Izrael19. Naród zgrzeszył bezczeszcząc świątynię, dla-

17  Większość mieszkańców Jerozolimy miała być unicestwiona (por. Ez 9), por. A.S. Ja-
siński, Znak TAU w kontekście biblijnym i franciszkańskim, w: A. Paciorek (red.), Krzyż Twój 
wielbimy (Scripturae Lumen 3), Tarnów 2011, s. 74–76.

18  Jahwe zawsze wymagał wierności od swoich proroków, a takimi byli wszyscy mężowie 
powołani przez Niego, por. L. Stachowiak, Prorocy – słudzy słowa, Katowice 1980, s. 112–133.

19  W Księgach Jeremiasza i Ezechiela jest wiele tekstów zawierających wyrocznie Jahwe, 
które sformułowane są w wykwintnej formie, mającej często charakter poetycki i wielowątkowy, 
por. C.T. Berg, Wyrocznie, SWB, s. 812.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



5. Jahwe – Bóg żyjący	 295

tego utracił „litość” i „współczucie” Pana, skazując się na unicestwienie (Ez 5,11-
12)20. Podobnie wypowiada się prorok w perykopie o indywidualnym sądzeniu 
(Ez 14,12-23). W kraju pogrążonym w grzechu i karanym przez Jahwe mogą 
pojawić się mężowie sprawiedliwi, jak Noe, Daniel i Hiob21. Nie poniosą oni win 
nawet najbliższych krewnych, lecz zgodnie ze słowami Pana, ich sprawiedliwość 
nie będzie zdolna usprawiedliwić innych: Ja żyjący – wyrocznia Pana, Jahwe – 
ani synów, ani córek nie mogliby uratować, oni jedynie sami uratowaliby się (Ez 
14,16b). W tym tekście Ezechiel ponownie odwołuje się do tematu „życia” Jah-
we; użyty w kontekście formuł przysięgi jest traktowany jako gwarant spełnienia 
się obietnicy Pana. Pojęta tematyka jest niezwykle ważna, zatem prorok tę for-
mułę powtarza wielokrotnie w perykopie (ww. 16.18.20). Podkreśla tym samym 
wartość indywidualnej oceny postępowania każdego człowieka. Jedynie spra-
wiedliwy ocali swe życie (w. 20), jednak jego osobista sprawiedliwość nie może 
orędować i usprawiedliwiać grzeszników. Każdy jest zobligowany do postępo-
wania w sprawiedliwości, bez której nie ma możliwości utrwalenia życia22. Do 
tematu odpowiedzialności indywidualnej powraca prorok w tekście Ez 18,1-32, 
w którym znajduje się fundamentalna zasada: Ja żyjący – wyrocznia Pana – Jah-
we: Nie będziecie już mówić przysłowia tego w Izraelu (w. 3); oznacza to, iż nieak-
tualne jest już przysłowie: Ojcowie jedli cierpkie jagody, a zęby synom ścierpły (w. 
2). Każdy musi odnaleźć w sobie dar życia, względnie dary otrzymane od Jahwe, 
i zatroszczyć się o nie; natomiast winy przodków nie mogą obciążać jednostki, 
podobnie jak ich zasługi nie mogą usprawiedliwiać grzesznego krewnego. Obo-
wiązuje jedna zasada: A gdy odwróci się złoczyńca od swego zła, które popełniał, 
i będzie czynił prawo i sprawiedliwość, on swą duszę zachowa żywą (w. 27). Ak-
cent jest tu położony na życie duchowe, którego siedliskiem była wewnętrzna 
strona człowieka (jego duch)23.

20  W Księdze Ezechiela dominuje motyw braku litości nad motywem litości, por. J. Fran-
kowski, Ezechiel – prorok bezlitosnej kary, Znak 32, 4 (1980), s. 476–492.

21  Wymienione postacie były traktowane jako wzorce życia sprawiedliwego, por. J. Homer-
ski, Księga Ezechiela, s. 127–128.

22  W celu wykazania tej prawdy prorok przywołuje imiona mężów sprawiedliwych, por. 
J. Davidson, “Even If Noah, Daniel, and Job” (Ezekiel 14:14,20) – Why These Three?, „Journal of 
the Adventist Theological Society” 12, 2 (2001), s. 132–144.

23  „Życie”, będąc darem Bożym, zostało złożone „w ręce” człowieka, który decydował osobi-
ście o swoim losie, por. J. Jachym, Ez 18,20 – nauka o odpowiedzialności indywidualnej, „Łódz-
kie Studia Teologiczne” 5 (1996), s. 78–91.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



296	 Ekskurs III. Ezechielowe orędzie życia

6. Historia życia narodu

Historię utraty „życia” opisuje prorok w alegorii dziejów Jerozolimy (Ez 
16,1-63). Na początku została ukazana (Jerozolima) w symbolu niemowlęcia 
porzuconego przez rodziców, a tym samym skazanej na śmierć. Od tego nie-
chybnego losu wybawiło jednak Jerozolimę postanowienie Jahwe, który po-
chylając się nad dzieckiem powiedział: We krwi swej – żyj (yyIx])! (Ez 16,6c)24. 
Była to decyzja ostateczna i nieodwołalna. Jerozolima miała żyć, choć w przy-
szłości okazała się niegodna otrzymanego przywileju. W swym dorosłym ży-
ciu chciała bowiem zachować niezależność od Jahwe. W tym celu naśladowała 
swe grzeszne siostry – Samarię i Sodomę (w. 46)25. Były to najgorsze z możli-
wych wzorców, a mimo to Jerozolima przewyższyła swoją grzesznością obie 
siostry: Ja żyjący, wyrocznia Pana, Jahwe, nawet nie czyniła tak Sodoma, ona – 
siostra twoja wraz z córkami swymi, tak jak czyniłaś ty wraz z córkami twy-
mi (w. 48). Wybranka Jahwe sprzeniewierzyła się całkowicie darowi „życia” 
otrzymanego łaskawie u zarania swej egzystencji. W miejsce pielęgnacji daru 
„życia” miał pojawić się w niej wstyd i hańba (w. 52). Prorok poucza, iż o „ży-
cie” ofiarowane przez Jahwe trzeba się nieustannie troszczyć. Życie Boże ma 
wartość absolutną, jest udzielane tylko przez Pana i ma trwałość w zależności 
o stopnia wierności człowieka względem Jahwe26.

Ezechiel odwołując się do przymiotu „życia” (daru Jahwe), zapowiada 
klęskę tych, co łamią przymierze (Ez 17,16-18), a skutki takiego postępowa-
nia spadną na głowę złoczyńcy (w. 19). Były to bardzo ważne pouczenia dane 
zesłańcom, którzy byli przekonani, że już odpokutowali swe grzechy i stali 
się sprawiedliwi. Prorok demaskuje iluzję ich przekonań. W zdecydowanych 
słowach kieruje mowę do starszych Izraela, którzy przyszli do jego domu 
w celu otrzymania rady: I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc: Synu czło-
wieczy, mów do starszych Izraela i powiesz do nich: Tak mówi Pan, Jahwe: Czy 
aby się Mnie radzić, wy (właśnie) przyszliście? Ja żyjący, nie będę radził wam, 
wyrocznia Pana, Jahwe (Ez 20,2-3). W słowach proroka został przywołany 
ponownie przymiot Boga „żyjącego”, który ostatecznie rozstrzyga wszelkie 

24  W. 6 wyraża podstawową myśl o Bożej (Jahwe) afirmacji życia, por. A.S. Jasiński, Wy-
wyższenie i upadek Jerozolimy (Ez 16,3b-43), w: A.S. Jasiński, J. Tomiak (red.), Historia Izraela 
na tle słów i czynów symbolicznych proroka Ezechiela, Opole 2003, s. 166–180.

25  Miasta te symbolizują na różny sposób grzeszne środowiska. Stały się one synonimem 
braku więzów z Bogiem, a tym samym są alegorią ich rychłego unicestwienia.

26  Nauka Ezechiela została rozwinięta przez św. Jana w czwartej Ewangelii, por. J. Czerski, 
Życie, w: F. Gryglewicz (red.), Egzegeza Ewangelii św. Jana, Lublin 1992, s. 291–306.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



6. Historia życia narodu	 297

dylematy. Starsi ludu musieli najpierw uporać się ze swoją przeszłością, która 
ich oraz ich przodków obciążała. Ezechiel w formie swoistego wykładu pre-
zentuje dzieje niewierności Izraela (Ez 20,5-44)27. Niewierność ta obciążała 
również zesłańców. Prorok hołdował zasadzie: Dopóki naród się nie nawróci, 
dopóty nie otrzyma rady od Pana: Czy Ja dozwolę wam się radzić, domu Izra-
ela? Ja żyjący – wyrocznia Pana, Jahwe, jeśli pozwolę byście się radzili (w. 31c; 
por. w. 33). Los narodu zależał od relacji z Panem. Wszelkie autonomiczne 
plany Izraela były skazane na klęskę (w. 32). Prowadziły jedynie do utraty 
więzi z Panem. Nie oznacza to, że naród będzie pozostawiony samemu sobie. 
Jahwe w dalszym ciągu będzie nad nim królował, lecz to królowanie nie bę-
dzie doświadczeniem pożądanym. Jego władza będzie sprawowana ręką silną 
i ramieniem wyciągniętym, rozlaną zapalczywością (w. 33). Taka egzystencja 
Izraela nie będzie oznaczać realizacji życia w pełni; faktycznie naród pogrąży 
się w śmierci duchowej. Izrael nie pamiętał, że od samych swych początków 
otrzymał przepisy i prawa Jahwe, aby postępując według nich, żył przez nie 
(w. 11; por. ww. 13.21). Nie był więc pozbawiony możliwości poznania drogi, 
która prowadziła do życia, lecz z niej nie skorzystał i odrzucił prawo, służąc 
martwym przedmiotom28. Naród okazał się tak bardzo zbuntowanym ludem, 
iż Jahwe dopuścił, by Jego prawo zostało zastąpione innym: A także Ja dałem 
im przepisy niedobre i prawa, w których nie (mogli) żyć (w. 25). Izrael wybrał 
drogę prowadzącą do śmierci, znalazł się w sytuacji katastrofalnej. Z tego po-
trzasku nie był w stanie sam się wyzwolić.

Cały fragment Ez 20,1-44 strukturowany jest tematem życia, które było 
największym darem Jahwe dla narodu. Nie chodziło tu tylko o naturalne ży-
cie (takim cieszyły się wszystkie ludy), lecz chodzi tu o życie duchowe, które 
pojawia się jedynie wówczas, gdy naród przymierza wypełniał przykazania 
Pana. Tymczasem Izrael upodabniając się do innych ludów, nieustannie od-
dalał się od tego życia, a żadna ziemska siła nie gwarantowała mu stabilnej 
egzystencji. Bezużyteczne były sojusze z obcymi ludami, nawet z najwięk-
szymi potęgami. W oczach Jahwe niczym były imperia Egiptu i Babilonii 
(por. Ez 32,10)29. Nikt z obcych władców nie był dawcą życia ani dla siebie, 

27  Ez 20 zawiera prezentację narodu wybranego, bez odwoływania się do alegorii lub meta-
fory (por. Ez 16; 23), por. W. Chrostowski, Prorok wobec dziejów. Interpretacje dziejów Izraela 
w Księdze Ezechiela 16; 20 i 23 oraz ich reinterpretacja w Septuagincie, Warszawa 1991, s. 27.

28  Idolatria była największym występkiem Izraela, por. J.N. Day, Ezekiel and the Heart of 
Idolatry, BSac 164 (2007), s. 21–33.

29  Ostatni władca Jerozolimy – Sedecjasz – łudził się, że pomoc przyjdzie ze strony Egip-
tu, przeciwko któremu prorok wystąpił w wyroczniach (Ez 29–32), por. S. Ahituv, Ezekiel and 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



298	 Ekskurs III. Ezechielowe orędzie życia

ani dla narodu; ich lata były policzone i w przyszłości nie będzie ich wśród 
żyjących. Trwałe i pełne życie mógł ofiarować jedynie Jahwe. Izrael został 
powołany właśnie po to, by otrzymać przywilej życia duchowego; odrzucając 
jednak prawo Jahwe, naród wybrał drogę śmierci, zatem tą samą, którą kro-
czyły wszystkie inne ludy30.

7. Los faraona

Opisując los faraona w siódmej wyroczni przeciw Egiptowi (Ez 32,17-32), 
prorok pisze o szeolu (lAav.) jako sferze przeciwnej ziemi żyjących (~yYIx; #r<a,B.). 
Obie sfery przynależały do „bytowania” człowieka, w żadnej z nich nie było 
pełni życia. Na ziemi żyjących panował strach na skutek działania nieokiełza-
nego miecza wrogości, od którego ginęło wielu mężów (ww. 23.24.25.26.27). 
Motyw ten rozwija prorok w pięciu wersetach, wskazując na liczne ludy zie-
mi żyjących: Aszszur, Elam, Meszek, Tubal (a także Edom, Sydon), pośrodku 
których miał znaleźć się również faraon. Władcy Egiptu wydawało się, że jest 
panem życia i śmierci, górującym nad innymi ludami, cieszącym się trwałym 
życiem (także po śmierci). Ezechiel demaskuje te przekonania wykazując, że 
jego los niczym nie różni się od losu innych ludzi i ludów. Szeol był krainą 
„egzystencji” cieni, pozbawioną życia31. Jego ziemskie panowanie wywoływało 
lęk, stąd spotkał się ze skutecznym sprzeciwem.

Ezechiel kończąc cały blok wyroczni skierowanych przeciw obcym naro-
dom (Ez 25–32) stwierdza: Ponieważ dałem postrach Mój na ziemię żyjących 
i będzie spoczywał wśród nieobrzezanych, przebitych mieczem, faraon i całe 
mnóstwo jego, wyrocznia Pana, Jahwe (Ez 32,32). Obce narody były szczegól-
nym znakiem życia bez Jahwe. Były one wrogo nastawione względem Izraela 
i nie dawały żadnej gwarancji bezpieczeństwa dla ludu Jahwe. Z perspektywy 
Ezechiela ludy tworzyły obce i wrogie środowisko zarówno na ziemi żyjących, 
jak i w szeolu. Opisując dramatyczny koniec życia faraona, prorok wskazuje 

Egypt, w: M. Cogan, D. Kahn (red.), Treasures on Camels’ Humps: Historical and Literary Stud-
ies from the Ancient Near East Presented to Israel Eph‘al, Jerusalem 2008, s. 21–25.

30  Za przykład może służyć imperium stworzone przez Nabuchodonozora (i jego ojca), 
które wkrótce po jego śmierci uległo zagładzie, por. H.W.F. Saggs, Wielkość i upadek Babilonii, 
Warszawa 1973, s. 137–139.

31  W okresie Ezechiela panowało jeszcze przekonanie, że wszyscy zmarli przechodzili do 
szeolu (Rdz 37,35), który miał znajdować się w świecie podziemnym. W późniejszym okresie 
(powygnaniowym) „miejsce” to było już zarezerwowane tylko dla grzeszników (kara), por. 
B. Reicke, Piekło, SWB, s. 591.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



8. Dar Jahwe	 299

równocześnie na koniec wszystkich władców i ludów obcych. Ich istnienie 
i panowanie było czymś chwilowym w dziejach stworzenia. Jahwe panuje nad 
wszystkimi ludami i ich unicestwia32. Ezechiel poucza, iż zbliża się czas kre-
su dawnego porządku: „faraon zostanie strącony”. Będzie to proces przygoto-
wywania nowego oblicza „ziemi żyjących”, na której nie będzie już obecności 
wrogich ludów. Ziemia okaże się rzeczywiście środowiskiem bezpiecznego 
życia dla ludu, a tym ludem będzie Izrael. Prorok poświęcił aż siedem roz-
działów wyroczniom przeciw obcym narodom33. Ten zwarty zbiór ujawnia, że 
wszystkie ludy, które nie znają Jahwe i Jego prawa, nie mają przed sobą żadnej 
przyszłości; do takiego stanu doprowadził się również historyczny Izrael, któ-
rego postępowanie zostało surowo ocenione (Ez 3–24). Naród roztrwonił dar 
otrzymany od Jahwe, dlatego wszyscy zmierzali do szeolu na podobieństwo 
faraona. Klęska Izraela nie oznaczała klęski Jahwe, dlatego prorok, obok zapo-
wiedzi karania, wspomina również obietnice odnowy, czyli nowego daru życia 
dla tych, którzy się nawrócą34.

8. Dar Jahwe

Niezwykle treściwe teologicznie są wypowiedzi zawarte w tekście Ez 
36,16–37,2835. Prorok zapowiada wielką transformację, jaka, za sprawą Jah-
we, dokona się w Izraelu. Naród zostanie oczyszczony, ożywiony i zjednoczo-
ny. Te trzy faktory ujawniają zwycięstwo Jahwe nad słabościami ludu oraz 
nad wrogami zewnętrznymi. Będzie to zwycięstwo życia i jego pełni. W tym 
kontekście Ezechiel zapowiada, iż zostanie całkowicie przełamana schizofre-
nia ludu, który z jednej strony odwoływał się do tradycji przodków i ich re-
ligii, a z drugiej całkowicie oddał się na służbę obcym bóstwom: I pokropię 
was wodami czystymi, i będziecie czyści; z wszystkich nieczystości waszych i ze 

32  Ezechiel w całej swej Księdze podkreśla panowanie Jahwe nad całym stworzeniem; temat 
ten był bardzo istotny w kontekście pobytu Izraela w Babilonii, por. E. van Wolde, Ezekiel’s Pic-
ture of God in Ezekiel, w: P.M. Joyce, D. Rom-Shiloni (red.), The God Ezekiel Creates, London 
2014, s. 87–106.

33  Prorok nawiązywał tym samym do swych poprzedników (Amos, Izajasz, Sofoniasz, Na-
hum, Jeremiasz), niemniej jednak ten wątek bardziej rozbudował, por. C.L. Crouch, Ezekiel’s 
Oracles Against the Nations in Light of a Royal Ideology of Warfare, JBL 130 (2011), s. 473–492.

34  Por. Ez 14,6; 18,23.30.32; 33,12.
35  Prorok podejmuje tu następujące tematy: niewierność narodu (Ez 36,16-21), odrodzenie 

narodu (Ez 36,22-32), odbudowa kraju (Ez 36,33-36), wzrost liczebności ludu (Ez 36,37-38), wi-
zja wyschniętych kości (Ez 37,1-14), zapowiedź zjednoczenia (Ez 37,15-28), por. J. Homerski, 
Księga Ezechiela s. 251–258.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



300	 Ekskurs III. Ezechielowe orędzie życia

wszystkich bożków waszych oczyszczę was (Ez 36,25). Jak wiadomo, prorok już 
wcześniej wykazał, że Izrael nie był zdolny do immanentnej transformacji. 
W tej kwestii był zależny całkowicie od inicjatywy Jahwe. Oczyszczenie nie 
miało się dokonać w oparciu o inicjatywę ludu, lecz ze względu do samego 
Jahwe, który wierny jest swym obietnicom, uświęci swoje imię pośrodku na-
rodu, a to będzie dziełem zbawczym.

Izrael ze swej strony winien dokonać pełnej oceny swego dotychczasowego 
sposobu życia. Było to możliwe wyłącznie z perspektywy transformacji, czyli 
odnowy przeprowadzonej przez Jahwe. Oznaczało to również, że taka ocena 
nie była możliwa dla mieszkańców ziemskiej Jerozolimy. Do nich należeli za-
równo ci, którzy w dalszym ciągu przebywali w mieście, jak i ci, którzy zostali 
uprowadzeni, lecz nie zerwali więzów z przeszłością36. Wszyscy oni byli czę-
ścią ludu buntowników. Ezechiel podkreślając impas, w jakim znalazł się na-
ród, wskazuje na drogi wyjścia z niego, przy czym istniał tylko jeden sposób 
na przezwyciężenie niemocy Izraela, a mianowicie bezwarunkowe przyjęcie 
działania Jahwe.

Izrael żyjący bez Jahwe skazany był na poniżenie w oczach ludów i zno-
szenie klęski głodu, a więc życia pod nieustannym zagrożeniem jego utraty, 
stałego niebezpieczeństwa śmieci (por. Ez 36,30). Jedynie na skutek transfor-
macji dokonanej przez Jahwe naród zostanie całkowicie uwolniony od tych 
zależności. Izrael odzyska pełnię życia i wolności, dzięki temu będzie zdolny 
do właściwej oceny przeszłości: I będziecie wspominać drogi wasze złe i czy-
ny wasze, które (nie) były dobre; i będziecie czuć odrazę przed obliczem swo-
im z powodu grzechów waszych i z powodu obrzydliwości waszych (w. 31). Tej 
formy egzystencji nie nazywa Ezechiel życiem, lecz formułą ~k,ykr>D: (drogi 
wasze), która stanowi antytezę do „dróg Jahwe”37, czyli pełni życia. Postępo-
wanie bez Jahwe było egzystencją pozbawioną życia Bożego, a zatem niewolą. 
Prorok w imieniu Jahwe wzywa swych rodaków: wstydźcie się i rumieńcie się 
z (powodu) dróg waszych, domu Izraela (w. 32). Zatem jedynym właściwym 
spojrzeniem narodu na swą przeszłość i dokonania jej oceny było uznanie od-
stępstwa, czyli niegodnego sposobu postępowania, naród wyparł się bowiem 
swego powołania38.

36  W ich przekonaniach Jerozolima pozostała miastem wiecznotrwałym.
37  „Droga” może symbolizować sposób postępowania, kroczenie za Bogiem, życie pobożne, 

względnie postawy im przeciwne, por. SSB, s. 90–91.
38  Z tej to racji zyskał sobie przydomek „lud buntowników” (Ez 2,3).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



9. Dar życia	 301

9. Dar życia

Ezechiel prezentując wyżej wymienione zależności, przygotowuje równo-
cześnie nowy temat, odwołując się do kolejnej otrzymanej wizji, a mianowicie 
do motywu ożywionych suchych kości (Ez 37,1-14). Jest to najdosadniejszy 
tekst Ezechiela, w którym pojawia się antyteza śmierć – życie. Naród doprowa-
dził siebie do stanu, który obrazowały suche kości zalegające dolinę (Ez 37,1). 
Prorok miał świadomość stanu poniżenia, jaki stał się udziałem jego narodu. 
Utracił wszelkie przywileje, a nade wszystko obecność chwały Jahwe, utracił 
także ziemię, a z nią poczucie bezpieczeństwa. Obraz suchych kości doskonale 
prezentował stan Izraela39. W obliczu tego obrazu Jahwe kieruje do proroka 
podstawowe pytanie: Synu człowieczy, czy ożyją (~t,yyIx.wI) kości te? (w. 3b). Nie 
było to pytanie o zmartwychwstanie, lecz pytanie o los Izraela. Inaczej mó-
wiąc, Jahwe pyta proroka o przyszłość Izraela. Dzieje tego ludu, a zwłaszcza 
wydarzenia doby Ezechiela, dowodziły, że historyczny Izrael nie miał już przed 
sobą żadnej przyszłości. Była to strata nie tylko dla tej społeczności, lecz dla 
człowieka jako takiego. „Życie Boże” to dar, którym cieszył się wyłącznie Izra-
el, a zaparcie się tego ludu sprawiło, że „życie Boże” przestało być udziałem 
jakiejkolwiek społeczności.

W zaistniałej sytuacji ludu, wyżej opisanej, Ezechiel (w oparciu o czysto 
naturalne możliwości człowieka) nie widzi możliwości udzielenia kompetent-
nej odpowiedzi na słowa skierowane do niego przez Jahwe. Jego odpowiedź 
jest zatem jedyną możliwą reakcją pojawiającą się w takim przypadku. Słowa 
proroka wyrażają niemoc, podobną do niemocy, jaką charakteryzuje się każ-
dy człowiek, a nie tylko prorok Jahwe. Ezechiel więc stwierdza: Panie, Jahwe, 
Ty wiesz (w. 3c). Ezechiel odwołuje się do wiedzy Boga, a więc do Jego posta-
nowienia. Uznaje Go za wyłącznego Pana życia i śmierci, zatem w imieniu 
całej ludzkości daje miejsce działaniu Jahwe, które zawsze jest korzystne dla 
stworzenia.

Ezechiel w istotnych punktach swego orędzia prezentuje Jahwe jako daw-
cę życia. Widać to wyraźnie w kontekście alegorii o Jerozolimie. W obliczu 
zagrożenia egzystencji postanowienie Jahwe było jednoznaczne: żyj! (Ez 
16,6). Podobnie ma się sprawa w nowych okolicznościach prezentowanych 
w dolinie śmierci (suchych kości): Tak mówi Pan, Jahwe, do kości tych: Oto Ja 
wprowadzam w was ducha i ożyjecie (~t,yyIx.wI) (w. 5). Ta sama moc tchnienia 

39  Ezechiel akcentuje nade wszystko kwestię daru „życia”, który może być udzielony jedynie 
przez Jahwe, por. B. Lang, Life after Death in the Prophetic Promise, w: J.A. Emerton (red.), 
Congress Volume (VTSup 40), Jerusalem 1986, s. 144–156.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



302	 Ekskurs III. Ezechielowe orędzie życia

ducha ożywiającego40, jaka działała od początku stworzenia (Rdz 1–2), dzia-
łała również w „dolinie śmierci”. Życie, jakie ofiarowuje Jahwe narodowi, nie 
będzie już obciążone grzechami przeszłości. Izrael co do ciała będzie wpraw-
dzie zakorzeniony w potomstwie Abrahama, lecz co do ducha będzie nowym 
stworzeniem, zdolnym do okazywania pełnego posłuszeństwa względem 
Jahwe. To właśnie ów dar nowego życia (serca i ducha) sprawia, że zesłańcy 
nie mogli dokonać samoudoskonalenia, lecz koniecznie potrzebowali nowe-
go aktu stwórczego Jahwe. Tylko On był władny uczynić nowego człowieka 
i nową ziemię.

Ezechiel zatroszczył się o to, by jego orędzie zostało przekazane językiem 
w pełni zrozumiałym dla odbiorców. W niezwykle drobiazgowy sposób opi-
suje cud nowego stworzenia. Przypomina to w pewnym sensie jahwistyczny 
opis Boga Stwórcy „lepiącego” z gliny człowieka (Rdz 2,7). W tekście Eze-
chiela czynność stwórcza została ukazana jako dar Jahwe: I dam wam ścię-
gna, i nałożę na was ciało, i rozciągnę na was skórę, i dam wam ducha, i oży-
jecie (~t,yyIx.wI), i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe (Ez 37,6). Moment „ożywienia” 
miał być finalnym owocem działania Bożego względem suchych kości. Tylko 
„ożywienie” nadawało sens wszystkim wcześniejszym czynnościom. Cel tego 
procesu nie wyczerpuje się jedynie w postaci udzielenia życia, bowiem ukie-
runkowany jest ku przyszłości, a mianowicie czasu nastania nowych relacji 
stworzenia ze Stwórcą, co wyraża formuła: i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe (w. 
6c). Izrael nie może egzystować autonomicznie w stosunku do Jahwe. Jego 
zależność ma charakter całkowity, jedynie trwając bowiem w takim odniesie-
niu, tkwiła w ludzie moc życia.

Pomimo pewnych podobieństw do opisu z Księgi Rodzaju, relacja Eze-
chiela (Ez 17,1-14) ma zupełnie oryginalny charakter. Widać to wyraźnie 
w funkcji proroka, który ma również uczestniczyć w dziele Jahwe: I powie-
dział do mnie: Prorokuj do ducha, prorokuj, synu człowieczy, i powiedz do du-
cha: Tak mówi Pan, Jahwe: Z czterech wiatrów przybądź, duchu, i tchnij na za-
bitych tych i ożyją (Wyx.yIw>) (w. 9). Wcześniejsze wersety mówiły o zewnętrznych 
skutkach działania Jahwe (przyoblekanie w ścięgna, ciało i skórę), natomiast 
w proces duchowy ożywienia przyobleczonych kości został zaangażowany 
Ezechiel. Misja prorocka zyskuje zatem nowe treści, Ezechiel miał bowiem 
stać się heroldem życia. Jego wołanie było znakiem potrzeby, w jakiej znalazł 
się Izrael, który sam z siebie nie był już zdolny do kierowania błagań do Jah-

40  Ezechiel wielokrotnie podkreśla znaczenie Ducha Jahwe w procesie odnowy narodu 
i udzielenia ducha wybranym z Izraela, por. H. Ordon, Zapowiedź udzielenia Ducha Ludowi 
Bożemu w Ez 36,24-28, RTK Pismo Święte 52 (2005), z. 1, s. 43–53.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



10. Dar nowego ducha ożywiającego	 303

we, historyczny Izrael był już bowiem martwy (zabity). Ożywiający duch nie 
„wskrzesi” starego Izraela, lecz powoła do istnienia nowy lud, nazwany rów-
nież Izraelem; będzie to znak rozpoznawczy działania Jahwe, który wierny był 
swoim obietnicom41.

Pośrednictwo Ezechiela opisane w w. 9 miało jednorazowy charakter 
w całych dziejach profetyzmu Izraela. Dokonało się ono w ramach otrzyma-
nej od Jahwe wizji. Nie było to więc wydarzenie dostrzegalne przez zesłańców, 
podobnie jak wcześniej wizja chwały Jahwe (Ez 1; 10–11). Chodzi tu o wy-
miar metahistoryczny, czyli o procesy transformacji narodu zgodnie z wolą 
Jahwe i niezależnie od zewnętrznej sytuacji, w jakiej znajdował się Izrael. 
Wstawiennictwo Ezechiela okazało się niezwykle skuteczne: I prorokowa-
łem tak, jak mi polecił; i wstąpił w nich duch, i ożyli (Wy©x.YIw:); i stanęli na nogach 
swoich; wojsko wielkie, bardzo wielkie (w. 10). Jahwe złożył obietnicę: i ożyją 
(w. 9) i ją wypełnił: i ożyli (w. 10). Ezechiel doświadczył mocy Jahwe w nim 
działającej; było to świadectwo pełnego posłuszeństwa i zaangażowania się 
proroka w dzieło realizacji powierzonej mu misji. W ten sposób została do 
końca określona przyszłość Izraela. Nie będzie już miejsca na błądzenie, na 
występki i kroczenie na krawędzi śmierci. Zostanie przezwyciężona niemoc, 
która oznaczała odcięcie od źródła życia (w. 11). Wszystko zostanie pochło-
nięte duchem ożywiającym, zostaną otworzone groby, a lud będzie wprowa-
dzony do ziemi Izraela (w. 12).

10. Dar nowego ducha ożywiającego

Ezechiel był prorokiem daru „nowego serca” i „nowego ducha” (Ez 
36,26). W kontekście wizji ożywionych kości ten motyw nabiera szczegól-
nych wymiarów: I dam ducha Mego w was, i ożyjecie (~t,yyIx.wI), i osadzę was 
na ziemi waszej; i poznacie, że Ja, Jahwe, powiedziałem i uczynię, wyrocznia 
Jahwe (Ez 37,14). Pomimo pośrednictwa Ezechiela, jedynym autorem trans-
formacji Izraela będzie Jahwe. Duch Pana ożywia, czyli nadaje sens egzy-
stencji. Życie nowego Izraela będzie realizowane „na ziemi”, która stanie się 
darem Bożym. Nie będzie to fizyczny powrót do Kanaanu, lecz przyjęcie 
daru Jahwe. Jego dar stanie się własnością narodu. Wejście do ziemi nie do-

41  W. 11 sugeruje, że może tu chodzić o historycznego Izraela. Ezechiel jednak akcentuje 
nowy porządek: po śmierci następuje życie, przezwyciężając dotychczasową niemoc; ożywione 
kości są właśnie afirmacją życia, por. P. Ricoeur, Wartownik nieuchronnego, w: A. LaCooque, 
P. Ricoeur, Myśleć biblijnie, Kraków 2002, s. 246–247.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



304	 Ekskurs III. Ezechielowe orędzie życia

kona się w sposób militarny, lecz pokojowy,  „dar” Pana nie będzie bowiem 
obciążony przeszłością (zamieszkaniem przez obce ludy). Będzie to „czysta 
ziemia” – jako „czysty dar” Jahwe. Słowo Pana staje się rzeczywistością: Ja, 
Jahwe, powiedziałem i uczynię. Całkowita wiarygodność obietnicy Pana daje 
gwarancję zesłańcom, że ich pomyślna przyszłość nie jest iluzją, lecz niczym 
niezagrożonym darem42. Rolą Ezechiela było przygotowanie ludu na przyję-
cie takiego działania Jahwe.

11. Życie w odnowionej ziemi

Wizja nowej rzeczywistości (Ez 40–48) jest obrazem daru życia dla Izraela 
w bliskości i przyjaźni z Jahwe. Ezechiel ten fakt prezentuje w postaci wielkiej 
harmonii kształtów i proporcji nowej świątyni, nowego miasta i nowej ziemi, 
w której realizuje się w pełni prawo Jahwe i sprawuje się miły Mu kult43. Pro-
rok unika w tekście użycia terminu „życie” i zastępuje go opisami przejawów 
„pełni życia”. Owa pełnia mogła zaistnieć jedynie w środowisku całkowicie 
przygotowanym i uczynionym przez Jahwe. Ezechiel w jednym miejscu czy-
ni wyjątek (w temacie „życie”), a mianowicie w opisie potoku wypływającego 
spod progu świątyni (Ez 47,1-12). Tekst ten dotyczy nowej rzeczywistości, 
lecz jego wymowa została wzmocniona skojarzeniami znanymi z Kanaanu. 
Dla mieszkańców Jerozolimy tereny położone na wschód były synonimem 
śmierci. Kto udawał się w tę stronę, napotykał bezwodną pustynię, a następ-
nie martwe wody Słonego Morza (Morza Martwego)44. Transformacja tego 
rejonu miała dokonać się za przyczyną kolejnego dzieła Jahwe, podobnie jak 
było to w przypadku „suchych kości” (Ez 37,1-14). Woda wypływająca spod 
progu świątyni miała w sobie moc życia. Była to moc samego Jahwe. Jej bło-
gosławione skutki oddziaływania na jałowe ziemie mógł obserwować prorok, 
który zaświadczył: I stanie się: każda istota żyjąca, która pełza, do każdego 
(miejsca), dokąd przyjdzie tam (woda) potoków, (ona) będzie żyć (hy<x.yI); i sta-
nie się: ryby dużo bardzo, ponieważ przyjdą tam wody te, (ponieważ) zostały 

42  Nowe życie to potencjał udzielony Izraelowi, który stanie się owocem samoudzielania się 
Boga, towarzyszącego „od wewnątrz” swemu ludowi, por.  W. Pikor, Rola ziemi w przymierzu 
Boga z Izraelem. Studium historyczno-teologiczne Księgi Ezechiela, Lublin 2013, s. 274.

43  Świątynia i miasto mają kształty i miary idealne, które podkreślają doskonałość samego 
Jahwe, por. S. Bennett, Ezekiel’s geometric vision of the restored Temple: from the rod of his wrath 
to the reed of his measuring, HTR 102 (2009), s. 411–438.

44  Były to tereny często pozbawione życia i przypominały historię zniszczenia Sodomy 
i Gomory (Ez 19), por. B. Szczepanowicz, Geografia biblijna, Kraków 2014, s. 161.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



11. Życie w odnowionej ziemi	 305

uzdrowione, i będzie żyć (yxw) wszystko, dokąd przyjdzie, (właśnie) tam, ów po-
tok (w. 9). W kontekście opisu całej wizji (Ez 40–48) ten tekst jest najbardziej 
przesiąknięty motywem „życia”. Życiodajny potok stał się wektorem działa-
nia Jahwe. Docierał on dokładnie tam, gdzie zamierzył to Pan. W ten spo-
sób tworzyła się nowa sfera życia i bezpieczeństwa. Coraz to nowsze tereny 
były poddawane działaniu wody, a więc ulegały transformacji. Strumień nie 
napotykał na żadne przeszkody i nie musiał się „zmagać” z przeciwnikami 
(obrońcami śmierci). Strefę życia symbolizuje: obecność rybaków nad Mo-
rzem Martwym, obfitość ryb, wszelkich drzew owocowych i leczniczych (ww. 
10-12). W nowej ziemi życie nie będzie w niczym zagrożone, nie będą w nim 
mieli udziału wrogowie życia.

* * *

Ezechiela śmiało można nazwać prorokiem afirmacji życia. Dane mu było 
poznać „smak” życia Bożego, dlatego w jego przesłaniu nie ma żalu za prze-
szłością, czy też jakakolwiek próba jej odtworzenia. Przeszłość Izraela była 
zanurzona w grzechach, stąd wszyscy jego sprawcy musieli być unicestwieni 
(mieczem, zarazą, głodem). Prorok potrafił znieść nawet śmierć swojej żony, 
powstrzymując się od żałoby na polecenie Jahwe (Ez 24,15-27). Przeszłość nie 
będzie odtworzona, zesłańców czekała bowiem transformacja. Przypominali 
oni suche kości w dolinie śmierci. Duch Jahwe ich ożywi, czyli udzieli nowego 
ducha i nowego serca, a również umieści w nowej ziemi ożywianej potokiem 
wypływającym z progu nowej świątyni. W nowym środowisku nie będzie już 
miejsca dla śmierci, wrogości i nieposłuszeństwa. Nowe miasto, Jahwe (jest) 
tam (Ez 48,35), położone na wzniosłej górze stanie się duchową twierdzą życia, 
które za sprawą Jahwe będzie się udzielało po całej okolicy.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Ekskurs IV 
 

„Dar” (!tn) Boży w orędziu Ezechiela (Ez 1–11)

Ezechiel prezentuje Jahwe jako dynamicznie działającego Boga, który na 
nowo daje się poznać jako Pan ingerujący w dzieje Izraela i całej ludzkości. 
Zmiany, jakie zachodziły w całym rejonie Żyznego Półksiężyca w czasach 
Ezechiela, były dogłębne i miały charakter przełomowy dla wszystkich ówcze-
snych ludów1. Miały one dalekosiężne skutki na przyszłość. Prorok koncen-
truje swoją uwagę na losie Izraela, jednak nie był to naród żyjący w izolacji 
od innych ludów, stąd w orędziu Ezechiela zostały uwzględnione obce narody. 
Tematyka ta została jednak całkowicie podporządkowana głównemu nurtowi 
teologicznemu Księgi, a mianowicie zwycięstwu Jahwe i przyszłości narodu 
wybranego.

1. Czasownik נתן w Księdze Ezechiela

Aktywność Jahwe często wyraża czasownik !tn, który znaczy: dać, ofia-
rować, powierzyć, pozwolić, postawić, umieścić, położyć2. W Księdze Ezechiela 
czasownik ten występuje aż 208 razy (196 razy w qal i 12 razy w nifal)3 i pod 
tym względem zajmuje pierwsze miejsce pośród wszystkich pism BH. W ni-
niejszym opracowaniu zajmiemy się jedynie jego odniesieniem do działania 
Bożego (Ez 1–11)4.

1  Dokonał się wówczas faktyczny przełom w dziejach narodu, por. A.S. Jasiński, Jerozoli-
ma. Płomień miłości Jahwe, Kraków 1999 s. 73–75.

2  Por. WSHP I, s. 688–689.
3  Por. C.L. Labuschagne, !tn, THAT I, s. 118.
4  W tekście Ez 1–11 czasownik !tn występuje ok. 35 razy.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



308	 Ekskurs IV. „Dar” (!tn) Boży w orędziu Ezechiela (Ez 1–11)

Prorok nie używa czasownika !tn w pierwszym rozdziale. Ezechiel podczas 
doświadczenia teofanii Jahwe (Ez 1) zachowywał bowiem całkowitą bierność, 
nie miał żadnego wpływu na obserwowany obraz w całym jego dynamizmie. 
Bierność Ezechiela była nieodzownym warunkiem do czystego przyjęcia daru 
Jahwe; w dokonującym się procesie przemiany duchowej wyłączną aktywność 
wykazywał Jahwe. Obraz Jego chwały pozwolił Ezechielowi oswoić się z nową 
formą obecności Pana pośród narodu przebywającego na zesłaniu5. Wydawać 
by się mogło, że Ezechiel, syn kapłana Buziego, nie był przygotowany do nowe-
go kontaktu z Bogiem, prezentował bowiem tradycje kapłańskie i ich posługi, 
które nie miały już znaczenia dla Izraela pozbawionego świątyni (choć jeszcze 
w tym czasie krótko istniała świątynia w Jerozolimie)6. Jego tożsamość kapłań-
ska miała być zastąpiona tożsamością prorocką. Nie był to proces całkowicie 
wyjątkowy, ponieważ podobny był udziałem Jeremiasza. Różnica polegała na 
tym, że Ezechiel (w odróżnieniu od Jeremiasza) został powołany poza Jerozo-
limą (Izraelem) – nad rzeką Kebar w Babilonii. Takie wydarzenie było czymś 
zupełnie nowym, zwłaszcza w perspektywie rychłego upadku Jerozolimy oraz 
kresu epoki królewskiej Izraela7.

2. Pierwszy „dar” Jahwe

Ezechiel został posłany do ludu buntowników (Ez 2,3), który nie był skłon-
ny do przyjęcia orędzia prorockiego (w. 7). W kontekście tego procesu, który 
miał wkrótce nastąpić, Ezechiel otrzymuje pierwszy „dar” od Jahwe: A ty, synu 
człowieczy, słuchaj to, co Ja mówię do ciebie; nie bądź buntownikiem jak dom 
buntowniczy; otwórz usta swoje i zjedz to, co Ja daję (!tnO) tobie (Ez 2,8). Kryte-
rium rozróżnienia pomiędzy mężem posłusznym Jahwe a nieposłusznym zo-
stało wyznaczone postawą „buntu” względnie jego braku (czyli podporządko-
waniem). Chodzi o ocenę zachowania, które weryfikuje relację danej jednostki 

5  Było to pierwsze doświadczenie duchowe wśród zesłańców zapisane w Księdze Ezechiela, 
por. R. Bartelmus, Begegnung in der Fremde: Anmerkungen zur theologischen Relevanz der to-
pographischen Verortung der Berufungsvisionen des Mose und des Ezechiel (Ex 3,1–4,17 bzw. Ez 
1,1–3,15), BN 78 (1995), s. 21–38.

6  Kult świątynny był jednak obciążony praktykami bałwochwalczymi, por. Ch. Virolleaud, 
Sur l’idole de la jalousie du temple de Jérusalem (Ézéchiel, VIII, 3-5), „Revue des études sémi-
tiques et Babyloniaca” 19 (1945), s. 59–63.

7  Jako kapłan Ezechiel miał świadomość konieczności strzeżenia prawa Bożego, por. 
T.J. Betts, Ezekiel the Priest: A Custodian of Tora, New York 2005, s. 56–70.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



2. Pierwszy „dar” Jahwe	 309

do Jahwe8. Postawa „buntu” oznaczała odrzucenie prawa i przymierza Jahwe, 
odwrócenie się od tego wszystkiego, co było istotą powołania Izraela, czyli we-
zwania do nienagannej służby Panu. Ezechiel został poinformowany, że po-
stawę buntu przyjęli nawet zesłańcy, którzy nie wyciągnęli wniosków z nauki, 
jaką otrzymali w postaci wygnania z Jerozolimy.

Sytuacja opisana przez Ezechiela wskazywała, że Izrael na wygnaniu nie 
dokonał jeszcze osądu swej przeszłości, potrzebował w tej dziedzinie nowe-
go wsparcia. Z pomocą przychodzi Jahwe, który na początku zwraca się do 
Ezechiela (w w. 5 został nazwany pierwszy raz prorokiem)9 z nowym darem. 
Jednak zanim dar będzie przyjęty, musi być spełniony podstawowy warunek, 
a mianowicie okazanie posłuszeństwa słowom Jahwe (w. 8a). W tym momencie 
Pan nie przemawia do całego ludu, lecz do wybranego przez siebie męża (syna 
człowieczego). Drugim warunkiem, który musi spełnić Ezechiel, to koniecz-
ność całkowitego odseparowania się od postawy buntu, która charakteryzowała 
jego rodaków. Wymagana postawa oznaczała konieczność zdystansowania się 
Ezechiela od standardów zachowań zadomowionych wśród zesłańców10.

Ezechiel został zatem przysposobiony do przyjęcia działania Bożego. Po-
lecenia, jakie otrzymał od Jahwe, domagały się współpracy proroka z Panem. 
Pierwszym owocem tej współpracy było udzielenie podstawowego „daru”, czy-
li wyposażenia duchowego Ezechiela, uzdolniającego go do wypełnienia nie-
zwykle trudnej misji. Wydarzenie to opisuje prorok bardzo plastycznie. Przede 
wszystkim Ezechiel „miał otworzyć usta”. Ta czynność zazwyczaj oznaczała go-
towość do przemawiania, tym razem było zupełnie inaczej, miała bowiem być 
właściwą predyspozycją do przyjęcia daru Jahwe: i zjedz to, co Ja daję (!tnO) 
tobie. Chodzi tu oczywiście o pokarm duchowy, który gwarantował wewnętrz-
ną przemianę Ezechiela, a równocześnie była to zapowiedź obecności mocy 
Jahwe w każdej sytuacji realizowanej posługi pośród zesłańców11.

8  W całym Izraelu okresu Ezechielowego dominowała postawa buntu, por. W. Pikor, La 
comunicazione profetica alla luce di Ez 2–3, Roma 2002, s. 78–79.

9  Por. Ez 33,33; Ezechiel wyjątkowo używa tego terminu w stosunku do swojej osoby, czę-
ściej do proroków Izraela, względnie proroków fałszywych, por. A. Alvarez Valdés, El enfren-
tamiento entre profetas y falsos profetas: Ezequiel y los falsos profetas junto al canal Kebar (Ez 13), 
„Tierra Santa 65” (1990), s. 18–21.

10  Swoista „odmienność” Ezechiela pośród zesłańców wynikała wyłącznie z jednego faktu, 
a mianowicie bycia prorokiem Jahwe, zatem Jego Duch w nim działał, por. V. Premstaller, 
A Problematic Treatment of Ezekiel? Observations on the Relationship between YHWH and his 
Prophet, BN 114/115 (2002), s. 53–56.

11  Starsi pośród zesłańców (reprezentowali oni zesłańców przed lokalnymi władzami) zwra-
cali się z prośbą o radę do proroka, rozpoznając w nim obecność Ducha Jahwe (Ez 8,1), por. 
J. Homerski, Księga Ezechiela (PSST XI, 1), Poznań 2013, s. 95–96.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



310	 Ekskurs IV. „Dar” (!tn) Boży w orędziu Ezechiela (Ez 1–11)

3. Przyjęcie „daru” Jahwe

Prorok dzięki duchowemu wyposażeniu został wewnętrznie zintegro-
wany i napełniony obecnością mocy Jahwe; proces ten został przedstawiony 
w formie fizyczno-fizjologicznego obrazu: I otworzyłem moje usta, i sprawił, 
że zjadłem zwój ten; i powiedział do mnie: Synu człowieczy, brzuch twój na-
karm i wnętrze twoje napełnij zwojem tym, ponieważ Ja daję (!tnO ynIa]) go to-
bie; i zjadłem, i stał się w ustach mych jak miód słodki (Ez 3,3). Polecenie Jah-
we (por. Ez 2,3) zostało przez Ezechiela wykonane. Prorok miał pozostawać 
w pełnej gotowości na przyjęcie daru Jahwe, a owa gotowość została ujaw-
niona w słowach: I otworzyłem moje usta. Nie pojawiła się żadna przeszkoda 
w komunikacji, a tym samym działanie Pana mogło być w pełni skuteczne12. 
Ezechiel odwraca sytuację Izraela, który jako naród buntowników nie był 
zdolny do przyjęcia daru Jahwe. Postawa Ezechiela rozpoczyna zatem nowy 
okres dziejów Izraela, porzucającego stan buntu, okazując zarazem pełną ule-
głość względem Boga.

Słowo Jahwe miało spenetrować najgłębsze sfery jestestwa proroka. Słowo 
to zobrazowane zostało w formie „księgi zwoju”, a więc utrwalonego postano-
wienia Jahwe. Ezechiel zdradza, że zwój zapisany po obu strona zawiera lamen-
tacje, wzdychanie i biadanie (Ez 2,10)13, nie oznacza to jednak, że była to cała 
jego treść. Niewątpliwie w słowie tym zawarty był cały zamysł, który miał być 
udzielony prorokowi, uzdalniając go do realizacji posługi nawet w najbardziej 
wrogich uwarunkowaniach14. Był to niezbędny „dar” dla Ezechiela, przetra-
wiony przez jego wewnętrzne „organy”, który dokonał przeobrażenia ducho-
wego proroka, dając mu poznać, jak słodki jest Pan.

12  Skuteczność działania Boga wynikała z Jego natury, niemniej jednak w relacji do czło-
wieka Bóg szanuje wolność jednostki; relacja między „wolą” Jahwe a „wolą” zbuntowanego 
człowieka rodziła napięcia w Izraelu i prowadziła do jego zguby, por. Ch. Rösel, „Um meines 
Namens willen”. Der Zorn Gottes und seine Überwindung im Ezechielbuch, TBei 45 (2014), 
s. 204–213.

13  Por. Ap 5,1; 10,2.
14  „Lamentacje”, jako treść zapisaną w „zwoju”, najlepiej pasowały do sytuacji ówczesnego 

Izraela, por. R. Poser, Das Gericht geht durch den Magen. Die verschlungene Schriftrolle (Ez 
2,8b–3,3) und andere Essensszenarien im Ezechielbuch, w: M. Geiger, C.M. Maier, U. Schmidt 
(red.), Essen und Trinken in der Bibel. Ein literarisches Festmahl für Rainer Kessler zum 65. Ge-
burtstag, Gütersloh 2009, s. 116–130.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



4. Drugi „dar” Jahwe	 311

4. Drugi „dar” Jahwe

Wnętrze proroka, które uległo przemianie, doznało stosownego uze-
wnętrznienia w postaci kolejnego „daru” Jahwe: Oto dałem (yTit;n hNhi) tobie 
oblicze zatwardziałe, jak ich oblicza, a czoło twoje (będzie) twarde, jak ich czoła 
(Ez 3,8). Ten „dar” Pana, jak się wydaje, upodabniał proroka do jego rodaków. 
W obliczu nadchodzącej konfrontacji z oponentami, Ezechiel nie będzie bez-
bronną ofiarą ich ataku. Jego „diamentowe” czoło (w. 9) to również „dar” Jah-
we, duchowe wyposażenie. W tym obrazie prorok ujawnia prawdę, że w pole-
mice z przeciwnikami jego „czoło” będzie twardsze od „czoła” każdego innego 
człowieka. Ezechiel stał się twierdzą słowa Jahwe; nikt nie zdoła przezwyciężyć 
tej „twierdzy” oraz pomniejszyć treści zawartych w wyroczniach, które wypo-
wie prorok (por. Ez 5–7). Nie będzie musiał lękać się przeciwników, dostanie 
bowiem pełne wsparcie od Jahwe. Ezechiel miał udać się do swych rodaków, 
podobnie jak niegdyś Mojżesz po spotkaniu z Jahwe do faraona (Wj 3–4). 
W obu wypadkach wybrani mężowie znaleźli się w sytuacji ekstremalnej, 
otrzymali bowiem do wykonania misję, przekraczającą możliwości człowie-
ka15. Wszelkie te ograniczenia zostały jednak przezwyciężone na skutek „daru” 
Jahwe. Pełna uległość Ezechiela względem Jahwe świadczy o jego zawierzeniu 
i podjęciu się zadania bez żadnych zastrzeżeń, podobnie jak było to w przy-
padku innych mężów, w tym Mojżesza czy Jeremiasza16.

5. „Dar” troski o zesłańców

„Ukształtowany” na nowo Ezechiel mógł realizować misję wśród zesłań-
ców, a jego osoba stała się „darem” Jahwe dla ludu: Synu człowieczy, stróżo-
wanie daję tobie (^yTit;n>) nad domem Izraela; i usłyszysz z ust Moich słowo, 
i ostrzeżesz ich ode Mnie (Ez 3,17). W kontekście tego „daru” ponownie po-
jawia się idea „słowa”, tym razem nie spisanego (zwój) słowa, lecz mówione-
go, zatem prorok zobowiązany jest do słuchania przesłania Jahwe. Ezechiel 
w żadnym wypadku nie stał się „posiadaczem” słowa Jahwe, żywa komuni-

15  Zarówno Mojżesz, jak i Ezechiel przygotowywali naród do „Wyjścia” z niewoli, por. 
G. Cañellas, La relectura de l’Exode a Ezequiel i Deuteroisaïes, w: F. Raurell (red.), Tradició 
i Traducció de la paraula, Montserrat 1993, s. 61–80.

16  Mojżesz i Jeremiasz początkowo niechętnie podejmowali się służby Jahwe, por. D. Laun-
derville, Jeremiah and Ezekiel: prophets who are priests without a sanctuary, „The Bible Today” 
50, 5 (2012), s. 285–291.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



312	 Ekskurs IV. „Dar” (!tn) Boży w orędziu Ezechiela (Ez 1–11)

kacją między nim a Panem (stałe słuchanie) była bowiem koniecznością na 
każdym etapie realizowanej posługi. Zachowując posłuszeństwo względem 
Jahwe, Ezechiel skutecznie realizował posłannictwo stróża i ostrzegał roda-
ków przed wszystkimi możliwymi postawami, które były przeciwnie postano-
wieniu Jahwe17. Ezechiel stał się orędownikiem prawa i nakazów Pana, które 
poznał w objawiającym mu się Jahwe.

Adresaci misji Ezechiela byli ludźmi wolnymi, mogli zatem różnorodnie 
ustosunkować się do wskazówek prorockich. Jedną z możliwości było odrzu-
cenie słów Ezechiela w całości. Natomiast ktoś, kto wcześniej był sprawiedli-
wym mężem, mógł zejść z drogi sprawiedliwości; w takim przypadku narażał 
się na otrzymanie swoistego „daru” Jahwe: I gdy odwróci się sprawiedliwy od 
swej sprawiedliwości, i popełni przewrotność, i dam (yTit;nw>) przeszkodę przed 
jego oblicze, on umrze (w. 20a)18. Zesłańcy stali w obliczu rozstrzygających wy-
darzeń. Nie chodziło tu o zewnętrzne uwarunkowania (np. zbliżająca się klę-
ska Jerozolimy), lecz o osobiste, indywidualne ustosunkowanie się do prawa 
Jahwe. Kto odrzucał prawo Jahwe, otrzymywał od Pana w darze „przeszkodę”, 
a to w konsekwencji oznaczało ujawnienie prawdy o grzeszniku, wykluczenie 
z udziału w odnowionym życiu narodu. „Dar” Jahwe może odnosić się zarów-
no do kontekstu pozytywnego, jak i negatywnego, a ta druga możliwość zo-
stał ukazana w w. 20a. Było to ostrzeżenie dla tych wszystkich, którzy pomimo 
bolesnych doświadczeń niewoli, w dalszym ciągu trwali w buncie względem 
Jahwe i mieli złudną nadzieję, że Pan nie jest obecny poza Jerozolimą (ziemią 
obiecaną)19.

6. „Dary” a czyny symboliczne

Wielu z zesłańców nie rozpoznawało „znaków czasu”; prorok miał 
zmienić tę sytuację i stać się dla ludu „znakiem”. Izrael rozpoznawał w nim 
proroka, a zarazem nadejście nowego działania Jahwe, realizowanego już 
w Babilonii. „Znak” dany Izraelowi będzie przekazany również w oparciu 
o wykonywane przez Ezechiela czyny symboliczne. Wszystkie te akcje wy-
nikały z polecenia Pana, który uzdalniał proroka do ich wykonania poprzez 

17  Wierny stróż Izraela na zesłaniu był gwarantem przyszłej odnowy narodu, por. S. Bakon, 
Ezekiel the Sentinel, JBQ 32 (2004), s. 259–265.

18  „Dar” przeszkody to próba, jakiej został poddany ów mąż, por. J. Homerski, Księga Eze-
chiela, s. 72.

19  Jahwe nie widzi nas. Opuścił Jahwe ziemię (Ez 9,9b).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



6. „Dary” a czyny symboliczne	 313

swoiste obdarowanie. Prorok pozostając pod działaniem ducha Jahwe, prze-
bywał w swym domu, w którym był zamknięty. Pomimo tego oddzielenia 
od rodaków, stan, w jakim się znalazł, miał być przesłaniem dla ludu: A ty, 
synu człowieczy, oto dane są (Wnt.n) tobie powrozy i będziesz związany nimi, 
i nie wyjdziesz spośród nich (Ez 3,25). „Dar” powrozów jest znakiem unie-
ruchomienia. Powrozy były na rękach zesłańców, którzy pędzeni byli z Jero-
zolimy do kraju niewoli20. Była to niewola, która nie wyrażała odwiecznego 
postanowienia Jahwe względem Izraela, lecz wynikała z odstępstwa ludu. 
W zaistniałej sytuacji Jahwe obdarowuje Ezechiela „powrozami”, które będą 
wskazywać na faktyczne więzy, jakie mają kształtować relacje ludu z Bogiem. 
Skrępowany prorok nie może uczynić niczego bez zezwolenia Pana, pozosta-
je do Jego dyspozycji. „Dar powrozów” oznacza przywrócenie właściwych 
relacji człowieka z Bogiem21.

Scena skrępowania również ilustruje nowy etap dziejów narodu w rela-
cji do Jahwe. Prorok jest uzdolniony do przyjęcia kolejnych „darów”, w tym 
również poznania zamysłu Pana. W opisie kolejnej czynności symbolicznej 
Ezechiel został zobowiązany do przyjęcia postawy leżącej w celu symbo-
licznego znoszenia winy ludu. W ten sposób był niejako dysponowany do 
przyjęcia słów Jahwe: A Ja daję (yTit;n) tobie lata ich winy według liczby dni: 
trzysta dziewięćdziesiąt dni, i będziesz nosił winę domu Izraela (Ez 4,5). Pro-
rok był zatem obciążony latami win swego narodu. „Dar” Jahwe został roz-
ciągnięty na dłuższy okres czasu, przy czym każdy rok był symbolizowany 
przez jeden dzień zgodnie z „darem” Jahwe: dzień za rok daję go (wyTit;n>) tobie 
(w. 6c). Boska rachuba jest różna od ludzkiej kalkulacji. Ezechiel miał być 
zwiastunem koniecznej transformacji, której znamiona były rozpoznawalne 
w zachowaniu się proroka posłusznego wezwaniu Jahwe. W tym kontekście, 
w opisie pojawia się ponownie motyw „daru powrozów”; otrzymane więzy 
unieruchamiały Ezechiela i pozwalały mu na doskonałe wykonanie czynno-
ści symbolicznej (w. 8).

Czynności, które zlecał Jahwe, wzbudzały zastrzeżenia nawet u Ezechie-
la; dotyczyło to zwłaszcza kwestii przygotowania pokarmu nieczystego na 

20  „Powrozy” były też znakiem całkowitego podporządkowania się proroka Bogu, por. 
J. Tomiak, Czyny symboliczne wykonane w kontekście wyroczni przeciwko Judzie, w: A.S. Ja-
siński, J. Tomiak (red.), Historia Izraela na tle słów i czynów symbolicznych proroka Ezechiela, 
Opole 2003, s. 108.

21  Proces ten ukazany jest przez Ezechiela w kolejnych odsłonach jego Księgi, por. K. Car-
ley, Ezekiel’s From Harshness to Hope. The Implications for Earth Hierarchy in Ezekiel, w: 
S.L. Cook, C.L. Patton (red.), Wrestling with a Tiered Reality (Society of Biblical Literature. 
Symposium Series 31), Leiden 2004, s. 109–126.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



314	 Ekskurs IV. „Dar” (!tn) Boży w orędziu Ezechiela (Ez 1–11)

nieczystym palenisku22. Ezechiel złożył oświadczenie (protest): oto dusza 
moja nie splamiona i padliny, i tego, co rozszarpane, nie spożywałem od mojej 
młodości (Ez 4,14bc); spotyka się jednak ze zdecydowanymi słowami Jahwe: 
Spójrz, daję (yTit;n) tobie odchody bydlęce w miejsce łajna ludzkiego i uczynisz 
dla siebie chleb na nim (w. 15). „Dar” Jahwe sprawia, że prorok będzie spo-
żywał chleb przyrządzony na wyjątkowym palenisku. Jego sytuacja została 
nieco złagodzona, nie będzie musiał bowiem korzystać z łajna ludzkiego, 
lecz z bydlęcego (w tym zakresie będzie się różnił od swoich rodaków). Jahwe 
utrzymuje specjalne relacje z prorokiem, które gwarantują jego bezpieczeń-
stwo, zachowanie czystości i uzdolnienia do wykonywania posługi. Wszelkie 
konieczne wyposażenie w tej dziedzinie (wszelki dar) zostało mu udzielone. 
Status Ezechiela nie wynikał z jego zasług, lecz był wynikiem wyboru Jahwe 
oraz specjalnego ofiarowanego „daru”. Zadaniem proroka było okazanie peł-
nej uległości względem Pana. Cała Księga świadczy o tym, że właśnie taką 
postawę permanentnie prezentował Ezechiel, a tym samym całkowicie różnił 
się od nastawienia pozostałych zesłańców, którzy w dalszym ciągu tworzyli 
społeczność ludu buntowników23. Nie oczekiwali na żaden dar Jahwe, raczej 
zaufali swoim umiejętnościom, dlatego zwracając się o radę do Ezechiela, nie 
czynili tego szczerze (por. Ez 14,1-5).

7. „Dary” względem ludu buntowników

Czyny symboliczne wykonywane przez Ezechiela ukazywały stan Izraela, 
a zwłaszcza mieszkańców Jerozolimy. Byli oni dumni ze swego miasta, które 
w dalszym ciągu uważali za bezpieczne miejsce. Nawet pierwsze wkroczenie 
Nabuchodonozora do Jerozolimy wydawało się w miarę łagodne. Został wów-
czas mianowany nowy król z dynastii Dawidowej, a wszystkie instytucje dalej 
działały. Ocena Jahwe była jednak niezwykle surowa: lud nie przestrzegał Jego 
praw (Ez 5,7) i ściągnął na siebie sąd Boży (w. 8). Piękne miasto wraz ze świą-
tynią zostanie unicestwione: I uczynię z ciebie (%nT.a,w>) pustynię, i hańbę pośród 
narodów, które cię otaczają, na oczach każdego przechodnia (Ez 5,14). W orygi-

22  Dla Ezechiela, wychowanego w środowisku kapłańskim, „nieczystość rytualna” była 
czymś niedopuszczalnym, por. M. Görg, Ezechiels unreine Speise, BN 19 (1982), s. 22–23.

23  Oczekiwania ludu bazowały na przekonaniu o „dziedziczeniu” wszelkich dóbr dzięki za-
sługom przodków; tę zasadę piętnuje Ezechiel, por. A. Schenker, Saure Trauben ohne stumpfe 
Zähne: Bedeutung und Tragweite von Ez 18 und 33,10-20 oder ein Kapitel alttestamentlicher Mo-
raltheologie, w: P. Casetti (red.), Mélanges Dominique Barthélemy, Fribourg 1981, s. 449–470.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



7. „Dary” względem ludu buntowników	 315

nale sentencja ta zaczyna się formułą: I dam tobie. Grzeszne miasto zasłużyło 
sobie na ten swoisty „dar”, czyli „dar pustyni”. Pustynia była przeciwieństwem 
miasta, była znakiem śmierci ze względu na brak wody, pożywienia i schro-
nienia24. Wszystkie te braki nie występowały w dobrze zorganizowanym mie-
ście. Od niebezpieczeństw z zewnątrz (obcych najeźdźców, dzikich zwierząt) 
było chronione murami i strzeżonymi bramami. Odpowiedni system hydro-
logiczny gwarantował dostęp do bieżącej wody; w przypadku Jerozolimy były 
to tunele wykute w miękkiej skale (słynny był kanał Ezechiasza łączący mia-
sto ze źródłem Gichon)25. Do tego dochodziły cysterny. Jerozolima posiadała 
również odpowiednie spichlerze (silosy) na zboże i inne produkty spożywcze. 
Mieszkańcom żyło się dostatnio i bezpiecznie. Ten sielankowy obraz był jed-
nak ułudą. Jerozolima przestała być miastem niezależnym i podlegała decy-
zjom Babilonu, a wszelkie sprzeciwy mogły prowadzić do katastrofy. Tak też 
się stało. Słabością mieszkańców miasta było odwrócenie się od Jahwe i spro-
fanowanie świątyni (w. 11), zatem to nie sytuacja zewnętrzna, lecz wewnętrzne 
trudności prowadziły do katastrofy Jerozolimy26.

W zaistniałej sytuacji „dar” Jahwe miał charakter decydujący; będzie to 
„dar pustyni”. Miasto utraci swoją odrębność i zostanie wpisane w otaczający 
ją krajobraz Pustyni Judzkiej. Stanie się znakiem ostrzegawczym dla wszyst-
kich przechodniów, którzy pamiętając dawną wzniosłość tego miasta, ze zdzi-
wieniem będą oglądać jego pohańbienie. To działanie Jahwe będzie miało 
charakter ostateczny, dekretujący los historycznej Jerozolimy. Pan jednak nie 
odrzucił miasta jako takiego. Jednak nowe miasto nie będzie już dziełem czło-
wieka, lecz „darem” Jahwe (Ez 40–48).

W kontekście „miasta” prorok mówi zatem o dwóch „darach” Jahwe. 
Pierwszy z nich miał charakter negatywny i oznaczał unicestwienie dzieła rąk 
ludzkich, bowiem Jerozolima obrócona w pustynię miała pochłonąć swych 
mieszkańców. Drugi „dar” Jahwe miał charakter pozytywny i oznaczał ofia-
rowanie ludowi nowego miasta stworzonego (Jahwe [jest] tam; por. Ez 48,35), 
w którym zagości harmonia i pełnia życia w bezpieczeństwie.

24  Z punktu widzenia autorów biblijnych pustynia jawiła się zarówno jako miejsce przeklę-
te, jak i błogosławione, por. B. Szczepanowicz, Geografia biblijna, Kraków 2014, s. 107.

25  System wodny Jerozolimy był przez wieki bardzo rozbudowywany, por. A.S. Jasiński, 
Jerozolima. Płomień miłości Jahwe, Kraków 1999, s. 58–59.

26  Król Sedecjasz nie był w stanie zmienić tej sytuacji, upatrywał natomiast pomocy ze stro-
ny Egiptu, por. J. Warzecha, Historia dawnego Izraela, Warszawa 2005, s. 340–344.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



316	 Ekskurs IV. „Dar” (!tn) Boży w orędziu Ezechiela (Ez 1–11)

8. Wydany lud i wydana ziemia

W pierwszych wyroczniach Ezechiel kontynuuje temat destrukcji Je-
rozolimy i jej otoczenia (góry Izraela). Zesłańcy musieli uświadomić sobie 
miarę nieprawości dokonywanych w mieście i w świątyni. Ten proces był 
bardzo długi i wymagał wielu zabiegów, aby okazał się być skutecznym. Eze-
chiel stosuje bardzo wyraziste i obrazowe sformułowania w tym kontekście, 
podkreśla inicjatywę Jahwe w dziele unicestwienia i sposobu postępowania 
narodu. Kwestia dotyczyła szczególnie praktyk bałwochwalczych: I dam 
(yTit;nw>) zwłoki synów Izraela przed obliczem bożków ich, i rozrzucę kości wa-
sze dokoła ołtarzy waszych (Ez 6,5). Jahwe jest Bogiem żywych i udziela życia 
swemu narodowi.

Kolejny „dar” Pana ma inny charakter i wynika z sądu i karania przepro-
wadzonego nad narodem. „Pustynna” Jerozolima pochłonęła swych miesz-
kańców, a ich trupy stały się niejako „darem” dla martwych bożków i ich oł-
tarzy27. W tak drastyczny sposób został przedstawiony los Izraela jako ludu 
buntowników. Obce bóstwa nie mogły w niczym przyjść z pomocą ludowi, nad 
dziejami panował niepodzielnie Jahwe. Pomimo tych tragicznych wydarzeń 
cały Izrael nie będzie unicestwiony, pozostanie bowiem garstka uratowanych, 
którzy będą świadkami nieprawości popełnianych przez lud oraz sprawiedli-
wego sądu przeprowadzonego przez Jahwe (ww. 8-10). Będą oni świadczyć, 
że unicestwienie nie było właściwym „darem Jahwe”, lecz koniecznym etapem 
oczyszczenia, czyli przygotowaniem ludu do otrzymania nowego i ostateczne-
go „daru” Pana.

Jerozolima oddziaływała zgubnie na całą okolicę i na całą ziemię Izraela. 
Los Jerozolimy (pustyni) będzie również udziałem całej ziemi obiecanej: I wy-
ciągnę Moją rękę przeciwko nim, i wydam (yTit;nw>) ziemię (na) pustkowie i spu-
stoszenie, od pustyni aż do Diblata we wszystkich miejscach ich zamieszkania, 
i poznają, że Ja (jestem) Jahwe (Ez 6,14). Geografia spustoszenia była ogrom-
na i sięgała po tereny północe, położone nad Orontesem, a więc najżyźniejsze 
w całej ziemi (szczególnie Galilea)28. Jahwe niejako biorąc w posiadanie cały 
obszar „ziemi”, czyni z niego „dar” siłom destrukcyjnym, pustkowiu i spusto-
szeniu. Uchodźcy z miasta nie znajdą żadnego bezpiecznego miejsca ucieczki, 

27  Ciała martwych Izraelitów znalazły swe miejsce pośród martwych bóstw, tym samym 
zostały one sprofanowane, podobnie jak Izrael sprofanował świątynię, por. G. De Carlo, Il 
giudizio di Dio su tutto Israele (Ez 6–7), „Parole di vita” 58, 4 (2013), s. 28–33.

28  Galilea od tysiącleci uchodziła za spichlerz tej części Kanaanu, por. S. Jankowski, Geo-
grafia biblijna, Warszawa 2007, s. 48–50.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



8. Wydany lud i wydana ziemia	 317

wszystko będzie zamienione w pustynię, cała okolica będzie już jednorodna, 
pozbawiona wszelkich oznak wcześniejszych budowli i miast, które świadczy-
ły o dostatnim życiu ich mieszkańców. Ponury obraz zaistniałego krajobrazu 
wskazuje, że ziemia zostanie sprowadzona do pierwotnego stanu chaosu, a jej 
odrodzenie domagać się będzie stwórczej ingerencji Jahwe. Tylko Jahwe może 
nadać porządek życia obumarłym terenom. Ezechiel ma również na uwadze 
wszystkie te okoliczności, gdy w ostatniej wizji opisuje nie tylko nowe miasto, 
lecz również nową ziemię i nowy jej podział (Ez 40–48).

Izrael powołany był do służby Jahwe, do oddawania Mu chwały i wypeł-
niania prawa. Wykonując te zobowiązania, był przyjmowany łaskawie przez 
Pana wraz z wszystkimi ofiarami składanymi na ołtarzu w świątyni. Zatem 
Izrael również ofiarowywał swoje „dary” Jahwe. Na „dar” Pana Izrael odpo-
wiadał swoim „darem”. Ten cykl, który winien trwać nieustannie, został jednak 
przez naród przerwany, co wyrażają słowa proroctwa: Teraz koniec (przycho-
dzi) na ciebie i poślę gniew Mój na ciebie, i sądzić będę ciebie według dróg two-
ich, i oddam (yTit;nw>) tobie wszystkie obrzydliwości twoje (Ez 7,3). Zwiastowanie 
nadejścia „końca” (por. w. 2) oznacza kres bezprawia, jakie zapanowało w na-
rodzie. Naród przestał być darem dla Jahwe, nie powierzał już swego losu Jego 
potędze i mocy (opatrzności), lecz ufał w pomoc obcych bóstw oraz innych 
ludów. Jego dary zostały ofiarowane tym, którzy byli bezsilni, względnie wy-
korzystywali Izrael do swoich utylitarnych celów (np. Egipt). Naród całkowicie 
zagubił się na swych drogach i utracił łączność z Jahwe. Czekał go jeszcze je-
den „dar” od Pana: Jahwe oddał mu „wszystkie jego obrzydliwości”. W miejsce 
daru łaskawości, bezpieczeństwa, naród otrzymał to, na co zasłużył. Swoisty 
„dar” obrzydliwości oznaczał klęskę ludu, który nie miał już żadnej możli-
wości odnowy i sam skazał się na klęskę. Oddając się bałwochwalstwu, sam 
przygotował sobie narzędzie unicestwienia, odciął się bowiem od Pana i od 
„darów” Jego łaskawości29.

Zaistniała sytuacja będzie oznaczała dla Izraela utratę więzów z Bogiem 
miłosierdzia, a więc z Jahwe, którego Jerozolima poznała u zarania swych 
dziejów (por. Ez 16,6). Był to jedyny akt miłosierdzia, z jakim się zetknęła, 
była bowiem przez rodziców porzucona (w. 5). Pomimo tego przywileju i do-
znania ogromu miłosierdzia (ww. 7-14), który sprawił, że miasto stało się 
sławne na całej ziemi, jego mieszkańcy wzgardzili tym darem. Odpowiedź 
Jahwe była jednoznaczna: I nie zmiłuje się oko Moje nad tobą, i nie oszczędzę, 
lecz twe drogi tobie oddam (!Ta,), i obrzydliwości twe pośród ciebie się staną, 

29  Pierwszym „darem” (antycypacją) Jahwe dla narodu było powołanie Abrahama (Rdz 12).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



318	 Ekskurs IV. „Dar” (!tn) Boży w orędziu Ezechiela (Ez 1–11)

i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe (Ez 7,4). W miejsce miłosierdzia (litości) Je-
rozolima otrzymała zwrot „daru” obrzydliwości. W rezultacie lud nie będzie 
oszczędzony, ponieważ poza Jahwe nikt nie okazywał litości Izraelowi. Miasto 
stało w obliczu sądu Jahwe, a miał być to czas uśmierzenia gniewu Pana i od-
dania wszystkich obrzydliwości narodowi (Ez 7,8-9). Wielokrotnie powtarza-
ny refren o „oddaniu obrzydliwości” podkreśla tragizm sytuacji, w jakiej zna-
lazł się naród. Został całkowicie osamotniony, zbawcze „dary” Jahwe ustały, 
a w ich miejsce pojawiło się rozliczenie z występnych czynów, jakich dopuścił 
się Izrael. „Dar”, na jaki sobie zasłużył, mógł być tylko jeden, a mianowicie 
sąd Jahwe. On to obnaży całą prawdę o narodzie, będą mu przypomniane 
(oddane) wszystkie popełnione nieprawości. Jerozolima (ziemia Izraela) nie 
uniknie już tego sądu, o czym zapewnia prorok: Oto ten dzień, oto przychodzi 
(w. 10). Będzie to dzień klęski narodu, a zarazem dzień triumfu Jahwe. W ten 
sposób zakończy się pewien etap historii Izraela. Mieszkańcy historycznej Je-
rozolimy nie mogli już oczekiwać na żaden pozytywny „dar” Pana. Ich los 
został ostatecznie określony. Z drugiej strony zbawczy „dar” Pana będzie 
udziałem przemienionego ludu, a troskę o niego Jahwe powierzył Ezechielo-
wi – stróżowi wśród zesłańców.

9. Wydane „ozdoby” miasta

Jerozolima, która była przyozdobiona najbardziej ze wszystkich miast na 
ziemi (Ez 16,11), jednak nie rozpoznała miary i znaczenia swego wyróżnienia. 
W niczym nie zasłużyła na takie wywyższenie, lecz nie chciała przyjąć do swej 
świadomości tego faktu, chociaż prorocy nieustannie jej przypominali o Jah-
we i Jego darach. Wyrzucając grzeszną postawę mieszkańców Jerozolimy (gór 
Izraela), prorok zapowiada całkowite obnażenie niegodnego miasta: A piękną 
swą ozdobę, dla pychy ją nałożył, i obrazy swych obrzydliwości, ohydy swe czy-
nili z nich, dlatego wydam (wyTit;n>) ich na nieczystość (Ez 7,20). Ozdoby, które 
Jerozolima otrzymała od Pana, zostały użyte w sposób przewrotny. Nie były 
one dla niej oznaką wspaniałości Dawcy, Jego hojności i miłosierdzia, lecz po-
służyły do budowania własnego wizerunku zgodnie ze standardami obcych 
ludów30. Miasto nie było już znakiem łaskawości Pana, lecz stało się środowi-
skiem nieczystości, czyli braku porządku i prawdziwego życia. „Nieczystość” 

30  Wśród obcych ludów oznaki dobrobytu i bezpieczeństwa były manifestowane prze-
pychem domostw (pałaców) i ulic, a prym w tej dziedzinie wiodły Babilon i Egipt, por. 
H.W.F. Saggs, Wielkość i upadek Babilonii, Warszawa 1973, s. 145–155.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



10. „Dar” znaku TAW	 319

stała się alternatywnym sposobem życia, dla wielu wydawał się on czymś 
atrakcyjnym, bowiem nie stawiał wysokich kryteriów etycznych i religijnych. 
Wielu wydawało się, że w ten sposób osiągną wolność umożliwiającą realizację 
swych życiowych dążeń31.

W zaistniałej sytuacji interwencja Jahwe miała zdemaskować ten stan. Lud 
jeszcze zachowywał pozory swej przynależności do Pana, sprawowano w dal-
szym ciągu kult w świątyni jerozolimskiej. Taki stan rozdwojenia nie mógł 
jednak trwać w nieskończoność. Wkroczenie Jahwe okazało się wydarzeniem 
przełomowym w tym procesie, co zaznacza formuła: dlatego wydam ich na 
nieczystość. Ten negatywny „dar” Jahwe oznaczał odrzucenie ludu sprzed obli-
cza Pana i oddanie go „nieczystości”, a więc panowaniu śmierci. Oznaczało to 
pozbawienie ludu wszelkiej ochrony oraz wsparcia w konfrontacji z siłami de-
strukcji. Fakt ten ujawnia wypowiedź uszczegóławiająca: I wydam (wyTit;n>W) go 
w rękę obcego na łup i złoczyńcom kraju na zdobycz, i zbezczeszczą ją (Ez 7,21). 
Jahwe „wydaje” lud buntowników w ręce obcych, a więc sił wrogich, nastawio-
nych na niszczenie, wykorzystanie i porzucenie. Taki los spotykał tych wszyst-
kich, którzy odrywali się od swych korzeni i znaleźli się poza środowiskiem 
swego bezpieczeństwa. Były to środowiska śmierci, jakie tworzyły wszystkie 
ludy sąsiednie Izraela, kierując się wrodzoną intuicją i sprawdzonymi przez 
tysiąclecia sposobami panowania32. Na tle tych praktyk naród wybrany był 
społecznością wyjątkową, niemającą analogii do innych ludów. Ukształtowany 
był przez Jahwe, który zapewniał mu pełne bezpieczeństwo. Akt wydania ludu 
„na nieczystości” oraz w ręce obcych oznaczał więc utratę tożsamości Izraela, 
który na tym etapie i w tej formie przestał być ludem wybranym.

10. „Dar” znaku TAW

Tragiczne wydarzenia nie oznaczały jednak całkowitego odrzucenia Izra-
ela. Prorok dołożył wiele starań, by przybliżyć zesłańcom prawdę o odrodze-
niu narodu. Wprawdzie jego początkowe wypowiedzi są bardzo radykalne 
i zapowiadają niemal całościowe wyniszczenie ludu, tym niemniej w oble-

31  Pokolenia północne, które po 722 r. przed Chr. zostały deportowane do Asyrii, w dużym 
stopniu upodobniły się do ludów obcych i straciły tożsamość religijno-narodową. Część z nich 
mogła jednak się uratować, por. W. Chrostowski, Asyryjska diaspora Izraelitów i inne studia, 
Warszawa 2003, s. 55–68.

32  Palestyna zawsze była krainą zainteresowania ludów (mocarstw) ościennych, głównie ze 
względu na swoje położenie, por. J. Bright, Historia Izraela, Warszawa 1994, s. 56–66.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



320	 Ekskurs IV. „Dar” (!tn) Boży w orędziu Ezechiela (Ez 1–11)

ganym mieście pojawi się grupa uratowanych, naznaczonych znakiem TAW 
(Ez 9,4). Będzie to skromna mniejszość, natomiast pozostali mieszkańcy 
będą unicestwieni ze względu na przelewanie niewinnej krwi (w. 9). Odnowa 
Izraela może faktycznie dokonać się jedynie wówczas, gdy usunięci zostaną 
występni, czyli tworzący społeczność buntowników: I także Ja: nie zmiłuje 
się oko Moje i nie oszczędzę, drogę ich na głowy ich daję (yTitn) (Ez 9,10). To 
bardzo obrazowe sformułowanie ujawnia miarę odstępstwa Izraela. Lud wy-
brał swoją drogę. Nie była to droga przykazań Jahwe, lecz droga buntowni-
ków. Wraz z buntem towarzyszy ludowi wielki upór i niechęć do słuchania 
autentycznego przesłania prorockiego. Ezechiel zapowiada podwójne działa-
nie Jahwe w obliczu zaistniałej sytuacji. Izrael nie otrzyma już więcej „daru” 
zmiłowania, oszczędzenia, lecz otrzyma dar, na który sobie wysłużył, a nawet 
wypracował go na „drogach swego postępowania”. Pan niejako zaaprobował 
wybór Izraela. Lud już w najbliższej przyszłości miał się przekonać, co to zna-
czy być wydanym na pastwę „swych dróg”. Było to konieczne doświadczenie. 
Z jednej strony znaczyło unicestwienie występnych, a z drugiej stało się zna-
kiem ostrzegawczym dla uratowanej części ludu. Izrael wkroczył na drogę 
samozagłady i nie znalazł już ratunku z tej sytuacji, nie był zdolny bowiem do 
nawrócenia, zniszczył w sobie naturalne dążenie do spotkania z Jahwe, który 
go ukształtował i wyposażył.

11. Wydanie ludu buntowników

Prorok, który doświadczył zarówno wizji chwały Jahwe, jak i grzechów 
mieszkańców Jerozolimy, zwiastuje również dzieło odnowy przymierza Boga 
z ludem (Ez 8–11). Tekst ten zatem z jednej strony zapowiada klęskę narodu 
(unicestwienie względnie rozproszenie), a z drugiej jego odrodzenie (ponowne 
zgromadzenie Izraela). Te dwa skrajne wydarzenia dokonają się za sprawą inter-
wencji Jahwe33. Pierwsze z nich warunkowane było kondycją duchową miesz-
kańców Jerozolimy, której przywódcy oddawali się służbie zła, doprowadzając 
do rozkładu życie religijne Izraela (w. 1). Przywódcy byli przekonani o swojej 
bezkarności i trwałym pobycie w mieście. Prezentowali charakterystyczne cechy 

33  Czas niewoli był okresem decydującym o przyszłości ludu i jego uczestnictwie w obiet-
nicach danych jeszcze Abrahamowi, por. B. Ego, Interpreting the Exile: The Experience of the 
Destruction of the Temple and Devastation of the Land as Reflected within the Nonpentateuchal 
Biblical Abraham Tradition, w: K. De Troyer (red.), Reading the Present in the Qumran Library, 
Atlanta 2005, s. 165–179.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



12. „Dar” ziemi	 321

ludu buntowników. Ich los został już zadekretowany: I wyprowadzę was z jego 
środka, i wydam (yTit;nw>) was w ręce obcych, i wykonam nad wami sądy (w. 9). 
Trzy czynności Jahwe wyznaczają kres istnienia ludu buntowników.

Po pierwsze, będą „wyprowadzenia” z miejsca bezpiecznego. Będzie to 
swoisty „antyexodus”, czyli antyteza dzieła zbawczego. Owo „wyprowadzenie” 
nie oznaczało bowiem „wyprowadzenia” z miejsca zagrożenia, jakim faktycz-
nie stała się Jerozolima, lecz było usunięciem ludu ze sfery oddziaływania mi-
łosierdzia Jahwe.

Po drugie, Jahwe „wyda” lud „w ręce obcych”. Sąsiednie ludy otrzymają 
swoisty „dar” od Jahwe34. Wiadomo, że od wieków usiłowały one zniszczyć 
Izrael, lecz na przeszkodzie realizacji tego celu stała potęga Jahwe. Nieoczeki-
wanie dla nich otrzymali od samego Pana pożądany łup. Zastosowana w w. 9 
formuła ręce obcych oznacza, że Izrael będzie wydany wrogiemu środowisku, 
które postępuje bez litości i bez miłosierdzia. Nienawiść i pragnienie zemsty 
charakteryzowało wrogów ludu Jerozolimy. Skutki takiej postawy miał wkrót-
ce poznać Izrael.

Po trzecie, Jahwe nie tracił kontroli nad wydarzeniami pomimo wydania 
ludu w „ręce obcych”. Dwa pierwsze wydarzenia („wyprowadzenie” i „wyda-
nie”) miały charakter przygotowawczy. Po nich następowała zasadnicza czyn-
ności, a mianowicie sąd Jahwe nad ludem buntowników. Na skutek owego 
sądu nastąpi kres nieprawości, co zostało przez proroka zaznaczone wzmianką 
o śmierci niektórych mężów widzianych w Jerozolimie (w. 13). To tragiczne 
wydarzenie zdemaskowało równocześnie błędne poglądy, którym hołdowano 
w Jerozolimie, iż ludowi Jerozolimy została na zawsze dana ziemia, a której 
pozbawieni zostali już zesłańcy (w. 15)35.

12. „Dar” ziemi

Obok tych gróźb pojawia się w tekście również zapowiedź nowego „daru” 
Jahwe: I zgromadzę was z ludów, i zbiorę was z ziem, w których zostaliście roz-
proszeni, i dam (yTit;nw>) wam ziemię Izraela (Ez 11,17). Słowa Jahwe nie są już 
skierowane do mieszkańców Jerozolimy, lecz do wszystkich rozproszonych po-

34  Obce ludy jednak nie odniosą żadnych korzyści z tego „daru”, same bowiem będą ukara-
ne, por. B. Gosse, Le recueil d’oracles contre les nations d’Ézéchiel XXV–XXXII dans la rédaction 
du livre d’Ézéchiel, RB 93 (1986), s. 535–562.

35  W łonie narodu trwała dyskusja o prawie własności do ziemi, a więc o miano prawdziwe-
go Izraela, por. W. Pikor, Rola ziemi w przymierzu Boga z Izraelem, Lublin 2013, s. 206.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



322	 Ekskurs IV. „Dar” (!tn) Boży w orędziu Ezechiela (Ez 1–11)

śród narodów, wśród których byli również uprowadzeni do Babilonii. Ta część 
Izraela poznała już prawdę o możliwości utraty ziemi ojców na skutek popeł-
nianych występków. Na odległych ziemiach miał dokonać się proces nawróce-
nia, oczyszczenia i powrotu do Jahwe. Dopiero po spełnieniu tych warunków 
mógł pojawić się ponowny Exodus, który zaowocuje ostatecznym „darem” Jah-
we, czyli ziemią Izraela. Powrót do ojczyzny nie mógł zrealizować się w opar-
ciu o naturalne siły ludu, bowiem nie chodziło tu o tradycyjne migracje ludów, 
lecz o dzieło zbawcze, a autorem jego był tylko Jahwe36. „Dar” ziemi Izraela, 
wydawać by się mogło, oznaczał powrót do historycznego Kanaanu, jednak 
wówczas byłaby to tylko powtórka wydarzeń z czasów Jozuego. W perspekty-
wie Ezechiela nie jest to jednak tak jednoznaczne. Ostatnia wizja (Ez 40–48) 
poucza, że „ziemia Izraela” będzie środowiskiem doskonałym, przygotowanym 
przez Jahwe, nie będzie to zatem teren odbudowany przez powracający Izrael37. 
Nie powtórzy się dawna epoka, lecz dokona się głębokie przeobrażenie w naro-
dzie, który wkroczy w nowy wymiar relacji z Jahwe i zamieszka w nowej ziemi 
i nowym mieście (Jahwe [jest] tam; por. Ez 48,35). Lud będzie współpracował 
z Jahwe: I pójdą tam, i usuną wszystkie obrzydliwości jej, i wszystkie ohydy jej, 
z niej (w. 18). Wspomnienie o „obrzydliwościach” i „ohydach” sugeruje proces 
oczyszczenia wewnętrznego, jaki musiał się dokonać wśród zesłańców. Osta-
tecznie to Jahwe przygotuje obraz nowej ziemi, a powracający Izrael nie będzie 
miał już żadnych cech ludu buntowników, który mieszkańców Jerozolimy do-
prowadził do katastrofy. Nowy „dar” Jahwe będzie wydarzeniem, w którym 
Izrael będzie całkowicie dysponowany do pełnienia służby Panu.

13. „Dar” nowego serca i nowego ducha

Obszerna relacja z wizji (Ez 8–11) kończy się obietnicą największego 
daru Jahwe: Dam (yTit;nw>) im serce jedno i ducha nowego dam (!Ta,) w ich wnę-
trze; i usunę serce z kamienia z ich ciała, i dam (yTit;nw>) im serce z ciała (Ez 
11,19; por. 36,26)38. Jest to najobszerniejsza wypowiedź Ezechiela w temacie 

36  Zapowiedzi ponownego „Wyjścia” pojawiają się w księgach wielu proroków, por. 
C.L. Patton, “I Myself Gave Them Laws That Were Not Good”: Ezekiel 20 and the Exodus Tradi-
tions, JSOT 69 (1996), s. 73–90.

37  W okresie Jozuego i sędziów, Izrael musiał dołożyć wielu wysiłków w celu opanowania 
terenu oraz jego zagospodarowania, por. J. Bright, Historia Izraela, s. 134–147.

38  Wielokrotnie powtarzany przez proroka motyw daru nowego serca i nowego ducha za-
powiada zwrotny moment w dziejach narodu, który będzie dziełem „nowego stworzenia”, por. 
T. Jelonek, Teologia biblijna, Kraków 2011, s. 162.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



13. „Dar” nowego serca i nowego ducha	 323

daru Jahwe. W w. 19 aż trzy razy występuje rdzeń !tn, który za każdym ra-
zem opisuje „dar” Jahwe względem Izraela. Użyta terminologia należy do 
najważniejszych określeń antropologii starotestamentalnej: bl (serce), x;Wr 
(duch), br,q, (wnętrze), rfB (ciało). Termin rfB określał zewnętrzny obraz 
człowieka, natomiast termin br,q, – jego wnętrze. To właśnie w jego wnętrzu 
znajdowało się serce i duch, zatem najistotniejsze sfery człowieka decydu-
jące o tym, kim on był39. Ezechiel nie używa przy tym terminu rfB (ciało) 
w znaczeniu tego, co zewnętrzne, lecz w kontekście antytezy do określenia 
!b,a,h (kamień); w ten sposób powstała para przeciwieństw: „żywy” – „mar-
twy”. Ezechielowi nie chodzi jednak o życie biologiczne, lecz o życie ducho-
we, którego pozbawieni byli mieszkańcy Jerozolimy. Zostali oni upodobnie-
ni do martwych kamieni Jerozolimy, pozbawionej obecności chwały Jahwe 
(ww. 22-23). Tragiczny los miasta stał się udziałem jego mieszkańców, mają-
cych serca z kamienia.

W ww. 19-21 Ezechiel zapowiada dwa „dary” Jahwe: pierwszy z nich od-
nosił się do Izraela (w. 19), drugi do występnych (w. 21). Treść w. 19 została 
wyżej przedstawiona. Przede wszystkim zawarta jest tu obietnica komplek-
sowego i ostatecznego obdarowania ludu przez Izrael. Zapowiadana zmiana 
dokona się na skutek nowego Exodusu (w. 18). Najpierw lud będzie musiał 
być „wyprowadzony” z obcego środowiska, w którym nie było życia ducho-
wego. Dogłębna przemiana człowieka mogła dokonać się wyłącznie w oparciu 
o „dar” Jahwe i to w miejscu, które On wybrał. Jego lud nie mógł być „zabaw-
ką” w rękach obcych ludów, na których przyjdzie ostateczny kres (Ez 25–32). 
Na zgliszczach katastrofy obcych ludów (w tym Goga; por. Ez 38–39) ujawni 
się nowe życie, zapowiadane w formule potrójnego daru Jahwe (w. 19). Jed-
ność ducha i serca z ciała będzie nową formą egzystencji Izraela, która nie 
miała swej analogii w przeszłości. Lud od swoich początków był rozdarty, cze-
go wyraźną oznaką były antagonizmy między synami Jakuba (Rdz 37). Po-
czucie i doświadczenie jedności jest również „darem” Jahwe i będzie udziałem 
każdego serca i ducha w Izraelu. Tak zjednoczony lud będzie zdolny do wy-
pełnienia swego posłannictwa, jakim było uczczenie świętego imienia Jahwe; 
w praktyce ta forma życia została opisana w w. 20: Aby w Moich prawach postę-
powali, i przepisów Moich strzegli, i czynili je; i będą dla Mnie ludem, a Ja będę 
dla nich Bogiem40. Relacja między Jahwe a Izraelem osiągnie pełnię harmonii. 

39  Kwestie te szczegółowo omawia M. Filipiak, Biblia o człowieka, Lublin 1979, s. 17–50.
40  Ta formuła przymierza nawiązuje do tradycji religijnej narodu (por. Kpł 26,44-45; Pwt 

30,5-6; Jr 31,31-34), por. J. Homerski, Księga Ezechiela, s. 113.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



324	 Ekskurs IV. „Dar” (!tn) Boży w orędziu Ezechiela (Ez 1–11)

Zobowiązania wypływające z przymierza będą w pełni respektowane, a dzięki 
temu Izrael stanie się absolutną własnością Jahwe. Oznacza to pełnię życia du-
chowego ludu przebywającego bezpiecznie w odnowionej ziemi.

Kolejny „dar” Jahwe będzie udzielony tym, którzy nie będą predysponowa-
ni do przyjęcia „nowego serca” i „nowego ducha”: A w sercu obrzydliwości ich 
i ohydy ich, (według) serca swego postępując, drogę ich na ich głowę dam (yTit;n), 
wyrocznia Pana, Jahwe (w. 21). Prorok ponownie zatem wraca do tematu „ser-
ca” człowieka. Chodzi o serce „z kamienia”, w którego wnętrzu rodzą się czyny 
obrzydliwości i ohydy. To one stanowiły podstawowy charakter drogi życiowej 
ludu buntowników. Ten stan nie mógł ulec zmianie, lud bowiem odwrócony 
był od Jahwe, oddając się różnym kultom, w tym praktykom solarnym (por. Ez 
8,16). „Dar” Jahwe względem dawnego Izraela był jednoznaczny: drogę ich na 
ich głowę dam. Oznaczało to w praktyce powstrzymanie się Pana od udzielenia 
mu „daru nowego serca”, a tym samym pozostawienie sobie samemu w obliczu 
nadchodzącej katastrofy. Jest to swoisty „antydar”, który ujawnia miarę niepra-
wości, do której zdolny był człowiek.

* * *

Ezechiel w rozdziałach 2–11 opisuje stan Izraela i jego los. Z jednej strony 
precyzyjnie ukazuje grzeszność ludu i sytuację kryzysową, w jakiej się znalazł, 
z drugiej koncentruje swoją uwagę na Jahwe i Jego „darach”. Interwencja Pana 
miała ostatecznie rozstrzygnąć o losach narodu. Nie dla wszystkich okaże się 
ona pomyślna. Z darów Jahwe nie skorzystają ci, którzy utrwalą w sobie rys 
serca z kamienia i nie będą gotowi na przyjęcie „daru” nowego serca i nowego 
ducha. Rozdział, jaki nastąpi, nie będzie już podobny do tego, jaki miał miej-
sce w przeszłości (powodowany waśniami plemiennymi); będzie on skutkiem 
sądu Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Ekskurs V 
 

 Wyrocznia przeciw górom Izraela (Ez 6,1-14)

Jest to druga wyrocznia „wygłoszona” przez proroka po wykonaniu czyn-
ności symbolicznych (Ez 3,25–5,4). Pierwsza adresowana była do Jerozolimy 
(Ez 5,5-17), natomiast kolejna rozszerza wymiar przestrzenny i odnosi się do 
„gór Izraela” (Ez 6,1-14), a zatem do całego terytorium zamieszkałego przez 
lud przymierza1.

1. Słownictwo

W tekście Ez 6,1-14 występują następujące określenia i formy:

1.1. Określenia Boga:

yndoa]	 4 razy (ww. 3.11; por. 5,5.7.8.11; 7,2.5; 8,1; 9,8)
hw<h.y:	 8 razy (ww. 1.3.7.10.11.13.14; por. 4,14; 5,5.7.8.11.13.15.17; 

7,1.2.4.5.9.19.27; 8,10)
ynIa	 5 razy (ww. 3.7.10.13.14; por. 4,5; 5,8.11.13.15.17; 7,4.9.27; 8,1)

1.2. Formy rzeczownikowe:

rbD	 (słowo) 2 razy (ww. 1.3; por. 3,17; 7,1)
~da-!B,	 (syn człowieczy) 1 raz (w. 2; por. 5,1; 7,2)
hn<P	 (oblicze) 4 razy (ww. 2.4.5.9; por. 4,1.3.7; 7,18.22)
rh;	 (góra) 4 razy (ww. 2.3.13; por. 7,7.16; 11,23; 17,22.23)

1  W okresie początków niewoli jedynie Jerozolima zachowywała względną autonomię po-
śród terytoriów Izraela, por. J. Bright, Historia Izraela, s. 348–349.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



326	 Ekskurs V Wyrocznia przeciw górom Izraela (Ez 6,1-14)  

larf.yI	 (Izrael) 4 razy (ww. 2.3.5.11; por. 4,3.4.5.13; 5,4; 7,2; 8,4.6.10.11.12)
h[‚b.GI	 (wzgórze) 2 razy (ww. 3.13; por. 20,28; 34,6.26)
qypia	 (strumień) 1 raz (w. 3; por. 31,12; 32,6; 35,8)
ay>G:	 (dolina) 1 raz (w. 3; por. 7,16; 31,12; 32,5; 35,8)
br,x,	 (miecz) 6 razy (ww. 3.6.8.11.12; por. 5,2.12.17; 7,15; 11,8.10)
hmB	 (wyżyna) 2 razy (ww. 3.6; por. 6,6.16; 20,29)
x;Bz>mi	 (ołtarz) 4 razy (ww. 4.5.6.13; por. 8,5.16; 9,2; 40,46)
!Mx;	 (stela) 2 razy (ww. 4.6)
llx	 (przebity, zabity) 3 razy (ww. 4.7.13; por. 7,21.22.24; 9,6.7)
lWLGI	 (bóstwo, bożek) 6 razy (ww. 4.5.6.9.13; por. 8,10; 14,3.4.5.6.7)
rg<P,	 (ciało) 1 raz (w. 5; por. 43,7.9)
~c,[,	 (kość) 1 raz (w. 5; por. 24,2.4.5.10; 32,27; 37,1.3.4.5.7.11)
bvAm	 (miejsce zamieszkania) 2 razy (ww. 6.14; por. 8,3; 28,2; 34,13; 37,23; 

48,15)
ry[i	 (miasto) 1 raz (w. 6; por. 4,1.3; 5,2; 7,15.23; 9,1.4.5.7.9)
hf,[]m;	 (dzieło, praca) 1 raz (w. 6; por. 1,16; 16,30; 27,16.18; 46,1)
%w<T	 (pośrodku) 2 razy (ww. 7.13; por. 5,2.4.5.8.10.12; 7,4.9; 8,11)
jyliP	 (ocalały) 2 razy (ww. 8.9; por. 7,16; 24,26.27; 33,21.22)
yAG	 (naród/narody) 2 razy (ww. 8.9; por. 4,13; 5,5.6.7.8.14.15; 7,24; 11,12)
#r,a,	 (ziemia) 2 razy (ww. 8.14; por. 1,21; 5,5.6; 7,2.7.21.23.27; 8,3)
bl	 (serce) 1 raz (w. 9; por. 2,4; 3,7; 11,19.21; 13,2.17.22)
!yI[;	 (oko/oczy) 1 raz (w. 9; por. 4,12; 5,8.11.14; 7,4.9)
h[‚r	 (niegodziwość, zło) 3 razy (ww. 9.10.11; por. 5,17; 14,15.21.22)
hb[AT	 (obrzydliwość) 2 razy (ww. 9.11; por. 5,9.11; 7,3.4.8.9.20)
@K;	 (garść, dłoń) 1 raz (w. 11; por. 1,7; 21,16.19.22.29; 22,13)
lg<r,	 (noga) 1 raz (w. 11; por. 1,7; 2,1.2; 16,25; 24,17.23)
tyIB;	 (dom) 1 raz (w. 11; por. 4,3.4.5.6; 5,4; 7,15.24; 

8,1.6.10.11.12.13.14.16.17)
b[‚r	 (głód) 2 razy (ww. 11.12; por. 5,12.16.17; 7,15; 12,16)
rb,D,	 (zaraza) 2 razy (w. 11.12; por. 5,12.17; 7,15)
hmx	 (uniesienie) 1 raz (w. 12; por. 3,14; 5,13.15; 7,8; 8,18; 9,8)
varo	 (głowa) 1 raz (w. 13; por. 1,22.25.26; 5,1; 7,18; 8,3; 9,10; 10,1.11; 

11,21; 13,18)
#[	 (drzewo) 1 raz (w. 13; por. 15,2.3.6; 17,24; 20,28.32)
hla	 (terebint) 1 raz (w. 13)
~Aqm	 (miejsce) 1 raz (w. 13; por. 3,12; 10,11; 12,3; 17,16)
x:yr	 (woń, zapach) 1 raz (w. 13; por. 16,19; 20,28.41)

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



1. Słownictwo	 327

AxynI	 (uspokojenie, zaspokojenie, upodobanie) 1 raz (w. 13; por. 16,19; 
20,28.41)

dy	 (ręka) 1 raz (w. 14; por. 3,14.18.20.22; 7,17.21.27)
hmmv.	 (pustkowie) 1 raz (w. 14; por. 7,27; 12,20; 14,15.16; 23,33; 29,9)
hMv;m.	 (spustoszenie) 1 raz (w. 14; por. 5,15; 6,14; 33,28.29; 35,3)
rBd>mi	 (pustynia) 1 raz (w. 14; por. 19,13; 20,10.13.15.17.18.21.23.35.36)
hlb.DI	 (Dibla) 1 raz (w. 14)

1.3. Formy czasownikowe

hyh 	 (być, wydarzyć się) 3 razy (ww. 1.8.13; por. 5,15.16; 7,1.4.9.16.19.26)
rm;a	 (mówić) 5 razy (ww. 1.3.11; por. 4,16; 5,5.7.8; 7,1.2.5; 8,5)
~yfi	 (umieścić) 1 raz (w. 2; por. 4,2.4; 5,5; 7,20; 11,7)
abn	 (prorokować) 1 raz (w. 2; por. 4,7; 11,4.13; 12,27; 13,2.16.17)
[m;v	 (słuchać) 1 raz (w. 3; por. 3,6.7.10.11.12.17.27; 8,3.18; 10,5)
aAB	 (przyjść) 1 raz (w. 3; por. 3,24; 4,14; 5,17; 7,2.5.6.7.10.12.22.24.25.26; 

8,3)
db;a	 (zginąć, zniszczyć) 1 raz (w. 3; por. 7,26; 12,22; 19,5; 22,27; 25,7.16)
~mv	 (spowodować spustoszenie) 1 raz (w. 4; por. 3,15; 4,17; 20,26; 25,3; 

26,16)
rb;v	 (łamać) 3 razy (ww. 4.6.9; por. 4,16; 5,16; 14,13)
lp;n	 (upaść, paść) 4 razy (ww. 4.7.11.12; por. 3,23; 5,12; 8,1; 9,8; 

11,5.10.13)
!t;n	 (dać) 3 razy (ww. 5.13.14; por. 4,15; 5,14; 7,4.8.9.20.21; 9,10)
hrz	 (rozrzucić) 2 razy (ww. 5.8; por. 5,10.12; 12,14.15)
brx	 (wyschnąć, opustoszyć) 1 raz (w. 6; por. 19,7; 26,2; 29,12; 30,7)
~vy	 (zrujnować, spustoszyć) 1 raz (w. 6; por. 12,19; 19,7)
~v;a	 (być winnym, ponosić karę) 1 raz (w. 6; por. 22,4; 25,12; 40,39; 42,13; 

44,29; 46,20)
tb;v	 (zaniechać, zaprzestać) 1 raz (w. 6; por. 7,24; 12,23; 16,41)
[d;G	 (rozproszyć, pociąć) 1 raz (w. 6)
hxm	 (wytrzeć, wymazać) 1 raz (w. 6)
[d;y	 (poznać) 4 razy (ww. 7.10.13.14; por. 2,5; 5,13; 7,4.9.27; 10,20; 11,5)
rty	 (być pozostawionym) 1 raz (w. 8; por. 12,16; 34,18; 39,14)
rk;z	 (pamiętać) 1 raz (w. 9; por. 3,20; 16,22.43.60.61.63)
hbv	 (wygnać, być wziętym do niewoli) 1 raz (w. 9)
hnz	 (popełnić cudzołóstwo, opuścić w niewierności) 2 razy (w. 9; por. 16,1.

5.16.17.26.28.30.31.33.34.35.41)

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



328	 Ekskurs V Wyrocznia przeciw górom Izraela (Ez 6,1-14)  

rWs	 (zbaczać, oddalić się) 1 raz (w. 9; por. 11,18.19; 16,24.50; 21,31)
jWq	 (czuć wstręt) 1 raz (w. 9; por. 20,43; 36,31)
hf[‚	 (czynić) 2 razy (ww. 9.10; por. 4,9.15; 5,7.8.9.10.15; 7,20.23.27; 8,6)
hkn	 (uderzyć) 1 raz (w. 11; por. 5,2; 7,9; 9,5.7.8; 21,19.22; 22,13)
[qr	 (zdeptać, tupnąć) 1 raz (w. 11; por. 25,6)
tWm	 (umrzeć) 2 razy (w. 12; por. 3,18.19.20; 5,12; 7,15; 11,13)
ra;v	 (pozostawać) 1 raz (w. 12; por. 9,8; 17,21; 36,36)
rcn	 (pilnować, ustrzec, ocalić) 1 raz (w. 12)
hlK	 (ginąć, kończyć) 1 raz (w. 12; por. 4,6.8; 5,12.13; 7,8; 11,13)
~Wr	 (być w górze) 1 raz (w. 13; por. 10,4.16.17; 17,22)
hjn	 (wyciągnąć) 1 raz (w. 14; por. 1,22; 14,9.13; 16,27; 20,33.34)

2. Wyrocznia prorocka (Ez 6,1-14) w kontekście sekcji Ez 5,5–7,27

Wyrocznia (Ez 6,1-14) charakteryzuje się bogatą terminologią i licznymi 
unikalnymi czasownikami. W tekście dwukrotnie pojawia się formuła posła-
nia: tak mówi Pan, Jahwe (ww. 3.11), która dzieli fragment na dwie tematyczne 
części: „Mowa przeciwko górom Izraela” (ww. 1-10) oraz „Mowa przeciwko 
domowi Izraela” (ww. 11-14).

Wyrocznia o Jerozolimie kończy się formułą: Ja, Jahwe, powiedziałem (Ez 
5,17), która wyraża zapewnienie o nieuchronnym wypełnieniu się zapowiada-
nych wydarzeń w życiu mieszkańców Jerozolimy. Z tego też względu kolejne 
słowa (już w nowej wyroczni) trzeba powiązać ściśle z tą zasadą (wypełnienia 
się zapowiedzi), która ma fundamentalne znaczenie dla przesłania prorockie-
go. Ezechiel odsłania przed zesłańcami prawdę o „ludzie przymierza”. Jej po-
znanie było czymś nieodzownym dla tych wszystkich, którzy mieli uczestni-
czyć w życiu odnowionego narodu2.

Izrael nigdy nie został pozostawiony samemu sobie, zawsze był w jego 
dziejach obecny Jahwe. Pan znając doskonale sytuację narodu, podejmuje od-
powiednie działania, które mają w swym końcowym efekcie odnowić znisz-
czone przez Izrael relacje. Jak wykazała to wcześniejsza wyrocznia (Ez 5,5-17), 
będą to na początku działania niezwykle bolesne. Diagnoza stanu narodu 
była jednoznaczna: wzburzaliście się bardziej niż narody, które was otaczają 
(Ez 5,7). Taka postawa prowadziła do bałwochwalstwa, w rezultacie którego 

2  Izrael mógł poznać prawdę o sobie wyłącznie na podstawie poznania Jahwe działającego 
w łonie społeczności; szczególną okazją do tego miał być nowy Exodus, por. J. Lust, Exodus 6,2-
8 and Ezekiel, w: M. Vervenne (red.), Studies in the Book of Exodus, Leuven 1996, s. 209–224.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



3. Izrael położony w górach	 329

naród doprowadził się do samounicestwienia, które w sposób plastyczny wy-
raża ostatnia sentencja tej wyroczni: I poślę na was głód, i złe bestie, i pozbawią 
was dzieci, i zaraza, i krew przejdzie pośród ciebie, i miecz sprowadzę na ciebie 
(Ez 5,17ab). Oczywiście Jahwe nie czynił niczego przeciwko swemu ludowi, 
lecz dopuścił do unicestwienia tej jego części, która nie była już zdolna do 
nawrócenia i przyjęcia daru „nowego serca i nowego ducha”3. Wydawać by się 
mogło, że losy narodu zostały wystarczająco i dosadnie opisane w wyroczni 
przeciwko Jerozolimie (Ez 5), tymczasem Ezechiel umieszcza po niej kolejną 
wyrocznię (Ez 6). Powstaje tym samym sekwencja wyroczni, która znajdzie 
swe dopełnienie w ostatnim fragmencie tej serii tekstów (Ez 7).

3. Izrael położony w górach

Nowa wyrocznia (Ez 6) rozpoczyna się słowami Jahwe skierowanymi bezpo-
średnio do proroka: I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc: Synu człowieczy (w. 
1a; por. 7,1). Podobna formuła pojawiła się w kontekście opisu czynności sym-
bolicznych: I powiedział do mnie (Ez 4,16a). Zatem jedna z nich (Ez 6,1) tworzy 
wprowadzenie do słów wyroczni, a druga (Ez 4,16) wprowadza do opisu czynów 
Jahwe. Słowa i czyny Jahwe mają charakter kompleksowego oddziaływania Pana 
względem narodu, natomiast Ezechiel był pośrednikiem tej inicjatywy4.

Słowo Jahwe skierowane było do całego ludu; w kontekście wyroczni (Ez 
6) adresatami mowy Jahwe były „góry Izraela” (ww. 2.3), które oznaczają cały 
teren ziemi Izraela, w centrum której znajdowała się Jerozolima, otoczona 
obcymi narodami (por. Ez 5,5). Wzmianki o Izraelu strukturują całą wypo-
wiedź; teren położony w górach był siedzibą synów i domem narodu (ww. 
2.3.5.11). Ten opis odwoływał się do status quo terytorium Izraela utworzo-
nego w oparciu o realizację pierwotnego planu Jahwe względem ludu, który 
w czasach Mojżesza/Jozuego został wprowadzony do ziemi obiecanej5. Prorok 

3  Ten „dar” wymagał szczególnej dyspozycji wewnętrznej, której nie posiadali nawet zesłań-
cy, stąd tak ważna była rola Ezechiela jako stróża narodu, por. P. Deselaers, Das Wächteramt: 
Ezechiels Dienst am ewigen Bund, w: Ch. Dohmen (red.), Für immer verbündet: Studien zur 
Bundestheologie der Bibel, Stuttgart 2007, s. 37–42.

4  Ezechiel wplótł obok słowa również gesty i czyny w ekspresję swojego orędzia, por. J. To-
miak, Ezechiel – prorok nowych czasów, w: A.S. Jasiński, J. Tomiak (red.), Historia Izraela na tle 
słów i czynów symbolicznych proroka Ezechiela, Opole 2003, s. 89–93.

5  Wprawdzie ziemia obiecana była darem Jahwe dla narodu, a Izrael musiał zaangażować 
się w jej zdobywanie, tym niemniej proces ten był bardzo długi z powodu wielu niewierności 
ludu, por. J. Warzecha, Historia dawnego Izraela, Warszawa 2005, s. 106–123.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



330	 Ekskurs V Wyrocznia przeciw górom Izraela (Ez 6,1-14)  

uwzględnia niejako całą topografię tej ziemi i wspomina o górach (ww. 2.3.13), 
wzgórzach (ww. 3.13), strumieniach (w. 3), dolinach (w. 3), miastach (w. 6), 
drzewach (w. 13), terebincie (w. 13), ale także o pustkowiu (w. 14), spustoszeniu 
(w. 14) i pustyni (w. 14). Tradycyjnie ziemia obiecana była kojarzona z krainą 
mlekiem i miodem płynącą. Do niej właśnie wkraczał Izrael po długoletnim 
pobycie na pustyni. W ten sposób otrzymał dar od Jahwe, dar ziemi, która 
stała się miejscem bezpiecznego zamieszkiwania. Szczególnym znakiem tego 
bezpieczeństwa była Jerozolima – miasto zamieszkałe przez naród i cieszące 
się obecnością chwały Jahwe6. Taki porządek gwarantował rozwój Izraela, jego 
bezpieczeństwo, pomimo otoczenia wrogimi ludami.

4. Skutki kultu na „wyżynach”

Sytuacja bezpieczeństwa zmieniła się na skutek występków Izraela. W kon-
tekście zachodzących zmian prorok otrzymał wizję i słowa zapewnienia, że 
bezpieczeństwo Izraela zostało transferowane z Jerozolimy (i jej okolicy) do 
Babilonii (Ez 1). Oznaczało to pozbawienie „gór Izraela” funkcji bezpiecznej 
„ziemi Izraela”. W miejsce bezpiecznego pobytu miały w mieście dokonać się 
wydarzenia traumatyczne, które prowadziły do unicestwienia mieszkańców. 
Ziemia zmieniała bowiem swoje oblicze, w cieniu znalazła się świątynia (zbez-
czeszczona), a jej rolę (kultyczną) przejęły wyżyny (hmB). Nie pojawiały się 
one jednak w Jerozolimie, dlatego brak o nich wzmianek w tekście Ez 5. Były 
to stare sanktuaria pogańskie (kananejskie), które znalazły się w polu zainte-
resowania Izraelitów (Ez 6,3.6)7; stały się one świadectwem życia ludu bun-
towników. Odwracali oni dzieje narodu rozpoczęte wędrówką Abrahama oraz 
sprzeniewierzali się czci okazywanej przez patriarchę prawdziwemu Bogu. 
Wraz z narodem występnym zostaną zniszczone ich wyżyny (w. 3). W obliczu 
interwencji Jahwe nic nie okazuje się trwałe, a zwłaszcza praktyki bałwochwal-
cze, które prowadziły naród przymierza na manowce. Wraz ze wszystkimi 
miastami Izraela opustoszeją „wyżyny”; będzie to bardzo dogłębny i definityw-
ny proces: żeby były zrujnowane i poniosły skutki winy ołtarze wasze i zostały 
rozbite; i znikną bożki wasze oraz będą pocięte stele wasze, i będą unicestwione 

6  Było to dzieło powstałe w okresie panowania Dawida i Salomona, por. A.S. Jasiński, Jero-
zolima. Płomień miłości Jahwe, Kraków 1999, s. 22–33.

7  Już Salomon na wschód od Jerozolimy urządził „wyżyny” dla Kemosza i Milkoma (1 Krl 
11,7); podobne miejsca były w Dolinie Ben Hinnon (Jr 7,31; 32,35), por. R. de Vaux, Instytucje 
Starego Testamentu, t. I–II, Poznań 2004, s. 300.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



4. Skutki kultu na „wyżynach”	 331

dzieła wasze (w. 6). Przedstawiony przez proroka katalog unicestwienia jest 
kompletny; z zaprezentowanej listy wyróżnia się szczególnie określenie lWLGI 
(bożek). Podobna wypowiedź zawarta była już w w. 4. W tym tekście „bożki” 
stawały się „miejscem” porzucenia ciał zabitych przestępców, natomiast we-
dług w. 6 owe „bożki” miały być usunięte i zniknąć bez śladu. Tym samym 
ciała zabitych nie mogły znaleźć spokoju i spoczywać w grobach8.

Niewielka „reszta”, która pozostanie przy życiu, będzie świadkiem in-
terwencji Jahwe i jej skutków, będą oni „czuli odrazę” z powodu swych czy-
nów, natomiast usunięte „bożki” staną się „wyrzutem” i zapowiedzią kary za 
niewierności i opuszczenie Jahwe (w. 9). Ocaleni będą tylko małą garstką 
(reszta), staną się niejako wysłannikami zdobytego miasta, a ich misją było 
poinformowanie o katastrofie. Całą potworność nadchodzących wydarzeń 
szczególnie dosadnie prezentuje w. 13: I poznacie, że Ja (jestem) Jahwe, gdy 
będą ich zabici pośród bożków swych, wokół ich ołtarzy, na każdym wzniosłym 
pagórku, na wszystkich szczytach gór, i pod każdym drzewem zielonym, i pod 
każdym terebintem gęstym, na miejscu, gdzie składali tam woń upodobania 
wszystkim bóstwom swoim. „Zabici” to czciciele ziemskich bożków. Cała zie-
mia wraz z pagórkami, górami, drzewami, lasami i wytworami rąk ludzkich 
(ołtarzami) stanie się cmentarzyskiem nie tylko ciał pobitych, lecz również 
ich dążeń, zamiarów i chęci panowania wbrew i obok Jahwe9. Lud sprzenie-
wierzył się zamysłom Stworzyciela oraz unikalnemu powołaniu. Izrael obróci 
się w nicość, a wszystkie jego dzieła będą starte (por. 6). Ziemia (#r,a,) będzie 
spustoszona (w. 14), a nieliczni uratowani znajdą się na obcej „ziemi” (w. 8)10. 
W ten sposób został niejako zawieszony „dar ziemi”, który stanowił funda-
ment obietnicy danej Abrahamowi; do tej obietnicy należało również liczne 
potomstwo. Przemiany opisane przez Ezechiela były wydarzeniami całkowi-
cie przeciwnymi obietnicom Jahwe danym Abrahamowi i realizowanym już 
w czasach patriarchów11.

8  Była to profanacja ciał zmarłych, która miała przypominać o profanacji świątyni dokona-
nej przez Izraelitów.

9  Dążenia Izraela, realizowane poza misją, jaką otrzymał od Jahwe, kończyły się zawsze ka-
tastrofą, czyli spustoszeniem materialnym i duchowym, por. K.W. Carley , Ezekiel’s Formula of 
Desolation: Harsh Justice for the Land/Earth w: N.C. Habel (red.), The Earth Story in the Psalms 
and the Prophets, Sheffield 2001, s. 143–157.

10  W Księdze Ezechiela istnieje rozróżnienie między „ziemiami”, które są miejscem wyga-
nia ludu Izraela, a „ziemiami” sąsiadującymi bezpośrednio z terytorium Izraela, por. W. Pikor, 
Rola ziemi w przymierzu Boga z Izraelem. Studium historyczno-teologiczne Księgi Ezechiela, Lu-
blin 2013, s. 111.

11  Obietnice dane Abrahamowi miały być wypełniane w całej historii Izraela, a ich osta-
teczna realizacja dokonała się dopiero w epoce Nowego Testamentu, czyli na przełomie czasów 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



332	 Ekskurs V Wyrocznia przeciw górom Izraela (Ez 6,1-14)  

5. Droga unicestwienia Izraela

Wyrocznia, poza wzmiankami o ocalałych (ww. 8.9), nie zawiera motywów 
zbawczych, wprost przeciwnie, koncentruje się na idei unicestwienia. Stąd tak 
dużo tu mowy o mieczu (ww. 3.6.8.11.12), zabitych (ww. 4.7.13), obrzydliwościach 
(ww. 9.11), głodzie (ww. 11.12), zarazie (ww. 11.12), a także o pustkowiu (w. 14), 
spustoszeniu (w. 14) oraz o pustyni (w. 14). Takie środowisko „bytowania” zgoto-
wał sobie Izrael. Ziemia przestała być krainą dostatnią (mlekiem i miodem pły-
nącą). Wszelkie możliwe nieszczęścia spadły na lud, podobnie jak niegdyś plagi 
na faraona i Egipcjan12. Nadchodzące zmiany okażą się jednak jeszcze boleśniej-
sze w skutkach, nie tylko bowiem kraj ulegnie dewastacji, lecz razem z nim jego 
mieszkańcy. Izrael bez Jahwe tracił sens swego istnienia.

Ponury obraz najbliższej przyszłości nie był projekcją „chorego” umysłu 
Ezechiela, lecz bazował na rzeczywistości, w jakiej żył naród. Skoro Izrael nie 
mógł wypełnić swej misji i zaświadczyć światu o Jahwe, musiał zniknąć z dzie-
jów ludzkości. Spustoszona ziemia miała stać się jednak „miejscem” ostrzega-
jącym tych wszystkich, którzy ważyli się wystąpić przeciwko Jahwe – i to nie-
zależenie od tego, czy Go poznali, czy też nie. Ostatecznie porządek w świecie 
nie narzucą władcy tego świata, a jedynie Jahwe.

Tekst wyroczni prezentuje kolejne kroki, jakie podejmuje Jahwe w zaist-
niałej sytuacji. Przede wszystkim zwraca się z poleceniem do Ezechiela, aby 
ten rozpoczął prorokowanie (abNhiw>), którego przedmiotem miały być „góry 
Izraela” (w. 2); wcześniej była mowa o prorokowaniu przeciwko Jerozolimie 
(Ez 4,7; por. 5,5). To jedyne teksty w tej części Księgi, w których jest mowa 
wprost o prorokowaniu (poleceniu), kolejne pojawią się później (por. Ez 
11,4.13; 12,27; 13,2.16.17). Proroctwa będą zatem dotyczyły wydarzeń tragicz-
nych. Izrael miał już za sobą długą historię i wcześniej również był rozlicza-
ny ze swego włodarstwa. Ocena ze strony Jahwe była na wskroś negatywna. 
W epoce Ezechiela nie było już czasu na zmianę, gdyż nie został wykorzystany 
czas zbawczy dany w okresie działalności proroków jerozolimskich; do tej „ga-
lerii” jednak nie należał już Ezechiel13. Sam jego pobyt w Babilonii był znakiem 

(ostatecznych), por. K. Koenen, R. Kühschelm, Przełom czasów. Z perspektywy Starego i Nowe-
go Testamentu, Kraków 2001, s. 140–141.

12  Ezechiel ujawnia nędzę Izraela spowodowaną utratą więzi z Jahwe, która doprowadziła 
do wrogości, całkowicie zawinionej przez naród, por. W. Zimmerli, „Leben“ und „Tod“ im Buche 
des Propheten Ezechiel, TZ 13 (1957), s. 494–508.

13  Jego współczesnym był Jeremiasz, który działał w Jerozolimie, lecz nie zdołał przekonać 
mieszkańców do nawrócenia (Ezechiel nie wspomina wprost Jeremiasza), por. W.L. Holladay, 
Had Ezekiel Known Jeremiah Personally?, CBQ 63 (2001), s. 31–34.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



6. Jahwe a „góry Izraela”	 333

kresu dotychczasowych dziejów ludu. Jego misją było przekazanie wyroczni 
Jahwe „górom Izraela”, które wezwane zostały do okazania posłuszeństwa 
i „słuchania” słowa Pana, Jahwe (w. 3). Ta personifikacja „gór”, typowa dla ję-
zyka prorockiego, wskazuje na fakt, iż mowa Jahwe skierowana jest do całej 
krainy Izraela, czyli do mieszkańców i ich środowiska życiowego14.

6. Jahwe a „góry Izraela”

Podstawowym czynem Jahwe względem „gór” będzie „sprowadzenie” 
(aybim) na nie nieszczęścia (w. 3). Cały wywód wyroczni będzie oscylował 
wokół tego głównego przesłania. Ten profil przepowiadania wyrażają uży-
te w tekście czasowniki: zniszczyć (w. 3), spustoszyć (w. 4), łamać (ww. 4.6.9), 
upaść (ww. 4.7.11.12), dać/położyć (w. 5), rozrzucić (ww. 5.8), opustoszyć (w. 
6), zrujnować (w. 6), ponieść karę (w. 6), pociąć (w. 6), wymazać (w. 6), pozo-
stawić (ww. 8.12), wygnać (w. 9), uderzać (w. 12), umrzeć (w. 12), ginąć (w. 12), 
pozostawić – na śmierć (w. 12), wyciągnąć przeciwko (w. 14). Czasowniki te 
zostały dostosowane do właściwych rzeczowników; w tak powstałych wyraże-
niach został wielowymiarowo opisany los „gór Izraela”. W tekście niewiele jest 
czasowników znamionujących pozytywne działanie Jahwe: być pozostawionym 
(uratowanym) (w. 8), pamiętać (w. 9), poznać (ww. 7.10.13.14). Celem istnienia 
ocalałych będzie utrwalenie w pamięci ludów dzieł Jahwe. Nie chodzi tu tylko 
o dzieła skutkujące unicestwieniem, ale o wszystkie dzieła Jahwe dokonywane 
w całym stworzeniu15.

Wyrocznia opisuje również czyny występnych. W tym celu pojawiają się 
stosowne czasowniki: popełnić cudzołóstwo (w. 9) oddalić się, opuścić (w. 9), 
czuć wstręt/odrazę (w. 9), czynić obrzydliwości (w. 9), składać woń upodoba-
nia (w. 13). Głównym występkiem Izraela była idolatria, stąd jej poznanie, 
a zwłaszcza miary ohydy tych grzechów, miało doprowadzić ich sprawców do 
pogardy samych siebie (i będą czuli odrazę przed sobą; w. 9). Nastąpi katastrofa 
zarówno w wymiarach zewnętrznych, czyli unicestwienie środowiska bytowa-
nia, jak i wewnętrznych, czyli utrata godności oraz wszystkich przywilejów, 
jakimi cieszyli się Izraelici.

14  Ezechiel często personalizuje „ziemię” i utożsamia ją z Izraelem.
15  Motyw „pamięci” stanowi rdzeń przymierza Boga z Izraelem, por. W. Pikor, Rola pa-

mięci w decyzjach moralnych człowieka w świetle Księgi Ezechiela, w: tenże (red.), Moralność 
objawiona w Biblii (Analecta Biblica Lubliniensia 7), Lublin 2011, s. 83.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



334	 Ekskurs V Wyrocznia przeciw górom Izraela (Ez 6,1-14)  

7. Lud przymierza i jego „pamięć”

Obraz ludu przymierza rysujący się w wyroczni jest jednoznaczny. Prorok 
nie znalazł żadnego motywu pozytywnego w postępowaniu ludu. Nie znalazł 
w społeczności żadnych mężów sprawiedliwych; wprawdzie, pomimo katastro-
fy, będą ocaleni, lecz zadaniem ich będzie jedynie przekazanie wieści o tym, 
co wydarzyło się „w górach”. Podobny duch wypowiedzi pojawia się w innych 
częściach Księgi, a zwłaszcza w alegorii o Jerozolimie (Ez 16). Naród otrzymał 
na samym początku wszystko to, co było mu potrzebne do spokojnej, dostatniej 
i bezpiecznej egzystencji16. „Góry Izraela” były w przeszłości świadkami wiel-
kich czynów Jahwe. To one miały być utrwalone w pamięci narodu. Nieustannie 
wspominane przez lud, utrwalały znamię tożsamości narodu oraz przekona-
nie, że Izrael jest ciągle „wyprowadzany” z niewoli i „prowadzony” do ziemi17. 
Taki jest sens „pamięci”, do której odwołuje się prorok (w. 9). A jednak Izrael 
nie chciał pamiętać, zwłaszcza zapomniał o swym pochodzeniu i śmiertelnym 
zagrożeniu własnego istnienia w „dniach młodości” (por. Ez 16,22.43); lud się 
oddalił od Boga oraz czynił niegodziwości i obrzydliwości (por. Ez 16,43). Brak 
„pamięci” Izraela stał się zgubą narodu; pomimo tego ratunek dla jego „reszty” 
przyszedł ze strony Jahwe, który „pamiętał o przymierzu swoim” (Ez 16,60)18, 
i na gruzach dawnego Izraela powołał lud odnowiony, z którym miał zawrzeć 
„przymierze wieczne” (Ez 16,60). To działanie Jahwe „przywróci” narodowi 
„pamięć”, który się zawstydzi i ponownie pozna, kim jest Jahwe (Ez 16,61-62); 
wówczas otrzyma pełne przebaczenie od Pana (Ez 16,63)19.

Temat „pamięci” jest niezwykle ważny dla Ezechiela. Dopowiedzenia za-
warte w Ez 16 są bardzo istotne, opisują bowiem skutki „pamięci” ocalonych, 
wspominanych w w. 9. Boże działanie nie ma charakteru niezależnych od sie-
bie czynności spontanicznie wykonywanych w długich dziejach narodu. Od 
pierwszego wydarzenia, jakim było powołanie Abrahama, poprzez wszystkie 
dzieje (Mojżesz, sędziowie, królowie, prorocy) był to jeden wielki czyn zbaw-

16  Prorok (Ez 16) ukazuje proces zyskania przez naród miejsca bezpieczeństwa, jego utra-
ty i ponownego odzyskania, por. A.S. Jasiński, Symboliczna historia Izraela (Ez 16,1-3a), w: 
A.S. Jasiński, J. Tomiak (red.), Historia Izraela na tle słów i czynów symbolicznych proroka Eze-
chiela, s. 98.

17  Izrael był ludem „Wyjścia”, por. C.L. Patton, “I Myself Gave Them Laws That Were Not 
Good”: Ezekiel 20 and the Exodus Traditions, JSOT 69 (1996), s. 73–90.

18  „Pamięć” Jahwe to gwarancja Jego wierności przymierzu z Izraelem, por. W. Pikor (red.), 
Moralność objawiona w Biblii, s. 89.

19  Będą to owoce odnowionego przymierza, w rezultacie którego Izrael odzyska swoją pa-
mięć historyczno-teologiczną, por. A.S. Jasiński, Promień nadziei (Ez 16,53-63), s. 256.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



8. Serce cudzołożne	 335

czy Jahwe, który trwał w epoce Ezechiela i w czasach po nim następujących, 
a swoją pełnię osiągnął w nowym mieście (por. Ez 48,35), który z perspektywy 
Nowego Testamentu dostrzegamy w wydarzeniach opisanych w Apokalipsie 
św. Jana20.

8. Serce cudzołożne

Ezechiel, który był prorokiem „nowego serca” i „nowego ducha”, zapowia-
da „złamanie (yTir>B;v.nI) serca cudzołożącego”, ludu występnego (w. 9). Temat 
„serca” w wyroczniach (Ez 5–7) pojawia się jedynie w tym wersecie. Lud przy-
mierza miał serce zatwardziałe (Ez 2,4; 3,7). Oznaczało to, że nie był zdolny 
do jakiejkolwiek korekty swego życia, a nawet do refleksji nad nim, co było 
warunkiem odwrócenia się od grzechu i zwrócenia ku Panu. Jahwe, będąc Pa-
nem stworzenia, ma również władzę na sercem człowieka. Na skutek drama-
tycznych wydarzeń jerozolimskich dokonają się również zmiany w sercu ludu. 
Ezechiel opisuje ten proces, odwołując się właśnie do motywu serca21, a tym 
samym daje odpowiedź na nurtującą wszystkich kwestię: Co stanie się z owym 
zatwardziałym sercem Izraela? Odpowiedź daje prorok w dłuższym wywodzie. 
Zgodnie z wymową w. 9, „serce” zyskuje przymiot hn<AZh; (cudzołożące). W ten 
sposób prorok przygotowuje obszerne wypowiedzi na temat dziejów narodu, 
zaprezentowanych w Ez 16; 20; 23. Są to jedyne fragmenty Księgi, w których 
występuje również rdzeń hnz, a który znaczy: popełniać cudzołóstwo, opusz-
czać kogoś, być niewiernym22. Obok serca, również oczy ludu były cudzołożne. 
W ten sposób została opisana wewnętrzna i zewnętrzna kondycja ludu. Był on 
na wskroś przeszyty nieprawością.

Opisując dzieje narodu, prorok wskazuje na jego wyróżniający się charak-
ter, a mianowicie na niewierność (lud cudzołożny), którą ujawniał na wszelki 
możliwy sposób23. Cudzołóstwo oznaczało zdradę Jahwe, czyli porzucenie 
swego Zbawiciela. Powodem niewierności było zadufanie w swej piękności, 

20  Tekst Ez 40–48 został bogato wykorzystany przez św. Jana (Ap 21,1–22,25), por. B. Ko-
walski, Die Rezeption des Propheten Ezechiel in der Offenbarung des Johannes (SBBei 52), Stutt-
gart 2004, s. 408.

21  Prorok jest wierny antropologii starotestamentalnej, por. M. Filipiak, Biblia o człowieku, 
Lublin 1979, s. 49–52.

22  Por. WSHP I, s. 262.
23  Tekst Ez 16,15-58 prezentuje w detalach tę sytuację, por. A.S. Jasiński, Wywyższenie 

i upadek Jerozolimy (Ez 16,3b-43), w: A.S. Jasiński, J. Tomiak (red.), Historia Izraela na tle słów 
i czynów symbolicznych proroka Ezechiela, s. 166–180.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



336	 Ekskurs V Wyrocznia przeciw górom Izraela (Ez 6,1-14)  

atrakcyjności, wspaniałości szat oraz cennych przedmiotach ze złota i srebra 
otrzymanych od Pana (Ez 16,15.16.17). Chodzi zatem o wszelkie dobra (dary), 
jakie Izrael otrzymał od Jahwe w czasie swoich długich dziejów. Ezechiel, jako 
jedyny w BH, stosuje rzeczownikową formę tWnz>T; (nierząd, cudzołóstwo)24. 
W praktyce owa niewierność manifestowała się uległością względem obcych 
ludów, zwłaszcza Egipcjan (w. 26), co wywoływało wstyd ze strony niena-
wistnych córek filistyńskich (w. 27), lecz nie przeszkodziło to Jerozolimie, by 
również zwracać się ku Asyrii (w. 28). W rezultacie tych czynów doszło do 
wewnętrznej przemiany ludu, który utracił moc działającego Pana, co zosta-
ło określone przez proroka wyrażeniem: słabe (hlmua]) (jest) serce twoje (w. 
30). Było to serce zarówno słabe, jak i cudzołożne, a dodatkowo zbuntowa-
ne. Lud nie tylko postępował wbrew pouczeniom, jakie otrzymał od Jahwe, 
lecz nawet wbrew zwyczajom obcych ludów. Słusznie został przyrównany do 
nierządnicy, która dawała podarki swoim kochankom, stając się tym samym 
prawdziwym pośmiewiskiem w świecie (ww. 31-34). Owi kochankowie mie-
li się nasyć jej poniżeniem, odsłaniając publicznie jej nagość (w. 37). W ten 
sposób prorok plastycznie i dynamicznie ukazał skutki niewierności Izraela 
względem Jahwe25.

Prezentacja Ezechiela poucza o podstawowej zasadzie odnoszącej się do 
egzystencji i losu narodu przymierza. Ze względu na pozycję Izraela, jaką się 
cieszył u zarania swych dziejów, a mianowicie więzami przymierza z Jahwe, 
naród otrzymał od Pana prawo, które pozwalało mu harmonijnie się rozwi-
jać, w bezpieczeństwie od wszelkich wewnętrznych i zewnętrznych wrogów26. 
Odrzucenie tego prawa skutkowało katastrofą. Izrael nie był przygotowany 
do egzystencji bez poszanowania przepisów pochodzących od Pana. A jed-
nak dobrowolnie się ich pozbawił i utracił orientację w świecie, stał się tym 
samym ofiarą obcych ludów, które rozpoznały słabość tego ludu, wykorzy-
stały go, a następnie wystawiły na pośmiewisko. Taka historia doprowadziła 
naród do bałwochwalstwa. Oznaczało to, że przez wiele pokoleń lud był nie-
czysty i uprawiał cudzołóstwo z ohydami, wymysłami obcych narodów (por. 
Ez 20,30).

24  Por. WSHP II, s. 649.
25  Ezechiel daje teologiczną interpretację katastrofalnych wydarzeń, jakie dokonały się 

w okresie deportacji babilońskiej, por. T. Jelonek, Teologia biblijna, Kraków 2011, s. 245.
26  Prawo nie miało krępować, umożliwiało bowiem pełny rozwój Izraelowi i wyzwalało go 

z wszelkich form zniewolenia, por. J.S. Synowiec, Dziesięć przykazań (Wj 20,1-17; Pwt 5,6-20), 
Kraków 1999, s. 187.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



8. Serce cudzołożne	 337

Temat ten prorok kontynuuje w symbolicznej historii Samarii i Jerozolimy 
(Ez 23)27. Już na samym początku Ezechiel stwierdza: I cudzołożyły w Egipcie; 
w młodości swojej cudzołożyły (hnyn<z>Tiw:); tam ściskali piersi ich i tam używali 
piersi dziewiczych ich (w. 3). Historia ludu (Jerozolima i Samaria) od samych 
początków naznaczona była niewiernością; można powiedzieć, że taka była 
„natura” Izraela. Podzielone królestwo jeszcze bardziej pogłębiło skłonności 
do poszukiwania „atrakcyjnego” życia poza Jahwe. Spojrzenie ludu kierowało 
się ku Egiptowi i Asyrii (ww. 3.5.7.8), a więc w stronę tych samych terenów, 
które były wspominane wcześniej (Ez 16), przy czym nierząd Jerozolimy był 
większy od nierządu Samarii (ww. 11.14), która oddawała się również Babi-
lończykom, wpędzając się w spiralę nieprawości (ww. 17-19). Karę za nierząd 
miał ponieść Izrael z rąk obcych ludów, które kierując się nienawiścią, dopro-
wadzą do ogołocenia narodu (w. 29). Wszystkie te zdarzenia będą dopuszczo-
ne przez Jahwe, który w ten sposób ukarze naród za bałwochwalstwo (w. 30). 
Izrael dopuszczał się niecnych czynów (niegodziwości, cudzołóstwa). Wyni-
kało to z podstawowego faktu, iż naród zapomniał o Panu. Utrata tej pamięci 
oznaczała ostatecznie wyparcie się Jahwe Jego darów (w. 35).

Kończąc opis sytuacji Samarii i Jerozolimy, prorok przypomina, że Izrael 
został zniszczony czynami nierządu, które stały się zgubnym sposobem ludu 
na realizację życia w ziemi obietnicy (ww. 43.44). Oba rozdziały (Ez 16 i 23) na 
tle całej BH zawierają najbardziej wnikliwą analizę dziejów narodu w aspek-
cie niewierności, określanej, jak wiadomo, rdzeniem hnz. Trzeba uwzględnić 
ich treść, by w tym świetle lepiej dostrzec tematykę kryjącą się w wyrażeniu 
serce cudzołożące (Ez 6,9). „Serce” narodu ugruntowane było w nierządzie, 
czyli w bałwochwalstwie. Była to „natura” całej społeczności, która utraciła 
„pamięć”. Naród zapomniał o dobrodziejstwach otrzymanych w przeszłości 
od Jahwe, a tym samym podążył drogami unicestwienia. Izrael stał się „wielką 
nierządnicą”; motyw ten przejmie św. Jan w Apokalipsie, który, w tym temacie, 
mógł również odwołać się do innych tekstów prorockich (Iz 24,16-17; Na 3,4; 
Jr 3,6-10; Oz 4,12-13; 5,3)28. Izrael związał swoją historię z dziejami obcych 
ludów, a tym samym zerwał więzy z Jahwe. W tej sytuacji utracił rację istnie-
nia. Jego serce musiało zostać „złamane”, lecz nie był to proces zbawczy, lecz 

27  Tekst ten pod wieloma względami jest podobny do Ez 16, w przeciwieństwie do Ez 
20, który również odwołuje się historii narodu, lecz posługuje się inną formą literacką, por. 
W. Chrostowski, Prorok wobec dziejów. Interpretacje dziejów Izraela w Księdze Ezechiela 16, 20 
i 23 oraz ich reinterpretacja w Septuagincie, Warszawa 1991, s. 47.

28  W ideologii upadku „wielkiej nierządnicy” (Ap 17–18) można dostrzec również wpływ 
tekstu Ez 26,1–28,19 (upadek Tyru), por. B. Kowalski, Die Rezeption des Propheten Ezechiel in 
der Offenbarung des Johannes, s. 358–378.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



338	 Ekskurs V Wyrocznia przeciw górom Izraela (Ez 6,1-14)  

karzący. Lud kroczył drogą unicestwienia oraz gorzkiego poznania wzniosłego 
panowania Jahwe (Ez 6,10).

9. Ziemia Izraela

Wyrocznia, obok losu mieszkańców, opisuje również kondycję ziemi (#r,a), 
zamieszkiwanej przez lud (w. 14). Ten temat był już wyżej wzmiankowany, 
warto natomiast dodać spostrzeżenie, że prorok czyni z tego motywu inklu-
zję całej wyroczni. Wywód rozpoczyna się od wzmianki o „ziemi” różnorodnie 
opisanej: góry Izraela, wzgórza, strumienie, doliny (ww. 2-3), a kończy formułą: 
ziemia pustkowia i spustoszenia (w. 14). Pierwsze sformułowania sugerują te-
mat idealnej „ziemi” w całym swym bogactwie; była ona doskonałą siedzibą dla 
człowieka i całego ludu przymierza. W czasach Ezechiela ziemia ta miała już 
jednak swoją historię zamieszkania przez lud buntowników, dlatego czekał ją 
proces spustoszenia29. Ezechiel podkreśla ścisły związek losu ziemi z czynami 
ludu, który ją po swojemu zagospodarował. Ziemia zostanie przez ludzi opusz-
czona, a naród będzie rozproszony po innych krajach (w. 8).

Nie będzie to jednak ostateczny los ziemi (gór Izraela). Do tego tematu 
powraca prorok w obszernej wypowiedzi (Ez 36,1-15), w której wielokrotnie 
pojawia się przynaglenie Jahwe wzywające proroka do tego, by mówił do zie-
mi, czyli do gór Izraela (ww. 1.4.6.8). Ton wypowiedzi jest już inny w stosunku 
do wyroczni zawartej w Ez 6. Zapowiada ukaranie wrogów (zwłaszcza Edo-
mu), natomiast „góry Izraela” staną się na nowo środowiskiem bezpiecznego 
życia, miasta ożyją, ruiny będą odbudowane, lud nie będzie już nigdy pozba-
wiony swej wspaniałej siedziby (ww. 7-12), a w odnowionej ziemi nie będzie 
już sierot (w. 15). „Góry Izraela” staną się świadectwem zwycięstwa Jahwe oraz 
wierności Jego obietnicom30.

Dwa teksty, które dotyczą „gór Izraela” (Ez 6; 36,1-15), ukazują dwa różne 
etapy dziejów Izraela. Pierwszy odnosił się do schyłkowej epoki królewskiej, 

29  Był to proces przeciwny dziełu stworzenia i upiększania ziemi. Epoka Ezechiela przypo-
mina czasy Noego, stąd jego misja miała równie istotne znaczenie; prorok jednak był świadom, 
że sprawiedliwość jednego nie może uratować grzeszników, por. J. Davidson, “Even If Noah, 
Daniel, and Job” (Ezekiel 14:14,20) – Why These Three?, „Journal of the Adventist Theological 
Society” 12, 2 (2001), s. 132–144.

30  Jahwe nie rezygnuje z daru ziemi, lecz odnawia jej oblicze i czyni ponownie środowi-
skiem przyjaznym dla Izraela, który będzie obdarzony nowym sercem i nowym duchem, por. 
C. Granados, Nueva vida y nueva creación. Ez 36,16-38 y los oráculos de salvación en Ezequiel, 
“Reseña Bíblica” 52 (2006), s. 25–32.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



10. Obce bóstwa	 339

w której nastąpił definitywny kres dawnego Izraela pogrążonego w grzechach 
idolatrii. Taki stan nie mógł być utrwalony na zawsze. „Góry Izraela” były da-
rem Jahwe i mogły być zamieszkiwane jedynie przez lud przymierza, który wy-
pełniał swe zobowiązania. Katastrofa ludu pociągnęła za sobą katastrofę ziemi 
(stała się pustynią). W obliczu tych tragicznych zmian wkracza Jahwe, który 
zapowiada odnowę ziemi (Ez 36,1-15) oraz odnowę Izraela (Ez 37,1-14). Będą 
to nowe boskie dzieła stwórcze.

10. Obce bóstwa

W wyroczni (Ez 6) prorok aż 6 razy przywołuje motyw lWLGI (bóstwo, 
bożek; por. ww. 4.5.6.9.13), a w całej Księdze termin ten występuje 39 razy. 
Natomiast u pozostałych proroków zaledwie w jednym tekście (Jr 50,2). Do 
tego 8 razy pojawia się w pismach historycznych (Kpł 26,30; Pwt 29,16; 1 Krl 
15,12; 21,26; 2 Krl 17,12; 21,11.21; 23,24)31. Powyższe dane wskazują, że lWLGI 
jest charakterystycznym terminem Ezechielowym. Jest to typowo hebrajskie 
określenie bóstw obcych i zawsze występuje w liczbie mnogiej, a jego synoni-
mem jest ~yliylia/h (bóstwa w sensie nicości; por. Kpł 19,4; 26,1; Iz 2,8; 10,10; 
Ez 30,13)32.

Rdzeń llg znaczy: toczyć, rolować, zabrudzony, łajno33. W tym ostatnim 
znaczeniu pojawia się u Ezechiela w opisie czynności symbolicznej: I wypiek 
jęczmienny będziesz spożywał, a go na łajnie (yll.g<B.) odchodów ludzkich piec 
będziesz (Ez 4,12; por. w. 15). W ten sposób prorok przygotował temat „ob-
cych bóstw” (motyw nieczystości). Wartość tych wymyślonych istot została 
przyrównana do „kupy gnoju”. Czynność symboliczna (Ez 4,12) była okazją 
do ujawnienia miary nieczystości, jaka ogarnęła całą społeczność Jerozolimy; 
ten stan poniżenia miał się jeszcze z czasem pogłębiać34. Ezechiel apeluje tu 
do wyobraźni odbiorców, którzy otrzymali plastyczny obraz tragicznych prze-
mian, jakie dokonały się w łonie społeczności. Te zmiany mogły być nawet 
niedostrzegalne; często lekceważono ich zgubny wpływ na naród. Tym wszyst-

31  Por. H.D. Preuss, ~yliWLGi, TDOT III, s. 1–3.
32  Por. WSHP I, s. 54.
33  Por. WSHP I, s. 184.
34  Prorok wykazuje, iż wyczerpane zostały wszystkie środki, które mogłyby gwarantować 

bezpieczeństwo egzystencji Izraela, por. J. Tomiak, Czyny symboliczne wykonane w kontekście 
wyroczni przeciwko Judzie, w: A.S. Jasiński, J. Tomiak (red.), Historia Izraela na tle słów i czy-
nów symbolicznych proroka Ezechiela, s. 130.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



340	 Ekskurs V Wyrocznia przeciw górom Izraela (Ez 6,1-14)  

kim tendencjom sprzeciwia się prorok i stosuje język dosadny, który nie po-
zostawia żadnych wątpliwości. Izrael służąc bóstwom, stacza się do poziomu 
„łajna”, a więc do nieczystości, która była znamieniem innych narodów. Mając 
na uwadze kontekst sytuacyjny, w jakim znalazł się lud przymierza, bardziej 
wyraziście prezentuje się treść wyroczni dotyczącej ~yliylia/h.

Ezechiel już we wcześniejszej wyroczni wyrzuca Izraelowi bałwochwalstwo 
i posługuje się w tym kontekście dwoma terminami: hb[AT (obrzydliwość) 
oraz #WQvi (ohyda) – por. Ez 5,11. Ich znaczenie bardzo pasuje do wydźwięku 
terminu ~yliylia/h. Owe obrzydliwości i ohydy stanowią kupę łajna, czyli gno-
jowisko, a więc miejsce odrażające35. Zostało ono stworzone przez Izrael; w ten 
sposób odwrócił się on od świątyni i chwały Pana, a zwrócił ku nicości. Zgod-
nie z wymową wyroczni (Ez 6,4) pierwszym aktem Jahwe względem ludu bun-
towników będzie usunięcie wszelkich miejsc kultu bałwochwalczego (ołtarze 
i stele) oraz unicestwienie dopuszczających się tych występków, których ciała 
będą rzucone przed oblicze ich bożków (~k,ylWLGI). Ezechiel maluje przed ocza-
mi odbiorców przerażający obraz losu swych rodaków. Wiadomo, że w Izra-
elu dokładano wiele starań, by godnie pochować swoich zmarłych. Wystarczy 
przypomnieć historię patriarchów i ich groby (Hebron – Makpela). Tymcza-
sem ciała Izraelitów, którzy będą uśmierceni podczas katastrofy Jerozolimy, 
zostaną w straszliwy sposób sprofanowane i porzucone w „gnojowisku”. Mia-
sto nie tylko będzie spustoszone, lecz otrzyma nowy charakter, przestanie być 
sacrum, a stanie się profanum w najgorszym wydaniu. Sfera owego profanum 
będzie naznaczona miejscami uprawiania bałwochwalstwa, stąd prorok doda-
je w kolejnym wersecie: I położę zwłoki synów Izraela przed obliczem bożków 
(~h,ylWLGI) ich, i rozrzucę kości wasze dokoła ołtarzy waszych (w. 5). Werset za-
wiera paralelizmy synonimiczne: 1. i położę – i rozrzucę; 2. zwłoki synów Izra-
ela – kości wasze; 3. przed obliczem bożków – dokoła ołtarzy waszych. Ezechiel 
przechodzi w relacji z trzeciej do drugiej osoby, a tym samym trafia orędziem 
bezpośrednio do odbiorców. Wskazuje przede wszystkim na „wartość” czy-
nów „synów Izraela”. Miejsca idolatrii, które miały być gwarancją bezpieczeń-
stwa i powodzenia narodu, okazały się pułapką, stworzyły ją zarówno bóstwa, 
jak i ich ołtarze, wszystkie one posiadały bowiem „wartość” tego, co nieczyste 
i rodzące odrazę.

W kolejnym wersecie wyroczni prorok kontynuuje tematykę skutków 
idolatrii: W każdym miejscu waszego zamieszkania miasta będą zrujnowane, 

35  Synonimem takiego miejsca w Jerozolimie była Dolina Gehenny, por. B. Szczepano-
wicz, Geografia biblijna, Kraków 2014, s. 96–97.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



11. Złamane serce ludu	 341

a wyżyny będą opuszczone, żeby były zrujnowane i poniosły skutki winy ołtarze 
wasze i zostały rozbite; i znikną bożki wasze oraz będą pocięte stele wasze, i będą 
unicestwione dzieła wasze (w. 6). Werset ten rozszerza perspektywę topogra-
ficzną, czyli miejsc bałwochwalczych czynów Izraela: obok wspomnianych już 
wcześniej ołtarzy i stel (w. 5) dodane zostały wzmianki obejmujące inne prze-
strzenie: każde miejsce zamieszkania, miasta, wyżyny, dzieła wasze. Chodzi tu 
o całe środowisko zamieszkania Izraela: Jerozolima, inne miasta oraz miejsca, 
do których docierali36. Całe to środowisko stało się „gnojowiskiem” i miejscem 
porzucenia ciał poległych Izraelitów. Przy tej okazji prorok dodaje informację, 
iż znikną bożki (~k,ylWLGI WtB.v.nIw>). Formuła ta ujawnia tymczasowość ich ist-
nienia, jako wytworu ludzkiej wyobraźni. Izrael stał się ofiarą własnej głupoty, 
przestał postrzegać ziemię w kontekście stworzenia i daru Jahwe, a w to miej-
sce zadowolił się własnymi wyobrażeniami, które były kiepską kopią praktyk 
przejętych z pogaństwa.

11. Złamane serce ludu

Dar ziemi (obiecanej), jaką otrzymał Izrael, to owoc wierności Jahwe (Jego 
obietnic), który został całkowicie zmarnowany. Ziemia opływająca w „mleko 
i miód” została zamieniona w miejsca kultu bałwochwalczego (~yliylia/h), co 
doprowadziło Izraela do samozagłady. Ziemia nie mogła być już bezpieczną 
siedzibą narodu. Prorok wykorzystuje dramatyczne wydarzenia, które dopro-
wadziły do zesłania, jako okazję do prezentacji tego wszystkiego, co dokonało 
się w dziejach narodu. Jedynie z perspektywy Babilonii można było popraw-
nie ocenić sytuację Jerozolimy, zwłaszcza że Ezechiel występował w oparciu 
o poznanie, jakie sam otrzymał od Jahwe. Jego orędzie nie było skierowane 
do mieszkańców Jerozolimy, lecz do zesłańców, którzy, pomni katastrofy mia-
sta, otrzymali pouczenie. Owo pouczenie pozwoliło im na całkowite zdystan-
sowanie się od bożków (~yliylia/h). Motyw ten porusza prorok w bardzo tre-
ściwym w. 9: I będą pamiętali ocaleni wasi o Mnie wśród narodów, do których 
zostali uprowadzeni (właśnie) tam, ponieważ złamałem serce ich cudzołożące, 
które opuściło Mnie, a oczy ich cudzołożące (podążały) za bożkami, i będą czu-
li odrazę przed sobą z powodu zła, które czynili, dla wszystkich swych obrzy-
dliwości. Kwestie te były już wspomniane w temacie „pamięci” narodu oraz 

36  W większości tereny te były już opanowane przez ludy obce, por. G. Fohrer, Storia della 
religione israelitica, Brescia 1985, s. 358–359.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



342	 Ekskurs V Wyrocznia przeciw górom Izraela (Ez 6,1-14)  

„serca”. Prorok pisze o sercu i oczach cudzołożnych oraz o obrzydliwościach, 
a wszystko w kontekście ~yliylia/h. Był to korzeń zła, stąd interwencja Jahwe 
ogniskowała się wokół dwóch spraw: 1. ukazanie prawdy, kim są owe bożki; 
2. skutki oddawania im czci. Ostatecznie „serce” narodu zostało złamane, lecz 
zło zrujnowało jego wnętrze.

Pod koniec wyroczni prorok powraca do tematyki ziemi sprofanowanej 
przez Izrael: I poznacie, że Ja (jestem) Jahwe, gdy będą ich zabici pośród bożków 
swych (~h,ylWLGI), wokół ich ołtarzy, na każdym wzniosłym pagórku, na wszyst-
kich szczytach gór, i pod każdym drzewem zielonym, i pod każdym terebintem 
gęstym, na miejscu, gdzie składali tam woń upodobania wszystkim bóstwom 
swoim (~h,ylWLGI) (w. 13). W wypowiedzi tej ramowy motyw tworzy formuła 
~h,ylWLGI. Jednak istota przesłania tego wersetu osadza się na przekazie praw-
dy, iż na skutek traumatycznego oglądu sprofanowanej ziemi nastąpi pozna-
nie Jahwe (w. 13a). Zwłoki poległych Izraelitów będą zalegały „na bożkach” 
(na gnojowisku). Powstanie tragiczna infrastruktura, w skład której wejdą: 
ołtarze, wzniosłe pagórki, szczyty gór, zielone drzewa, gęsty terebint i różne 
miejsca. Nie będzie to widok atrakcyjny dla przypadkowych przechodniów, 
gdyż ich oczom ukaże się kraina śmierci, miejsce bez życia, pozbawione mle-
ka i miodu, wszelkich darów, jakie na początku Jahwe ofiarował Izraelowi. 
W ten sposób prorok opisał nadchodzący tragiczny fakt: „serce” narodu bę-
dzie złamane.

* * *

Kres, jaki dosięgnie „góry Izraela”, będzie oznaczał kres istnienia dotych-
czasowego Izraela. Ocaleni będą odczuwali wstręt i odrazę z powodu występ-
ków (w. 9). Będzie to czas uświadomienia sobie zła, którego naród stał się auto-
rem. Zaistniałe zło zostało utrwalone w obrazie ziemi napełnionej martwymi 
bóstwami i ciałami zabitych Izraelitów (gnojowisko). Katastrofa ludu była 
czymś nieuniknionym, podobnie jak nieuniknionym była również realizacja 
odwiecznego postanowienia Jahwe. Dwuwiersz kończący wyrocznię posiada 
zamienną inkluzję: i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe (w. 13a) – i poznają, że Ja 
(jestem) Jahwe (w. 14c). To „poznanie” będzie powszechne (wy i oni). Cała zie-
mia (mieszkańcy) będzie partycypować w owym wydarzeniu, które dla ocalo-
nych będzie oznaczać możliwość uczestnictwa w życiu odnowionego narodu, 
a dla wrogów Izraela będzie ostateczną klęską, podobną do klęski czczonych 
przez nich bożków.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Ekskurs VI 
 

 Zapowiedź klęski (Ez 7,1-9)

Tekst Ez 7,1-27 zawiera kolejną wyrocznię przeciwko ziemi Izraela oraz 
czterech krańców ziemi (w. 2). Składa się z dwóch części, z których pierwsza 
kończy się na w. 91. Głównym tematem tego fragmentu jest zapowiedź o nad-
chodzących nieszczęściach, rozumianych jako Boża interwencja w obliczu wy-
stępków ludu.

1. Słownictwo

W tekście Ez 7,1-27 (cała wyrocznia) występują następujące określenia 
i formy:

1.1. Określenia Boga:

yndoa]	 2 razy (ww. 2.5; por. 5,5.7.8.11; 6,3.11; 8,1; 9,8)
hw<h.y:	 7 razy (ww. 1.2.4.5.9.19.27; por. 3,7.10.11.13.14; 4,14; 

5,5.7.8.11.13.15.17; 6,1; 8,10)
ynIa	 3 razy (ww. 4.9.27; por. 4,5; 5,8.11.13.15.17; 6,3.7.10.13.14; 8,1)

1.2. Formy rzeczownikowe:

rbD	 (słowo) 1 raz (w. 1; por. 3,17; 6,1.3; 9,11; 10,5)
~da-!B,	 (syn człowieczy) 1 raz (w. 2; por. 5,1; 6,2; 8,5.6.8.12.15.17)
hmda]	 (ziemia) 1 raz (w. 2; por. 11,17; 12,19.22; 13,9; 18,2; 20,38.42)
larf.yI	 (Izrael) 1 raz (w. 2; por. 4,3.4.5.13; 5.4; 6,2.3.5.11; 8,4.6.10.11.12)

1  W. 9 kończy się formułą poznania, a kolejny werset wprowadza temat „dnia” (w. 10).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



344	 Ekskurs VI. Zapowiedź klęski (Ez 7,1-9)

#q	 (kres, koniec) 5 razy (ww. 2.3.6; por. 21,30.34; 29,13; 35,5)
@nK	 (skrzydło, krawędź, kraniec) 1 raz (w. 2; por. 1,6.8.9.11.23.24.25; 3.13; 

5,3; 10,5.8.12.16.19.21; 11,22)
#r,a,	 (ziemia) 5 razy (ww. 2.7.21.23.27; por. 1,21; 5,5.6; 6,8.14; 8,3)
@a;	 (gniew) 2 razy (ww. 3.8; por. 5,13.15; 8,17)
%r,D,	 (droga) 5 razy (ww. 3.4.8.9.27; por. 3,18.19; 8,5; 9,10; 11,21)
hb[AT	 (obrzydliwość) 5 razy (ww. 3.4.8.9.20; por. 5,9.11; 6,9.11; 

8,6.9.13.15.17; 9,4)
!yI[;	 (oko/oczy) 2 razy (ww. 4.9; por. 4,12; 5,8.11.14; 6,9; 8,2.5.18; 9,5.10)
%w<T	 (pośród) 2 razy (ww. 4.9; por. 3,25; 5,2.4.5.8.10.12; 6,7.13; 8,11; 9,2.4; 

10,10)
hrypic.	 (nić, wieniec, kolej, los) 2 razy (ww. 7.10)
t[	 (czas) 2 razy (ww. 7.12; por. 4,10.11; 12,27; 16,8.57)
~Ay	 (dzień) 4 razy (ww. 7.10.12.19; por. 4,4.5.6.8.9.10; 5,2; 

12,22.23.25.27)
hmWhm.	 (wrzawa) 1 raz (w. 7; por. 22,5)
dh	 (grom, okrzyk) 1 raz (w. 7; hapax)
rh;	 (góra) 2 razy (ww. 7.16; por. 6,2.3.13; 11,23; 17,22.23)
hmx	 (uniesienie) 1 raz (w. 8; por. 3,14; 5,13.15; 6,12; 8,18; 9,8)
hJ,m;	 (laska) 2 razy (ww. 10.11; por. 1,27; 4,16; 5,16; 8,2; 9,9)
!Adz	 (bezczelność, pewność siebie) 1 raz (w. 10)
smx	 (przemoc, gwałt) 2 razy (ww. 11.23; por. 8,17; 22,26; 28,16; 45,9)
[v;r,	 (wykroczenie, nieprawość) 2 razy (ww. 11.21; por. 3,18.19; 13,22; 

18,20.21.23.24.27)
!Amh	 (wzburzenie, poruszenie) 4 razy (ww. 11.12.13.14; por. 5,7; 23,42; 

26,13; 29,19)
H;nO	 (wspaniałość) 1 raz (w. 11; hapax)
!Arx	 (żar) 2 razy (ww. 12.14)
rKm.mi	 (coś sprzedane) 1 raz (w. 13)
hYx; ~yYIx;	(życie) 3 razy (w. 13; por. 33,15)
!Azx	 (wizja) 2 razy (ww. 13.26; por. 12,22.23.24.27; 13,16)
vyai	 (człowiek) 2 razy (ww. 13.16; por. 1,9.11.12.23; 3,26; 4,17; 8,11.12.16)
!wO[‚	 (nieprawość, wina) 3 razy (ww. 13.16.19; por. 3,18.19; 4,4.5.6.17; 9,9; 

14,3.4.7.10)
[;AqT	 (instrument dęty) 1 raz (w. 14)
hmxl.mi	 (bitwa, wojna) 1 raz (w. 14; por. 13,5; 17,17; 27,10.27; 32,27; 39,20)
br,x,	 (miecz) 2 razy (w. 15; por. 5,2.12.17; 6,3.6.8.11.12; 11,8.10)

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



1. Słownictwo	 345

#Wx	 (na zewnątrz) 2 razy (ww. 15.19; por. 26,11; 28,23; 34,21; 
40,5.19.40.44)

b[‚r	 (głód) 2 razy (w. 15; por. 5,12.16.17; 6,11.12; 12,16)
tyIB;	 (dom) 2 razy (ww. 15.24; por. 4,3.4.5.6; 5,4; 6,11; 

8,1.6.10.11.12.13.14.16.17)
hd,f	 (pole) 1 raz (w. 15; por. 16,5.7; 17,5.8.24; 21,2)
ry[i	 (miasto) 2 razy (ww. 15.23; por. 4,1.3; 5,2; 6,6; 9,1.4.5.7.9; 10,2; 

11,2.6.23; 12,20)
rb,D,	 (zaraza) 2 razy (w. 15; por. 5,12.17; 6,11.12)
hnAy	 (gołębica), 1 raz (w. 16)
jyliP	 (ocalały) 1 raz (w. 16; por. 6,8.9; 24,26.27; 33,21.22)
ay>G:	 (dolina) 1 raz (w. 16; por. 6,3; 31,12; 32,5; 35,8)
dy	 (ręka) 3 razy (ww. 17.21.27; por. 3,14.18.20.22; 6,14; 8,1.3.11)
%r,B,	 (kolano) 1 raz (w. 17; por. 3,12; 21,12; 47,10)
~yIm;	 (wody) 1 raz (w. 17; por. 1,24; 4,11.16.17; 12,18.19; 16,4.9; 17,5.8)
qf;	 (wór) 1 raz (w. 18; por. 27,31)
tWcLP;	 (strach, przerażenie) 1 raz (w. 18)
hn<P	 (oblicze) 2 razy (ww. 18.22; por. 4,1.3.7; 6,2.4.5.9)
hvWB	 (wstyd) 1 raz (w. 18)
varo	 (głowa) 1 raz (w. 18; por. 1,22.25.26; 5,1; 6,13; 8,3; 9,10; 10,1.11; 

11,21; 13,18)
hxr>q	 (łysina) 1 raz (w. 18; por. 27,31)
@s,K,	 (srebro) 2 razy (w. 19; por. 16,13.17; 22,18.20.22; 27,12; 28,4; 38,13)
bhz	 (złoto) 2 razy (w. 19; por. 16,13.17; 27,22; 28,4.13; 38,13)
hDnI	 (nieczystość) 2 razy (ww. 19.20; por. 16,33; 18,6; 22,10; 36,17)
hrb.[,	 (gniew) 1 raz (w. 19; por. 21,36; 22,21.31; 38,19)
vp,n<	 (dusza) 1 raz (w. 19; por. 13,18.19.20; 14,14.20; 16,5.27; 17,17)
h[,m	 (wnętrzności) 1 raz (w. 19; por. 3,3)
lAvk.mi	 (przeszkoda, przyczyna) 1 raz (w. 19; por. 3,20; 14,3.4.7; 18,30; 21,20; 

44,12)
ybic.	 (piękno) 1 raz (w. 20; por. 20,6.15; 25,9; 26,20)
ydI[]	 (ozdoba) 1 raz (w. 20; por. 16,7.11; 23,40)
!AaG	 (pycha) 2 razy (ww. 20.24; por. 16,49.56; 24,21; 30,6.18; 32,12; 33,28)
~l,c,	 (obraz) 1 raz (w. 20; por. 16,17; 23,14)
#WQvi	 (odraza) 1 raz (w. 20; por. 5,11; 11,18.21; 20,7.8.30; 37,23)
zB;	 (łup) 1 raz (w. 21; por. 23,46; 26,5; 29,19; 34,8.22.28)
llv	 (zdobycz) 1 raz (w. 21; por. 26,12; 29,19; 38,12.13; 39,10)
#yrIP	 (człowiek zachłanny, zabójca) 1 raz (w. 22; por. 18,10)

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



346	 Ekskurs VI. Zapowiedź klęski (Ez 7,1-9)

qATr;	 (kajdany) 1 raz (w. 23; hapax)
jPv.mi	 (prawo/sąd) 2 razy (ww. 23.27; por. 5,6.7.8; 11,12; 16,38; 

18,5.8.9.17.19.21.27)
~D	 (krew) 1 raz (w. 23; por. 3,18.20; 5,17; 9,9; 14,19; 16,6.9.22.36.38; 

18,10.13)
yAG	 (naród/narody) 1 raz (w. 24; por. 4,13; 5,5.6.7.8.14.15; 6,8.9; 11,12.16; 

12,15.16; 16,14)
vDq.mi	 (świątynia) 1 raz (w. 24; por. 5,11; 8,6; 9,6; 11,16; 21,7; 23,38.39)
hdpq.	 (lęk, udręczenie, strach) 1 raz (w. 25; hapax)
~Alv	 (pokój) 1 raz (w. 25; por. 13,10.16; 34,25; 37,26)
hAh	 (nieszczęście) 2 razy (w. 26)
h[‚Wmv.	 (wieść) 2 razy (w. 26; por. 16,56; 21,12)
aybin	 (prorok) 1 raz (w. 26; por. 2,5; 13,2.3.4.9.16; 14,4.7.9.10)
!hKo	 (kapłan) 1 raz (w. 26; por. 1,3; 22,26; 40,45.46; 42,13.14)
hc[	 (rada) 1 raz (w. 26; por. 11,2)
~ynIqZ>	 (starcy) 1 raz (w. 26)
%l,m,	 (król) 1 raz (w. 27; por. 1,2; 17,12.16; 19,9; 20,33; 21,24.26; 24,2)
ayfin	 (książę) 1 raz (w. 27; por. 12,10.12; 19,1; 21,17.30; 22,6)
~[;	 (lud) 1 raz (w. 27; por. 3,5.6.11; 11,1.17.20; 12,19; 

13,9.10.17.18.19.21.23; 14,8.9.11)
hmmv.	 (pustkowie) 1 raz (w. 27; por. 6,14; 12,20; 14,15.16; 23,33; 29,9.12; 

32,15; 33,28.29)

1.3. Formy czasownikowe

hyh	 (być) 7 razy (ww. 1.4.9.16.19.26; por. 4,3; 5,15.16; 6,1.8.13; 8,1; 9,3.8)
rm;a	 (mówić) 3 razy (ww. 1.2.5; por. 4,16; 5,5.7.8; 6,1.3.1; 

8,5.6.8.9.12.13.15.17)
aAB	 (przyjść) 13 razy (ww. 2.5.6.7.10.12.22.24.25.26; por. 3,24; 4,14; 5,17; 

6,3; 8,3.7.9.10.14.16)
xlv	 (wysłać) 1 raz (w. 3; por. 3,5.6; 5,16.17; 8,3)
jp;v	 (sądzić) 3 razy (ww. 3.8.27; por. 11,10.11)
!t;n	 (dać) 6 razy (ww. 3.4.8.9.20.21; por. 4,15; 5,14; 6,5.13.14; 9,10)
Swx	 (mieć litość, zmiłować się) 2 razy (ww. 4.9; por. 5,11; 8,18; 9,5.10; 

16,5; 20,17; 24,14)
lm;x	 (współczuć) 2 razy (ww. 4.9; por. 5,11; 8,18; 9,5.10)
[d;y	 (poznać) 3 razy (ww. 4.9.27; por. 2,5; 5,13; 6,7.10.13.14; 10,20; 11,5)
#yq	 (obudzić) 1 raz (w. 6)

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



1. Słownictwo	 347

bv;y	 (mieszkać) 1 raz (w. 7; por. 2,6; 3,15; 8,1.14; 11,15; 12,2.19.20)
%p;v	 (wylać) 1 raz (w. 8; por. 4,2; 9,8; 14,19; 16,15.36.38; 17,17; 18,10)
hlK	 (ginąc, kończyć) 1 raz (w. 8; por. 4,6.8; 5,12.13; 6,12; 11,13)
hkn	 (uderzyć) 1 raz (w. 9; por. 5,2; 6,11; 9,5.7.8; 21,19.22; 22,13)
acy	 (wyjść) 1 raz (w. 10; por. 1,13; 3,22.23.25; 5,4; 9,7; 10,18.19)
#wc	 (kwitnąć) 1 raz (w. 10)
~Wq	 (wstać) 1 raz (w. 11; por. 3,22.23; 7,11; 13,6; 16,60.62)
[g:n	 (nadejść, dotknąć) 1 raz (w. 12; por. 13,14; 17,10)
hnq	 (kupić, zdobyć) 1 raz (w. 12; por. 27,19; 29,6; 40,3.5.6.7.8)
lb;a	 (pogrążyć w żałobie) 2 razy (ww. 12.27; por. 31,15)
xm;f	 (radować się) 1 raz (w. 12; por. 25,6; 35,14)
rk;m	 (sprzedać) 2 razy (ww. 12.13; por. 30,12; 48,14)
bwv	 (wrócić, odwrócić) 2 razy (w. 13; por. 1,14; 3,19.20; 8,6.13.15.17; 9,11)
qz:x	 (być mocnym) 1 raz (w. 13; por. 2,4; 3,7.8.9.14; 13,22; 16,49; 

20,33.34)
[q;T	 (trąbić) 1 raz (w. 14; por. 33,3.6)
!wk	 (być stałym, być trwałym) 1 raz (w. 14; por. 4,3.7; 16,7; 28,13; 38,7; 

40,43)
%l;h	 (chodzić, postępować) 2 razy (ww. 14.17; por. 3,14; 5,5.7; 10,11)
tWm	 (umrzeć) 1 raz (w. 15; por. 3,18.19.20; 5,12; 6,12; 11,13)
lk;a	 (jeść, spożywać) 1 raz (w. 15; por. 4,9.10.12.13.14.16; 5,10; 12,18.19)
jlp	 (uciec) 1 raz (w. 16)
hmh	 (jęczeć, hałasować) 1 raz (w. 16)
hpr	 (upaść, opuścić) 1 raz (w. 17; por. 1,24.25; 21,12)
rgx	 (opasać się) 1 raz (w. 18; por. 27,31; 44,18)
hsK	 (okryć) 1 raz (w. 18; por. 1,11.23; 12,6.12; 16,8.10.18)
%l;v	 (rzucić) 1 raz (w. 19; por. 5,4; 16,5; 18,31; 19,12; 20,7.8)
lky	 (może być) 1 raz (w. 19; por. 33,12; 47,5)
lc;n	 (być ocalonym) 1 raz (w. 19; por. 3,19.21; 13,21.23; 14,14.16.18.20; 

33,9.12)
[b;f	 (nasycić się) 1 raz (w. 19; por. 16,28.29; 27,33; 32,4; 39,20)
alm	 (napełnić) 3 razy (ww. 19.23; por. 1,18; 3,3; 5,2; 8,17; 9,7.9; 

10,2.3.4.12)
~yfi	 (umieścić) 1 raz (w. 20; por. 4,2.4; 5,5; 6,2; 11,7)
hf[‚	 (czynić) 3 razy (ww. 20.23.27; por. 4,9.15; 5,7.8.9.10.15; 6,9.10; 8,6)
ll;x	 (zbezcześcić) 4 razy (ww. 21.22.24; por. 9,6; 13,19; 

20,9.13.14.16.21.22.24)
bb;s	 (odwrócić) 1 raz (w. 22; por. 1,9.12.17; 7,22; 10,11.16)

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



348	 Ekskurs VI. Zapowiedź klęski (Ez 7,1-9)

!p;c	 (ukryć) 1 raz (w. 22)
vr;y	 (zająć, objąć w posiadanie) 1 raz (w. 24; por. 33,24.25.26; 35,10; 36,12)
tb;v	 (zaniechać, zaprzestać) 1 raz (w. 24; por. 6,6; 12,23; 16,41)
vq;B	 (szukać) 2 razy (ww. 25.26; por. 3,18.20; 22,30; 26,21; 33,8)
db;a	 (zginąć, zniszczyć) 1 raz (w. 26; por. 6,3; 12,22; 19,5; 22,27; 25,7.16)
vb;l	 (włożyć) 1 raz (w. 27; por. 9,2.3.11; 10,2.6.7.10)
lh;B	 (być przerażonym) 1 raz (w. 27; por. 26,18)

Cała wyrocznia (Ez 7,1-27) zawarta jest w inkluzji Bożego imienia: I stało 
się słowo Jahwe do mnie (w. 1) – i poznają, że Ja (jestem) Jahwe (w. 27). Te ra-
mowe frazy wskazują na inicjatywę Jahwe i jej skutki. Pan interweniuje mocą 
swego słowa, pierwotnym odbiorcą mowy jest Ezechiel, a przez jego pośred-
nictwo słowa Pana docierają do Izraela. Prorok wypełnia swoją misję przede 
wszystkim jako sługa słowa (rbD), czyli sługa Jahwe2. Dla tych, którzy słowo 
prorockie nie przyjmowali, nadchodziło unicestwienie spowodowane zarazą 
(rb,D,), o której wspomina prorok w w. 15. W obu wypadkach w tekście wy-
stępuje ten sam rdzeń rbd, który wyraża dwa skrajnie różne działania Jahwe, 
czyli zbawcze słowo oraz unicestwiającą zarazę3.

W pierwszej części wyroczni prorok zapowiada zagładę Izraela jako wyda-
rzenie w skali ogólnoludzkiej (ww. 1-9).

2. Nadchodzące rozstrzygnięcia

Mowa Jahwe jest niezwykle starannie prezentowana poprzez dobór słow-
nictwa i umiejętne wprowadzanie go do tekstu. Tak sformułowana wypowiedź 
podkreśla autorytet mówiącego Jahwe oraz aktywność proroka, „wtopionego” 
w życie społeczności Izraela (żyjącego na wygnaniu w Babilonii).

Na początku wypowiedzi Ezechiel ponownie jest nazwany „synem czło-
wieczym” (ww. 1-2a), tym samym zachowana zostaje jedność osób dominu-
jących w dramaturgii całej Księgi (Jahwe oraz Ezechiel)4. Słowa prorockie 

2  Posłannictwo Ezechiela było kontynuacją misji dawnych proroków, realizowaną w no-
wych warunkach, która wymagała nowych form oddziaływania, por. R.E. Clements, The Eze-
kiel Tradition: Prophecy in a Time of Crisis, w: P.R. Ackroyd (red.), Israel’s Prophetic Tradition, 
Cambridge 1982, s. 119–136.

3  Por. WSHP I, s. 200–201.
4  Relacja Jahwe – Ezechiel staje się typicznym odniesieniem ludu do Boga, wzorcem dla 

przyszłego Izraela żyjącego w odnowionej ziemi, por. E. Hernando García, Aspectos pastora-
les en el ministerio profético de Ezequiel, „Lumen” 19 (1970), s. 412–437.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



2. Nadchodzące rozstrzygnięcia	 349

miały być kierowane nie tylko do ziemi (kraju) Izraela, lecz odnosiły się rów-
nież do szerokiej perspektywy „czterech krańców ziemi” (w. 2c). Izrael jest 
tu widziany jako centrum ziemi, zatem zmiany, jakie w nim zachodziły, nie 
posiadały wyłącznie charakteru lokalnego, lecz odnosiły się do najdalszych 
zakątków, czyli krańców (dosłownie: skrzydeł: @nK) ziemi (#r,a,)5. W stosunku 
do poprzednich wyroczni (Ez 5 i 6), obserwujemy rozszerzenie zakresu ad-
resatów orędzia: już nie tylko „Jerozolima” (Ez 5) oraz „góry Izraela” (Ez 6), 
lecz „cztery krańce ziemi” stają się swoistymi odbiorcami słów Jahwe. Treść 
orędzia wyraża podwójne użyty w w. 2 termin #q (kres, koniec)6. W długich 
dziejach Izraela mieszkańcy zadecydowali o swoich losach. Choć mieli na-
dzieję na trwałość stworzonych przez siebie warunków bytowania, okazało 
się, że żyli w iluzji. Zadaniem proroka było uświadomienie rodakom faktu, iż 
nic z tego, co było budowane bez błogosławieństwa i współdziałania z Jahwe, 
nie miało charakteru trwałego, lecz już u swojego zarania zmierzało do uni-
cestwienia, nawet jeżeli udało się takie „dzieła” utrwalić przez dłuższy czas7. 
Właśnie w takiej sytuacji znalazł się Izrael, który pozostawał w całkowitej 
niewiedzy zachodzących radykalnych zmian, których, mimo woli, stał się już 
uczestnikiem.

Zapowiadany „kres” nie będzie jednak spowodowany jakąś katastrofą 
wywołaną czynnikami ludzkimi lub naturalnymi (np. trzęsienie ziemi), pro-
rok bowiem już w kolejnej frazie (w. 3) dopowiada, iż „kres” nadejdzie wraz 
z ujawnieniem się gniewu (@a;) Jahwe oraz Jego sądu (jp;v). Całe to działanie 
zostało ukierunkowane ku „ziemi Izraela”, traktowanej jako siedlisko zamiesz-
kiwania ludu przymierza. Przyczyną tego „karnego” działania była forma ży-
cia przyjęta przez naród, a która została określona terminem hb[AT (obrzy-
dliwość)8. Zatem w. 3 uzasadnia nie tylko konieczność interwencji Jahwe, lecz 
również faktyczny stan, w jakim znalazł się Izrael.

5  W temacie dominuje tu motyw „końca” (w. 2), który zapowiada rozstrzygające wydarze-
nia dla ziemi Izraela, por. W. Pikor, Rola ziemi w przymierzu Boga z Izraelem. Studium histo-
ryczno-teologiczne Księgi Ezechiela, Lublin 2013, s. 139.

6  Por. WSHP II, s. 182.
7  Tę prawdę wyraża treść Księgi Koheleta, por. A. Bonora, Księga Koheleta, Kraków 1997, 

s. 20–22.
8  Termin ten stanowi jeden z motywów przewodnich pierwszej części wyroczni (por. ww. 

3.4.8.9.20).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



350	 Ekskurs VI. Zapowiedź klęski (Ez 7,1-9)

3. Gniew Jahwe

Ujawnienie „gniewu” Jahwe wyznacza cezurę dziejów narodu9. Owszem, 
prorocy już wcześniej zapowiadali nastanie „gniewu Pana” (Jr 4,8), jednak Eze-
chiel pisze o nim już z perspektywy Babilonii, a więc na początku zmian, jakie się 
już dokonywały10. Ten proces miał być w przyszłości bardziej zradykalizowany. 
Naród miał boleśnie doświadczyć tego, co faktycznie znaczy nastanie „gniewu 
Jahwe”. Każde pokolenie na nowo musiało poznawać Jahwe oraz sposoby Jego 
obecności11. Epoka Ezechiela była jednak pod tym względem na wskroś wyjątko-
wa. W obliczu nowej interwencji Boga „gniew Jahwe” odbije się echem „na cztery 
krańce ziemi”, zatem zaistnieją zmiany w wymiarach powszechnych12. To jednak 
Izrael będzie musiał poznać „do końca” miarę swoich nieprawości. Stały się one 
przyczyną „karnej” interwencji Jahwe, a jej sens leżał nie tyle w samym karaniu, 
co w uświadomieniu narodowi sytuacji, w jakiej się znalazł na skutek swoich 
występków. Prorok formułuje zatem sentencję, która winna być niezwykle po-
uczającą dla adresatów orędzia: Teraz – wkrótce – wyleję uniesienie Moje na ciebie 
i uśmierzę gniew Mój na tobie; i będę sądził cię według dróg twoich, i oddam tobie 
wszystkie obrzydliwości twe (w. 8). Ezechielowy Izrael żyje w czasach interwen-
cji Jahwe określonych formułą teraz – wkrótce. Zatem „już” dokonują się zmiany, 
a „wkrótce” będą one pogłębione. Pan działa w „uniesieniu” i „gniewie”13. Prorok 

9  To wyrażenie antropopatyczne nie opisuje stanu emocjonalnego Boga, lecz sytuację 
dziejową, w jakiej znalazł się Izrael, por. A.S. Jasiński, Jahwe: Bóg gniewu czy miłosierdzia?, w: 
P. Morciniec (red.), Ad Libertatem in Veritate. Księga pamiątkowa dedykowana księdzu profe-
sorowi Alojzemu Marcolowi, Opole 1996, s. 155–170.

10  Pomimo istnienia jeszcze świątyni w Jerozolimie, nastąpiła już zmiana historiozbawcza, 
Jahwe oddziaływał bowiem już na lud zesłańców, pozostawiając w większości mieszkańców Je-
rozolimy samym sobie (wydani na miecz), por. J. Tournay, Le poème de l’épée, Ézéchiel 21:13-
22 et ses relectures, w: I.L. Seeligmann (red.), Isac Leo Seeligmann Volume, Jerusalem 1985, 
s. 249–262.

11  Obecność Jahwe w narodzie była zawsze dostosowana do potrzeb, w jakich znajdował się 
naród (i zawsze miała treść zbawczą); widać to na przykładzie powołania Mojżesza i Ezechiela, 
por. R. Bartelmus, Begegnung in der Fremde: Anmerkungen zur theologischen Relevanz der to-
pographischen Verortung der Berufungsvisionen des Moses und des Ezechiel (Ex 3,1–4,17 bzw. Ez 
1,1–3,15), BN 78 (1995), s. 21–38.

12  Pobyt Izraela w Babilonii otwiera perspektywę uniwersalną dla Izraela, która jednak nie 
została rozwinięta w Księdze Ezechiela i jego szkole teologicznej, zyskała natomiast swój pełny 
wymiar w przesłaniu nowotestamentalnym, które korzysta z myślenia Ezechiela, por. M. Fish-
bane, Through the Looking Glass: Reflections on Ezek 43:3, Num 12:8 and 1 Cor 13:8, HAR 10 
(1986), s. 63–75; M. Marcheselli, Echi di Ezechiele nel vangelo di Giovanni, „Parole di vita” 58, 
6 (2013), s. 40–46; J.P. Ruiz, Ezekiel in the Apocalypse: The Transformation of Prophetic Language 
in Revelation 16,17–19,10, Bern 1989.

13  Cała wyrocznia Ez 7 charakteryzuje się bogactwem emocjonalnym zastosowanego języka 
(słownictwa), por. W. Pikor, Rola ziemi w przymierzu Boga z Izraelem, s. 142.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



4. Drogi Jahwe i drogi Izraela	 351

wzmacnia opis charakterystyki działania Jahwe, podkreślając dynamizm Jego in-
terwencji. Użyte określania prezentują Pana działającego w pełnej determinacji, 
konsekwentnie realizującego swój plan aż do całkowitego jego wykonania. Po-
dobnie (w wymiarach naturalnych) postępowali bezwzględni zdobywcy, którzy 
oblegając miasto, podejmowali wszelkie czynności, aby doprowadzić do zdobycia 
twierdzy, a następnie ukarania obrońców i wprowadzenia swoich rządów zgod-
nie z prawami, jakimi się kierowano14.

Terminem kluczowym jest tu hb[AT (obrzydliwość), który, jak wiadomo, 
w ww. 1-10 pojawia się 4 razy. Jest to sumaryczne określenie postawy Izraela, 
której największym występkiem były praktyki bałwochwalcze. To właśnie po-
łożenie kresu tym występkom było zasadniczym powodem interwencji Jahwe. 
Wszystkie „cztery krańce ziemi” miały „poznać” to wydarzenie. Pierwotnym 
zadaniem Izraela było składanie świadectwa o Jahwe „na obliczu ziemi”. Naród 
zaparł się tej misji, obce ludy bowiem nie poznawały Jahwe, lecz przekonywały 
się, że różne bóstwa są czczone w Jerozolimie – obok Pana i na równi z Nim. 
Nastanie „gniewu i uniesienia” Jahwe było zatem czymś nieuniknionym i wy-
razem sprawiedliwości Pana, która przejawiała się w postaci dokonywanego 
sądu (jp;v)15.

4. Drogi Jahwe i drogi Izraela

Podstawowym błędem Izraela była utrata umiejętności rozpoznawa-
nia woli Jahwe, czyli „dróg”, jakimi chciał naród prowadzić. Izrael postępo-
wał „drogami złymi”, czyli bezbożnymi (por. Ez 3,18.19). Nastąpił całkowity 
rozziew pomiędzy dążeniami Pana a dążeniami narodu. Ezechiel niezwykle 
dosadnie akcentuje te kwestie i aż czterokrotnie, w tej części wyroczni, piętnu-
je „drogi” Izraela (ww. 3.4.8.9). To one właśnie świadczą przeciwko narodowi. 
Nie chodzi zatem o sporadyczne wydarzenia, lecz o stały sposób postępowa-
nia, o nawyki, które zadomowiły się w Izraelu16. Na podstawie tych „dróg” zo-
stała ukształtowana historia narodu, którą prorok opisał w wielu tekstach (por. 

14  Przed takim wydarzeniem stali mieszkańcy Jerozolimy, którzy mieli być ponownie oble-
gani przez wojska Nabuchodonozora; ów władca z całą starannością przygotował atak na mia-
sto, por. A.S. Jasiński, Jerozolima: promień miłości Jahwe, Kraków 1999, s. 60–62.

15  Izrael faktycznie sam się osądził i został pochłonięty przez siły obce, niesłużące Jahwe, 
a które miały być unicestwione, por. F. Fechter, Bewältigung der Katastrophe: Untersuchungen 
zu ausgewählten Fremdvölkersprüchen im Ezechielbuch (BZAW 208), Berlin – New York 1993.

16  „Drogi” Izraela pokrywać się zaczęły z drogami obcych ludów, por. S. Ilnicki, Problemat 
„drogi” w Piśmie Świętym ,Poznań 2002, s. 131–133.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



352	 Ekskurs VI. Zapowiedź klęski (Ez 7,1-9)

Ez 16; 20; 23). Izrael nawiązywał zatem do zachowań, które były typowe dla 
ludów nie znających Jahwe. Lud jednak, od czasów Abrahama, dostąpił przy-
wileju poznania Pana. Konsekwencją tego wydarzenia było przyjęcie nowej 
postawy życiowej, która w wypadku Abrahama została zobrazowana wędrów-
ką z ojczyzny do nowej ziemi. „Nowa droga” stała się udziałem patriarchy, któ-
ry wypełnił swoją misję w sposób kompletny. W obliczu podobnego procesu 
znalazł się Izrael epoki Ezechiela. Na skutek zmian politycznych już wyruszył 
w drogę (zesłanie), jednak znajdował się dopiero na początku „drogi”, która 
miała okazać się niezwykle tragiczną w skutkach dla większej części społecz-
ności. „Stare drogi” Izraela miały być złożone na ich głowy (oddam je tobie), 
a to oznaczało wykluczenie ze społeczności potomków obietnicy17.

5. Góry chwały i góry ucieczki

Ezechiel zapowiadając rychłe nadejście dnia decydujących rozstrzygnięć, 
przywołuje temat „góry”: bliski (jest) dzień wrzawy nie radosnego okrzyku (na) 
górach (~yrIh) (w. 7bc). Góry otaczały Jerozolimę, która sama była położona 
pośrodku nich. Można zatem uznać, że „góry” są traktowane jako synonim 
określenia „ziemia obiecana” (por. Ez 6,2.3)18. Oznaczało to, że „radosne okrzy-
ki” rozbrzmiewające po górach były znakiem okresu pokoju i bezpieczeństwa. 
Z czasem jednak owo poczucie bezpieczeństwa stało się czymś iluzorycznym. 
Odejście od prawa Jahwe oznaczało ściągnięcie na siebie „złego losu” (ww. 
5-7), na skutek którego w miejsce „radosnych okrzyków” miał pojawić się 
„hałas przemocy i gwałtu” (w. 11). Postawa Izraela doprowadziła do prawdzi-
wej transformacji „gór Izraela”. Nie były już one siedzibą ludnych i gwarnych 
miejscowości, lecz miejscem ucieczki przed wrogiem: I uciekną ich uciekinie-
rzy, i będą na górach (~yrIhh,-la,) jak gołębie dolin; oni wszyscy wzdychający, 
każdy w nieprawości swojej (w. 16). Ten obrazowy język Ezechiela podkreśla 
nade wszystko fakt zaburzenia porządku, który miał być konstytuowany pra-
wem Jahwe. Prorok odwołuje się do świata przyrody, gołębie dolin znalazły się 
na górach, a więc przebywały w całkowicie obcym dla siebie środowisku. Taki 
los miał spotkać Izrael, dla którego „góry” nie były już bezpiecznym środo-

17  W zamyśle Bożym było jednak wskazanie narodowi „nowej drogi”, która stanie się kolej-
nym „Wyjściem”, por. W. Pikor, Prorocka interpretacja exodusu, „Zeszyty Naukowe Stowarzy-
szenia Biblistów Polskich” 12 (2015), s. 409–437.

18  Od swego zarania Izrael zamieszkiwał tereny górzyste, dopiero z czasem opanowywał 
również obszary równinne i doliny, por. J. Bright, Historia Izraela, Warszawa 1994, s. 179–180.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



6. Jahwe widzący	 353

wiskiem życia, lecz stały się kryjówką, która nie gwarantowała niezawodnej 
egzystencji19.

Całe środowisko „górskie” miało ulec degradacji za wyjątkiem jednej 
„góry” wybranej przez Jahwe: I uniosła się chwała Jahwe ponad środek mia-
sta, i stanęła na górze (rhh-l[;), która (jest) od wschodu miasta (Ez 11,23). 
Prorok ma na uwadze zapewne Górę Oliwną, położoną na wschód od świąty-
ni jerozolimskiej. Patrząc od strony potoku Cedron na północ (na wysokości 
źródła Gichon), po lewej stronie rysuje się Wzgórze Świątynne, a po prawej 
Góra Oliwna. Wydają się one być bliźniaczymi górami, jak Ebal i Gerizim 
w Sychem, które również odegrały ważną rolę w historii Izraela – jako miej-
sca odczytania prawa w czasach Jozuego (por. Joz 8,30-35), które według Pwt 
27,12n były miejscami położonymi na wschód od Jordanu i symbolizowały 
miejsce błogosławieństwa (Gerizim) i przekleństwa (Ebal)20. Z perspekty-
wy Ezechiela miejscem przekleństwa (za sprawą występków Izraela) stało się 
Wzgórze Świątynne, natomiast miejscem błogosławieństwa – Góra Oliwna, na 
której spoczęła chwała Jahwe. Góra ta wówczas stała się jedynym ośrodkiem 
świętym dla Izraela przebywającego w swej ziemi. Prawdę tę poznał wyłącznie 
Ezechiel, który stał się szafarzem tajemnicy obecności Jahwe. Prorok zaświad-
czył o przebywaniu chwały Pana na Górze (Oliwnej), w dolinie rzeki Kebar (Ez 
1,3) oraz pośród wyschniętych kości (Ez 37,1).

Naród z owej świętej „góry” został przeprowadzony do „doliny”, aby ponow-
nie zostać wprowadzonym na „górę” (por. Ez 40,1nn). Zgodnie z tradycją poko-
leń, Ezechiel umieszcza „na górze” miejsce zbawczego spotkania Jahwe z ludem, 
w górach również miała być utrwalona nowa siedziba ludu (Ez 47–48).

6. Jahwe widzący

Prorok podkreśla znaczenie deklaracji Jahwe, która jest dwukrotnie przyto-
czona: I nie zmiłuje się oko Moje (ynIy[) nad tobą, i nie oszczędzę (Ez 7,4.9). Oba 
wersety (ww. 4.9) są niemal identyczne i stanowią podsumowanie poprzedzają-
cych je wypowiedzi. Termin !yI[; (oko) używa Ezechiel w dwóch znaczeniach: 
oka oraz wyglądu; widać to zwłaszcza w opisie wizji (Ez 1,4.7.16.18.22.27). Tekst 
ten jest bardzo ważny dla całej Księgi. Prorok opisuje to, co widzi, a co jawi mu 

19  „Bezpieczne zamieszkanie” miał Izrael odzyskać dopiero w nowej ziemi opisanej w tek-
ście Ez 40–48.

20  S. Jankowski, Geografia biblijna, Warszawa 2007, s. 60.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



354	 Ekskurs VI. Zapowiedź klęski (Ez 7,1-9)

się jak widok (!y[K.) stopu złota (Ez 1,4). „Oko” jest zatem organem, dzięki któ-
remu prorok widzi, a to, co widzi, jest jakby „okiem” rzeczywistości ponadna-
turalnej. Ten wzajemny układ oddziaływania staje się podstawą do dalszej pre-
zentacji, a mianowicie ukazania się Jahwe jako Boga widzącego i mającego oczy. 
Ten antropomorfizm jest bardzo pomocny w przekazaniu zamysłu zawartego 
w wyroczni21. Ezechiel korzysta tu z dawnej tradycji, która posługiwała się ta-
kim wizerunkiem Stwórcy; wystarczy przytoczyć relację o stworzeniu, w której 
pojawia się refren, iż Bóg „widział”, że to, co stworzył, było dobre (Rdz 1,4.10). 
Ezechiel owo „widzenie” Boga prezentuje w szerokiej panoramie „widzenia” 
środowiska Bożego, stąd przypisuje „obręczom kół” mnogość oczu (Ez 1,18). 
Bóg jest swoistym „obserwatorem” całego stworzenia. Dla Ezechiela jednak naj-
istotniejszy jest w tym zakresie jeden aspekt, a mianowicie widzenie postawy 
Izraela. Już sam fakt, że Bóg objawił się prorokowi w Babilonii, świadczył o Jego 
stałej koncentracji na ludzie przymierza. Izrael nie miał zatracić się w morzu ob-
cych ludów, nawet pozostając w rozproszeniu był bowiem rozpoznawany przez 
Jahwe, który dawał ludowi odczuć swoją obecność. Zadaniem Ezechiela było 
przekazanie zesłańcom prawdy o stałym oglądzie Izraela przez Jahwe22. Pomimo 
zbuntowania, lud nie był „pozostawiony” przez Boga, bowiem owo „pozostawie-
nie” (porzucenie) oznaczało faktyczne jego unicestwienie.

„Spojrzenie” Boga w wizji (Ez 1) miało przygotować Ezechiela do pełnie-
nia misji proroka oraz stróża wśród zesłańców, miał on też przekazać ludowi 
treść „spojrzenia” Jahwe na Izrael. Już we wcześniejszej wizji Jahwe jedno-
znacznie deklaruje: Dlatego Ja żyjący, wyrocznia Pana, Jahwe, ponieważ świą-
tynię Moją zanieczyściłeś wszelkimi ohydami i wszelkimi obrzydliwościami, i Ja 
także odmówię (współczucia), nie zlituje się oko Moje (ynIy[), a także Ja nie będę 
współczuł (Ez 5,11). Frazę rozpoczyna przysięga Jahwe (Ja żyjący…), która 
każe odbiorcy zwrócić szczególną uwagę na jej wymowę. W centrum uwagi 
znajduje się świątynia i jej stan, została ona bowiem zanieczyszczona wszelki-
mi ohydami i obrzydliwościami. Były to skutki postępowania Izraela. Naród 
nie uszanował świętości i doprowadził do tak potwornej profanacji. Oznaczało 
to odrzucenie chwały Jahwe i wyparcie się Jego świętego imienia23.

21  Bóg „widzący” powołuje „widzących” (proroków), którzy przekazują społeczeństwu Jego 
zamysł, por. L. Stachowiak, Prorocy. Słudzy słowa, Katowice 1980, s. 31–34.

22  Ezechiel wpisuje się w ciąg tradycji mowy o opatrzności Bożej, kierującej dziejami Izraela 
i świata, por. M.F. Lacan, Opatrzność, STB, s. 634.

23  Imię „Jahwe” miało być uświęcone w łonie narodu, por. F. Baumgärtel, Zu den Gottes-
namen in den Büchern Jeremia und Ezechiel, w: W. Rudolph (red.), Verbannung und Heimkehr, 
Tübingen 1961, s. 1–29.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



6. Jahwe widzący	 355

Zaistniała sytuacja skutkowała utratą przywilejów oraz faktycznym ze-
rwaniem przymierza z Bogiem. Izrael niejako odmówił „współodczuwania” 
z Jahwe, czyli odczuwania Jego obecności i jej znaczenia dla całego ludu. To 
„odczuwanie” miało owocować w postaci czystego kultu i uświęcenia Jego 
imienia. Wyparcie się tej misji oznaczało utratę „współczucia” ze strony Jah-
we, a tym samym sprawiało, że Jego spojrzenie było „bez litości” (sAxt-al{w>). 
Prorok dołożył wiele starań, by naród tę myśl dobrze sobie przyswoił, stąd 
jednoznaczne formuły zawarte w Ez 7,4.10. Izrael zamiast spoglądać na Jah-
we (świątynię), spoglądał na obce ludy i czczone przez nie bóstwa24. „Oko” 
Jahwe doskonale znało występki ludu i naturę jego buntowników. Jedynym 
skutecznym lekarstwem na tę zatwardziałość było „okazanie” braku litości 
(nie zlituje się oko Moje). Taka reakcja Pana nie oznaczała wycofania się 
z obietnic danych przodkom Izraela oraz zerwania przymierza. Miała jednak 
charakter radykalny i oznaczała „kres” porządku ustanowionego bezprawnie 
przez Izrael, co miało swoje głębokie konsekwencje nie tylko na płaszczyźnie 
ściśle religijnej, lecz również społecznej, politycznej, a nawet gospodarczej, 
wszystkie te kwestie tworzyły bowiem jedną wielką rzeczywistość egzystencji 
ludu przymierza25.

Prorok wielokrotnie wyraża „reakcję” Jahwe formułą sAxt-al{w> (i nie ulituje 
się; por. 5,11; 7,4.9; 8,18; 9,10; [16,5]; 24,14). Zatem czasownik Swx (mieć li-
tość, zmiłować się)26 funkcjonuje w kontekstach negatywnych (z zaprzeczeniem 
-al{w> = i nie) we wszystkich wypowiedziach Ezechiela, za wyjątkiem tekstu Ez 
20,17, który wskazuje na litość Jahwe względem Izraela w okresie pobytu na pu-
styni. Owo „zlitowanie” było podstawą egzystencji narodu w całych jego dzie-
jach, lud bowiem nieustannie zasługiwał na karanie ze względu na powtarza-
ne występki. Cierpliwość Boża i wierność obietnicom powstrzymywały Jahwe 
przed radykalną interwencją „bez litości”. Czas „zmiłowania” jednak doszedł 
kresu, naród nie wykorzystał żadnych znaków dawanych wielokrotnie przez 
proroków Jahwe. Ezechiel stał się więc mężem, którego przesłanie zawierało nie-
przejednane zapewnienie, iż tym razem Jahwe nie okaże już litości27.

Jednoznaczny charakter wypowiedzi (Ez 7,4.9) nie odnosi się do ostatecz-
nego losu Izraela, lecz do nadchodzących, zwrotnych wydarzeń w dziejach na-

24  Ten fakt jest przedmiotem wizji, jaką opisuje Ezechiel w tekście Ez 8.
25  Opisy emocjonalnych reakcji (w. 16) miały stać się dla ludu znakiem zachodzących tra-

gicznych zmian, por. W. Pikor, Rola ziemi w przymierzu Boga z Izraelem s. 144.
26  Por. WSHP I, s. 283–284.
27  „Brak litości” nie opisuje postawy Jahwe, lecz dyspozycję Izraela.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



356	 Ekskurs VI. Zapowiedź klęski (Ez 7,1-9)

rodu. Będą one miały podobne znaczenie do tych z okresu Mojżesza. W Moj-
żeszowym czasie pustyni lud był zbuntowany, dlatego tylko mała jego część 
weszła do ziemi obiecanej, większość bowiem z tych, którzy wyszli z Egiptu, 
pomarła na Synaju. Bóg realizował swoje zamiary konsekwentnie, lecz zawsze 
zwracał uwagę na kondycję ludu. Nic nie dokonywało się automatycznie, lecz 
zawsze przy udziale Izraela, jako faktycznego partnera Jahwe28. Naród jednak 
po raz kolejny zawiódł, dlatego musiał się przekonać, że wymagania Jahwe są 
nieodwołalne. Izrael nie mógł istnieć bez ścisłych związków z Jahwe, stanął 
zatem w obliczu decydującego rozstrzygnięcia. Interwencja Pana „bez litości” 
oznaczała nastanie czasu odsłonięcia całej prawdy o narodzie, a w konsekwen-
cji unicestwienia jego dotychczasowej egzystencji.

7. Nadchodzący „kres”

Jak wyżej zaznaczono, prorok „nadchodzące” oraz zwrotne wydarzenie 
w dziejach narodu anonsuje w w. 6: Koniec przyszedł, przyszedł ten koniec, 
skończył się [wzbudził] (#yqIh) przeciw tobie, oto nadchodzi (por. w. 2). Ezechiel 
używa tu rzadko stosowanego czasownika #yq (obudzić się)29, nawiązując do 
rdzenia #Qh; (koniec), tym samym w. 6 otrzymał szczególną budowę, w której 
aż trzykrotnie pojawiają się dwa rdzenie: aAB (przyjść) oraz #q (kres, koniec). 
Nadchodzący „kres” niejako został wzbudzony (#yqIh), podobnie jak wiosna 
i lato, które po zimie (wzbudzone) przynoszą obfite owoce (Am 8,2). Dla Izra-
ela nastały niejako żniwa. Jak żniwiarze w lecie kosili zboża, tak Jahwe miał 
przeprowadzić swoje „żniwa” w Izraelu. Naród nie wydał jednak zdrowych 
i obfitych plonów, a jedynie „owoce” śmierci. Naród sam „wzbudził” gniew 
Boży i stał się ofiarą swej niewierności30.

Dramatyczne wydarzenia, przed którymi stanął Izrael, oznaczały kres daw-
nego sposobu życia, co nie było jednak równoznaczne z całkowitym kresem 
narodu. Prorok wyraźnie stwierdza, iż Jahwe, po wykonaniu wyroku, „uśmierzy 
swój gniew” przeciw Izraelowi (w. 8). Czasownik hlK (ginąc, kończyć)31 wystę-

28  Ten rys partnerski został naznaczony od początku, a mianowicie w akcie powołania 
Abrahama, zawarcia przymierza i poddawania licznym próbom, por. T. Jelonek, Biblijna histo-
ria zbawienia, Kraków 1987, s. 121.

29  Por. WSHP II, s. 164.
30  Obrazy sugerujące „żniwa” były niezwykle sugestywne dla mieszkańców Izraela, por. 

F.H. Wright, Obyczaje krajów biblijnych, Warszawa 1998, s. 149–154.
31  Por. WSHP I, s. 450.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



8. Czas zmiany	 357

puje zaledwie jeden raz w Ez 7, lecz już we wcześniejszych wyroczniach został 
użyty w podobnym znaczeniu (por. Ez 5,13; 6,12). Inną funkcję spełnia ten cza-
sownik w tekście Ez 5,12, w którym (w oparciu o ten czasownik) jest mowa, iż 
na skutek interwencji Jahwe część ludu wyginie (Wlk.yI) z głodu. Będzie to fak-
tyczny kres egzystencji tej części ludu, która ulegnie zagładzie z powodu zarazy 
i miecza. Natomiast trzecia jego część ulegnie rozproszeniu.

8. Czas zmiany

Prorok wzmacnia napięcie dramatyczne swej wyroczni i odwołuje się 
w wielu wersetach do kategorii „czasu”. Całość wypowiedzi (ww. 1-10) struk-
turowana jest formą hT[; (teraz), która pojawia się dwukrotnie: Teraz koniec 
(przychodzi) na ciebie i poślę gniew Mój na ciebie (w. 3) oraz Teraz – wkrót-
ce – wyleję uniesienie Moje na ciebie i uśmierzę gniew Mój na tobie (w. 8). Owo 
„teraz”, w jakim znalazł się naród, oznacza zatem nastanie czasu interwencji 
Jahwe32. Decydowały się losy narodu, który w obliczu tej inicjatywy Jahwe 
poddany został osądowi. Sąd nie pozostawiał ludowi najmniejszej możliwości 
„ucieczki”, który chciał ukryć prawdę o sobie. Wszelkie próby tego rodzaju były 
z góry skazane na niepowodzenie, co prorok uświadamia odbiorcom, gdy aż 
dwukrotnie używa przysłówka hT[; (teraz), a mianowicie w kontekście mowy 
o nastaniu gniewu i uniesienia Jahwe, które były skierowane przeciwko Izra-
elowi. Podobny „czas”, nastania owego „teraz”, miał spotkać dumny Tyr: Teraz 
drżą wybrzeża, dzień upadku twego, i przeraziły się wyspy, które (są) na morzu, 
z odejścia twego (Ez 26,18). Los (unicestwienie) obcych ludów został już prze-
sądzony i zrealizowany („teraz”), nie tak miał jednak wyglądać los Izraela, dla 
którego „pierwsze teraz” było dniem sądu i braku litości, lecz poprzedzało ono 
„drugie teraz” o zupełnie przeciwnym charakterze: Teraz odmienię los Jakuba 
i ulituję się (nad) całym domem Izraela, i będę zazdrosny dla imienia świętego 
Mojego (Ez 39,25). Charakter tej wypowiedzi jest zupełnie inny od języka obec-
nego w wyroczni (Ez 7). Prorok pisze o ~xr33 Jahwe, czyli o Jego zmiłowaniu, 
które objawi się w kolejnym „teraz”, mającym już charakter zbawczy.

Ezechielowe użycie przysłówka hT[; (teraz) ma wybitnie teologiczne zna-
czenie. Izrael znalazł się pomiędzy hT[; sądu a hT[; zbawienia. Faktycznie jest 
to jedno hT[;, w którym działa Jahwe, a które dla narodu „rozciąga się” w cza-

32  Forma ta wywodzi się od rdzenia t[ (czas), por. T. Kronholm, t[, TDOT XI, s. 434–435.
33  Jest to jedyne użycie tego czasownika w Księdze Ezechiela (por. Ez 20,26).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



358	 Ekskurs VI. Zapowiedź klęski (Ez 7,1-9)

sie i obfituje w różnorodne zdarzenia, do których wpisuje się interwencja Na-
buchodonozora skierowana przeciwko Jerozolimie i całemu Izraelowi.

Pokrewna myśl do hT[; (teraz) zawarta jest w sformułowaniu: bliski (jest) 
dzień (~AYh;) wrzawy (w. 7). Anonsowany w w. 7 temat „dnia” zostanie rozwi-
nięty w drugiej części wyroczni (ww. 10.12.19). To pierwsze użycie terminu 
~AYh w wyroczni (Ez 7) znajduje się w kontekście wieści o „nadejściu już czasu”, 
w którym rozstrzygnie się los „mieszkańca ziemi”, czyli każdego Izraelity, nie-
zależnie od jego aktualnego zamieszkania (por. w. 2: cztery krańce ziemi). Za-
powiadany „bliski dzień” otrzymał swoją charakterystykę: dzień wrzawy, a nie 
radosnego okrzyku (na) górach (w. 7bc). Chodzi o dzień wielkiego przerażenia 
(por. Za 14,13), zamieszania i gwałtu (por. Am 3,9). Ezechiel może tu nawią-
zywać do starej tradycji zapisanej w tekście Izajasza: Bo to dzień wrzawy, zdep-
tania i rozsypki, zrządzony przez Jahwe, Boga Zastępów. W Dolinie Widzenia 
ktoś mur rozwala, i krzyk się wzbija ku górze (Iz 22,5). Prorok z epoki Ezechia-
sza wypowiada się zapewne w kontekście nadchodzącego oblężenia ze strony 
wielkiego władcy asyryjskiego Sennacheryba, który oblegał Jerozolimę (701 r. 
przed Chr.). Wówczas miasto szczęśliwie uniknęło katastrofy, a mieszkańcy nie 
byli deportowani, jak wcześniej ludność Samarii (722 r. przed Chr.)34. Niestety, 
ludność Jerozolimy wyciągnęła błędne wnioski z tamtej historii i umocniła się 
w przekonaniu, iż Jahwe ponownie uratuje miasto. Tak się jednak nie miało 
już stać. „Wrzawa”, która napełniała Jerozolimę, nie zapowiadała preludium do 
zwycięstwa, lecz do agonii mieszkańców. Było to ogłoszenie „złego losu”, który 
nawiedził Izrael (przyszedł czas [t[]; por. w. 7a), nie będzie on ograniczał się 
wyłącznie do Jerozolimy, lecz obejmie wszystkie miejsca zamieszkania Izraela 
(również diasporę). Będzie to więc wydarzenie uniwersalne, choć uczestniczyć 
w nim będą (jako ofiary) wyłącznie Izraelici.

Na różne sposoby Ezechiel uświadamia zesłańcom sytuację, w jakiej się 
znaleźli. Nie mogą swego życia rozumieć wyłącznie jako splotu niekorzyst-
nych wydarzeń spowodowanych interwencją Nabuchodonozora. Jedynie Jah-
we określał nastanie treściowego: hT[; (teraz), dnia (~AYh;) oraz czasu (t[), On 
też wypełnia trwałą treścią czas przełomu, w którym żyli zesłańcy i cały Izrael. 
Za sprawą Ezechiela naród miał uczestniczyć w tych wydarzeniach z całym 
zrozumieniem i świadomością, owo „teraz” nie oznaczało bowiem kresu ludu 
przymierza, lecz kres jego postawy – jako ludu buntowników35.

34  To wydarzenie wpisało się w tradycję o wiecznie trwającym Syjonie, por. A.S. Jasiński, 
Według postanowienia wiecznego Boga. Aionios w Nowym Testamencie, Opole 1991, s. 76–78.

35  Nikt z zatwardziałych buntowników nie będzie miał udziału w nowym Izraelu, por. 
E. Di Pede, C. Lichtert, Figures de la fin des temps chez Ézéchiel: nouvelle création ou recherche 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



9. Aktywność Jahwe	 359

9. Aktywność Jahwe

Aktywność (obecność) Jahwe prezentowana w wyroczni (ww. 1-9) jest wy-
rażona różnymi czasownikami: hyh (być), rm;a (mówić), aAB (przyjść), xlv 
(wysłać), jp;v (sądzić), !t;n (dać), Swx ([nie] mieć litość, [nie] zmiłować się;), 
lm;x ([nie] współczuć), #yq (obudzić), %p;v (wylać), hlK (ginąc, kończyć) oraz 
hkn (uderzyć). Zgodnie ze strukturą zjawiska profetycznego, Jahwe jest mó-
wiącym, a Jego zamysł przekazuje Ezechiel (ww. 1.2.5). Wraz z prorokiem po-
słanym do ludu (Ez 2,3.4; 3,5.6) Jahwe posyła (yTix.L;viw>) również swój gniew (w. 
3). „Posłanie” należy do struktury działania Boga. W tym kontekście Ezechiel 
zaznacza, iż są tacy, którzy uważają się za proroków, choć Jahwe ich nie posłał 
(Ez 13,6). W wyroczniach (Ez 5–7) posłanie „wspierające” gniew Jahwe przyj-
muje niejako formę „strzały głodu” (Ez 5,16). Nośnikiem zbawienia jest słowo 
Jahwe, lecz wyłącznym jego szafarzem stał się Ezechiel, dlatego ci, którzy nie 
przyjmą jego orędzia, będą pozbawieni mocy odnowy (życia) i staną się ofia-
rami posłanego „gniewu” Jahwe.

Aktywność Jahwe wyraża również czasownik !t;n (dać), który w omawia-
nym fragmencie występuje czterokrotnie (ww. 3.4.8.9). Przede wszystkim Pan 
zapewnia: oddam (yTit;nw>) tobie wszystkie obrzydliwości twe (w. 3). Zatem Izrael 
otrzyma z powrotem wszystkie swe występki. To semickie wyrażenie zawiera 
ważną myśl, a mianowicie popełniane zło wraca do jego autora. Nie można 
bezkarnie występować przeciwko prawu Jahwe, które naród otrzymał i poznał. 
Było to prawo (przestrzegane) gwarantujące pomyślność ludu. Taką pierwotną 
świadomość posiadał naród, lecz jego występki, dokonywane z całą świado-
mością, prowadziły do katastrofy całego Izraela36.

Prorok zapewnia, że Jahwe niejako „odda” (!Ta,) Izraelowi „jego drogi” 
(w. 4). Oznaczało to całkowity brak akceptacji ze strony Pana sposobu życia 
narodu. Już prorok Izajasz poucza w imieniu Jahwe: Bo myśli moje nie są my-
ślami waszymi ani wasze drogi moimi drogami – wyrocznia Jahwe (Iz 55,8). 
Rolą proroków było ponowne sprowadzenie narodu „na drogi” Jahwe. Pomi-
mo posłuszeństwa okazanego przez niektórych z władców (Ezechiasz, Jozjasz) 
coraz bardziej pogłębiał się rozziew pomiędzy drogami (przykazaniami) Jahwe 
a sposobem życia Izraela. Ten właśnie sposób życia (drogi) stanie się podstawą 
do oskarżenia i osądzenia ludu (ww. 8.9). Naród nie okazując wdzięczności za 

du paradis perdu?, w: E. Di Pede, C. Lichtert (red.), Les prophètes de la Bible et la fin des temps, 
Paris 2010, s. 317–329.

36  Wzniosłość prawa Jahwe wychwalają psalmiści, prawo przywracało bowiem siły i porzą-
dek w Izraelu (Ps 19,8), por. S. Łach, Psalmy (PSST VII–2), Poznań 1990, s. 164.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



360	 Ekskurs VI. Zapowiedź klęski (Ez 7,1-9)

łaskę, jaką otrzymał (por. Ez 16,6), sam skazał się na osamotnienie, które zo-
stało opisane formułami: I nie zmiłuje się oko Moje oraz i nie oszczędzę (w. 9a). 
W żadnym wypadku Jahwe nie kieruje się „chęcią zemsty” czy „rewanżu”. Na-
ród z powodu „swych dróg” pozostaje poza działaniem łaskawości Pana i ten 
stan był właściwą karą, jaką ponosił.

W kontekście całej wyroczni (Ez 7,1-27) temat „drogi” należy do jednych 
z kluczowych i ramowych. Zaprezentowany został jako zasadniczy powód in-
terwencji Jahwe (w. 3), opisany na różne sposoby (bogactwo form rzeczowni-
kowych i czasownikowych) i sumarycznie ujęty w ostatnim wersecie: według 
dróg ich uczynię im (w. 27c). Inaczej mówiąc, Jahwe zapowiada, że pozostawi 
ten lud na jego „drogach”, które wiodły do unicestwienia. Dopełnieniem tego 
orędzia jest kolejna wizja Ezechiela, w której prorok otrzymuje polecenie od 
Jahwe: I powiedział do mnie: Synu człowieczy, podnieś, proszę, swe oczy (na) 
drogę (%r,D,) ku północny; i podniosłem me oczy drogą ku północny; a oto z pół-
nocy bramy ołtarz, ten bożek zazdrości przy wejściu (Ez 8,5). Ezechiel niejako 
„wciela się” w rolę ludu, który wybrał się „drogą” ku północy, oddając się kul-
towi „bożka zazdrości”. Ezechiel nawykł do wykonywania czynności symbo-
licznych, stąd jego zwrócenie oczu (na) drogę (%r,D,) ku północny oznaczało 
dogłębne poznanie nieprawości dróg Izraela37. Przedmiotem „adoracji” ludu 
było „bóstwo zazdrości”, które swoiście strzegło swe ofiary i nie pozwalało na 
uwolnienie się od zniewolenia, jakiemu uległ naród.

Prorok łączy ze sobą treść wyroczni z wizją, w której również pojawia się 
zasadnicza formuła: I także Ja: nie zmiłuje się oko Moje i nie oszczędzę, drogę 
ich na głowy ich kładę (Ez 9,10; por. 11,21). Te słowa pojawiają się po zdema-
skowaniu zamysłów Izraela, który trwał w błędnych przekonaniach: ponieważ 
powiedzieli: Opuścił Jahwe kraj i Jahwe nie widzi (Ez 9,9b). Dla własnych celów 
naród stworzył ideologię „opuszczenia” i „porzucenia” przez Jahwe. Faktycz-
nie było to wystawianie Pana na próbę, a to był występek szczególnie naganny. 
Deklaracje Izraela nie mogły pozostać bez echa, w rezultacie naród osamotnił 
samego siebie, dlatego to Jahwe „oddał” mu jego „drogi”.

Działanie Jahwe opisuje również czasownik aAB (przyjść), który w wy-
roczni (ww. 1-27) występuje aż 13 razy (Ez 7,2.5.6.7.10.12.22.24.25.26)38; jest 
to niewątpliwie dominujący czasownik w całym tekście. W poprzednich wy-

37  Zgodnie mitologią kananejską na północy (góra Safon) znajdował się pałac Baala, por. 
D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I: Chapters 1–24 (The New International Commentary on the 
Old Testament), Grand Rapids 1997, s. 287.

38  Rdzeń awb posiada bogate znaczenie: wejść, przyjść, otrzymywać, przynieść, podejść, wró-
cić, zwinąć, przyprowadzić, sprowadzić, otrzymać, por. WSHP I, s. 109.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



9. Aktywność Jahwe	 361

roczniach (Ez 5–6) został użyty zaledwie 2 razy (Ez 5,17; 6,3). Czasownik 
aAB wpisuje się w przesłanie na temat „dnia” (teraz, czas, kres), którego treść 
odnosi się do dziejów narodu, a który oznaczał nadejście decydujących roz-
strzygnięć.

W pierwszym rzędzie, jak to wyżej zaznaczono, prorok zapowiada przyj-
ście „kresu”, który obejmie cały kraj Izraela i będzie miał swe reperkusje po-
wszechne, czyli sięgnie po „cztery krańce ziemi” (w. 2; por. w. 6). Pomimo tak 
szerokiej panoramy topograficznej, „kres” dotyczyć będzie przede wszystkim 
Jerozolimy. Prorok podaje dalsze szczegóły „treści” nadejścia owego „kre-
su”, wraz z nim przyjdzie bowiem do miasta „zło” (h[‚r), które było przeci-
wieństwem błogosławieństwa Jahwe (w. 5). W Izraelu jako „złe” (h[‚r) były 
określane zwierzęta, które należały (według Ezechiela) do grupy egzekutorów 
w procesie unicestwiania narodu (obok głodu, zarazy i miecza; por. Ez 5,17)39. 
„Zło” było również obecne we wszystkich czynnościach bałwochwalczych, ja-
kich dopuszczał się lud (por. Ez 6,9); stało się ono przyczyną klęski (por. Ez 
6,11). W zaistniałej sytuacji przyszłość Izraela znalazła się pod znakiem pano-
wania „zła”; tę myśl wyraża w sposób dosadny i sumaryczny Ezechiel w w. 5: 
Zło, jedynie zło, oto przychodzi. „Zło” stało się znakiem rozpoznawczym środo-
wiska Izraela (ludu buntowników). Prorok określa ten stan (w. 7) mało zrozu-
miałym zwrotem: hrypiC.h; haB (dosłownie: przyszedł diadem). Termin hrypic. 
występuje zaledwie 3 razy w BH (Iz 28,5; Ez 7.10) i podkreśla uwikłanie się 
narodu w splot zachowań przeciwnych prawu Jahwe (hrypic. oznacza również 
splot nici)40. Naród uwięził się w tym „diademie” i był już całkowicie niezdol-
ny do odzyskania wolności w Jahwe. Motyw ten podejmuje prorok w kolejnej 
części wyroczni (w. 10).

* * *

Rozpoczynająca pierwszą część wyroczni (ww. 1-9) formuła: I stało sie 
słowo Jahwe do mnie, mówiąc (w. 1) nadaje całej wypowiedzi wewnętrzną 
spójność. Wszystko, co zostało w niej zawarte, wyraża zamysł Jahwe, któ-
rego celowość została dwukrotnie ujawniana: i poznacie, że Ja (jestem) Jah-
we (w. 4; por. w. 9). Owo „poznanie” zawierało w sobie całość nowego do-
świadczenia, jakie było udziałem Izraela w czasach przełomu, czyli w owym 

39  Dzikie zwierzęta uważane były za istoty obce, tajemnicze i groźne, z tego powodu w wielu 
krajach cieszyły się szczególną czcią (Egipt), por. B. Szczepanowicz, A. Mrozek, Atlas zwie-
rząt biblijnych, Kraków 2007, s. 5.

40  Por. WSHP II, s. 121.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



362	 Ekskurs VI. Zapowiedź klęski (Ez 7,1-9)

„dniu”, który nadchodził (nadszedł). Zadaniem Ezechiela było wzbudzanie 
nowej świadomości ludu, zapisywanie nowej tradycji, która miała stać się 
bogactwem kolejnych pokoleń. To właśnie nowe „poznanie” Jahwe wyzna-
czało nowy początek etapu dziejów narodu (przełomowy); podobnie było to 
w czasach Mojżesza.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Ekskurs VII 
 

 Upadek Judy (Ez 7,10-27)

Formy (rzeczowniki i czasowniki) występujące w tym fragmencie zostały 
zaprezentowane w poprzednim tekście, który analizuje pierwszą część wyrocz-
ni (ww. 1-9). Prorok w drugiej części (ww. 10-27) wprowadza szereg nowych 
terminów1, które wskazują na rozwój myśli i przesłania wyroczni; poprzedza 
ona relację z kolejnej wizji (Ez 8–11).

1. Ponury obraz życia Izraela

Drugą część wyroczni (Ez 7,10-27) rozpoczyna fraza, która nawiązuje do 
wcześniejszych wypowiedzi, zawiera jednak także nowe elementy: Oto ten 
dzień, oto przychodzi, wyszedł los, zakwitła laska, wyrosła pycha (w. 10). Przy-
bywający „dzień” oraz „los” zapowiadał prorok już wcześniej, ich adresatem 
miał być „mieszkaniec ziemi”. Temu „przybyciu” towarzyszyć miała „wrza-
wa” oraz ustanie radosnych okrzyków w „górach” (w. 7). Tymczasem nowe 
przesłanie (w. 10) podkreśla nie tyle skutki owego „przybycia” (dnia i losu), 
lecz również jego przyczyny: zakwitła laska (hJ,m;) oraz wyrosła pycha (!Adz). 
Pierwsza odnosi się do tego, co zewnętrzne,  „laska” symbolizuje bowiem potę-
gę babilońską, dojrzałą do wymierzenia kary Jerozolimie2. Termin hJ,m; (laska) 
przypomina hJ,mu (Ez 9,9), który oznacza: załamanie, przekręt, przewrotność3. 

1  Pojawiają się tu wyjątkowe terminy (hapax): H;nO (wspaniałość; w. 11), qATr; (kajdany; 
w. 23), hdpq. (lęk, udręczenie, strach; w. 25).

2  Potęga Babilonii była siłą zewnętrzną, polityczną, z którą musiały się liczyć wszystkie 
ówczesne kraje tego rejonu. Izrael znajdował się w wyjątkowej sytuacji, której jednak nie wy-
korzystał, odwracając się od Jahwe, swego Pana, por. P. Kingsley, Ezekiel by the Grand Canal: 
Between Jewish and Babylonian Tradition, „Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain 
and Ireland” 2, 3 (1992), s. 339–346.

3  Por. WSHP I, s. 540.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



364	 Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)

Porządek prawa uległ w Jerozolimie załamaniu, dlatego stała się ona zupełnie 
bezbronna w obliczu nadchodzącej potęgi Nabuchodonozora. Tak tragiczna 
sytuacja wynikała właśnie z przyczyn wewnętrznych miasta, które „wyrosło 
w pychę”, czyli zapatrzyło się w swą „wielkość”, podobnie jak inne miasta ob-
cych ludów (por. Jr 49,16; 50,31.32)4.

Zawartość ww. 7 i 10 trzeba traktować jako wypowiedzi o treściach wza-
jemnie się uzupełniających. Ezechiel ukazuje całościowy charakter nadcho-
dzącego, zapowiadanego dnia, który faktycznie już nastąpił, a którego najgłęb-
sze znaczenie musi stać się przedmiotem poznania zesłańców5. W narodzie 
wyrosła „przeszkoda” uniemożliwiająca mu dalszą egzystencję. Ziemia została 
otoczona obcymi wojskami, które wzbudzały trwogę wśród mieszkańców nie-
zdolnych do okazywania jakiejkolwiek radości. Utrata radości to skutek utraty 
więzów z Jahwe, a co zatem idzie, utratę bezpieczeństwa i nadziei na pomyślną 
przyszłość6.

Obraz życia jerozolimskiego ujawnia formuła: Przemoc nastała dla laski 
nieprawej (w. 11a). Owa „przemoc” (smx) dotyczyła zarówno relacji wewnątrz 
społeczności miasta, jak i zewnętrznych zakusów ze strony wrogów narodu. 
„Ziemia” stała się miejscem potwornych wykroczeń (smx), podobnych to tych 
z czasów Neogo: (Pan) rzekł do Noego: „Postanowiłem położyć kres istnieniu 
wszystkich ludzi, bo ziemia jest pełna wykroczeń (smx) przeciw mnie; zatem 
zniszczę ich wraz z ziemią” (Rdz 6,13). W orędziu Ezechiela niewątpliwie po-
brzmiewa echo tej starej tradycji noachickiej7. Zaistniała sytuacja mogła być 
rozwiązana wyłącznie w oparciu o interwencję Jahwe. Miecz Nabuchodo-
nozora będzie niejako nowym „potopem”, z którego uratowani będą jedynie 
nieliczni. Ezechiel jednak, zapowiadając powstrzymanie „przemocy” (smx), 
odwołuje się do innego obrazu: Uczyń kajdany, ponieważ ziemia jest napełnio-

4  Jerozolima pod względem cywilizacyjnym nigdy nie mogła dorównać wielkim ówcze-
snym metropoliom, dlatego wszelkie wysiłki podejmowane w tej dziedzinie z góry skazane były 
na niepowodzenie; pomni tych zależności Ezdrasz i Nehemiasz stworzyli podstawy bezpieczeń-
stwa odnowionego miasta, por. A.S. Jasiński, Jerozolima. Płomień miłości Jahwe, Kraków 1999 
s. 77–92.

5  Poznanie znaczenia tych wydarzeń może dokonać się wyłącznie na podstawie uprzednie-
go poznania Jahwe, por. W. Zimmerli, Erkenntnis Gottes nach dem Buch Ezechiel. Eine theologi-
sche Studie (ATANT 27), Zürich 1954, s. 34–78.

6  Faktyczna „przeszkoda” nie znajdowała się na zewnątrz murów miasta, lecz we wnętrzu 
człowieka, stąd Ezechiel tyle uwagi poświęcił kwestii daru „nowego serca i nowego ducha”, por. 
S. Paganini, Un cuore nuovo: il vangelo secondo Ezechiele (Ez 36,16-38), „Parole di vita” 58 
(2013), s. 17–23.

7  Do tej szczególnej postaci nawiązuje również Ezechiel (Ez 14,14.20), por. J.A. Davidson, 
‘Even if Noah, Daniel, and Job’ (Ezekiel 14:14, 20) – Why These Three?, „Journal of the Adventist 
Theological Society” 12, 2 (2001), s. 132–144.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



2. Jerozolima antymiastem	 365

na wyrokami krwawymi, a miasto napełnione jest przemocą (smx) (w. 23). To 
obrazowe wyrażenie (uczyń kajdany) nawiązuje do języka Ezechiela zawartego 
w opisach czynności symbolicznych. Prorok miał niejako „zakuć w kajdany” 
Jerozolimę (ziemię) i jej mieszkańców. „Przemoc” stała się tragiczną wizytów-
ką miasta, w którym zapanował terror, a ci, co posiadali władzę, względnie siłę, 
rozwiązywali wszystkie sprawy w oparciu o krwawe wyroki 8.

2. Jerozolima antymiastem

Jerozolima stała się antymiastem, utraciła wszelką wartość, dlatego postra-
dała możliwość wysłuchania ze strony Jahwe: i nic z ich wzburzenia, i nic z ich 
hałasu, i żadnej w nich wspaniałości (w. 11bc). Cokolwiek działo się w mieście – 
nie miało już żadnej wartości9. Ezechiel chcąc podkreślić ten fakt, posługuje się 
wyjątkowym wyrażeniem: ~h,B H:nO-al{w> (w. 11c). Termin H:nO (hapax w BH) ozna-
cza: być wysoko postawionym10. Jerozolima, choć położona w górach, zawdzię-
czała swoją wzniosłość nie topografii, lecz wyborowi Jahwe. W takim przeko-
naniu (naturalnej wzniosłości) pozostawali również wszyscy mieszkańcy, którzy 
dawno zapomnieli, skąd brała swój początek chwała Jerozolimy. Faktyczną oce-
ną wartości miasta nie dysponował nikt poza prorokiem Jahwe, dlatego tylko 
on mógł ją przedstawić11. Stąd Ezechiel konsekwentnie i w różnych kontekstach 
przybliża ten fakt, często odwołując się do wyjątkowego słownictwa, podkreśla 
tym samym unikalny charakter sytuacji, w jakiej znalazło się miasto.

Ów stan „braku wspaniałości” i wzniosłości Jerozolimy opisuje prorok 
w dalszej części wyroczni i odwołuje się do opisu życia codziennego miasta: 
Ponieważ sprzedający do sprzedanej rzeczy nie powróci, (choć) jeszcze przy życiu 
są żyjący, to wizja na całe jej wzburzenie nie odwróci się, i człowiek w niepra-
wościach swoich nie utrzyma życia swego (w. 13). Zgodnie z kolorytem kultury 

8  Prorok ma z całą wyrazistością ukazać sytuację miasta, którego oblężenie przedstawił 
w opisie czynności symbolicznej (Ez 4,1-3), por. J. Tomiak, Czyny symboliczne wykonane w kon-
tekście wyroczni przeciwko Judzie, w: A.S. Jasiński, J. Tomiak (red.), Historia Izraela na tle słów 
i czynów symbolicznych proroka Ezechiela (Biblioteka Opolskiego Biblicum Franciszkańskiego 
I), Opole 2003, s. 113–119.

9  Była to sytuacja przeciwna „teologii Syjonu”, w której tęsknota za miastem była tęsknotą 
za Jahwe, por. H. Witczyk, Psalmy. Dialog z Bogiem, Katowice 1995, s. 186–188.

10  Por. WSHP I, s. 635.
11  Prorok czyni to w szczególny sposób w alegorii zawartej w tekście Ez 16, por. F. Bucchi, 

L’interpretazione origeniana della meretrice Gerusalemme nella storia simbolica di Israele di Ez 16 
(HEz VI–X), w: G. Heidl, G.R. Somos (red.), Origeniana nona: Origen and the religious practice 
of his time, Leuven – Paris 2009, s. 81–92.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



366	 Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)

bliskowschodniej, sceny z życia kupieckiego (bazar) tworzyły najbardziej cha-
rakterystyczny rys miasta przeżywającego okres prosperity12. Ezechiel oświad-
czając, iż właśnie ten żywiołowy rozmach ustanie (sprzedający do sprzedanej 
rzeczy nie powróci), zapowiada dogłębną zmianę, jaka dokona się w Jerozoli-
mie. Powstaną ekstremalnie niekorzystne warunki bytowania dla wszystkich 
oddających się nieprawościom mieszkańców, którzy będą unicestwieni (nie 
utrzyma życia swego).

3. Występki mieszkańców

W wyroczni (ww. 10-27) występki ludu określa prorok terminem !wO[‚ 
(nieprawość, wina; por. ww. 13.16.19). Co ciekawe, we wcześniejszych wy-
roczniach (Ez 5,5–7,9) termin ten nie występuje, choć jest w nich również 
mowa o występkach narodu, a w to miejsce pojawiają się inne określenia: 
h[‚v.rI (bezbożność), hb[AT (obrzydliwość), #WQvi (ohyda), hPr>x, (hańba), 
hpWdG> (zniewaga), h[‚r (niegodziwość, zło), przy czym jedynie termin hb[AT 
(obrzydliwość) występuje we wszystkich trzech wyroczniach (Ez 5–7), nato-
miast brak użycia rdzenia ajx (grzech, grzeszyć), który jest jednym z najważ-
niejszych określeń grzechu w BH (por. Ez 3,21; 14,13; 16,51; 18,4.20 i inne)13. 
W wyroczniach prorok nie wypowiada się jednak na temat grzechu w ogólno-
ści, lecz ma na uwadze konkret jego występowania, nazwany obrzydliwościa-
mi; chodzi o czyny, do jakich dopuszczali się mieszkańcy. Tym śmiertelnym 
znamieniem narodu stało się bałwochwalstwo, stąd zapowiedź utraty życia dla 
ludu porzucającego Jahwe „w nieprawościach swych” (AnwO[]B;). Pozostaną i tacy, 
którzy unikną śmierci, lecz nie unikną kary, za nimi bowiem będą podążały 
ich winy: I uciekną ich uciekinierzy, i będą na górach jak gołębie dolin; oni wszy-
scy wzdychający, każdy w nieprawości swojej (AnwO[]B;) (w. 16). Nikt z Izraelitów 
nie znajdzie bezpiecznego miejsca, w każdym, nawet najbardziej ukrytym za-
kątku (niedostępne góry), lud będzie doświadczać ciężaru swej nieprawości, 
a obciążenia te okażą się być zagrożeniem śmiertelnym14.

12  Najbardziej uczęszczanym miejscem miasta orientalnego był bazar, na którym nie tylko 
handlowano, lecz również zbierano się w celach towarzyskich, por. F.H. Wright, Obyczaje kra-
jów biblijnych, Warszawa 1998, s. 214.

13  W Księdze Ezechiela rdzeń ajx występuje 41 razy (najczęściej wśród wszystkich proro-
ków), por. R. Knierim, ajx, THAT I, s. 541–543.

14  Izrael utracił równowagę i bezpieczeństwo życia, będą one przywrócone dopiero na pod-
stawie nowych działań Jahwe (Ez 37,1-14), por. J. Tromp, Can These Bones Live? Ezekiel 37:1-14 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



4. Wizje Izraela	 367

Los wszystkich tych, którzy dopuszczali się nieprawości (!wO[‚), rozstrzy-
gnie się w „dniu gniewu Jahwe” (hwhy> tr:b.[, ~AyB.). Będzie to czas, w któ-
rym nikt nie będzie się mógł „wykupić” od odpowiedzialności ani srebrem, 
ani złotem. Każdy stanie niejako przed obliczem Jahwe, będzie doznawał 
wewnętrznej pustki z powodu swych wszystkich popełnionych nieprawości 
(~nwO[]; por. w. 19). Dzień Jahwe dosięgnie każdego, niezależnie gdzie będą 
przebywać Izraelici: czy to w Jerozolimie, czy też jako uciekinierzy, ukry-
ci w górach. Znak „nieprawości”, zapisany w ich sercach, będzie rozstrzygał 
o losie każdego z ludu. Prorok używając terminu !wO[‚, ma na uwadze sumę 
występków popełnionych przez lud, których najcięższym grzechem było bał-
wochwalstwo. Szczególnym skutkiem „nieprawości” stała się przemoc (smx), 
o której, jak to zostało podkreślone na początku ekskursu, pisze prorok wy-
łącznie w ostatnim fragmencie (Ez 7,11.23) – w kontekście wszystkich wy-
roczni zawartych w Ez 5–7.

4. Wizje Izraela

Wyrocznia (ww. 10-27) odwołuje się również do idei wizji (!Azx), nie cho-
dzi tu jednak o doświadczenia opisane w Ez 1; 8–11, w których pojawia się 
rdzeń har (widzieć), termin !Azx rezerwuje bowiem prorok do wypowiedzi 
na temat zagłady Izraela (por. Ez 7,13.26; 12,22.23.24.27; 13,16). Lud oddający 
się nieprawości tworzy swoistą „wizję”, czyli stwarza pozory swej aktywności, 
która miałaby świadczyć o jego żywotności i bezpieczeństwie. Prorok zdecy-
dowanie demaskuje tę postawę i wykazuje jej zafałszowywanie rzeczywistości: 
ponieważ wizja (!Azx-yKi) dla całej jej rzeszy (wzburzenia) nie odwróci się (w. 
13c). Izrael znalazł się w pułapce swoich oczekiwań i wizji, dając posłuch fał-
szywym wizjonerom: Prorocy Izraela prorokują o Jerozolimie i widzą ją w wi-
zjach (!Azx) pokoju, lecz pokoju nie ma, wyrocznia Pana, Jahwe (Ez 13,16)15. 
„Wizje pokoju” zawsze pociągały Izrael; prorocy wiązali pokój z nadejściem 
czasów mesjańskich. Izrael nie przyjmował jednak ich pouczenia, pokój bo-
wiem mógł nastąpić jedynie wówczas, gdy naród się nawracał, tymczasem 
mieszkańcy żywili przekonanie, że ów pokój im się należy. Takie „wizje” obala 

and Eschatological Resurrection, w: H.J. de Jonge, J. Tromp (red.), The Book of Ezekiel and Its 
Influence, Aldershot 2007, s. 61–78.

15  Fałszywi prorocy pogłębiali stan kryzysu Izraela, por. A. Alvarez Valdés, El enfrenta-
miento entre profetas y falsos profetas: Ezequiel y los falsos profetas junto al canal Kebar (Ez 13), 
„Tierra Santa” 65 (1990), s. 18–21.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



368	 Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)

Ezechiel i pod koniec wyroczni stwierdza jednoznacznie: Lęk przyszedł i szu-
kać będą pokoju, lecz go nie będzie (w. 25). W miejsce bezpieczeństwa i pokoju 
nadejdzie lęk (hdpq.). Ten wyjątkowy termin pochodzi z rdzenia dpq, który 
znaczy zwijać16. Prorok ostrzega zatem, iż dotychczasowy sposób życia ludu 
oraz całego jego środowiska ulegnie swoistemu „zwinięciu”, czyli usunięciu, 
i doprowadzi do stanu lęku wszystkich tych, którzy już odczuwali nadchodzą-
cą zagładę. Ezechiel niewątpliwie nawiązuje do przekonań, jakie utrwaliły się 
pośród mieszkańców Jerozolimy; znał je z autopsji, jednak w świetle „wizji”, 
jaką otrzymał, był zdolny do precyzyjnego oddzielenia prawdy od fałszu, po-
zorów od rzeczywistości, stając się jedynym pewnym znakiem (Ez 12,6), jaki 
na ten czas Jahwe dał narodowi17.

5. Topografia „wydarzeń zwrotnych”

W wyroczni (ww. 10-27) pojawiają się liczne określenia typu topogra-
ficznego: hd,f (pole), ry[i (miasto), ay>G: (dolina), ~yIm; (wody), hmmv. (pustko-
wie), #r,a, (ziemia). Zastosowany język świadczy o zakorzenieniu orędzia pro-
roka w siedlisku życia odbiorców. Ezechiel nie wygłasza (podobnie jak inni 
prorocy) teoretycznego wykładu z zakresu sprawiedliwości Bożej oraz odpo-
wiedzialności człowieka, ma bowiem ciągle na uwadze swój naród i sytuację, 
w jakiej się znalazł. Odwołanie się do konkretów jest jednak najlepszym spo-
sobem przekazania ogólnego pouczenia. Najważniejsze w tym kontekście są 
odniesienia do „pola” i „miasta”18.

W kontekście mowy o unicestwieniu, na skutek działania karzącego mie-
cza, prorok stwierdza: kto (będzie) na polu (hd,FB;) od miecza umrze (w. 15b). 
Termin hd,F oznacza zarówno „pole” jako pastwisko, kawałek ziemi, jak i te-
rytorium plemienia względnie narodu19. W analizowanej wyroczni prorok 
pierwszy raz używa tego określenia w swej Księdze. Znajdzie on szczególne 
zastosowanie w partiach poświęconych wyroczniom przeciw obcym naro-
dom i zapowiedziom odnowy (Ez 25–39). Z kontekstu w. 15 wynika, że „pole” 

16  Por. WSHP II, s. 180.
17  Teologię Ezechiela można nazwać teologią znaków. W ten sposób prorok wykorzystuje 

bogactwo słów i czynów, które wskazywały na wymiar religijny życia zesłańców. Ezechiel odwo-
łuje się szczególnie do metafory godowej obecnej w PnP, por. P. Ricoeur, Metafora godowa, w: 
A. Lacocque, P. Ricoeur, Myśleć biblijnie, Kraków 2003, s. 415–450.

18  Chodzi o dwie strefy: miasta oraz tego, co znajdowało się poza nim.
19  Por. WSHP II, s. 335.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



5. Topografia „wydarzeń zwrotnych”	 369

jest tu traktowane jako przestrzeń pozostająca poza miastem i jego zabudo-
wą (domy). Na tej przestrzeni dokonywały się różnego rodzaju wydarzenia; 
służyła ona również za pola uprawne. Jednak najważniejsza wypowiedź Eze-
chiela w tej tematyce znajduje się w tekście Ez 16,5, w którym jest mowa o po-
czątkach Jerozolimy (o symbolicznym niemowlęciu): i wyrzucono ciebie na 
otwarte pole (hd<Fh; ynP.-la,). Chodzi tu o strefę pozbawioną bezpieczeństwa 
i uśmiercającą pozostawionego w niej „niemowlęcia” bez szczególnej opie-
ki20. Z drugiej strony „pole”, jeśli było dostatecznie zadbane, wydawało owoce 
i umożliwiało (symbolicznie) osiągnięcie pełnej dojrzałości i piękna. Na ten 
aspekt zwraca również uwagę Ezechiel, zaznaczając, że uratowana przez Jah-
we Jerozolima (w. 6) stała się jak odrośl polna (hd<Fh; xm;c,K.). Cud życia, jaki 
otrzymała Jerozolima, był dziełem Jahwe. Pan postępował jak doświadczony 
ogrodnik, zdolny do wykorzystania całego środowiska (pola) dla osiągnięcia 
pełnego sukcesu swych zabiegów. Dziełem Bożym była transformacja ze śro-
dowiska śmierci (w. 5) do środowiska życia (w. 6; por. Ez 17,5.8). Przed taką 
transformacją znalazł się Izrael, który jednak na etapie zapowiadanym przez 
wyrocznię (Ez 7,10-27) był dopiero na drodze unicestwienia, a „pole” było dla 
niego synonimem śmierci.

Temat „miasta” (ry[i) pojawia się dwukrotnie w wyroczni (ww. 15.23). 
Dla Ezechiela „miastem” była przede wszystkim Jerozolima (por. Ez 5,5), 
której plan oblężenia wykonał podczas czynności symbolicznej (por. Ez 
4,1-3). Z miastem związana była również symbolika obciętych włosów (por. 
Ez 5,2). Ezechiel miał również na uwadze inne miasta, które nie miały być 
bezpiecznymi miejscami ucieczki (por. Ez 6,6)21. W kontekście wypowiedzi 
Ez 7,15 „miasto” traktowane jest jako zamknięte środowisko, w przeciwień-
stwie do „otwartego pola”. Każde miasto było jedynie wówczas bezpieczne, 
gdy chronione było solidnymi murami, do tego wewnątrz miasta musiała być 
zgromadzona dostateczna ilość żywności i wody na wypadek długotrwałego 
oblężenia. Wiele takich twierdz zdołało przetrwać najtrudniejsze chwile, rów-
nież Jerozolima została ocalona w czasach najazdu Sennacheryba22. Sytuacja 
w epoce Ezechiela była już zupełnie inna. Otoczone silnymi murami miasto 

20  Ezechiel w ten sposób opisuje ekstremalne warunki, w jakich znalazła się „Jerozolima” 
u swych początków egzystencji, por. A.S. Jasiński, Wywyższenie i upadek Jerozolimy (Ez 16,3b-
43), w: A.S. Jasiński, J. Tomiak (red.), Historia Izraela na tle słów i czynów symbolicznych pro-
roka Ezechiela, s. 166–172.

21  Wojska Babilończyków opanowały niemal wszystkie centra miejskie rejonu Syrii i Izra-
ela, por. J. Bright, Historia Izraela, Warszawa 1994, s. 335–343.

22  Wówczas król Ezechiasz współpracował z prorokiem Izajaszem, por. J. Warzecha, Histo-
ria dawnego Izraela, Warszawa 2005, s. 311–337.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



370	 Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)

okazało się jedynie pułapką dla obrońców: a kto (będzie) w mieście (ry[iB), 
głód i zaraza pochłonie go (w. 15d). W wersecie tym „miasto” jest traktowane 
synonimicznie do „domu” (tyIB;), który był również zamkniętą strefą bezpie-
czeństwa.

Prorok wskazuje również na wrogów wewnętrznych, a mianowicie na „za-
razę i głód”; one to sprowadzą śmierć na mieszkańców. Zgromadzone w mie-
ście zaopatrzenie okazało się niedostateczne, a dodatkowo z powodu nieza-
chowania czystości sanitarnej miała zawładnąć miastem zaraza, której nikt 
nie potrafił opanować. Jerozolima była darem Jahwe dla ludu przymierza, lecz 
(z winy ludu) stała się miejscem jego unicestwienia.

6. Miejsce napełnione złem

Jerozolima była ostatnim miejscem zamieszkiwania (wolnego) Izraela okre-
su królewskiego. Była środowiskiem bezpieczeństwa wyłącznie wówczas, gdy 
oddawano w niej chwałę Jahwe (w świątyni) oraz gdy zachowywane było Jego 
prawo. Taki porządek jednak został całkowicie zniszczony. Ezechiel charakte-
rystykę miasta podaje w w. 23: Uczyń kajdany, ponieważ ziemia jest napełniona 
wyrokami krwawymi, a miasto (ry[ihw>) napełnione jest przemocą. W wersecie 
tym również występuje para przeciwieństw – tym razem w opozycji do miasta 
(ry[ih) jest ziemia (#r,a,). „Ziemia” przestała być miejscem błogosławieństwa 
Jahwe. Znalazła się pod kontrolą niegodziwych ludzi, którzy napełnili (hal.m) 
ją swymi krwawymi wyrokami23, dlatego zostali oni nazwani złoczyńcami ziemi 
(#r<ah y[v.rIl.W; por. w. 21). Całe zatem środowisko Izraela było poddane złu, 
a tym samym utraciło charakter „ziemi obiecanej”, cieszącej się obfitością da-
rów Jahwe. Istotną część tej ziemi stanowiło „miasto”, które stało się źródłem 
rozprzestrzeniania się zła, napełnione (hal.m) było bowiem przemocą. Dwu-
krotne użycie czasownika alm (napełniać) podkreśla proces całkowitej ko-
rupcji, zarówno ziemi, jak i miasta (por. Ez 8,17; 11,6; 12,19). Tym samym lud 
przymierza nie wypełnił swej misji, ponieważ zamienił błogosławieństwo Boże 
na przekleństwo (unicestwienie). Ukazany obraz prorocki nie miał charakteru 
symbolicznego, zaprawionego przesadą orientalną, lecz w dosadny sposób opi-
sywał faktyczny stan Izraela, w jakim się znalazł naród w owym czasie.

23  „Miasto krwawe”, w którym przelewano krew, to typowy obraz dla całej ziemi Izraela 
(por. Ez 33,25) i przypomina krwawe miasto, jakim była Niniwa (Na 3,1), por. W. Pikor, Rola 
ziemi w przymierzu Boga z Izraelem. Studium historyczno-teologiczne Księgi Ezechiela, Lublin 
2013, s. 126.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



7. Bezsilni przywódcy i lud ziemi	 371

7. Bezsilni przywódcy i lud ziemi

Ezechiel odwołuje się pod koniec wyroczni (ww. 26-27) do funkcji i urzę-
dów ważnych osób dla egzystencji królewskiego Izraela: aybin (prorok), !hKo 
(kapłan), ~ynIqZ> (starcy), %l,m, (król) oraz ayfin (książę)24. Pod tym względem 
wersety te są niezwykle treściwe. Temat ten inicjują słowa: Nieszczęście za nie-
szczęściem przyjdzie (w. 26a), a kończy zapewnienie: i poznają, że Ja (jestem) 
Jahwe (w. 27c). „Nieszczęście” (hAh)25 to zło, a zatem: zbrodnie, zagłada, klę-
ska, niesprawiedliwość (por. Iz 47,11; Ps 38,13; 52,4.9; 55,12; 57,2; 94,20). Eze-
chiel pisze o całej serii nieszczęść. Niejako całe zło ziemi spadło na ten naród. 
Plagom zła, jakie dotrą do ziemi Izraela, towarzyszyć będą straszliwe wieści 
(h[‚Wmv.). Skutki tych wieści prezentuje prorok w kontekście zapowiedzi za-
głady Jerozolimy: I stanie się, że powiedzą do ciebie: Dlaczego ty jęczysz? I po-
wiesz odnośnie (tej) wieści (h[‚Wmv.-la,), że (ona) nadejdzie; i osłabnie wszelkie 
serce, i opadną wszystkie ręce, i osłabnie wszelki duch, i wszystkie kolana rozejdą 
się (jak) woda. Oto nadchodzi i staje się. Wyrocznia Pana, Jahwe (Ez 21,12). 
„Nieszczęście”, o którym w zakończeniu wyroczni wspomina prorok, nie było 
jakimś „fatum”, które niepodziewanie spadło na naród, chodzi tu bowiem 
o proces degradacji, jaki owładnął naród ze względu na oddalenie się od Jah-
we. Izrael utracił swoją żywotność ludu przymierza i stał się bezbronnym adre-
satem przemocy płynącej z zewnątrz, przy czym jego serce, ręce, duch i kolana 
utracą wolę walki, co będzie oznaczało całkowite bankructwo narzuconego 
sobie stylu życia.

Prorok charakteryzując naród w czasie karania, używa w tym celu dosad-
nych określeń: smx (przemoc, gwałt), !Amh (wzburzenie, poruszenie), b[‚r 
(głód), tWcLP; (strach, przerażenie), hvWB (wstyd), hDnI (nieczystość), !AaG (py-
cha), #WQvi (odraza), hdpq. (lęk, udręczenie, strach), hAh (nieszczęście). Te licz-
nie zastosowane terminy doskonale opisują kondycję Izraela. Była ona charak-
terystyczna dla wszystkich osób ze wszystkich stanów, a szczególnie odnosiła 
się do starszych, kapłanów, króla oraz książąt. W potoku nieszczęścia i złowro-
gich wieści zgasło światło życia. W społeczności zapanowało prawo gwałtu 
(smx; ww. 11.23). Nie było już czasu i ochoty, aby wsłuchiwać się w głos Pana. 
Nieprawość „święciła” trumfy, pogrążając każdego winowajcę w coraz głębszą 
otchłań ciemności i śmierci. „Odkryciem” występnych stanie się strach (tWcLP;; 
por. w. 18), który sparaliżuje wszelkie ich ruchy i uniemożliwi przemianę, na-

24  Prorok odwołuje się do urzędów (posług), które gwarantowały stabilność kraju.
25  Rdzeń ten znaczy również klątwę i przekleństwo, por. WSHP I, s. 231.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



372	 Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)

wrócenie i powrót do Jahwe. Ezechiel używa tu niezwykle wymownego, choć 
bardzo rzadko stosowanego terminu tWcLP;26. Opisuje on stan Hioba (Hi 21,6), 
skargę psalmisty (Ps 55,6) oraz lęk obleganych (Iz 21,4). Chodzi o sytuację 
graniczną, doświadczaną przez jednostkę, która znalazła się w potrzasku bez 
wyjścia. Hiob i psalmista zachowali ufność w Jahwe, dlatego mogli liczyć na 
wybawienie, natomiast oblegany człowiek (w Babilonie) nie mógł już liczyć na 
ratunek (sytuacja opisana przez Izajasza), podobnie też bez możliwości wyba-
wienia pozostawał mieszkaniec Jerozolimy w epoce Ezechiela. Stan ten opisuje 
prorok jeszcze raz, i to w niezwykle wyjątkowy sposób, nazywając to doświad-
czenie lękiem (hdpq.; por. w. 25).

7.1. Prorok

Jak wyżej zaznaczyliśmy, prezentacja ważnych urzędów Izraela królew-
skiego następuje po wzmiance o nadchodzącym „nieszczęściu” (w. 26a). Na 
pierwszym miejscu wymieniony jest aybin (prorok). Jest to drugie użycie tego 
terminu w Księdze. W pierwszym tekście „prorockim” jest zapowiedź roz-
poznania przez zesłańców Ezechiela jako proroka Jahwe (Ez 2,5; por. 33,33). 
W okresie Ezechiela (i wcześniejszym) istniała swoista instytucja proroków 
nadwornych27, którzy jednak nie występowali w imieniu Jahwe; nie dziwi za-
tem powściągliwość Ezechiela, który rzadko używał tego określenia w kon-
tekście własnej posługi. Jego działalność babilońska pozwoliła mu z dystansu 
spojrzeć na stosunki panujące w Jerozolimie, które doskonale znał z autopsji. 
Jego ocena znajduje się w obszernych wypowiedziach zawartych w Ez 13–14. 
Pomimo tych negatywnych doświadczeń, Ezechiel doceniał wkład swych po-
przedników, czyli faktycznych proroków Jahwe: Tak mówi Pan, Jahwe: Czy ty 
jesteś tym, o którym powiedziałem za dni dawnych przez rękę sług Moich, proro-
ków Izraela, prorokujących (~yaiB.NIh: larf.yI yaybin>) w dniach tych, (przez) lata, 
żeby przyprowadzić ciebie na nich? (Ez 38,17). Chodzi tu o najazd Goga z kra-
iny Magog. To rozstrzygające wydarzenie (klęska przeciwników Jahwe) było 
już zapowiadane przez dawnych proroków, stąd misja Ezechiela wpisuje się 
w listę mężów Boga, którzy od wieków wypowiadali się w imieniu Jahwe. Do-
piero w kontekście tej świadomości można lepiej zrozumieć sformułowanie: 
i będą szukać wizji u proroka (w. 26). Mieszkańcy Jerozolimy, którzy doznawali 

26  Rdzeń #lp w formie czasownikowej znaczy zadrżeć (Hi 9,6), por. WSHP II, s. 26.
27  Fałszywi prorocy często kierowali się motywacją korzyści materialnych w pełnieniu 

swych funkcji, por. L. Stachowiak, Prorocy. Słudzy słowa, Katowice 1980, s. 139.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



7. Bezsilni przywódcy i lud ziemi	 373

nieszczęść oraz przyjmowali tragiczne wieści, w tych decydujących wydarze-
niach nie zwrócą się do Jahwe, lecz do fałszywych proroków. U nich będą po-
szukiwać odpowiedzi na nurtujące ich kwestie. Do tego będą chcieli wyzwolić 
się z lęku, który ich paraliżował.

W sytuacjach granicznych sam Jahwe wysyłał swych proroków, by prze-
kazywali Jego postanowienie; i rzeczywiście do ostatnich dni w Jerozolimie 
przebywał prorok Jeremiasz. O nim nie wspomina jednak Ezechiel, lecz pi-
sze o innych ~aiybiN>h;, bezimiennych i bezsilnych28. Ich poznanie było tożsame 
z poznaniem, jakim dysponowali pozostali mieszkańcy, a więc wszyscy szuka-
jących wizji (!Azx). Prawdziwe poznanie Jahwe miało się niebawem dokonać, 
o czym informuje zakończenie wizji (Ez 7,27).

7.2. Kapłan

Druga kategorii osób wymienionych w w. 26 reprezentowana jest przez ka-
płana (!hKo). Podobnie jak w przypadku motywu proroka, również w kwestii ka-
płana dostrzegamy związek z osobą Ezechiela, który wspomina o kapłanie Bu-
zim, czyli o swoim ojcu (Ez 1,3). Prorok pochodził z rodziny kapłańskiej, lecz nie 
wypełniał tej posługi. W nowych warunkach babilońskich nie było warunków 
do składania ofiar i wykonywania innych obowiązków kapłańskich. Ezechiel już 
wcześniej wykazał, że świątynia (ciągle jeszcze istniejąca) została sprofanowana 
(Ez 5,11). Związek tych występków z postępowaniem kapłanów ujawnia prorok 
w późniejszym fragmencie: Kapłani jej gwałcili prawo moje (ytirAt Wsm.x) i bez-
cześcili świętości moje; między świętym a świeckim nie oddzielili, i między nieczy-
stym a czystym nie rozróżniali, i od szabatów moich odwracali oczy swoje, i zosta-
łem zbezczeszczony pośrodku nich (Ez 22,26). Kapłani spełniali szczególną rolę 
w kultywowaniu tradycji religijnych narodu29. Środowisko świątynne gromadzi-
ło cały Izrael; tu powstawały święte teksty, tworzyła się liturgia i wspominano 
wielkie dzieła Jahwe dokonane w narodzie. Nie było wówczas jeszcze instytucji 
synagogi, dlatego wszystkie jej późniejsze funkcje były realizowane w sanktu-
arium. Zarzuty stawiane kapłanom (Ez 22,26) odnoszą się do zaniedbań w naj-
istotniejszych kwestiach. Przede wszystkim gwałcono prawo. Prawo stanowiło 
najważniejszy wyznacznik rytmu życia Izraela. Wyrosło ono z doświadczenia 

28  Na podstawie Księgi trudno zawyrokować, czy Ezechiel odwołuje się bezpośrednio do 
dziedzictwa Jeremiasza, por. W.L. Holladay, Had Ezekiel Known Jeremiah Personally?, CBQ 63 
(2001), s. 31–34.

29  Warto pamiętać, że kapłaństwo w Izraelu nie było powołaniem, lecz urzędem (dziedzi-
czonym po ojcu), por. R. de Vaux, Instytucje Starego Testamentu, t. I–II, Poznań 2004, s. 362.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



374	 Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)

Wyjścia (daru przymierza i prawa) oraz praktyki życia osiadłego w ziemi obieca-
nej30. Stała obecność Jahwe (Jego proroków) gwarantowała rozwój prawa zgod-
nie z zapotrzebowaniami, w jakich żył naród. Stosunek do prawa był najlepszym 
wyznacznikiem jakości życia narodu.

Rdzeń smx (gwałt) pojawia się 6 razy w Księdze, z tego 2 razy w wyroczni, 
i odnosi się do „prawa gwałtu” panującego wśród mieszkańców (ww. 11.23). Do 
takiego stanu w dużym stopniu przyczynili się kapłani i ich stosunek do prawa 
(Tory). Odrzucenie podstawowych zasad regulujących wszystkie dziedziny ży-
cia narodu prowadziło do katastrofy. W takiej sytuacji znalazła się Jerozolima, 
a prorok stwierdza jednoznacznie: a nauka zaginie (db;aTo hrAtw>) u kapłana 
(w. 26). Kapłan nie jest tu widziany przez proroka w jego funkcji ofiarnika, 
lecz nauczyciela (Tory)31. I ta funkcja była najważniejsza, co ujawniła dalsza 
historia narodu bez świątyni, lecz z Torą. Utrata Tory (nauki) była największą 
stratą Izraela, a w praktyce oznaczało to utratę wsparcia Jahwe, który działał 
w narodzie przede wszystkim w oparciu o dar Tory. W jej miejsce „wkroczy-
ły” prawa obcych ludów, co wiązało się z koniecznością służby bóstwom i ich 
czcicielom. Symptomy takiej postawy były widoczne w całej historii narodu, 
o czym Ezechiel szczegółowo pisze w tekście Ez 20,21-26. Motyw prawa (przy-
kazań, nauki) stanowi klamrę wszystkich wyroczni zawartych w Ez 5,5–7,27. 
Dla tego fragmentu programowy tekst zawarty jest w Ez 5,6: Lecz zbuntowała 
się przeciwko Moim prawom z większą niegodziwością od narodów i przeciwko 
Moim przykazaniom od krajów, które ją otaczają, ponieważ prawa Moje od-
rzucili oraz przykazania Moje, i nie postępowali w nich. Wszystkie następujące 
po tej diagnozie wypowiedzi prezentują skutki tego nieszczęsnego faktu, który 
stał się znakiem firmowym ludu, nazywanego „domem buntowniczym” (Ez 
2,5). W tym kontekście zapowiedź utraty nauki (Tory) przez kapłanów ozna-
cza utratę tożsamości całego narodu, była ona bowiem budowana wyłącznie 
w oparciu o relacje przymierza z Jahwe.

7.3. Starsi

Nie tylko zaginie nauka (Tora) u kapłanów, lecz również rada u starszych 
(~ynIqZ>mi hc[w>). Grupa starszych Jerozolimy (siedemdziesięciu mężów) wspo-

30  Prawo spisane w Pięcioksięgu było formułowane przez całe stulecia, por. J. Lemański, 
Pięcioksiąg dzisiaj, Kielce 2002, s. 146–148.

31  „Księga” i „nauczanie” staną się podstawą judaizmu, który swój początek bierze w cza-
sach Ezechiela (początki synagogi), por. A. Piwowar, Historia Izraela czasów Starego Testamen-
tu. Od patriarchów do podboju przez Rzymian, Lublin 2013, s. 176.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



7. Bezsilni przywódcy i lud ziemi	 375

mniana jest przez proroka w kontekście opisu wizji (Ez 8,11-12). Niektórzy 
zostali w tekście nazwani po imieniu, należeli zatem do postaci znanych Eze-
chielowi z jego okresu jerozolimskiego. Jak we wszystkich społecznościach 
ówczesnego świata, „starsi” cieszyli się wielkim szacunkiem, uchodzili za 
mędrców narodu, przekazicieli tradycji pokoleń, u nich szukano stosownej 
rady32. Tymczasem przed oczyma Ezechiela ukazali się „starsi”, którzy odda-
wali się praktykom bałwochwalczym (w. 11) oraz wypowiadali słowa niegodne 
ich pozycji w Izraelu: „Jahwe nie widzi nas”, „opuścił Jahwe ziemię” (w. 12). 
Szerzyli kłamstwo, którego skutki miały okazać się katastrofalne dla narodu. 
Ich niebezpieczne postępowanie zostało opisane w późniejszym fragmencie, 
a mianowicie w relacji z kolejnej wizji: to (są) mężowie zamyślający nieprawość 
i dający radę złą w mieście tym (Ez 11,2b). Owi zwodziciele wyrażali się bardzo 
sugestywnie, tym samym odpowiadali na oczekiwania słuchaczy, i to z całko-
witym pominięciem woli Jahwe.

Ezechiel słusznie więc stwierdza, że starsi będą pozbawieni rady (hc[)33. 
Ich funkcję przejmie na zesłaniu Ezechiel, do którego po radę będą udawać 
się również „starsi” (por. Ez 8,1). Był on zdolny udzielać autentycznego po-
uczenia, sam bowiem otrzymał pouczenie od Jahwe (wizje oraz słowa). W jego 
osobie możemy dostrzec uzupełnienie wszelkich braków pośród proroków, 
kapłanów i starszych, których charakterystykę prezentuje tekst Ez 7,26. Jero-
zolima została „osierocona” z mądrości (nauki), natomiast całe jej bogactwo 
zostało udzielone Ezechielowi, a przez Ezechiela – zesłańcom.

Treść zawarta w w. 26 wskazuje na dwa tragiczne fakty dotykające Jerozo-
limę, a mianowicie serie nieszczęść, jakie spotka to miasto, oraz utratę kwalifi-
kacji, jakimi winni się charakteryzować członkowie trzech grup społecznych: 
proroków, kapłanów i starszych. Miasto nie mogło być już uratowane, podob-
nie jak i większość jego mieszkańców, a jednak braki przywódców ludu nie 
oznaczały całkowitej utraty wartości duchowych (Tory). Ezechiel od początku 
swej Księgi wskazuje na nową inicjatywę Jahwe, która była zapoczątkowana 
udzieleniem stosownego poznania prorokowi (Ezechielowi), a poprzez niego 
całemu narodowi. Pośród zesłańców w osobie Ezechiela znalazł się wiarygod-
ny prorok, kapłan i starszy.

32  Mędrcy (często utożsamiani ze starszymi) przebywali na dworach królewskich i udzielali 
rad panującym, por. J.S. Synowic, Mędrcy Izraela, ich pisma i nauka, Kraków 1990, s. 57.

33  Terminu hc[ używa Ezechiel zaledwie 2 razy (Ez 7,26; 11,2), tymczasem w Księdze Iza-
jasza pojawia się on aż 18 razy, a jego zasadnicze znaczenie to: rada, plan, decyzja, por. WSHP I, 
s. 806.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



376	 Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)

Wprawdzie wymowa w. 26 jest niezwykle tragiczna, zapowiada bowiem 
całkowitą utratę stabilności narodu, tym niemniej awansowany proces wpisuje 
się w „metodę” działania Jahwe, który nie dopuszczał do stosowania półśrod-
ków. Zmiana dokona się w sposób radykalny. Przepowiadane „nieszczęścia” 
mogły faktycznie unicestwić Izrael do końca. Jednak równolegle do tych wyda-
rzeń destrukcyjnych, realizowany był proces odnowy, który miał zaowocować 
restauracją Izraela w wymiarach opisanych w tekście Ez 40–40. Tajemnicę tej 
odnowy nosił Ezechiel w swym sercu, począwszy od doświadczenia wizji oraz 
powołania (Ez 1–3).

7.4. Król

Ostatnia fraza wyroczni (w. 27) dopełnia treści zawartej w w. 26 oraz su-
muje całość fragmentu Ez 5,5–7,27. Na początku prorok wspomina o królu 
(%l,m,). W tym czasie król Izraela, czyli Jojakin, przebywał w niewoli (por. Ez 
1,2), on też był uznawany przez zesłańców za prawowitego władcę (w tym Eze-
chiela). Prorok pisząc o „królu” w w. 27, nie ma na uwadze konkretnej osoby, 
choć może się odnosić do Sedecjasza, który z łaski Nabuchodonozora sprawo-
wał władzę w Jerozolimie34. O „królu” pisze prorok, że pogrąży się w żałobie 
(lBa;t.yI). Taka prezentacja „króla” w dosadny sposób ujawnia transformację, 
jaka dokonywała się w Jerozolimie. Od czasów Dawida władza królewska 
w Jerozolimie była rozumiana teokratycznie, a więc ziemski władca panował 
w imieniu Jahwe. Król był reprezentantem potęgi, mocy i zwycięstwa Pana. 
Wszystkie te cechy rozpoznawano w Dawidzie, którego postać z czasem zo-
stała wyidealizowana35. Nie wszyscy jego następcy byli tak wyraziści, a wielu 
z nich było wprost zaprzeczeniem tego ideału. Proces degradacji był widocz-
ny u bezpośrednich następców królów: reformatorów Ezechiasza i Jozjasza. 
W sytuacji krytycznej znalazł się król w obliczu najazdu Nabuchodonozora. 
Dotyczyło to zarówno Jojakina, jak i Sedecjasza (los tego ostatniego okazał się 
bardziej okrutny). Król w Jerozolimie przestał być gwarantem bezpieczeństwa 
i nie symbolizował już panowania Jahwe. Król „pogrążony w żałobie” to ob-
raz rozpaczy, jaka zapanowała w mieście. Władca nie był w stanie wpłynąć na 

34  Ezechiel wprost nie wspomina imienia tego króla, w przeciwieństwie do Jeremiasza, któ-
ry wielokrotnie kontaktował się z tym władcą, por. C.T. Begg, Zedekiah and the Servant, ETL 
62 (1987), s. 393–398.

35  W Księdze Ezechiela Dawid jest również dwukrotnie wspominany: jako sługa, pasterz 
i władca (Ez 34,23) oraz król (Ez 37,24), por. D.I. Block, Bringing Back David: Ezechiel’s Messi-
anic Hope, w: P.E. Satterthwaite (red.), The Lord’s Anointed, Carlisle 1995, s. 167–188.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



7. Bezsilni przywódcy i lud ziemi	 377

bieg wydarzeń, wszystko dokonywało się poza jego kontrolą i zmierzało do 
katastrofy. Mógł on co najwyżej być biernym obserwatorem zachodzących, 
tragicznych zmian.

„Lamentujący król” stał się przywódcą „lamentującego ludu”. Sytuację tę 
doskonale opisuje autor Lamentacji: Znikła z serc naszych radość, w żałobę 
przeszły nam tańce (Lm 5,15). Stan żałoby oznaczał paraliż całej społeczności 
Izraela, niezdolnego do jakiejkolwiek refleksji i podjęcia działań naprawczych. 
„Żałoba” nie prowadziła do uspokojenia i nawrócenia, lecz do unicestwienia. 
W obleganym mieście znikną w końcu zarówno lamenty, jak i oznaki rado-
ści (por. Ez 7,12), Jerozolima stanie się pustynią36. Zabraknie w niej nie tylko 
świątyni, lecz również pałacu królewskiego, który od czasów Dawida i Salo-
mona był ostoją prestiżu króla jerozolimskiego i całego Izraela.

7.7. Książę

Postać księcia (ayfin) jest niemal synonimiczna z postacią „króla”; do-
strzegamy to zwłaszcza w osobie Sedecjasza, który był królem-księciem. 
Temu władcy Ezechiel nigdy nie przypisuje tytułu %l,m, (król). Jest natomiast 
utożsamiany z okrutnym losem „księcia” opisanym w kontekście zapowiedzi 
zagłady Jerozolimy (Ez 12,10-12). Zatem Sedecjasz zgotował sobie okrut-
ny los: na wygnanie w niewolę pójdzie (w. 11) i na barkach poniesie (rzeczy) 
w ciemności głębokiej, i wyjdzie, w murze przebiją (otwór), aby przeszedł przez 
niego, oblicze swe zasłoni, aby nie wydziały oczy jego ziemi (w. 12). Mroczne 
dzieje usuniętego księcia to ostatnie akordy upadającego miasta. Sedecjasz 
stał się znakiem klęski Jerozolimy, zanim wyłupiono mu oczy i skrepowa-
nego zesłano do niewoli w Babilonii, musiał jeszcze widzieć śmierć swoich 
synów. Był to ostatni widok, jaki był mu w życiu dany (por. 2 Krl 26,6-7). 
Tych szczegółów nie podaje Ezechiel, choć je sugeruje, w Ez 7,27 (na zakoń-
czenie wyroczni) prorok stwierdza bowiem: książę przyodzieje się pustkowiem 
(hmmv.)37. Ezechiel nieprzypadkowo używa tego określenia. Nawiązuje do 
wcześniejszej wypowiedzi: i czynię ziemię pustkowiem (Ez 6,14; por. 12,20). 
Nastąpi swoista unifikacja władcy i ziemi; ludzie i terytoria pozbawieni będą 
jakiejkolwiek wartości, staną się „pustkowiem”, w którym nie będzie żadnych 

36  Ten stan zostanie przezwyciężony w wizji nowego miasta i nowej świątyni, z której wy-
płynie potok przemieniający pustynię w żyzną krainę (Ez 47,1-12).

37  Jest to aluzja do wcześniejszej wypowiedzi: i zamienię kraj ten w pustkowie (Ez 6,12; por. 
12,20; 14,15.16; 23,33; 29,9.12; 32,15; 33,28.29); zagłada będzie dotyczyć zarówno miasta, jak 
i mieszkańców (władcy), por. W. Pikor, Rola ziemi w przymierzu Boga z Izraelem, s. 216.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



378	 Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)

oznak życia. Proces „spustoszenia” będzie tak dogłębny, że nawet pojawianie 
się mężów sprawiedliwych (Noe, Daniel, Hiob) nie ustrzeże miasta od klęski 
spustoszenia (por. Ez 14,15-16). „Książę” stał się niejako głową spustoszenia, 
a z nim w stan zatracenia pogrążyła się cała ziemia, czyli jedyne siedlisko bez-
pieczeństwa dla ludu38.

W zastosowanym przez Ezechiela paralelizmie: Król pogrąży się w żało-
bie, a książę przyodzieje się pustką (w. 27ab) na dwa sposoby została wyrażona 
prawda o całkowitym kresie, do którego dotarł w swych dziejach Izrael; tym 
samym historia monarchiczna dobiegła końca. Ziemski król (książę) nie był 
w stanie dalej sprawować władzy. Pozostawił po sobie wyłącznie pustkę, a sam 
pogrążył się w nieprzezwyciężalną żałobę.

7.6. Lud ziemi

Po prezentacji postawy zwierzchników narodu, prorok kieruje swoją uwa-
gę na lud ziemi (#r<ah-~[;) (w. 27d). To dwuczłonowe określenie nawiązuje do 
motywu „ziemi”, który strukturuje cały fragment Ez 5,5–7,2739. Pojawia się już 
w pierwszym jego wersecie, w którym mowa jest o Jerozolimie umieszczonej 
pośrodku narodów (~yIAGh;) i krajów (tAcra]) (por. Ez 5,5). Otrzymane w ten 
sposób złożenie tAcra]-~yIAGh; jest pokrewne do formy #r<ah-~[; (w. 27d). 
Pierwsze z nich zawiera liczbę mnogą, a drugie pojedynczą; „narody/ludy” 
nazwane są ~yIAGh;, natomiast „naród” – ~[;. Ezechiel na początku wyroczni 
wspomina całe środowisko otoczenia Jerozolimy (symbol całego Izraela), 
a na końcu koncentruje się wyłącznie na mieszkańcach miasta i nazywa ich 
„ludem ziemi”. W opisywanym okresie dziejowym „ludy ziemi” były trakto-
wane jako wrogie społeczności zdolne do unicestwienia Izraela. Szczególne 
niebezpieczeństwo czyhało ze strony Babilonii, ale również ze strony wszyst-
kich sąsiadów. Jerozolima była otoczona pierścieniem wrogich i uzbrojonych 
sąsiadów40.

„Lud ziemi” był władany przez niegodnych przywódców (por. Ez 11,1), 
dlatego również sam popadł w grzechy, które uczyniły z niego bezbronną spo-

38  Sedecjasz i jego środowisko było zaprzeczeniem obietnic mesjańskich; władcy jerozolim-
scy przyłączyli się do przywódców innych zbuntowanych ludów, lenników opisywanych w Ps 
2,2, por. G. Ravasi, Psalmy 1–19 (wybór) I, Kraków 2007, s. 157.

39  Zwłaszcza we fragmencie Ez 6–7 proroctwa akcentują podmiotowość ziemi, por. W. Pi-
kor, Rola ziemi w przymierzu Boga z Izraelem, s. 92.

40  Fakt ten podkreśla prorok w wyroczniach przeciw obcym narodom (Ez 25–32), por. 
B. Gosse, Le recueil d’oracles contre les nations d’Ézéchiel XXV–XXXII dans la rédaction du livre 
d’Ézéchiel, RB 93 (1986), s. 535–562.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



7. Bezsilni przywódcy i lud ziemi	 379

łeczność w obliczu nadchodzących zmian siłowych. Ten stan Izraela prorok 
określa krótką formułą: a ręce ludu ziemi truchleć (hnl.h;BTi) będą (w. 27d). 
Czasownik lh;B (być przerażonym, spieszyć się) występuje niezwykle rzadko 
u proroków, a zaledwie 2 razy w Księdze Ezechiela (Ez 7,27; 26,18), natomiast 
ma duże zastosowanie w lamentacjach (Psalmy i Księga Hioba)41. Analiza tych 
tekstów wskazuje, że źródłem „przerażenia” były cierpienia duchowe i fizycz-
ne (Hi 4,5), popełniane grzechy (Ps 6,3), utrata kontaktu z Bogiem (Ps 30,8), 
czy sąd Boży (Ps 90,7). Szczególne przerażenie wzbudzały wojny i klęski, rów-
nież w dziejach wielkich mocarstw, o czym wspominają prorocy (Iz 13,8; 21,3; 
Jr 51,32; Ez 26,18; Dn 14,44; Za 1,18). W przeciwieństwie do lamentacji (Ps; 
Hi), u proroków „przerażenie” nie odnosiło się do stanu osobistych przeżyć 
jednostki, lecz do całej społeczności (obce ludy, wszystkie ludy) reagującej 
w ten sposób na zbliżającą się zagładę. W tym kontekście użycie przez Eze-
chiela czasownika lh;B ma charakter unikalny. Nie odnosi się do jednostki, 
względnie obcych ludów, lecz do mieszkańców Jerozolimy, do konkretnego 
momentu dziejowego. Stan wywołany owym „przerażaniem” był czymś nieod-
wracalnym. Lud nie był już zdolny do żadnego wysiłku w celu ratowania swej 
egzystencji. „Lud ziemi” stał się „nie-ludem”, który wydany został na pastwę 
zaciekłych wrogów, którzy w niczym go nie oszczędzą. Izrael utracił nadzieję 
w zbawczą moc Jahwe. Był to skutek oddalenia się od Boga, utraty Jego obec-
ności i kroczenia drogami nieprawości. „Lud buntowników” okazał się być 
ludem bezbronnym i ofiarą własnych występków. Taką jego sytuację wykorzy-
stały „ludy ziemi”, które z całą satysfakcją dokonały unicestwienia miasta i jego 
mieszkańców42.

„Lud ziemi” nie mógł otrzymać wsparcia od Jahwe, „ustawił się” bowiem 
poza sferą Jego działania zbawczego. Na tę kwestię zwraca uwagę prorok, kon-
kludując całą sekcję wyroczni. Jahwe nie pozostanie biernym obserwatorem 
zaistniałej sytuacji. Przede wszystkim bierze pod uwagę „drogi”, czyli sposób 
postępowania narodu. Owe drogi były manifestacją praktycznych przekonań 
Izraela. Obce ludy mogły po nich poznać credo Izraela. Nie było w tym „wyzna-
niu” jednoznacznego wskazania na miejsce centralne i przeznaczone wyłącz-
nie dla Jahwe, natomiast była „mowa” o miejscu na praktyki bałwochwalcze, 
na sojusze z obcymi ludami, bezczeszczeniu świątyni i pogardzie dla proro-

41  Por. WSHP I, s. 107.
42  Wypowiedź Ezechiela ma bardziej powszechny charakter i nie zacieśnia się do wydarzeń 

z 587 r. przed Chr., stąd zawiera pouczenie dla wszystkich porzucających prawo Jahwe, por. K.-
F. Pohlmann, Das Buch des Propheten Hesekiel (Ezechiel). Kapitel 1–19 (Das Alte Testament 
Deutsch 22,1), Göttingen 1996, s. 122.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



380	 Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)

ków43. Credo Izraela stało się jego oskarżycielem. Naród „otrzymał w zamian” 
od Jahwe to, czego oczekiwał, a mianowicie „wsparcie” ze strony wyimagino-
wanych bóstw i przemoc płynącą ze strony obcych ludów. Izrael wkroczył na 
bardzo niebezpieczne drogi, na próbę życia bez Jahwe. Taka sytuacja oznaczała 
egzystencjalną przymiarkę do próby oderwania się od źródeł życia narodu, do 
zerwania z początkami swej egzystencji (Ez 16,6), dlatego z góry skazana była 
na niepowodzenie.

Naród pozbył się również Tory i przejął prawa obcych ludów oraz ich 
sądy (jPv.mi). Naczelną zasadą Tory była miłość do Jahwe i całkowite odda-
nie Panu wszystkich swych dążeń i pragnień (por. Pwt 6,4nn). Taka postawa 
gwarantowała pełne bezpieczeństwo narodu. Będąc poza Torą, Izrael tracił 
wszystko. Obce prawa nie mogły nic mu zaofiarować, poza jarzmem niewo-
li. A jednak naród przymierza odwrócił się od przymierza z Panem i wybrał 
niewolę. Izrael ściągnął na siebie obce sądy. Choć oznaczało to zagładę, to 
jednak taki stan dopuścił Jahwe. W świetle tych ponurych procesów trzeba 
zatem interpretować ostre sformułowanie: i według osądów ich będę ich sądził 
(w. 27). Naród znalazł się poza prawem Jahwe i musiał ponieść wszystkie kon-
sekwencje tego faktu.

Formuła kończąca wyrocznię brzmi jednoznacznie: i poznają, że Ja (je-
stem) Jahwe (w. 27). Wprawdzie już wcześniej się ona pojawiała w różnej 
formie (Ez 5,13; 6,7.10.13.14; 7,4.9), tym niemniej jej ostatnie zastosowanie 
podsumowuje wszystkie wypowiedzi i wskazuje na docelowe działanie Jah-
we. Ostatecznym celem nie było ukaranie narodu, lecz ponowne rozpozna-
nie Pana, obecnego w dziejach zarówno Izraela, jak i innych ludów. Wszystkie 
czynności Jahwe opisane w wyroczniach mają swoją celowość, którą można 
uchwycić poprawnie jedynie wówczas, gdy rozważa się je w kontekście aktu 
poznawczego adresatów (ludu): i poznają, że Ja (jestem) Jahwe (w. 27); w tym 
wydarzeniu inicjatywa Jahwe osiąga swoją pełnię. Oczywiście nie chodzi tu 
o poznanie intelektualne, lecz o doświadczenie egzystencjalne człowieka, 
który nie potrafi wytłumaczyć dokonujących się zmian bez uwzględnienia 
interwencji Jahwe. Chodzi o swoiste objawienie Boże, które jest percypowa-
ne w oparciu o naturalne władze poznawcze człowieka. Mając na uwadze tę 
kwestię, otrzymujemy ważny sygnał właściwego rozumienia przesłania Eze-
chiela. Nie był on prorokiem „kary Bożej”, lecz prorokiem „poznania Jahwe”, 

43  Owo credo występnych prezentuje prorok w tekście Ez 8, por. M.S. Odell, What Was the 
Image of Jealousy in Ezekiel 8?, w: L.L. Grabbe, A.O. Bellis (red.), The Priests in the Prophets. 
The Portrayal of Priests, Prophets and Other Religious Specialists in the Latter Prophets (Journal 
for the Study of the Old Testament. Supplement Series 408), London 2004, s. 134–148.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



8. Zwiastowany „adwent”	 381

obecności Boga w świecie. Ludzkie drogi tego poznania okazały się być bardzo 
krętymi i ujawniały słabości człowieka, a zwłaszcza Izraela. Jednak pomimo 
zaparcia się narodu (buntowników), pierwszym celem działania Jahwe miał 
być właśnie Izrael, choć i inne narody również poznają Pana44.

8. Zwiastowany „adwent”

Wyrocznia (Ez 7,10-27) ma silne zabarwienie „adwentowe”, osadzone na 
częstym użyciu czasownika aAB (przyjść). Już w pierwszej części wyroczni do-
strzega się ten motyw (ww. 2.5.6.7). Kolejne użycia czasownika aAB związane są 
z tematem „Dnia Jahwe”. Prorok rozpoczyna nowy wątek całej wyroczni (ww. 
1-27) od wyrażenia: Oto ten dzień, oto przychodzi (w. 10a). W w. 7 wspomina 
Ezechiel o „dniu wrzawy”, który jest już blisko, natomiast przystępując do no-
wej serii sentencji, wysuwa na pierwsze miejsce motyw „dnia”45. Ów „dzień” 
stanie się czasem realizacji zamysłów Jahwe. Naród nie był przygotowany na 
przyjście tego „dnia”. Nie rozpoznał pory „adwentu”, w jakim przyszło mu żyć, 
czyli w schyłkowym okresie monarchicznym. Ten brak w niczym nie mógł 
„powstrzymać” przyjścia „dnia”, pomimo że pojawił się opór określany przed 
Ezechielem „pychą, która wyrosła” (w.10c). „Pycha” oznacza wszystkie te siły 
tkwiące w człowieku, które zmierzają do uczynienia z jednostki ośrodka życia 
i centrum decyzyjnego na ziemi46. W takim rozumowaniu nie ma miejsca dla 
Jahwe i Jego panowania. „Pycha” stała się rodzajem postawy zarówno pośród 
Izraelitów, jak i obcych ludów. A jednak prorok zapewnia, iż „wyszedł już los” 
(por. w. 10b) i proces się rozpoczął. To nic, że Izrael nie oczekiwał nastania 
tego „dnia” i był zainteresowany wyłącznie realizacją swych dążeń. Zabrakło 
w Izraelu wrażliwości na sprawy Jahwe, dlatego ów „dzień” miał być dla niego 
czasem zagłady.

44  Ezechielowe formuły poznania tworzą trzon dynamicznej teologii proroka, por. 
D.E. Callender, The Recognition Formula and Ezekiel`s Conception of God, w: P.M. Joyce, 
D. Rom-Shiloni (red.), The God Ezekiel Creates, London 2014, s. 71–86.

45  Warto dodać, że motyw „dni” pojawił się w opisie czynności symbolicznej (Ez 4,4-8), 
która rzuca światło na teologiczne rozumienie „dnia” w przesłaniu Ezechiela, por. J. Tomiak, 
Czyny symboliczne wykonane w kontekście wyroczni przeciwko Judzie, s. 119–126.

46  Termin !Adz (pycha, bezczelność, pewność siebie) określa przede wszystkim postawę ob-
cych ludów (por. Jr 49,16; 50,31.32), do której upodobnili się Izraelici. Taka właśnie kondycja 
narodu miała otrzymać odpowiedź ze strony Jahwe, w Jego interwencji w nachodzącym „dniu”, 
por. D.I. Block, The Book of Ezekiel, t. I: Chapters 1–24 (The New International Commentary 
on the Old Testament), Grand Rapids 1997, s. 256.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



382	 Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)

8.1. Dzień Jahwe

Jahwe postępuje jako faktyczny władca ludu i narodów, któremu podporząd-
kowane są dzieje całej ziemi. Wprawdzie Izrael został ludem wybranym i chro-
nionym przez Pana, lecz sam się tej ochrony pozbawił, co miało konsekwencje 
w kontekście „adwentu” Dnia Jahwe. Będzie to czas zmiany porządku, który został 
przez ludzi ukształtowany. Prorok zaznacza, że w obliczu tego „adwentu” niejako 
zintensyfikowało się działanie zła, nastała przemoc (w. 11), a z nią rządy bezprawia 
i załamanie się wszelkich środków gwarantujących bezpieczeństwo ludu47.

Prorok ujawnia, że „adwent” wypełnił się, nastał już bowiem „dzień”: 
Przyszedł czas, nadszedł dzień (w. 12a). Wyrocznia zatem odnosi się wszyst-
kich etapów w decydujących wydarzeniach okresu Ezechiela. Nikt nie będzie 
mógł „ukryć” się przed skutkami nadejścia czasu rozstrzygnięć. Każdego, kto 
dopuszczał się występków, dopadnie kres: nie utrzyma życia swego (w. 13c). 
Naród ogarnął powszechny paraliż, bowiem nie było wyruszającego do bitwy 
(w. 14b). Los Izraela rozstrzygnął się już wcześniej, a jego tragiczny stan miał 
być jedynie ujawniony wraz z nadejściem Dnia Jahwe. Ten brak refleksji i zmi-
tygowania się wywołany był brakiem „nauki”, ślepotą przywódców, a wszyst-
kim brakowało rady, mądrości i wizji, względnie zdrowego rozsądku (w. 26). 
Naród spełnił wszystkie warunki, aby samemu się unicestwić. Ustały w nim 
wszystkie mechanizmy obronne, zapanował chaos, którego nie mógł przezwy-
ciężyć żaden władca i jego otoczenie.

8.2. Czas karania

Izrael (Jerozolima) postawiony w stan oskarżenia miał ponieść surową karę. 
Została ona w różny sposób zaprezentowana. Dominuje w tym względzie użycie 
czasownika ll;x (zbezcześcić)48. Pojawia się on dopiero w końcowej części wy-
roczni (ww. 21.22.24), w której prorok prezentuje skutki nastania Dnia Jahwe, 
nazwanego w w. 10 „dniem gniewu Jahwe”. Naród odczuje przede wszystkim 
wszechobecny brak wszelkich dóbr materialnych i duchowych, niezbędnych 
do bezpiecznej egzystencji: dusza ich się nie nasyci i wnętrzności ich nie napeł-

47  Władca jerozolimski, podążając za radą swego otoczenia, porzucił ufność względem 
Jahwe i na zgubę swego ludu zwrócił się ku swym sąsiadom (Edom, Moav, Ammon, Tyr i Sy-
don), szukając u nich wsparcia, por. A. Piwowar, Historia Izraela czasów Starego Testamentu, 
s. 166–167.

48  Rdzeń llx znaczy zarówno profanować, bezcześcić, jak i przebić, zabić, por. WSHP I, 
s. 303–304.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



9. Oblicze Jahwe	 383

nią się (w. 19cd). Był to stan całkowitego poniżenia narodu, który zaistniał na 
skutek praktyk bałwochwalczych, co oznaczało głęboką transformację religijną, 
połączoną z naśladowaniem obcych ludów, łącznie z wykonywaniem plastycz-
nych prezentacji czczonych bóstw (w. 20). W ten sposób Izrael stał się ofiarą 
własnych występków, a ludy sąsiednie nie okazały przyjaźni, lecz postępowały 
zaborczo i agresywnie. Utrata ochrony ze strony Jahwe została obrazowo wy-
rażona w formule: I wydam go w rękę obcego na łup (w. 21a). To zapewnienie 
oznaczało, że Pan nie stanie już w obronie Izraela w czasie niebezpieczeństwa. 
To pierwszy tekst Ezechiela, w którym jest mowa o obcym (rWz)49, czyli cudzo-
ziemcu (por. Ez 11,9; 16,32; 28,7.10; 30,12; 31,12). „Obcy” w tym kontekście to 
wróg, nazwany jest również „złoczyńcą” ([vr). Staje się niejako pomocnikiem 
karania Jahwe, jednak bez udziału w obietnicach zbawczych. Jego „zyskiem” 
będzie jedynie łup, i to bezwartościowy, bo takim stał się Izrael. Naród będzie 
w końcu zdobyczą (llv) wrogów, którzy postąpią z nim niezwykle okrutnie. 
Izrael będzie „zbezczeszczony” (hluL.xiw>), podobnie jak sam zbezcześcił świą-
tynię i jej otoczenie, a nade wszystko zbezczeszczone w niej zostało miejsce 
przebywania chwały Jahwe (por. Ez 13,19). Jak wiadomo, rdzeń llx oznacza 
zarówno czyn profanowania, jak i zabijania. Tak określany występek należy 
do kategorii najcięższych grzechów i w sposób rozstrzygający oraz definityw-
ny określa sytuację przestępcy. Właśnie identycznie postąpił Izrael w stosunku 
do relacji z Jahwe: dokonał jej uśmiercenia, a tym samym sam siebie uśmiercił, 
stąd jego „zwłoki” stały się „żerem” dla obcych50.

9. Oblicze Jahwe

Ezechiel był prorokiem „oblicza Jahwe”. Z tego oblicza pochodzą niejako 
wszystkie inne oblicza, a zwłaszcza oblicza Jego otoczenia oraz stworzeń ziem-
skich. Określenie „oblicze” można w wielu tekstach uważać za synonim osoby, 
względnie całego narodu51. Na „obliczu Izraela” miał się pojawić wstyd w re-

49  Czasownik rWz znaczy: zboczyć, być odseparowanym, por. WSHP I, s. 254–255.
50  Zesłańcy mieli uświadomić sobie sytuację, w jakiej się znaleźli. Wielu z nich snuło już 

plany na przyszłość, pragnęli asymilacji do środowiska, w którym przebywali, a to groziło utratą 
tożsamości religijno-narodowej, stąd tak ważne były wyrocznie prorockie przeciwko obcym lu-
dom, por. J.Th. Strong, Ezekiel’s Orakles Against the Nations within the Context of His Message, 
Richmond 1993, s. 34–67.

51  Por. W. Joschko, Tło kulturowe i literackie nowotestamentalnego określenia PROSWPON, 
w: A.S. Jasiński (red.), Szukajcie zawsze oblicza Jahwe. Personalistyczne perspektywy orędzia 
biblijnego, Opole 1999, s. 28–41.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



384	 Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)

zultacie interwencji Jahwe (Ez 7,18). Z powodu występków Izrael utracił obec-
ność Pana, którego „oblicze” będzie przed nim zakryte. Jahwe zatem odwróci 
się od miasta i dopuści do tego, aby cały święty obręb, czyli „Jego skarb”, został 
zbezczeszczony (w. 22). Sprofanowana świątynia nie mogła stać się już miej-
scem przebywania Jego chwały (Ez 10–11), przestała być znakiem i ośrodkiem 
bezpieczeństwa Izraela. Sanktuarium zostało zamienione w przybytki kultu 
bałwochwalczego, które nie były w stanie „uratować” Izraela52. Prorok operu-
jąc w dalszym ciągu czasownikiem llx, stwierdza dobitnie: I przyprowadzę złe 
narody, i zajmą ich domy, i zakończę pychę możnych, i zostaną zbezczeszczone 
ich świątynie (w. 24). Wszystkie działania obcych ludów pozostawały pod kon-
trolą Jahwe (przyprowadzę złe narody). Nic nie dokonywało się spontanicznie 
i przypadkowo. Zła postawa przywódców ludu była owocem ich pychy (!AaG), 
która kazała im przyoblekać się w fałsz (por. w. 20) i tworzyć przybytki według 
własnego upodobania, a nie zgodnie z poleceniem Jahwe. Dzieła ich zamysłów 
będą unicestwione (i zostaną zbezczeszczone ich świątynie), a wraz w nimi ich 
twórcy, którzy przestali się wpatrywać w „oblicze” Jahwe.

10. „Pełnia” dzieła Jahwe

Prorok w oparciu o rdzeń alm (napełnić)53 prezentuje w wyroczni ważny 
temat, jakim jest idea „pełni” lub jej braku. Kwestia ta sięga samych początków 
dzieła stworzenia. Zgodnie z zamysłem Bożym żywe istoty stworzone, w tym 
człowiek, zapełniały (Wal.miW) środowisko swego bytowania (Rdz 2,1,22.28). 
Jednak na skutek występków człowieka Bóg postanowił położyć kres istnieniu 
ludzi, którzy „napełnili” (hal.m-yKi) ziemię wykroczeniami (Rdz 6,13). W ten 
sposób człowiek sprzeniewierzył się poleceniu Boga. Zamiast „napełniać” zie-
mię swym dobrym potomstwem, napełniał ją potomstwem złym, aż miara zła 
się przebrała. Nie wystarczyło usunięcie człowieka ze środowiska bezpieczeń-
stwa, symbolicznego raju (Rdz 3,24), lecz musiał dokonać się jeszcze akt po-
ważniejszy, a mianowicie unicestwienie całej ludzkości, za wyjątkiem rodziny 
Noego. Od początków dziejów, tej uratowanej rodziny, miało następować nowe 
„napełnianie” ziemi ludzkością, nie oznaczało to jednak przezwyciężenie zła, 

52  Wprawdzie w świątyni sprawowano jeszcze kult Jahwe, lecz obecność na jej terenie form 
bałwochwalstwa (Ez 8) zmieniła charakter tego miejsca, doprowadzając do niebezpiecznego 
synkretyzmu religijnego, por. R. de Vaux, Instytucje Starego Testamentu, s. 353.

53  Rdzeń alm (Ez 7,19.23) znaczy: napełnić, wyposażyć, wykonać, ustawić, por. WSHP I, 
s. 549–550.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



10. „Pełnia” dzieła Jahwe	 385

ono miało być bowiem w dalszym ciągu obecne we wszystkich pokoleniach 
człowieka na całej ziemi54.

Owo napięcie między „pełnią” a „antypełnią” obecne jest w całych dziejach 
ludzkości, a wątek ten został podjęty również przez Ezechiela (Ez 1–24). Kwe-
stię tę prorok prezentuje w różnych konfiguracjach: 1. aspekt personalny, który 
odnosi się do relacji Ezechiela z Jahwe; powołanie prorockie, jakie otrzymał, 
zaowocowało przemianą jego wnętrza, które zostało „napełnione zwojem”, czyli 
zamysłem Jahwe (Ez 3,3); 2. aspekt czasowy, czyli „pełni”, zawarty jest w opisie 
czynności symbolicznej: gdy wypełnią się dni oblężenia (Ez 5,2;); 3. aspekt eg-
zystencjalny występuje w kontekście zapowiedzi karania: i wnętrzności ich nie 
napełnią się (Ez 7,19); 4. inne aspekty: społeczny: bowiem napełnili ziemię gwał-
tem (Ez 8,17; por. 9,9; 11,6); penitencjarny: i napełnijcie dziedzińce zabitymi (Ez 
9,7); czynności nadzwyczajnej: i napełnij swe dłonie węglem ognia spomiędzy 
cherubów (Ez 10,2); teoforyczny: a obłok napełnił dziedziniec wewnętrzny (Ez 
10,3; por. ww. 2.12); katastroficzny: ponieważ będzie spustoszona ziemia z (do-
statków) jej pełni (Ez 12,19); przyrodniczy: pełen pierza na sobie kolorowego (Ez 
17,3); cywilizacyjny: i opustoszała ziemia, i co ją napełnia (Ez 19,7); lamentacyj-
ny: Pijaństwem i utrapieniem będziesz napełniona (Ez 23,33), oraz sytuacyjny: 
wybornymi kośćmi (kocioł) napełnij (Ez 24,2). Zaprezentowany przegląd wska-
zuje, że w większości tekstów (Ez 1–24) temat „pełni” występuje w aspektach 
negatywnych, zwłaszcza gdy dotyczy on środowiska człowieka (Izraela), nato-
miast pozytywny kontekst odnosi się do środowiska przebywania chwały Jahwe 
(do tego dochodzą konteksty „obiektywne”, np. przyrodniczy).

W tej prezentacji „pełni” wyróżnia się „los” Ezechiela, który został „napeł-
niony” zamysłem Jahwe, co oznaczało faktyczną zmianę kondycji wewnętrznej 
proroka, czyli wyjątkowe wyniesienie jego osoby. Dzięki tej zmianie prorok 
mógł wypełnić doskonale swoją misję. Tej „pełni”, konstytuującej nowe ob-
licze Ezechiela, w ostrym kontraście przeciwstawia się „pełnia”, która „opa-
nowała” środowisko bytowania Izraela: Uczyń kajdany, ponieważ ziemia jest 
napełniona wyrokami krwawymi, a miasto napełnione jest przemocą (Ez 7,23). 
Jest to bardzo sumaryczny tekst, opisujący kondycję ziemi i miasta, w których 
zamieszkiwał Izrael55. Całe środowisko zostało napełnione złem, czyli „mocą” 
destrukcyjną, która pochłaniała wszystkich mieszkańców.

54  Ten proces degradacji opisał św. Paweł w Rz 1,18–3,20; dotyczył on zarówno obcych lu-
dów, jak i Izraela, por. H. Langkammer, List do Rzymian, Lublin 1999, s. 19.

55  Skutki postępowania Izraela wyraża prorok na różne sposoby, a najbardziej adekwatny 
ich opis zawarty jest w Ez 6,14: i wydam ziemię (na) pustkowie i spustoszenie, od pustyni aż do 
Diblata we wszystkich miejscach ich zamieszkania.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



386	 Ekskurs VII. Upadek Judy (Ez 7,10-27)

Izrael znalazł się na zupełnie innym biegunie egzystencjalnym w stosun-
ku do Ezechiela. Osiągnął pełnię nieprawości, dojrzał do zupełnego unice-
stwienia. Z tego procesu został zatem wyłączony prorok, który okazał po-
słuszeństwo Jahwe, poddając się działaniu Jego wizji i wszelkim otrzymanym 
poleceniom. Sytuacja ta przypomina procesy, jakie zaszły w „epoce” Noego. 
Miały one charakter typiczny. Podobne do nich wydarzenia pojawiały się 
w różnych okresach dziejów narodu (ludzkości), stając się znakiem nadejścia 
epoki przełomu56.

11. Utracony pokój

Sytuację egzystencjalną, jaka zaistniała w wyniku interwencji Pana (Dzień 
Jahwe), prezentuje prorok pod koniec wyroczni: Lęk przyszedł i szukać będą 
pokoju, lecz go nie będzie (w. 25). W całym fragmencie (Ez 5,5–7,27) tylko na 
tym miejscu pojawia się motyw pokoju (~Alv), i to w kontekście negatywnym, 
czyli braku pokoju. Tak określony stan podkreśla również brak nadziei na 
przyszłość. Żadne wysiłki (poszukiwanie pokoju) nie dadzą rezultatu. W per-
spektywie całej Księgi zaistniały brak pokoju, a tym samym brak stabilizacji, 
miał być przezwyciężony przez Jahwe, którzy zapowiadał zawarcie „przymie-
rza pokoju” (~Alv tyrIB.). Dopiero „przymierze pokoju” ostatecznie zmieni 
sytuację człowieka (Ez 34,25). Owa zapowiedź jest równocześnie otwarciem 
perspektywy do dalszego działania Jahwe oraz wypełnienia się obietnic (me-
sjańskich) w dalekiej przyszłości57. Motyw pokoju (mesjańskiego i eschatolo-
gicznego) podjął św. Jan, który wielokrotnie świadczył, że epoka „pokoju” już 
nastała, a mianowicie wraz z przyjściem na świat Jezusa Chrystusa: Pokój zo-
stawiam wam, pokój mój daję wam. Nie tak jak daje świat, Ja wam daję. Niech 
się nie trwoży serce wasze ani się lęka (J 14,27).

* * *

Przymierze pokoju” mogło zaistnieć wyłącznie w oparciu o nową inicjaty-
wę Jahwe. Ezechiel ujawnia prawdę, że nowa inicjatywa bierze swój nowy po-
czątek w epoce niewoli babilońskiej, nie określa jednak czasu jej wypełnienia. 

56  Ostatecznie „pełnia czasu” nastąpiła wraz z Wcieleniem (por. Ga 4,4).
57  Tekst Ez 34,25 następuje po zapowiedzi daru „jednego pasterza” w czasach mesjańskich, 

por. J. Homerski, Pasterz czasów mesjańskich, w: S. Łach, M. Filipiak (red.), Mesjasz w biblij-
nej historii zbawienia, Lublin 1994, s. 141.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



11. Utracony pokój	 387

Na zakończenie swej wyroczni stwierdza jednak w imieniu Jahwe: i poznają, że 
Ja (jestem) Jahwe (w. 27d). To „poznanie” rozciąga się na wieki i znajduje echo 
w wyznaniu św. Piotra: A myśmy uwierzyli i poznali, że Ty jesteś Świętym Boga 
(J 6,69). Wyrocznia Ezechiela przygotowuje naród nie tylko na czas karania, 
lecz również na przyjęcie (przez uratowanych) daru zbawienia, który staje się 
ostatnim słowem Boga względem stworzenia.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



Summary 
 The Book of the Prophet Ezekiel 
 The New Commentary Ez 6–10

Commenting upon the Bible books is the basic job of an exegete. The 
world literature on the subject is extremely abundant. Polish exegesis has made 
a considerable progress for the last twenty years. Yet there is still much to be 
done. One of such challenges is a professional commentary on the Book of 
Ezekiel. We have a simple introduction written by Józef Homerski but it is just 
a fragmentary contribution to an exact commentary.

Every epoch should focus on the sacred books and basing on its current 
knowledge and applied methodology it should write analyses of the texts to 
make them comprehensible for the contemporary reader. The present study 
is the second volume of a new commentary on Ezekiel. About twelve volumes 
are planned altogether. The first one will comprise the introductory informa-
tion and some theological topics. The third volume contains the commentary 
on Ez 6–10. The starting point is the text conformable to the critical edition of 
the BHS. Attempts to reconstruct the text from before the canonical construc-
tion, as Zemmerli has done in his work, were quit. That does not mean that the 
modern diachronic methods are not important any more in interpreting the 
text. All the issues concerning the process of text formation are included in the 
last volume. The text preserved by the tradition has influenced the Judaic and 
Christian environments. The present commentary respects that because this 
gives us more immediate context of the message, as it was familiar to the read-
ers of all the epochs. Synchronic methods, important in modern Bible studies, 
draw special attention to the text in its canonical form.

The commentary comprises a new translation of the Hebrew text. Polish 
reader has already enjoyed several modern translations of Ezekiel. Their con-
formity to the original has been differently estimated. The foundation criteria 
in this new translation were strict as to the fidelity to the original (as far as it 
was only possible). It is clear that the translatory difficulties make thorough 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5



390	 Summary. The Book of the Prophet Ezekiel. The New Commentary Ez 6–10

fulfillment of the task impossible. There are several reasons for that: first of all, 
it is so because of the dissimilarity of the languages. Hebrew is a Semitic lan-
guage and its grammar is pretty different from Indo-European languages, in-
cluding Polish. The semantic range of individual terms is dissimilar, too. There 
is, thus, no ideal translation; it must always bear an imprint of the subjective 
choices made by the translator. This actually is already the first interpretation 
of the text. The direct access to the original text is, thus, a key issue for every-
body intending to get closer to the hagiographer’s intention. We know that 
thought is primary to its verbalization. Ezekiel contains certain idea which was 
finally written down. Yet the hagiographer has expressed not only the prophet’s 
idea but, first of all, God’s idea. Taking all these things into consideration, we 
are even more careful to observe the original text so that to avoid attributing 
ideas foreign to it, resulting rather from the individual’s beliefs, stereotypes or 
certain „correctness” wished for the text. The Polish translation proposed in 
the present commentary often gives up perfect stylistics and accepts certain 
harshness but to stay closer to the original. Sometimes it may seem that the 
translation goes too far in breaking stylistic principles but the translated text 
is not meant to be used in community or liturgical readings – it is meant to fa-
cilitate a professional study. We shall find, thus, many auxiliary explanations to 
read the text correctly. The commentary comprises also some most important 
Hebrew terms. At certain cases even grammatical forms are discussed, espe-
cially when they help to better understand the problem. The foundation crite-
ria mentioned above have been determined according to the demands of the 
modern readers. There are many Theology Departments in Poland where stu-
dents learn Hebrew. There are also electronic sources enabling effective work 
with the original text. The reader will find much information completing his/
her linguistic competence, quite often necessary to carry on his/her individual 
research.

The commentary contains four parts: 1. Literary and thematic commen-
tary, 2. Exegetical commentary, 3. Theological-pastoral commentary, 4. Ex-
cursus.

The quoted Hebrew text has small critical apparatus. First of all we have re-
spected all the differences between the LXX (which is important for the Chris-
tian tradition) and the Hebrew Bible.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f U

ni
w

er
sy

te
t O

po
ls

ki
 2

02
4-

06
-1

5


