
Uniwersytet Opolski

Opole University

https://repo.uni.opole.pl

Publikacja / Publication Komentarz do księgi Proroka Ezechiela : rozdziały 31-39, 
Jasiński Andrzej

Adres publikacji w Repozytorium URL / 
Publication address in Repository https://repo.uni.opole.pl/info/book/UO3dc11203e5934b9b87f320306ad503f7/

Data opublikowania w Repozytorium / 
Deposited in Repository on 9 sty 2018

Cytuj tę wersję / Cite this version
Komentarz do księgi Proroka Ezechiela : rozdziały 31-39,  Jasiński Andrzej:

Opolska Biblioteka Teologiczna, vol. 143, 2014, Redakcja Wydawnictw 
Wydziału Teologicznego UO, ISBN 978-83-63950-41-5, 348 p.



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



© Copyright by Wydział Teologiczny Uniwersytetu Opolskiego
Opole 2014

Recenzja wydawnicza: ks. dr hab. Mieczysław Mikołajczak (UAM)

ISBN 978-83-63950-41-5

Korekta: Józef Chudalla
Projekt okładki: ks. Piotr Paweł Maniurka
Skład komputerowy i redakcja techniczna: Jerzy Bosowski

Adres:	Redakcja Wydawnictw Wydziału Teologicznego UO
	 ul. kard. B. Kominka 1a, PL 45-032 Opole
	 tel. (+48) 77 44 11 502; e-mail: rwwt@uni.opole.pl

Druk:	 Wydawnictwo i Drukarnia Świętego Krzyża
	 ul. Katedralna 6, PL 45-007 Opole
	 tel. (+48) 77 453 94 93; www.wydawnictwo.opole.pl

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



7

Wstęp

Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela (31–39) jest kontynuacją opu-
blikowanych wcześniej opracowań: Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. 
Rozdziały 1–10 (Opolska Biblioteka Teologiczna 77), Opole 2005, ss. 244; 
Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 11–20 (Opolska Biblioteka 
Teologiczna 111), Opole 2009, ss. 244; Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. 
Rozdziały 21–30 (Opolska Biblioteka Teologiczna 130), Opole 2013, ss. 338. 
Koncepcja niniejszego tomu jest taka sama, jak trzech poprzednich. Jej zasady 
zostały zaprezentowane we wstępie pierwszego tomu (s. 7–10).

W  czwartym tomie analizowane teksty przynależą do dwóch grup te-
matycznych. Pierwszą z  nich tworzą rozdziały 31–32, których treść stanowi 
kontynuację wyroczni przeciwko Egiptowi (całość wyroczni zawarta jest w Ez 
29–32). W bloku Ez 31–32 występują trzy ostatnie wyrocznie (w sumie jest ich 
siedem). Rozdziały 33–39 zawierają zapowiedzi o odnowie Izraela i stanowią 
przygotowanie do sekcji Ez 40–48 (wizja odnowionej świątyni).

W ostatnich trzech wyroczniach przeciwko Egiptowi (Ez 31–32) prorok 
przyrównuje faraona do ogromnego i pięknego drzewa. Postępowanie władcy 
okazało się naganne, dlatego został strącony (Ez 31,1-18). W tekście Ez 32,1-16 
prorok w lamentacji nad faraonem wieści jego definitywny upadek, do które-
go przyczyni się miecz króla Babilonu. W ostatniej wyroczni (Ez 17–32) jest 
mowa o zstąpieniu faraona do szeolu (doły), w którym znalazł się i  innymi 
władcami i ludami.

W sekcji Ez 33–39 pojawiają się różnorodne tematy. Prorok ponownie zo-
staje ogłoszony stróżem ludu (Ez 33,1-9; por. 3,17-21). Izrael winien kroczyć 
drogą Pana wyznaczoną przez prawo (Ez 33,10-20). Wieść o zdobyciu Jerozo-
limy dociera do proroka, który wytyka zesłańcom, że nie są posłuszni napo-
mnieniom Jahwe (Ez 33,21-33). Pasterza Izraela zawiedli, dlatego sam Jahwe 
będzie Pasterzem ludu, dokona osądu i stanie się obrońcą słabych i pokornych 
(Ez 34,1-31). Jahwe zwraca się przeciwko Edomowi (Ez 35,1-15) – potomkom 
Ezawa zamieszkującym góry Seir. Zasłużyli oni na gniew Pana, ponieważ z nie-
nawiścią odnosili się do Izraela. Tymczasem naród Pana dostąpi miłosierdzia 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



8

i błogosławieństwa Jahwe (Ez 36,1-15). Naród odzyska swój blask, kraj będzie 
zaludniony i obfity w zwierzynę. Izrael nie będzie już więcej słuchał obelg ze 
strony swych wrogów. Wprawdzie naród zasłużył na gniew Jahwe oddając się 
bałwochwalstwu (kara rozproszenia), lecz Jahwe w przyszłości uświęci swoje 
imię, a lud zostanie sprowadzony spośród narodów (Ez 36,16-32). Kraj będzie 
odbudowany, miasta zamieszkałe a  pola uprawiane (Ez 16,33-38). Ezechiel 
otrzymał wizję suchych kości (Ez 37,1-14). Proroctwo wypowiedziane nad 
nimi ożywiają kości. Jahwe otwiera groby Izraela i  wprowadza lud do swe-
go kraju. Prorok wykonuje czynność symboliczną, łączy dwa kawałki drew-
na na znak jedności całego Izraela (Ez 17,15-28). Naród będzie zamieszkiwał 
w  swych górach. Panować nad nim będzie Dawid, a  Jahwe zawrze z  ludem 
wieczne przymierze pokoju. Przeciwko Izraelowi wystąpi Gog (Ez 38,1-23). 
Spotka się jednak z gniewem Jahwe jako Panem i Sędzią. Gog poniesie całko-
witą klęskę (Ez 39,1-29), a miejscem jego pochówku będzie Dolina Abarim. 
Izrael będzie się cieszył obecnością oblicza Jahwe i Jego Duchem.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



9

Trzy wyrocznie przeciwko Egiptowi (Ez 31,1–32,32)

Są to kolejne wyrocznie przeciwko Egiptowi i następują po czterech zawar-
tych w Ez 29,1–30,26). Piąta wyrocznia (Ez 31,1-18) zawiera alegorię, w której 
faraon jest wielkości ogromnego i pięknego drzewa (ww. 1-9), jego „zacho-
wanie” okazało się naganne (ww. 10-14) co doprowadziło go do całkowitego 
upadku (ww. 15-18). Szósta wyrocznia (Ez 32,1-16) zawiera lamentację nad fa-
raonem, przyrównanym do lwa i potwora morskiego, który został pochwyco-
ny (ww. 1-8); upadek faraona nastąpi na skutek sprowadzonego miecza króla 
Babilonu (ww. 9-16). Siódma wyrocznia (Ez 32,17-32) zawiera lamentację nad 
Egiptem; zstąpienie do szeolu/dołu (ww. 17-21), opis szeolu/dołu (ww. 22-30); 
wątpliwą pociechą faraona (ww. 31-32).

Ez 31,1

ר׃ וַיְהִי בְּאַחַת עֶשְׂרֵה שָׁנָה בַּשְּׁלִישִׁי בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ הָיָה דְבַר־יְהוָה אֵלַי לֵאמֹֽ

I  stało się w  jedenastym roku, w trzecim (miesiącu), w pierw-
szym (dniu) miesiąca; stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc:

Tekst Ez 31,1 stanowi kontynuację wyroczni przeciwko Egiptowi (Ez 
29–32). W sumie jest ich siedem i większość z nich zawiera informację chro-
nologiczną (Ez 29,1.17; 30,20; 31,1; 32,1.17). Zgodnie z ustaleniami chrono-
logicznymi, data podana w w. 1 to 21 czerwca 587 r. przed Chr., czyli dwa 
miesiące po poprzedniej wyroczni, jaką Ezechiel otrzymał od Jahwe (por. 
Ez 30,20). Odwoływanie się do konkretnych dat sprawia, że wyrocznie Jah-
we zostały mocno wpisane w dzieje młodej diaspory, która przeżywała czas 
podobny do epoki Wyjścia, gdy Mojżesz kontaktował się z Panem podczas 
pobytu na Synaju. Dzieje Izraela w Babilonii nie były przypadkowym splo-
tem wydarzeń, lecz od początku (dzięki powołaniu i realizowaniu misji przez 
Ezechiela) przybrały charakter zbawczy. Z jednej trony określały kierunek dą-
żeń, w jakim powinien kroczyć naród, a z drugiej sukcesywnie demaskowały 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



10

wszystkie niebezpieczeństwa, z jakimi musiał się Izrael mierzyć w nowej sy-
tuacji. Do tych niebezpieczeństw należały też relacje z obcymi ludami, w tym 
z Egiptem, który w historii kojarzony był zwłaszcza z czasem niewoli i Wyj-
ścia (Księga Wyjścia). Izrael przebywający w Babilonii potrzebował nowych 
impulsów na miarę tych z okresu Mojżesza. Ezechiel zapewniając o wielkiej 
intensywności działania Jahwe, wielokrotnie odwołuje się do konkretnych dat 
otrzymanych wyroczni. W formułach „chronologicznych” pojawia się dyna-
miczny czasownik הָיָה (być, stać się), który wskazuje, że nowa epoka została 
naznaczona skuteczną obecnością słowa Jahwe (דְבַר־יְהוָה). Było to słowo ko-
munikacji, bowiem zaraz po tej formule pojawia się informacja o adresacie – 
 .czyli do proroka, a w sensie szerszym – do nowej diaspory ,(do mnie) אֵלַי
Ezechiel doświadczał obecności Jahwe mówiącego (ר -Tym samym pro .(לֵאמֹֽ
rok stawał się mężem słuchającym. Dopiero postawa doskonałego słuchacza, 
czyli ucznia, gwarantowała właściwą recepcję zamysłu Jahwe. W ten sposób 
obecność Pana w Babilonii stawała się czymś konkretnym i niemal zupeł-
nie determinowała zachowanie Ezechiela, który był znakiem dla narodu (Ez 
24,24.27). Słowa Jahwe do proroka były pierwocinami wewnętrznej przemia-
ny, jaka docelowo miała się dokonać w Izraelu. Kontekstem tego procesu były 
zbliżające się tragiczne wydarzenia w Jerozolimie, w rezultacie których miała 
nastąpić niebawem ostateczna klęska. W ten sposób zgasły wszelkie nadzieje 
na odnowę starych struktur i konieczność odnalezienia się w nowej sytuacji, 
bez świątyni i miasta. Obce środowisko Babilonii łatwo mogło „wchłonąć” 
ideologicznie (religijnie) zesłańców. Nastąpiła zatem konfrontacja między 
ideologią babilońską a słowem Jahwe. Z perspektywy Ezechiela, to, „co jest” 
i „staje się”, odnosiło się wyłącznie do słowa Jahwe, dlatego z taką konsekwen-
cją odwołuje się do niego również w omawianym w. 1. Owo słowo „staje się” 
dla wygnańców mocą i siłą, zdolną pokonać wszystkich sąsiadów Izraela 
(wzmiankowanych w tekście Ez 25–32) oraz potężnego Nabuchodonozora – 
ponownego zdobywcy Jerozolimy.

Ez 31,2

ךָ׃ לֶךְ־מִצְרַיִם וְאֶל־הֲמֹונֹו אֶל־מִי דָּמִיתָ בְגָדְלֶֽ בֶּן־אָדָם אֱמרֹ אֶל־פַּרְעֹה מֶֽ

Synu człowieczy, powiedz do faraona, króla Egiptu, i do mnó-
stwa jego: Do kogo podobny jesteś w wielkości twojej?

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



11

W tekście piątej wyroczni (Ez 31,1-18) prorok jeden raz nazwany jest 
synem człowieczym, jednak w w. 14 pojawia się formuła בְּנֵי אָדָם (synowie 
człowieka). W ten sposób została podkreślona pełna solidarność Ezechiela 
z całym stworzeniem, a zwłaszcza z ludzkością jako taką. Prorok ponownie 
jest przynaglony do mówienia. Winien zwrócić się bezpośrednio do faraona 
 W wyroczniach przeciwko Egiptowi faraon był wzmiankowany .(אֶל־פַּרְעֹה)
już sześć razy (Ez 29,2.3; 30,21.22.24.25). Ten motyw jest również kontynu-
owany w dalszych partiach proroctwa (Ez 31,18; 32,2.31.32). Częste przywoły-
wanie postaci faraona bez podania jego imienia podkreśla jego funkcję, która 
od wieków konstytuowała Egipt jako siłą obcą i wrogą wobec Izraela. Osta-
tecznie jednak faraon konfrontował się z samym Jahwe, który realizował swe 
zamysły zmierzające do odnowy Izraela i usunięcia wszelkich zewnętrznych 
przeszkód, których uosobieniem był zawsze władca Nilu. Podobnie jak w Ez 
29,2, również w w. 2 faraon nazwany jest królem Egiptu, lecz formuła ta została 
rozwinięcia w postaci dodatku ֹוְאֶל־הֲמוֹנו (i do mnóstwa jego). Termin הָמוֹן 
jest używany przez Ezechiela wielokrotnie i w różnorodnym znaczeniu (wrza-
ski, szum, tłum), a najczęściej występuje w Ez 32. W kontekście w. 2 termin 
ów oznacza całe otoczenie faraona. Ono też ma być odbiorcą słów proroka. 
Tradycyjnie faraon uważany był za władcę Górnego i Dolnego Egiptu. Miał 
przynależeć do świata bóstw, tym samym jego władza ziemska miała charakter 
absolutny i zakładała całkowite podporządkowanie wszystkich ludów pozo-
stających w kręgu jego władzy. W tym sensie faraon i jego otoczenie (הָמוֹן) 
stanowili monolit. Była to wroga potęga względem Izraela.

Pomimo upadku znaczenia Egiptu w czasach Ezechiela, postać faraona po-
zostawała w ówczesnych przekonaniach figurą wyjątkową, archetypem wszel-
kiej władzy ziemskiej, cieszącej się atrybutami boskości. W tym szerokim świe-
cie ówczesnej mentalności partycypowali również Izraelici, którzy w obliczu 
narodowej klęski jeszcze bardziej byli narażeni na bezkrytyczne przejęcie prze-
konań zadomowionych wśród obcych ludów. Mit Egiptu potwierdza historia 
mieszkańców Jerozolimy i okolic, gdy po zamordowaniu Godoliasza postano-
wiono uciec do Egiptu (Jr 43,7). Prorok jednak nie chce budować obrazu posta-
ci absolutnej (idealnego władcy), wymykającej się wszelkim znanym w świecie 
wielkościom, stąd stawia dydaktyczne pytanie: ָך בְגָדְלֶֽ דָּמִיתָ   Do kogo) אֶל־מִי 
podobny jesteś w wielkości twojej?). Pytanie jest skierowane do faraona, lecz nie 
ten władca miał dać na nie odpowiedź. Zastosowana formuła stanowi punkt 
wyjścia do zasadniczej części wyroczni. Spełnia podobną rolę, jak zdania wpro-
wadzające do przypowieści (Z czym mam porównać królestwo Boże – Łk 13,20). 
Prorok chce znaleźć stosowne porównanie do wielkości (ָך -jaką repre ,(בְגָדְלֶֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



12

zentuje faraon. Zastosowany rdzeń גדל w wielu tekstach BH opisuje wielkość 
Jahwe, która przewyższa wielkie wielkości stworzone (Ps 48,2; 95,3; 96,4). Fara-
ona nie da się porównać z Jahwe (jest On ponad wszystkimi bogami obcymi). 
Prorok wprowadzając pytanie, zamierza więc pouczyć odbiorców (wygnańców) 
o tym, kim naprawdę jest ów władca wzbudzający nieuzasadnioną bojaźń (jak 
i płonne nadzieje).

Ez 31,3

  הִנֵּה אַשּׁוּר אֶרֶז בַּלְּבָנוֹן יְפֵה עָנָף וְחֹרֶשׁ מֵצַל וּגְבַהּ קוֹמָה וּבֵין עֲבֹתִים הָיְתָה
צַמַּרְתּֽוֹ׃

Oto Asyria, cedr na Libanie o pięknej gałęzi i drewno dające cień, 
i wysokiego wzrostu; i pomiędzy gałązkami był wierzchołek jego.

אַשּׁוּר proponowany תְּאַשּׁוּר
וְחֹרֶשׁ מֵצַל LXX brak

Pytanie skierowane wprost do faraona (w. 2c) otrzymuje odpowiedź w po-
staci rozwiniętej wyroczni (ww. 3-18), którą stanowi alegoria o cedrze. Postać 
faraona staje się jedynie pretekstem do wyrażenia prawd, których adresatem 
jest Izrael przebywający w Babilonii. W. 3 rozpoczyna się zaskakującą formu-
łą הִנֵּה אַשּׁוּר (oto Asyria). Przywołanie tej nazwy dziwi i wskazuje na praw-
dziwą woltę w narracji, bowiem w miejsce motywu faraona (Egiptu) pojawia 
się Asyria, która stanowiła geograficzną antytezę Egiptu. Oba mocarstwa były 
położone na skrajnych punktach tzw. Rejonu Żyznego Półksiężyca. Obecność 
w tekście nazwy אַשּׁוּר często uznaje się za błąd kopisty i w to miejsce propo-
nowany jest termin תְּאַשּׁוּר (BHS), który ma rozszerzony rdzeń o przedrostek 
 .Rdzeń ten występuje jedynie w Iz 41,19; 60,13 i znaczy cyprys lub bukszpan .תְּ
Jest to jednak termin obcy Ezechielowi, natomiast nazwę אַשּׁוּר zna i stosuje 
nawet w wyroczniach przeciwko Egiptowi (Ez 32,22; por. 16,28; 23,5.7.9.12; 
23,23; 27,23). W sumie w całej Księdze Ezechiela Asyria jest wspominana aż 
osiem razy i to w różnych kontekstach (zwłaszcza w historii Oholi i Oholiby – 
por. Ez 23). W dziejach monarchii Izraela i Judy potęga Asyrii dała o sobie 
znać w niezwykle tragiczny sposób (upadek Samarii, dramatyczna obrona Je-
rozolimy w czasach Ezechiasza). Wprawdzie Asyria rywalizowała z Egiptem, 
lecz w okresie przewagi Babilonii (koniec VII w. przed Chr.) oba mocarstwa 
sprzymierzyły się przeciwko Babilonii, czego dowodem była wyprawa faraona 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



13

Neko i próba ratowania Asyrii. Faraon poniósł jednak klęskę w bitwie pod 
Karkemisz (605 r. przed Chr.). Wydarzenia te były jeszcze bardzo świeże w pa-
mięci wszystkich ówczesnych ludów Wschodu. Egipt i Asyria były traktowane 
jako archetyp władzy imperialnej. Przywołanie przez Ezechiela nazwy „Asy-
ria” wzmacnia zatem wypowiedź, która otrzymuje charakter bardziej uniwer-
salny, przekracza tym samym ramy historycznego Egiptu.

Druga nazwa własna występująca w  w. 3 to Liban. Tę krainę wspomina 
prorok w dalszej części alegorii (ww. 15.16; por. 17,3; 27,5). Liban kojarzy się 
we wszystkich tekstach Ezechiela z drewnem, a zwłaszcza z cedrem. Jego sła-
wa znana była w całym ówczesnym świecie. Egipt od pradawnych czasów ko-
rzystał z zasobów libańskich lasów. Od czasów Dawida i Salomona również 
w Izraelu korzystano z tych naturalnych dóbr północnego sąsiada.

Cedr Libanu uchodził za najszlachetniejsze drzewo, a jego drewno za dro-
gocenny budulec. Potężne cedrowe konary wyrastają w linii poziomej, stwa-
rzając wrażenie budowli wielopiętrowej. Cały ten ogrom cedru nadaje mu 
majestatyczny wygląd. Poszczególne poziomy konarów tworzą niejako struk-
turę hierarchiczną, której zwieńczeniem jest wierzchołek. Dodatkowo efekt 
spotęgowany jest owocami drzewa, których stożkowate kształty skierowane 
są ku górze, wyznaczają tym samym najważniejszą część całej hierarchicznej 
struktury drzewa. Ten niezwykły kształt cedru był dla Ezechiela doskonałym 
wzorcem w przedłożonej alegorii.

W dalszej części w. 3 następuje opis szczegółów cudownego drzewa. Po 
pierwsze, miał piękną gałąź (עָנָף -Chodzi o owe poziome konary, któ .(יְפֵה 
re pozwalają już z dużej odległości rozpoznać cedr na tle innych drzew w le-
sie. Po drugie, konary były niezwykle rozłożyste i gęste, dając pożądany cień 
 Miało to duże znaczenie zwłaszcza w upalne dni w czasie gorącego .(מֵצַל)
lata w tym rejonie. Po trzecie, cedr to drzewo wysokie (קוֹמָה); jest to drzewo 
iglaste i dorasta do wysokości 30 m. Góruje nad innym roślinami, a drzewo 
rosnące w górach i na wysokościach zyskuje jeszcze bardziej na majestacie. 
Po czwarte, całość cedru zwieńcza wierzchołek (ֹצַמַּרְתּֽו), który w szczególny 
sposób jest elementem spektakularnym, bowiem dominuje nad całością i ma 
kształt piramidalny. Do tego można dodać (co nie jest wyrażone w tekście), że 
cedr wydziela niezwykle silną i miłą woń, która równie jest pociągająca, jak 
cień dawany przez drzewo.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



14

Ez 31,4

מְמָתְהוּ אֶת־נַהֲרתֶֹיהָ הֹלֵךְ סְבִיבוֹת מַיִם גִּדְּלוּהוּ תְּהוֹם רֹֽ
ה׃ מַטָּעָהּ וְאֶת־תְּעָלֹתֶיהָ שִׁלְחָה אֶל כָּל־עֲצֵי הַשָּׂדֶֽ

Wody wielkim uczyniły go; otchłań wywyższyła go, rzeki swoje 
rozprowadzając wokół plantacji swojej i potoki swoje skierowała 
ku wszystkim drzewom polnym.

הֹלֵךְ LXX ηγαγεν
מַטָּעָהּ LXX των φυτων αυτου

Wprowadzenie do alegorii (w. 3) bazowało na motywie drzewa, drewna 
i dwóch nazw geograficznych (Asyria i Liban), natomiast w w. 4 pojawia się 
komplementarny (w stosunku do drzewa) motyw wody (מַיִם). Drzewo i woda 
to tematyka mocno wpisana w pustynny krajobraz wielu terenów Izraela, któ-
ry znalazł swój wyraz zwłaszcza w treści Ps 1 oraz Jr 17,7-8. Drzewo w sym-
bolice biblijnej pojawia się zarówno w kontekście prehistorii (Rdz 2,5-15), jak 
i innych wypowiedzi o charakterze moralnym, kultycznym, a nawet politycz-
nym (Ps 92,13-15; Hi 8,11; Prz 11,28). Zna go również Ezechiel w alegorii o or-
łach (Ez 17,1-24) i w lamentacji na narodem (Ez 19,10-14). Drzewo jest za-
równo symbolem życia, jak i mocy, potęgi oraz możliwości egzystencjalnych. 
Niezbędnym warunkiem wzrostu każdego drzewa było podłoże obfitujące 
w wodę, której brak odczuwano w Izraelu. Psalmista pisze, że takim dogod-
nym środowiskiem były wody potoku (Ps 1,3), natomiast Ezechiel odwołuje 
się do gór Libanu, znanych z żyznych i obficie nawodnionych terenów. Stano-
wiły one antytezę pustyni. Od dawna (czasy Dawida) Liban był archetypem 
obfitości i żywotności (2 Krl 14,9; Ha 2,17; Iz 2,13; 40,16; 60,13; Pnp 4,15; Ps 
72,16). Całą tę żywotność wyraża Ezechiel formułą ּמַיִם גִּדְּלוּהו (wody wielkim 
uczyniły go). Temat wody pojawia się w Księdze Ezechiela już w opisie wizji 
wprowadzającej szum wód wielkich (Ez 1,24), a swoje dopełnienie znajduje 
w słynnej perykopie o wodzie wypływającej z odnowionej świątyni (Ez 47,1-
12). W całej alegorii o cedrze termin מַיִם występuje siedem razy, będąc tym 
samym jednym z motywów przewodnich tekstu Ez 31,1-18. Wody zostały w w. 
4 ukazane jako przyczyna sprawcza wielkości cedru ּגִּדְּלוּהו (uczyniły go wiel-
kim). Wyrażenie to przypomina o zapewnieniu Jahwe danemu Abrahamowi: 
Uczynię bowiem z ciebie wielki (וַאֲגַדְּלָה) naród (Rdz 12,2a). Wielkość i wzrost 
ostatecznie pochodzą od Boga, który sprawia, że woda uczestniczy w tym pro-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



15

cesie. Prorok kwestę tę podejmuje już w tekście Ez 16,7: Rośnij jak kwiat polny. 
Rosłaś i wzrastałaś i stałaś się wielka (תִּגְדְּלִי  coraz bardziej dojrzałą, piersi ,(וַֽ
stały się kształtne, a włosy twoje obficie wyrosły, lecz ty byłaś naga i odkryta. 
Wzmianka o wielkości w w. 4 stoi w pewnej relacji do tego, co zostało powie-
dziane wcześniej, a mianowicie o faraonie i jego otoczeniu, czyli o mnóstwie 
ךָ) -Wody dające wzrost (wielkość) ce .גֹּדֶל tu również występuje rdzeń ,(בְגָדְלֶֽ
dru symbolizują środowisko faraona, czyli Egipt, który był doskonałą prze-
strzenią do stworzenia silnej struktury królewskiej, wiadomo bowiem, że Egipt 
był darem Nilu, a więc ogromnych wód spływających z wyżynnych terenów 
Abisynii i środkowej Afryki.

Temat wody jest kontynuowany w dalszych częściach w. 4, w których poja-
wia się motyw otchłani (תְּהוֹם). W BH termin תְּהוֹם występuje 36 razy, w tym 
3 razy w Księdze Ezechiela (26,19; 31,4.15). Wywodzi się z ogólnosemickie-
go określenia thiamat, które znaczy morze. W mitologii egipskiej wszystko 
wywodziło się z Nun, pierwotnego oceanu otaczającego cały świat. Nil miał 
być właśnie nawadniany z tego źródła. Motyw praoceanu obecny był również 
w kosmogoniach Sumeru i Babilonii. W BH pierwszy raz termin תְּהוֹם wy-
stępuje w opisie stworzenia (Rdz 1,2). Temat ten, znany w mitycznym języku 
starożytnego Wschodu, został użyty (w Rdz) w kontekście opisu stwórczej po-
tęgi mocy Jahwe, przezwyciężającej „moce” chaosu. Tej konfrontacji nie widać 
jednak w opisie Ezechiela (w. 4). Otchłań jest tu rozumiana jako niewyczer-
palne źródło wody, które zabezpiecza obfitość wszelkim stworzeniom. Wody 
i otchłań są terminami synonimicznymi, zatem obie frazy tworzą paralelizm 
synonimiczny; zarówno wody, jak i otchłań przyczyniają się do wielkości i wy-
wyższenia cedru. To źródło życia i mocy jest rozprzestrzeniane. W drugiej 
części w. 4 znowu pojawia się paralelizm synonimiczny, w którym jest mowa 
o rozprowadzonych (skierowanych) rzekach (ָנַהֲרתֶֹיה) i potokach (ָתְּעָלֹתֶיה), 
które gwarantowały życie plantacjom i wszystkim drzewom polnym. Sys-
tem wodny Egiptu był bardzo rozwinięty. Wprawdzie Ezechiel opisuje cedr 
na Libanie (wody górskie), lecz niewątpliwie znacznie rozszerza konwencję 
środowiska alegorii i ma na uwadze uwarunkowania Egiptu, w którym Nil 
wraz z kanałami (potokami) tworzył ogromny system wodny, gwarantujący 
egzystencję wielkiej populacji, a zarazem wyjątkową pozycję faraona nie tyl-
ko w swym królestwie, lecz również w wymiarach ogólnoludzkich. Wzmianki 
o plantacjach i drzewach polnych wskazują na to, że wszelkie życie było możli-
we w tym środowisku, a więc życie hodowlane (dzięki pracy rąk ludzkich) oraz 
naturalne (nie wymagające starań ludzkich).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



16

Ez 31,5

עַל־כֵּן גָּבְהָא קֹמָתוֹ מִכֹּל עֲצֵי הַשָּׂדֶה וַתִּרְבֶּינָה
רְעַפֹּתָיו וַתֶּאֱרַכְנָה פֹארָתָו מִמַּיִם רַבִּים בְּשַׁלְּחֽוֹ׃ סַֽ

Dlatego wznosiła się wysokość jego od wszystkich drzew polnych; 
i  rozwijały się gałęzie jego, i  wydłużały się konary jego dzięki 
wodom licznym, posłanym mu.

וַתֶּאֱרַכְנָה פֹארָתָו LXX brak
בְּשַׁלְּחֽוֹ LXX brak

Rozpoczynająca w. 5 formuła עַל־כֵּן (dlatego) ściśle wiąże nową frazę 
z poprzednią wypowiedzią, wskazując na skutek, jakim było zakorzenienie 
cedru w środowisku wodnym. Dlatego, że owo środowisko było tak korzyst-
ne, drzewo Libanu stało się okazem nie mającym żadnej konkurencji. Ezechiel 
wyraża tę myśl odwołując się do porównania: podnosiła się wysokość jego od 
wszystkich drzew polnych. Rdzeń ּגבה jest używany przez Ezechiela wielokrot-
nie w formie czasownikowej, rzeczownikowej oraz przymiotnikowej (Ez 1,18; 
16,50; 17,22.24; 19,11; 21,31; 28,2.5.17; 31,5.10.14; 40,2.42; 41.8.22). W w. 5 
występuje forma czasownikowa (zakończona sufiksem א, typowym dla języ-
ka aramejskiego). Wyraża ten rdzeń myśl o byciu wysokim, ale również har-
dym, wyniosłym, chełpliwym. Temat ten podejmuje prorok już w w. 3. Obie 
wypowiedzi (ww. 3.5) stanowią przygotowanie do tematu osądu faraona (ww. 
10.14). Wysokość (ֹקֹמָתו) cedru (zgodnie z zastosowanym porównaniem) do-
minowała nad wszystkimi drzewami polnymi, a więc nad całą okolicą. Inne 
rośliny tworzyły jedynie otoczenie cedru, dodając mu splendoru, lecz z nim 
nie konkurując.

Inne rośliny również nie ograniczały wzrostu cedru, który dokonywał się 
zarówno w wymiarze wertykalnym (w. 5a), jak i horyzontalnym (w. 5b). Ko-
nary drzewa ze względu na specyfikę budowy anatomicznej cedru rozwijały 
się poziomo. W ten sposób alegoryczne drzewo ukazuje wszechstronny rozwój 
faraona. Intensywność tego procesu ujawniają trzy dynamiczne czasowniki 
 które w znakomity sposób ,(wznosić, rozwijać, wydłużać) ארך oraz גבהּ ,רבה
ilustrują one cechy panowania faraona.

Ogromny wzrost cedru mógł nastąpić wyłącznie na skutek obfitości wody. 
Ten fakt podkreśla końcówka w. 5. Liczne wody były do wyłącznej dyspozycji 
cedru, który nigdy nie zaznawał zgubnego ich braku. Były one ukierunkowane 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



17

i posłane właśnie dla niego, wyraża tę myśl czasownik zamykający całą frazę 
.(posyłać, zesłać) שׁלח

Ez 31,6

ארתָֹיו יָֽלְדוּ כֹּל נְנוּ כָּל־עוֹף הַשָּׁמַיִם וְתַחַת פֹּֽ בִּסְעַפֹּתָיו קִֽ
ים׃ חַיַּת הַשָּׂדֶה וּבְצִלּוֹ יֵֽשְׁבוּ כֹּל גּוֹיִם רַבִּֽ

W gałązkach jego gnieździły się wszelkie ptak(i) niebios, i pod 
konarami jego rodziły się wszelkie zwierzęta polne, i  w  cieniu 
jego mieszkały wszelkie narody liczne.

כֹּל LXX brak

Cedr z kolei został przedstawiony jako siedlisko wszelkiego życia. Na po-
czątku prorok wskazuje na rolę gałązki (סְעַפָּה). Użyty termin jest wyjątkowy, 
bowiem pojawia się jedynie dwa razy w BH i wyłącznie w alegorii o cedrze 
(ww. 6.8). Rdzeń סעף wyraża myśl o tym, co rozdzielone, stąd rzeczownikowa 
forma określająca gałązki. Stanowiły one integralną część drzewa, posiadały 
liście i owoce (przejawy życia wsobnego), lecz równocześnie stawały się do-
skonałym środowiskiem egzystencji różnych istot. Prorok zwraca uwagę na 
możliwość gnieżdżenia się (ּנְנו  w gałązkach wszelkich ptaków. Podobną (קִֽ
myśl wyraża psalmista: Drzewa Pana mają wody do syta, cedry Libanu, które 
zasadził. Tam ptactwo zakłada gniazda (Ps 104,16-17a). Ten psalm, uchodzący 
za „perłę Psałterza”, wyraża zachwyt nad dziełem stwórczym. Cedry Libanu są 
tu przedstawione jako ogród Jahwe pełen życia różnorodnej fauny. Motywy 
psalmu były powszechnie znane, stąd Ezechiel sięgnął do popularnej trady-
cji. Dzięki temu jego wypowiedź została wzmocniona, a treść nabrała bardziej 
dosadniejszej wymowy. Z kolei określenie עוֹף (ptak) przywołuje na myśl tekst 
Rdz 1, 20, w którym ten rdzeń jest użyty dwukrotnie וְעוֹף יְעוֹפֵף (i ptak nie-
chaj lata). W tej części alegorii Ezechiel prezentuje porządek, jaki został usta-
nowiony przez Jahwe. Regulował on zasady egzystencji, dzięki którym każde 
stworzenie znajdowało dogodne warunki do życia.

Z kolei prorok zwraca uwagę na większe gałęzie, czyli konary (ארתָֹיו  .(פֹּֽ
Jest to typowy dla Ezechiela termin (Ez 17,6; 31,5.6.8.12; por. Iz 10,33). Konary 
cedru tworzyły niezwykle masywną „konstrukcję”, która sprawiała, że określa-
ła ona zakres pewnej przestrzeni i wyznaczała swoistą sferę bezpieczeństwa. 
Prorok zatem zapewnia, że pod konarami rodziły się wszelkie zwierzęta polne. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



18

Chodzi tu o zwierzęta dzikie, ich liczba i gatunki w niczym nie zostały ogra-
niczone. W ten sposób cedr został opisany jako doskonałe środowisko życia, 
przypominające ogród rajski. Wydawać by się mogło, że ptaki niebios (sfe-
ra górna drzewa) i zwierzęta polne (strefa dolna drzewa) wypełniają już cał-
kowicie środowisko udostępniane przez cedr, tymczasem prorok dodaje, że 
w cieniu jego mieszkały wszelkie narody liczne. Cień (צֵל) wspomniany był już 
w w. 3 (w formie צלל). Ta cecha obecności cedru miała być wykorzystywana 
zwłaszcza przez człowieka żyjącego w społeczności. W tym wypadku Ezechiel 
wyraża myśl o charakterze uniwersalnym, bowiem w cieniu drzewa znajdą 
zamieszkanie (ּיֵֽשְׁבו) wszelkie (כֹּל) liczne (ים  narody. Chodzi tu o narody (רַבִּֽ
wywodzące się z różnych środowisk, przy tym każdy z nich charakteryzuje się 
ogromną liczbą mieszkańców. Trzykrotne użycie w w. 6 cząsteczki כֹּל podkre-
śla kompletną obecność w środowisku cedru świata ptaków, dzikich zwierząt 
i narodów.

Ez 31,7

ים׃ י־הָיָה שָׁרְשׁוֹ אֶל־מַיִם רַבִּֽ לִיּוֹתָיו כִּֽ וַיְּיִף בְּגָדְלוֹ בְּאֹרֶךְ דָּֽ

I był piękny w wielkości swej, w długości gałęzi swych, gdyż był 
korzeń jego w wodach licznych.

בְּאֹרֶךְ LXX δια το πληθος
אֶל על =

W w. 8 Ezechiel koncentruje się ponownie na wyglądzie niezwykłego ce-
dru. Po pierwsze, był piękny (וַיְּיִף) w wielkości swej (ֹבְּגָדְלו). Zastosowane wy-
rażenia stanowią powtórkę (już w w. 3 była mowa o pięknej gałęzi). Prorocy 
nieczęsto odwołują się do myśli o pięknie. Wyjątkiem jest właśnie Ezechiel 
(Ez 16,13.14.15.25; 27,3.4.11; 28,7.12.17; 31.3.7.8.9; 33,32). Najczęściej motyw 
ten występuje w wyroczniach przeciwko narodom (za wyjątkiem Ez 16,13nn; 
33,32). Chodzi tu o piękno w kontekście poznania przez obserwatora wyjątko-
wego obiektu. Takim pięknym przedmiotem był cedr i to nie tylko w swoich 
częściach (gałęziach), lecz w całości, czyli w wielkości swej. Po drugie, pięk-
no wynikało również z długości gałęzi. Prorok zwraca uwagę na proporcje 
poszczególnych części drzewa – które miały odpowiednią długość, nadawały 
całości odpowiedniej harmonii, doskonałości kształtów. Cedr tworzył niejako 
doskonałą rzeźbę naturalną, która rozpoznawana była przez człowieka jako 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



19

coś idealnego, co wyznaczało kryteria doskonałego środowiska dla bytowania 
wszelkiego stworzenia (por. w. 6).

Piękno cedru, jako doskonałej rośliny, ukazuje prorok w wymiarach ca-
łościowych, dlatego podkreśla, że zewnętrzny obraz piękna mógł zaistnieć na 
skutek zakorzenienia drzewa w licznych wodach. Już od w. 4 Ezechiel wspo-
mina o licznych wodach gwarantujących wzrost cedru, lecz dopiero w w. 7 
wprost wskazuje na korzeń (ֹשָׁרְשׁו) jako podstawę drzewa i gwarancję pełnego 
nawodnienia (por. Ez 17,6.7.9).

Zgodnie z wymową w. 7, alegoryczne drzewo stanowiło centrum całego stwo-
rzenia, a jego piękno, czyli doskonałość, przyciągały do niego wszystkie istoty 
żywe, a w dodatku cedr był otoczony innymi roślinami (ww. 4-5). Był on czymś 
wyjątkowym i nie posiadał żadnej konkurencji w swoim środowisku.

Ez 31,8

א־עֲמָמֻהוּ בְּגַן־אֱלֹהִים בְּרוֹשִׁים לאֹ דָמוּ אֶל־סְעַפֹּתָיו אֲרָזִים לֹֽ
ארתָֹיו כָּל־עֵץ בְּגַן־אֱלֹהִים לאֹ־דָמָה אֵלָיו בְּיָפְיֽוֹ׃ א־הָיוּ כְּפֹֽ וְעַרְמנִֹים לֹֽ

Cedry nie dorównywały mu w ogrodzie Boga; cyprysy nie były 
podobne do gałęzi jego, a platany nie były takie jak konary jego; 
wszelkie drzewo w  ogrodzie Boga nie było podobne do niego 
w piękności jego.

Pisząc o faraonie egipskim oraz wspominając Asyrię i Liban (ww. 2-3), 
prorok prezentuje się jako obserwator życia patrzący z perspektywy Babilo-
nii. W tym okresie Nabuchodonozor nie tylko był zainteresowany zdobycza-
mi terytorialnymi, lecz również urządzaniem swej stolicy i całego terytorium 
Babilonii. To właśnie z tego okresu pochodzą słynne wiszące ogrody Semira-
midy, jakie władca kazał stworzyć dla swej małżonki, Amytis. Stały się one jed-
nym z siedmiu cudów świata. Ogrody w ówczesnym środowisku babilońskim 
uchodziły za idealne środowisko życia, stąd echo tego myślenia znalazło swój 
wyraz w biblijnym opowiadaniu o raju (Rdz 2). Ezechiel nawiązuje do motywu 
mitycznego ogrodu i niezwykłych drzew. Choć owe ogrody miały być czymś 
doskonałym, musiały ustąpić pierwszeństwa cedrowi opisywanemu przez 
Ezechiela. Prorok przywołuje określenie בְּגַן־אֱלֹהִים (ogród Boga). Wprawdzie 
formuła ta może przypominać motyw Edenu obecny w Rdz 2 (zwłaszcza, że 
nazwa ta pojawia się w w. 9), lecz nie jest pewnym, że Ezechiel korzysta bez-
pośrednio z tej tradycji; raczej trzeba przyjąć, że motyw ogrodu (w Rdz i Ez) 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



20

pojawił się bez wzajemnych zależności, natomiast obu autorom znany był on 
właśnie ze środowiska Babilonii. Każdy z nich skorzystał zgodnie z własnymi 
zapotrzebowaniami. Stąd wydaje się słusznym pogląd, że ogród Boga nie jest 
tożsamy z ogrodem przebywania Adama i Ewy.

W ogrodzie Boga rosły przede wszystkim cedry – przynajmniej na to wska-
zuje Ezechiel. Wybór tych drzew nie odpowiada realiom babilońskim, lecz 
wynika z konwencji alegorii wprowadzonej przez proroka. Liczne cedry ogro-
du nie dorównywały (ּא־עֲמָמֻהו  .jednak drzewu symbolizującemu faraona (לֹֽ
Zastosowany tu rdzeń עמם oznacza czynność przykrycia, schowania. Zatem 
cedry ogrodu nie mogły sobą ukryć drzewa faraona, które dominowało nad 
nimi wszystkimi.

Drugie porównanie odwołuje się do cyprysów, których ojczyzną była Azja 
Mniejsza, Iran i Kreta. BH kojarzy je również z Fenicją i Libanem (1 Krl 9,11). 
Drzewa te wyrastają do wysokości ok. 30 m i są bardzo żywotne (ponad ty-
siąc lat). W przeciwieństwie do cedrów nie są tak rozłożyste i posiadają wąską 
i strzelistą koronę. Prorok stwierdza, że cyprysy w stosunku do cedru faraona 
miały skromniejsze gałęzie (czyli nie były do siebie podobne). Z poprzednich 
wersetów wynikało, że alegoryczne drzewo posiadało szczególnie rozłożyste 
gałęzie (konary) i stwarzało dogodne warunki do życia wszelkiemu stworze-
niu (ww. 5-6). W celu podkreślenia tej cechy prorok dodaje wzmiankę o plata-
nie, którego konary nie mogły konkurować z konarami cedru faraona. Platan 
wschodni jest potężnym drzewem, wyrastającym do 50 m wysokości. Ma ko-
ronę niezwykle rozłożystą (szeroką). Rośnie na glebach żyznych i nawodnio-
nych. Jego potężne i liczne konary dają dużo cienia. Pomimo tych cech nie 
dorównywały platany ogrodu możliwościom, jakie dawał cedr faraona.

Kończąc porównanie, Ezechiel stwierdza: wszelkie drzewo w ogrodzie Boga 
nie było podobne do niego w piękności jego. Ta bardzo ogólna, syntetyczna 
formuła chce wykluczyć jakąkolwiek możliwość obecności w ogrodzie Boga 
konkurencji w stosunku do opisywanego cedru. Dotyczyło to również kwestii 
wyglądu drzewa, które było najpiękniejsze, a więc najdoskonalsze. W kontek-
ście zachwytów, jakie wzbudzały ogrody Babilonii, takie stwierdzenie nabiera 
szczególnego znaczenia. Nie dziwi więc fakt, że prorok nawiązuje do motywu 
ogrodu (zarówno faktycznie istniejącego w Babilonii, jak i prezentowanych 
w formie mitycznych ogrodów począwszy od epoki Sumeru). Z zamyśle Eze-
chiela było posłużyć się takim porównaniem, które byłoby niezwykle suge-
stywne i zrozumiałe dla zesłańców żyjących w Babilonii. Zabieg proroka nie 
był więc próbą porównania alegorycznego cedru z roślinami ogrodu Boga opi-
sanego w Rdz 2.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



21

Ez 31,9

ים׃ לִיּוֹתָיו וַיְקַנְאֻהוּ כָּל־עֲצֵי־עֵדֶן אֲשֶׁר בְּגַן הָאֱלֹהִֽ יָפֶה עֲשִׂיתִיו בְּרבֹ דָּֽ

Pięknym uczyniłem go w mnóstwie gałęzi jego i zazdrościły mu 
wszystkie drzewa Edenu, które (są) w ogrodzie Boga.

יָפֶה עֲשִׂיתִיו LXX brak
אֲשֶׁר בְּ LXX brak

W alegorycznym ogrodzie Boga gospodarzem jest Jahwe. Całą swoją 
wspaniałość zawdzięcza cedr Jego zabiegom. Pan prezentuje się jako kreatyw-
ny Ogrodnik. W. 9 rozpoczyna się formułą עֲשִׂיתִיו  pięknym uczyniłem) יָפֶה 
go). Symboliczny cedr nie zawdzięczał czegokolwiek (ze swego dostojeństwa) 
własnym zabiegom. Całe swoje piękno zawdzięczał Jahwe. On był tym, któ-
ry działał, stąd czasownik עשׂה (czynić) jest użyty w pierwszej osobie l. poj. 
Ta prawda odnosi się również do potęg światowych, symbolizowanych przez 
cedr, a więc Asyrii i Egiptu. Ówcześni władcy chełpili się z powodu swej mocy 
twórczej. Prorok Izajasz zapowiadał karę za taką postawę: (Jahwe) ukarze owoc 
pysznego serca króla Asyrii i bezczelność jego wyniosłych oczu. Powiedział bo-
wiem: „Działałem siłą mej ręki i własnym sprytem, bom jest rozumny. Prze-
sunąłem granice narodów i rozgrabiłem ich skarby, a mieszkańców powaliłem, 
jak mocarz” (Iz 10,12b-13). Dla Izraelitów takie przechwałki nie były próżnym 
mówieniem, bowiem na własnej skórze przekonali się o sile Asyrii (upadek 
Samarii). Prorok tymczasem przekonuje, że nie ma na świecie żadnej autono-
micznej siły. Wszyscy władcy (nawet najpotężniejsi) otrzymali moc od Pana 
i ostatecznie od Niego zależą. Misternie prezentowany obraz władcy Asyrii/
Egiptu zmierza do wykazania tej prawdy. Izrael, położony pomiędzy tymi 
potęgami, mógł czuć się w potrzasku jedynie wówczas, gdy opuszczał Jahwe. 
W przypadku zachowania wierności mógł ze spokojem patrzeć na piękność 
cedru w jego mnóstwie gałęzi. Skoro Jahwe tak przysposobił obcych władców, 
to o ile bardziej przysposobi Izraela, który winien być najpiękniejszym spo-
śród wszystkich narodów.

Ezechiel prezentując tę prawdę ujawnia, że dla tych, którzy nie znają Jahwe 
piękno cedru (Asyrii/Egiptu) daje asumpt do zazdrości (ּוַיְקַנְאֻהו). Fakt ten 
został zaprezentowany w konwencji ogrodu Bożego nazwanego tu wprost עֵדֶן 
(Eden). Nazwa ta pochodzi z Mezopotamii i znaczy: równinę, szczęśliwy kraj, 
krainę rozkoszy. Chodzi o ideę obfitości (por. Ez 28,13). Eden również rodzi 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



22

skojarzenie z pierwotną doskonałością i harmonią. W kontekście w. 9 cho-
dzi raczej o środowisko dominanty jednego drzewa, które nie miało „konku-
rencji”, stąd wzbudzało powszechną zazdrość u innych drzew. Owa zazdrość 
wynikała z porównania, w którym piękno cedru (faraona) niezwykle wyróż-
niało się na tle innych drzew. Ezechiel ukazuje tym samym pozycję Asyrii/
Egiptu w kontekście całego Rejonu Żyznego Półksiężyca. Małe narody patrzyły 
z zazdrością na wielkie potęgi ówczesnego świata. Tak też postępował Izrael, 
który oddawał cześć bóstwom obcych ludów i ulegał wpływom „zazdrości”: 
(…) i zaprowadził mnie do Jerozolimy, w widzeniach Boga, do wejścia bramy 
wewnętrznej skierowanej na północ, gdzie (było) zamieszkanie bożka zazdrości, 
wzbudzającego zazdrość (Ez 8,3b). Ezechiel poucza, że dla Izraela nie ma alter-
natywy – może istnieć jedynie wówczas gdy pozostanie wierny Jahwe, w prze-
ciwnym razie musi stać się wasalem innej potęgi, której zawsze będzie zazdro-
ścił, aczkolwiek los tych potęg (Asyrii/Egiptu) był już przesądzony.

Ez 31,10

לָכֵן כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה יַעַן אֲשֶׁר גָּבַהְתָּ בְּקוֹמָה
וַיִּתֵּן צַמַּרְתּוֹ אֶל־בֵּין עֲבוֹתִים וְרָם לְבָבוֹ בְּגָבְהֽוֹ׃

Dlatego tak mówi Pan, Jahwe: Ponieważ tak wywyższyłeś się 
w wysokości – i umieścił wierzchołek swój w stronę tego, co po-
między gałązkami, i wywyższyło się serce jego z powodu wyso-
kości swej.

אֲדנָֹי LXX brak

Słowa prowadzające do w. 10 לָכֵן כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה (dlatego tak mówi 
Pan, Jahwe) znamionują nową część wyroczni, w której pojawi się osąd Jahwe 
względem prezentowanego drzewa. Poprzednie strofy zawierały słowa pro-
roka (z polecenia Jahwe), które były skierowane do faraona/Asyrii. Od w. 10 
przemawia niejako sam Jahwe. Literackim odbiorcą jest faraon, faktycznym 
natomiast Izrael. To, co zostało powiedziane w ww. 3-9, wyrażało prawdę o po-
tędze cyprysu, który rozrósł się do wielkich rozmiarów, zachowując jednak 
swe proporcje, bowiem był przez wszystkich podziwiany jako niezwykle pięk-
ne drzewo. Taki wzrost możliwy był jedynie dzięki temu, że cedr został przez 
Jahwe zasadzony w ogrodzie Bożym i miał pod dostatkiem życiodajnej wody. 
Wszystko to były dary Pana. Jemu zawdzięczał wielkość i wygląd. Taki opis 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



23

wskazywał na powstanie doskonałego dzieła Bożego, które wnet wzbudzało 
zazdrość (w. 9).

Druga część w. 10 składa się z dwóch członów, których rozróżnienie zazna-
cza użycie drugiej, a następnie trzeciej osoby l. poj. Na początku Jahwe niejako 
zwraca się bezpośrednio do cedru/faraona, a następnie wypowiedź przybiera 
charakter bardziej ogólny. Słowa Jahwe inicjuje cząsteczka יַעַן (ponieważ), któ-
ra wprowadza w zasadniczą tematykę, czyli wnioskowanie z tego co zostało 
wcześniej powiedziane. Głównie chodzi o temat wzniosłości (wywyższyłeś się 
w wysokości). Ze wszystkich cech drzewa opisanych wcześniej ta cecha została 
wybrana. Wywyższenie cedru dokonało się wyłącznie na skutek darów Jahwe. 
Jednak drzewo/faraon „zechciało” wieść życie autonomiczne, ugruntowując 
się w przekonaniu o własnej potędze, która przewyższała możliwości innych 
roślin. Ten fakt stał się jednak dla niego zgubą. Z własnej woli oddzieliło się od 
źródła życia, odtąd Jahwe już będzie przemawiać w trzeciej osobie (por. jed-
nak w. 18), jak o kimś obcym. Wzniosłość, jaką posiadał cedr, posłużyła mu do 
chełpienia się. Jego wierzchołek został umieszczony pomiędzy gałązkami. Owe 
gałązki możemy traktować na podobieństwo chmur na niebie. Porównanie to 
podkreśla zatem niebotyczny wzrost niezwykłego cedru. W ostatniej partii w. 
10 pojawia się wyraźnie akcent antropologiczny: i wywyższyło się serce jego 
z powodu wysokości swej. Jest tu nawiązanie do postawy faraona, który w swej 
pysze uznawał się za bóstwo i domagał się czci boskiej od wszystkich ludzi.

Ez 31,11

הוּ׃ וְאֶתְּנֵהוּ בְּיַד אֵיל גּוֹיִם עָשׂוֹ יַֽעֲשֶׂה לוֹ כְּרִשְׁעוֹ גֵּרַשְׁתִּֽ

I wydam go w rękę władcy narodów, aby nieodwołalnie uczynić 
mu według nieprawości jego; wypędziłem go.

הוּ עָשׂוֹ יַֽעֲשֶׂה לוֹ כְּרִשְׁעוֹ גֵּרַשְׁתִּֽ LXX και εποιησεν την απωλειαν αυτου

Wprawdzie dumne drzewo/faraon dominowało nad całym swym oto-
czeniem, jednak nie posiadało pozycji absolutnej. Nie poznało źródła swej 
wielkości, lecz wzbiło się w pychę. Na skutek tej postawy spotkało się z re-
akcją Jahwe. Jego czyny ujawnią całą prawdę o cedrze, czyli o faraonie Egip-
tu. Jahwe przejmuje inicjatywę działania, stąd dwukrotnie został użyty rdzeń 
 który podkreśla nieodwołalny charakter mających się dokonać ,(czynić) עשׂה
wydarzeń.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



24

Po pierwsze, Jahwe zapewnia: wydam go w rękę władcy narodów (בְּיַד אֵיל 
 Podobne zapewnienie spotkało już dumny Tyr: Wyniosło się serce twoje .(גּוֹיִם
z powodu piękności twojej; zgrzeszyłeś mądrością twoją z powodu wspaniało-
ści twej; na ziemię rzuciłem ciebie, przed oblicza królów i wydałem cienie, aby 
spoglądać (mogli) na ciebie (Ez 28,17). Tyr był władcą mórz, natomiast Egipt 
(Asyria) władcą lądów. Nad tymi potęgami dominuje Jahwe, który swobodnie 
nimi operuje i sprawia, że zostają poniżeni. Pan jednych wydaje w ręce dru-
gich – w kontekście w. 11, chodzi o wydanie faraona w ręce króla babilońskie-
go Nabuchodonozora, który został nazwany władcą narodów.

Po drugie, klęska Egiptu została już zadekretowana: aby nieodwołalnie 
uczynić mu według nieprawości jego (ֹכְּרִשְׁעו). W poprzednich fragmentach 
Ezechiel często pisał o nieprawości Izraela (utożsamianej z bezbożnością – 
por. Ez 3,18). W kontekście wyroczni o narodach to określenie pojawia się 
wyłącznie w analizowanym wersecie, tym samym została wyostrzona ocena 
postępowania faraona, który ze względu na swe nieprawości nie mógł dalej 
egzystować, podobnie jak grzeszna Jerozolima. Wprawdzie w tekście nie ma 
mowy o jaki typ nieprawości chodzi, lecz z poprzednich wersetów wynika, 
że faraon był oskarżany o postępowanie przepełnione pychą, która kazała 
mu podporządkować sobie wszystkich innych, a siebie traktować na równi 
z bóstwami.

Po trzecie, Jahwe zapewnia: wypędziłem go (ּהו -zna גרשׁ Rdzeń .(גֵּרַשְׁתִּֽ
czy: być wyrzuconym, wypędzić. Pojawia się w opisie wypędzenia Adama 
z raju oraz Kaina z pola (Rdz 3,24; 4,14). Zastosowany czasownik wyraża 
więc myśl o bezwarunkowym usunięciu kogoś, kto na zawsze jest pozbawio-
ny dotychczasowych przywilejów. Taki los miał spotkać faraona. Ostatecznie 
wszystko, czym dysponował, było mu dane z łaski – o tym informuje treść 
alegorii o cedrze zasadzonym w doskonale nawodnionym ogrodzie Boga. 
Z tego środowiska faraon zostanie usunięty bez możliwości powrotu. Jego 
los został więc już zadekretowany. Władca Egiptu nigdy już nie powróci do 
swojej poprzedniej pozycji.

Ez 31,12

יִּטְּשֻׁהוּ אֶל־הֶהָרִים וּבְכָל־גֵּאָיוֹת נָפְלוּ דָלִיּוֹתָיו וַיִּכְרְתֻהוּ זָרִים עָרִיצֵי גוֹיִם וַֽ
הוּ׃ יִּטְּשֻֽׁ ארתָֹיו בְּכֹל אֲפִיקֵי הָאָרֶץ וַיֵּרְדוּ מִצִּלּוֹ כָּל־עַמֵּי הָאָרֶץ וַֽ וַתִּשָּׁבַרְנָה פֹֽ

I  ścieli go obcy, gwałtowne narody, i porzucili go; a na górach 
i we wszystkich dolinach opadły gałęzie jego, i zostały załamane 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



25

konary jego we wszystkich potokach ziemi; i wyszły z cienia jego 
wszystkie narody ziemi, i porzuciły go.

אֶל אל =

Podobnie jak było to w przypadku Jerozolimy, która została zdobyta przez 
Nabuchodonozora (wysłannika Jahwe), Jego wysłannicy rozprawią się rów-
nież z faraonem. Cedr, symbolizujący potęgę władcy Egiptu, zostanie unice-
stwiony na skutek posłania gwałtownych narodów (עָרִיצֵי גוֹיִם). Wyrażenie to 
pojawia się czterokrotnie w Księdze Ezechiela i należy do specyficznego języ-
ka prorockiego (nie występuje w innych księgach BH). Charakterystyczne jest 
również to, że występuje wyłącznie w wyroczniach przeciwko Tyrowi i Egip-
towi (Ez 28,7; 30,11; 31,12; 32,12). Tym samym prorok podkreśla fakt, że te 
dwa kraje były szczególnie niebezpieczne dla Izraela. Byli to jego bezpośredni 
sąsiedzi z północy i południa. W porównaniu z ich potęgą, Izrael był nic nie 
znaczącą jednostką, z góry skazaną na bycie w relacjach wasalnych. W obli-
czu tych politycznych uwarunkowań wkracza Jahwe, którzy rękami gwałtow-
nych narodów dokonuje decydującego cięcia (ּוַיִּכְרְתֻהו). Popularny czasownik 
 używa prorok w różnych kontekstach, w wyroczniach przeciw (rozcinać) כרת
narodom, zawsze odnosi się jednak do czynności cięcia zadanego mieczem 
celem wytracenia przeciwników (Ez 29,8; 30,15). Taki los miał spotkać fara-
ona ze strony narodów, które nie tylko będą gwałtowne, lecz i obce (זָרִים). Dla 
Izraelity זָרִים to społeczność lub jednostka nie pochodząca z narodu wybra-
nego. W formie przymiotnikowej znaczy: dziwny, inny, różnorodny, nielegal-
ny. W kontekście w. 12 chodzi o społeczność zupełnie obcą względem Egiptu, 
która nie będzie kierowała się żadnymi sentymentami i w sposób bezwzględny 
rozprawi się z dumnym faraonem i jego otoczeniem.

Po dokonanym ścięciu gwałtowne narody wyrzuciły go (ּיִּטְּשֻׁהו  czyli ,(וַֽ
cedr. Prorok używa czasownika ׁנטש (wyrzucić, rzucić, porzucić) wyłącznie 
w wyroczniach przeciwko narodom (Ez 29,5; 31,12; 32,4). Pisząc o losie Tyru, 
stwierdza: I wyrzucę cię na pustynię, ciebie i wszystkie ryby kanałów twoich; na 
otwarte pole upadniesz; nie będziesz zebrany i nie będziesz zgromadzony; zwie-
rzętom ziemi i ptactwu nieba oddam ciebie na pożarcie (Ez 29,5). Wprawdzie 
tak dosadnego opisu nie ma w w. 12, lecz występuje tu myśl podobna. Egipt 
utraci ostatecznie swoją pozycję i stanie się bezwartościowy. Losem Tyru mia-
ła stać się obca dla niego pustynia, natomiast losem Egiptu – góry i doliny, na 
których zostaną rozrzucone jego rozcięte części. W alegorii chodzi o górzysty 
teren Libanu, rejon niezwykle dziki i nieprzyjazny dla życia (zwłaszcza w po-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



26

równaniu z Egiptem). W ww. 3-9 zawarty jest opis wielkości i piękna cedru, 
natomiast w w. 12, w oparciu o podobne terminy, pojawia się opis całkowi-
tego upadku pysznego drzewa. Jego gałęzie i konary, które niegdyś tworzyły 
przepiękną rzeźbę cedru, zostały odcięte i pocięte, a następnie porzucone na 
wielkiej przestrzeni gór, dolin i potoków. Jego integralność raz na zawsze zo-
stała zniszczona. Nie mógł spełniać więcej swej dotychczasowej funkcji – jako 
schronienia dla ptaków, zwierząt i narodów. Zaistniałe spustoszenie spowo-
dowało prawdziwy zamęt. Na początku podkreśla prorok los narodów: i wy-
szły z cienia jego wszystkie narody ziemi. Cień jest tu symbolem strefy bezpie-
czeństwa. Przestała ona istnieć, co zmusiło narody do ucieczki. Prorok w w. 
12 dwukrotnie używa wyrażenia ּהו יִּטְּשֻֽׁ  na początku i końcu :(i porzuciły go) וַֽ
frazy. W ten sposób został ukazany ruch, który w radykalny sposób zmienił 
całość dotychczas istniejącego porządku. Wypowiedź koncentruje się na lo-
sie cedru/faraona. Najpierw został porzucony przez obce gwałtowne narody, 
a następnie przez wszystkie narody ziemi. Zastosowana przesada (zwłaszcza 
w drugim wypadku) wyraża myśl o charakterze uniwersalnym, która każe 
faktycznym odbiorcom, jakimi byli Izraelici, porzucić wszelką myśl o jakim-
kolwiek bezpieczeństwie gwarantowanym przez ziemskie mocarstwa. Los 
Egiptu będzie losem każdej ziemskiej potęgi. Dla Izraela jedyną obroną po-
zostaje Jahwe.

Ez 31,13

ה׃  עַל־מַפַּלְתּוֹ יִשְׁכְּנוּ כָּל־עוֹף הַשָּׁמָיִם וְאֶל־פֹּארתָֹיו הָיוּ כֹּל חַיַּת הַשָּׂדֶֽ

Na upadłym pniu jego osiadły wszelkie ptak(i) niebios, a na ko-
narach jego były wszelkie zwierzęta polne.

יִשְׁכְּנוּ LXX ανεπαυσαντο
אֶל אל =

W opisie w. 6 cedr był przedstawiony jako miejsce schronienia i bezpie-
czeństwa wszelkiego stworzenia (ptaki, zwierzęta i narody). Taką funkcję 
gwarantowały jego rozległe gałęzie, konary oraz ogromny cień. Jego potężna 
konstrukcja wzbudzała respekt, a zarazem przyciągała do siebie. Na skutek 
ścięcia i poszatkowania (w. 12) wszystkie jego części znalazły się na poziomie 
zerowym, stąd łatwo mogły być przygłuszone nawet przez niewielkie rośliny. 
Leżący i rozrzucony cedr stał się podłożem dla bytowania ptaków i zwierząt. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



27

Nie było to już jednak miejsce bezpieczeństwa, bowiem nie dawał żadnej 
osłony i schronienia. W praktyce nie był już zauważalny i z czasem musiał się 
upodabniać do samej ziemi, czyli czegoś pierwotnego i nieukształtowanego. 
Nie było w nim już życia, co najwyżej obce istoty na nim żerowały. Stan ce-
dru wyraża formuła ֹעַל־מַפַּלְתּו (na upadłym pniu). Rdzeń מפל oznacza ruinę, 
gruzy, padlinę, upadek, klęskę. W formie מַפֶּלֶת występuje niemal wyłącznie 
w Księdze Ezechiela (Ez 26,15.18; 27,27; 31,13.16; 32,10; por. Sdz 14,8; Prz 
29,16) i zawsze w wyroczniach przeciwko narodom. Upadek będzie udziałem 
Tyru oraz Egiptu, a zwłaszcza ich władców. Zastosowane słownictwo wobec 
obu krajów potwierdza szczególne zainteresowanie proroka losem wrogów 
Izraela w opisie upadku obu mocarstw (por. w. 12). Upadły cedr nie miał już 
wewnętrznych mocy, by się podnieść, natomiast zachowanie ptaków i zwierząt 
sprawia, że jego rozrzucone części będą przygłuszane aż do momentu, kiedy 
zupełnie zanikną.

Ez 31,14

א־יִתְּנוּ אֶת־צַמַּרְתָּם לְמַעַן אֲשֶׁר לאֹ־יִגְבְּהוּ בְקוֹמָתָם כָּל־עֲצֵי־מַיִם וְלֹֽ
י־כֻלָּם נִתְּנוּ א־יַעַמְדוּ אֵלֵיהֶם בְּגָבְהָם כָּל־שֹׁתֵי מָיִם כִּֽ אֶל־בֵּין עֲבֹתִים וְלֹֽ

לַמָּוֶת אֶל־אֶרֶץ תַּחְתִּית בְּתוֹךְ בְּנֵי אָדָם אֶל־יוֹרְדֵי בֽוֹר׃

Aby z powodu tego nie wywyższyły się w wysokości swej wszyst-
kie drzewa wody i nie umieszczały wierzchołka ich aż do (tego, 
co jest) pomiędzy gąszczem gałązek i nie stawały się władcami 
ich w wysokości ich, wszystkie napojone wodą, ponieważ wszyst-
kich ich wydadzą na śmierć do kraju podziemnego pośrodku sy-
nów ludzkich, do schodzących (do) dołu.

Po niezwykle wyrazistych słowach opisujących unicestwienie cedru (ww. 
10-13), w w. 14 pojawia się swoista przestroga skierowana do całego otoczenia 
alegorycznego drzewa. Słowa przestrogi inicjuje wyrażenie אֲשֶׁר  aby) לְמַעַן 
z powodu tego). Spośród wszystkich proroków najczęściej stosuje je Ezechiel 
i sprawia, że staje się niezwykle przydatne w języku prorockim. Często pojawia 
się w kontekście opisu ważnej akcji, która usuwa zło i nie pozwala na dalsze 
się jego rozprzestrzenianie. Dla Ezechiela tym złem była często pycha rządzą-
cych, którzy przypisywali sobie boskie atrybuty, Tak było np. w przypadku 
Tyru: I strącę cię (do) schodzących (do) dołu, do ludu wiecznego i osiedlę ciebie 
w ziemi głębi jak (w) ruinach od wieków schodzących do dołu, abyś (לְמַעַן) się 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



28

nie ostał i (nie) dostał chwały w krainie żyjących (Ez 26,20). Echo tych słów 
widać również w w. 14, z tym, że pojawia się tu już szerszy zakres uczestni-
ków akcji. Unicestwienie cedru/faraona doprowadziło do powstania swoistej 
pustki, w miejsce której mogło się pojawić wielu pretendentów do przejęcia 
pozycji dotychczasowego dominatora. Takimi kandydatami były כָּל־עֲצֵי־מַיִם 
(wszystkie drzewa wody) oraz כָּל־שֹׁתֵי מָיִם (wszystkie napojone wodą). W obu 
wyrażeniach występuje motyw wody. Wskazuje on na niezwykle korzystne 
warunki, w jakich wyrastały drzewa. Upadek cedru nie był bowiem spowo-
dowany brakiem wody, lecz inwazyjną akcją z zewnątrz (gwałtowne narody – 
w. 12). Wspomnienie o klęsce wielkiego drzewa winno być ostrzeżeniem dla 
innych, czyli dla potęg następujących jedna po drugiej. W perspektywie hi-
storycznej może to być nawet ostrzeżenie dla Babilonii. Wszelkie próby wy-
wyższania się, sięgania „po niebo”, skończą się równie tragicznie, jak miało to 
stać się udziałem przede wszystkim faraona. Żaden z władców, nawet najpo-
tężniejszych (napojonych wodą), nie uniknie tragicznego losu, czyli wydania 
na śmierć (נִתְּנוּ לַמָּוֶת). Jest to jedyny tekst Ezechiela w wyroczniach przeciw-
ko faraonowi (Egiptowi), w którym występuje wyraźny motyw śmierci. Poja-
wia się natomiast wcześniej w wypowiedziach przeciwko Tyrowi (Ez 28,8.10). 
Dostrzegamy pokrewieństwo terminologiczne obu wyroczni przeciwko naj-
większym potęgom sąsiadującym z Izraelem. Nikt z pysznych i wzniosłych, 
budujących na upadku cedru/faraona, nie ostanie się, wszyscy (כֻלָּם) wydani 
będą na śmierć. „Miejscem” ich pobytu będzie kraj podziemny (אֶרֶץ תַּחְתִּית). 
Jest on (kraj podziemny) przeciwny temu, co jest na powierzchni, a więc natu-
ralnemu środowisku życia. Do niego zmierzają wszyscy śmiertelni, nazwani 
tu synami ludzkimi (בְּנֵי אָדָם); jak wiadomo, sam prorok był podobnie nazy-
wany przez Jahwe (w l. poj.). Na zakończenie w w. 14 pojawia się jeszcze raz 
wzmianka o docelowym „miejscu” pobytu schodzących, którym był dół (בֽוֹר); 
jest to synonimiczne określenie szeolu (por. ww. 15-17).

Ez 31,15

ה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה בְּיוֹם רִדְתּוֹ שְׁאוֹלָה הֶאֱבַלְתִּי כֹּֽ
אֶמְנַע נַהֲרוֹתֶיהָ וַיִּכָּלְאוּ מַיִם כִּסֵּתִי עָלָיו אֶת־תְּהוֹם וָֽ

ה׃ רַבִּים וָאַקְדִּר עָלָיו לְבָנוֹן וְכָל־עֲצֵי הַשָּׂדֶה עָלָיו עֻלְפֶּֽ

Tak mówi Pan, Jahwe: W  dniu zstąpienia jego do szeolu po-
grążyłem się w lamentacji, przykryłem z powodu niego otchłań 
i wstrzymałem rzeki jej, i zostały zatrzymane wody obfite; i za-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



29

ciemniłem z powodu niego Liban, a wszystkie drzewa polne z po-
wodu niego uschły.

אֲדנָֹי LXX brak
ה עֻלְפֶּֽ LXX εξελυθησαν

Ostatnie wersety alegorii o cedrze (ww. 15-18) prezentują jego zstąpie-
nie do szeolu. Fragment został wyróżniony dwoma formułami, które inicjują 
i kończą wypowiedź: Tak mówi Pan, Jahwe (w. 15a) oraz wyrocznia Pana, Jah-
we (w. 18d). Autorytet Jahwe stoi za treścią całej wypowiedzi, której przekazi-
cielem był prorok.

Po pierwsze, jest mowa o dniu (בְּיוֹם), czyli o dniu sądu i istotnych roz-
strzygnięć. Zapowiadany był on faraonowi już wcześniej (Ez 30,2-3.9.18). 
Los drzewa (Asyrii i Egiptu) został już zadekretowany, a dzień, który nastę-
puje, będzie jego manifestacją. W nawiązaniu do w. 14, prorok zapewnia, że 
w owym dniu zstąpi (cedr) do szeolu. W tekście tym Ezechiel po raz pierw-
szy używa terminu szeol, który w całej księdze rezerwuje wyłącznie do opi-
su losu faraona (Ez 31,15.16.17; 32,21.27). W poprzednich wersetach prorok 
stosował terminy synonimiczne: dół, kraj podziemny (w. 14). Idea szeolu była 
znana w różnych środowiskach starożytnego Bliskiego Wschodu i oznaczała 
królestwo zmarłych. Nie znamy etymologii tego terminu. Szeol rozumiany był 
jako przeciwieństwo sfery ziemskiej, zamieszkałej przez człowieka. Wszyscy 
zmarli zstępowali do tej krainy. W podstawowym znaczeniu szeol nie był trak-
towany jako miejsce kary występnych. W tekście Ezechiela (zwłaszcza Ez 32, 
21nn) pojawia się jednak motyw karania, który również występuje w analizo-
wanym wersecie.

Po drugie, Jahwe zapewnia: pogrążyłem się w lamentacji (הֶאֱבַלְתִּי). Rdzeń 
-używa Ezechiel czterokrotnie (Ez 7,12.27; 24,17; 31,15), a oznacza: la אבל
mentować, obchodzić żałobę, wyschnąć. Zastosowane wyrażenie ma charakter 
antropomorficzny i opisuje klimat jaki powstał w wyniku strącenia do szeolu 
cedru/faraona. W ten sposób z całym realizmem jest ukazany ogrom katastro-
fy, jaka się dokonywała.

Po trzecie, przykryłem z powodu niego otchłań. Motyw otchłani (תְּהוֹם) na-
wiązuje do w. 4, w którym otchłań jest rozumiana jako źródło obfitych wód. Ich 
przykrycie oznacza zatem wstrzymanie wody, która dotychczas była podstawą 
żywotności całego obszaru nawadnianego źródłem otchłani.

Po czwarte, i wstrzymałem rzeki jej, i zostały zatrzymane wody obfite. 
Przykryta otchłań oznaczała katastrofę dla całego środowiska. Rzeki zostały 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



30

wstrzymane. Na myśl przychodzi tu Nil wraz z kanałami (Egipt) oraz Tygrys 
i Eufrat (Asyria). Terytoria te pozbawione rzek nie mogły funkcjonować, były 
one bowiem podstawą rozwoju cywilizacji stworzonych w tych rejonach. Za-
trzymanie obfitych wód oznaczało zatem katastrofę o skali światowej (w ów-
czesnych wymiarach), która prowadziła do radykalnych zmian politycznych 
i społecznych.

Po piąte, i zaciemniłem z powodu niego Liban. Czynność zaciemnienia 
 stoi w opozycji do czynności oświetlenia. Bóg stwarzając ofiarował (קדר)
światło, świat pozbawiony światła zmierzał do unicestwienia. Takim środo-
wiskiem destrukcji miał się stać Liban, choć wcześniej był miejscem wzrostu 
potężnego cedru (w. 4). Pozbawiony wody i pogrążony w ciemności, stał się 
Liban wrogim środowiskiem dla wszelkiego życia.

Po szóste, a wszystkie drzewa polne z powodu niego uschły. Skutek braku 
wody i światła był natychmiastowy. Ten tragiczny proces dokonał się w wy-
niku postawy dumnego cedru. Jego pierwotną misją było danie schronienia 
dla wszystkich ptaków, zwierząt i narodów, a także dla otoczenia, czyli drzew 
polnych. To bogate życie ustało, a winę za to ponosił zapatrzony w siebie cedr/
faraon.

Ez 31,16

מִקּוֹל מַפַּלְתּוֹ הִרְעַשְׁתִּי גוֹיִם בְּהוֹרִדִי אֹתוֹ שְׁאוֹלָה
אֶת־יוֹרְדֵי בוֹר וַיִּנָּחֲמוּ בְּאֶרֶץ תַּחְתִּית כָּל־עֲצֵי־עֵדֶן

יִם׃ מִבְחַר וְטוֹב־לְבָנוֹן כָּל־שֹׁתֵי מָֽ

Od głosu upadłego pnia jego przeraziłem narody, gdy strąciłem 
go do szeolu, (do) schodzących (do) dołu; i  doznały pociechy 
w kraju podziemnym wszystkie drzewa Edenu, wyborne i dobre, 
i Libanu, wszystkie pijące wodę.

תַּחְתִּית LXX brak
מִבְחַר וְטוֹב LXX και τα εκλεκτα

Upadek cedru stał się wydarzeniem o charakterze uniwersalnym. W. 16 
rozpoczyna się od wieści o głosie upadłego pnia. Rdzeń קוֹל (głos) używa Eze-
chiel w wyroczniach przeciwko narodom sześć razy (Ez 26,10.13.15; 27,18.30; 
31,16), z tego aż pięć razy w stosunku do Tyru. Termin ten przywołuje na myśl 
takie zjawiska, jak: huk, zgiełk, okrzyki, tętent; pojawiały się one kontekście 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



31

dramatycznych wydarzeń. Wszystkie one staną się udziałem cedru/faraona, 
gdyż jego upadek doświadczą narody (גוֹיִם). Złowieszczy głos zwiastuje kres 
porządku, jaki dotychczas konstytuowała władza faraona. Narody przywykły 
do dotychczasowego ładu, gdyż silna władza Egiptu pozwalała wszystkim ko-
rzystać z dobrodziejstw tego imperium zarówno w sferze politycznej, jak i go-
spodarczej. Gwałtowny upadek faraona oznaczał też klęskę dla narodów. Ich 
stabilizacja została zagrożona. Ostatecznym sprawcą zmiany był Jahwe, który 
przeraził narody (הִרְעַשְׁתִּי גוֹיִם). Przerażenie, o którym tu mowa, miało cha-
rakter doznania katastrofalnego. Potwierdza to użycie czasownika ׁרעש (drżeć, 
trząść się), który ma zastosowanie przede wszystkim w opisach zmian zacho-
dzących w naturze (trzęsące się góry, mury, wyspy, wody kraj podziemny – por. 
Ez 26,10; 27,28). Opis reakcji narodów wskazuje na dogłębne zmiany, jakie się 
dokonywały w społeczeństwach, na wzór trzęsienia ziemi, po którym już nic 
nie było takie same.

Upadek cedru/faraona miał charakter wydarzenia ostatecznego. Nigdy 
się już nie odrodzi jego wyniosłość i panowanie nad innymi. Ponownie został 
potwierdzony fakt strącenia drzewa do szeolu, czyli do miejsca schodzących 
do dołu (ww. 14-15). Faraon nie miał się łączyć ze światem boskim, lecz jego 
przeznaczeniem był szeol, kraina cieni, w której nie było faktycznego życia. 
Nagła zagłada tego władcy oznaczała upadek dotychczasowych przekonań, 
które upatrywały w faraonie władcę tego i innego świata.

W drugiej części w. 16 uwaga skierowana jest na doznania, jakie panowa-
ły w szeolu, w kraju podziemnym. W przeciwieństwie do narodów (żyjących 
na ziemi), które się przeraziły, drzewa w szeolu doznały pociechy (ּוַיִּנָּחֲמו). 
Pobudką do pociechy stała się myśl, że dumne drzew/faraon, które na gó-
rach Libanu wywyższało się nad wszystkie inne rośliny, a zostało strącone do 
szeolu – miejsca przebywania wszystkich drzew, tych z Edenu i Libanu, wy-
bornych i dobrych, pijących wodę, a jednak podporządkowanych dotychczas 
dumnemu cedrowi.

Charakterystyczne dla wypowiedzi jest to, że nazwy Eden i Liban zosta-
ły umieszczone obok siebie. Oznaczają one miejsca, w których rosły wyborne 
i dobre drzewa. Eden był synonimem ogrodu położonego na równinie i bar-
dzo dobrze nawodnionego, natomiast Liban utożsamiał się z krainą górską, 
również dobrze nawodnioną. Oba środowiska były idealne dla wzrostu wszel-
kiego rodzaju drzew. Zatem Eden nie jest tu rozumiany (jak w Rdz 2) jako 
miejsce pierwotnej harmonii całego stworzenia.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



32

Ez 31,17

ם׃ גַּם־הֵם אִתּוֹ יָרְדוּ שְׁאוֹלָה אֶל־חַלְלֵי־חָרֶב וּזְרֹעוֹ יָשְׁבוּ בְצִלּוֹ בְּתוֹךְ גּוֹיִֽ

Również one jego sprowadziły do szeolu, do pomordowanych 
mieczem, (którzy byli) ramieniem jego, (którzy) mieszkali w cie-
niu jego pośród narodów.

וּזְרֹעוֹ LXX και το σπερμα
יָשְׁבוּ LXX οι κατοικουντες

ם בְּתוֹךְ גּוֹיִֽ LXX ζωης αυτων απωλοντο

W. 17 prezentuje swoistą wspólnotę i solidarność tych, którzy znajdują się 
w szeolu. Wypowiedź łączy się bezpośrednio z tym, co zostało powiedziane 
w w. 16. Całe otoczenie bliższe i dalsze cedru/faraona znalazło się ostatecz-
nie w dole. Wszystkie siły niejako sprzysięgły się przeciwko faraonowi, inaczej 
mówiąc: była to reakcja na dumną postawę władcy Egiptu i wielu narodów. Ich 
postawę i dążenia wyraża czasownikowa forma יָרְדו (sprowadziły). Czasownik 
ten (zejść, w homal znaczy: być sprowadzony, poniżonym) dominuje w całym 
fragmencie Ez 31,10-18, w którym występuje aż siedem razy i opisuje ostatecz-
ne poniżenie faraona.

Strącenie władcy do szeolu spowodowało, iż połączył się z tymi, którzy 
byli pomordowani mieczem (חַלְלֵי־חָרֶב). Ulubiony przez Ezechiela termin 
miecz występuje dopiero w ww. 17-18, w alegorii o cedrze. Miecz symbolizu-
je w Księdze Ezechiela przede wszystkim interwencję Jahwe, która ma cha-
rakter ostatecznych rozstrzygnięć (por. zwłaszcza Ez 21). Owi pomordowani 
mieczem to całe otoczenie faraona, jego pomocnicy, którzy w w. 17 nazwani 
zostali ramieniem jego. Werset kończy się akcentem uniwersalnym, bowiem 
wasale faraona zamieszkiwali w jego cieniu (alegoria drzewa), pośród narodów. 
Również temat narodów należy do centralnych motywów Ez 31 (ww. 6.11.12. 
16.17) a zawarte w nim pouczanie w żadnym wypadku nie koncentruje się wy-
łącznie na faraonie, lecz na całym środowisku, na który miał on wpływ, a który 
ostatecznie go pochłonął.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



33

Ez 31,18

אֶל־מִי דָמִיתָ כָּכָה בְּכָבוֹד וּבְגֹדֶל בַּעֲצֵי־עֵדֶן וְהוּרַדְתָּ
אֶת־עֲצֵי־עֵדֶן אֶל־אֶרֶץ תַּחְתִּית בְּתוֹךְ עֲרֵלִים תִּשְׁכַּב

ה׃ אֶת־חַלְלֵי־חֶרֶב הוּא פַרְעֹה וְכָל־הֲמוֹנֹה נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ

Do kogo byłeś podobny tak w chwale i wielkości (wśród) drzew 
Edenu? I  zostałeś sprowadzony z  drzewami Edenu do krainy 
podziemnej; pośród nieobrzezanych będziesz leżał, pobitych 
mieczem; on (jest) faraonem i cała reszta jego, wyrocznia Pana, 
Jahwe.

כָּכָה בְּכָבוֹד וּבְגֹדֶל בַּעֲצֵי־עֵדֶן LXX brak
אֲדנָֹי LXX brak

Końcowa fraza alegorii o cedrze powtarza kwestię inicjującą wypowiedź: 
do kogo byłeś podobny tak w chwale i wielkości (por. w. 2b). Odpowiedź moż-
na znaleźć w treści całej alegorii. Powtórzenie pytania ma na celu wzbudzenie 
uwagi odbiorów, którzy mogą sobie sami odpowiedzeń na pytanie. W w. 18 aż 
dwukrotnie pojawia się nazwa Eden. Związany z tym miejscem motyw wy-
stępował w ww. 9.16 (por. Ez 27,23; 28,13). To wyróżnienie wynika z faktu, że 
Eden był traktowany jaka idealne miejsce wzrostu i osiągnięcia prawdziwej ży-
wotności i wzniosłości. Z Edenem nie mogły konkurować żadne inne miejsca. 
W pewnym sensie jego synonimem był Liban, w alegorii również traktowany 
jest jako miejsce idealne do zyskania wzrostu. Pytanie o podobieństwo faraona 
już od w. 3 otrzymuje odpowiedź, chodziło tu o Asyrię, której historię potęgi 
gwałtownie zakończyła interwencja Babilonii. Dotychczasowa chwała i wiel-
kość faraona nie okaże się czymś trwałym, lecz swój finał osiągnie w postaci 
strącenia do krainy podziemnej. Eden nie stanowił zatem dla faraona miejsca 
bezpiecznego; to wszystko, co wypełniało jego przestrzeń, zostało sprowadzo-
ne do głębin szeolu.

Miejsce zstąpienia nabiera niezwykle negatywnego znaczenia, przebywać 
tam będą עֲרֵלִים (nieobrzezani). Już w opisie upadku Tyru się pojawił temat 
nieobrzezanych (Ez 28,10). Nieobrzezani to ci, którzy nie przynależą do Jahwe, 
pozostają zatem na zewnątrz zbawienia. Nie mają żadnego udziału w obiet-
nicach danych Izraelowi. Naród (zesłańcy) musiał sobie tę prawdę dobrze 
przyswoić. Do krainy podziemnej byli zrzuceni ci wszyscy, którzy stanowili 
otoczenie faraona (pobici mieczem). Szeol stanie się miejscem zamieszkania 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



34

(dosłownie: leżenia) władcy Egiptu. Jego wszelkie kalkulacje dotyczące tego 
oraz przyszłego życia legły w gruzach. Nauka, jaką Izrael musiał wyciągnąć 
z tej lekcji, była jednoznaczna: naród (zesłańcy) nie mogli liczyć na wsparcie 
Egiptu podczas kolejnej inwazji Nabuchodonozora. Wszelkie pogłoski docho-
dzące z Jerozolimy na temat koalicji antybabilońskiej musiały być przyjmowa-
ne z dezaprobatą, bowiem obrońcy, którzy sprzeciwili się Jahwe, będą wliczeni 
do otoczenia faraona i, podobnie jak on, będą strąceni do szeolu.

Ez 32,1

יְהִי בִּשְׁתֵּי עֶשְׂרֵה שָׁנָה בִּשְׁנֵי־עָשָׂר חֹדֶשׁ בְּאֶחָד לַחֹדֶשׁ הָיָה דְבַר־יְהוָה אֵלַי  וַֽ
ר׃ לֵאמֹֽ

I stało się w dwunastym roku, w dwunastym miesiącu, w pierw-
szym (dniu) miesiąca, stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc:

Szósta wyrocznia o Egipcie również koncentruje się wokół osoby faraona 
(Ez 32,1-16). Pod względem literackim ww. 2-16 zawierają lamentację (por. w. 
2), która często pojawia się w tekstach Ezechiela (Ez 19,1-14; 26,17-18; 27,2-
36; 28,12-23). Odnoszą się one do tragicznych wydarzeń, kładących kres ist-
nienia różnych społeczności. Lamentacja nad losem faraona jest już ostatnią 
(wraz z tekstem Ez 32,18-31). Od następnego rozdziału pojawią się już teksty 
o odrodzeniu Izraela.

Ezechiel datuje swą wypowiedź (ww. 2-16) jak zwykle bardzo precyzyjnie. 
Punktem odniesienia był czas pobytu króla Jojakina na wygnaniu, stąd dwu-
nasty rok, dwunastego miesiąca, pierwszego dnia odpowiada dacie 3 marca 
585 r. przed Chr., a zatem dwa miesiące po tym, jak otrzymał wieść o upadku 
Jerozolimy (Ez 33,21). To przełomowe wydarzenie, które na długi czas określi-
ło los miasta i świątyni, pozbawiło nadziei zesłańców na rychły powrót. W tym 
okresie mogli być jeszcze i tacy, którzy łudzili się, że faraon zdobędzie się na 
interwencję, która odwróci bieg wydarzeń. Lamentacja nad faraonem miała 
pozbawić tych złudzeń lud, który musiał zaakceptować sytuację, jaka zaist-
niała. Dla proroka najważniejsze było to, by nie wypowiadać się w własnym 
imieniu, lecz przekazywać wyłącznie słowa Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



35

Ez 32,2

לֶךְ־מִצְרַיִם וְאָמַרְתָּ בֶּן־אָדָם שָׂא קִינָה עַל־פַּרְעֹה מֶֽ
אֵלָיו כְּפִיר גּוֹיִם נִדְמֵיתָ וְאַתָּה כַּתַּנִּים בַּיַּמִּים וַתָּגַח

ם׃ בְּנַהֲרוֹתֶיךָ וַתִּדְלַח־מַיִם בְּרַגְלֶיךָ וַתִּרְפֹּס נַהֲרוֹתָֽ

Synu człowieczy, podnieś lament nad faraonem, królem Egiptu, 
i powiedz do niego: Lwiątkiem narodów byłeś podobnym; a  ty 
(byłeś) jak potwór w morzach; i parłeś w rzekach twoich i zmą-
ciłeś wodę łapami twoimi i burzyłeś rzeki ich.

Ezechiel ponownie jest zobowiązany do mówienia w imieniu Jahwe, 
w kontekście rozstrzygających wydarzeń dotyczących losu faraona. Podobnie 
jak miało to miejsce w stosunku do króla Tyru, również w wypadku władcy 
Egiptu prorok ma zapoczątkować swoją aktywność niezwykle dynamicznie, 
a zarazem bardzo sugestywnie. Zgodnie ze zwyczajem orientalnym, reakcja 
Ezechiela miała być wielce poruszającą. Całość ilustrują słowa Jahwe do pro-
roka: שָׂא קִינָה (podnieś lament). Ów lament miał przygłuszyć wszelkie inne 
głosy i prowadzić do refleksji odbiorców ekspresji Ezechiela. Choć polecenie 
Jahwe każe prorokowi przemawiać bezpośrednio do faraona (powiedz do nie-
go), tym niemniej nie on był odbiorcą lamentacji, lecz zesłańcy w Babilonii. 
Ich pogląd na wielkość faraona musiał ulec radykalnej zmianie. Lament miał 
podnieść prorok nad władcą, który został nazwany zarówno faraonem, jak 
i królem Egiptu. Był traktowany jako uosobienie wszelkiej władzy królewskiej. 
Wzbudzał lęk i gotowość do uległości. Ten obraz zabrali zesłańcy do Babi-
lonii. Zadaniem Ezechiela było zburzyć te przekonania. Słowa, jakie kieruje 
do faraona, zawierają antytezę: z jednej strony wyobrażenie faraona o sobie, 
a z drugie prawda, kim był on faktycznie. W swych oczach (jak i w oczach 
poddanych) postrzegany był jako lwiątko narodów (כְּפִיר גּוֹיִם). Motyw lwiąt-
ka występuje w lamentacji nad władcami Judy (Ez 19,1-14). Ezechiel korzy-
sta tu z symboliki mocno zakorzenionej wśród ówczesnych ludów, która siłę 
władcy przyrównywała do lwa, czyli zwierzęcia, które w owych czasach znane 
było w środowisku orientalnym. Wiadomo, że szczególnie w Egipcie postać 
lwa odgrywała ogromną rolę w ideologii królewskiej. Wystarczy wspomnieć 
wizerunek sfinksa, który miał ciało lwa z ludzką głową (znany już w okresie 
Starego Państwa). Niektórzy faraonowie byli przedstawiani właśnie pod posta-
cią sfinksa. Słynny sfinks z Gizy ma prawdopodobnie twarz faraona Chefrena. 
Ezechiel zaznacza podejmując tę symbolikę, że władca Egiptu był lwiątkiem 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



36

narodów. W ten sposób kontynuuje myśl o całym otoczeniu faraona (Egiptu); 
motyw ten obecny jest w całym fragmencie Ez 29–32. Narody były zatem lu-
dami, nad którymi faraon sprawował niepodzielną władzę. Ten obraz władzy 
i swoistej harmonii burzy druga część wypowiedzi Ezechiela (antyteza). Pro-
rok przyrównuje faraona do potwora morskiego (כַּתַּנִּים בַּיַּמִּים). Termin תַּנִּין 
występuje również w Ez 29,3, w którym oznacza prawdopodobnie krokodyla, 
natomiast w w. 2 kontekst wypowiedzi przekracza środowisko rzeczne, w któ-
rym bytują krokodyle, i odnosi się do mórz (בַּיַּמִּים), w których nie bytują kro-
kodyle. Według przekonań ludowych, w głębinach morskich przebywały licz-
ne potwory (legendarny lewiatan). Chodziło o osobnika niezwykle groźnego 
dla człowieka i całej społeczności ludzkiej. Jego zachowanie było na wskroś 
niszczycielskie. Zakres tej destrukcji ukazuje opis zachowania potwora mor-
skiego: i parłeś w rzekach twoich i zmąciłeś wodę łapami twoimi i burzyłeś rzeki 
ich. Takim był faktycznie faraon. Wszelkie nadzieje pokładane w jego zbawczą 
interwencję były płonne. Ezechiel w ten sposób przestrzega lud przed próbami 
szukania pomocy ze strony jakiegokolwiek ziemskiego władcy. Pomóc może 
jedynie Jahwe.

Ez 32,3

  כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה וּפָרַשְׂתִּי עָלֶיךָ אֶת־רִשְׁתִּי בִּקְהַל עַמִּים רַבִּים וְהֶעֱלוּךָ
י׃ בְּחֶרְמִֽ

Tak mówi Pan, Jahwe: Rozciągnę nad tobą sieć Moją pośród 
zgromadzenia ludów licznych i wyciągną ciebie w sieci Mojej.

אֲדנָֹי LXX brak
בִּקְהַל LXX brak

וְהֶעֱלוּךָ LXX και αναξω σε

Lamentacja zapoczątkowana w w. 2b otrzymuje w w. 3a dodatek redakcyj-
ny w postaci formuły: Tak mówi Pan, Jahwe. Już w. 1 wskazuje na faktycznego 
autora wypowiedzi, czyli Jahwe. Ponowne przypomnienie tej prawdy podkre-
śla wagę wypowiedzi oraz znaczenie dla Izraela tych wydarzeń, które dokonują 
się za sprawą Jahwe.

Faraon był powszechnie traktowany jako władca panujący nad narodami 
(symbolika cedru – Ez 31). Środowisko narodów stanie się areną wydarzeń usi-
dlenia faraona. W dawnej praktyce egipskiej faraonowie musieli przed ludem 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



37

wykazywać swoją sprawność fizyczną, odbywając stosowny bieg na otwartej 
przestrzeni. Do podobnego zwyczaju nawiązuje w. 3, w którym faraon miał się 
już nie tyle zmagać ze swoimi własnymi słabościami, lecz z samym Jahwe. Pan 
prezentuje się jako łowca faraona. Jego czynność została wyrażona czasowni-
kiem ׂפָּרַש (rozciągać, rozwijać). Może on wskazywać na opatrznościowe dzia-
łanie Jahwe, takie jakie miało miejsce w przypadku początków Jerozolimy (Ez 
16,8). Obecny jest tu też motyw karania, którego doświadczył Sedecjasz (Ez 
12,13; 17,21). Pan zarzuci sieć nad faraonem. Przedmiot ten jest wspomnia-
ny w w. 3 dwukrotnie przy użyciu różnych terminów: רֶשֶׁת i חֵרֶם. Pierwszy 
występował w zapowiedziach pojmania Sedecjasza, natomiast drugi w wy-
roczniach przeciwko Tyrowi. Zastosowanie bogatszej terminologii świadczy 
o formie wypowiedzi, która będąc bardziej dopracowaną, lepiej oddziałuje na 
odbiorcę. Działanie Jahwe zostało ukazane w kontekście wydarzenia ogólno-
społecznego. Wprawdzie to Jahwe rozciąga sieć (רִשְׁתִּי), lecz czyni to w obliczu 
ludów (עַמִּים), którzy współdziałają z Panem. Owe ludy wspomniane były już 
we wcześniejszych wypowiedziach przeciwko faraonowi/Egiptowi (Ez 29,13; 
30,11; 31,12) i pojawiają się w dalszej części lamentacji (ww. 9.10). „Upolowa-
ny” przez Jahwe faraon znajdzie się w sieci (י -w której zostanie wycią ,(בְּחֶרְמִֽ
gnięty (ָוְהֶעֱלוּך) przez ludy. Prorok poucza zatem zesłańców, że narody nie są 
właściwym partnerem dla Izraela. Ostatecznie ich czyny pozostają całkowicie 
pod kontrolą Jahwe. Symboliczna sieć nie należy bowiem do narodów, lecz do 
Pana. Wskazuje ona na ograniczone możliwości wszelkich ludów. Przekonał 
się o tym faraon i jego otoczenie. Także i panowanie władców Jerozolimy zo-
stało zredukowane do nicości, o czym mógł przekonać się Sedecjasz.

Ez 32,4

וּנְטַשְׁתִּיךָ בָאָרֶץ עַל־פְּנֵי הַשָּׂדֶה אֲטִילֶךָ וְהִשְׁכַּנְתִּי עָלֶיךָ 
רֶץ׃ כָּל־עוֹף הַשָּׁמַיִם וְהִשְׂבַּעְתִּי מִמְּךָ חַיַּת כָּל־הָאָֽ

I wyrzucę ciebie na ziemię, na oblicze pola rzucę ciebie, i spra-
wię, że zamieszkają na tobie wszelki(e) ptak(i) niebios i nasycę 
tobą zwierz(yn)ę całej ziemi.

עַל־פְּנֵי הַשָּׂדֶה אֲטִילֶךָ LXX πεδια πλησθησεται σου

Środowiskiem bytowania potwora (תַּנִּים) były głębiny morskie (w. 2); po-
rwany w sieci (w. 3) będzie wyciągnięty z wody i wyrzucony (ָוּנְטַשְׁתִּיך) na 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



38

ziemię (בָאָרֶץ). Czynność wyrzucenia i porzucenia, wyrażona czasownikiem 
 ;opisuje los Egiptu i faraona w wyroczniach Ezechiela (Ez 29,5; 31,12 ,נָטַשׁ
32,4). Rdzeń ten rezerwuje prorok wyłącznie do tych tekstów. Ziemia w w. 4 
jest przeciwieństwem morza (w. 2). Zastosowana antyteza podkreśla radykalny 
charakter zmian, jakie się dokonają w wyniku interwencji Jahwe. Bliższe okre-
ślenie ziemi prezentuje prorok w dalszej części w. 4a: פְּנֵי הַשָּׂדֶה (oblicze pola). 
Było to miejsce, gdzie mogły rosnąć drzewa (cedry) oraz przebywać liczne 
zwierzęta (Ez 31,4-13). Jednak dla potwora morskiego oznaczało ono środo-
wisko wrogie, w którym nie mogło już egzystować żadne istnienie. Wyrzucony 
na pole potwór stanie się siedliskiem wszelkich ptaków. Oznacza to, że będzie 
powszechnie widziany i dostępny, wystawiony na łatwy łup zwłaszcza dla dzi-
kich zwierząt. Będą one „ucztowały” na nim i w ten sposób doprowadzą do 
całkowitej jego deformacji.

Ez 32,5

ךָ׃ הָרִים וּמִלֵּאתִי הַגֵּאָיוֹת רָמוּתֶֽ  וְנָתַתִּי אֶת־בְּשָׂרְךָ עַל־הֶֽ

I położę ciało twoje na górach i napełnię doliny padliną twoją

ךָ הַגֵּאָיוֹת רָמוּתֶֽ LXX απο του αιματος σου

Po śmierci faraon był balsamowany; konserwowano w ten sposób jego 
ciało, które miało być złożone do ogromnego grobowca (piramidy w Starym 
Państwie), gwarantowano tym samym jego spokój i szczęście w przyszłym 
życiu. Z tym prastarym zwyczajem kontrastuje obraz przedstawiony w w. 5. 
W miejsce uroczystego pochówku pojawia się czynność określona zwrotem 
 Sam Jahwe angażuje się w te czynności. Mamy na uwadze .(i położę) וְנָתַתִּי
jednak symboliczny charakter całego opowiadania. Ciało potwora morskiego 
zostało określone terminem בָּשָׂר. Wskazuje on, w tym kontekście, na „mięsny 
charakter” jego cielesności, a więc na to, co było obiektem polowania przez 
dzikie zwierzęta żywiące się padliną. Ten sam termin występuje w Ez 24,10: 
Zgromadź drzewa, rozpal ogień, gotuj mięso (הַבָּשָׂר) i sporządź przyprawę, 
a kości niech spłoną. Wypowiedź ta występuje w opisie „rozpalonego kotła” 
(Ez 24,1-14) zwiastującego upadek Jerozolimy. Jak mięso Jerozolimy stało się 
zdobyczą Babilończyków, tak mięso faraona miało stać się zdobyczą dla dra-
pieżnych zwierząt.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



39

Nawiązując do topografii Libanu i Izraela, prorok określa miejsca złoże-
nia potwora zarówno, którymi były góry (הָרִים  Oba .(הַגֵּאָיוֹת) jak i doliny (הֶֽ
terminy często występują w Księdze Ezechiela (co jest zrozumiałe zwłaszcza 
z powodu topografii Jerozolimy). Góry i doliny stanowią szczególną scenerię 
działania Jahwe. Do tego miejsca niejako przywiódł Jahwe ciało faraona. Roz-
prawa nad nim dokona się zatem tę samą moc (i niemal w tym samym miej-
scu), która rozprawiła się z grzeszną Jerozolimą.

Treść w. 5 tworzy paralelizm syntetyczny: położę – napełnię; ciało – pa-
dlina; góry – doliny. Padlina (רָמוּת) to wyjątkowe określenie. Rdzeń רם wy-
raża ideę tego, co wysokie. W kontekście w. 5 podkreśla on znaczne rozmiary 
padliny, swoistą „górę mięsa”, co odpowiada rozmiarom klęski faraona i jego 
skutków.

Ez 32,6

ךָּ׃ הָרִים וַאֲפִקִים יִמָּלְאוּן מִמֶּֽ  וְהִשְׁקֵיתִי אֶרֶץ צָפָתְךָ מִדָּמְךָ אֶל־הֶֽ

I napoję ziemię wydzieliną twoją, z krwi twojej, na górach, a po-
toki napełnią się tobą.

W. 6 kontynuuje myśl zawartą w poprzedniej frazie i również zawiera pa-
ralelizm syntetyczny. Padlina (רָמוּת) potwora została nazwana wydzieliną 
-Oba te określenia pojawiają się w BH niezwykle rzadko. Prorok uży .(צָפָה)
wając je odwołuje się do języka używanego w bardzo wyjątkowych okolicz-
nościach, a mianowicie w opisach procesów rozkładu żywych organizmów. 
Wydzielina pochodziła z padliny/faraona, która miała napoić ziemię, a jej czę-
ścią będzie krew (דָּם), która uchodziła z siedliska życia. Tymczasem znajdzie 
ona ujście w górach. Oznacza to całkowite unicestwienie życia. Miarę destruk-
cji podkreśla ostatnia część frazy: a potoki napełnią się tobą. Potoki (אֲפִקִים) 
wspomniane już były w opisie ścięcia cedru (Ez 31,12) i stały się swoistymi 
świadkami unicestwienia drzewa względnie potwora. Górskie potoki czerpią 
wodę z opadów deszczu względnie z topniejących śniegów (jak na Hermonie). 
Wartki nurt górskich potoków posyła błyskawicznie swe wody w odległe stro-
ny, zwiastując czas urodzaju. W symbolice w. 6 napełnione potoki resztkami 
potwora zwiastować będą koniec faraona po najdalsze krańce ziemi.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



40

Ez 32,7

כְבֵיהֶם שֶׁמֶשׁ וְכִסֵּיתִי בְכַבּֽוֹתְךָ שָׁמַיִם וְהִקְדַּרְתִּי אֶת־כֹּֽ
בֶּעָנָן אֲכַסֶּנּוּ וְיָרֵחַ לאֹ־יָאִיר אוֹרֽוֹ׃

I zakryję, aby zgasić ciebie, niebiosa i zaciemnię gwiazdy ich; 
słońce w  chmurze zakryję mu i  księżyc nie rozjaśni światła 
swego.

בְכַבּֽוֹתְךָ LXX εν τω σβεσθηναι σε

Prorok przechodzi (w. 7) do prezentacji rzeczywistości, która była antytezą 
do światła. Monarchia faraona znała symbolikę światła. W okresie obchodzenia 
święta sed, czyli w trzydziestą rocznicę panowania władcy, jego panowanie by-
wało odmładzane; obok wielu różnych ceremonii (np. bieg faraona z insygniami 
władzy) zapalano nowy ogień, który zapewniał Egiptowi światło i życie. Wyda-
rzenia opisywane w w. 7 stanowiły zatem antytezę do tych zwyczajów, bowiem na 
skutek interwencji Jahwe gasło światło i życie faraona. Wypowiedź rozpoczyna 
się formułą וְכִסֵּיתִי (i zakryję). Podobna formuła występuje w drugiej części w. 
7. Prorok nawiązuje tu do wcześniejszej wypowiedzi o faraonie: I w Tachpanches 
zaćmi się dzień, gdy złamię tam berła Egiptu; i skończy się w nim wspaniałość po-
tęgi jego; pokryje go chmura i córki jego w niewolę pójdą (Ez 30,18). Czas zakry-
cia (zaciemnienia) będzie zatem oznaczał koniec wspaniałości faraona. Drugi 
czasownik (zastosowany w w. 7) wyrażający tę ideę to קדר (zaciemnić). Jest on 
użyty jeszcze raz w opisie upadku cedru (Ez 31,15).

Kontynuując temat upadku władcy Egiptu, prorok odwołuje się do języ-
ka protoapokalitycznego. Przywołuje takie wielkości, jak: niebiosa (שָׁמַיִם), 
gwiazdy (כּוֹכָבִים), słońce (ׁשֶׁמֶש) i księżyc (ַיָרֵח). Wyznaczały one sferę ko-
smiczną, a konkretnie to, co nad ziemią, a więc na środowisko panowania fa-
raona. Motyw niebios podejmuje Ezechiel głównie w opisie ptaków (Ez 29,5; 
31,6.13; 32,4; 38,20). Tworzyły one również sferę obecności ciał świecących (Ez 
32,8) oraz znak objawienia Jahwe (Ez 1,1). O gwiazdach i księżycu wypowiada 
się prorok jedynie w w. 7, natomiast motyw słońca występuje jeszcze w opisie 
praktyk bałwochwalczych (Ez 8,16). Można zatem powiedzieć, że słownictwo 
(kosmiczne) zawarte w w. 7 jest unikalne w skali całej Księgi Ezechiela. Prorok 
odwołuje się do wszystkich ciał świecących na niebie. Ich światło było gwaran-
tem całego porządku kosmicznego, a w kontekście symboliki prorockiej – po-
rządku ustanowionego i utrwalonego władzą faraona.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



41

W. 7 kończy się zapewnieniem: nie rozjaśni światła swego. Czas światła 
rozjaśniającego potwora/faraona już bezpowrotnie minął. Ezechiel bardzo 
rzadko posługuje się motywem światła. Wyjątkiem jest w. 7 oraz opis chwały 
Jahwe w odnowionej świątyni (Ez 43,2; por. 5,2). Światło (אוֹר) zostało za-
mienione w ciemności, czyli w coś przeciwnego do procesu kreacji i życia. 
Kosmiczne zmiany, o których pisze prorok, to apokaliptyczny sposób mó-
wienia o zmianach, które w sposób radykalny, dogłębny i ostateczny dotykają 
tych rzeczywistości, jakie dotychczas uchodziły za wiecznotrwałe i gwaran-
tujące doczesny porządek. To, co zaistniało, oznaczało moment przełomowy 
w dziejach Izraela. Było to ostateczne zerwanie z Egiptem, który od początku 
historii tego ludu był z nim związany. Egipt przestał świecić na horyzoncie 
dziejów Izraela.

Ez 32,8

ל־אַרְצְךָ נְאֻם אֲדנָֹי   כָּל־מְאוֹרֵי אוֹר בַּשָּׁמַיִם אַקְדִּירֵם עָלֶיךָ וְנָתַתִּי חֹשֶׁךְ עַֽ
ה׃ יְהוִֽ

Wszystkie świecące światła na niebiosach, zaćmę je z  powodu 
ciebie; i ustanowię ciemność na ziemi twojej, wyrocznia Pana, 
Jahwe.

אֲדנָֹי LXX brak

W. 8 kontynuuje myśl zawartą w poprzedniej frazie (w. 7). Charaktery-
styczne jest to, że oba wersety łączą się wspólnym motywem, w którym każdo-
razowo występuje zdwojony rdzeń אוֹר (światło):

w. 7 w. 8
לאֹ־יָאִיר אוֹרֽוֹ כָּל־מְאוֹרֵי אוֹר

(nie rozjaśni światła swego) (wszystkie świecące światła)

Prorok wprowadza ideę światła jako antytezę do ciemności. Ciemność 
miała odtąd stać się synonimem tego wszystkiego, co dotyczyło faraona i jego 
panowania. W pewnym sensie powtórzyła się sytuacja z czasów Mojżesza, 
kiedy to Egipt ogarnęły ciemności (Wj 10,21-24). Tamto zjawisko miało jed-
nak charakter krótkotrwały i można go było wytłumaczyć w sposób natural-
ny, jako pojawienie się pustynnego wiatru hamsin, sprowadzającego ogromne 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



42

ilości piasku z pustyni, przesłaniającego niemal zupełnie światło słoneczne. 
W kontekście proroctwa Ezechiela zaciemnienie Egiptu nie było już tylko 
chwilowe. Dla tej ziemi przestało świecić słońce. Zalegające ciemności to nie 
tylko prosty brak światła, lecz stan ustanowiony (וְנָתַתִּי) przez Jahwe. Spowity 
ciemnością (ְחֹשֶׁך) kraj staje się ofiarą postępowania faraona. To on sprowadził 
nieszczęście na Egipt, wyraźnie zaznacza to prorok formułą: ָעָלֶיך (z powodu 
ciebie). Symbolika zmian kosmicznych wskazuje na ogrom nieszczęść, jakie 
dotknęły Egipt. Końcowa formuła wyrocznia Pana, Jahwe wskazuje, że zapo-
wiadany proces dokona się niezawodnie i będzie tak samo ważny dla Izraela, 
jak niegdyś jego uwolnienie z niewoli egipskiej.

Ez 32,9

א־  וְהִכְעַסְתִּי לֵב עַמִּים רַבִּים בַּהֲבִיאִי שִׁבְרְךָ בַּגּוֹיִם עַל־אֲרָצוֹת אֲשֶׁר לֹֽ
ם׃ יְדַעְתָּֽ

I zaniepokoję serce ludów licznych, gdy dotrze do Mnie złamanie 
twoje wśród narodów na ziemiach, których nie znałeś.

שִׁבְרְךָ LXX αιχμαλωσιαν σου
עַל אל =

Apokaliptyczny ton wypowiedzi (ww. 7-8) w kolejnych frazach (ww. 9-10) 
wyraża się już bardziej realistycznie i przywołuje narody na świadków katastro-
falnych wydarzeń. W w. 9 narody (ludy) zostały nazwane dwoma terminami: 
 Pierwszy z nich często określa lud Boży – Izrael, natomiast drugi .גּוֹיִם i עַמִּים
ludy obce. W w. 9 takiego rozróżnienia jednak nie ma. W centrum uwagi nie 
jest relacja Izrael – obce ludy – lecz faraon (Egipt) – inne ludy. Los faraona zo-
stał zaprezentowany na bardzo szerokiej płaszczyźnie, czyli ziemi zamieszkałej 
przez liczne (רַבִּים) ludy. Prorok nawiązuje tu do w. 3, w którym jest mowa 
o zgromadzeniu ludów licznych. Owe ludy współpracowały z Jahwe w „upolo-
waniu” faraona. Zatem rdzeń עַם (lud) przywołuje na myśl te społeczności, 
które stały w pewnej relacji do Jahwe (niekoniecznie uświadamianych przez 
ludy), na skutek których dokonywały się zmiany zgodne z zamysłem Pana. 
Ludy te jednak nie miały zastąpić Izraela i jego wybraństwa. Spełniały jedynie 
rolę „narzędzia” w rękach Jahwe na czas rozprawy z faraonem.

W centrum wypowiedzi (w. 9) znajduje się wieść o złamaniu (ָשִׁבְרְך) fa-
raona. Rzeczownik שֶׁבֶר znaczy: załamanie, rozbicie, upadek, lament nad upa-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



43

dłym (miastem, władcą). W formie czasownikowej jest często stosowany przez 
Ezechiela w opisach bitew obfitujących we wzmianki o złamaniu walecznego 
ramienia bojownika, czy nawet samego faraona (por. Ez 30,22). Faraon był po-
strzegany jako władca niezłomny, którego nie dotykały żadne słabości, a tym 
bardziej złamania, które wytrącały miecz z jego ręku. Pojawienie się takiej 
ewentualności oznaczało załamanie się całego porządku, który określał życie 
nie tylko bliskiego otoczenia faraona, lecz również licznych ludów. Wprawdzie 
rozbicie faraona było zamiarem samego Jahwe, lecz dokonało się rękami ob-
cych. Ten fakt został pokreślony wzmianką o dotarciu (הֲבִיאִי) do Pana „wie-
ści” o rozbiciu faraona. Takie sformułowanie antropomorficzne ma zwrócić 
uwagę na Jahwe i Jego działanie w obliczu zachodzących zmian. Pan oddzia-
ływał nie tylko na faraona, lecz również na całe jego bliższe i dalsze otoczenie. 
W tym kręgu na pierwszej linii znalazły się ludy, które zostały zaniepokojo-
ne (וְהִכְעַסְתִּי) w sercu (לֵב) przez Jahwe. Odwołanie się do sfery określanej 
terminem serce wskazuje na szczególne działanie Jahwe, które sięgało do naj-
głębszych warstw świadomości i uczuć jednostki i całej społeczności. W kon-
tekście serca działanie Jahwe zostało określone czasownikiem כָּעַס (irytować, 
drażnić, martwić się, niepokoić, wywoływać złość), który prorok używa cztery 
razy (Ez 8,17; 16,26.42; 32,9). We wszystkich tekstach odnosi się on do relacji 
lud (Izrael) – Jahwe, w której grzechy narodu były przyczyną nastania gniewu 
Jahwe. Jedynie w omawianym w. 9 występuje inny motyw, a mianowicie Jahwe 
wywołał zaniepokojenie serca ludów. Wynikało ono z poczucia niepewności, 
jaka zaistniała na skutek zmian o charakterze powszechnym. Powstała sytu-
acja była zupełnie nowym doświadczeniem dla ludów, które nie potrafiły się 
w niej znaleźć. Całość wypowiedzi zmierza do wykazania prawdy, że jedyną 
siłą niezłomną w tragicznych wydarzeniach jest Jahwe. Ludy i narody doznają 
niepokoju, przy czym narody (גּוֹיִם) stanowią dalszy krąg otoczenia faraona, 
a w zasadzie środowisko jego klęski, bowiem zamieszkiwały ziemie (אֲרָצוֹת), 
których nie znał (ם א־יְדַעְתָּֽ  Prorok ujawnia ograniczony zakres panowania .(לֹֽ
faraona, bowiem były liczne ziemie i narody, których nie znał, nad którymi nie 
władał. Chodzi o tereny, którymi mógł pogardzać, zapatrzony w swoją potęgę. 
Klęska poniesiona na obcej ziemi oznaczała najgłębsze upokorzenie, jakie mo-
gło spotkać faraona, bowiem został pokonany wśród narodów, których istnie-
nie (ich wartość) kwestionował władca Egiptu.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



44

Ez 32,10

וַהֲשִׁמּוֹתִי עָלֶיךָ עַמִּים רַבִּים וּמַלְכֵיהֶם יִשְׂעֲרוּ עָלֶיךָ שַׂעַר בְּעוֹפְפִי
ךָ׃ חַרְבִּי עַל־פְּנֵיהֶם וְחָרְדוּ לִרְגָעִים אִישׁ לְנַפְשׁוֹ בְּיוֹם מַפַּלְתֶּֽ

I przerażę z powodu ciebie narody liczne, a królowie ich zdrę-
twieją ze strachu przerażenia z powodu ciebie, gdy wywijać będę 
mieczem Moim przed obliczem ich, i  będą drżeć nieustannie, 
mąż (każdy) o życie swe w dniu upadku twojego.

עָלֶיךָ LXX brak

W. 10 zaczyna się podobnie jak poprzedzająca go fraza. Tym razem prorok 
prezentuje również uzasadnienie przerażenia (וַהֲשִׁמּוֹתִי), jakie miało ogarnąć 
narody liczne. Prorok używa często czasownika שׁמם (wzdrygać, przerażać, pu-
stoszyć, zawstydzić, zadrżeć) w opisach katastrof dotykających zarówno Izrael 
(Jerozolimę), jak i obce ludy (Ez 4,17; 6,4; 20,26; 27,35; 28,19; 29,12; 30,7.12.14; 
32,10.15; 36,36 i in.); czasownik ten nie pojawia się natomiast w ostatniej czę-
ści Księgi Ezechiela (Ez 40–48). Zaniepokojenie o jakim była mowa w w. 9, zo-
stało zintensyfikowane i przerodziło się w przerażenie (w. 10). Sprawcą takich 
doznań stał się Jahwe, a to ze względu na postawę faraona. Liczne narody staną 
się środowiskiem tych traumatycznych doświadczeń. Choć była o nich mowa 
już wcześniej (w. 9), tym niemniej ponowna wzmianka o nich nie jest prostym 
powtórzeniem motywu. Chodzi tu o ludy rządzone przez królów (וּמַלְכֵיהֶם). 
Byli to władcy wasalni, w dużym stopniu uzależnieni od faraona, albo od in-
nych wielkich przywódców. Ich reakcja została bardziej szczegółowo opisana 
w formule: יִשְׂעֲרוּ שַׂעַר (zdrętwieją ze strachu przerażenia). Dwukrotne użycie 
rdzenia שׂער (drżeć ze strachu) jest typowe dla Ezechiela w opisach reakcji lu-
dzi na katastrofalne wydarzenia (por. Ez 27,35). Takie zachowanie było typo-
wą reakcją na zbliżający się moment śmierci. Nadchodzącą śmierć zwiastował 
miecz (חֶרֶב); był to miecz Nabuchodonozora. Tym narzędziem posługiwał się 
Jahwe. Inwazja tego władcy z Babilonii rodziła przerażenie w całym Rejonie 
Żyznego Półksiężyca. Z tamtej strony od wieków ludy doznawały najokrut-
niejszych najazdów (od epoki neoasyryjskiej). Upadek faraona oznaczał dla 
owych narodów utratę najmocniejszego sojusznika, który jako jedyny mógł się 
skutecznie sprzeciwić potędze Babilonii.

Zmiany spowodowane przewagą Babilonii i upadkiem faraona będą 
miały charakter trwały i spowodują, iż życie licznych narodów i ich wład-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



45

ców zamieni się w istne piekło. Wyraża to formuła לִרְגָעִים  i będą) וְחָרְדוּ 
drżeć nieustannie). Ludzie niejako przyobleką się w strach i drżenie (por. Ez 
26,16), które uniemożliwi im normalne funkcjonowanie. Będzie to walka 
o życie (ֹלְנַפְשׁו) i przeżycie, czyli zachowanie egzystencji nie tylko jednostki, 
lecz całej społeczności.

Zmiany dokonają się w dniu (בְּיוֹם) upadku (ָך  faraona. Dzień ten (מַפַּלְתֶּֽ
był już wspomniany w Ez 30,3. Był to dzień miecza, jaki miał spaść na Egipt. 
Ostatecznie oznaczało to nastanie czasu upadku faraona, a z nim całej struk-
tury opierającej się na jego panowaniu.

Ez 32,11

ךָ׃ לֶךְ־בָּבֶל תְּבוֹאֶֽ כִּי כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה חֶרֶב מֶֽ

Ponieważ tak mówi Pan, Jahwe: Miecz króla Babilonu sprowa-
dzę na ciebie.

אֲדנָֹי LXX brak

Tekst Ez 32,11-16 zawiera wyrocznię w formie lamentacji. Formuła wpro-
wadzająca zaznacza początek nowej jednostki literackiej. Inicjatywa Jahwe, 
Jego słowa, mają na celu ujawnienie wszystkich konsekwencji, jakie będą zwią-
zane z upadkiem faraona. Tego wydarzenia Izraelici nie mogli interpretować 
w sensie zwykłych wydarzeń politycznych, lecz musieli przyjąć ich interpreta-
cję religijną. Pierwsze słowa Jahwe wskazują na trzy wielkości: miecz (חֶרֶב), 
król Babilonu (לֶךְ־בָּבֶל ךָ) i faraon (מֶֽ  Zestawienie obok siebie dwóch .(תְּבוֹאֶֽ
potęg ówczesnego świata wskazuje, że zbliżająca się konfrontacja będzie miała 
charakter rozstrzygnięć definitywnych. Miecz stanie się narzędziem decydu-
jącym w tej wrogiej konfrontacji. W kontekście wyroczni przeciwko Egipto-
wi/faraonowi prorok aż sześć razy wspominał o królu Babilonu (Ez 29,18.19; 
30,10.24.25), w Ez 32,11 ma miejsce już ostatnie odwołanie się do tego władcy 
(w całej księdze). Cała zapowiedź o upadku faraona posiada zatem w swoim 
tle króla Babilonu traktowanego jako narzędzie w rękach Jahwe. Nie dziwi za-
tem fakt, że słowa Pana rozpoczynają się właśnie od wskazania na miecz, który 
reprezentuje moc samego Jahwe. Symbolika miecza jest bardzo mocno wpi-
sana w cały kontekst wyroczni Ez 29–32 (termin חֶרֶב występuje tu 34 razy). 
Działającym jest Jahwe, a zostało to podkreślone formułą ָך  sprowadzę) תְּבוֹאֶֽ
na ciebie). Sufiks tego czasownika wskazuje na faraona, natomiast forma ho-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



46

fal od rdzenia בוא określa Jahwe jako działającego. Faraon nie będzie mógł 
w żadnym wypadku uniknąć zbliżających się tragicznych wydarzeń, znalazł 
się bowiem w kleszczach działania zarówno króla Babilonu jak i Jahwe.

Ez 32,12

בְּחַרְבוֹת גִּבּוֹרִים אַפִּיל הֲמוֹנֶךָ עָרִיצֵי גוֹיִם כֻּלָּם
דְדוּ אֶת־גְּאוֹן מִצְרַיִם וְנִשְׁמַד כָּל־הֲמוֹנָֽהּ׃ וְשָֽׁ

Od mieczów bohaterów wybiję mnóstwo twoje, (z) gwałtownych 
narodów, (z) wszystkich ich; i zniszczą wspaniałość Egiptu i zo-
stanie wyniszczone całe mnóstwo jego.

W w. 11 była mowa o mieczu Jahwe, natomiast w w. 12 jego obecność zo-
stała ukonkretniona historycznie. Miecz jest tu wspomniany w licznie mnogiej 
 i symbolizuje całość uzbrojenia wrogich sił. Nie ma natomiast mowy (חַרְבוֹת)
o mieczu faraona i jego ludu. Historycznie oczywiście posiadał on bardzo sku-
teczne uzbrojenie, lecz nie identyfikował się z nim Jahwe. Brak wsparcia Pana 
decydował o rezultatach zbliżającej się konfrontacji.

Ci, którzy dzierżyli miecz Jahwe, zostali nazwani bohaterami (גִּבּוֹרִים). 
Ezechiel stosuje to określenie jedynie w dwóch kontekstach: rozprawy z fara-
onem i jego zstąpienia do szeolu (Ez 32,12.21.27) oraz w opisie klęski Goga 
i jego sprzymierzeńców (Ez 39,18.20). Wszystkie te teksty wskazują na wyda-
rzenia o charakterze rozstrzygających zmagań, w których zwycięstwo należy 
wyłącznie do Jahwe. Ziemscy bohaterowie byli jedynie przygodnymi uczestni-
kami różnorodnych działań i ostatecznie znikną z perspektywy widzenia pro-
roka. Ezechiel nie usiłuje nawet doprecyzować, kim są bohaterowie, wspomina 
jedynie o koalicji (wszystkich ich) gwałtownych narodów (עָרִיצֵי גוֹיִם). Wspo-
mniane są one w Ez 28,7 (kontekst Tyru); Ez 30,11; 32,12; 32,12 (kontekst 
Egiptu). Prorok niewątpliwie ma na myśli koalicję wojsk Nabuchodonozora, 
której sprawność bojowa przewyższała możliwości innych wojsk, a nawet ich 
ewentualnych aliansów.

Ofiarą skutecznego działania miecza będzie mnóstwo (הָמוֹן) faraona. 
Mnóstwo stanowi w w. 12 antytezę do bohaterów. Ci pierwsi to jedynie wiel-
ka liczba ludzi niezorganizowanych i działających chaotycznie, a tym samym 
skazanych na klęskę, bowiem bohaterowie jawią się jako świetnie zorganizo-
wana armia dowodzona przez znakomitego wodza. Nadchodząca konfronta-
cja ujawni w pełni ten stan rzeczy. Prorok zapewnia, że wojskami bohaterów 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



47

będzie ostatecznie dowodził Jahwe, stąd jego zapewnienie, które zawiera słowa 
Jahwe: wybiję (אַפִּיל) mnóstwo twoje. Takie działanie Jahwe ma charakter de-
finitywny. Owe mnóstwo przestanie istnieć, nie będzie już odtąd żadną wiel-
kością, a to oznaczało zupełne pozbawienie faraona jego otocznia, które gwa-
rantowało dotychczas pozycję tego władcy zarówno w Egipcie, jak i w strefie 
jego wpływów.

Całość wypowiedzi zmierzała przede wszystkim do wykazania prawdy 
o upadku faraona jako osoby. Wprawdzie nie jest on wprost wzmiankowa-
ny, lecz prorok stosuje tu wyrażenie synonimiczne גְּאוֹן מִצְרַיִם (wspaniałość 
Egiptu). Termin גָּאוֹן (wysokość, wspaniałość, pycha, zarozumiałość) określa 
świadomość i postawę faraona (por. Ez 30,18). Jak wiadomo władcy Egiptu 
wraz z kapłanami stworzyli całą ideologię panowania faraona, jego preroga-
tyw i pozycji pretendującej do uznania go za najwyższą istotę na ziemi, mającą 
niejako inną od niej naturę. Z punktu widzenia Ezechiela była to forma bałwo-
chwalstwa, z którym prorok musiał się rozprawić, stąd jego wypowiedź jest tak 
dosadna i bezkompromisowa. Ezechiel opisując los faraona stosuje czasownik 
 Prorok posługuje się .(niszczyć, pustoszyć, dewastować, zadawać gwałt) שׁדד
zaledwie jeden raz tym czasownikiem, natomiast jest on ulubiony przez Je-
remiasza (26 razy), zwłaszcza w wyroczniach przeciwko narodom (Jr 46–51). 
Prorok z Anatot zapowiada w tych tekstach przede wszystkim nadchodzące 
spustoszenie (obcych narodów). Ezechiel natomiast używając tego wyjątko-
wego w jego księdze czasownika, podkreśla szczególny charakter upadku fa-
raona. To wydarzenie faktycznie miało zmienić sytuację Izraela, i to nie tyle 
na płaszczyźnie politycznej, co religijnej (ustanie pokusa szukania ochrony 
w Egipcie).

W. 12 kończy się ponownie wzmianką o mnóstwie faraona; będzie ono wy-
niszczone (וְנִשְׁמַד). Czasownik שׁדד (wytępić, niszczyć) stosuje prorok w opi-
sach zagłady fałszywych proroków i obcych narodów (Ez 14,9; 25,7; 32,12). 
Ezechiel zamyka swą wypowiedź formułą, która nawiązuje do pierwszej czę-
ści w. 12, tym samym pośrodku tej wypowiedzi umieszcza orędzie o zagładzie 
faraona.

Ez 32,13

אֲבַדְתִּי אֶת־כָּל־בְּהֶמְתָּהּ מֵעַל מַיִם רַבִּים וְלאֹ  וְהַֽ
ם׃ גֶל־אָדָם עוֹד וּפַרְסוֹת בְּהֵמָה לאֹ תִדְלָחֵֽ תִדְלָחֵם רֶֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



48

I  wytępię całe bydło jego znad wód obfitych; i  nie zamąci ich 
noga ludzka więcej i kopyta bydła nie zamącą ich.

Temat wody podejmował prorok wielokrotnie w kontekście prezenta-
cji wyroczni przeciwko faraonowi/Egiptowi, począwszy od alegorii o cedrze 
(Ez 31,4.5.7.14.15.16; 32,2). W. 13 nawiązuje do w. 2b: a ty (byłeś) jak potwór 
w morzach; i parłeś w rzekach twoich i zmąciłeś wodę łapami twoimi i burzyłeś 
rzeki ich. Faraon, przyrównany do potwora morskiego, był sprawcą zmącenia 
wody. Z perspektywy prorockiej oznaczało to powstanie takiego zamieszania 
na płaszczyźnie polityczno-religijnej, że środowisko egipskie przestało być 
przestrzenią jakiejkolwiek egzystencji Izraela. Zatem płonne były nadzieje na 
ratunek płynący ze strony faraona. Motyw wody, występujący w opisie stwo-
rzenia (Rdz 1,2), był bardzo ważny w kręgach kapłańskich, do których nale-
żał Ezechiel. Prorok niewątpliwie był obznajmiony z tradycją zawartą w Rdz 
1. Jedynie Duch Boży mógł dokonać uporządkowania ogromu wód. Zatem 
jak było u początków stworzenia, podobnie miało się stać w czasie niewoli. 
Faraon wraz z obfitymi wodami Nilu (i jego kanałów) był doskonałą ilustracją 
mocy Jahwe, jaką mieli poznać zesłańcy. Ezechiel prezentuje teologiczny wy-
miar upadku faraona i zwycięstwa Jahwe, zwycięstwa podobnego do tego, gdy 
Pan przezwyciężył „moce chaosu” (Rdz 1).

Pierwszym czynem Jahwe będzie niejako akt przeciwny do dzieła stwo-
rzenia: I wytępię całe bydło jego znad wód obfitych (w. 13a). Bydło (בְּהֵמָה) 
w języku Ezechiela przynależało do sfery zwierząt ohydnych, wzmianki o nich 
występują w kontekście opisu praktyk bałwochwalczych Izraela oraz znaku ka-
rania Jahwe (Ez 8,10; 14,13-21; 25,13; 29,8.11). Dopiero w trzeciej części Księgi 
Ezechiela (36, 11) pojawia się pozytywna adnotacja, która odnosi się do tego 
wątku. Prorok zapowiada więc, że wody zostaną oczyszczone na skutek usu-
nięcia z ich obrębu całego bydła. Obecność faraona i jego otoczenia sprawiała, 
iż wody uległy zamąceniu (תִדְלָחֵם). Ezechiel (jako jedyny w BH) używa cza-
sownika דלח (mącić) trzykrotnie (ww. 2.13) Zestawienie ze sobą popularne-
go rzeczownika (woda) z unikalnym czasownikiem (mącić) ujawnia fakt, że 
zaistniały proces był z jednej strony czymś ogólnie znanym, a z drugiej jego 
najgłębsze pokłady nie można było ujmować wyłącznie na płaszczyźnie cze-
goś oczywistego. Zaistnienie zamąconych wód faktycznie oznaczało powstanie 
środowiska skrajnie obcego w stosunku do tego, jakie było przewidziane dla 
Izraela w zamyśle Jahwe.

Rozszerzając panoramę „sprawców” zamącenia, Ezechiel w drugiej czę-
ści w. 13 dodaje: ich noga ludzka więcej i kopyta bydła nie zamącą ich. Aktyw-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



49

ność ludzi i bydła została tu ukazana jako równorzędna przyczyna sprawcza 
naruszenia porządku w wodach obfitych. Odwołanie się do nogi (ludzkiej) i ko-
pyta (zwierząt) wskazuje na mobilność, czyli zdolność rozprzestrzeniania się 
środowiska zła, jakiego byli nosicielami. Na skutek interwencji Jahwe dokona 
się wytępienie (אֲבַדְתִּי -występnych. Ezechiel posługuje się tym czasowni (וְהַֽ
kiem w zapowiedziach o usunięciu zła zarówno w Izraelu, jak i wśród obcych 
ludów (Ez 6,3; 30,13).

Ez 32,14

ה׃ ימֵיהֶם וְנַהֲרוֹתָם כַּשֶּׁמֶן אוֹלִיךְ נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ אָז אַשְׁקִיעַ מֵֽ

Wówczas uspokoję wody ich i rzeki ich, jak oliwę poruszę (je), 
wyrocznia Pana, Jahwe.

אַשְׁקִיעַ LXX ησυχασει
אֲדנָֹי LXX brak

Działania opisane w w. 13 miały charakter przygotowawczy. Zmierzały do 
usunięcia wszelkich przeszkód piętrzących się na wodach, czyli w środowi-
sku faraona i jego otoczenia. Po tych dokonaniach nastąpi owo אָז (wówczas), 
a więc moment kreatywnej interwencji Jahwe. Jest to jedyny tekst Ezechiela, 
w którym pojawia się 130(  razy w BH). Prorok zaznacza tym samym, że אָז 
nastanie przełomu czasu. To, co dawne, minęło, oto wszystko jest nowe. Śro-
dowisko życia, jakim w symbolice Ezechiela jest woda (rzeki), dozna oddzia-
ływania Jahwe, który sprawi, że będzie ono uspokojone (ַאַשְׁקִיע). Czasownik 
 kilkakrotnie występujący w BH, pojawia (tonąć, opaść, zepchnąć w dół) שׁקע
się szczególnie w kontekście wody i rzeki (Hi 40,25; Jr 51,64; Ez 32,14; Am 8,8; 
9,5). Ezechiel zastosował go w wyjątkowy sposób, przywołując ideę uspokoje-
nia. Myśl ta jest zgodna z treścią prezentowaną w całej perykopie (ww. 11-16), 
w której idea usunięcia faraona zostaje wzbogacona motywem pozytywnym, 
uspokojenia wody. Motyw ten występuje w środkowej części perykopy i nada-
je sens wszystkim tragicznym wydarzeniom, określającym los faraona i Egip-
tu. Fraza ta niejako zapowiada dzieło odnowy, które będzie już dominowało 
w tekstach Ezechiela począwszy od Ez 33.

Nowa sytuacja sprawi, iż zmieni się natura wód i rzek. Nie będą już więcej 
zamącone, lecz poruszone (ְאוֹלִיך) przez Jahwe staną się jak oliwa (כַּשֶּׁמֶן). Oli-
wa była używana w Izraelu do namaszczania króla, kapłana i proroka. Trakto-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



50

wana była jako „olejek radości”, jako znak pomyślności, obfitości i wybawie-
nia. Temat „wód płynących jak oliwa” zapowiada zatem nastanie czasu radości 
i zbawienia. Nastąpi on wówczas (אָז), gdy interwencja Jahwe usunie przeszko-
dy i nada nową jakość temu wszystkiemu, co będzie kształtować środowisko 
bytu odnowionego Izraela. Zesłańcy nie mieli koncentrować swej uwagi na 
losie faraona i Egiptu, lecz na dziele Jahwe, a wyczekując nastania owego אָז, 
winni spodziewać się, że Jahwe odmieni ostatecznie (i na zawsze) sytuację 
ludu, stąd prorok kończy w. 14 formułą, która spełnia funkcję pieczęci całego 
orędzia: wyrocznia Pana, Jahwe.

Ez 32,15

בְּתִתִּי אֶת־אֶרֶץ מִצְרַיִם שְׁמָמָה וּנְשַׁמָּה אֶרֶץ מִמְּלֹאָהּ
ה׃ י־אֲנִי יְהוָֽ בְּהַכּוֹתִי אֶת־כָּל־יוֹשְׁבֵי בָהּ וְיָדְעוּ כִּֽ

Gdy sprawię, że ziemia egipska (stanie się) pustkowiem, i spusto-
szona (będzie) ziemia z tego, co napełnia ją, gdy wytracę wszyst-
kich mieszkających na niej i poznają, że Ja (jestem) Jahwe.

אֶת־אֶרֶץ LXX brak
בְּהַכּוֹתִי LXX οταν διασπειρω

W końcowej części lamentacji (ww. 11-16) pojawiają się trzy wielkości: 
ziemia (אֶרֶץ), mieszkańcy (יוֹשְׁבֵי) oraz Jahwe (יְהוָֽה). Motywy te obecne są 
w BH od pierwszych opisów stworzenia (Rdz 1–2) i ściśle związane z powo-
łaniem Abrahama (Rdz 12). Kontekst lamentacji wskazuje jednak na inny 
aspekt. Podczas gdy w opisach Księgi Rodzaju Bóg (Jahwe) ofiarowuje ziemię 
mieszkańcom, by żyli, to w w. 15 Ezechiel zapowiada proces odwrotny. Zie-
mia nie będzie wspaniałym ogrodem, względnie krainą mlekiem i miodem 
płynącą, lecz stanie się pustkowiem (שְׁמָמָה). Prorok nawiązuje tu wprost do 
wcześniejszej zapowiedzi: I wydam ziemię Egiptu pustkowiu pośrodku ziem 
spustoszonych; i miasta jego pośrodku miast zrujnowanych będą pustkowiem 
czterdzieści lat; i rozproszę Egipcjan wśród ludów i rozpędzę ich po ziemiach (Ez 
29,12). Wypowiedź ta jest bardzo cenna i pozwala lepiej zrozumieć treść w. 
15. Motyw spustoszenia, który w analizowanym wersecie wyraża zarówno for-
ma rzeczownikowa, jak i czasownikowa (rdzeń שׁמם), określa stan całkowitej 
destrukcji, jaka miała dotknąć Egipt. Kraj ten przestanie być siedzibą miesz-
kańców, bowiem jego miasta będą zrujnowane (29,12). Tę prawdę w w. 15 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



51

wyraża formuła: wytracę wszystkich mieszkających. Nie chodzi tu o ostateczne 
wyniszczenie całej ludności Egiptu, lecz o ustanie takich warunków, w których 
dotychczas była zapewniona niezwykła pozycja faraona i jego otoczenia. Za-
tem prorockie zapewnienie o wytraceniu (בְּהַכּוֹתִי) faktycznie oznacza, że nie 
będzie już więcej pysznego faraona i dumnych mieszkańców Egiptu. Nastąpi 
dogłębna przemiana w całej społeczności, bowiem, jak zapewnia prorok, po-
znają, że Ja (jestem) Jahwe. Nie oznacza to oczywiście nawrócenia Egiptu, lecz 
jedynie fakt uznania wielkości Jahwe, a więc Tego, który skutecznie zaingero-
wał w dzieje kraju nad Nilem.

Ez 32,16

קִינָה הִיא וְקוֹנְנוּהָ בְּנוֹת הַגּוֹיִם תְּקוֹנֵנָּה אוֹתָהּ עַל־מִצְרַיִם
ה׃ וְעַל־כָּל־הֲמוֹנָהּ תְּקוֹנֵנָּה אוֹתָהּ נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ

Lamentacja (jest) to; i będą lamentować nią (lamentacją) cór-
ki narodów; będą lamentować nią z powodu Egiptu i z powodu 
całego mnóstwa, będą lamentować nią, wyrocznia Pana, Jahwe.

וְקוֹנְנוּהָ LXX και θρηνησεις αυτον
אֲדנָֹי LXX brak

Lamentacje wypełniają cały fragment Ez 32,2-16, przy czym termin קִינָה 
tworzy jego inkluzję. W. 16 jest jednak w tym schemacie wyjątkowy, bowiem 
poza formą rzeczownikową, aż trzykrotnie używa czasownika קין (śpiewać 
pieśń pogrzebową). Motyw ten nie występuje tak intensywnie w żadnym in-
nym tekście BH. W. 16 wyraża więc „lament nad lamentami” i wskazuje na 
reakcję córek narodów (הַגּוֹיִם -jaka postała wśród nich na wieść o za ,(בְּנוֹת 
gładzie faraona i jego ludu. Ów żałobny płacz wpisuje się dobrze w zwyczaje 
pogrzebowe znane w starożytnym Oriencie. Znamienne jest to, że Ezechiel, 
w kontekście mowy o narodach, koncentruje swą uwagę na córkach. Sugeruje 
to myśl o urzędowych płaczkach, które odgrywały bardzo ważną rolę w rytach 
pogrzebowych. Jeremiasz wspomina o nich w kontekście proroctwa przeciw-
ko grzechom Jerozolimy: To mówi Pan Zastępów: „Uwaga! Zawołajcie płaczki, 
aby przyszły, poślijcie po najroztropniejsze, by przybyły” (Jr 9,16). Podczas „po-
grzebu” Egiptu Jahwe zwołuje płaczki z narodów. Nie będą to jednak płacz-
ki podobne do tych, jakie znano w ówczesnej epoce. Trzykrotne powtórzenie 
formuły będą lamentować nią (lamentacją) podkreśla, że będzie to lamentacja 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



52

wyjątkowa, pełna i powszechnie słyszana. Będzie to swoista lamentacja ziemi 
z powodu zmian, jakie zaistniały w Egipcie i jego mnóstwie (mieszkańcach). 
Kończąc frazę, prorok ponownie odwołuje się do najwyższego autorytetu: wy-
rocznia Pana, Jahwe (por. Ez 32,8.14).

Ez 32,17

ר׃ יְהִי בִּשְׁתֵּי עֶשְׂרֵה שָׁנָה בַּחֲמִשָּׁה עָשָׂר לַחֹדֶשׁ הָיָה דְבַר־יְהוָה אֵלַי לֵאמֹֽ וַֽ

I  stało się w  dwunastym roku, w  piętnastym (dniu) miesiąca, 
słowo Jahwe do mnie, mówiąc:

שָׁנָה LXX του πρωτου μηνος

Ostatnia wyrocznia przeciwko Egiptowi zamyka nie tylko blok tematycz-
ny, koncentrujący się na imperium znad Nilu, lecz tworzy zakończenie całego 
fragmentu proroctw skierowanych przeciwko narodom. Los Egiptu niejako 
stanowił pieczęć ogromnego procesu, jaki dotyczył wszystkich sąsiadów Je-
rozolimy. Kolejne przytoczenie informacji chronologicznej ujawnia proces 
stałego oddziaływania Jahwe na proroka (odbiorcy słowa Pana), a co zatem 
idzie, stopniowej realizacji planów Jahwe względem narodów, a właściwie 
względem Izraela.

Słowo Jahwe do proroka zostało precyzyjnie określone: stało się w dwuna-
stym roku, w piętnastym (dniu) miesiąca. Punktem odniesienia był czas niewo-
li, w jakiej przebywał Jojakin. Brak liczby miesiąca sugeruje, że chodzi tu i mie-
siąc pierwszy, odpowiada to dacie 18 marca 585 r. przed Chr., czyli piętnaście 
dni po otrzymanej wcześniej wyroczni (Ez 32,1). Nowe słowa strukturowały 
w pierwszym rzędzie świadomość Ezechiela i przystosowywały go do bycia 
w nowej sytuacji wygnania oraz uzdolniały do skutecznego przemawiania (do 
zesłańców). W tym wypadku upływ czasu był zjawiskiem korzystnym, gwa-
rantował bowiem systematyczne wpisywanie życia proroka w proces dokony-
wany przez Jahwe.

Ez 32,18

בֶּן־אָדָם נְהֵה עַל־הֲמוֹן מִצְרַיִם וְהוֹרִדֵהוּ אוֹתָהּ וּבְנוֹת
גּוֹיִם אַדִּרִם אֶל־אֶרֶץ תַּחְתִּיּוֹת אֶת־יוֹרְדֵי בֽוֹר׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



53

Synu człowieczy, lamentuj z powodu mnóstwa Egiptu i strąć go, 
jego i córki narodów potężnych do krainy podziemi, do zstępu-
jących do dołu.

Podobnie jak w w. 2 (po informacji chronologicznej), w w. 18 prorok cytu-
je słowa Jahwe skierowane do niego, stąd sentencja rozpoczyna się ponownie 
typowym określeniem Ezechiela, jako syna człowieczego.

Temat lamentacji jest kontynuowany (por. ww. 2-16). Prorok jest na nowo 
przynaglony do ekspresji w formie lamentacji (por. w. 2). Tym razem wyraża 
to czasownik נְהֵה (lamentuj), którego forma jest bardziej bezpośrednią w sto-
sunku do wyrażenia użytego w w. 2: שָׂא קִינָה (podnieś lament). Ezechiel, któ-
ry był znakiem danym wygnańcom, wykonywał szereg czynności symbolicz-
nych, do których również należały reakcje akustyczne. Ezechiel stał się więc 
„płaczką” ogłaszającą Izraelowi kres tego wszystkiego, co dotychczas wiązało 
się z nadziejami pokładanymi w potędze Egiptu.

W pierwszym rzędzie prorok ma lamentować z powodu mnóstwa Egip-
tu. Ten ulubiony przez Ezechiela (w wyroczniach przeciwko Egiptowi) 
termin הָמוֹן (mnóstwo) określa podstawę potęgi faraona. Władca Egip-
tu jest prezentowany wraz z całym swoim zapleczem. Lament wzniesiony 
nad mnóstwem Egiptu jest również lamentem nad faraonem (por. 2). Całe 
otoczenie króla tworzyło kordon jego bezpieczeństwa i to zarówno ideolo-
gicznego, ekonomicznego, jak i militarnego. Ten ostatni aspekt był wów-
czas szczególnie istotny, a to ze względu na niebezpieczeństwo czyhające 
ze strony Babilonii i jej koalicjantów. Motyw mnóstwa, obecny jest w ca-
łym fragmencie (ww. 17-32) i swój szczególny wyraz otrzymuje w ostatnich 
wersetach (ww. 31-32).

Pozbawiony mnóstwa faraon stał się zupełnie bezbronny. Lamentujący 
Ezechiel był wiarygodnym świadkiem jego strącenia. Sam prorok otrzymu-
je przedziwne polecenie: ּוְהוֹרִדֵהוּ אוֹתָה (strąć go). Czasownik יָרַד, użyty tu 
jako imperat. hifil, wyraża ideę polecenia sprowadzenia w dół, czyli określenia 
kierunku zatracenia Tyru i Egiptowi, zgodnie z treścią wyroczni skierowanych 
przeciwko nim (Ez 26–32). Oba mocarstwa (morskie i lądowe) dominowały 
w środowisku starożytnego Orientu (przekraczając jego granice). Prorok zo-
stał zaangażowany (symbolicznie) w strącenie tych potęg. Lament, do którego 
został przynaglony, nie wyraża faktycznie żalu z powodu zatraty Egiptu, lecz 
ujawnia prawdę, iż tragiczne wydarzenia nastąpią nieodwołalnie, a prorok stał 
się ważnym znakiem zachodzących zmian – jakoby miał fizycznie się zaanga-
żować w proces strącenia całego mnóstwa Egiptu.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



54

Miejscem strącenia miała być kraina podziemi (אֶרֶץ תַּחְתִּיּוֹת), dół (בֽוֹר), 
a więc dokładnie to samo miejsce, dokąd zmierzał Tyr (Ez 26,20). Tworzyła się 
swoista społeczność krainy podziemi, w której przebywać mieli wrogowie Izra-
ela. Nie zabraknie w niej córek narodów potężnych, które w w. 16 były przed-
stawione jako płaczki, natomiast ich funkcję przejął prorok, tymczasem córki 
narodów podzieliły los Egiptu i Tyru. Wszystko, co nie było częścią Izraela, 
przeznaczone było do usunięcia. Ruch w tym kierunku (ku dołowi) wyraża 
w w. 18 rdzeń יָרַד, który w wyroczniach przeciw Tyrowi i Egiptowi (Ez 26–32) 
występuje aż 26 razy (poza tym występuje jedynie w Ez 34,26). Czasownik יָרד, 
spełnia kluczową rolę w wyrażeniu idei usunięcia wszystkich przeciwników 
Izraela podczas realizacji procesu restauracji narodu wybranego. Ziemia zo-
stanie pozbawiona wrogich ludów i stanie się niejako dziewiczą przestrzenią, 
w której Jahwe będzie realizował swe zamysły. Kraina podziemi zamknie w so-
bie całą wrogość i wszystkie występki dumnej ludzkości (mnóstwo, córki na-
rodów potężnych), bowiem zapowiadanemu zstępowaniu (יָרַד) nie będzie od-
powiadał odwrotny proces: wstępowania, czy wydobywania (עלה); ten „ruch” 
zarezerwowany jest jedynie dla Izraela: Dlatego prorokuj i mów do nich: Tak 
mówi Pan Bóg: Oto otwieram wasze groby i wydobywam (וְהַעֲלֵיתִי) was z gro-
bów, ludu mój, i wiodę was do kraju Izraela (Ez 37,12). Na tym etapie przepo-
wiadania nie pojawia się żadna obietnica wyzwolenia dla narodów. Orędzie 
jest bowiem skierowane do Izraela (skrajnie doświadczonego), który najpierw 
sam musi być odbudowany, aby później mógł stać się nadzieją dla narodów 
(por. Iz 2,1-5).

Ez 32,19

ים׃ מִמִּי נָעָמְתָּ רְדָה וְהָשְׁכְּבָה אֶת־עֲרֵלִֽ

Od kogo jesteś bardziej uroczy? Zstąp i połóż się pośród nieob-
rzezanych.

W. 19 składa się z dwóch części. Pierwsza odnosi się do przekonań, jakie 
pielęgnował o sobie Egipt, a nawet inne ludy o nim (w. 19a), a druga opisuje 
faktyczną jego wartość widzianą oczyma Jahwe (w. 19b).

W. 19a zawiera niezwykle wyszukane słownictwo. Forma מִמִּי (od kogo) 
przynależy do języka poetyckiego i w BH występuje w słynnej frazie Ps 27, 1: 
Jahwe światłem i zbawieniem moim: kogóż (מִמִּי) mam się lękać? Jahwe obro-
ną mojego życia: przed kim (מִמִּי) mam się trwożyć? Psalmista wyraża tu myśl 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



55

o wolności, jaką ma ufny Izraelita w obliczu wszelkich wrogów (מִמִּי), których 
knowania są daremne. Odwrotna sytuacja zachodzi w kontekście wypowiedzi 
Ezechiela. Tu owi określeni jako מִמִּי to całe otoczenie Egiptu, a zwłaszcza fa-
raona. Władca oraz inni zwierzchnicy uważali się być kimś nieporównywal-
nie godniejszymi, wznioślejszymi od wszystkich innych mieszkańców Ziemi. 
Ich pozycję miało określać sformułowanie bardziej uroczy (ָּנָעָמְת). Również 
rdzeń נעם należy do słownictwa poetyckiego i znajduje zastosowanie zwłasz-
cza w Psałterzu oraz Księdze Przysłów. Forma zastosowana przez Ezechiela 
występuje jeszcze w dwóch tekstach, a mianowicie pochwałach przyjaźni i mi-
łości (2 Sm 1,26; Pnp 7,7). Wypowiedzi te należą do najwznioślejszych tekstów 
sławiących relacje międzyludzkie. Wyrażały one podziw nad cudem przyjaź-
ni i miłości łączących ludzi. Tej idei brak jest jednak w lamentacji Ezechiela. 
Urok, jaki przypisywał sobie Egipt (faraon), nie miał służyć rozprzestrzenianiu 
się przyjaźni między osobami, lecz służył tworzeniu dystansu i domagania się 
niczym nieuzasadnionego hołdu. W. 19a zawiera zdanie pytające o charakterze 
retorycznym, a nawet ironicznym. Prorok drwi sobie z Egiptu, który uzurpo-
wał sobie powab całego świata, a tymczasem był nikim.

Na pytanie kim, jest faraon (Egipt), odpowiedź daje w. 19b. Zawiera on 
dwa polecenia oraz wskazanie na środowisko strącenia (w. 18) dumnego wład-
cy i jego otoczenia. Pierwsze polecenie nawiązuje do w. 18 i nakazuje zstąpie-
nie (רְדָה). Tym razem rdzeń ירד nie wskazuje już na funkcję wykonywaną 
przez osobę trzecią (ta, która strąca), lecz na czynność spełnianą przez samego 
skazańca (Egipt). Zstąpienie dokonuje się niejako bez walki, bowiem przeciw-
nikiem Egiptu nie była już ziemska potęga, lecz sam Jahwe, z którym nie moż-
na było skutecznie walczyć. Ów paraliż możliwości skazańca ujawnia drugie 
polecenie: וְהָשְׁכְּבָה (połóż się). Podobnie jak czasownik ירד również rdzeń 
 jest bardzo popularny w BH, a Ezechiel stosuje go najczęściej właśnie שׁכב
w lamentacjach (Ez 32). Chodzi o spoczynek, który nie oznaczał wytchnienia, 
lecz pohańbienie. Najczęściej występuje on wraz z określeniem ים -nieob) עֲרֵלִֽ
rzezani). Zjawisko obrzezania było znane wśród licznych ludów ówczesnego 
świata. Ezechiel jednak spoglądał na to zjawisko z perspektywy Izraela i zna-
ku obrzezania, jaki zaistniał w ich dziejach od czasów Abrahama. Obrzeza-
nie oznaczało przynależność do Jahwe, który na mocy przymierza nobilitował 
lud i sprawiał, że nie miał on żadnej konkurencji pośród innych ludów. Nawet 
praktyki obrzezania stosowane przez obcych nie zmieniały tego stanu rzeczy. 
Leżący pośród nieobrzezanych faraon (Egipt) doznał największego poniżenia. 
Wszystko to, co dotychczas stanowiło podstawę jego chluby wraz z dorob-
kiem cywilizacyjnym, okazało się bez wartości. Nieobrzezani byli synonimem 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



56

tego, co bezwartościowe, odrzucone i nieistniejące. Los Egiptu zatem staje się 
znakiem dla wszystkich ludów pozostających poza Jahwe. Wydarzenia te były 
ostrzeżeniem danym Izraelowi przebywającemu na wygnaniu. Wpatrując się 
z zdobycze cywilizacyjne Babilonii (częściowo również Egiptu), zesłańcy mo-
gli ulegać fascynacji jej dorobkiem. Prorok w swej lamentacji demaskuje całą 
iluzję takich dążeń, które nie prowadziły do życia, lecz do zrzucenia do krainy 
podziemi.

Ez 32,20

בְּתוֹךְ חַלְלֵי־חֶרֶב יִפֹּלוּ חֶרֶב נִתָּנָה מָשְׁכוּ אוֹתָהּ וְכָל־הֲמוֹנֶֽיהָ׃

W pośrodku przebitych mieczem padną; miecz został dany, wy-
ciągną go i całe mnóstwo jego.

חֶרֶב LXX brak
וְכָל־הֲמוֹנֶֽיהָ LXX και κοιμηθησεται πασα η ισχυς αυτου

Zgodnie z przekonaniami starożytnych Egipcjan miejsce pochówku było 
czymś bardzo istotnym. Dla faraona i wysokich urzędników przygotowywano 
grobowce z wielką starannością. Były one tak konstruowane, aby uniemożli-
wić wtargnięcie rabusiów, którzy mogliby zakłócić spokój spoczywającemu 
władcy. Tymczasem Ezechiel w w. 20 zapowiada los faraona i jego otoczenia 
jako coś skrajnie przeciwnego tym zwyczajom. Bezpieczny grobowiec nie bę-
dzie miejscem ich pochówku, lecz pośrodku przebitych mieczem padną (ּיִפֹּלו). 
Całe obrzędy pogrzebowe zostały opisane jednym słowem: padną. Gwałtowne 
zmiany, jakie dokonają się w Egipcie, unicestwią wszystko to, co dotychczas 
stanowiło odwieczny rytuał funeralny. Środowiskiem (ְבְּתוֹך) Egiptu stanie się 
zbieranina pobitych mieczem, czyli wszelkie ofiary zmagań wojennych, wywo-
łanych zarówno przez gwałtowną śmierć na polu bitwy, jak i na skutek głodu 
i zarazy (por. Ez 6,11.12; 12,16). Los faraona i jego otoczenia można opisać 
słowami Izajasza, opisującego koniec prześladowcy Izraela: A tyś wyrzucony 
z twego grobu jak ścierwo obrzydliwe, otoczony pomordowanymi, przebitymi 
mieczem, jak trup zbezczeszczony! Z tymi, których składają na kamieniach gro-
bowego dołu (Iz 14,19). Ezechiel mówiący do zesłańców mógł znać tę tradycję 
i oddaje ją na własny sposób, operując nade wszystko symbolem miecza, który 
ma zasadnicze znaczenie w jego wypowiedziach zarówno przeciwko Izraelowi, 
jak i obcym narodom.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



57

Prorok podkreśla fakt, iż miecz został dany. Sformułowanie to ujawnia 
nastanie czasu rozstrzygającego, który następuje na skutek interwencji Jahwe. 
Aktywność miecza (ujawniana również ludzkimi zmaganiami militarnymi) 
utoruje drogę do nastania na ziemi porządku Jahwe. Zatem zrzucenie faraona 
i jego mnóstwa poprzedzone będzie wyciągnięciem miecza (ּמָשְׁכוּ אוֹתָה). Nie 
będzie już żadnej zwłoki w wykonaniu wyroku na faraonie, bowiem wycią-
gnięty miecz był faktycznie wyciągniętym ramieniem Jahwe. Realizowała się 
zasada jaką prorok określił w tekście Ez 12,28b: Nie będzie zwłoki już żadnego 
słowa Mego; słowo, które wypowiem, stanie się, wyrocznia Pana, Jahwe.

Ez 32,21

זְרָיו יָֽרְדוּ שָׁכְבוּ הָעֲרֵלִים חַלְלֵי־ יְדַבְּרוּ־לוֹ אֵלֵי גִבּוֹרִים מִתּוֹךְ שְׁאוֹל אֶת־עֹֽ
רֶב׃ חָֽ

Będą mówili mu władcy bohaterów z pośrodku szeolu, pomaga-
jący mu; zstąpili, położyli się, nieobrzezani, mieczem przebici.

לוֹ LXX σοι
אֵלֵי LXX brak

מִתּוֹךְ שְׁאוֹל LXX εν βαθει βοθρου
זְרָיו אֶת־עֹֽ LXX brak

יָֽרְדוּ LXX brak
רֶב חַלְלֵי־חָֽ LXX εν μεσω

W. 21 składa się z dwóch części, które odnoszą się do sfery przebywania 
zmarłych. Zastosowane słownictwo jest typowe dla tej części Księgi Ezechiela.

W. 21a informuje o specyficznym kontakcie, jaki nastąpił między strąco-
nym Egiptem/faraonem a przebywającymi w szeolu przywódcami bohaterów. 
Ukazana jest ogromna dysproporcja dzieląca strony. Egipt określony jest jedy-
nie zaimkowo ֹלו (mu), natomiast rozmówcy zostali nazwani dostojną formu-
łą אֵלֵי גִבּוֹרִים (władcy bohaterów). Byli to prawdopodobnie mężni dowódcy 
wojsk, którzy w chwale polegli i zostali z wielkimi honorami pochowani. Ich 
groby otaczano czcią, podobnie jak groby królewskie w Jerozolimie. O wład-
cach (אֵלֵי) wspomina Ezechiel w tekście prezentującym alegorię o cedrze (Ez 
31,11). Owi władcy znajdowali się pośrodku szeolu, czyli w jego centralnej 
i najszlachetniejszej części. Szeol był bowiem rozumiany jako miejsce zstąpie-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



58

nia wszystkich zmarłych, zarówno bohaterów, jak i pogardzanych złoczyńców. 
Do tej drugiej grupy przynależał właśnie Egipt na czele z faraonem.

W. 21b ponownie przywołuje myśl o nieobrzezanych, którzy nie należeli do 
uhonorowanych władców bohaterów, lecz stanowili mnóstwo, czyli te warstwy 
wielu społeczeństw, które zeszły do szeolu w pohańbieniu. Podobnie jak w w. 
20, formuła mieczem przebici, określa tłum niegodny wspomnienia i jest w w. 
21 antytezą w stosunku do wyrażenia władcy bohaterów. Ci ostatni to mówiący 
 natomiast nieobrzezani zachowują całkowicie bierną postawę: położyli ,(יְדַבְּרוּ)
się (ּשָׁכְבו).

Ez 32,22

רֶב׃ יבוֹתָיו קִבְרתָֹיו כֻּלָּם חֲלָלִים הַנֹּפְלִים בֶּחָֽ שָׁם אַשּׁוּר וְכָל־קְהָלָהּ סְבִֽ

Tam (jest) Asyria i całe zgromadzenie jej; wokół niej (są) groby 
jej, wszystkich ich, przebitych, którzy padli od miecza.

יבוֹתָיו קִבְרתָֹיו סְבִֽ LXX brak
רֶב הַנֹּפְלִים בֶּחָֽ LXX brak

Swoista wspólnota szeolu ukazywana jest w kolejnych odsłonach (ww. 
22-30). W pierwszym rzędzie wymieniona została Asyria (אַשּׁוּר). Ezechiel 
wielokrotnie przywoływał tę nazwę: w alegorii o Jerozolimie (16,28), w opo-
wiadaniu o Oholi i Oholibie (23,5.7.9.12.23), w lamentacji nad Tyrem (27,23) 
oraz w alegorii o cedrze (31,3). W przeświadczeniu Izraelitów Asyria była sy-
nonimem siły, doskonałej organizacji, skuteczności, ale i przemocy oraz bra-
ku miłosierdzia. Przez Jerozolimę Asyria była podziwiana i pożądana (16,28), 
podobnie jak i przez Samarię (23,5). Wszystkie te zabiegi okazywały się nie-
skuteczne, a dla Samarii skończyły się katastrofą. Relacje Asyrii z Egiptem 
również były burzliwe. Cywilizacja asyryjska oddziaływała na rejon Nilu, 
o czym świadczą listy z Amarna (epoka Echnatona, XIV w. przed Chr.), spi-
sane pismem klinowym w języku akadyjskim (używanym przez Asyryjczy-
ków). Potężna cywilizacja z Mezopotamii była niezwykle ekspansyjna (Egipt 
był bardziej zachowawczy). Assurbanipal, najpotężniejszy władca Asyrii, zdo-
był Teby, stolicę Egiptu (664 r. przed Chr.). Zmagania dwóch potęg mocno je 
osłabiło i w czasach odrodzenia się Babilonii nie mogły sprostać jej potędze. 
Los Asyrii i Egiptu miał być podobny. Przeczuwający nadchodzące zmiany fa-
raon Neko próbował ratować upadające imperium Asyrii, lecz doznał klęski 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



59

w 605 r. przed Chr. w bitwie pod Karkemisz, gdzie starł się z armią babilońską 
dowodzoną przez Nabuchodonozora.

Asyria w w. 22 jest ukazana w kontekście całego jej zgromadzenia (וְכָל־
 ,(קָהָל) W kontekście Egiptu nigdy nie było mowy o zgromadzeniu .(קְהָלָהּ
lecz jedynie o mnóstwie (הָמוֹן). Pierwsze określenie jest bardziej treściwe, bo-
wiem zwraca uwagę na celowe i zorganizowane zwołanie, celem wypełnienia 
jakiejś misji (taką rolę spełniało zgromadzenie Izraela). Zgromadzenie Asyrii 
nie miało charakteru religijnego, lecz (bardzo często) militarny. Liczne wojny 
pozostawiły ogromną ilość grobów (קִבְרתָֹיו) bohaterów. Ezechiel wprawdzie 
wielokrotnie pisał w swej księdze o poległych, lecz dopiero w analizowanym 
wersecie wprost wspomina grób. To wyróżnienie nie tyle chce wskazywać na 
chwałę Asyrii, lecz na poniżenie Egiptu, którego losem zmarłych był jedynie 
dół (בּוֹר). Wprawdzie groby leżały w głębokich dołach (Ez 32,23), lecz posia-
dały konstrukcję. Budowla grobowa odgrywała istotną rolę w pochówkach fa-
raonów (wyrafinowane grobowce). Temat grobów będzie się przewijał w dal-
szych partiach Księgi Ezechiela: w wizji kości (37,12.13) oraz w opowiadaniu 
o Gogu (39,12-15). W asyryjskich grobach spoczywali bohaterowie, wszyscy 
przebici, którzy padli od miecza.

Ez 32,23

אֲשֶׁר נִתְּנוּ קִבְרתֶֹיהָ בְּיַרְכְּתֵי־בוֹר וַיְהִי קְהָלָהּ סְבִיבוֹת 
ים׃ קְבֻרָתָהּ כֻּלָּם חֲלָלִים נֹפְלִים בַּחֶרֶב אֲשֶׁר־נָתְנוּ חִתִּית בְּאֶרֶץ חַיִּֽ

Ponieważ dane zostały groby jej w najgłębszym dole, i stało się 
zgromadzenie jej wokół grobu jej; wszystkich ich przebitych, po-
ległych od miecza, którzy przynieśli postrach na ziemi żyjących.

אֲשֶׁר LXX εκει

Groby Asyrii zostały umieszczone w najgłębszym dole (בְּיַרְכְּתֵי־בוֹר). 
Odpowiada to myśli o pobycie bohaterów pośrodku szeolu (w. 21). Chodzi 
o ulokowanie centralne, niedostępne Egiptowi (odległe, głębokie). Potęga 
Asyrii w tym okresie należała już do przeszłości. Wszystko, co ją tworzyło 
w czasach Ezechiela, to jedynie groby przywołujące wspomnienie dawnej 
świetności. Prorok powtarza myśli z w. 22 o zgromadzeniu Asyrii i przebi-
tych od miecza, tym samym mocno podkreśla fakt, że o Asyrii nie można 
już mówić w kategoriach żywego organizmu, bowiem przynależała ona już 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



60

w całości do sfery cieni wypełniającej szeol. Ta sfera była antytezą ziemi ży-
jących (ים  o której wspomina prorok na koniec w. 23. W pewnym ,(אֶרֶץ חַיִּֽ
sensie jest tu nawiązanie do opisu losu Tyru: I strącę cię (do) schodzących 
(do) dołu, do ludu wiecznego i osiedlę ciebie w ziemi głębi jak (w) ruinach od 
wieków schodzących do dołu, abyś się nie ostał i (nie) dostał chwały w kra-
inie żyjących (Ez 26,20). Ezechiel w wyroczniach o narodach prezentuje 
ideologię „strącenia”, która przeciwstawia ziemię żyjących szeolowi. Poma-
łu rodziła się myśl oddzielenia losu Izraela od losu obcych narodów. Dla 
tych ostatnich ziemia miała być odebrana bezpowrotnie (los Tyru). Izrael 
miał natomiast obietnicę powstania na ziemi (Ez 37). Odnośnie do Asyrii 
tymczasem zostało powiedziane, że sprowadził postrach na ziemi żyjących. 
Mocarstwo to widziane było jako „terrorysta” wśród ówczesnych narodów. 
Jego odejście radykalnie zmieniło sytuację. Upadek tak wielkiego państwa 
stało się nadzieją dla zesłańców, spodziewano się, że ich niewola w Babilonii 
będzie tylko czasowa. Powracając do ziemi, Izrael nie będzie się już musiał 
lękać obcych potęg.

Ez 32,24

שָׁם עֵילָם וְכָל־הֲמוֹנָהּ סְבִיבוֹת קְבֻרָתָהּ כֻּלָּם חֲלָלִים
שֶׁר־יָרְדוּ עֲרֵלִים אֶל־אֶרֶץ תַּחְתִּיּוֹת אֲשֶׁר נָתְנוּ חִתִּיתָם הַנֹּפְלִים בַּחֶרֶב אֲֽ

בְּאֶרֶץ חַיִּים וַיִּשְׂאוּ כְלִמָּתָם אֶת־יוֹרְדֵי בֽוֹר׃

Tam Elam (jest) i całe mnóstwo jego wokół grobu jego; wszyst-
kich ich przebitych, poległych od miecza, którzy zstąpili nieob-
rzezani do krainy podziemi, którzy dali postrach swój na ziemię 
żyjących; i znoszą hańbę swoją zstępujących (do) dołu.

W prezentacji narodów Ezechiel wymienia z kolei Elam (עֵילָם), który 
w przeciwieństwie do Asyrii jest przez proroka wzmiankowany tylko jeden 
raz. W BH Elam najczęściej pojawia się w dziele kronikarskim (1 Krn; Ez; Ne) 
oraz u Jeremiasza (7 razy, w tym wyrocznia przeciwko Elamowi Jr 49,34-39; 
por. Iz 21,2). W szczególny sposób odnosi się do Elamu Księga Rodzaju. Elam 
miał być jednym z synów Sema (Rdz 10,22; por. 1 Krn 1,17), obok którego bez-
pośrednio wymieniony jest również Aszszur. Według BH Asyryjczycy i Ela-
mici wywodzili się od Sema, byli zatem Semitami. Ezechiel mógł znać linie 
genealogiczne podobne do tych zawartych w Rdz 10, nie dziwi więc fakt, że 
wymienia obok Asyrii również Elam, tym samym prezentuje „listę” wschod-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



61

nich Semitów. W świadomości Izraelitów Elam był jednym z tych ludów, który 
zaatakował Sodomę i uprowadził Lota (Rdz 14,1-13).

Państwo Elamu pojawiło się u schyłku drugiego tysiąclecia przed Chr., 
a jego terytorium położone było na wschód od Mezopotamii. Stolicą była 
Suza, której władca nosił tytuł króla Suzy i Anszanu. W VII w. przed Chr. na-
stąpił stopniowy upadek Elamu na skutek inwazji asyryjskiej. Assurbanipal 
dwukrotnie najechał na Elam (653 r. i 647 r.). Suza została zdobyta i zniszczo-
na. Osłabione państwo stało się wkrótce łatwym łupem Medii, która sprzymie-
rzona z Babilonią rozprawiła się z Asyrią.

Ezechiel, opisując los Elamu i jego mieszkańców, posługuje się tym sa-
mym słownictwem, jakie zastosował w opisach dotyczących Egiptu i Asyrii. 
Sformułowania mają charakter schematyczny i wskazują, że wszystkie naro-
dy, nawet te, które położone były najdalej od Jerozolimy, mają wspólny los, 
zostały bowiem poniżone. Nowością terminologiczną w w. 24 jest natomiast 
stwierdzenie: i znoszą hańbę swoją (וַיִּשְׂאוּ כְלִמָּתָם). W dotychczasowych wy-
powiedziach Ezechiel używał terminu כְּלִמָּה (zniewaga, hańba, wstyd) jedy-
nie w opisie alegorycznej historii Jerozolimy (Ez 16,52.54.63), a więc w tekście 
niezwykle dosadnym i bardzo wyrazistym leksykalnie. Hańba Elamu i jego 
otoczenia była już nieodwołalna. Natomiast hańba Jerozolimy, tak mocno 
obecna w okresie przemawiania Ezechiela, była poniżeniem tylko czasowym, 
bowiem prorok zapewnia: I Ja ustanowię przymierze z tobą i poznasz, że Ja (je-
stem) Jahwe. Abyś pamiętała i zawstydziła się i aby nie było już otwarcia ust 
oblicza twego z powodu twojej hańby (ְכְּלִמָּתֵך), gdy przebaczę tobie wszystko, 
co uczyniłaś, wyrocznia Pana, Jahwe (Ez 16,63). Temat hańby wzmacnia wy-
powiedź Ezechiela (w. 24) i podkreśla coraz bardziej poszerzający się dystans 
między losem Izraela a losem obcych ludów.

Ez 32,25

יבוֹתָיו בְּתוֹךְ חֲלָלִים נָתְנוּ מִשְׁכָּב לָהּ בְּכָל־הֲמוֹנָהּ סְבִֽ
י־נִתַּן חִתִּיתָם בְּאֶרֶץ חַיִּים קִבְרתֶֹהָ כֻּלָּם עֲרֵלִים חַלְלֵי־חֶרֶב כִּֽ

ן׃ וַיִּשְׂאוּ כְלִמָּתָם אֶת־יוֹרְדֵי בוֹר בְּתוֹךְ חֲלָלִים נִתָּֽ

Pośrodku przebitych dali spoczynek jemu z  całym mnóstwem 
jego; wokół niego, groby jego, wszystkich ich, nieobrzezani, prze-
bici mieczem, ponieważ sprawiał postrach ich na ziemi żyjących; 
i znosili hańbę swoją zstępujących (do) dołu; pośrodku przebi-
tych położony jest.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



62

בְּתוֹךְ LXX brak

Kolejny werset dotyczący Elamu rozpoczyna się niemal identycznie, jak 
wyrocznia przeciwko Egiptowi: Pośrodku przebitych (ww. 20.25). Podczas gdy 
w w. 20 następuje po tym informacja, iż przebicie nastąpiło na skutek mie-
cza, to w w. 25 ta informacja pojawia się później, bowiem została wzbogacona 
o całą frazę dodatkową: dali spoczynek jemu, z całym mnóstwem jego; wokół 
niego, groby jego, wszystkich ich, nieobrzezani. Ten zbiór terminologiczny po-
wtarza tematykę, która nieustannie towarzyszy opisowi losu obcych ludów. 
Wszyscy oni są nieobrzezani, a zatem pozostający poza zainteresowaniem 
Jahwe, stąd nie winni wzbudzać zaciekawienia za strony Izraelitów (zesłań-
ców). W drugiej części w. 25 ukazane są dwa oblicza Elamu: jedno odnosi się 
do tego, co dotyczy ziemi żyjących, a drugie – tego, co odnosi się do dołu. Na 
ziemi żyjących Elam siał postrach. Jego obecność nie była więc twórcza i przy-
jazna dla innych ludów. Elam, podobnie jak Tyr i Asyria (Ez 26,17; 32,23), był 
przeciwieństwem odniesienia, z jakim kierował się Jahwe do Izraela. Pierwszy 
sprowadzał strach, a Jahwe gwarantował pokój i bezpieczeństwo. Skoro Elam 
szerzył postrach, jego zejście okazało się wielką hańbą. Takie było prawdziwe 
oblicze tego narodu oraz wszystkich innych ludów, wymienionych przez pro-
roka (Ez 25–32). Izrael nie musiał się więc ich obawiać.

Ez 32,26

יבוֹתָיו קִבְרוֹתֶיהָ כֻּלָּם עֲרֵלִים שָׁם מֶשֶׁךְ תֻּבַל וְכָל־הֲמוֹנָהּ סְבִֽ
ים׃ י־נָתְנוּ חִתִּיתָם בְּאֶרֶץ חַיִּֽ מְחֻלְלֵי חֶרֶב כִּֽ

Tam jest Meszek, Tubal i całe mnóstwo jego, wokół jego, grobów 
jego, wszystkich ich, nieobrzezani, przebici mieczem, ponieważ 
sprawiali postrach na ziemi żyjących.

הֲמוֹנָהּ LXX η ισχυς αυτων
יבוֹתָיו קִבְרוֹתֶיהָ סְבִֽ LXX περικυκλω του μνηματος αυτου

י־נָתְנוּ כִּֽ LXX οι

Po wzmiankach o wschodnich ludach (ww. 22-26) prorok odnosi się do 
posiadłości znajdujących się na zachodzie. Meszek i Tubal wzmiankowane były 
już w Ez 27,13 (w kontekście upadku Tyru) wraz z Jawanem (por. Rdz 10,2). 
W przeciwieństwie od semickiego wschodu, zachód i północ (Azja Mniejsza, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



63

rejon Kaukazu) zamieszkiwane były przez plemiona indoeuropejskie, do któ-
rych należały ludy nazwane Meszek i Tubal.

W źródłach akadyjskich pojawia się informacja o władcy Meszek z kraju 
Muski (Tiglatpilezar I, ok. 1100 r. przd Chr.), a z epoki Sargona II pochodzi 
list (ok. 709 r. przed Chr.), w którym Midas, władca kraju Muski, wyraża chęć 
nawiązania pokojowych relacji z Asyrią. Istniały zatem relacje między luda-
mi wymienionymi przez Ezechiela (ww. 22-26). Psalmista również wspomi-
na o Meszek: Biada mi, że przebywam w Meszek i mieszkam pod namiotami 
Kedaru! (Ps 120,5). Obie krainy (ludy) były odległymi terenami w stosunku 
do Izraela i wyznaczały krańce północno-zachodnie i południowo-wschod-
nie ówczesnego kręgu cywilizacyjnego. W dawnej tradycji Izraela funkcjo-
nowały nazwy terytoriów i narodów, o których informacje nie zawsze były 
bardzo dokładne.

Wzmianka na temat Tubala pojawia się w Księdze Rodzaju już w gene-
alogii potomków Kaina: Silla – ona też urodziła Tubal-Kaina; był on kowalem, 
sporządzającym wszelkie narzędzia z brązu i z żelaza. Siostrą Tubal-Kaina była 
Naama (Rdz 4,22; por. 10,2, tu wraz z Meszkem). Imię Tubala (Kaina) jest 
zapisane תּוּבַל (Rdz 4,22), natomiast w Rdz 10,2 i Ez 32,26 występuje forma 
 Tubal-Kain zajmował się metalurgią, stąd ludy .(inny zapis samogłoski) תֻּבַל
pochodzące od niego mogły być znane z tej aktywności, dostarczały więc sto-
sownych materiałów Tyrowi względnie Asyrii.

Meszek i Tubal widziani są przez Ezechiela w perspektywie upadku są-
siednich narodów Izraela (pojawią się jeszcze w temacie odnoszącym się do 
Goga – Ez 38,2. 3;39,1). Prorok posługuje się słownictwem, które wykorzy-
stał już wcześniej (Asyria, Elam). Nie czyni więc różnicy między tymi luda-
mi i traktuje je tak samo, nie miały bowiem żadnej wartości w planach Jahwe 
i w przyszłym odrodzeniu Izraela.

Ez 32,27

וְלאֹ יִשְׁכְּבוּ אֶת־גִּבּוֹרִים נֹפְלִים מֵעֲרֵלִים אֲשֶׁר יָרְדֽוּ־שְׁאוֹל
י־מִלְחַמְתָּם וַיִּתְּנוּ אֶת־חַרְבוֹתָם תַּחַת רָאשֵׁיהֶם וַתְּהִי בִּכְלֵֽ

ים׃ י־חִתִּית גִּבּוֹרִים בְּאֶרֶץ חַיִּֽ עֲוֹֽנֹתָם עַל־עַצְמוֹתָם כִּֽ

I nie położyli bohaterów poległych z nieobrzezanymi, ponieważ 
zstąpili do szeolu ze sprzętem wojennym swoim; i położyli mie-
cze ich pod głowy ich i był(y) nieprawości ich na kościach ich, 
gdyż postrach bohaterów (był) na ziemi żyjących.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



64

וְלאֹ יִשְׁכְּבוּ LXX και εκοιμηθησαν
מֵעֲרֵלִים LXX απο αιωνος
י־חִתִּית כִּֽ LXX εξεφοβησαν

W w. 21 aż dwukrotnie użyty został termin גִּבּוֹר (bohater). Wypowiedź ta 
była już przygotowana wcześniej (ww. 12.21). Chodzi o szczególnych współ-
pracowników Jahwe. Nie będą oni mieli uczestnictwa w obietnicy odnowy 
(jak Izrael), lecz na etapie relacjonowanych dziejów stają się skutecznym na-
rzędziem interwencji Pana. Bohaterowie zostali w tekście wyróżnieni: nie zo-
stali położeni (ּוְלאֹ יִשְׁכְּבו) z nieobrzezanymi. Nieobrzezani, wielokrotnie już 
wspominani (Ez 28,10; 31,18; 32,19.21.24.25), stanowili grupę społeczną bez 
żadnej wartości, do której nie przynależeli polegli bohaterowie. Bohaterowie 
nie należeli jednak do Izraela, lecz do obcych narodów (będzie o nich mowa 
jeszcze w ww. 28.29.30.32). Elementem uwypuklającym rolę bohaterów była 
wzmianka o ich zejściu do szeolu ze sprzętem wojennym swoim. Tak chowano 
jedynie bojowników zwycięskich wojsk. Zwycięskie armie, pomimo wiktorii, 
również ponosiły straty w żołnierzach. Ciała poległych nie były plądrowane 
i profanowane, lecz z należnym szacunkiem chowane w grobach. Pozosta-
wione przy poległych uzbrojenie (י־מִלְחַמְתָּם -było znakiem ich dzielno (בִּכְלֵֽ
ści oraz dziękczynienia ocalałych i zwycięskich za przelaną przez nich krwi 
na polu walki. Termin כְּלִי jest bardzo popularny w BH (320 razy) i oznacza 
przyrząd, wyposażenie, naczynie, ozdobę, ubiór a także broń, narzędzie do 
uśmiercania. Ezechiel użył rdzenia כְּלִי w tym ostatnim znaczeniu (stosuje 
ten termin również w innym znaczeniu) i łączy go z terminem מִלְחָמָה (wal-
ka, starcie). Opis uzbrojenia określa jednoznacznie sprzęt bohaterów: było 
to narzędzie bojowe, przeznaczone do zabijania wrogów. Prorok wskazuje 
na funkcję spełnianą przez te narzędzia w rękach bojowników, służyły one 
do eksterminacji ludów, które choć w przeszłości odgrywały rolę przywód-
czą, zostały jednak całkowicie unicestwione. Sprzęt wojenny obecny w szeolu 
stoi niejako na straży tych rozstrzygnięć i nie „dopuszcza” do odnowienia się 
mocy ludów poległych. Swoista czujność bohaterów został ponadto podkre-
ślona stwierdzeniem: i położyli miecze ich pod głowy ich. To właśnie miecz 
został wyróżniony spośród całego uzbrojenia wojowników, był najbardziej 
reprezentatywnym narzędziem przeznaczonym do zabijania. Militarne słow-
nictwo tej części w. 27 wskazuje na intencje proroka, który usiłował przeko-
nać odbiorców orędzia o sile Jahwe obecnej nie tylko w krainie żyjących, lecz 
również w szeolu. Od Jahwe nie można było uciec. Była to ważna wskazówka 
dla zesłańców, bowiem mogli się ciągle łudzić, iż przebywając daleko od Je-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



65

rozolimy, byli również daleko od Pana i Jego wyroków. Skoro jednak Jahwe 
wkraczał do szeolu, tym bardziej mógł sprawować swe sądy (wśród zesłań-
ców) również w odległej Babilonii.

W drugiej części w. 27 pojawia się zupełnie nowy i zaskakujący motyw: 
i był(y) nieprawości ich (עֲוֹֽנֹתָם) na kościach ich. Ezechiel prezentuje się tu jako 
prorok, który piętnuje grzechy i nieprawości, w szczególności te popełnio-
ne przez Izrael (Jerozolimę). W wyroczniach o narodach obcych termin עָוֹן 
(grzech, nieprawość) pojawia się jedynie w lamentacji nad królem Tyru (Ez 
28,18), zatem użycie go w w. 27 jest czymś wyjątkowym. Ezechiel niewątpliwie 
osłabia w ten sposób „wzniosłość” bohaterów. Wraz ze sprzętem wojennym 
do grobów zstąpiły wszystkie nieprawości, które stały się stygmatem kości ich 
-To sformułowanie wskazuje na pozbawienie ducha życia wśród bo .(עַצְמוֹתָם)
haterów. Przypominają wyschnięte kości wypełniające dolinę śmierci (Ez 37,1-
3). Tylko Jahwe mógł sprawić, że powrócą znowu do życia (w. 3b). Tak miało 
się jednak stać wyłącznie z kośćmi Izraela, narodu powołanego do odnowy. 
Bohaterowie zostali natomiast „opieczętowani” grzechami (עֲוֹֽנֹתָם), z których 
nikt ich nie wybawi. Ostatecznie niegodziwości, jakie popełnili na ziemi (choć 
byli narzędziami Jahwe), rozstrzygnęły o losie nie tylko jednostki, lecz również 
całego narodu, który już się nigdy nie pojawi na ziemi żyjących.

Ez 32,28

רֶב׃ וְאַתָּה בְּתוֹךְ עֲרֵלִים תִּשָּׁבַר וְתִשְׁכַּב אֶת־חַלְלֵי־חָֽ

A ty pośrodku nieobrzezanych będziesz złamany i będziesz leżał 
(pośrodku) przebitych mieczem.

תִּשָּׁבַר וְ LXX brak

Prorok powraca bezpośrednio do postaci faraona i zwraca się do niego 
formułą inicjującą lamentację וְאַתָּה (a ty). W w. 2 władca ten przyrównany 
był do potwora morskiego, natomiast według w. 28 jego pozycja uległa skraj-
nej redukcji; nie należał już do ziemi żyjących, lecz do szeolu, w którym nie 
zajmował centralne miejsce (pośrodku tego „miejsca”), lecz był pośrodku nie-
obrzezanych (בְּתוֹךְ עֲרֵלִים). To swoiste wyróżnienie oznaczało, że los faraona 
(a z nim całego jego mnóstwa) okazało się najbardziej upokarzającym poniże-
niem na tle zejścia innych ludów. Nie dziwi zatem dodatek uczyniony w for-
mie uwagi: będziesz złamany (תִּשָּׁבַר). Prorok nawiązuje tu do w. 9, w którym 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



66

zapowiadał wieść o złamaniu (ָשִׁבְרְך) się faraona. Było to przełomowe wyda-
rzenie w historii Egiptu, które zakończyło jego wielowiekową egzystencję (wi-
dzianą oczyma proroka). Znamię złamania, jakie dokonało się w konfrontacji 
z siłami ziemskimi, pozostało jego charakterem również w szeolu, pośrodku 
nieobrzezanych był rozpoznawany jako שֶׁבֶר (złamany), czyli pohańbiony 
i pozbawiony jakiejkolwiek chwały. Całość w. 28 dopełnia fraza prezentująca 
beznadziejną sytuację faraona, a tym samym kondycję całego narodu egipskie-
go: będziesz leżał (pośrodku) przebitych mieczem.

Ez 32,29

שָׁמָּה אֱדוֹם מְלָכֶיהָ וְכָל־נְשִׂיאֶיהָ אֲשֶׁר־נִתְּנוּ בִגְבוּרָתָם
אֶת־חַלְלֵי־חָרֶב הֵמָּה אֶת־עֲרֵלִים יִשְׁכָּבוּ וְאֶת־יֹרְדֵי בֽוֹר׃

Tam (jest) Edom, królowie jego i wszyscy książęta jego, którzy 
zostali wydani w  męstwie swoim (pośrodku) przebitych mie-
czem; oni (pośrodku) nieobrzezanych spoczywają i  (pośrodku) 
zstępujących (do) dołu.

אֱדוֹם מְלָכֶיהָ וְכָל־נְשִׂיאֶיהָ LXX εδοθησαν οι αρχοντες Ασσουρ

Edom jest przez proroka wspominany w czterech tekstach (Ez 25,12-14; 
32,19; 35,1-15; 36,5). Był to lud bardzo blisko spokrewniony z Izraelem, bo-
wiem wywodzili się od Ezawa, o którym jest powiedziane w Rdz 25,30: I rzekł 
(Ezaw) do Jakuba: „Daj mi choć trochę tej czerwonej potrawy, jestem bowiem 
znużony”. Dlatego nazwano go Edom. Ezechiel, pomny tych relacji, nieja-
ko wpisuje w cały blok (Ez 25–39) nazwę tego ludu, który pomimo bliskości 
do Izraela (lud utracił błogosławieństwo na skutek podstępu Jakuba i Rebe-
ki) w niczym nie uczestniczył w obietnicy odnowy, jaka dana była zesłańcom 
w Babilonii. W ten sposób prorok jasno wykazuje granice zbawczego oddzia-
ływania Jahwe. Izrael nie mógł odnawiać relacji w innymi ludami, nawet z tak 
spokrewnionymi, jakimi byli Edomici.

Spośród mieszkańców Edomu Ezechiel wymienia jego królów (מְלָכֶיה) 
oraz wszystkich książąt (ָוְכָל־נְשִׂיאֶיה). Nie odnosi się zatem do jednego okresu 
dziejów ludu, lecz niejako do całej historii Edomitów, paralelnej do historii 
Izraela (jego królów i książąt). W całym tekście Ez 25–32 termin król wystę-
puje 22 razy, natomiast książę zaledwie cztery razy (plus Ez 32,30), W. 29 jest 
jedynym tekstem, w którym oba określenia pojawiają się obok siebie. Już to 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



67

spostrzeżenie dowodzi, że wypowiedź o Edomie jest wyróżniona; choć ma 
charakter bardzo schematyczny (zawarta jest w jednym tylko wersecie), tym 
niemniej odgrywa bardzo ważną rolę w tej części Księgi Ezechiela i przygo-
towuje wypowiedź z Ez 35. Królowie i książęta Edomu zostali zaprezentowa-
ni pozytywnie jako bohaterowie, dosłownie: w męstwie swoim (ָוְכָל־נְשִׂיאֶיה). 
Podjęli się zatem działań, dzięki którym przez długie wieki kontrolowali rejon 
na południe od Izraela, nadzorując drogi do Egiptu i Arabii. Pomimo takiej 
przeszłości, ich los Edomu w niczym nie różnił się od innych ludów, nawet 
tych najbardziej oddalonych od Izraela, wszyscy oni (pośrodku) nieobrzezanych 
spoczywają i zstępujących (do) dołu. Była to jednoznaczna informacja dla ze-
słańców, nie mogli w żadnym wypadku wiązać swojej przyszłości z tym ludem, 
bowiem nie posiadał on już żadnej siły witalnej i byłby całkowicie oddzielony 
od mocy Jahwe (spoczywali jedynie z nieobrzezanymi).

Ez 32,30

דנִֹי אֲשֶׁר־יָרְדוּ אֶת־חֲלָלִים שָׁמָּה נְסִיכֵי צָפוֹן כֻּלָּם וְכָל־צִֽ
בְּחִתִּיתָם מִגְבֽוּרָתָם בּוֹשִׁים וַיִּשְׁכְּבוּ עֲרֵלִים

אֶת־חַלְלֵי־חֶרֶב וַיִּשְׂאוּ כְלִמָּתָם אֶת־יוֹרְדֵי בֽוֹר׃

Tam (są) książęta północy, wszyscy oni i  wszyscy Sydończycy, 
którzy zstąpili pośrodku przebitych z postrachem ich, z męstwem 
ich zawstydzającym; i  spoczywają nieobrzezani (pośrodku) 
przebitych mieczem, i znoszą hańbę swoją (pośrodku) zstępują-
cych (do) dołu.

דנִֹי אֲשֶׁר כֻּלָּם וְכָל־צִֽ LXX παντες στρατηγοι Ασσουρ
חֲלָלִים LXX brak

מִגְבֽוּרָתָם LXX και τη ισχυι αυτων

Edom (w. 29) reprezentował południowych sąsiadów Izraela, natomiast 
w w. 30 jest mowa o książętach północy (נְסִיכֵי צָפוֹן) oraz o wszystkich Sydoń-
czykach (דנִֹי -Północ zdominowana była przez Fenicjan i liczne plemio .(וְכָל־צִֽ
na aramejskie. Ich przywódcy zostali określeni nietypowym terminem ְנָסִיך, 
który występuje zaledwie sześć razy w BH i oznacza libację (Pwt 32,38), posągi 
bóstw (Dn 11,8), względnie przywódcę plemienia, księcia (Joz 13,21; Ez 32,30; 
Mi 5,4). W ten sposób określano księcia w środowisku języka akadyjskiego. 
Został on przejęty przez Aramejczyków, a tym samym był (wyjątkowo) obec-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



68

ny w języku hebrajskim. Ezechiel odnosi się zarówno do wszystkich książąt 
aramejskich (północnych), jak i Sydończyków. Prezentuje w ten sposób pełną 
gamę wszystkich ludów od północy sąsiadujących z Izraelem. Czasownik יָרַד 
(zstępować) występuje dwa razy w w. 30 i określa kierunek, w jakim zmierzały 
obie społeczności. Rdzeń ten należy do przewodnich w całym fragmencie Ez 
31–32 i wyraża podstawowe intencje autora, a mianowicie usunięcie do szeolu 
wszystkich sąsiadów (przeciwników Izraela).

Zstępujący do dołu wszyscy (północni) sąsiedzi siali postrach, podobnie 
jak i inne ludy (ww. 23.24.25.26.27). Była to jedna z podstawowych cech ob-
cych narodów. Z perspektywy Ezechiela ów swoisty terror zagrażał przede 
wszystkim Izraelowi, który nie wypełniał swego powołania służby Jahwe, lecz 
ulegał niszczycielskiej atmosferze, którą wywoływały obce ludy. Męstwo ( ־מִגְ
-obcych obróciło się jednak przeciwko nim i stało się ich zawstydze (בֽוּרָתָם
niem (בּוֹשִׁים). Los tych ludów podobny był do losu Edomu (w. 28).

Sąsiedzi Izraela, tak z południa, jak i z północy, działając mężnie, odnosili 
wiele sukcesów, stając się poniekąd ideałem dla władców Jerozolimy. Były to 
jednak pozorne sukcesy. Tym wszystkim ocenom kłam zadaje Jahwe. W celu 
wykazania prawdy o ludach, prorok używa niezwykle dosadnego sformułowa-
nia: בּוֹשִׁים -za) בּושׁ Czasownik .(z męstwem ich zawstydzającym) מִגְבֽוּרָתָם 
wstydzać) stosuje prorok bardzo rzadko (Ez 16,52.63; 32,30.32; tylko jeden raz 
w kontekście obcych ludów). Dla Izraela zawstydzenie było drogą do wybaczenia 
(por. Ez 16,63), natomiast zawstydzenie obcych ludów prowadziło do znoszenia 
na zawsze hańby w dole. Zawstydzenie było owocem czynów ludzkich, zarówno 
Izraela, jak i obcych narodów. Przebaczenie i obdarzenie chwałą pochodziło je-
dynie od Jahwe, a z Nim zbawczy kontakt miał wyłącznie Izrael.

Prorok posługując się często określeniem nieobrzezani, jednoznacznie 
stwierdza, iż istniał radykalny rozdział ludu Jahwe od narodów obcych, ich 
los był ostatecznie zadekretowany: przebici mieczem, zhańbieni i zstępującymi 
(do) dołu. Nagromadzone określenia ujawniają orientalny koloryt wypowie-
dzi Ezechiela, która dany temat naświetla wielostronnie. W ten sposób prorok 
uprzedza odpowiedź na pojawienie się (wśród zesłańców) ewentualnych kon-
trargumentów w referowanych kwestiach.

Ez 32,31

 אוֹתָם יִרְאֶה פַרְעֹה וְנִחַם עַל־כָּל־הֲמוֹנֹה

ה׃  חַלְלֵי־חֶרֶב פַּרְעֹה וְכָל־חֵילוֹ נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



69

Ich ujrzy faraon i pocieszy się z powodu całego mnóstwa swego; 
przebici mieczem, faraon i  całe jego wojsko, wyrocznia Pana, 
Jahwe.

חַלְלֵי־חֶרֶב פַּרְעֹה וְכָל־חֵילוֹ LXX brak
אֲדנָֹי LXX brak

Ostatnie dwa wersety (ww. 31-32) koncentrują się na postaci faraona. 
Wzmiankowane wyżej ludy i narody (ww. 22-30) stanowiły ważny element li-
teracki lamentacji, bowiem ukazywały całościowy kontekst, jaki towarzyszył 
podstawowemu faktowi, a mianowicie strącenie faraona do szeolu.

W. 31 rozpoczyna się formą אוֹתָם (ich), która nawiązuje do poprzedniego 
kontekstu. Chodzi o swoistą społeczność szeolu. Będzie ona znakiem wspól-
nego losu wszystkich ludów oraz faraona. Zachowanie władcy zostało opisane 
dwoma czasownikami: רָאָה (widzieć, ujrzeć) i נחם (pocieszyć się). Pierwszy 
czasownik odgrywa bardzo ważną rolę w orędziu proroka. Pojawia się już na 
początku pisma (Ez 1,1) i opisuje widzenie, jakie otrzymał Ezechiel. Było to 
widzenie dające nadzieję zbawienia dla Izraela, natomiast widzenie faraona tej 
nadziei było pozbawione. A jednak reakcja faraona wydawać by się mogła nie-
stosowną do sytuacji, w jakiej się znalazł władca; chodzi tu o jego pocieszenie. 
Pociecha, o jakiej tu mowa, nie miała nic wspólnego z prorocką ideą pociechy, 
lecz była nawiązaniem do alegorii o cedrze (Ez 31,16). Pociechą dla obcych 
ludów (innych drzew) było strącenia do szeolu faraona (cedr). Natomiast w w. 
31 pojawiła się myśl odwrotna, bowiem pociecha miała ogarnąć faraona na wi-
dok innych ludów przebywających w dole. Społeczność szeolu będzie posiada-
ła pełną liczbę, będzie składała się z wszystkich ludów (wymienionych wyżej) 
oraz całego jego wojska. W tym kontekście mowa o pociesze podszyta jest sar-
kazmem, bowiem prawdziwa pociecha (ta prorocka) bez nadziei zbawienia nie 
istnieje. Pociecha faraona oznaczała bowiem pogodzenie się ze swoim losem, 
przy równoczesnym ujrzeniu podobnego losu innych poległych. Jest to zatem 
antypociecha, przed którą przestrzegał prorok zesłańców. Jeżeli oni nie ujrzą 
Jahwe (jak ujrzał Go Ezechiel), to ujrzą jedynie inne ludy strącone do dołu. 
Chodzi o patrzenie zbawcze, podobne do tego z czasów pustyni, gdy Mojżesz 
wywyższył węża miedzianego (Lb 21,9). Ezechiel pisząc o ujrzeniu i pociesze 
faraona, przestrzega zesłańców przed poszukiwaniem pociechy związanej z ja-
kąkolwiek ludzką interwencją. Naród musi oczekiwać na inicjatywę Jahwe. 
Prorok wiedział, że rozpoczęła się już ona od otrzymanego widzenia (Ez 1,1). 
Ostatnie słowa w. 31: wyrocznia Pana, Jahwe, stanowią pieczęć w opisie wyro-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



70

ku wydanego na faraonie oraz wszystkich strąconych do szeolu. Słowa te sta-
nowią równocześnie podstawę nadziei dla Izraela, do którego Pan przemawiał 
będzie jako Wybawiciel.

Ez 32,32

י־נָתַתִּי אֶת־ חִתִּיתִי בְּאֶרֶץ חַיִּים וְהֻשְׁכַּב בְּתוֹךְ עֲרֵלִים כִּֽ
ה׃ אֶת־חַלְלֵי־חֶרֶב פַּרְעֹה וְכָל־הֲמוֹנֹה נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ

Ponieważ dałem postrach Mój na ziemię żyjących i będzie spo-
czywał wśród nieobrzezanych, przebitych mieczem, faraon i całe 
mnóstwo jego, wyrocznia Pana, Jahwe.

אֲדנָֹי LXX brak

Ostatni werset całego bloku poświęconego obcym narodom (Ez 25–32) 
prezentuje uzasadnienie wszystkich zmian, jakie zajdą w dziejach tych ludów. 
Inicjująca w. 32 formuła י־נָתַתִּי  ,ujawnia inicjatywę Jahwe (ponieważ dałem) כִּֽ
który kontroluje wszystko, co dokonuje się wśród sąsiadów Izraela. Swoistym 
darem Pana dla obcych był חִתִּית (postrach). Ezechiel wielokrotnie pisał o tym 
zjawisku, zwłaszcza w lamentacji nad Egiptem i faraonem (Ez 32,23-27.30). 
Był to postrach, jaki wywoływała obecność ziemskiej potęgi ujarzmiającej inne 
ludy. Praktyki te skończyły się tragicznie dla Egiptu i innych potęg (por. Ez 
26,17). Postrach, jaki zsyłał Jahwe, miał znaczenie rozstrzygające dla dziejów 
sąsiadów Izraela. W jakimś sensie również lud Jahwe będzie ofiarą tego po-
strachu, lecz nie skończy się on dla niego ostatecznym unicestwieniem. Narzę-
dziem szerzenia postrachu Jahwe stał się Nabuchodonozor. W owym okresie 
prezentował on największą potęgę ziemską i na krótko stał się „sojusznikiem” 
Jahwe. Jego działania dotyczyły licznych ludów. Ezechiel podkreśla fakt ujarz-
mienia wszystkich sąsiadów Izraela; nawet Jerozolima stała się jego ofiarą. 
W wypowiedzi o obcych ludach ten fakt nie miał znaczenia. Jahwe kontrolo-
wał poczynania Nabuchodonozora i posłał proroka Ezechiela po to, by będąc 
stróżem wśród zesłańców, przygotowywał odnowę narodu, którego losem nie 
mogło być przebywanie w szeolu wśród nieobrzezanych. W tym kontekście 
opis losu faraona i całego mnóstwa stał się punktem wyjścia do dalszych wy-
powiedzi Ezechiela. Odtąd (Ez 33nn) jego wypowiedzi będą się już koncentro-
wały na odnowie Izraela (pomimo wzmianek o innych ludach), realizowanej 
w nowych warunkach, niejako na gruzach własnej przeszłości oraz na gruzach 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



71

dziejów licznych narodów. Ponowne odwołanie się do boskiego autorytetu – 
wyrocznia Pana, Jahwe – zamyka niejako kwestę sąsiadów Izraela. Naród nie 
będzie się z nimi już musiał zmagać, bowiem Jahwe sam wziął na siebie uni-
cestwienie przeciwników, podobnie było w czasie Wyjścia, pobytu na pustyni 
i wkroczenia do Kanaanu.

Początki odnowy (Ez 33,1-33)

Prorok stróżem ludu (Ez 33,1-9; por. 3,17-21). Droga prowadząca do Jah-
we (ww. 10-20), konieczność zachowania prawa Pana. Wieść o zdobyciu Jero-
zolimy (ww. 21-22). Błędna postawa uprowadzonych (ww. 23-33), nie okazy-
wali posłuszeństwa napomnieniom głoszonym przez proroka w imieniu Jahwe 
i trwali w przekonaniu o swej sile i możliwościach gwarantujących przyszłe 
odrodzenie Izraela.

Ez 33,1-2

ר׃ וַיְהִי דְבַר־יְהוָה אֵלַי לֵאמֹֽ
י־אָבִיא עָלֶיהָ חָרֶב בֶּן־אָדָם דַּבֵּר אֶל־בְּנֵֽי־עַמְּךָ וְאָמַרְתָּ אֲלֵיהֶם אֶרֶץ כִּֽ

ה׃ וְלָקְחוּ עַם־הָאָרֶץ אִישׁ אֶחָד מִקְצֵיהֶם וְנָתְנוּ אֹתוֹ לָהֶם לְצֹפֶֽ

I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc: Synu człowieczy, mów 
do synów ludu twego i powiesz do nich: Ziemia, gdy sprowadzę 
na nią miecz, i weźmie lud ziemi męża jednego spośród siebie, 
i ustanowi go dla nich stróżem.

Ezechiel rozpoczyna kolejną część swej księgi bez podania określenia chro-
nologicznego. Ten fragment (Ez 33–39) koncentruje się już bezpośrednio na 
losie Izraela (choć jest też mowa o obcych narodach). Jego odrodzenie będzie 
dziełem Jahwe, który dokona wznioślejszego wyzwolenia narodu niż miało to 
miejsce w epoce Mojżesza.

Uroczyste słowo Jahwe ponownie zostało skierowane do proroka (w. 1). Syn 
człowieczy, który miał lamentować nad ludem Egiptu (Ez 32,18), jest teraz przy-
naglony do przemawiania do zesłańców, czyli do synów ludu twego (ָאֶל־בְּנֵֽי־עַמְּך). 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



72

Takie określenie rodaków Ezechiela występuje już w perykopie o powierzeniu 
misji prorokowi (Ez 3,11) oraz w mowie przeciwko fałszywym prorokiniom (Ez 
13,17). Ezechiel winien zatem skoncentrować swoją uwagę na zesłańcach, do któ-
rych będzie kierował słowo Jahwe (powiesz do nich).

Mowa rozpoczyna się zwrotem חָרֶב עָלֶיהָ  י־אָבִיא  כִּֽ  Ziemia, gdy) אֶרֶץ 
sprowadzę na nią miecz). Termin ziemia został umieszczony nietypowo na 
pierwszym miejscu – jest to tzw. casus pendents. Temat ziemi przewija się 
w całej Księdze Ezechiela począwszy od informacji o ziemi Chaldejczyków 
(Ez 1,3), a na opisie odnowionej ziemi i dziedzictwa Izraela skończywszy (por. 
Ez 48,29). W w. 2 ziemia jest rozumiana w sensie ogólnym, jako typowe tery-
torium ówczesnej epoki. Przełom VII i VI w. obfitował w liczne walki, które 
zmierzały do ukształtowania się nowego oblicza Rejonu Żyznego Półksiężyca. 
Liczne miasta były oblegane. Ten los spotkał również Jerozolimę, która w koń-
cu stała się miastem bezbronnym, gdy opuścił ją Jahwe.

W chwilach zbliżającego się niebezpieczeństwa na wieżach murów poja-
wiali się mężowie pełniący funkcję stróża. Ich zadaniem było ostrzeganie załogi 
przed zbliżającym się niebezpieczeństwem. Najczęściej posługiwali się w tym 
celu dźwiękiem rogu. Róg oprócz zastosowania kultycznego spełniał również 
ważną rolę militarną; wskazuje na to tekst Jr 4,19b: Usłyszałem bowiem dźwięk 
rogu, wrzawę wojenną. Ezechiel wspominając o ziemi zaznacza, że w czasie, 
gdy na nią Jahwe sprowadzi miecz, czyli ześle obce wojska (Nabuchodonozo-
ra), to wówczas lud ziemi, czyli mieszkańcy, wybiorą spośród siebie męża, któ-
rego ustanowią stróżem (ה  ,Funkcja ta zatem nie była „zwykłą” posługą .(לְצֹפֶֽ
lecz pojawiała się w chwilach niebezpieczeństw, np. w momencie zagrożenia 
wynikającego z najazdu obcych wojsk. W czasach pokoju wystarczyli zwykli 
strażnicy, którzy pilnowali murów, a zwłaszcza bram miejskich. Wybrany mąż, 
przeznaczony do funkcji stróża, musiał posiadać odpowiednie kwalifikacje 
i być człowiekiem pełnego zaufania, bowiem od jego szybkiej reakcji zależało 
bezpieczeństwo miasta. Jego misja ograniczała się do przekazania ostrzeżenia 
obrońcom. Nie miał już żadnego zadania militarnego, a odpowiedzialność za 
obronę przejmowali dowódcy miasta/twierdzy.

Ez 33,3

ם׃ וְרָאָה אֶת־הַחֶרֶב בָּאָה עַל־הָאָרֶץ וְתָקַע בַּוֹשּׁפָר וְהִזְהִיר אֶת־הָעָֽ

I  zobaczy ten miecz nadchodzący na ziemię i  zadmie w  róg, 
i ostrzeże lud.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



73

Prorok w dalszym ciągu prezentuje mowę Jahwe dotyczącą stróża (w. 3). 
W tym kontekście postać stróża nie jest identyfikowana jeszcze z Ezechielem, 
lecz staje się modelem jego posłannictwa wśród zesłańców.

Pierwsza czynność stróża została zaprezentowana w formule: I zobaczy 
-ten miecz nadchodzący na ziemię. Informacja ta zakłada, że stróż znaj (וְרָאָה)
dował się na swym właściwym miejscu, czyli w punkcie obserwacji, znajdu-
jącym się na murach (wieży) miejskich. Dla proroka czynność oglądania nie 
była traktowana jedynie jako naturalne oglądanie przedmiotów, lecz nade 
wszystko jako ogląd tego, na co wskazuje Jahwe. Tak było w przypadku wizji, 
jaką otrzymał Ezechiel (Ez 1,4-28), oraz polecenia otrzymanego w kontekście 
profanacji świątyni: I powiedział do mnie: Wejdź i spójrz (וּרְאֵה) na obrzydli-
wości złe, które oni czynią tu (Ez 8,9). O takim oglądzie pisze prorok, bowiem 
scena zaczerpnięta z życia miast obronnych przygotowuje opis misji Ezechiela 
jako stróża Izraela. Również motyw miecza i ziemi jest typowym słownictwem 
w wyroczniach Ezechiela i to zarówno w tekstach skierowanych przeciwko 
Izraelowi, jak i obcym ludom. Zwrot miecz nadchodzący wskazuje na zbliżają-
ce się obce wojska. Dla obleganych oznaczało to zbliżanie się śmiertelnego nie-
bezpieczeństwa. Ziemia, która symbolizuje środowisko bytowania obrońców, 
była dla nich miejscem bezpiecznym. Tak było w Jerozolimie, na którą Jahwe 
zesłał miecz Nabuchodonozora. Ziemia przodków, która była darem Pana dla 
Izraela, w pierwotnym zamyśle miała być wiecznym miejscem jego zamiesz-
kania. W realizacji tego planu przeszkodził, grzech, a zwłaszcza sprawowany 
w mieście kult obcych bóstw. Tej nieprawości ulegli mieszkańcy Jerozolimy, 
tym samym pozbyli się miejsca bezpiecznego.

Drugą czynność stróża opisuje wyrażenie: i zadmie w róg. Róg był zna-
kiem władzy politycznej i militarnej. Jako instrument miał zastosowanie 
kultyczne i wojskowe. Wspominają o nim psalmiści (Ps 47,6; 81,4; 98,6; 
150,3), jego dźwięk był powszechnie znany i domagał się odpowiedniej re-
akcji ze strony wszystkich słuchaczy (zarówno w „sytuacjach” kultycznych, 
jak i wojskowych).

Trzecia czynność: i ostrzeże lud, stanowi dopełnienie misji stróża; ten mo-
tyw kończy treść w. 3. Stróż zatem wykona wszystkie trzy czynności, do jakich 
był zobowiązany. Jego zadanie polegało na ostrzeżeniu ludu. Był pierwszym, 
który dostrzegał nieprzyjaciół, a równocześnie był uzdolniony do poinformo-
wania mieszkańców o zbliżającym się niebezpieczeństwie. Stróż był osobą, 
która cieszyła się zaufaniem, wybierali go mieszkańcy spośród najlepszych 
(w. 2). Jakiekolwiek braki w jego posłudze kończyły się tragicznie, bowiem nie 
ostrzeżony w porę lud mógł stać się łatwą ofiarą najeźdźców.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



74

Ez 33,4

וְשָׁמַע הַשֹּׁמֵעַ אֶת־קוֹל הַוֹשּׁפָר וְלאֹ נִזְהָר
הְיֶֽה׃ וַתָּבוֹא חֶרֶב וַתִּקָּחֵהוּ דָּמוֹ בְראֹשׁוֹ יִֽ

I usłyszał słyszący głos rogu, ale nie dał się ostrzec; i przyjdzie 
miecz i zabierze go; wówczas krew jego na głowie jego się stanie.

חֶרֶב LXX η ρομφαια

Treść w 4. rozpoczyna się typowym dla składni hebrajskiej zwrotem 
-słu) שָׁמַע Dominuje w wypowiedzi rdzeń .(i usłyszał słyszący) וְשָׁמַע הַשֹּׁמֵעַ
chać), który jest niezwykle ważny dla Ezechiela. Obok wizji również audycje 
towarzyszyły doznaniom prorockim (Ez 1,24.28). Słuchanie Ezechiela oka-
zało się skuteczne i owocne, jednak nie każdy słyszący takim się stawał (po-
słusznym). Głos rogu, jaki zadźwięczał, choć był fizycznie słyszany, nie został 
przez ogół dosłyszany. Prorok ten fakt zaznacza sformułowaniem ale nie dał 
się ostrzec (נִזְהָר). Czasownik זֹהַר (pouczyć, być ostrzeżonym) używa prorok 
wyłącznie w kontekście prezentacji stróża (Ez 3,16-21; 33,2-9; por. 8,2). Być 
ostrzeżonym, oznaczało być pouczonym (por. Wj 18,20), a zatem słuchający 
miał pełną świadomość treści informacji zawartej w zasłyszanym ostrzeżeniu. 
W tym kontekście sformułowanie nie dał się ostrzec oznacza odrzucenie au-
torytetu, a tym samym okazanie nieposłuszeństwa. Tak zachowywał się Izra-
el. Nie dawał się ostrzegać przez głos proroków. W Jerozolimie wzgardzono 
głosem Jeremiasza. Ezechiel był świadom tych negatywnych postaw, dlatego 
jego słowa zawierały osądzenie postaw mieszkańców miasta, a zwłaszcza jego 
przywódców.

Wzmianka o słyszącym (ַהַשֹּׁמֵע) może symbolicznie odnosić się do całej 
społeczności Jerozolimy, w tym również do przebywających wraz z prorokiem 
zesłańców. Odrzucenie ostrzeżenia było równoznaczne z odrzuceniem obro-
ny. Nadchodzący miecz stał się losem słyszącego, czyli Jerozolimy, która zapar-
ła się Jahwe. Prorok zwykle opisuje funkcję spełnianą przez miecz czasowni-
kiemחָלָל (przebić), jednak w w. 4 jest użyty czasownik לָקַח (zabrać). Podobna 
tematyka pojawia się w wyroczni przeciwko Egiptowi: W pośrodku przebitych 
mieczem padną; miecz został dany, wyciągną go i całe mnóstwo jego (Ez 32,20). 
Skutki działania miecza to nie tylko przebijanie (zabijanie), lecz również poj-
manie, które może skończyć się zesłaniem względnie śmiercią w męczarniach. 
Ten drugi aspekt występuje w w. 4c: krew jego na głowie jego się stanie. Męża 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



75

nieposłusznego Ezechiel prezentuje jako tego, który słyszy, lecz jest całkowi-
cie pozbawiony nadziei życia (nie dał się ostrzec). Na nim spełniają się słowa, 
które zostały zapisane w Rdz 9,6: Jeśli kto przeleje krew ludzką, przez ludzi ma 
być przelana krew jego, bo człowiek został stworzony na obraz Boga. Formuła ta 
znana była w kręgach kapłańskich.

Ez 33,5

ט׃ הְיֶה וְהוּא נִזְהָר נַפְשׁוֹ מִלֵּֽ אֵת קוֹל הַוֹשּׁפָר שָׁמַע וְלאֹ נִזְהָר דָּמוֹ בּוֹ יִֽ

Głos rogu usłyszał i nie dał się ostrzec; krew jego na nim się sta-
nie; a on ostrzegał, życie swe ocalił.

W. 5 kontynuuje prezentację tematu aktywności stróża. W typowym dla 
stylu Ezechiela prezentowany wątek jest ukazywany w postaci różnorod-
nych niuansów (por. Ez 3,6-21). Tym razem prorok na pierwszym miejscu 
umieszcza wyrażenie קוֹל הַוֹשּׁפָר (głos rogu), podkreślając tym samym istot-
ne znaczenie właśnie tej czynności. Był to znak, wobec którego nie można 
było pozostać obojętnym. Prorok, nawiązując do w. 4, ponownie stwierdza, 
iż słyszący nie dał się ostrzec. W podtekście pojawia się założenie, że adre-
sat głosu rogu kierował się swoimi przekonaniami, które były w całkowitej 
sprzeczności z faktyczną sytuacją, w jakiej znalazł się słyszący. Tymczasem 
głos rogu brzmiał jednoznacznie i nie pozostawiał żadnych wątpliwości co do 
konieczności przyjęcia postawy przez mieszkańców. Skutkiem nieposłuszeń-
stwa było ściągnięcie na siebie nieszczęścia. Tym razem Ezechiel wprost nie 
pisze o mieczu (por. w. 4), a jedynie o skutkach jego działania: krew jego na 
nim się stanie. Podobnie jak w w. 4, czynność została tu wyrażona formą הְיֶה  יִֽ
(stanie się). Jest to imperfec. od הָיָה (stać się). Ezechiel używa go paralelnie 
do podstawowego wyrażenia (w. 1), które inauguruje aktywność proroka: 
-inaugurujący wy) הָיָה Tu czasownik .(i stało się słowo Jahwe) וַיְהִי דְבַר־יְהוָה
powiedź) wskazuje na fakt zaistnienia objawienia się Jahwe w słowie. Prorok 
nie podaje jakiegoś teoretycznego pouczenia, lecz mówi o interwencji Pana 
żywotnej dla Izraela, której skutki miały mieć decydujący wpływ na dzieje 
ludu. To, co się staje, pozostaje pod pełną kontrolą Jahwe i mogło oznaczać 
wybawienie dla Izraela, jednak nie zawsze tak było. Ezechiel uświadamia ze-
słańcom złożony charakter dokonujących się procesów. Celowo opisuje los 
nieposłusznych, którzy zamiast dozwolić by stało się w nich słowo Jahwe, 
sprawili, że stała się w nich krew. Utrata krwi była utratą życia, utratą łącz-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



76

ności z Jahwe, a więc skazaniem na los podobny do losu obcych narodów 
opisywanych w Ez 25–32.

Końcowa fraza w. 5 nawiązuje ponownie do czynności stróża. Solidnie 
wypełniając swą funkcję (a on ostrzegał), stróż nie znalazł się w gronie ofiar 
miecza, czyli nieposłusznych, on jako jedyny życie swe ocalił. Krew nie zosta-
ła rozlana, zatem jego życie (dosłownie: dusza) nie było zagrożone, a wprost 
przeciwnie – zastało ocalone (ט  uciec w bezpieczne) מלט Czasownik .(מִלֵּֽ
miejsce) określa czynność wymagającą decyzji i aktywności jednostki. Osoba 
znajdując się w niebezpieczeństwie, winna poszukiwać sposobu znalezienia 
ratunku. Prorok posługując się tym czasownikiem, ukazał tragiczny los Sede-
cjasza: I wzgardził przysięgą, aby złamać przymierze. I oto położył rękę swoją 
i wszystko to uczynił; nie uratuje się (ט יִמָּלֵֽ -Postawa Sede .(Ez 17,18) – (לאֹ 
cjasza, który uczynił wszystko by sprzeniewierzyć się Jahwe, najlepiej ilustruje 
postawę nieposłuszeństwa słyszącego, którego zachowanie opisują ww. 4-5. Na 
przeciwległym biegunie znajdowała się postawa stróża, którą faktycznie repre-
zentował sam prorok.

Ez 33,6

א־תָקַע י־יִרְאֶה אֶת־הַחֶרֶב בָּאָה וְלֹֽ וְהַצֹּפֶה כִּֽ
א־נִזְהָר וַתָּבוֹא חֶרֶב וַתִּקַּח מֵהֶם בַּוֹשּׁפָר וְהָעָם לֹֽ
שׁ׃ נָפֶשׁ הוּא בַּעֲוֹנוֹ נִלְקָח וְדָמוֹ מִיַּֽד־הַצֹּפֶה אֶדְרֹֽ

I jeśli stróż zobaczył miecz nadchodzący i nie zadął w róg, i lud 
nie był ostrzeżony; to wówczas nadchodzi miecz i  zabiera od 
nich kogoś; on z powodu grzechu swego został wzięty, ale krwi 
jego, z ręki stróża będą szukał.

W w. 6 ponownie pojawia się określenie צפה (stróż), czyli mąż wybrany 
(wzięty) przez lud ziemi (w. 2). Jego misja, początkowo opisana pozytywnie 
w ww. 3-5, zostaje w w. 6 zaprezentowana w sposób przeciwny: zobaczył miecz 
nadchodzący i nie zadął w róg. Czasownik רָאָה występował również w w. 2 
i odnosi się do tej samej czynności stróża. Wybrany mąż wykonał zatem po-
prawnie swój podstawowy obowiązek, jakim było zachowanie czujności. 
Bacznie obserwował otoczenie miasta. Poznanie, jakie otrzymał, czyli miecz 
nadchodzący, nie stało się dla niego jednak pobudką do dalszego działania. 
Zaniechał wszczęcia alarmu: nie zadął w róg. Był to bardzo poważny występek, 
równy zdradzie społeczności, powierzającej mu swoje bezpieczeństwo i nawet 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



77

życie. Takie zachowanie było ze wszech miar naganne i kończyło się tragicznie 
dla obu stron.

Po pierwsze: lud nie był ostrzeżony. Użyty tu czasownik זהר (ostrzegać) jest 
technicznym słowem stosowanym przez Ezechiela w opisach misji stróża (Ez 
3,17.18.19.20.21; 33,3.4.5.6.7.8.9). Jedynym wersetem, poza motywem stróża, 
w którym pojawia się זהר, jest tekst Ez 8,2 (w znaczeniu: błyszczeć). Ostrzegać 
i błyszczeć to idee, które w języku hebrajskim wyraża ten sam rdzeń זהר, zatem 
podkreślona zostaje wyrazistość ostrzeżenia, którego nie można nie dostrzec, 
podobnie jak w pogodny dzień nie można nie dostrzec blasku słońca. Dla pro-
roka taki blask był nade wszystko znakiem obecności Jahwe (Ez 8,2).

Po drugie: wówczas nadchodzi miecz i zabiera od nich kogoś. Sprzenie-
wierzenie się stróża skutkuje tragicznie, bowiem nadchodzący miecz nie na-
potkał na żaden opór. Dokonuje zatem swego śmiercionośnego działania, 
które w w. 6 zostało określone zabraniem kogoś (ׁנָפֶש) ze społeczności. Ter-
min ׁנָפֶש występował już w w. 5 na określenie istoty żyjącej, czyli mieszkańca 
obleganej twierdzy. Miecz zatem zabiera (לָקַח) życie, czyniąc twierdzę mar-
twym obiektem.

Po trzecie: on z powodu grzechu swego został wzięty. Bezpośrednią przy-
czyną wzięcia owego męża był brak ostrzeżenia ze strony stróża, jednak nie 
tylko ten fakt miał tu znaczenie. Do pojmania (kogoś) by nie doszło, gdyby 
mieszkaniec był bez grzechu (עָוֹן). Termin עָוֹן bardzo rzadko używa Ezechiel 
w opisie występków obcych ludów (jedynie w Ez 28,18; 29,16; 32,27), nato-
miast aż 41 razy w wypowiedziach przeciwko Izraelowi (najczęściej spośród 
wszystkich ksiąg BH). Prorok miał świadomość, że występki Izraela były in-
nej natury od tych popełnianych przez obce ludy. Grzechy narodów nie były 
występkami przeciwko prawu Jahwe i Jego przymierzu; takimi były wyłącznie 
występki Izraela. Naród Pana musiał ponieść surowszą karę od innych ludów. 
Pomimo występków Izraela, Jahwe zwracał się do niego nieustannie z darem 
przebaczenia i odnowy. Przejawem tego dary była funkcja stróża realizowana 
przez Ezechiela. Gdyby mąż (ׁנָפֶש) nie zgrzeszył, nie doszłoby do nadejścia 
miecza, a misja stróża nie byłaby potrzebna.

Po czwarte: ale krwi jego z ręki stróża będą szukał. Ta fraza, przełożona 
zgodnie z brzmieniem w składni hebrajskiej, opisuje stan, w jakim się znalazł 
nieposłuszny stróż. Przede wszystkim Jahwe był tym, który poszukiwał (ׁדָּרַש). 
Mowa o Jahwe poszukującym występuje już wcześniej w Księdze Ezechiela, 
a to w kontekście zmiłowania się Pana nad grzesznym narodem: Bowiem na 
górze świętej mojej, na górze wysokiej Izraela, wyrocznia Pana, Jahwe, tam słu-
żyć Mi będzie cały dom Izraela, wszyscy w ziemi, tam będę im łaskawy i tam 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



78

będę szukał (ׁאֶדְרוֹש) ofiar waszych i pierwocin darów waszych we wszystkich 
świętościach waszych (Ez 20,40). Szukanie Izraela jest obrazowym wyrażeniem, 
które opisuje odniesienie się Jahwe do swego ludu. Pan odnajduje zarówno 
jego grzechy, jak i czyny świętości. Rozpoznał również nieposłuszeństwo sym-
bolicznego stróża. Znaleziona krew jego z ręki stróża to wyrażenie stwierdza-
jące odpowiedzialność za przelanie krwi, jaka spoczywała na nieposłusznym 
wybrańcu ludu. Stróż nie dając znaku o zbliżającym się niebezpieczeństwie, 
nie dał ostatniej szansy mieszkańcom na nawrócenie, a więc na odrzucenie 
grzesznego postępowania.

Ez 33,7

וְאַתָּה בֶן־אָדָם צֹפֶה נְתַתִּיךָ לְבֵית יִשְׂרָאֵל
נִּי׃ וְשָׁמַעְתָּ מִפִּי דָּבָר וְהִזְהַרְתָּ אֹתָם מִמֶּֽ

A  ty, synu człowieczy, stróżem ustanowiłem ciebie dla domu 
Izraela; i usłyszysz z ust Moich słowo i ostrzeżesz ich ode Mnie.

Po prezentacji misji stróża, znanej w ówczesnym środowisku (ww. 2-6), 
Ezechiel, przemawiając do swojego ludu, przytacza słowa Jahwe skierowane 
bezpośrednio do niego. To, co zostało powiedziane wcześniej, było przygoto-
waniem do właściwej mowy, której treść miała najistotniejsze znaczenie dla 
Izraela przebywającego w Babilonii.

Już sama formuła wprowadzająca jest tu niezmiernie pouczająca: וְאַתָּה בֶן־
 .Jest to niejako apel skierowany do samego proroka .(i ty, synu człowieczy) אָדָם
Fraza ta, często pojawiająca się w pierwszej części Księgi Ezechiela (począwszy 
od Ez 2,6), pierwszy raz występuje w nowej części księgi (Ez 33–39, ostatni raz 
obecna jest w Ez 39,17). Wprawdzie samo określenie „syn człowieczy” poja-
wia się znacznie częściej, jednak w łączności z formułą וְאַתָּה znacznie rzadziej 
(brak jej w całym bloku Ez 40–48). Takie wprowadzenie do w. 7 wskazuje, iż 
Ezechiel został przynaglony do tego, by wcześniej zasłyszane (wypowiedziane) 
słowa, były traktowane jako ważne tło dla treści skierowanej do niego samego 
(ww. 7-9). Mają one swoją paralelę w tekście Ez 3,17-19. Pojawiają się jednak 
drobne różnice. Nowością późniejszego tekstu jest to, że poprzedza go swoista 
przypowieść o stróżu (ww. 2-6), natomiast wypowiedź posiada rozszerzenie 
w postaci ww. 20-21. Obie prezentacje misji stróża znajdują się na początku 
dwóch bloków tematycznych: karania (Ez 3–24) i odnowy (Ez 33–48). Pre-
zentują dwa aspekty działania Jahwe względem Izraela, w których Ezechiel 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



79

spełniający misją stróża był wezwany do głoszenia zarówno nadchodzącego 
karania Jahwe jak i zbliżającego się odrodzenia narodu.

Zasadnicza różnica pomiędzy funkcją stróża prezentowaną w przypowie-
ści a funkcją sprawowaną przez Ezechiela jest to, że w pierwszym wypadku 
wybranego męża ustanowiła (ּוְנָתְנו) stróżem lokalna społeczność, podczas 
gdy Ezechiel został nim z woli Jahwe (ָנְתַתִּיך). Zadaniem pierwszego stróża 
było przypatrywanie się okolicy, a w chwilach zagrożenia wszczynanie alarmu, 
natomiast Ezechiel był powołany do „wypatrywania” słowa Jahwe i okazywa-
nia Mu posłuszeństwa: i usłyszysz z ust Moich słowo i ostrzeżesz ich ode Mnie. 
W ten sposób została określona podstawowa orientacja życiowa Ezechiela: 
był on mężem słuchającym, który nie mógł w żadnym wypadku zignorować 
mowy Jahwe. Od jego posłusznego słuchania zależał los domu Izraela, dla któ-
rego został ustanowiony stróżem.

Ez 33,8

בְּאָמְרִי לָרָשָׁע רָשָׁע מוֹת תָּמוּת וְלאֹ דִבַּרְתָּ לְהַזְהִיר
שׁ׃ רָשָׁע מִדַּרְכּוֹ הוּא רָשָׁע בַּעֲוֹנוֹ יָמוּת וְדָמוֹ מִיָּדְךָ אֲבַקֵּֽ

Gdy powiem do bezbożnego: Bezbożniku, na pewno umrzesz, 
a  nie przemówisz, żeby ostrzec bezbożnika od drogi jego, on, 
bezbożnik, z powodu grzechu swego umrze, ale krew jego, z ręki 
twojej będę szukał.

Jahwe, który prowadził swój lud, oceniał postępowanie każdego z osob-
na. Pouczał stróża, odpowiedzialnego za całą społeczność zesłańców, o tym, 
że musi dotrzeć do jednostki; było to ważne również w kontekście nauki 
o odpowiedzialności indywidualnej, którą głosił Ezechiel (Ez 18). Podobnie 
jak wcześniej (Ez 3,18), prorok (w imieniu Jahwe) ponownie odwołuje się do 
hipotetycznego zdarzenia: Gdy powiem do bezbożnego: Bezbożniku na pewno 
umrzesz. Bezbożnik jest określony terminem רָשָׁע, zarezerwowanym niemal 
wyłącznie do opisów nieprawości dokonywanych przez mieszkańców Izraela 
(wyjątkiem jest alegoria o cedrze – Ez 31,11). Bezbożnik to ten, który świado-
mie występował przeciwko prawu Jahwe, jego czyny były przejawem najwięk-
szej nieprawości i niesprawiedliwości. Szczególnie dobitnie wyraża to prorok 
w tekście Ez 7,11: Przemoc nastała dla laski nieprawej (רֶשַׁע), nic z nich, i nic 
z ich wrzasku, i nic z ich hałasu i żadnej w nich wspaniałości. Bezbożność (nie-
prawość) poprowadziły do upadku Jerozolimy i zburzenia świątyni. Taka po-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



80

stawa nie była zarzucona przez zesłańców przebywających w Babilonii. Eze-
chiel nie mógł tolerować żadnych tego typu przypadków, jakie ciągle pojawiały 
się wśród jego rodaków.

Mowie Jahwe miało odpowiadać mówienie Ezechiela. W tekście ponownie 
brzmią słowa hipotetycznego założenia: a nie przemówisz, żeby ostrzec bez-
bożnika od drogi jego. Pośrednictwo proroka było czymś nieodzownym. Choć 
Jahwe mówił do bezbożnika, jednak Jego słowa docierały dopiero na skutek 
mówienia stróża – Ezechiela. Prorok tym samym podkreślił społeczny charak-
ter religijności Izraela, która nie mogła opierać się na indywidualnych przeko-
naniach (często subiektywnych). Choć Jahwe mógł przemawiać do każdego 
z osobna, jednak Jego zamysł był głoszony pośród ludu za pośrednictwem wy-
branych i autorytatywnych mężów.

Ewentualny brak mówienia Ezechiela nie ratował bezbożnika: on, bezboż-
nik, z powodu grzechu swego umrze. Miał on bowiem pełną świadomość po-
pełnionych przez siebie czynów nieprawych (złych), co gorsze – nie otrzymał 
ostatniej szansy na zmianę. Ten brak obciąża już stróża. On również będzie 
ponosił odpowiedzialność za zaniedbanie, jakiego się dopuścił: ale krwi jego 
z ręki twojej będę szukał. Bez zaangażowania się stróża Izrael nie mógł wyzwo-
lić się z okowów nieprawości. Nie znaczy to, że w społeczności ludu nie było 
sprawiedliwych, byli oni jednak nieustannie narażeni na wpływy bezbożnych 
i mogli odstąpić od swej sprawiedliwości (por. Ez 3,20-21).

Ez 33,9

י־הִזְהַרְתָּ רָשָׁע מִדַּרְכּוֹ לָשׁוּב מִמֶּנָּה וְלאֹ־שָׁב וְאַתָּה כִּֽ
לְתָּ׃ מִדַּרְכּוֹ הוּא בַּעֲוֹנוֹ יָמוּת וְאַתָּה נַפְשְׁךָ הִצַּֽ

A ty, jeśli ostrzegłeś bezbożnego od drogi jego, żeby odwrócił się 
od niej, a nie odwróci się od drogi swojej, on z powodu grzechu 
swego umrze, ale ty duszę swoją ocaliłeś.

Ostatnia fraza opisująca zadania postawione stróżowi ponownie roz-
poczyna się od formuły וְאַתָּה (por. w. 7), podkreśla zatem szczególną re-
lację łączącą Ezechiela z Jahwe oraz szczególny charakter jego misji. W tym 
momencie historycznym przyszłość Izraela zależała w dużym stopniu od 
rzetelności posługi stróża. Chociaż wielokrotnie się zdarzało, że ostrzeżony 
bezbożny nie odwrócił się od drogi swej grzesznej, to nie to było najwięk-
szym nieszczęściem dla zesłańców. Nie wszyscy bowiem Izraelici mieli stać 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



81

się częścią przyszłego, odnowionego narodu. Wielu zesłańców pogrążyło się 
w swych grzechach i na zawsze odpadło od społeczności ludu Jahwe. Byli 
jednak i tacy, którzy posłuchali Jahwe przemawiającego przez Ezechiela, i ze-
szli ze swej drogi grzesznej. Byli to ludzie, którzy pielęgnowali w sobie zasadę 
pierwotnej sprawiedliwości, a grzech szerzący się w społeczności nie zdołał 
do końca wytrzebić tego ducha (por. Ez 3,21). To właśnie owi sprawiedli-
wi, choć grzeszni, stali się pilnymi słuchaczami ostrzeżeń dawanych przez 
Ezechiela. Misja proroka miała najistotniejsze znaczenie pośród zesłańców. 
Obietnica Jahwe, dana bezpośrednio prorokowi, brzmiała następująco: ale ty 
duszę swoją ocaliłeś. Zapewnienie to nie miało jedynie znaczenia dla jednost-
ki (czyli Ezechiela), lecz było istotne dla całej społeczności. Bez Ezechiela 
Izrael nie mógłby się odrodzić, podobnie jak bez Mojżesza nie mógł powstać 
naród i otrzymać wolność (w oparciu o zawarte z Jahwe przymierze). Ocalo-
ny Ezechiel był znakiem ocalenia Izraela.

Ez 33,10

וְאַתָּה בֶן־אָדָם אֱמרֹ אֶל־בֵּית יִשְׂרָאֵל כֵּן אֲמַרְתֶּם לֵאמרֹ
חְיֶֽה׃ י־פְשָׁעֵינוּ וְחַטֹּאתֵינוּ עָלֵינוּ וּבָם אֲנַחְנוּ נְמַקִּים וְאֵיךְ נִֽ כִּֽ

A ty, synu człowieczy, mów do domu Izraela: Tak mówicie, mó-
wiąc: Oto występki nasze i  grzechy nasze przeciwko nam (są) 
i w nich my gnijemy, a jak będziemy (dalej) żyli?

Od w. 10 rozpoczyna się nowa perykopa (ww. 10-20), która prezentuje 
szczegóły posługi Ezechiela. Koncentrowała się ona na kształtowaniu nowej 
świadomości wśród zesłańców. Podstawowym wyrazem aktywności Ezechiela, 
podobnie jak w poprzednim okresie, było głoszenie słowa. Słowo otrzymane 
od Jahwe przekazywał prorok zesłańcom. Mowa (ֹאֲמַרְתֶּם לֵאמר) miała zdo-
minować życie Izraela i stworzyć nowy porządek na gruzach dawnej przestęp-
czości. Dom Izraela miał dokonać samooceny. W tym procesie pomocne oka-
zały się słowa Jahwe, które prorok wkładał niejako ludowi w usta.

Po pierwsze, Izrael wyznaje: Oto występki (ּפְשָׁעֵינו) nasze i grzechy nasze 
 przeciwko nam (są). W ww. 2-9 myśl o grzechu i występku była (חַטֹּאתֵינוּ)
wyrażona rdzeniamiעָוֹן orazרָשָׁע , natomiast w w. 10 występują dwa kolejne 
określenia w tym zakresie:פֶּשַׁע oraz חַטָּאת. Wypowiedzi tego typu mają wiele 
paralel do Ez 18, natomiast brak ich w wyroczniach przeciw obcym narodom 
(Ez 25–32). Formuła występki nasze i grzechy nasze stanowi swoisty rachunek 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



82

sumienia Izraela. Nie ma tu ukonkretnienia, o jakie grzechy chodzi, lecz do-
minuje świadomość popełnionych występków, które domagają się ukarania. 
Zgodnie z tekstem Ez 20,38, פֶּשַׁע określa przede wszystkim bunt Izraela prze-
ciwko Jahwe: I oddzielę od was buntowników i występujących (הַפּֽוֹשְׁעִים) prze-
ciw Mnie; z ziemi zamieszkania wyprowadzę ich, lecz do ziemi Izraela nie wejdą 
i poznacie, że Ja jestem Jahwe. Prorok wykazuje, że Izrael sam z siebie nie mógł 
się wyzwolić z występków, lecz potrzebował zbawczego działania Jahwe. Aby 
takie działanie było skuteczne, konieczne było wyznanie występków przez lud, 
a więc poważnego odstępstwa od Pana.

Drugie określenie grzechu jest wyrażone terminem חַטָּאת; prorok roz-
szerza treść wypowiedzi, bowiem to określenie wskazuje również na występki 
popełnione przeciwko drugiemu człowiekowi.

Wyznanie Izraela: Oto występki nasze (…) nie zawiera jednak żadnych 
elementów pozytywnych, bowiem jest fałszywą lamentacją. Lud znalazł się 
w beznadziejnej sytuacji. Wszystkie jego występki i grzechy obracają się 
przeciwko niemu (ּעָלֵינו). Bez interwencji Jahwe Izrael skazany jest na uni-
cestwienie.

Po drugie, Izrael wyznaje: i w nich my gnijemy (נְמַקִּים). Ezechiel używa tu 
wyjątkowego rdzenia מקק (topnieć, rozpadać się, gnić); występuje on 10 razy 
w BH. W tradycji kapłańskiej służył określeniu losu nieposłusznego narodu: 
A ci, którzy pozostaną z was, zgniją z powodu swego przestępstwa w ziemiach 
nieprzyjacielskich, z powodu przestępstw swoich przodków zgniją, tak jak i oni 
(Kpł 26,39). Słowa prawodawstwa, które mogły być znane Ezechielowi (jako 
kapłanowi), znalazły zastosowanie w opisie nowej świadomości, jaką zyskiwa-
li zesłańcy po dramatycznych wydarzeniach dokonujących się w Jerozolimie. 
Lud uświadomił sobie fakt, iż utracił więzy z Jahwe, oraz że w obcym środo-
wisku dopełniał się w nich proces ich obumierania, nazwany dosadnie w w. 10 
gniciem. Z woli Jahwe jednak taki los miał spotkać nie Izrael, lecz jego prze-
ciwników. W późniejszym okresie myśl tę wyraził prorok Zachariasz: A taką 
klęską porazi Jahwe wszystkie narody, które ruszyły do walki z Jerozolimą: zgnije 
ich ciało, chociaż jeszcze trzymać się będą na nogach; oczy zgniją w oczodołach, 
a język zgnije w ustach (Za 14,12). Te dosadne sformułowania podkreślają real-
ność rozkładu, jaki w przyszłości dokona się pośród obcych ludów. Przed po-
dobnym losem Izrael miał być uchroniony przez Jahwe; w tym dziele uczestni-
czył Ezechiel jako stróż pośród zesłańców.

Po trzecie, Izrael wyznaje: i jak będziemy żyli (חְיֶֽה  To egzystencjalne ?(נִֽ
pytanie ma niemal charakter retoryczny. Pozostawiony sam sobie Izrael nie 
miał perspektywy uratowania swego życia. Rdzeń חָיָה wyraża ideę życia, które 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



83

było zasadą istnienia zarówno w świecie zwierząt, jak i człowieka (por. Rdz 
1–3). Ezechiel ujawnia fakt obecności życia nade wszystko w sferze przeby-
wania Jahwe (Ez 1,4-28), w której nie było ono w żaden sposób zagrożone. 
Inne doświadczenie posiadali zesłańcy, którzy „oswoili się” ze śmiercią. Ich 
lamentacja, pozostawiona bez odpowiedzi, była jedynie zwiastunem szybko 
nadchodzącego momentu zagłady, wszyscy bowiem podzielą los przebitych 
mieczem, czyli pomordowanych mieszkańców Jerozolimy (podczas najazdu 
Nabuchodonozora).

Lamentacja, która została włożona w usta zesłańców, miała być jednak 
punktem wyjścia w dziele odnowy ludu. Jahwe nie opuścił zesłańców, lecz nie 
tolerował ich nieprawości. Lud zdobył się na odwagę wyznania nieprawości, 
o których prorok wyraźnie mówił wcześniej (Ez 16; 20,22; 23). W ten sposób 
Ezechiel wskazuje na powstanie się nowej świadomości, jaką zyskał lud. Mogła 
stać się ona początkiem odnowy. Warunkiem było jednak przyjęcie przez lud 
obecności Jahwe wraz z Jego wymaganiami. Samo wyznanie nie wystarczało.

Ez 33,11

אֱמרֹ אֲלֵיהֶם חַי־אָנִי נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה אִם־אֶחְפֹּץ
בְּמוֹת הָרָשָׁע כִּי אִם־בְּשׁוּב רָשָׁע מִדַּרְכּוֹ וְחָיָה שׁוּבוּ
ל׃ שׁוּבוּ מִדַּרְכֵיכֶם הָרָעִים וְלָמָּה תָמוּתוּ בֵּית יִשְׂרָאֵֽ

Mów do nich: Żyję Ja, wyrocznia Pana, Jahwe, czy znajduję 
upodobanie w śmierci bezbożnika, czy raczej w tym, że odwróci 
się bezbożny z drogi swojej i będzie żył; odwróćcie się, odwróćcie 
się od dróg waszych złych, a dlaczego umieracie, domu Izraela?

אֲדנָֹי LXX brak
הָרָעִים LXX brak

Dom Izraela (w. 10) pozostaje w dalszym ciągu adresatem słów Jah-
we wypowiadanych przez Ezechiela (mów do nich). Autoprezentacja Jah-
we ujawnia istotę treści orędzia skierowanego do Izraela: חַי־אָנִי (żyję Ja). 
Prawda ta była zasadniczą odpowiedzią na dramatyczne pytanie zesłańców: 
a jak będziemy żyli? (w. 10c). Odpowiedź na tą kwestię Izrael nie otrzymał 
na płaszczyźnie immanentnego doświadczenia, lecz na skutek poznania Jah-
we, czyli przekroczenia kręgu swej codzienności. Tylko Jahwe mógł o sobie 
powiedzieć w sposób absolutny: żyję Ja. Ta autoprezentacja nie była teore-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



84

tycznym pouczeniem, lecz orędziem zbawczym. Żyjący Jahwe był źródłem 
życia Izraela. Przejawem żywotności Pana był również sąd i karanie ludu (Ez 
5,11; 14,16.18; 17,16).

Los Izraela zależał od postawy narodu i jednostki. Odniesienie Jahwe do 
ludu/jednostki było natomiast stałe i jednoznaczne: czy znajduję upodobanie 
w śmierci bezbożnika? Po pierwsze, Jahwe ujawnia, że nie jest Panem śmierci. 
Nawet najbardziej ostre wypowiedzi przeciwko Izraelowi (przebici mieczem) 
nie były wyroczniami śmierci, lecz wołaniem o nawrócenie. Życie jest jedno-
znacznym i nieodwołalnym darem dla narodu. Po drugie, Jahwe ujawnia swe 
upodobanie (אֶחְפֹּץ). Już wcześniej zostało ono ukazane w tekście Ez 18,23: 
Czyż mam upodobanie w śmierci złoczyńcy, wyrocznia Pana, Jahwe, czyż nie 
to by się odwrócił od dróg swych i żył? (por. Ez 18,32). Upodobanie Jahwe było 
przekazywane w Jego słowie jako mocy niezwykle skutecznej: Słowo, które wy-
chodzi z ust moich, nie wraca do Mnie bezowocne, zanim wpierw nie dokona 
tego, co upodobałem sobie (חָפַצְתִּי), i nie spełni pomyślnie swego posłannictwa 
(Iz 55,11). Upodobanie Jahwe nie pomniejsza życia w narodzie, lecz je afirmu-
je. Obfitość daru życia pozostaje zatem w zasięgu Izraela, nawet w czasie poni-
żenia, jakim był okres niewoli w Babilonii.

Faktyczne upodobanie Jahwe wyraża druga część wyjaśnienia: czy raczej 
w tym (znajduję upodobanie), że odwróci się bezbożny z drogi swojej i będzie 
żył. Bezbożnik bez nawrócenia, czyli odwrócenia się od złej drogi, pozostaje 
poza darem życia od Jahwe. Jego los staje się podobny do losu tych, którzy 
przebywali wśród nieobrzezanych w szeolu (Ez 32,32). Nie taki był zamysł 
Jahwe. Z jego woli jedynym warunkiem, jaki mieli spełnić bezbożnicy aby 
mieć udział w życiu, było nawrócenie (שׁוּב). Lamentacja (w. 10), w której po-
brzmiewają głosy rozpaczy (jak będziemy żyli?), otrzymuje jednoznaczną od-
powiedź: będziecie żyli, gdy się nawrócicie!

Po słowach wyjaśniających stosunek Jahwe do ludu, prorok umieszcza sto-
sowny apel: Odwróćcie się, odwróćcie się od dróg waszych złych. Wcześniejsze 
wypowiedzi były przygotowaniem do ogłoszenia najważniejszego wezwania, 
czyli do teszuwy (nawrócenia). Postawa teszuwy miała być przełomowym 
doświadczeniem Izraela i niezbędnym elementem procesu odnowy narodu. 
Skoro grzech nieustannie czuwał u drzwi każdego człowieka, to teszuwa miała 
być stałą dyspozycją jednostki oraz całego narodu w procesie odnowy. Izrael 
powinien wznieść się ponad swe słabości i zachować łączność z Jahwe, a tym 
samym uczestniczyć w darze życia.

Ostatnie słowa w. 11 zawierają zarzut, jaki był stawiany narodowi: i dla-
czego umieracie domu Izraela? Jahwe w ten sposób ujawnił faktyczny stan na-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



85

rodu, który podążał ku śmierci (ּתָמוּתו). Nie chodziło tu wyłącznie o śmierć 
fizyczną, która była losem całego stworzenia ziemskiego, lecz nade wszystko 
o utratę wszelkiej nadziei na godne życie i przywileje, jakimi cieszył się naród 
dzięki przymierzu z Jahwe. Zarzut umierania wskazuje na zaniechanie, do ja-
kiego dopuścił się Izrael. Poddał się dyktatowi tragicznych wydarzeń, które 
z nich uczyniły lud zniewolony. Tymczasem taka postawa była zupełnie nie-
zrozumiała, skoro Jahwe zachował wierność swego wyboru i głośno przema-
wiał przez stróża – Ezechiela.

Ez 33,12

וְאַתָּה בֶן־אָדָם אֱמרֹ אֶל־בְּנֵֽי־עַמְּךָ צִדְקַת הַצַּדִּיק
א־יִכָּשֶׁל בָּהּ בְּיוֹם רָשָׁע לֹֽ לאֹ תַצִּילֶנּוּ בְּיוֹם פִּשְׁעוֹ וְרִשְׁעַת הָֽ

חְיוֹת בָּהּ בְּיוֹם חֲטֹאתֽוֹ׃ רִשְׁעוֹ וְצַדִּיק לאֹ יוּכַל לִֽ שׁוּבוֹ מֵֽ

A ty, synu człowieczy, mów do synów ludu twego: Sprawiedli-
wość sprawiedliwego nie ocali go w dniu występku jego, a bez-
bożność bezbożnego nie zachwieje się z powodu niej w dniu, gdy 
odwróci się on od bezbożności swojej; a sprawiedliwy nie może 
żyć w niej (sprawiedliwości) w dniu grzechu swego.

וְאַתָּה LXX brak

Jahwe ponownie wskazuje na doniosłość misji Ezechiela, co zaznacza roz-
budowana formuła: A ty, synu człowieczy, mów do synów ludu twego (por. w. 
10). Adresatem słów prorockich był lud, tożsamy z domem Izraela. W tej spo-
łeczności, która przebywała na zesłaniu, misję prorocką (stróża) miał konty-
nuować Ezechiel. Po słowach pełnych wzmocnienia (w. 11), z kolei pouczenie 
Jahwe prezentuje dwie hipotetyczne postawy.

Po pierwsze, postawa sprawiedliwego (הַצַּדִּיק), za którym stoją czyny spra-
wiedliwe (צִדְקַת). Temat sprawiedliwego porusza prorok w pierwszym tekście 
o stróżu (Ez 3,20-22) oraz w mowie o odpowiedzialności indywidualnej (Ez 
18,5-26). Pojawia się również w perykopie o karzącym mieczu Jahwe. Jest to 
tekst szczególny, według którego sprawiedliwy również ponosił kary (Ez 21,8-
9), bowiem jego sprawiedliwość nie wynikała z przestrzegania prawa Jahwe, 
lecz z opinii o nim dawanej przez grzeszną społeczność. Ezechiel również w w. 
12 ma na myśli powierzchowny charakter sprawiedliwości sprawiedliwego. 
Stał on ciągle na rozdrożu, w obliczu ważnych decyzji do pojęcia, za który-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



86

mi miały pójść czyny, i one dopiero miały zadecydować o jego przyszłości. 
Mężowi sprawiedliwemu (w prawdzie) nie przystawało stać po stronie czynu 
występnego (פֶּשַׁע). W dniu (בְּיוֹם), gdy czyn występny jednak zostanie wy-
konany, będzie ujawniona prawda o mężu, który uchodził za sprawiedliwego, 
lecz nie zdołał się ocalić (ּלאֹ תַצִּילֶנּו). Jego los będzie przeciwny w stosunku do 
losu stróża pełniącego rzetelnie swoją misję (w. 9).

Po drugie, postawa bezbożnego (רָשָׁע  .(רִשְׁעַת) rodzi czyny bezbożne (הָֽ
Opisami czynów bezbożnych (Izraela) są wypełnione liczne rozdziały pierw-
szej części Księgi Ezechiela (Ez 3–24). Takie czyny świadczyły o zaparciu się 
narodu, nieskłonnego do słuchania głosu Jahwe (stąd upadek Jerozolimy). 
Wszyscy zesłańcy okazali się bezbożnikami, nad którymi nieustannie ciążył 
sąd Jahwe. Tej sytuacji nie zmieniła nawet katastrofa Jerozolimy. Bezbożny 
Izraelita nie był skazany na unicestwienie. W Babilonii otrzymał nową możli-
wość, czyli odejście (dosłownie: odwrócenie się) od swej bezbożności. Tak po-
stępując zyskiwał nowe życie (dosłownie: nie zachwieje się), o które pytał się 
w lamentacji (w. 10).

Druga ewentualność ujawnia prawdę o Izraelu w Babilonii, który otrzymał 
szansę odnowy. Pierwsza ewentualność ukazywała tę część narodu, która nie 
poddała się misji proroka i pogrążyła w nicość, pielęgnując w sobie złudzenie 
o własnej sprawiedliwości. Do tych mężów skierowane były ostatnie słowa w. 
12: a sprawiedliwy nie może żyć w niej (sprawiedliwości) w dniu grzechu swego.

Ez 33,13

חְיֶה וְהֽוּא־בָטַח עַל־צִדְקָתוֹ וְעָשָׂה עָוֶל  בְּאָמְרִי לַצַּדִּיק חָיֹה יִֽ

כָּל־צִדְקָתוֹ לאֹ תִזָּכַרְנָה וּבְעַוְלוֹ אֲשֶׁר־עָשָׂה בּוֹ יָמֽוּת׃

Gdy powiem do sprawiedliwego: Na pewno będziesz żył, a  on 
ufał z powodu sprawiedliwości swojej i uczynił nieprawość, całej 
sprawiedliwości jego nie będzie się wspominać i  przez niepra-
wość swoją, którą uczynił, w niej umrze.

Kolejna hipotetyczna postawa została ukazana w w. 13. Sprawiedliwy 
otrzymał zapewnienie, iż będzie żył (חְיֶה יִֽ -czyli najważniejszy i pod ,(חָיֹה 
stawowy dar Jahwe będzie w nim obecny. Dar ów nie miał jednak charakte-
ru absolutnego i nieodwołalnego. Pan poddawał jednostkę doświadczeniom, 
które weryfikowały sprawiedliwość sprawiedliwego. Tym doświadczeniem 
była kwestia ufności (בָּטַח). Izraelita był powołany do złożenia całej swej ufno-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



87

ści w Jahwe: Dom Izraela pokłada ufność w Jahwe, On ich pomocą i tarczą (Ps 
115,9). Przeciwna temu postawa rodziła zgubne skutki: Bo człowiek nie będzie 
trwał w dostatku, przyrównany jest do bydląt, które giną. Taka jest droga tych, co 
ufność pokładają w sobie, i taka przyszłość miłośników własnej mowy (Ps 49,13-
14). Sprawiedliwość prawdziwa miała swe źródła w Jahwe. On jest sprawiedli-
wy w sensie absolutnym, a człowiek na skutek okazywania Mu pełnej ufności, 
a więc poddania się Jego prawu. Jednostka powierzając swój los opatrzności 
Jahwe, otrzymuje udział w Jego sprawiedliwości, a to skutkuje darem życia. 
Sprawiedliwy bez Jahwe ufał jedynie sobie, a jego autonomiczne czyny stały 
w sprzeczności ze sprawiedliwością Jahwe i były oceniane jako czyny niepra-
wości (עָוֶל). Owa nieprawość faktycznie zdominowała etos postępowania spra-
wiedliwego i stała się treścią jego wszystkich dążeń. W jego czynach faktycznie 
nie było sprawiedliwości, stąd zapewnienie proroka: całej sprawiedliwości jego 
nie będzie się wspominać (por. Ez 18,24). Dotychczasowe życie „sprawiedliwe-
go” idzie w niepamięć (תִזָּכַרְנָה  Mając na uwadze niezwykłe znaczenie .(לאֹ 
pamięci w życiu ówczesnych ludów, mowa o zapomnienia „o kimś” (jego do-
konaniach) zapowiadała wykluczenie go ze społeczności, faktyczne uśmierce-
nie. W w. 13 pojawia się zatem antyteza:

חְיֶה חָיֹה יִֽ לאֹ תִזָּכַרְנָה –
(na pewno będziesz żył) (nie będzie się [go] wspominać)

Obie skrajne możliwości mogły stać się udziałem słuchaczy mowy Eze-
chiela. Każdy musiał podjąć indywidualne decyzje (odpowiedzialność indy-
widualna – Ez 18). Ci, którzy przetrwali oblężenie Jerozolimy i czas depor-
tacji, mogli się czuć mężami sprawiedliwymi. Za nimi przemawiały czyny 
heroiczne, a jednak nie miały one nic wspólnego z posłuszeństwem okazywa-
nym Jahwe, dlatego nie znajdowali usprawiedliwienia w oczach Jahwe. Tym-
czasem Pan, składając zapewnienie: Na pewno będziesz żył, kieruje je do jed-
nostki, od której oczekuje zaufania Jego zbawczemu działaniu realizowanemu 
na zesłaniu. Nowe środowisko wyznaczało nowy okres w życiu Izraelitów; 
otrzymali szansę, by na skutek nawrócenia (teszuwy) oderwać się całkowi-
cie od nieprawości. Brak ufności okazywanej Jahwe przy równoczesnym za-
dufaniu w swą sprawiedliwość rodziło natomiast tragiczne skutki, o których 
wspomina Ezechiel w końcowej frazie w. 13: i przez nieprawość swoją, którą 
uczynił, w niej umrze.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



88

Ez 33,14-15

ה׃ חַטָּאתוֹ וְעָשָׂה מִשְׁפָּט וּצְדָקָֽ רָשָׁע מוֹת תָּמוּת וְשָׁב מֵֽ וּבְאָמְרִי לָֽ
חַיִּים הָלַךְ לְבִלְתִּי עֲשׂוֹת חֲבֹל יָשִׁיב רָשָׁע גְּזֵלָה יְשַׁלֵּם בְּחֻקּוֹת הַֽ

חְיֶה לאֹ יָמֽוּת׃ עָוֶל חָיוֹ יִֽ

A gdy powiem do bezbożnego: Na pewno umrzesz i odwróci się 
od grzechu swego i będzie czynił prawo i sprawiedliwość; zastaw 
zwróci bezbożny, grabież odda, w zwyczajach życia będzie po-
stępował, żeby nie czynić nieprawości, na pewno będzie żył, nie 
umrze.

W w. 13 była mowa skierowana do sprawiedliwego, natomiast w kolejnych 
wersetach (ww. 14-15), na zasadzie przeciwwagi, pojawia się mowa skierowa-
na do bezbożnego. Wprowadzająca formuła וּבְאָמְרִי (a gdy powiem) łączy obie 
wypowiedzi. Bezbożnym był każdy mieszkaniec Jerozolimy, który nie posłu-
chał głosu prorockiego (Jeremiasza i Ezechiela). Ci, co nie zginęli, w większo-
ści znaleźli się wśród zesłańców w Babilonii. Jahwe zatem przemawiał do całe-
go ludu Izraela, który okazał się ludem bezbożnym. Pierwsze słowa brzmiały 
niezwykle dramatycznie: na pewno umrzesz (por. Ez 18,21). Stanowią one an-
tytezę do formuły inicjującej w. 13: na pewno będziesz żył. Egzystencja Izra-
ela zawisła pomiędzy życiem a śmiercią. Innej alternatywy nie było dla ludu. 
Izrael nie mógł wieść „spokojnego życia” ludów obcych, w sposób absolutny 
był zdeterminowany relacją z Jahwe. Taka sytuacja była owocem pierwotnego 
wyboru dokonanego przez Pana: I powiedziałem do nich: Tak mówi Pan, Jah-
we: W dniu, gdy wybrałem (בָּחֳרִי) Izrael i podniosłem rękę ku potomstwu domu 
Jakuba i dałem się poznać im w ziemi Egiptu, podniosłem rękę ku nim mówiąc: 
Ja (jestem) Jahwe, Bóg wasz (Ez 20,5). Ta prawda, którą Ezechiel bezpośrednio 
interpretuje w kontekście mowy o apostazji Izraela (Ez 20), była postawą każ-
dego odniesienia Jahwe do ludu. Słowa o unicestwieniu bezbożnego ludu się-
gały tradycji pustyni (Wj 32,9-10). Echa tych wydarzeń utrwalone były w bar-
dzo starych tradycjach (J), które głęboko zakorzeniły się w świadomości ludu, 
jak również w kręgach kapłańskich (Ezechiela). W Babilonii powtórzyła się za-
tem sytuacja pustyni. Na pustyni pośrednikiem był Mojżesz, natomiast wśród 
zesłańców misję tę pełnił stróż, czyli Ezechiel. W tekście proroka nie ma mowy 
o wstawiennictwie Ezechiela za lud (jak czynił to Mojżesz, por. Wj 32,30-33), 
tym niemniej nie zmienia to charakteru postępowania Jahwe względem ludu. 
Nikt, kto trwał w grzechach, nie otrzymywał daru pozostania przy życiu: I rze-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



89

czywiście Jahwe ukarał lud za to, że uczynił sobie złotego cielca, wykonanego pod 
kierunkiem Aarona (Wj 32,35). W ujęciu Ezechiela sprawiedliwość nie przy-
należała do natury człowieka, a jego grzeszność nie determinowała zupełnie 
treść postępowania. Zgodnie z wymową całej wypowiedzi Ez 33,9-19, stojąc 
w obliczu grzechu i sprawiedliwości, jednostka ma dokonać wyboru. Opowie-
dzenie się po stronie sprawiedliwości będzie oznaczało nawrócenie שׁוב (od-
wrócić, nawrócić). W tym momencie realizowała się wolność jednostki, a zara-
zem decydował się jej los (w oparciu o podjęte decyzje).

Pomimo „zapewnienia” o śmierci, los bezbożnego nie był zdeterminowa-
ny: i odwróci się od grzechu swego i będzie czynił prawo i sprawiedliwość. Fak-
tycznym kryterium oceniającym czyny jednostki był jej stosunek do prawa 
i sprawiedliwości (ה וּצְדָקָֽ  czyli zarządzeń Jahwe, które zostały dane ,(מִשְׁפָּט 
ludowi nie tylko w formie rozporządzeń (nadanie prawa), lecz nade wszystko 
w postaci czynu dokonanego w łonie ludu wybranego. Izrael miał być naśla-
dowcą Jahwe i odżegnywać się od wszelkich wzorców prezentowanych przez 
obce ludy, a zwłaszcza Babilończyków i Egipcjan. Nie miał innego sposobu, 
aby żyć w autentycznej sprawiedliwości i bezpieczeństwie.

Fakt nawrócenia prezentuje prorok w oparciu o pewne wybrane szczegó-
ły z życia codziennego: zastaw zwróci bezbożny, grabież odda, w zwyczajach 
życia będzie postępował. Wymienione czyny nie były wspominane w para-
lelnym tekście Ez 18,21, lecz w opisie postawy zatwardziałego grzesznika 
(Ez 18,12). Takimi grzesznikami okazali się w większości Izraelici, pomimo 
tego pewna ich część stanie się zaczątkiem odnowionego ludu i dozna cudu 
nawrócenia. Ta cząstka, wbrew zakorzenionym praktykom, będzie wprowa-
dzać prawo i sprawiedliwość, zaczynając od naprawiania szkód wyrządzo-
nych w społeczeństwie, zwracając zastaw i grabież. W mowie proroka cha-
rakterystyczne jest to, że nie ma tu wzmianki o odwróceniu się od praktyk 
bałwochwalczych (największe występki Izraela). Prorok kładzie akcent na 
życie społeczne, tym samym ujawnia fakt, że droga do prawdziwej czci Jahwe 
prowadzi zawsze przez uczciwe relacje do bliźnich, a zwłaszcza współtowa-
rzyszy niedoli zesłania. Czyny nawrócenia oznaczały kres niesprawiedliwości 
i były nawiązaniem do tych zwyczajów (בְּחֻקּוֹת), które prowadziły do życia 
חַיִּים) -W ten sposób Ezechiel zapowiadał ustanie praktyk, które spowo .(הַֽ
dowały upadek Jerozolimy Było to postępowanie, które okazało się gorszym 
od czynów obcych ludów: Dlatego tak mówi Pan, Jahwe, ponieważ wzbu-
rzaliście się bardziej niż narody, które was otaczają; w przykazaniach Moich 
-nie postępowaliście i praw Moich nie czyniliście, a także praw na (בְּחֻקּוֹתַי)
rodów, które was otaczają nie czyniliście (Ez 5, 7). Zwyczaje, o których pisze 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



90

Ezechiel w w. 15, odnoszą się do przykazań Jahwe, które były wskazówka-
mi dla narodu i jego życia (tu termin „życie” jest użyty w l. mn.), chodziło 
tu o całość doświadczenia narodu. Izrael żył prawdziwie jedynie w oparciu 
o podporządkowanie się prawu Jahwe. Ezechiel wskazuje, że Izrael winien 
być takim narodem, w którym tak właśnie się postępuje (ְהָלַך), czyli nie czyni 
się nieprawości (עָוֶל לְבִלְתִּי עֲשׂוֹת). Prorok zatem ukazuje ideał postawy od-
nowionego Izraelity, całkowicie zdystansowanego od nieprawości, dającego 
posłuch słowu Jahwe. Ezechiel partycypował w tym doświadczeniu, dlatego 
zaprezentowany ideał nie uważał za nieosiągalny, wprost przeciwnie był nie 
tylko możliwy do osiągnięcia, lecz konieczny i nieodzowny dla egzystencji 
zesłańców.

W podsumowaniu ww. 14-15 prorok podaje zasadę, która wyraża stosu-
nek Jahwe do nawróconego Izraelity: na pewno będzie żył, nie umrze. W tym 
oświadczeniu zawarta jest perspektywa przyszłości narodu. Nie był on powoła-
ny do śmierci, lecz do życia. Żadna sytuacja zewnętrzna (ucisk obcych ludów) 
oraz wewnętrzna (zatwardziałość części społeczności zesłańców) nie zmienią 
podstawowego kierunku, do którego zmierza Izrael. Jego przyszłość została 
tu jednoznacznie określona. Końcowe wyrażenie ma wartość kwalifikacyjną, 
a nie kwantytatywną, dlatego liczba uczestników w nowym doświadczeniu nie 
została precyzyjnie określona. Wiadomo jedynie, że nie będą w niej uczestni-
czyć wszyscy zesłańcy.

Ez 33,16

חְיֶֽה׃ כָּל־חַטֹּאתָו אֲשֶׁר חָטָא לאֹ תִזָּכַרְנָה לוֹ מִשְׁפָּט וּצְדָקָה עָשָׂה חָיוֹ יִֽ

Wszystkie grzechy jego, którymi grzeszył, nie będą pamiętane 
mu; prawo i sprawiedliwość czynił, na pewno będzie żył.

W. 16 ma niemal identyczną treść jak tekst Ez 18,22. Prorok bardziej ak-
centuje ideę grzechu (חַטָּאת), rozumianego w sensie buntu okazywanego Jah-
we przez jednostkę (w. 16). Niektóre rękopisy zawierają nawet dwukrotne uży-
cie tego terminu: חַטֹּאתָו חַטֹּאתָו (prawdopodobna dittografia, por. Ez 18,21), 
do tego dochodzi jeszcze czasownik חָטָא (zgrzeszył; w Ez 18,22 jest użyty cza-
sownik עָשָׂה – czynić) tym samym jeszcze bardziej zostaje wyostrzona myśl 
o bucie, który dokonał się w Izraelu. Prorok zapewnia, że nawet tak poważne 
występki, jak grzechy (zbuntowania), nie będą pamiętane, a to ze względu na 
nawrócenie jakie stało się udziałem bezbożnego (w. 14).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



91

Pod koniec w. 16 pojawia się charakterystyka aktualnych czynów nawró-
conego bezbożnika: prawo i sprawiedliwość czynił. Oznacza to, że jego grzesz-
na przeszłość już przestała go obciążać. Jahwe nie spoglądał zatem na dawne 
grzechy jednostki, lecz widział jedynie czyny praworządne i sprawiedliwe. One 
to sprawiają, że najnowsza historia owego męża została całkowicie odmienio-
na. Prorok potwierdza to i pisze o dziełach prawa i sprawiedliwości owego 
męża, używając czasownika עָשָׂה (czynić) w czasie perfect., czyli dokonanym. 
Nawrócenie (w. 14) nie było jedynie deklaracją słowną, lecz owocowało czyna-
mi, tym samym było autentyczne.

Zapewnienie Jahwe: na pewno będzie żył, zamyka mowę o losie nawró-
conego bezbożnego. W stosunku do Ez 18,22 (będzie żył) również ta forma 
została wzmocniona. Zapowiedź życia była nieodzowną obietnicą, bowiem 
zesłańcy żyli w ciągłej niepewności co do swej przyszłości. Życie, o którym pi-
sze prorok, nie miało być naśladowaniem sposobu życia obcych ludów, lecz 
opierało się na przywróceniu więzów z Jahwe, który na pewno będzie wierny 
swym obietnicom. Nowe dzieje, w jakie wkraczał Izrael, miały być wprowa-
dzaniem w życie społeczności prawa i sprawiedliwości. Odtąd Jahwe wspomi-
nając (תִזָּכַרְנָה) ten lud, nie będzie już widział grzechu, lecz prawowierność, 
będącą przeciwieństwem buntu (חַטָּאת).

Ez 33,17

ן׃ א־יִתָּכֵֽ וְאָמְרוּ בְּנֵי עַמְּךָ לאֹ יִתָּכֵן דֶּרֶךְ אֲדנָֹי וְהֵמָּה דַּרְכָּם לֹֽ

I mówią synowe ludu twego: Nie jest właściwa droga Pana, a to 
ich droga nie jest właściwa.

Kontekst dysputy (ww. 10-16) ponownie zostaje ujawniony w w. 17. 
Mowie Jahwe przysłuchiwał się dom Izraela, tożsamy z ludem proroka. Nie 
było zgody wśród zesłańców na słowa Jahwe. Pomimo otrzymanego orę-
dzia życia, w Izraelu drzemał duch buntu. Wydaje się, że była to typowa 
postawa wszystkich zesłańców. Lud nie był jeszcze skłonny do nawrócenia. 
Najwygodniej było zatem krótko stwierdzić: Nie jest właściwa droga Pana 
(por. Ez 18,25). W słowach tych pobrzmiewa echo buntu, jaki podnosili 
Izraelici w różnych epokach swych dziejów, którzy niepomni byli na woła-
nie proroków do nawrócenia. Zesłańcy nie chcieli się zatem nawrócić. Wie-
lu było przekonanych o tym, iż Jahwe nie obronił Jerozolimy; oznaczało to, 
że obroni lud w Babilonii. Obrano więc własną drogę (ְדֶּרֶך), czyli błędny 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



92

sposób postępowania. Kierowano się względami utylitarnymi i pragma-
tycznymi.

Wielki zarzut stawiany przez lud Panu świadczy o faktycznym zerwaniu 
więzów zesłańcami z Jahwe. Skutkowało to pogrążeniem się w chaosie, a to 
prowadziło do przyjęcia sposobu życia nieobrzezanych i zejścia razem z nimi 
do szeolu (por. Ez 32). Odpowiedź Jahwe na oświadczenie ludu była jedno-
znaczna i została wyrażona w formie nawiązującej do słów zbuntowanych 
zesłańców: a to ich droga nie jest właściwa. W obu wypowiedziach występu-
je ten sam rzeczownik (ְדֶּרֶך) oraz czasownik (תּכן). Rdzeń תּכן (wyznaczyć, 
określi miarę, być poprawnym) użyty jest 21 w BH, z tego aż 10 razy w Księdze 
Ezechiela i to szczególnie w Ez 18; 33. Spór o drogę był sporem o przyszłość 
Izraela, a więc o to, co jest poprawne, a zatem dobre dla ludu. Izrael już wybrał 
własną drogę. Swą przyszłość widział w możliwości asymilacji z obcym śro-
dowiskiem (stało się tak z większością Izraelitów po upadku Samarii w 722 r. 
przed Chr.). Taka egzystencja była faktycznym samobójstwem Izraela jako na-
rodu. Wszystko to, co kształtowało przekonania ówczesnych zesłańców, zo-
stało przez Jahwe nazwane niewłaściwą drogą. Natomiast na właściwą drogę 
postępowania całego Izraela wskazał Pan; każde odstępstwo od niej kończyło 
się katastrofą ludu.

Ez 33,18

ם׃ בְּשׁוּב־צַדִּיק מִצִּדְקָתוֹ וְעָשָׂה עָוֶל וּמֵת בָּהֶֽ

Gdy odwróci się sprawiedliwy od sprawiedliwości swojej i będzie 
czynił nieprawość, i umrze przez nią.

Zgodnie z paralelnym tekstem (Ez 18,26), los sprawiedliwego pozostawał 
kwestią otwartą. Sprawiedliwość, która w znaczeniu absolutnym przynależy się 
jedynie Jahwe, nie była stałą dyspozycją kogokolwiek ze społeczności zesłań-
ców. Dla Ezechiela sprawiedliwość człowieka (mieszkańca Jerozolimy) była za-
wężona do wymiaru czysto ludzkich oczekiwań. Była to ich droga, przeciwna 
drodze Jahwe (w. 17). Nawet gdy będzie to sprawiedliwość, która respektuje 
prawo Jahwe, to nie była ona głęboko zakorzeniona, bowiem „sprawiedliwy” 
mógł się od niej odwrócić (בְּשׁוּב־צַדִּיק), a wówczas okazywało się, że jego czy-
ny były faktycznie dziełem nieprawości (עָוֶל). Prorok ostrzegał przed zbytnią 
ufnością w swoją sprawiedliwość. Pokładanie ufności w sobie samym było 
jednoznaczne z aktem wydania siebie na śmierć (dosłownie: i umrze = וּמֵת). 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



93

Pomimo że w orędziu proroka dominuje motyw życia, tym niemniej ostrzeże-
nie przed możliwością utraty perspektywy życia prezentuje Ezechiel w bardzo 
wyrazisty sposób. Nie pozostawia żadnych złudzeń zesłańcom, którzy uważa-
jąc się za sprawiedliwych, chcieli jednak postępować według własnych prze-
konań, często odziedziczonych po przodkach. Taka postawa doprowadziła do 
katastrofy Jerozolimę i mogła się podobnie przyczynić do klęski zesłańców, 
jeżeli nie okazywali posłuszeństwa Jahwe przemawiającego przez swego stró-
ża – Ezechiela.

Ez 33,19

חְיֶֽה׃ רִשְׁעָתוֹ וְעָשָׂה מִשְׁפָּט וּצְדָקָה עֲלֵיהֶם הוּא יִֽ וּבְשׁוּב רָשָׁע מֵֽ

A gdy odwróci się bezbożny od bezbożności swojej i będzie czynił 
prawo i sprawiedliwość, z powodu nich on będzie żył.

Motyw prawa i sprawiedliwości obecny w Ez 18; 33, w w. 19 występuje po 
raz ostatni (por. Ez 45,9). To sformułowanie występuje również w psalmach 
i u Jeremiasza (Ps 33,5; 99,4; 119,21; Jr 22,3.15; 23,5; 33,15). Podstawą była tu 
tradycja królewska związana z postacią Dawida: Dawid panował nad całym 
Izraelem, wykonując prawo i sprawiedliwość nad całym swoim ludem (2 Sm 
8,15). Do tej postaci Ezechiel nawiązuje dwukrotnie, zarówno w perykopie 
o pasterzach (Ez 34,24), jak i w mowie o zjednoczonym królestwie (Ez 37,24). 
Prawo i sprawiedliwość to określenie, które w sobie sumuje to wszystko, co od-
nosi się do obowiązków Izraela wynikających z Prawa, jakie zostało mu nada-
ne. Epoka Dawidowa uchodziła za wzór realizacji tego wymogu. W później-
szych epokach naród odstąpił od prawa i pogrążył się w bezbożności. Ezechiel 
wspominając w dwóch perykopach o prawie i sprawiedliwości, przygotowywał 
naród do odnowy, w której władcy będą stali na straży porządku w Izraelu: 
Tak mówi Pan, Jahwe: Niechże wam to wystarczy, wy, władcy Izraela! Połóżcie 
kres gwałtowi i uciskowi, a wypełniajcie prawo i sprawiedliwość! Zaprzestańcie 
obdzierania ludu mojego! – wyrocznia Pana, Jahwe (Ez 45,9). Bezbożny, który 
odwróci się od bezbożności swojej, to mąż, który spełnia podstawowe warun-
ki uczestnictwa w dziele odnowy narodu. Każdy z zesłańców musiał niejako 
uznać się za bezbożnego i odrzucić czyny nieprawości, a równocześnie zaan-
gażować się dzieło pomnażania dobra, które różne tradycje określały formułą 
czynienia prawa i sprawiedliwości. Obietnica życia (חְיֶֽה יִֽ -dana nawró ,(הוּא 
conemu bezbożnikowi, ujawnia cud przemiany, który dokonywał się w cza-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



94

sie posługi Ezechiela jako stróża. Przyszłość miała ukazać, iż jego wysiłek nie 
poszedł na marne. W Babilonii powstała silna diaspora, zdolna do odbudowy 
Izraela w czasach perskich.

Ez 33,20

ל׃ וַאֲמַרְתֶּם לאֹ יִתָּכֵן דֶּרֶךְ אֲדנָֹי אִישׁ כִּדְרָכָיו אֶשְׁפּוֹט אֶתְכֶם בֵּית יִשְׂרָאֵֽ

A (wy) mówicie: Nie (jest) właściwa droga Pana; męża (każdego 
was), według dróg waszych osądzę was, domu Izraela.

Końcowy werset całego bloku tematycznego (Ez 33,1-20) składa się 
z dwóch części. Pierwsza nawiązuje do postawy zesłańców: A (wy) mówicie: 
Nie (jest) właściwa droga Pana. Słowa te brzmią jak głos w dyskusji. Lud ciągle 
obstawał przy swych przekonaniach. W obliczu doznanej tragedii nie zrodziła 
się pożądana postawa, a mianowicie wyczekiwanie na nadchodzące działanie 
Jahwe. Dla zesłańców Pan odszedł wraz ze zburzeniem Jerozolimy. Kierując 
się rozsądkiem i własnym doświadczeniem, nie chcieli już słuchać słów pro-
roka. Taka postawa musiała głęboko zadomowić się wśród zesłańców, bowiem 
prorok powtarza zarzut przytoczony już w w. 17. Pomimo kolejnego wyjaśnie-
nia zasad postępowania Jahwe (ww. 18-19) słowa te nie zrobiły wrażenia na 
słuchaczach, dla których droga Pana była czymś złudnym, a może nawet wy-
mysłem samego Ezechiela. To swoiste zaparcie oznaczało pogrążenie się ludu 
w odmęty śmierci i skazanie siebie na udział w losie nieobrzezanych. A prze-
cież mogli łatwo rozpoznać drogę Pana, został im dany Ezechiel jako znak od 
Jahwe (Ez 12,11)! W tym przełomowym okresie dziejów Izraela nie było żad-
nego innego sposobu poznania zamiarów Jahwe. Zdystansowanie się od Jahwe 
oznaczało zdystansowanie się ludu od proroka. Jego misja napotykała zatem 
na podobne trudności, z jakimi w Jerozolimie musiał się zmagać Jeremiasz. 
Zmieniła się jedynie sytuacja polityczna oraz brak możliwości represji ze stro-
ny władcy i kół rządzących.

Druga część w. 20 zapowiada sąd Jahwe: męża (każdego was) według dróg 
waszych osądzę was, domu Izraela. Na pierwsze miejsce został wysunięty ter-
min ׁאִיש (mąż). Stanowi on niejako przeciwwagę do innego męża, wspomnia-
nego w w. 2, czyli wybranego na stróża. Stróż z przypowieść (ww. 2-6) był ob-
razem stróża – Ezechiela (w. 7), męża posłusznego słowu Jahwe. W opozycji 
do niego pojawił się inny mąż, który reprezentował zesłańców. W kontekstu 
wypowiedzi wynika, że chodziło tu o każdego ze słuchaczy Ezechiela, a więc 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



95

o dom Izraela. Ich losem zajmie się sam Jahwe i osądzi ich według dróg ( ־כִּדְרָ
-ich postępowania. Te drogi, do których Izraelici byli tak przywiązani, mia (כָיו
ły okazać się dla nich powodem klęski. Osąd Jahwe był pewny i nieodwołalny, 
stąd w słowach w. 20 brak reakcji słuchaczy w obliczu ostatecznego rozstrzy-
gnięcia przekazanego przez Jahwe. Lud musiał w milczeniu odejść.

Ez 33,21

וַיְהִי בִּשְׁתֵּי עֶשְׂרֵה שָׁנָה בָּעֲשִׂרִי בַּחֲמִשָּׁה לַחֹדֶשׁ לְגָלוּתֵנוּ
יר׃ ם לֵאמרֹ הֻכְּתָה הָעִֽ בָּא־אֵלַי הַפָּלִיט מִירוּשָׁלִַ

I stało się w dwunastym roku, w dziesiątym (miesiącu), w pią-
tym (dniu) miesiąca uprowadzenia naszego, przybył do mnie 
zbieg z Jerozolimy, mówiąc: Zostało zdobyte miasto.

בִּשְׁתֵּי niektóre manuskrypty בּעתּשׁי

Wydarzenia związane z losami Jerozolimy stanowią istotne odniesienie 
historyczne dla całego orędzia Ezechiela. Często wspominane daty w narracji 
prorockiej osadzają naukę Ezechiela w niezwykle precyzyjnych ramach dzie-
jów narodu. Wydarzeniem zwrotnym w osobistym życiu Ezechiela było upro-
wadzenie (ּלְגָלוּתֵנו) do niewoli w Babilonii, w której przebywał wraz z królem 
Jojakinem i innymi Izraelitami. Rozpoczynając nową relację, prorok wspomi-
na o jedenastym roku (Ez 32,1), natomiast w w. 21 mowa jest już o dwunastym 
roku, dziesiątym miesiącu w piątym dniu, czyli o 8 stycznia 585 r. przed Chr. 
Było to półtora roku po upadku Jerozolimy. Dopiero wówczas miała dojść 
do proroka informacja o ostatecznej katastrofie miasta. Choć data ta wydaje 
się być zbyt odległą, stąd niektóre tłumaczenia w miejsce dwunastego podają 
jedenasty rok. Zbieg mógłby być traktowany jako jeniec, który dostał się do 
niewoli po drugim zdobyciu Jerozolimy. Proroka jednak te zawiłości nie inte-
resują. Wprowadza postać zbiega (פָּלִיט), który reprezentuje wszystkich zapo-
wiadanych mężów, którzy mieli ujść od klęski miecza pośród narodów (Ez 6,8). 
Jahwe sądzący naród z powodu idolatrii pozostawił zbiegów, aby byli świadka-
mi tragicznych wydarzeń Obowiązkiem zbiegów było zachowanie w pamięci 
o Jahwe w czasie ich rozproszenia (Ez 6,9). W momencie dotarcia zbiega do 
Ezechiela prorok przestaje być niemy (Ez 24,26-27). Podobnie jak w relacji Ez 
33,21-22, przybycie zbiega oznaczało kres niemoty proroka. Wydarzenia, jakie 
się dokonały, domagały się słowa interpretacji; w tym momencie rozpoczynała 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



96

się istotna rola Ezechiela, który na wieść o dokonanych wydarzeniach wypo-
wiadał słowo interpretujące znaczenie dokonujących się wydarzeń. Nieprzy-
padkowo w tekście Ez 24,27 prorok nazwany jest znakiem dla zesłańców. Nie 
miała znaczenia faktyczna data, kiedy to Ezechiel i jego rodacy dowiedzieli 
się o ponownym (ostatecznym) zdobyciu Jerozolimy. Istotna była data, kiedy 
prorok otworzył usta, aby nauczać o tym wydarzeniu. Podawał bowiem na-
ukę samego Jahwe. Tylko z perspektywy Pana i Jego działania owa wiadomość 
przestała być wyłącznie wieścią tragiczną. W świetle zamysłu Jahwe oznaczała 
nowy początek, w którym mieli mieć udział zesłańcy.

Warto zwrócić uwagę na fakt, że prorok w w. 21 ponownie posługuje się 
nazwą Jerozolimy (ם  Miasto to było przedmiotem drwiny ze strony Tyru .(ירוּשָׁלִַ
(Ez 26,2), za co tę morską metropolię spotkała surowa kara. Zdobycie Jerozoli-
my, a dosłownie jej zabicie (הֻכְּתָה), nie mogło być wydarzeniem rodzącym ra-
dość u kogokolwiek. Jahwe odnowi Jerozolimę i znowu będzie przypominała 
dni swej świetności (Ez 36,38). Zanim do tego dojdzie, musiał rozpocząć się 
okres nowej formacji ludu. Data podana w w. 21 nie tyle mówi o faktycznym 
czasie otrzymania informacji o klęsce miasta, ile o czasie inauguracji naucza-
nia, które Jahwe za sprawą Ezechiela właśnie zapoczątkował.

Ez 33,22

וְיַד־יְהוָה הָיְתָה אֵלַי בָּעֶרֶב לִפְנֵי בּוֹא הַפָּלִיט וַיִּפְתַּח אֶת־פִּי
עַד־בּוֹא אֵלַי בַּבֹּקֶר וַיִּפָּתַח פִּי וְלאֹ נֶאֱלַמְתִּי עֽוֹד׃

A ręka Jahwe była nade mną w wieczór przed przyjściem zbiega; 
i otworzył usta moje, gdy przyszedł do mnie rano; i zostały otwo-
rzone usta moje i nie byłem już niemy.

Przybycie zbiega (w. 21) było manifestacją (ze strony ludzkiej) tego, co do-
konywało się w sferze duchowej, czyli nastania czasu przełomu. Dla Ezechiela 
oznaczało to doznanie głębokiego przeżycia, podobnego do tego, jakie przeżył 
w początkowym okresie swego pobytu w Babilonii, kiedy to nad nim spoczęła 
ręka Jahwe i zostało do niego skierowane słowo Jahwe (Ez 1,3). W Ez 1,3 pro-
rok posługuje się 3 osobą l. poj., natomiast w w. 22 występuje już 1 osoba l. 
poj. Nowe doświadczenie zostało ujęte już w konwencji wyznania osobistego, 
w przeciwieństwie do Ez 1,3, w którym zawarta jest relacja o charakterze bar-
dziej formalnym. Wyrażenie ręka Jahwe, zgodnie z Ez 1,3, wskazuje zarówno 
na obecność Jahwe, jak Jego słowa. To słowo, skierowane do proroka, staje się 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



97

nośnikiem poznania zarówno zamysłu Jahwe, jak i mocy prowadzącej do fun-
damentalnych zmian, jakie miały dokonać się w Izraelu. Ręka Jahwe niejako 
„ujarzmiła” Ezechiela, który choć nie stracił własnej tożsamości, tym niemniej 
został uzdolniony do pełnienia służby. Misja realizowana przez Ezechiela była 
zgodna z zamysłem Jahwe. Prorok staje się jakby ręką Jahwe w narodzie, zna-
kiem Jego obecności (por. Ez 24,27).

Zanim (לִפְנֵי) przybył zbieg, Ezechiel doznał obecności ręki Jahwe. Nie 
jest tu powiedziane, czy było to działanie krótkie i jednorazowe – wydaje się 
raczej, że Ezechiel trwał w tym doznaniu (הָיְתָה) przez dłuższy czas. O nim 
(doznaniu) informuje szczególnie w ważnych chwilach swej posługi. Skoro był 
on znakiem, nie mógł się nawet na chwilę dystansować od wypełnianej misji. 
W tym, co czynił, był całkowicie uzależniony od działania Jahwe. Bez obecno-
ści Jego ręki byłby podobny do swych rodaków, utraciłby zdolność do wskazy-
wania drogi właściwego postępowania.

Zadziwiać może fakt, iż prorok w w. 22 ponownie mówi o otwarciu jego ust 
אֶת־פִּי) -skoro już w we wcześniejszej relacji jest mowa o przynagle ,(וַיִּפְתַּח 
niu do przemawiania: Synu człowieczy, mów do synów ludu twego i powiesz do 
nich (Ez 33,2). Wyjaśnienia tej pozornej sprzeczności dostarcza nam sam tekst, 
który zawiera szczególny styl narracji prorockiej, stosowanej przez Ezechiela. 
Prorok nie kieruje się w niej logiką opisu czysto naturalnego biegu wydarzeń 
(przyczyna – skutek), lecz podkreśla fakt wkroczenia Jahwe w dzieje narodu 
(i jego osobiste). Wydarzenie to przekracza granice ludzkiej egzystencji i spra-
wia, że dokonujące się przemiany nie wynikają z czysto immanentnych zasad 
rządzących światem i człowiekiem. Milczący Ezechiel to znak oczyszczenia, 
mąż ów przestaje mówić językiem, jaki na co dzień stosowali Izraelici, zwłasz-
cza, że odbiorcami orędzia był lud buntowniczy (Ez 3,26).

Prorok wspomina dwie pory dnia: wieczór (בָּעֶרֶב) i rano (בַּבֹּקֶר), a więc 
początek i środek dnia (dzień zaczynał się z nastaniem wieczoru). Dla Ezechie-
la wieczór był porą dnia, w której dokonywały się zwrotne wydarzenia: I uczy-
niłem tak, jak mi rozkazano, rzeczy moje wyniosłem, jak rzeczy wygnańcy, za 
dnia, a wieczorem (וּבָעֶרֶב) przebiłem sobie mur ręką, w ciemności wyszedłem, 
podniosłem na barki (rzeczy) na ich oczach (Ez 12,7). Wieczorna pora wskazuje 
na ideę nowego początku, nowego dnia. Początek ten jednak nie zaistniał na 
skutek przybycia zbiega, lecz nastał z powodu intensywnego działania Jahwe, 
które nastąpiło zanim ów zbieg przybył.

W relacji proroka, centralnym wydarzeniem opisywanym w w. 22 nie 
było przybycie zbiega, lecz otworzenie ust Ezechiela. Prorok o tym fakcie in-
formuje dwukrotnie: otworzył usta moje oraz i zostały otworzone usta. Prorok 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



98

tym samym został już przygotowany do przyjęcia właściwej postawy w obli-
czu otrzymania wieści o katastrofie Jerozolimy. Tragiczna nowina nie mogła 
wstrząsnąć i sparaliżować Ezechiela. Gdyby tak się stało, byłoby jego zacho-
wanie zgodne z naturalną reakcją ludzką. W obliczu niewymownej tragedii 
człowiek nie mógł wypowiedzieć słowa i stawał się niejako niemową. Tym-
czasem Ezechiel właśnie w tym momencie odzyskuje mowę, a zatem, pomi-
mo bólu, nie dał się pochłonąć ogromem tragedii. Prorok był tym mężem, 
który panował nad sytuacją, a ściśle: był znakiem Tego, który nad wszystkim 
panuje, czyli Jahwe. Odtąd Ezechiel nie będzie już nigdy niemy, co w tekście 
zaznacza przysłówek עֽוֹד (znowu, jeszcze, już): i nie byłem już niemy (por. Ez 
24,27). Nowy początek misji został ujawniony rano, gdy do proroka przybył 
zbieg. Wówczas to otworzone usta proroka były przygotowane na udzielenie 
odpowiedzi w obliczy pytań, jakie rodziły się na wieść o tragicznych wydarze-
niach. Udzielona odpowiedź jednak nie zawierała ludzkiej oceny, lecz odwo-
ływała się do zamysły Jahwe.

Ez 33,23-24

ר׃ וַיְהִי דְבַר־יְהוָה אֵלַי לֵאמֹֽ
בֶּן־אָדָם יֹשְׁבֵי הֶחֳרָבוֹת הָאֵלֶּה עַל־אַדְמַת יִשְׂרָאֵל

אֹמְרִים לֵאמרֹ אֶחָד הָיָה אַבְרָהָם וַיִּירַשׁ אֶת־הָאָרֶץ
ה׃ וַאֲנַחְנוּ רַבִּים לָנוּ נִתְּנָה הָאָרֶץ לְמוֹרָשָֽׁ

I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc: Synu człowieczy, za-
mieszkujący pustynię tę na ziemi Izraela, (to) mówiący, mówiąc: 
Jeden był Abraham i odziedziczył ziemię, a my (jesteśmy) liczni; 
dla nas została dana ziemia dla posiadania.

הָאֵלֶּה LXX brak

W w. 22 opisana została dyspozycja Ezechiela, który na skutek otwarcia 
ust otrzymał pełne uzdolnienie do przemawiania. Jego mowa miała zawie-
rać wyłącznie słowo Jahwe. Prorok nie był tylko słuchaczem tego słowa, lecz 
również jego przekazicielem. W nim jednak, jako pierwszym, przynosiło 
ono zbawcze owoce (należał on również do zesłańców). Podobnie jak na 
początku pobytu w Babilonii, również po wielu latach pobytu w niej prorok 
stał się pierwszym adresatem mowy Jahwe: I stało się słowo Jahwe do mnie, 
mówiąc. Słowo rodziło nową świadomość u proroka, nowe zrozumienie zna-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



99

czenia tego, co już się dokonało (zburzenie Jerozolimy). Syn człowieczy był 
stróżem zarówno słowa Jahwe, jak i stróżem ludu. Misja ta była niezwykle 
trudna i odpowiedzialna, bowiem w opozycji do proroka pozostawali oca-
leni w ziemi Izraela (אַדְמַת יִשְׂרָאֵל). Była to ziemia obietnicy, która w przy-
szłości ponownie miała być zamieszkana przez potomków Abrahama: Tak 
mówi Pan, Jahwe: Gdy zgromadzę dom Izraela z ludów, gdzie zostali rozpro-
szeni w nich i uświęcę się w nich na oczach narodów; i zamieszkają na ziemi 
swojej (אַדְמָתָם), którą dałem słudze mojemu Jakubowi (Ez 28,25). Fragment 
ten należy do perykopy znajdującej się w centrum bloku tematycznego na te-
mat ludów obcych. Motyw ziemi Izraela, pojawiający się w tym kontekście, 
stanowi ważną wskazówkę interpretacyjną dla wszystkich wyroczni przeciw 
narodom, a zarazem przygotowuje właściwe rozumienie tematu ziemi, który 
pojawia się w późniejszych tekstach (począwszy od Ez 33,24). Ziemia Izraela 
miała przejść wielką metamorfozę, której Ezechiel będzie szczególnym archi-
tektem (Ez 40–48). Tymczasem ocaleli z katastrofy mieszkańcy Jerozolimy, po-
dejmowali wysiłki zmierzające do podporządkowania sobie tej ziemi. Zostali 
oni nazwani formułą: יֹשְׁבֵי הֶחֳרָבוֹת (zamieszkujący pustynię). Żywili dumne 
przekonanie, że to wyłącznie do nich należy ta ziemia, natomiast zesłańcy zo-
stali jej pozbawieni: Synu człowieczy, braciom twoim, braciom twoim, twoim 
mężom wyzwolonym i całemu domowi Izraela, wszystkim, do których mówią 
mieszkańcy (יֹשְׁבֵי) Jerozolimy: Oddalcie się do Jahwe, nam została dana ziemia 
w posiadanie (Ez 11,15). Konsekwencje tego myślenia miały okazać się czymś 
niezwykle tragicznym. Mieszkańcy mogli należeć do spiskowców, którzy do-
prowadzili do zabójstwa Godoliasza, namiestnika babilońskiego w Judei po 
zdobyciu Jerozolimy (Jr 40,13-16). Chcieli na własny sposób zagospodarować 
ziemię, która leżała w gruzach, czyli w ruinie (הֶחֳרָבוֹת). Przypominała ona 
wszystkie ziemie spustoszone należące niegdyś do obcych ludów (Ez 25,13; 
26,20; 29,9.10). Choć tereny te stały się uosobieniem całkowitego zniszczenia, 
tym niemniej ich los nie miał stać się wzorcem przyszłości dla ziemi Izraela. 
Praprzyczyną katastrofy Izraela było odstępstwo ludu, dlatego Jahwe już wcze-
śniej zapowiadał: I uczynię z ciebie pustynię (לְחָרְבָּה) i hańbę pośród narodów, 
które cię otaczają, na oczach każdego przechodnia (Ez 5,14). Spustoszenie Izra-
ela było dużo poważniejsze od spustoszenia innych ziem.

Ocaleni mieszkańcy odwoływali się do postaci Abrahama, uzasadniając 
w ten sposób prawo do posiadania zdewastowanej ziemi. To jedyny tekst, 
w którym ten patriarcha wymieniony jest z imienia przez Ezechiela. Prorok 
Jeremiasz wspomina Abrahama obok Izaaka i Jakuba w zapowiedzi czasu od-
nowy (Jr 33,26), podobnie i Deuteroizajasz (Iz 41,8; 63,16; por. Iz 29,22; 63,16). 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



100

Pamięć o Abrahamie pielęgnowana była na wygnaniu, lecz pozostali w Jero-
zolimie mieszkańcy nie łączyli tej postaci z przyszłą odnową narodu, lecz wi-
dzieli w nim jedynie wspólnego przodka, którzy legitymizował ich roszczenia 
do posiadania tego, co jeszcze pozostało po najeździe Babilończyków. Żadne 
tragiczne wydarzenie nie skłaniało tych ludzi do nawrócenia. Nie posiadali 
tym samym najmniejszej dyspozycji do tego, by stać się cząstką nowego ludu. 
Mieszkańcy gardzili orędziem Jeremiasza i tak samo postępowali w czasach 
Ezechiela, choć go osobiście mogli nie znać.

Słowa, które mówili mieszkańcy Jerozolimy: Jeden był Abraham i odziedzi-
czył ziemię, a my (jesteśmy) liczni; dla nas została dana ziemia dla posiadania, 
niekoniecznie musiały być bezpośrednio słyszane przez Ezechiela. Ujawniają 
one bowiem faktyczny stan duchowy, w jakim się znaleźli ocaleni z katastrofy. 
Prorok był przekonany, że nie można liczyć na ich udział w dziele odnowy. 
Ezechiel nie był ich stróżem. Abraham przestał być ich praprzodkiem po linii 
dziedzictwa obietnic. Dziedzicami mieli być ci, którzy gromadzili się w Babilo-
nii przy proroku i byli skłonni przyjąć słowo Jahwe. Wprawdzie ocaleni miesz-
kańcy wskazują, że są wciąż liczni (רַבִּים), lecz ten argument nie miał znacze-
nia w oczach Jahwe, który z jednego potomka Abrahama mógł wyprowadzić 
cały naród. Owi ocaleni, którzy chcieli mieć udział w dziedzictwie (ׁוַיִּירַש) pa-
triarchy, swoją nieprzejednaną postawą doprowadzili do tragedii, o której już 
wcześniej mówił prorok słowami Jahwe: Przyprowadzę złe narody i odziedziczą 
-ich domy, i zakończę pychę możnych i zostaną zbezczeszczone ich świą (וְיָרְשׁוּ)
tynie (Ez 7,24). Ziemia Izraela nie została dana ludowi buntowników. Została 
zamieniona w pustynię i dopiero cud powstania nowego Izraela sprawi, że ob-
licze jej będzie przemienione (Ez 40–48).

Ez 33,25

ה־אָמַר אֲדנָֹי יְהֹוִה עַל־הַדָּם תֹּאכֵלוּ לָכֵן אֱמרֹ אֲלֵיהֶם כֹּֽ
שׁוּ׃ וְעֵינֵכֶם תִּשְׂאוּ אֶל־גִּלּוּלֵיכֶם וְדָם תִּשְׁפֹּכוּ וְהָאָרֶץ תִּירָֽ

Dlatego powiedz do nich: Tak mówi Pan, Jahwe: Z powodu krwi, 
jaką spożywacie, i  oczy wasze podnosicie do bożków waszych, 
i krew przelewacie, i ziemię dziedziczyć będziecie?

אֲדנָֹי LXX brak

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



101

W obliczu postawy wielkiego zadufania w sobie i nieuprawnionych rosz-
czeń do posiadania ziemi ocaleni otrzymują odpowiedź ze strony Jahwe. Po-
średnikiem ogłoszenia tego wyroku był Ezechiel. Jahwe przynagla go do mówie-
nia (dlatego powiedz do nich). Obecna w tych słowach cząsteczka לָכֵן (dlatego) 
zaznacza, że w tekście ma miejsce przejście z relacji o postawie mieszkańców 
(w. 24) do słów zawierających ocenę ich zachowania (ww. 25-26).

Pierwszy zarzut stawiany ocalałym odnosił się do spożywania krwi 
תֹּאכֵלוּ)  Temat krwi dominuje w całej Księdze Ezechiela, pojawia .(הַדָּם 
się zwłaszcza w kontekście kultycznym i militarnym. W w. 25 prorok dwu-
krotnie posługuje się terminem krew. Pierwsze użycie wskazuje na kontekst 
konsumpcyjny – spożywanie krwi. Było to czymś niezwykle nagannym. Już 
przykazanie dane po potopie zawierało stosowny zakaz: Nie wolno wam tylko 
jeść mięsa z krwią życia (Rdz 9,4). Zostało ono potwierdzone na Synaju (Kpł 
17,10-16; por. Rdz 15,20). Zarzut, jaki stawia Ezechiel ludowi, dotyczył prak-
tyk uprawianych w Jerozolimie. Jej mieszkańcy odwrócili się od zasad stoso-
wanych już w czasach Abrahama, dostosowywali się bowiem do zwyczajów 
znanych w środowisku pogańskim. Szacunek do krwi, jako siedliska życia, 
miał być istotnym przejawem religijności Izraela. Ingerencja w tę dziedzinę 
była pogwałceniem prawa Jahwe. Prorok już wcześniej o tym wspomina: Po-
nieważ krew jego jest pośrodku niego; i stało się, na nagiej skale położyło ją, 
nie wylewało ją na ziemię, aby przykryć na nim proch (Ez 24,7). Ewentualnie 
rozlana krew musiała być przykryta ziemią, aby nie była przez kogokolwiek 
lub cokolwiek profanowaną (np. przez drapieżne zwierzęta). Krew miała po-
zostać do wyłącznej dyspozycji Stwórcy.

Drugi zarzut dotyczył kwestii kultycznej: oczy wasze podnosicie do bożków 
waszych. Był to zarzut podstawowy. To właśnie praktyki bałwochwalcze pro-
wadziły do innych przestępstw, a w końcu do katastrofy Jerozolimy. Ezechiel 
wielokrotnie określa bożka terminem גִּלּוּל (począwszy od Ez 6,4) i ukazuje 
miarę zła, jakie zostało sprowadzone na Jerozolimę z powodu bałwochwalstwa. 
Podniesienie oczy ku bożkom oznaczało napełnianie się radością życia poza 
Jahwe. Taka radość oczu jednak miała być mieszkańcom zabrana: A ty synu 
człowieczy, czyż nie w dniu (kiedy) zabiorę od nich ochronę ich, radość, ozdobę 
ich, rozkosz oczu ich, i tęsknotę duszy ich, synów ich i córki ich (Ez 24,25). Słowa 
te odnosiły się do czasu upadku Jerozolimy. Wprawdzie rozkosz oczu oznaczała 
przede wszystkim adorację obecności Jahwe, lecz mogła być również formą 
idolatrii. W świątyni jerozolimskiej bowiem czczono bożki (Ez 8,5).

Trzeci zarzut ponownie dotyczył krwi: i krew przelewacie. Przelewa-
nie krwi, czyli zabijanie, mogło dokonywać się zarówno na polu walki, jak 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



102

i w kontekście brutalnych przejawów życia społecznego. Niesprawiedliwość 
w tej dziedzinie była głęboko zadomowiona w Jerozolimie i całym Izraelu: 
I powiesz: Tak mówi Pan, Jahwe: Miasto rozlewające krew pośrodku siebie, aby 
nadszedł jego czas i czyni bożki dla siebie, aby się skalać (Ez 22,3) W tym skon-
densowanym treściowo wersecie oba zarzuty stawiane Jerozolimie są obecne 
(kult bożków i rozlewanie krwi). Częstotliwość, z jaką porusza tę tematykę 
Ezechiel, świadczy o głębokim kryzysie religijno-społecznym, jaki zdomino-
wał życie Jerozolimy u kresu jej królewskiej historii.

Po prezentacji trzech pierwszych zarzutów (odnoszących się do roszczeń 
ocalałych mieszkańców Jerozolimy) prorok w imieniu Jahwe zadaje pełne 
ironii pytanie retoryczne: i ziemię dziedziczyć będziecie? Pomimo prezentacji 
jednoznacznie nagannej postawy ludu, nie był on skłonny do zmiany swej 
postawy. Pytanie miało charakter dydaktyczny. Ezechiel kierował je przede 
wszystkim do swoich słuchaczy, przestrzegając ich przed praktykami, które 
doprowadziły do katastrofy miasta i całego narodu.

Ez 33,26

ל־חַרְבְּכֶם עֲשִׂיתֶן תּוֹעֵבָה וְאִישׁ עֲמַדְתֶּם עַֽ
שׁוּ׃ אֶת־אֵשֶׁת רֵעֵהוּ טִמֵּאתֶם וְהָאָרֶץ תִּירָֽ

Wspieracie się na mieczu waszym, czynicie obrzydliwość i mąż 
(wszyscy) żonę bliźniego swego plugawi(ą), i ziemię dziedziczyć 
będziecie?

Czwarty zarzut dotyczył miecza. Dychotomia tematyki miecza stanowi 
ważny faktor nauczania Ezechiela. Z jednej strony miecz był znakiem słusz-
nego karania Jahwe (Ez 21), z drugiej był znakiem przemocy i argumentu siły, 
który używano w relacjach międzyludzkich. Na ten drugi aspekt wskazuje pro-
rok w w. 26. Lud zamiast opierać się na pomocy Jahwe (okazując Mu ufność) 
pielęgnował przekonanie o skuteczności siły własnego miecza. W ten sposób 
próbowano rozwiązywać problemy. W rezultacie mnożyły się nieprawości 
i przelewanie niewinnej krwi.

Piąty zarzut koncentrował się na kwestii czynienia obrzydliwości (תּוֹעֵבָה). 
Takie zachowanie mogło dotyczyć czynów godzących w czystość świątyni: 
Dlatego, Ja żyjący – wyrocznia Pana – Jahwe, ponieważ świątynię Moją zanie-
czyściłeś wszelkimi ohydami i wszelkimi obrzydliwościami, Ja także odejmę, bez 
litości oczu Moich, i także Ja nie będę współczuł (Ez 5,11). Prorok wymienia 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



103

tu najpoważniejsze obrzydliwości, one bowiem prowadziły do utraty przez 
Izrael swej tożsamości i odmienności w stosunku do ludów obcych. Pojawiały 
się również obrzydliwości w życiu społecznym; dobitnie o tym pisze prorok 
w tekście Ez 22,11: A (jeden) mąż z żoną bliźniego swego uczynił obrzydliwość; 
a (inny) mąż synową swoją splamił w nierządzie; a (kolejny) mąż siostrę swoją, 
córkę ojca swego, zgwałcił w tobie. Całe życie religijne i społeczne Izraela stało 
pod znakiem czynów występnych, określanych jako obrzydliwości.

Szósty zarzut nawiązywał do poprzedniego: i mąż (wszyscy) żonę bliźniego 
swego plugawi(ą). Tu prorok już wprost pisze o nadużyciach w sferze seksual-
nej. W tej dziedzinie praktyki uprawiane przez Izraelitów stały w zupełnym 
przeciwieństwie do otrzymanego prawodawstwa (Kpł 18,20).

Lista czynów występnych (ww. 25-26) ukazuje stan duchowy ocalałych, 
którzy żyli w zupełnej izolacji od Jahwe i Jego prawa. Podobnie jak z Jerozoli-
mą, która obróciła się w pustynię (w. 24), miało stać się z życiem jej mieszkań-
ców. Ze zdaniem ludu nikt się nie liczył: ani zdobywcy, ani tym bardziej Jahwe. 
Izrael stał się bezużyteczny. Mężowie wspominani w w. 26 na pewno nie będą 
dziedziczyli ziemi.

Ez 33,27

ה־תֹאמַר אֲלֵהֶם כֹּה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה חַי־אָנִי אִם־לאֹ כֹּֽ
אֲשֶׁר עַל־פְּנֵי הַשָּׂדֶה לַחַיָּה חֳרָבוֹת בַּחֶרֶב יִפֹּלוּ וַֽ אֲשֶׁר בֶּֽ
נְתַתִּיו לְאָכְלוֹ וַאֲשֶׁר בַּמְּצָדוֹת וּבַמְּעָרוֹת בַּדֶּבֶר יָמֽוּתוּ׃

Tak powiesz do nich: Tak mówi Pan, Jahwe: Żyję Ja, a ci, któ-
rzy (będą) na pustyni, z powodu miecza padną, a kto będzie na 
obliczu pola, zwierzęciu wydam go na pożarcie; a którzy będą 
w warowniach i w jaskiniach z powodu zarazy umrą.

Po wykazaniu iluzorycznego charakteru bezpieczeństwa, w jakim żyli oca-
leni mieszkańcy Jerozolimy (ww. 25-26), prorok ponownie wskazuje na Jahwe 
przynaglającego do przemawiania. Słowa Ezechiela, będące nosicielem zamy-
słu Pana, odsłaniają faktyczną sytuację w jakiej znaleźli się mieszkańcy.

Na początku prorok przytacza autoprezentację Jahwe: חַי־אָנִי (żyję Ja). 
Formuła ta wiąże ze sobą dwa tematy, które dominują w całym Ez 33, a mia-
nowicie życie i śmierć. Temat życia był obecny w Ez 33,11 (wolą żyjącego Jah-
we było to, aby bezbożny się nawrócił i żył); natomiast temat śmierci obecny 
jest w w. 27. Ocaleni nie skorzystali z okazji by odwrócić się od popełnianych 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



104

nieprawości. Sumaryczny wykaz występków zaprezentował prorok wcześniej 
(ww. 25-26). Natomiast w w. 27 jest mowa o różnych miejscach pobytu miesz-
kańców i ich losu.

Po pierwsze: ci, którzy (będą) na pustyni (חֳרָבוֹת -z powodu miecza pad (בֶּֽ
ną. Zniszczona Jerozolima już wcześniej nazwana był pustynią (w. 24). Nie 
chodziło tu zatem o naturalną pustynię, lecz o miejsce zrujnowane. Występu-
jący w tym miejscu rdzeń חָרְבָּה oznacza przede wszystkim suchą ziemię. Cho-
dzi o teren wrogi człowiekowi, który bez zewnętrznej pomocy skazany był na 
śmierć. Zagłada na mieszkańców Jerozolimy miała nadejść w sposób gwałtow-
ny, od miecza. Miecz symbolizuje potęgę zdobywców, którzy wprowadzając 
swoje prawo, postępowali z całą wrogością wobec ocalałych, którzy znaleźli się 
w potrzasku. Z jednej strony nie skorzystali z daru Jahwe, a z drugiej nie mogli 
oczekiwać wybawienia ze strony zdobywców.

Po drugie: a kto będzie na oblicze pola, zwierzęciu wydam go na pożarcie. 
Prorok nawiązuje tu do opisu losu faraona: I wyrzucę ciebie na ziemię, na obli-
cze pola rzucę ciebie, i sprawię, że zamieszkają na tobie wszelki(e) ptak(i) niebios 
i nasycę tobą zwierz(yn)ę całej ziemi (Ez 32,4). Otwarta przestrzeń nie była 
również miejscem bezpiecznym. Mieszkańcy nie byli nomadami, którzy po-
trafili sobie radzić z dziką przyrodą, a zwłaszcza zwierzętami. Historia Józefa 
i jego braci świadczy o skali niebezpieczeństw związanych z przebywaniem na 
otwartym polu (por. Rdz 37,31-34).

Po trzecie: którzy będą w warowniach i w jaskiniach z powodu zarazy 
umrą. Na nic się również zda ucieczka w pozornie bezpieczne miejsce. Warow-
nią (מְצָד) była Jerozolima. Termin ten może też oznaczać naturalne i niedo-
stępne miejsce (por. 1 Sm 23,19; 24,1), do takich należały też jaskinie (מְעָרָה). 
W świadomości mieszkańców miasta jaskinie były miejscem przebywania 
zbójców (por. Jr 7,11). Oba wyżej wymienione terminy Ezechiel używa tylko 
jeden raz w księdze. Tym samym jego wypowiedź zyskuje na oryginalności. 
Próba znalezienia się w niezawodnym miejscu okaże się jednak zadaniem nie-
skutecznym. Uciekinierów dosięgnie bowiem zaraza, o której często Ezechiel 
wspominana (Ez 5,12; 6,11.12; 12,16; 14,9.21; 28,23; 33,27; 38,22).

Na temat nieszczęść, jakie miały spotkać obrońców Jerozolimy, wypowia-
da się najobszerniej prorok w tekście Ez 14,21: Ponieważ tak mówi Pan, Jah-
we: Nawet gdy cztery kary moje groźne: miecz, głód, zwierzęta złe i zarazę poślę 
na Jerozolimę aby zgładzić z niej człowieka i zwierzę. Do wymienionych w w. 
27 trzech plag dochodzi tu jeszcze głód. Wszystkie nieszczęścia sprawią, że 
z miasta zostaną usunięci występni, pozostanie jedynie garstka ocalonych (Ez 
14,22) – będzie to reszta, posłuszna słowu Jahwe. Do niej nie będzie przynale-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



105

żała grupa ocalonych, a nie zesłanych. Dopadnie ich śmierć już po katastrofie 
Jerozolimy. Nachodzące wydarzenia będą niejako dalszą konsekwencją klęski 
miasta. Ci, co nie okazują posłuszeństwa wezwaniu do nawrócenia, wkraczają 
na drogę śmierci. Prorok wykazuje z całą ostrością brak perspektyw dla ocala-
łych, którzy chcieli realizować swe życie poza Jahwe.

Ez 33,28

וְנָתַתִּי אֶת־הָאָרֶץ שְׁמָמָה וּמְשַׁמָּה וְנִשְׁבַּת
ר׃ מְמוּ הָרֵי יִשְׂרָאֵל מֵאֵין עוֹבֵֽ גְּאוֹן עֻזָּהּ וְשָֽׁ

I  dam ziemi (znamię) pustkowia i  spustoszenia; i  skończy się 
wspaniałość potęgi jej; i  opustoszeją góry Izraela, nie będzie 
przechodnia.

וּמְשַׁמָּה LXX brak

Formuła וְנָתַתִּי (i dam) występuje aż 45 razy w Księdze Ezechiela i oznaj-
mia interwencję Jahwe w dzieje Izraela oraz obcych ludów. Ta inicjatywa wy-
nikała z prerogatyw Pana jako stwórcy i władcy całej ziemi. W odróżnieniu od 
czynów ludzkich, czyn Jahwe miał charakter ostateczny i rozstrzygający, od 
którego nie było żadnego odwołania. Czyn Jahwe miał bezpośrednie skutki 
w stworzeniu (Izraelu).

Po pierwsze: Jahwe zapowiada: I dam ziemi (znamię) pustkowia i spustosze-
nia. W centrum uwagi pojawia się znowu ziemia (por. ww. 2.3.24.25.26.28.29). 
Chodzi o przestrzeń przebywania ludu, a zarazem oddziaływania Pana. Postę-
powanie Jahwe (וְנָתַתִּי) w omawianym kontekście wskazuje na czyn przeciwny 
dziełu stworzenia (upiększania ziemi, por. Rdz 1,1-27). Na początku ziemia 
była ּוָבֹהו  .co można przetłumaczyć formułą: bezładem i pustkowiem ,תֹהוּ 
Niejako ponownie taką się stała na skutek odstępstwa Izraela. Jego ziemia bę-
dzie przypominać Egipt po ukaraniu faraona i jego ludu (Ez 29,9-12; 32,15). 
Spustoszenie Izraela spowodowane zostało przede wszystkim praktykami bał-
wochwalczymi (Ez 6,14).

Po drugie: Jahwe stwierdza: i skończy się wspaniałość potęgi jej. Również 
i w tej frazie ma miejsce nawiązanie do losu Egiptu: I w Tachpanches zaćmi się 
dzień, gdy złamię tam berła Egiptu; i skończy się w nim wspaniałość potęgi jego; 
pokryje go chmura i córki jego w niewolę pójdą (Ez 30,18). Stosując niemal 
identyczną terminologię, prorok wykazuje, iż na skutek grzechu los Izraela 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



106

będzie podobny do losu Egiptu i innych ludów. Zatem drastyczne opisy (Ez 
25–32) można w całości uznać za zapowiedź kresu Izraela z epoki królew-
skiej. Faraon szczycił się wspaniałością swej potęgi, a wypracowana ideologia 
uznawała jego boskość oraz nadzwyczajny charakter jego władzy. Natomiast 
wspaniałość potęgi Izraela bazowała wyłącznie na darze i wyborze, jaki za-
wdzięczał Jahwe. W tym wymiarze taka wspaniałość była zbawcza. Naród 
wyrzekł się jej jednak i podążał za ludzką wzniosłością, która doprowadziła 
go do katastrofy.

Po trzecie: Jahwe zapowiada: i opustoszeją góry Izraela. Judea i Sama-
ria były terenami górzystymi. Sama Jerozolima wzniesiona była na Syjonie, 
w centrum, którego dominowała świątynia. Góry te stały się jednak miejscem 
przeklętym, prorok już wcześniej został przynaglony do wystąpienia przeciw-
ko nim: Synu człowieczy, zwróć swe oblicze ku górom Izraela i prorokuj przeciw 
nim. I powiesz: Góry Izraela, słuchajcie słowa Pana, Jahwe. Tak mówi Pan, Jah-
we do gór i do wzgórz, do rzek i do dolin: Oto Ja sprowadzę na was miecz i znisz-
czę wyżyny wasze (Ez 6,2-3). Góry Izraela przestały być znakiem i miejscem 
obecności Jahwe, a lud utracił pasterzy (por. Ez 34,6). Opustoszenie oznaczało 
utratę wartości, jaką posiadała ta ziemia (góry), dana już w obietnicy udzielo-
nej Abrahamowi (por. w. 24). W rezultacie zaistniałych procesów nie ostoi się 
nikt z występnych, a tym samym góry Izraela będą przygotowane na odnowę, 
jaka dokona się w przyszłości (Ez 34,13-14).

Po czwarte: Jahwe zapowiada: nie będzie przechodnia. Podobną myśl za-
warł prorok już w tekście Ez 5,14: I uczynię z ciebie pustynię i hańbę pośród 
narodów, które cię otaczają, na oczach każdego przechodnia. Różnica polega 
na tym, że przechodzień w perykopie uzasadniającej karanie mieszkańców (Ez 
5,5-17) będzie świadkiem tragicznych wydarzeń, natomiast takich świadków 
zabraknie w czasie ponownego karania Jerozolimy, już po jej zburzeniu (w. 
28). Owi przechodnie, czyli obcy, byli zawsze ważnym tłem wydarzeń opisy-
wanych w BH. Wiązało się to ze środowiskiem biblijnym położonym w Rejo-
nie Żyznego Półksiężyca, przez który przechodziły istotne drogi komunika-
cji. Choć Jerozolima leżała nieco na uboczu głównych traktów, tym niemniej 
z powodu swej roli przyciągała do siebie wielu podróżnych (również z obcych 
ludów). Ten ożywczy ruch z czasem całkowicie ustał, a miasto miało stać się 
rejonem niebezpiecznym, do którego nie mieli odwagi wkraczać przypadkowi 
przechodnie.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



107

Ez 33,29

י־אֲנִי יְהוָה בְּתִתִּי אֶת־הָאָרֶץ שְׁמָמָה וְיָדְעוּ כִּֽ
וּמְשַׁמָּה עַל כָּל־תּוֹעֲבֹתָם אֲשֶׁר עָשֽׂוּ׃

I poznają, że Ja (jestem) Jahwe, gdy nadam ziemi (znamię) pust-
kowia i  spustoszenia z  powodu wszystkich obrzydliwości ich, 
które uczynili.

W. 29 zawiera inkluzję, którą tworzą dwa bardzo ważne czasowniki: ידע 
(poznać) oraz עָשָׂה (czynić). Poznanie dotyczy Jahwe i Jego dzieła, natomiast 
czyny odnoszą się do ocalałych mieszkańców Jerozolimy.

Poznanie Jahwe to wyrażenie bardzo typowe w języku Ezechiela i oznajmia 
nade wszystko fakt rozpoznania wkroczenia Pana w dzieje człowieka, w jego 
konkretnych zdarzeniach. Poznanie to mogło skutkować zarówno zbawieniem 
ludu, jak i jego ostatecznym zatraceniem. Poznanie otrzymywało walor zbaw-
czy wówczas, gdy towarzyszyło mu nawrócenie i podporządkowanie się naka-
zom Jahwe.

Ezechiel, jako szczególne znamię działania Jahwe, prezentuje stan ziemi 
obróconej w pustkowie i spustoszenie. Motyw ten występuje już w w. 28, w któ-
rym opisane są skutki tego procesu spływające na ową ziemię. W w. 29 zosta-
ły natomiast podkreślone przyczyny zaistnienia tragicznej sytuacji: z powodu 
wszystkich obrzydliwości ich, które uczynili. Przyczyną doprowadzenia do spu-
stoszenia ziemi była więc nadmierna pewność mieszkańców, którzy byli prze-
konani o własnej sile i możliwości przeciwstawienia się wszelkiemu wrogowi. 
Taka postawa przysporzyła im jednak wroga w postaci samego Jahwe. To On 
był obrażany, to Jego prerogatywy zagarniali mieszkańcy, względnie odnosili 
je do obcych bóstw. Mieszkańcy nie podjęli żadnego wysiłku w celu poznania 
Jahwe. Pan dawał się poznawać nie tylko przez swe czyny, lecz nade wszystko 
przez mowę proroków, którymi jednak lud wzgardził. Poznanie, w jakim trwał 
Izrael, nie dotyczyło poznania wzniosłości darów Jahwe, lecz zrodziło w ich 
chęć przypisania sobie Jego prerogatyw, dlatego spotkało ich nieszczęście spu-
stoszenia ziemi ich zamieszkania.

Pustkowie, spustoszenie i obrzydliwości – to określenia środowiska, 
w jakim mieli odtąd bytować ocaleni. Fakt ocalenia nie okazał się zbaw-
czy wydarzeniem, lecz wielkim nieszczęściem. Tym samym zbuntowani 
mieszkańcy mieli poznawać miarę swej nieprawości. Spustoszenie nie tyl-
ko dotyczyło murów Jerozolimy, lecz nade wszystko odnosiło się do wnę-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



108

trza człowieka, niezdolnego już do nawrócenia, a tym samym do powrotu 
do życia.

Ez 33,30

וְאַתָּה בֶן־אָדָם בְּנֵי עַמְּךָ הַנִּדְבָּרִים בְּךָ אֵצֶל הַקִּירוֹת
וּבְפִתְחֵי הַבָּתִּים וְדִבֶּר־חַד אֶת־אַחַד אִישׁ אֶת־אָחִיו

ה׃ אוּ־נָא וְשִׁמְעוּ מָה הַדָּבָר הַיּוֹצֵא מֵאֵת יְהוָֽ לֵאמרֹ בֹּֽ

A ty, synu człowieczy, synowie ludu twego mówiący między sobą 
z powodu ciebie przy murach i bramach domów; i powie jeden 
(do) drugiego, każdy (do) brata swego, mówiąc: Pójdźcie, proszę, 
i posłuchajcie, jakie (jest) słowo, które wychodzi od Jahwe.

חַד אֶת־אַחַד LXX brak

Jahwe bezpośrednio zwraca uwagę na proroka (por. w. 12): A ty, synu 
człowieczy. To właśnie misja Ezechiela odgrywała najważniejszą rolę w całym 
procesie przemian. Wypowiadane przez proroka słowa wzbudzały wśród słu-
chaczy różnorodne postawy. Większość jego pouczeń stanowiły groźby, zarzu-
ty i wyroki Jahwe. Takie orędzie nie odpowiadało na oczekiwania odbiorców, 
którzy woleliby słuchać pomyślnych wieści.

Zesłańcy byli właściwymi adresatami wszystkich mów proroka. Nazywani 
są jego rodakami, dosłownie: lud twój (ָעַמְּך). Niewątpliwie znali dobrze po-
stać proroka i jego słowa. Był on mężem wybitnym, dlatego mówiono o nim 
w różnych miejscach zgromadzeń: przy murach i bramach domów. Ulica była 
traktowana jako „salon” spotkań. Wnętrza domostw natomiast zarezerwowane 
były do ukrytego życia prywatnego. Zesłańcy z czasem potrafili się asymilować 
do życia w nowych warunkach. Mieszkali w osobnych dzielnicach, dzięki cze-
mu mogli kultywować więzi rodzinne i narodowe. Pośrodku nich przebywał 
Ezechiel, który znany był nie tylko z gwałtownych wystąpień oraz wykonywa-
nia czynów symbolicznych, lecz również z troski o sprawy życia codziennego, 
czyli tego, co było udziałem wszystkich zesłańców.

Ezechiel nie podaje niemal żadnych szczegółów z życia codziennego ze-
słańców. Koncentruje swoją uwagę na tym, co dotyczyło orędzia Jahwe i jego 
recepcji wśród rodaków. Gromadzili się w miejscach publicznych i mówili 
jeden (do) drugiego (אֶת־אַחַד -Istniała zatem ożywcza komuni .(וְדִבֶּר־חַד 
kacja między mieszkańcami, która była niezbędnym warunkiem dotarcia do 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



109

wszystkich. Zesłańcy z natury byli skłonni do słuchania nowinek. Dla ludzi 
starożytnego Wschodu ustne przekazywanie wieści stanowiło istotny przejaw 
ich kultury i sposobu życia. Dzięki temu obecność Ezechiela była zauważalna. 
Jego dynamiczny i obrazowy sposób mówienia zwracał na niego baczną uwagę 
odbiorców. Nie dziwi zatem zachowanie rodaków, którzy przynaglali swoich 
braci do spotkania się z Ezechielem: Pójdźcie, proszę, i posłuchajcie, jakie (jest) 
słowo, które wychodzi od Jahwe. W zdaniu tym występują trzy czasowniki, któ-
re ukazują pełny proces przekazu zamysłu Jahwe.

Po pierwsze: mieszkańcy zwracają się do swych braci: Pójdźcie, proszę 
אוּ־נָא) -To pierwszy czasownik (przychodzić) użyty w tym stychu. Wezwa .(בֹּֽ
nie przypomina wydarzenie opisane przez proroka w tekście Ez 21, 1: I sta-
ło się w roku siódmym w piątym (miesiącu), dziesiątego (dnia) tego miesiąca, 
przyszli mężowie ze starszych Izraela, aby radzić się Jahwe, i usiedli przed moim 
obliczem. Przychodzenie w tym wypadku odnosiło się do przybycia ważnej de-
legacji narodu (starsi Izraela). Została nawet podana dokładna data tego wy-
darzenia (według kalendarza powszechnego było to 14 sierpnia 591 r.), a więc 
na kilka lat przez zburzeniem Jerozolimy. W wypadku w. 30 nie ma podanej 
daty wydarzenia, lecz chodziło zapewne o epizod, który miał miejsce po roku 
587, w czasie, gdy zesłańcy żyli już w nowej sytuacji. W miejsce reprezentacji 
(Ez 21,1) pojawia się informacja (w. 30) o każdej osobie, czyli o mówiącym do 
brata swego.

Po drugie: mieszkańcy wzywają swych braci: posłuchajcie (ּוְשִׁמְעו), jakie 
(jest) słowo. Drugi czasownik (użyty w tym stychu) wyraża myśl o słuchaniu. 
Postawa słuchania domagała przybycia słuchaczy. Taką zasadę, jak się wyda-
je, szanowali zesłańcy, bowiem, jak wyżej powiedziano, stosowali się w tym 
względzie, do powszechnie wówczas obowiązujących zwyczajów. Byli zainte-
resowani słowem, a więc wieścią.

Po trzecie: mieszkańcom chodzi o słowo, które wychodzi od Jahwe. To trze-
ci czasownik (wychodzić), który wskazuje na czynność Jahwe. W tym miej-
scu cały proces otrzymuje zupełnie nowy wymiar. Nie chodziło zatem o słowo 
wypowiadane przez ludzi, które często zawierało plotki oraz niesprawdzone 
wieści. Tego typu słowa najczęściej się wówczas pożądało, zaspokajało ono bo-
wiem ciekawość słuchaczy i nie domagało się żadnego się do niech ustosunko-
wania. Tymczasem słowo wychodzące od Jahwe, miało zupełnie inną wartość. 
Izrael przywykł do słuchania „mężów słowa” począwszy od Mojżesza, a na 
prorokach niewoli skończywszy. Już Amos zapowiadał: Oto nadejdą dni – wy-
rocznia Pana, Jahwe – gdy ześlę głód na ziemię, nie głód chleba ani pragnienie 
wody, lecz głód słuchania słów Jahwe (Am 8,11). Gotowość do słuchania sło-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



110

wa Jahwe była pozytywnym doświadczeniem. Bez takiej dyspozycji nie mogło 
dość do komunikacji między Jahwe a ludem. Pierwszy krok został zrobiony 
przez zesłańców. Byli gotowi przyjść i słuchać orędzia, które uznawali za praw-
dziwie słowo Jahwe.

Ez 33,31

מְעוּ וְיָבוֹאוּ אֵלֶיךָ כִּמְבוֹא־עָם וְיֵשְׁבוּ לְפָנֶיךָ עַמִּי וְשָֽׁ
י־עֲגָבִים אֶת־דְּבָרֶיךָ וְאוֹתָם לאֹ יַֽעֲשׂוּ כִּֽ

ךְ׃ בְּפִיהֶם הֵמָּה עֹשִׂים אַחֲרֵי בִצְעָם לִבָּם הֹלֵֽ

I przychodzą do ciebie, jak przychodzący lud; i siadają przed ob-
liczem twoim, lud Mój, i słuchają słów twoich, ale ich nie czynią, 
gdyż miłość jest w  ustach ich; oni czynią dla zysku swego, za 
sercem swym idą.

עַמִּי LXX brak
עֲגָבִים LXX ψευδος

הֵמָּה עֹשִׂים LXX brak
אַחֲרֵי LXX και οπισω
בִצְעָם LXX των μιασματων

Wezwanie skierowane do ludu, aby przybył do proroka (w. 30), okazało się 
skuteczne. Zesłańcy zgromadzili się wokół Ezechiela (ּוְיָבוֹאו). Uznają go za na-
uczyciela, którego warto słuchać. Nie ma wyszczególnionej grupy społecznej 
zainteresowanej spotkaniem z Ezechielem. Mowa jest natomiast dwukrotnie 
o ludzie (עָם).

Po pierwsze: postawę ludu wyraża formuła: (są) jak przychodzący (כִּמְבוֹא). 
Zastosowane porównanie (jak) podkreśla celowe działanie ludu, który podej-
muje istotną decyzję w sprawie swego losu. Zesłańcy mieli jeszcze w pamięci 
czas przybycia do Babilonii. Znali smak niewoli oraz braków, jakie nierozłącz-
nie związane były z tym dramatycznym wydarzeniem. Pozbawieni ziemi, byli 
niejako nieustannie zmierzającymi (dokądś). Jedynie prorok był w stanie owo 
zmierzanie właściwie ukierunkować.

Po drugie: był to lud, którego członkowie siadają (ּוְיֵשְׁבו) przed obliczem 
-Ezechiela. Chodziło o bezpośredni kontakt, który gwarantował au (לְפָנֶיךָ)
tentyzm spotkania i przekazu słów. Przełamywane były w ten sposób wszel-
kie stereotypy, które rodziły się na skutek braku bezpośredniego kontaktu. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



111

Już Mojżesz był ukazany jako mąż, który miał żywy kontakt z Jahwe i ludem: 
A Jahwe rozmawiał z Mojżeszem twarzą w twarz, jak się rozmawia z przyja-
cielem. Potem wracał Mojżesz do obozu, sługa zaś jego, Jozue, syn Nuna, mło-
dzieniec, nie oddalał się z wnętrza namiotu (Wj 33,11). Kontakt przyjacielski 
wskazywał na zażyłość, a równocześnie na bezpieczeństwo wynikające z re-
lacji Mojżesza do Jahwe i ludu. Zesłańcy spełnili zatem wszystkie warunki, 
które gwarantowały wartościowe spotkanie, dające nadzieję na wewnętrzną 
odnowę. Dzięki pośrednictwu Ezechiela zapowiadane wydarzenie prowadzi-
ło do kontaktu z samym Jahwe. Zaznacza to formuła עַמִּי (lud Mój), czyli 
lud Jahwe uczestniczący w spotkaniu. Jest to drugie użycie terminu עָם w w. 
31 i podkreśla tożsamość zesłańców, którzy choć przebywali w Babilonii, 
w dalszym ciągu byli wybranym ludem Jahwe, a więc umiłowanym. Jego sta-
tus w niczym się nie zmienił pomimo tragicznych wydarzeń z przeszłości. 
Niegdyś Jahwe mówił do ludu przez Mojżesza (Egipt, pustynia), natomiast 
w Babilonii przemawiał przez Ezechiela. Po przybyciu do proroka lud oka-
zuje posłuszeństwo i słucha słów (ּמְעו  Ezechiela. Pierwsza część w. 31 (וְשָֽׁ
prezentuje zatem idealną scenę. Izrael przychodząc do proroka zasiada przed 
nim i wsłuchuje się w słowa Jahwe. Jest prawdziwie ludem Jahwe (lud Mój). 
Jest to jednak wizja doskonałej społeczności, która taką się stanie gdy zre-
alizuje się dzieło odnowy Izraela. W okresie wystąpienia Ezechiela sytuacja 
ludu była zupełnie inna. Wprawdzie lud spełniał zewnętrznie warunki au-
tentycznego spotkania z Jahwe, jednak jego serce było dalekie od Pana. Nie 
nastąpił jeszcze czas nawrócenia: lud nie czynił (ּלאֹ יַֽעֲשׂו) słowa. Oznaczało 
to, że nie przyjmował orędzia Ezechiela, nie traktował go jako proroka Jahwe, 
nie przejmował się tym, co do nich mówił Jahwe. Ich umysły zaprzątnięte 
były innymi sprawami. Nie kierowali się szlachetną intencją przybywając do 
Ezechiela. Być może kierowali się zwykłą ciekawością i nie byli skłonni od-
nosić do siebie zasłyszanych słów.

Po trzecie: prorok stwierdza: miłość jest w ustach ich (עֲגָבִים בְּפִיהֶם). Ter-
min עֲגָבָה wyraża ideę namiętności, żądzy, prezentowanej np. w pieśni miło-
snej (Ez 23,11; 33,32.32) Wyrazem tym posługuje się Ezechiel wyłącznie wte-
dy, gdy opisuje stany namiętności obecnych podczas biesiad. Obyczaje obecne 
w życiu codziennym stały się obrazem postawy Izraela względem Jahwe, który 
był wzgardzony przez lud (Ez 23,11). Takie zachowanie nieobce było zesłań-
com. Gdy ochłonęli już w pierwszych lat pobytu w Babilonii, naśladowali spo-
sób życia obcych ludów (oddalając się od Jahwe). Przybywając do Ezechiela, 
nie byli predysponowani do zbawczego słuchania, ich serce przepełniała bo-
wiem żądza namiętności.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



112

Po czwarte: prorok stwierdza: oni czynią dla zysku swego (אַחֲרֵי  עֹשִׂים 
 występuje w w. 31. Lud (czynić) עָשָׂה To drugie użycie czasownika .(בִצְעָם
nie wykonywał dzieł wynikających z posłuszeństwa słowom Jahwe, lecz z żą-
dzy namiętności, kierując się przy tym doraźnym zyskiem. O bezprawnych 
zyskach pisze prorok w tekście Ez 22,12-27. Taka postawa oznaczała nie tylko 
postępowanie godzące w sprawiedliwość społeczną, lecz nade wszystko była 
manifestacją buntu okazanego prawu Jahwe.

Po piąte: prorok stwierdza: za sercem swym idą (ְך -Ezechiel dema .(לִבָּם הֹלֵֽ
skuje w ten sposób faktyczne dążenie ludu, który nie przychodził do proroka, 
by słuchać słów Pana, lecz kierował się namiętnościami swego serca. Uznał 
niejako otoczenie Ezechiela za miejsce dobrej zabawy. Dążenia Jahwe (Eze-
chiela) i ludu całkowicie się wówczas rozchodziły.

Ez 33,32

וְהִנְּךָ לָהֶם כְּשִׁיר עֲגָבִים יְפֵה קוֹל וּמֵטִב נַגֵּן
ם׃ מְעוּ אֶת־דְּבָרֶיךָ וְעֹשִׂים אֵינָם אוֹתָֽ וְשָֽׁ

I oto ty (jesteś) dla nich jak pieśń miłosna (śpiewana) pięknym 
głosem i dobrym graniem na cytrze; i słuchają słowa twoje, ale 
nic nie czynią sobie z nich.

Lud „garnął” się do Ezechiela. Musieli tłumnie przybywać, a jego sława 
rozchodziła się wszędzie, gdzie przebywali zesłańcy. Potrzebowali rozrywki 
i znaleźli ją w wystąpieniach proroka. Wszystko to świadczy o niezwykłych 
uzdolnieniach Ezechiela. Jego mowy nie były nużące i formalne. Potrafił prze-
mawiać żywym i zrozumiałym dla odbiorców językiem. Poruszał sprawy ich 
nurtujące. Jego słowa rodziły wśród słuchaczy wiele skojarzeń. Ezechiel był 
nie tylko mistrzem słowa, lecz również gestu i czynu. Czyny bywały niekiedy 
dziwaczne i mało zrozumiałe, tym bardziej jednak przykuwały uwagę ludu. 
Całość ekspresji Ezechiela została przyrównana do pieśni miłosnej ( ־כְּשִׁיר עֲגָ
 Jest tu nawiązanie do wcześniejszej frazy, w której była mowa o miłości .(בִים
w ustach ludu, który przychodził (w. 31). Lud pragnął w swoim sercu zaspoko-
ić rozbujane namiętności i oczekiwał, że dokona się to w spotkaniu z Ezechie-
lem. Cała posługa proroka została zredukowana przez zesłańców do znikome-
go wymiaru, odpowiadającego ich oczekiwaniom.

Artyzm pisarski Ezechiela podkreślają wyrażenia użyte w tekście: piękny 
głos (יְפֵה קוֹל) i dobre granie (נַגֵּן -Mają one jednak negatywną kono .(וּמֵטִב 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



113

tację. Prorok był traktowany jako swoisty „gwiazdor” występujący na scenie. 
Jego słowa, śpiew i granie pieściły uszy zesłańców. Zachowywali się jak wi-
downia na znakomitym występie. Ich obecność była zredukowana do roli od-
biorców artystycznych wzruszeń. Aktywność proroka traktowana była jako 
znakomita forma rozrywki.

Końcowa fraza w. 32 demaskuje postawę ludu: ale nic nie czynią (עֹשִׂים) 
sobie z nich. Rdzeń (עשׂה) jest już trzeci raz użyty w ww. 31-32. Ma on klu-
czowe znaczenie w opisie etosu ludu. Czyny, czyli postępowanie zesłańców, 
w niczym nie wynikały z posłuszeństwa okazywanego słowu Jahwe, które ze 
swej natury posiadało moc sprawczą. Słowom Jahwe nie mógł się oprzeć żaden 
ziemski władca. Było ono w obfitości udzielone Izraelowi (jako słowo odno-
wy), lecz zostało wzgardzone. Bez przyjęcia orędzia Jahwe lud skazywał siebie 
na unicestwienie.

Ez 33,33

ם׃ וּבְבֹאָהּ הִנֵּה בָאָה וְיָדְעוּ כִּי נָבִיא הָיָה בְתוֹכָֽ

I  gdy nadejdzie to – oto nadchodzi – i poznają, że prorok był 
pośrodku nich.

וּבְבֹאָהּ LXX + ερουσιν

W. 33, kończący kolejną wyrocznię (ww. 30-33), zawiera groźbę skierowa-
ną przeciwko słuchaczom (zesłańcom), a zarazem afirmuje posługę Ezechiela. 
Prorok na różny sposób głosił orędzie Jahwe, które było skierowane do Izraela 
w Babilonii. Jego obecność i aktualność ujawnia rozbudowana formuła: I gdy 
nadejdzie to – oto nadchodzi. Wypowiedź opiera się na czasowniku בוא, któ-
ry w perykopie Ez 33,30-33 występuje cztery razy. Wyraża on ideę zmierzania 
do jakiegoś celu. Niestety, lud Izraela zmierzał jedynie do zaspokajania swoich 
namiętności, tym samym nie odpowiadał na głos proroka, zawierający słowo 
Jahwe. Zamysł Pana dzięki Ezechielowi nieustannie nadchodził do ludu. Odrzu-
cenie słowa oznaczało katastrofę dla słuchaczy. Ich wina była tym większa, że 
mieli świadomość, że Ezechiel jest prorokiem. Poznanie tego faktu zostało im 
udzielone. Nie wypłynęło ono jednak na zmianę ich postępowania.

W w. 33 Ezechiel zaznacza, że wspomagający go Jahwe udzieli kolejnego 
poznania przez lud, kim on (prorok) jest. To poznanie miało być podporząd-
kowane podstawowemu poznaniu, czyli Jahwe (por. Ez 30,8; 33,29). Ezechiel 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



114

zatem nie był „aktorem” grającym na potrzeby gawiedzi, lecz prorokiem Jah-
we. Lud o tym wiedział, a jednak nie chciał tego przyjąć do świadomości, za-
tem nie był skłonny do podporządkowania się poleceniom Jahwe.

Jahwe Dobrym Pasterzem (Ez 34,1-31)

Niegodne postępowanie złych pasterzy (ww. 1-10), Pan zwraca się prze-
ciwko owym pasterzom. Jahwe jest dobrym Pasterzem (ww. 11-16), Pan sam 
troszczy się o swe owce (lud Izraela). Jahwe dokonuje osądu stada (ww. 17-31), 
jest obrońcą słabych i pokornych, chroni ich przed zakusami wrogów.

Ez 34,1-2

ר׃ וַיְהִי דְבַר־יְהוָה אֵלַי לֵאמֹֽ
בֶּן־אָדָם הִנָּבֵא עַל־רוֹעֵי יִשְׂרָאֵל הִנָּבֵא וְאָמַרְתָּ

י־יִשְׂרָאֵל אֲלֵיהֶם לָרעִֹים כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה הוֹי רעֵֹֽ
ים׃ אֲשֶׁר הָיוּ רעִֹים אוֹתָם הֲלוֹא הַצֹּאן יִרְעוּ הָרעִֹֽ

I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc: Synu człowieczy, proro-
kuj przeciwko pasterzom Izraela; prorokuj i powiedz do nich, do 
pasterzy: Tak mówi Pan, Jahwe: Biada pasterzom Izraela, którzy 
byli pasterzami siebie; czyż nie stado pasą pasterze?

אֲלֵיהֶם LXX brak
אֲדנָֹי LXX brak

אֲשֶׁר הָיוּ רעִֹים LXX μη βοσκουσιν ποιμενες

Prorok otoczony ludem był traktowany jako swoisty aktor (Ez 33,30-33), 
co pozwalało zesłańcom z dystansem odnosić się do słów przez niego głoszo-
nych. Począwszy od kolejnego rozdziału (Ez 34) Ezechiel podejmuje temat 
pasterza, którzy daje odpowiedź na pytanie o przyczyny zadomowienia się 
w Izraelu błędnego postępowania, i to pomimo katastrofy Jerozolimy.

W ocenie sytuacji prorok nie bazuje na własnych spostrzeżeniach, lecz jest 
całkowicie zależny od słowa Jahwe, które ponownie zostało mu przekazane: 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



115

I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc (w. 1). Ta formuła wprowadzająca infor-
muje o dynamicznym przekazie zamysłu Jahwe, którego wprawdzie pierwszym 
odbiorcą był Ezechiel, lecz docelowo miało za adresatów zesłańców.

Obecność Jahwe obliguje Ezechiela do całkowitego podporządkowania się 
Jego poleceniom. Tytuł syn człowieczy określa więc męża posłusznego Jahwe, 
a to posłuszeństwo gwarantowało autentyczny przekaz słowa. Przede wszyst-
kim Ezechiel został wezwany do prorokowania (הִנָּבֵא), czyli do wykonywa-
nia podstawowego zadania prorockiego. Proroctwa odnosiły się do różnych 
kwestii, np. przeciwko: górom Izraela (Ez 6,2), przywódcom Jerozolimy (Ez 
11,4), fałszywym prorokom (Ez 13,2), odległym krainom (Ez 21,2), Amoni-
tom, Sydonowi i Egiptowi (Ez 25,2; 28,21; 29,2). Słowo prorockie zatem doty-
kało zarówno Izrael, jak i obce ludy. Jahwe prezentował się jako władca całego 
stworzenia. Tym niemniej wszystkie proroctwa mają na uwadze los Izraela 
(nawet te skierowane przeciwko obcym ludom). Jednak tylko Izraelici (jako 
jedyny naród) byli wezwani do udzielenia pozytywnej odpowiedzi na inicja-
tywę Jahwe.

W w. 2 nakaz prorokowania wiąże się z orędziem skierowanym przeciwko 
pasterzom (עַל־רוֹעֵי). Jest to pierwszy tekst proroka wspominający pasterzy. 
Temat ten w BH sięga epoki prehistorii, bowiem już Abel nazwany był paste-
rzem (Rdz 4,2). Motyw ten obecny jest również w historii patriarchów, także 
Mojżesz został przedstawiony jako pasterz (Wj 3,10), a nawet Dawid (1 Sm 
16,11). Wielka liczba tekstów zawierających wzmianki o pasterzach wynika ze 
specyfiki środowiska Izraela, w którym pasterze od tysiącleci stanowili trzon 
lokalnej społeczności. Pasterze byli ludźmi zaufania. Troszczyli się o swe sta-
da, żywili je, bronili i byli nieustannie przy nich obecni. Spełniali zatem funk-
cje przywódcy i obrońcy. W chwilach niebezpieczeństw narażali nawet swoje 
życie w obronie stad. W oparciu o te zwyczaje lokalne, w literaturze biblijnej 
pojawiły się opisy przywódców religijnych i świeckich, których przyrównywa-
no do pasterzy, a powierzonych im ludzi nazywano owcami. Pasterzami byli 
sędziowie (2 Sm 7,7), królowie (2 Sm 5,2), a nawet sam Jahwe (Ps 77,21). Do 
tej bardzo starej tradycji nawiązuje Ezechiel. Temat ten dla niego był niezwy-
kle ważny, bowiem w w. 2 rdzeń רעה (pasterz, pasterzować) pojawia się 6 razy 
(jako rzeczownik i czasownik), a w Ez 34 aż 31 razy.

Proroctwo Ezechiela było skierowane przeciwko pasterzom Izraela 
יִשְׂרָאֵל)  Zostało ono wypowiedziane już w kontekście zburzenia .(עַל־רוֹעֵי 
Jerozolimy i rozproszenia ludu. Zatem prorok przywołał temat pasterzy w celu 
wskazania na winnych zaistniałej sytuacji. Pasterze zostali bardzo ogólnie 
określeni: byli to przywódcy Izraela. Do nich należeli: król, książęta, kapłani 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



116

i różnego rodzaju urzędnicy. Chodzi o tę grupę społeczną, która miała naj-
większą odpowiedzialność za lud, a równocześnie była w pełni świadoma, kim 
jest Jahwe dla Izraela. To oni byli zobowiązani do okazywania szczególnej tro-
ski o lud, o którym Jahwe mówił: Mój lud (por. Ez 33,31). Mowa proroka doty-
ka tak ważnej kwestii, że aż dwukrotnie Ezechiel został wezwany do proroko-
wania przeciwko pasterzom (w. 2); jego mowa miała jednoznacznego adresata: 
prorokuj i powiedz do nich, do pasterzy. Zanim jednak prorok przemówił do 
pasterzy, powołał się na autorytet Jahwe: Tak mówi Pan, Jahwe. Ezechiel nie 
będzie przemawiał w celu rozbawienia słuchaczy, jak „aktor komediowy” (Ez 
33,32), lecz będzie przekazywał zamysł Jahwe, a jego ludzki przekaz w niczym 
nie osłabi przesłania pełnego gróźb.

Początek właściwej mowy inicjuje wyrażenie: Biada (הוֹי) pasterzom Izraela. 
Obok formy הוֹי, Ezechiel stosuje również cząsteczkę אוֹי, również wyrażającą 
ideę biada. Wyrażenia tego typu pojawiają się w mowach przeciwko Izraelowi 
(Ez 16,23; 13,3.18; 24,6.9; 34,2). Wśród proroków najczęściej występują u Izajasza 
i Jeremiasza. Dominują w wypowiedziach prorockich poprzedzających upadek 
Jerozolimy. Ezechiel mówił już w kontekście katastrofy, jaka się dokonała. Tym 
niemniej jego ocena wydarzeń sięga do myśli obecnych jeszcze w okresie sprzed 
tego tragicznego wydarzenia. Podstawowy zarzut, jaki stawiał Ezechiel, odno-
sił się do sprzeniewierzenia się misji, jaką mieli spełniać pasterze: zamiast paść 
owce, sami siebie paśli. Byli pasterzami dla siebie samych (רעִֹים אוֹתָם). Ezechiel 
wykazuje absurd takiej postawy i stawia retoryczne pytanie: czyż nie stado pasą 
pasterze? Pytanie zawiera faktycznie fundamentalny zarzut. Dla wszystkich było 
czymś oczywistym, że przewrotnie wykonywane funkcje pasterskie prowadziły 
nie tylko do unicestwienia stad, lecz również do utraty podstaw egzystencjalnych 
całej społeczności, łącznie z pasterzami. Występki pasterzy Izraela stały się ka-
mieniem milowym upadku Jerozolimy. Owi pasterze w dużej części znaleźli się 
w Babilonii. Pielęgnowali dawne postawy, tym samym nie byli zdolni do prowa-
dzenia ludu (zesłańców) drogami odnowy.

Ez 34,3

אֶת־הַחֵלֶב תֹּאכֵלוּ וְאֶת־הַצֶּמֶר תִּלְבָּשׁוּ הַבְּרִיאָה תִּזְבָּחוּ הַצֹּאן לאֹ תִרְעֽוּ׃

Mleko spożywacie i wełną się odziewacie, tłustą zabijacie, stada 
nie pasiecie.

אֶת־הַחֵלֶב LXX ιδου το γαλα

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



117

Po ogólnym wprowadzeniu (w. 2), kolejne słowa kieruje prorok bezpo-
średnio już do pasterzy (ww. 3-4). Poświadcza to przejście w relacji z trzeciej 
do drugiej osoby (z oni do wy).

Pierwszy zarzut Ezechiela dotyczy spożywania mleka (ּאֶת־הַחֵלֶב תֹּאכֵלו). 
Mleko należało do najbardziej znanych napojów ludów pasterskich. Było nie 
tylko cenione z powodów odżywczych, lecz również w uwagi na walory sma-
kowe, traktowano je jako źródło przyjemności. Mleko symbolizowało błogo-
sławieństwo i dostatek, stąd wraz z miodem stanowiło o dobrobycie „ziemi 
obiecanej” (Wj 3,8; Kpł 20,24). Prorok pisze o jedzeniu (אָכַל) mleka, tym 
samym sugeruje spożywanie już jego przetworów, np. w postaci sera. Spoży-
wanie mleka (sera) nie było czymś zdrożnym, a nawet należało do czynności 
zwyczajnych i koniecznych. Postawiony zarzut nie dotyczył jednak konsump-
cji, lecz aktu swoistej przemocy. W zastosowanej symbolice pasterz – owce, 
chodzi o wyzysk przywódców, którzy traktowali prosty lud niemal jak niewol-
ników, którzy winni wyłącznie zabezpieczać ich egoistyczne potrzeby. W isto-
cie prorok oskarżał pasterzy o błędne ukierunkowanie swych dążeń, w któ-
rych dominowała troska o siebie samych, a nie o powierzony lud. Podobnie 
miała się sprawa z drugim zarzutem, który dotyczył odziewania się wełną. 
Odzież z wełny należała wówczas do najbardziej wartościowej. Strzyżenie 
owiec było czynnością znaną we wszystkich ówczesnych kulturach. Prorok 
ujmuje sprawę w konwencji porównania: wełna = bogactwo. Ezechiel wska-
zuje na wyzysk przywódców, którzy do końca ogołacali lud, a sami zabezpie-
czali się wełną, tym samym tworzyli dla siebie bezpieczne warunki bytowania, 
których pozbawiony był lud. Trzeci zarzut mówi o zabijaniu tłustych. Pasterze 
często spożywali baraninę, która należała do podstawowego ich menu. Zasto-
sowane przez Ezechiela wyrażenie ּהַבְּרִיאָה תִּזְבָּחו (tłustą zabijacie) sugeruje 
ubój stosowany w nadmiarze, nie w celu zaspokojenia faktycznych potrzeb, 
lecz ze względu na obżarstwo. Zabijano zwłaszcza tłuste, a więc najbardziej 
pożądane. Ich bankiety zaspokajały żądzę jedzenia. Zastosowane porówna-
nie ukazuje stosunek przywódców do ubogiego ludu. „Zwykli ludzie” żyli na 
skraju nędzy. Wszelkie ich dobra służyły „pasterzom”. Podobny motyw wystę-
puje w napomnieniu proroka Natana udzielonego Dawidowi (2 Sm 12,1-4). 
Ostatnie skarżenie Ezechiela sumuje poprzednie zarzuty: stada nie pasiecie. 
Wszystkie wykroczenia wynikały z troski przywódców o samych siebie, a nie 
o powierzony im lud. Tymczasem pasterze mieli być skoncentrowani na two-
rzeniu maksimum bezpieczeństwa owcom (kozom). Takiej postawy zabrakło 
przywódcom Izraela. Traktowali lud jako swoją własność i zapominali, że 
przynależał on wyłącznie do Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



118

Ez 34,4

א־רִפֵּאתֶם ת־הַנַּחְלוֹת לאֹ חִזַּקְתֶּם וְאֶת־הַחוֹלָה לֹֽ אֶֽ
וְלַנִּשְׁבֶּרֶת לאֹ חֲבַשְׁתֶּם וְאֶת־הַנִּדַּחַת לאֹ הֲשֵׁבֹתֶם

רֶךְ׃ וְאֶת־הָאֹבֶדֶת לאֹ בִקַּשְׁתֶּם וּבְחָזְקָה רְדִיתֶם אֹתָם וּבְפָֽ

Słabych nie wzmocniliście i chorej nie leczyliście, i złamanej nie 
obwiązywaliście, i  zbłąkanej nie zawróciliście, i  zaginionej nie 
szukaliście, i w mocy panowaliście nad nimi, i w przymusie.

וּבְחָזְקָה  LXX και το ισχυρον
אֹתָם וּ LXX brak

W w. 3 była mowa o nagannej postawie pasterzy. Całkowicie zabrakło na-
tomiast troski o stada. Ich postępowanie było skrajnie egoistyczne. Korzystali 
w nadmiarze z wszelkich dóbr, jakie przysparzały owce lub kozy, sami nato-
miast nie okazywali im należnej troski.

Kolejny, czwarty zarzut brzmi następująco: Słabych nie wzmocniliście 
חִזַּקְתֶּם) -Słabości i niedomagania doskwierały zwłaszcza najbiedniej .(לאֹ 
szych, byli oni pozbawieni ochrony ze strony pasterzy ludu. Przywódcy postę-
powali przeciwnie do roli im powierzonej. Jahwe ustanowił ich pasterzami po 
to, aby wobec słabości ludu okazywali troskliwość. Zaniechania w tej dziedzi-
nie były karygodne, przesłaniały bowiem dobroć Boga, jaką okazywał Izraelo-
wi. To Jahwe faktycznie wzmacniał lud, o czym świadczy teoforycznie brzmią-
ce imię Ezechiela (יְחֶזְקֵאל = niech umocni Bóg). Ten sam rdzeń występuje 
w w. 4, w czasowniku חָזַק (czynić mocnym, wzmacniać). Misję wzmacniania 
pełnił Ezechiel, zabrakło jej jednak w postępowaniu pasterzy.

Piąty zarzut wynika z poprzedniego: chorej nie leczyliście. Choroba ucho-
dziła w owym okresie za jeden z głównych wrogów życia. Z jej powodu nie 
można było wykonywać koniecznych czynności, a osoba obłożnie chora ucho-
dziła za bezwartościową. Jahwe zmienia tę sytuację, wielokrotnie prezentuje 
się jako lekarz ludu. Zaufanie do Niego mieli ci, którzy uznawali Go za praw-
dziwego władcę ludu. Nawet jeżeli choroba była rozumiana jako kara za wy-
stępki, pokutujący lud mógł spodziewać się rychłego uzdrowienia: Chodźcie, 
powróćmy do Jahwe! On nas zranił i On też uleczy, On to nas pobił, On ranę 
zawiąże (Oz 6,1). Pasterze mieli do dyspozycji całą moc Jahwe we wszystkich 
sprawach dotyczących ludu, lecz z niej nie skorzystali, tym samym skazywali 
naród na zatracenie.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



119

Szósty zarzut uszczegóławia temat słabości: i złamanej nie obwiązywali-
ście. Stada, które pędzone były po ogromnych przestrzeniach pustyni w po-
szukiwaniu skrawka zieleni, narażone były na liczne urazy. Dotyczyły one 
zwłaszcza kończyn, bowiem strome urwiska, pokonywane przepaście były 
bardzo niebezpieczne zwłaszcza dla osłabionych (chorych) owiec. Ewentual-
ne złamanie musiało być natychmiast opatrzone, w przeciwnym razie ranne 
zwierzę nie nadążało za stadem i było skazane na śmierć (stawało się ofiarą 
dzikich zwierząt). Pasterze Izraela nie zwracali uwagi na to, że ich naganna 
postawa prowadziła do załamania się życia ludu, który pozbawiony wsparcia, 
skazany był na wegetację.

Siódmy i ósmy zarzut są podobnej natury: zbłąkanej nie zawróciliście i za-
ginionej nie szukaliście. Doświadczonym pasterzom rzadko gubiły się owce 
(kozy). W zachowaniu bezpieczeństwa często wspomagały ich przeszkolone 
psy, które reagowały w sytuacjach zagrożenia. Gdy jednak któraś z owiec się 
zgubiła, pasterz nie ustawał w wysiłkach, dopóki jej nie odnalazł. Tak też po-
stępował Jahwe ze swoim ludem: Codziennie wyciągałem ręce do ludu buntow-
niczego i niesfornego, który postępował drogą zła, ze swoimi zachciankami (Iz 
65,2). Bóg szukał swego ludu pomimo tego, że on się buntował. Pasterze ludu 
nie tylko nie poszukiwali dobra ludu, lecz przyczyniali się do wzmacniania 
w nim postawy buntu i niesforności.

Ostatni zarzut zamyka listę oskarżeń: w mocy (וּבְחָזְקָה) panowaliście 
nad nimi i w przymusie. Ponownie występuje tu rdzeń חָזַק, który tworzy 
inkluzję całego w. 4. Pasterze dysponowali mocą. Była ona im dana po to, 
by wzmacniać słabych i chorych. Tymczasem owa moc została wykorzysta-
na wyłącznie dla osobistych korzyści: sami siebie wzmacniali. Nie liczyli się 
z mocą Jahwe, a tym bardziej z prostym ludem. Chcieli korzystać z wszel-
kich dóbr kosztem słabych i bezbronnych. Realizowali wyłącznie swoje dą-
żenia, które prowadziły do panowania (רְדִיתֶם) w przymusie (ְרֶך  Rdzeń .(וּבְפָֽ
 ,w pierwotnym znaczeniu odnosi się do czynności deptania w tłoczni רדה
a następnie podporządkowania, podbicia i uciskania. Prawo Mojżeszowe za-
braniało stosowania takiego przymusu nawet względem niewolników: Nie 
będziesz się z nim panował (לאֹ־תִרְדֶּה) w przymusie (ְבְּפָרֶך). Będziesz się bał 
swego Boga (Kpł 25,43). Ezechiel stosuje identyczne słownictwo (tradycja 
kapłańska). Zastosowane przez niego sformułowania były znane w środo-
wisku zesłańców. Panowanie w przymusie prowadziło do wielkich nadużyć 
i pogwałcenia prawa Jahwe. Prawdziwi pasterze byli powołani do innego pa-
nowania (por. Rdz 1,26.28), a mianowicie takiego, które byłoby wyrazem ich 
współdziałania z Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



120

Ez 34,5

ינָה׃  וַתְּפוּצֶינָה מִבְּלִי רעֶֹה וַתִּהְיֶינָה לְאָכְלָה לְכָל־חַיַּת הַשָּׂדֶה וַתְּפוּצֶֽ

I  rozproszyły się z braku pasterza, i  stały się pożywieniem dla 
każdego zwierzęcia polnego; i rozproszyły się.

וַתְּפוּצֶינָה  LXX + τα προβατα μου
ינָה וַתְּפוּצֶֽ LXX brak

Zadaniem podstawowym pasterzy była troska o stado. Przede wszystkim 
mieli zadbać o to, by się nie rozpraszały owce i kozy. Oskarżeni pasterze Izraela 
postępowali zupełnie odwrotnie. Ich egoistyczne zachowanie opisują ww. 3-4, 
natomiast skutki takiego postępowania wyraża treść ww. 5-6.

Po pierwsze: owce i kozy rozproszyły się z braku pasterza. Naganna posta-
wa pasterzy sprawiała, że ich wcale nie było, stąd prorok pisze o braku (מִבְּלִי). 
Przywódcy odrzucili misję pasterzowania. Doprowadzili lud do całkowitego 
ogołocenia, zwłaszcza w dziedzinie duchowej. O podobnym braku pisze już 
Ozeasz: Lud mój ginie z powodu braku (מִבְּלִי) nauki: ponieważ i ty odrzuciłeś 
wiedzę, Ja cię odrzucę od mego kapłaństwa. O prawie Boga twego zapomniałeś, 
więc Ja zapomnę też o synach twoich (Oz 4,6). Lud pozbawiony przywódców 
stawał się ofiarą obcych religii, bałwochwalstwa. W konsekwencji prowadziło 
to do rozproszenia się Izraela, czyli utraty jego więzi z Jahwe, a tylko one gwa-
rantowały bezpieczeństwo.

Po drugie: owce i kozy stały się pożywieniem (לְאָכְלָה) dla każdego zwierzę-
cia polnego. W starożytności na terenie Palestyny było znacznie więcej dzikich 
zwierząt niż jest obecnie, nie brakowało nawet lwów, o których wspomina rów-
nież prorok (Ez 19). Stada, opuszczone przez pasterzy, były łatwym celem ataku 
ze strony tych zwierząt, co powodowało w nich ogromne straty. Lud powierzony 
pasterzom Izraela zamiast służyć Jahwe stawał się strawą dla obcych wojsk (byli 
pochłonięci przez miecz, głód i zarazę). Ten obraz spustoszenia zaprezentował 
prorok w perykopie o mieczu Jahwe: Dla ognia będziesz za pożywienie (לְאָכְלָה); 
krew twoja będzie pośrodku ziemi, nie będziesz wspominana, ponieważ Ja, Jahwe, 
powiedziałem (Ez 21,37). Zarzuty stawiane przez Jahwe pasterzom oraz skutki 
ich nagannego postępowania zostały zaprezentowane w ww. 2-7 (były już wcze-
śnie prezentowane w różnych perykopach Ez 4–24).

Inkluzję całego w. 5 stanowi formuła וַתְּפוּצֶינָה (i rozproszyły się). Prorok 
dotyka tu najważniejszej kwestii dotyczącej zesłańców. Zostali wygnani z Je-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



121

rozolimy i z jej okolic, żyli w rozproszeniu, czyli diasporze. Zewsząd groziło 
im niebezpieczeństwo. Przypominali stado nie tylko porzucone, lecz wręcz 
skazane na pożarcie przez dzikie bestie. Prorok był tym mężem, który jako 
jedyny mógł dać nadzieję rodakom. W imieniu Jahwe już wcześniej zapew-
niał: Dlatego mów! Tak mówi Pan, Jahwe: Zgromadzę was z ludów i zbiorę was 
z ziem, w których zostaliście rozproszeni (נְפֹצוֹתֶם) i dam wam ziemię Izraela 
(Ez 11,17). W dziele powrotu do ziemi nie będą mieli udziału niegodni paste-
rze, a także duża część zesłańców, a mianowicie ci, którzy nie dadzą posłuchu 
słowom Ezechiela.

Ez 34,6

יִשְׁגּוּ צֹאנִי בְּכָל־הֶהָרִים וְעַל כָּל־גִּבְעָה רָמָה וְעַל
שׁ׃ כָּל־פְּנֵי הָאָרֶץ נָפֹצוּ צֹאנִי וְאֵין דּוֹרֵשׁ וְאֵין מְבַקֵּֽ

Błąka(ją) się trzoda Moja na wszystkich górach i na każdym wy-
sokim pagórku, i na całym obliczu ziemi rozproszyła się trzoda 
Moja; i nie ma troszczącego się, i nie ma szukającego.

יִשְׁגּוּ LXX brak
צֹאנִי LXX brak

W wyniku rozproszenia się trzody (w. 5) została ona pozbawiona wszel-
kiej stabilizacji i wydana na niechybną śmierć. W. 6 rozpoczyna się od brze-
miennej w treść formuły: יִשְׁגּוּ צֹאנִי (błąka(ją) się trzoda Moja). Czasownik 
 rzadko występuje w BH (22 razy) i tylko (zabłądzić, chwiać się, zwodzić) שׁגה
dwa razy w Księdze Ezechiela (Ez 34,6; 45,20). Błąkający to ten, który utracił 
kontakt z bezpiecznym środowiskiem swego życia. Takie doświadczenia mo-
gły odnosić się zarówno do błądzenia w sensie fizycznym, jak i duchowym. 
Oba te aspekty obecne są w sformułowaniu Ezechiela. Lud, poza Jerozolimą, 
błądził po obcej krainie, a tym samym utracił więzy z Jahwe, doznając wiel-
kiego zamętu duchowego. Dla obcych ludów Izrael nie przedstawiał żadnej 
wartości. Jedyną nadzieją zesłańców w tym czasie (błąkania) był wyłącznie 
Jahwe. To On nazywał swój lud trzodą Moją. To określenie stoi w pewnym 
związku z tekstem Ez 33,31: (…)siadają przed obliczem twoim, lud Mój, i słu-
chają słów twoich(…), oraz z tekstem Ez 34,30: (…) one są ludem Moim, do-
mem Izraela, wyrocznia Jahwe. Te ramowe (dla w. 6) sformułowania pod-
kreślają jeden podstawowy fakt: Jahwe nie opuścił swego ludu. Wszystko, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



122

cokolwiek Pan mówił przez proroka, wynikało z ogromnej troski o Izrael. 
On był jego faktycznym pasterzem, a rola ta już od dawna była różnorodnie 
ukazywana. Jahwe był: królem (Wj 15,18), wojownikiem (Ps 78,65), ojcem 
(Pwt 32,6; Jr 3,4.19), oblubieńcem (Oz 2–3), wybawcą i przewodnikiem (Iz 
64,8), a także pasterzem (Rdz 48,15). Wszystkie te określenia (jest ich więcej) 
ukazują stosunek Jahwe do Izraela. Różnorodne określenia pozwalają lepiej 
zrozumieć wszystkie teksty, które zawierają mowy Jahwe do Izraela i o nim 
(także mowy oskarżające i osądzające). We wszystkich tych tekstach Pan jest 
traktowany jako pasterz Izraela, który od początku zabiegał o to, by błądzące 
się stada zgromadzić w bezpiecznym miejscu. Już stara tradycja odnosząca 
się do Abrahama zawiera myśl o potrzebie zgromadzenia i bezpieczeństwa: 
A ty wówczas wypowiesz te słowa wobec Jahwe, Boga swego: «Ojciec mój, Ara-
mejczyk błądzący, zstąpił do Egiptu, przybył tam w niewielkiej liczbie ludzi 
i tam się rozrósł w naród ogromny, silny i liczny (Pwt 26,5). Stało się to możli-
we dzięki Panu. Poza Jahwe lud tracił stabilizację i błąkał się. Z opieki Jahwe 
korzystał już Abraham, bowiem patriarcha otrzymał obietnicę potomstwa, 
utrwalenia klanu, który rozrósł się w naród (Izrael). W czasach Ezechiela na-
stąpił zatem powrót do sytuacji sprzed powołania Abrahama; lud utraciwszy 
więzy z Jahwe, pogrążył się w chaosie. Ten stan został tu określony czasow-
nikowo błąkają się.

Lud (trzoda Jahwe) nie był własnością pasterzy Izraela. Był on im tylko po-
wierzony, podobnie jak było w czasach Mojżesza, Jozuego i Dawida. Pasterze 
jednak potraktowali lud Izraela jako swoją własność i doprowadzili go do ka-
tastrofy. Stan ludu prezentuje Ezechiel w obrazie nawiązującym do środowiska 
Judei. W opisie tym aż trzykrotnie występuje cząsteczka כֹּל (wszystko, całość, 
każdy) Jest to ulubiony sposób pisania proroka, który występuje w wielu jego 
tekstach. Ezechiel posługuje się tym samym przesadą w swych wypowiedziach: 
wszystkie góry, każdy wysoki pagórek, całe oblicze ziemi. W tych sformułowa-
niach chodzi o cały teren poza Jerozolimą, który napełnił się obecnością roz-
proszonych trzód. Prorok zmierza do wykazania miary ogromu nieszczęścia, 
jakie stało się udziałem Izraela. W centralnej części w. 6 ponownie pojawia się 
określenie trzoda Moja, czyli lud Jahwe, pozbawiony troski ze strony pasterzy. 
Przywódcy nawet w obliczu dramatu rozproszenia nie podjęli żadnego wysił-
ku w celu poszukiwania zagubionych stad (i nie ma szukającego).

Błąkający się lud posiadał jednak pasterza w osobie Jahwe. Ezechiel miał 
przekonać rozproszonych, że nie byli skazani na los „wiecznego tułacza”, lecz 
mieli przed sobą całą chwalebną przyszłość, o ile poddadzą się w posłuszeń-
stwie nowemu działaniu Jahwe, który działał również w Babilonii.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



123

Ez 34,7-8

 לָכֵן רעִֹים שִׁמְעוּ אֶת־דְּבַר יְהוָֽה׃

הְיֶינָה  חַי־אָנִי נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה אִם־לאֹ יַעַן הֱיֽוֹת־צֹאנִי לָבַז וַתִּֽ

א־דָרְשׁוּ רעַֹי צֹאנִי לְאָכְלָה לְכָל־חַיַּת הַשָּׂדֶה מֵאֵין רעֶֹה וְלֹֽ
רעִֹים אוֹתָם וְאֶת־צֹאנִי לאֹ רָעֽוּ׃ אֶת־צֹאנִי וַיִּרְעוּ הָֽ

Dlatego pasterze słuchajcie słowa Jahwe: Żyję Ja, wyrocznia Pana, 
Jahwe: Z  pewnością, ponieważ stała się trzoda Moja łupem, 
a (także) stała się trzoda Moja pokarmem dla każdego zwierzęcia 
polnego; brak (jest) pasterza; i  nie szukają pasterze Moi trzody 
Mojej, ale pasą pasterze siebie, a trzody Mojej nie pasą.

אֲדנָֹי LXX brak
רעַֹי LXX οι ποιμενες

Mowa Jahwe do pasterzy Izraela rozpoczyna się od zapowiedzi biada 
pasterzom (w. 2a), po której następują słowa opisujące ich czyny oraz skut-
ki z nich wynikające (ww. 2b-6). Po takiej prezentacji powinien nastąpić osąd 
i zapowiedź kary wobec niegodnych przywódców. Formuła wprowadzająca 
do w. 7 może sugerować właśnie taką treść: Dlatego pasterze słuchajcie sło-
wa Jahwe. Podobnie pisze prorok już wcześniej, w kontekście opisu najazdu 
Nabuchodonozora: Dlatego tak mówi Pan, Jahwe: Ponieważ przypomnieliście 
sobie winę swoją, aby ujawnić występki wasze, aby zobaczyć grzechy wasze we 
wszystkich czynach waszych; ponieważ przypomnieliście sobie, w dłoni będziecie 
pojmani (Ez 21,29). Tymczasem w w. 8 słowa Jahwe nie koncentrują się na pa-
sterzach i ich karaniu, lecz na trzodzie (Izraelu). Następuje radykalny rozdział 
pomiędzy pasterzami a ludem. Wprawdzie pasterze wywodzili się z Izraela, 
lecz przez swoje występki zatracili to znamię. Było to tym bardziej bolesne, że 
występowali w autorytecie Jahwe, o czym świadczy nazwanie ich przez Pana 
pasterzami Moimi (רעַֹי). Wydawałoby się, że taka kwalifikacja już im nie przy-
stoi, jednak w tym określeniu nie jest zawarta ocena ich postępowania, a za-
danie, jakie im przez Jahwe zostało postawione. Ich występek zatem nie tylko 
doprowadził do rozproszenia ludu, lecz nade wszystko rzucił cień na autory-
tet Jahwe pośród narodów. Obce ludy traktowały Pana wyłącznie jako lokalne 
„bóstwo” czczone w Jerozolimie. Jahwe nie wypiera się swoich pasterzy, ale też 
nie dopuszcza, by w dalszym ciągu pociągali Jego lud w przepaść występków 
i bałwochwalstwa.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



124

W. 8 rozpoczyna się formułą przysięgi: Żyję Ja, wyrocznia Pana, Jahwe, któ-
ra pojawiła się już w mowie przeciwko wszystkim mieszkańcom spustoszonej 
Jerozolimy (Ez 33,27), którzy zasłużyli na unicestwienie. To radykalne podej-
ście (wszystkich mieszkańców) zostało następnie ograniczone do osądu paste-
rzy, którzy ponosili całkowitą odpowiedzialność za katastrofę Jerozolimy. Oni 
to spowodowali, że lud (trzoda Moja) stał się łupem (בַּז) i pokarmem (אָכְלָה) 
dla każdego zwierzęcia polnego. Tragiczny los ludu oraz całego bogactwa Jero-
zolimy został zapowiedziany już w tekście Ez 7,21: I wydam ją w rękę obcego na 
łup i złoczyńcom kraju na zdobycz, i złupią ją. Choć ze zdania tego wynika, że 
to sam Jahwe wydaje mieszkańców i miasto na łup obcym, jednak faktycznymi 
sprawcami tych wydarzeń byli przywódcy Jerozolimy, czyli pasterze, którzy 
sprowadzili nieszczęście na miasto, bowiem nie chcieli przyjąć wsparcia Jahwe. 
Obcy potraktowali Izrael z całą bezwzględnością i podobni byli do dzikich be-
stii pożerających swoją zdobycz. Każdy, kto chciał, mógł „pożywić” się ochła-
pami owej padliny (każde zwierze). Drastyczny obraz, jaki prezentuje Ezechiel, 
przywodzi wspomnienie tragicznych wydarzeń, które rozegrały się w Jerozo-
limie. Zesłańcy, którzy czuli się w miarę bezpieczni w Babilonii, musieli sobie 
uświadamiać, że bez pasterzy w dalszym ciągu byli narażeni na podobne nie-
bezpieczeństwa, jakie spotkało mieszkańców Jerozolimy. Dotychczasowi pa-
sterze (przebywający w Babilonii) utracili swoją pozycję, bowiem w dalszym 
ciągu nie szukali (ּא־דָרְשׁו  ,trzody Jahwe. Nie byli czujni ani wrażliwi o to (וְלֹֽ
co im zostało powierzone, dbali wyłącznie o siebie (pasą pasterze siebie). W tej 
sytuacji stali się zwodzicielami nie tylko dla stada, lecz również siebie samych. 
Ciągle nazywani byli jednak pasterzami Jahwe (dosłownie: pasterze Moi), bo-
wiem z wyboru Pana przeznaczeni byli do udziału w nowym Izraelu; z wyboru 
własnego zaprzepaścili tę szansę. Ich dziełem stało się nieszczęście ludu, które, 
w konwencji zastosowanej przez Ezechiela, zostało wyrażone formułą: trzody 
Mojej nie pasą.

Dwie wielkości: pasterze i trzoda Jahwe zostały sobie radykalnie przeciw-
stawione. Pasterze byli syci, lecz bez perspektywy na przyszłość, trzoda Jahwe 
była zgłodniała i rozproszona, lecz otwierała się przed nią wspaniała perspek-
tywa odnowy. Ezechiel niezwykle dosadnie rysuję linię podziału, jaki dokonał 
się w łonie Izraela, tym samym przygotowuje zesłańców na intensywne dzia-
łanie Jahwe w Babilonii. Na tym etapie nikt nie został odrzucony, jednak wia-
domo było, że pasterze, w dalszym ciągu karmiący wyłącznie siebie, nie będą 
mieli udziału w procesie odnowy, który już się rozpoczął.

Aż dwukrotne użycie formuły pasterze Moi oraz trzoda Moja prezentuje 
pierwotny porządek, jaki winien konstytuować społeczność Izraela, zgodnie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



125

z zamysłem Jahwe. W łonie takiej społeczności musieli być pasterze. Trzoda nie 
mogła obyć się bez przywódców. Niegodni pasterze musieli być zastąpieni przez 
innych. Pasterzami nie będą władcy obcych ludów, wśród których przebywali 
zesłańcy. Izrael nie mógł zatem pośród nich poszukiwać swych obrońców, cho-
ciaż na tym etapie historii przyszło im służyć obcym panom.

Ez 34,9-10

רעִֹים שִׁמְעוּ דְּבַר־יְהוָֽה׃ לָכֵן הָֽ
דָרַשְׁתִּי אֶת־צֹאנִי ל־הָרעִֹים וְֽ כֹּה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה הִנְנִי אֶֽ

מִיָּדָם וְהִשְׁבַּתִּים מֵרְעוֹת צֹאן וְלאֹ־יִרְעוּ עוֹד הָרעִֹים
ה׃ א־תִהְיֶיןָ לָהֶם לְאָכְלָֽ אוֹתָם וְהִצַּלְתִּי צֹאנִי מִפִּיהֶם וְלֹֽ

Dlatego pasterze słuchajcie słowa Jahwe: Tak mówi Pan, Jahwe: 
Oto Ja (jestem) przeciw pasterzom i będę szukał trzody Mojej 
z ręki ich i usunę ich pasterzowanie trzody; i nie będą paśli wię-
cej pasterze siebie; i wyrwę trzodę Moją z ust ich; i nie będą dla 
nich pokarmem.

שִׁמְעוּ דְּבַר־יְהוָֽה LXX brak
אֲדנָֹי LXX brak

אֶל על =
צֹאן LXX τα προβατα μου

Powtórzona formuła wprowadzająca: Dlatego pasterze słuchajcie słowa 
Jahwe (por. ww. 7. 9) wskazuje na początek drugiej części wypowiedzi, której 
adresatami są pasterze Izraela. W pierwszej części dominował temat losu roz-
proszonej trzody, natomiast w kolejnej mowa jest o losie pasterzy, do których 
zwraca się prorok uroczystymi słowami: Tak mówi Pan, Jahwe (w. 10).

Po pierwsze: Jahwe jest przeciwko pasterzom (ל־הָרעִֹים -Podobne sfor .(אֶֽ
mułowanie użył prorok w mowie o fałszywych prorokach: Synu człowieczy, 
prorokuj przeciw prorokom Izraela, którzy prorokują i powiedz do proroków 
z serca swego: Słuchajcie słowa Jahwe! (Ez 13,2), a także w wypowiedziach 
o Tyrze (Ez 29,18) i faraonie (Ez 30,22). Byli to ziemscy przeciwnicy Izraela, 
trzody Jahwe. Największym zagrożeniem społeczności ludu Jahwe byli ci mę-
żowie, którzy głosili fałszywą naukę i fałszywe zasady, a do tego odwoływali 
się jeszcze do autorytetu Jahwe (byli to fałszywi prorocy). W swej działalności 
upodabniali się do prawdziwych autorytetów i nazywali siebie נְבִיאִים (pro-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



126

rokami), choć nie nauczali tego, co mówił Jahwe, lecz to, czego chciał słuchać 
lud. Owi prorocy byli także częścią pasterzy Izraela i cieszyli się ochroną ze 
strony władców (grzesznych), dla których byli bardzo wygodni. W rezultacie 
ich wpływu na Izrael nastąpiło załamanie się życia religijnego ludu, który stał 
się łatwą zdobyczą dla obcych ludów. To właśnie dlatego z taką energią prorok 
występuje w imieniu Jahwe przeciwko narodom (Ez 25–32). Śmiało można 
powiedzieć, że mowa skierowana przeciwko grzechom Jerozolimy, przywód-
com ludu i obcym narodom, osiąga punkt kulminacyjny w w.10 (epilogiem tej 
mowy będą wypowiedzi przeciwko Gogowi (Ez 38,3.11).

Po drugie: Jahwe zapewnia: i będę szukał trzody Mojej z ręki ich. Formuła 
ta jest niezwykle brzemienna w treść. Jahwe przedstawia się jako Ten, który 
szuka (ׁדָּרַש). W ten sposób daje odpowiedź pasterzom, którzy nie szukali (w. 
8). Postawa szukania nie oznaczała li tylko zwykłego poszukiwania np. zagu-
bionej owcy, lecz oznaczała sprawowanie pełnej troski o powierzone dobro. 
Chodziło zatem o stworzenie takich warunków bezpieczeństwa, dzięki któ-
rym powierzona społeczność mogła się prawidłowo rozwijać. Dla Izraela takie 
bezpieczeństwo stwarzał jedynie Jahwe. W realizacji tego dzieła posługiwał się 
wybranymi ludźmi, którzy jednak w kryzysie z przełomu VII i VI w. nie sta-
nęli na wysokości zadania. Centralna myśl obecna w w. 10 zawiera wzmiankę 
o trzodzie, która przynależała do Jahwe (צֹאנִי). To właśnie ona została po-
wierzona pasterzom i ze względu na nią Jahwe interweniował. Największym 
nieszczęściem dla Izraela nie było karanie ludu, lecz jego porzucenie. To nie 
Jahwe porzucił swój lud, lecz przywódcy, stąd prorok radykalnie oddziela trzo-
dę i pasterzy. Pan będzie w dalszym ciągu okazywał troskę o lud, natomiast 
przywódcy będą porzuceni, staną się tym samym błądzącymi i skazanymi na 
łup dzikich bestii (por. ww. 5-6). Z ich to rąk będzie wyrwany lud. W Księdze 
Ezechiela ręka symbolizuje nade wszystko obecność mocy Jahwe (Ez 1,3; 3,14). 
Pasterze mieli być znakiem tej obecności, tymczasem użyli ręki dla egoistycz-
nych celów (ww. 2-3). Ręka ta opustoszała i przestała spełniać jakąkolwiek 
wartościową misję.

Po trzecie: Jahwe zapowiada: i usunę ich pasterstwo trzody. Wyrwana trzo-
da z ręki pasterzy znalazła bezpieczne miejsce ucieczki. Znaleźli się pod opie-
ką Jahwe i Jego stróża. Natomiast ustanie pasterzowania przywódców było 
największą klęską, jaka mogła ich spotkać. W środowisku Izraela czynności 
pasterskie uchodziły za podstawowe zajęcie człowieka. Żywa była tradycja no-
madyczna. Pasterze uznawani byli za ludzi niezawodnych. Ten, kto został po-
zbawiony tego zajęcia, był faktycznie skazany na śmierć, nie tylko fizyczną, lecz 
także duchową. O pasterzach krążyły liczne budujące opowiadania, natomiast 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



127

karą dla wiarołomnych pasterzy było wymazanie pamięci o nich. Taki los zgo-
towali sobie pasterze Izraela.

Po czwarte: Jahwe oznajmia: nie będą paśli więcej pasterze siebie. Wyklę-
ci pasterze utracą wszelkie profity, jakie zyskiwali na skutek nieuczciwego 
postępowania. Nie będą więcej spożywać mleka ani przyodziewać się wełną 
lub zabijać tłuste sztuki (por. w. 3); nie będą już więcej okłamywać i zwo-
dzić. Wszelki zysk będzie im zabrany.

Po piąte: Jahwe deklaruje: i wyrwę trzodę Moją z ust ich. Wcześniej była 
mowa o ręce pasterzy, natomiast w drugiej części w. 10 jest mowa o ich 
ustach. Usta kojarzą się zarówno z z mówieniem, jak i ze spożywaniem. 
Oba te aspekty połączył Ezechiel w słynnym tekście o zwoju: I otworzyłem 
moje usta i sprawił, że zjadłem zwój ten; i powiedział do mnie: synu czło-
wieczy, brzuch twój nakarm i wnętrze twoje napełnij zwojem tym, ponie-
waż Ja dają go tobie. I zjadłem, i stał się w ustach mych jak miód słodki (Ez 
3,3). Dobry mówca sprawia, że słuchający niejako wiszą na jego ustach. 
Tak mogło być w przypadku zwodzicielskiej działalności pasterzy Izraela. 
Wyrwanie trzody z ich ust oznaczało odcięcie od kłamstwa i wszelkiego 
wyzysku.

Po szóste: Jahwe stwierdza: i nie będą dla nich pokarmem. Ta końco-
wa fraza kończy relację o losie pasterzy. Ich niepożądana obecność zosta-
nie usunięta. Nie będą już tworzyć sytemu wrogiego Jahwe i Jego ludowi. 
Obiekt ich „żerowania” zostanie im odebrany. W zamian za to nic nie otrzy-
mają, stąd skazani będą na całkowite unicestwienie.

Ez 34,11

ים׃ כִּי כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה הִנְנִי־אָנִי וְדָרַשְׁתִּי אֶת־צֹאנִי וּבִקַּרְתִּֽ

Ponieważ tak mówi Pan, Jahwe: Oto Ja sam, i będę szukał trzody 
Mojej, i będę doglądał ją.

אֲדנָֹי LXX brak

Jahwe oznajmił Izraelitom prawdę o ich pasterzach, co miało istotne zna-
czenie dla kondycji, w jakiej znalazł się lud (ww. 2-10). W kolejnych werse-
tach Jahwe jest ukazany jako wybawiciel swego ludu (ww. 11-22). Wybawienie 
było działaniem nadzwyczajnym i wynikało z powodu zaniedbań i nadużyć 
pasterzy. Pasterze na zawsze zostali usunięci. Rozpoczynał się nowy okres 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



128

dziejów ludu Jahwe, w którym udział mieli wyłącznie ci z ludu, którzy okazali 
posłuszeństwo orędziu Pana głoszonemu przez Ezechiela.

W. 11 otwiera formuła: Ponieważ tak mówi Pan, Jahwe. Partykuła כִּי (po-
nieważ) łączy nową wypowiedź z poprzedzającym ją proroctwem. Istnieje 
zatem ścisły związek prezentowanych tematów, dotyczyły one jednego wiel-
kiego procesu zbawczego, który już się dokonywał. Lud (zesłańcy) mieli nie 
tylko stać się świadkami zachodzących zmian, lecz również jego aktywnymi 
uczestnikami. Zaangażowanie było bowiem nieodzownym warunkiem udzia-
łu w dziele odnowy, podobnie jak to było w historii Wyjścia, w której wszyscy 
Hebrajczycy byli uczestnikami. Wówczas to Jahwe stanął na czele ludu, na-
tomiast w czasach Ezechiela ta historia się powtórzyła. Jahwe był ponownie 
przewodnikiem. Ujawniają to pierwsze słowa Pana: Oto Ja sam (הִנְנִי־אָנִי). Ta 
wyjątkowo mocna formuła występuje jedynie dwukrotnie w Księdze Ezechie-
la: pierwszy raz w kontekście napiętnowania bałwochwalstwa: I powiesz: Góry 
Izraela, słuchajcie słowa Pana, Jahwe. Tak mówi Pan, Jahwe do gór i do wzgórz, 
do rzek i do dolin: Oto Ja sam sprowadzę na was miecz i zniszczę wyżyny wa-
sze (Ez 6,3). Aktywność Jahwe jest zatem wyjątkowa i całkowicie niezależna 
od działania człowieka: Oto Ja sam. Oznacza to, że nowe dzieło nie będzie 
miało już znamienia słabości ludzkiej, będzie absolutną antytezą w stosunku 
do dzieła pasterzy Izraela. Tekst Ez 6,3 zawiera treść negatywną, informuje 
o tym, co zostanie całkowicie unicestwione (najmniejsza forma idolatrii), na-
tomiast w. 11 zawiera treść pozytywną i zapowiada nowe dzieło Jahwe. Przed-
miot oddziaływania Pana został zawężony wyłącznie do trzody. Wszystko, 
co było poza tym zakresem, nie miało znaczenia i pozostawało na zewnątrz 
procesu odnowy. Odnowa była przywilejem trzody, czyli ludu należącego do 
Jahwe. Odtąd Izrael był już bezpieczny. Na ten stan narodu wskazują dwa cza-
sowniki umieszczone przed i po formule צֹאנִי (trzoda Moja). Pierwszy z nich 
to wiodący czasownik ׁדרש (szukać), który już czwarty raz pojawia się w Ez 
34. Jego użycie ma znaczenie kluczowe dla zrozumienia opisywanego proce-
su. „Szukający Jahwe” nie opuści nigdy swej trzody. Jego obietnica – będę szu-
kał – nie jest czymkolwiek ograniczona. Izrael otrzymuje nową perspektywę 
istnienia, w bezpieczeństwie i pokoju. Drugi czasownik, בקר (badać, oceniać, 
zajmować się, opiekować się, rozważać, doglądać), dopełnia poprzednią myśl. 
Warto zauważyć, że rdzeń בקר oznacza też trzodę i stado, tym samym zasto-
sowany czasownik jeszcze bardziej wpisuje się w kontekst obecnej w tekście 
symboliki pasterza i trzody. Trzoda ze swej natury domagała się opieki. Nie 
była dziko żyjącym stadem, lecz uformowaną społecznością, która musiała 
mieć przywódcę, doskonale znającego jej potrzeby oraz sposoby ich zaspo-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



129

kajania. Ten związek był niezwykle dogłębny, co wyraża rdzeń בקר. Troskli-
wy pasterz gwarantował zarówno bezpieczeństwo, jak i obfitość pokarmu dla 
trzody. Potrafił przewidzieć nadchodzące zagrożenie, rozważyć środki, jakie 
trzeba było podjąć w chwilach niebezpieczeństwa, aby nie narazić trzody na 
jakiekolwiek straty. Takim był Jahwe dla Izraela, dlatego przyszłość ludu była 
jednoznacznie określona.

Ez 34,12

כְּבַקָּרַת רעֶֹה עֶדְרוֹ בְּיוֹם־הֱיוֹתוֹ בְתוֹךְ־צֹאנוֹ נִפְרָשׁוֹת כֵּן אֲבַקֵּר
ל׃ אֶת־צֹאנִי וְהִצַּלְתִּי אֶתְהֶם מִכָּל־הַמְּקוֹמתֹ אֲשֶׁר נָפֹצוּ שָׁם בְּיוֹם עָנָן וַעֲרָפֶֽ

Jak opieka pasterza (o) trzodę swoją w dniu, gdy staje się (obec-
ny) on wśród trzody swojej rozproszonej, tak będę doglądał trzo-
dę Moją; i uwolnię ich ze wszystkich miejsc, gdzie się rozproszyły 
(trzoda) tam, w dzień mglisty i pochmurny.

נִפְרָשׁוֹת נִפְרָשׁוֹת =

Obraz pasterza i jego czynności umożliwia Ezechielowi ukazywanie róż-
norodnego charakteru dzieł dokonywanych przez Jahwe w Izraelu. Dzięki 
tej aktywności powstaje całkowicie nowy wizerunek ludu, który będzie nosił 
w sobie wspomnienie o zbawczej obecności Pana, zarówno przebywając na 
wygnaniu, jak i w odnowionej ziemi.

Prorok świadomie stosuje w tekście porównanie: jak (ְּכ), nową frazę roz-
poczyna odpowiednim sformułowaniem: Jak opieka pasterza (o) trzodę swoją. 
Ezechiel zakładał, że wszyscy jego słuchacze mieli jednoznaczny pogląd na 
pasterzy jako grupy godnej najwyższego uznania. Słowo pasterz określeniem 
jest określeniem בַּקָּרָה (opieka). Oba terminy rozumiane są synonimicznie: 
pasterz = opieka, a opieka = pasterz. Chodzi o opiekę rozumianą jako najistot-
niejszy wyraz odniesienia Jahwe do Izraela. Istniał przy tym jeden obiekt tej 
opieki: trzoda. Pasterz bez trzody nie mógł być pasterzem, a trzoda bez paste-
rza nie mogła być bezpieczna. Funkcja pasterza wykonywana była bezpośred-
nio, a więc zakładała obecność pasterza – wskazuje na to Ezechiel, używając 
formuły gdy staje się (ֹהֱיוֹתו). Zarówno czasownik הָיָה, jak i poprzedzający 
go termin יוֹם (dzień) należą do bardzo ważnych słów Ezechiela. „Nastanie 
dnia” było równoznaczne z nastaniem słowa Jahwe i Jego interwencji. Pro-
rok zapowiada w tym kontekście nadejście wiarygodnego pasterza. Było ono 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



130

czymś niezbędnym, bowiem następowało w czasie, gdy trzoda była rozpro-
szona (נִפְרָשׁוֹת); to rzadko używane określenie (w przeciwieństwie do פּוץ) 
obecne jest również w tekście Ez 17,2 (mowa o rozproszeniu ludu na skutek 
gwałtownego ataku wrogich Izraelowi wojsk). Przybycie pasterza nastąpiło 
więc w dniu, w którym trzoda znajdowała się już w rozproszeniu, czyli po 
tragicznych wydarzeniach. Przybycie pasterza (zapewne nowego) zmieniło 
w sposób radykalny sytuację ludu. Jahwe bowiem mógł ponownie zgroma-
dzić rozproszoną trzodę.

Obraz pasterski w drugiej części w. 12 zostaje aplikowany do tematu obec-
ności Jahwe wśród zesłańców. Pierwsza deklaracja, jaką składa Pan, brzmi: 
tak będę doglądał trzodę Moją. Jak wiadomo ze wcześniejszej analizy (w. 11), 
czynność doglądania (אֲבַקֵּר) oznacza takie postępowanie, w którym trzoda 
będzie czuła się bezpiecznie. Rodzaj podejmowanych czynności zależał od 
sytuacji, w jakiej znalazły się owce (kozy). Tu największym problemem było 
rozproszenie. W rzeczywistości chodziło Ezechielowi o to, by uświadomić ze-
słańcom fakt ich tragicznego położenia, w jakim się znajdowali (byli boleśnie 
doświadczeni, a do tego stopniowo tracili ufność w pomoc Jahwe). Pan był 
jednak obecny, i to z całą swą mocą zbawczą. Druga deklaracja Pana brzmi 
równie optymistycznie: i uwolnię ich (וְהִצַּלְתִּי) ze wszystkich miejsc, gdzie się 
rozproszyły (trzoda) tam. Czynność pasterza – uwolnienie – była najbardziej 
oczekiwanym wydarzeniem. Została ona już opisana w w. 10, w którym ten 
sam rdzeń נצל opisuje czynność wyrwania trzody z ust złych pasterzy. W w. 12 
owi pasterze już zniknęli z relacji Ezechiela, a w ich miejsce pojawił się motyw 
obcej i wrogiej przestrzeni, zwanej wszystkimi miejscami, w których przeby-
wała rozproszona trzoda. Wszelkie miejsce to sfera przeciwna ziemi Izraela, 
a zwłaszcza Jerozolimie. Miasto to kojarzyło się z świetlaną obecnością Jahwe 
w świątyni. Ta światłość jednak odeszła z miasta, pozostała jednak obecna 
na nowy sposób (Jahwe dawał się poznawać). Doświadczył tego Ezechiela, 
zwłaszcza w czasie doznanej, otrzymanej wizji, kiedy to: Ogień rozbłyskujący, 
blask stopu złota ze srebrem znamionował obecność Jahwe (Ez 1,4). Ten obraz 
niewątpliwie ożywiał proroka w czasie pełnienia misji wśród zesłańców. Ro-
dacy takiego doświadczenia nie posiadali, dlatego dla nich nowy dzień pozo-
stawał mglisty i pochmurny, a zatem pozostawali ogarnięci ciemnościami. Pro-
rok w w. 12 dwukrotnie używa terminu dzień. W pierwszym wypadku dzień 
oznacza nastanie zbawczej interwencji Jahwe, natomiast w drugim określał 
tragiczną codzienność zesłańców rozproszonych i porzuconych po wszystkich 
miejscach. Prorok zapewnia jednak, że Dzień Jahwe zastąpi dzień rozprosze-
nia, a mroki ciemności rozwieje światłość Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



131

Ez 34,13

וְהוֹצֵאתִים מִן־הָעַמִּים וְקִבַּצְתִּים מִן־הָאֲרָצוֹת
וַהֲבִיאֹתִים אֶל־אַדְמָתָם וּרְעִיתִים אֶל־הָרֵי יִשְׂרָאֵל

רֶץ׃ בָּאֲפִיקִים וּבְכֹל מוֹשְׁבֵי הָאָֽ

I wyprowadzę je z ludów, i zgromadzę je z krajów, i wprowadzę 
je do ziemi ich; i będę pasł je na górach Izraela, i w potokach, 
i we wszystkich osiedlach kraju.

אֶל על =

W ww. 5-12 dominował motyw rozproszenia trzody, natomiast od w. 13 
pojawia się odwrotny temat, czyli gromadzenie (קָבַץ). Jedynie Jahwe może 
zbawczo gromadzić. Staje się On (dla zesłańców) pasterzem, a Jego pierwszą 
czynnością jest wyprowadzenie (וְהוֹצֵאתִים) trzody z ludów. Dzieło to przypo-
mina pierwsze wyprowadzenie Hebrajczyków, w czasach Mojżesza. Ów mąż 
otrzymał polecenie od Jahwe: Idź przeto teraz, oto posyłam cię do faraona, i wy-
prowadź (וְהוֹצֵא) mój lud, Izraelitów, z Egiptu (Wj 3,10). Z niewoli egipskiej 
Jahwe wyprowadził lud mocą swego ramienia, natomiast ustanowił Mojże-
sza przywódcą i prawodawcą. W Babilonii nie został powołany mąż o takich 
prerogatywach. Wówczas zaistniała inna sytuacja. Izraelici byli rozproszeni 
pośród ludów (הָעַמִּים), a nie tylko jednego ludu. Byli faktycznie rozsiani po 
wielu terytoriach, jeden przywódca nie był w stanie zgromadzić wszystkich 
powołanych. Jednym z duchowych przywódców był wówczas Ezechiel, lecz 
zapewne Jahwe musiał posługiwać się również innymi mężami, zwłaszcza że 
potomkowie Jakuba znajdowali się zarówno w Mezopotamii, jak i Egipcie. Po 
pierwszej czynności, czyli wyprowadzeniu, następuje kolejna, nazwana groma-
dzeniem, na co wskazuje kolejna część w. 13: i zgromadzę (וְקִבַּצְתִּים) je z kra-
jów. Izraelici przebywali wśród licznych ludów w licznych krajach (dosłownie: 
ziemiach). Traktowani byli jako niewolnicy, których praca miała przynosić 
wymierne korzyści dla metropolii. Interwencja Jahwe miała w radykalny spo-
sób zmienić ich sytuację, a nawet przekroczyć wszelkie oczekiwania na na-
dejście zmiany życia rozproszonych. Ezechiel pisząc o zgromadzeniu (ludu), 
wskazuje na jakieś symboliczne miejsce, w którym wyprowadzeni zesłańcy 
tymczasowo się znaleźli. Podobnie było czasach Mojżesza, gdy Hebrajczycy 
po Wyjściu znaleźli się na pustyni, która nie była docelowym miejscem ich 
pobytu. Na trzecie i najważniejsze dzieło Jahwe wskazuje kolejna fraza w. 13: 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



132

i wprowadzę je (וַהֲבִיאֹתִים) do ziemi ich. Wprowadzenie do ziemi kończyło 
proces wyzwalania ludu. W pierwszym Wyjściu dzieło dopełnił Jozue za spra-
wą Jahwe, gdy wprowadził Izraelitów do Kanaanu. Podobnie będzie według 
zapowiedzi Ezechiela, jednak lud miał być wprowadzony już nie do Kanaanu, 
lecz do swej (dawnej/odnowionej) ziemi (dosłownie: ich ziemi). Takie sformu-
łowania wskazują na długą historię pobytu Izraela na tym terenie. Stała się ona 
już ich ziemią, choć w całości przynależała do Jahwe.

Druga część w. 13 opisuje to, co będzie określało treść pobytu wyzwolo-
nych Izraelitów w ich ziemi. Po powrocie lud będzie w dalszym ciągu pozo-
stawał w ścisłej zależności od Jahwe. Jego zbawcza obecność była konieczna 
nie tylko w chwilach zewnętrznych niebezpieczeństw, lecz także w zwykłej 
codzienności. Jahwe zapewnia: i będę pasł je na górach Izraela. W przeciwień-
stwie do pasterzy Izraela (w. 2), Jahwe jako pasterz okaże pełną troskę o trzo-
dę. Całość jego czynności wyraża czasownik רָעָה (paść). Czynność ta ozna-
czała zaspokojenie dokładnie wszystkich potrzeb trzody. Taka sytuacja mogła 
dokonać się wyłącznie na górach Izraela, czyli w ziemi obiecanej. Tego typu 
pasterzowanie nie mogło dokonywać się w diasporze. Miejsce rozproszenia 
pozostaje na zawsze miejscem przygotowania do wyjścia oraz wejścia do 
ziemi obietnicy. Teren ziemi był w większości górzysty, stąd mowa o górach 
Izraela. Pośród wszystkich gór ziemi najważniejszą był Syjon wraz z świąty-
nią, miejscem i znakiem przebywania chwały Jahwe. Ziemia obietnicy, zwana 
wcześniej krajem mlekiem i miodem płynącym (Wj 3,8.17), została na nowo 
opisana w końcowej frazie w. 13: w potokach i we wszystkich osiedlach kraju. 
Potoki (אֲפִיקִים) były istotną częścią ziemi obietnicy. Ich obecność gwaran-
towała stały dostęp do wody, a tym samym zwiastowała obfitość życia. Nie 
dziwi więc fakt, że obok potoków Ezechiel wspomina o osiedlach kraju. Po-
wstawały one właśnie w pobliżu potoków i źródeł wody. W tym skrótowym 
opisie ziemi obietnicy zostały ukazane idealne warunki pobytu Izraela w swej 
odnowionej ziemi.

Ez 34,14-15

בְּמִרְעֶה־טּוֹב אֶרְעֶה אֹתָם וּבְהָרֵי מְרֽוֹם־יִשְׂרָאֵל יִהְיֶה נְוֵהֶם
ל׃ שָׁם תִּרְבַּצְנָה בְּנָוֶה טּוֹב וּמִרְעֶה שָׁמֵן תִּרְעֶינָה אֶל־הָרֵי יִשְׂרָאֵֽ

ה׃ אֲנִי אֶרְעֶה צֹאנִי וַאֲנִי אַרְבִּיצֵם נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ

Na pastwisku dobrym będę pasł je i na górach wyżyny Izraela 
będzie pastwisko ich; tam będą wylegiwać się na wypasie do-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



133

brym i  pastwisku tłustym, będą paść się w  górach Izraela. Ja 
będę pasł trzodę Moją i Ja pozwolę wylegiwać się jej, wyrocznia 
Pana, Jahwe.

אֶל על =
אַרְבִּיצֵם  LXX και γνωσονται οτι εγω ειμι κυριος

אֲדנָֹי LXX brak

Po prezentacji orędzia (o podstawowym znaczeniu) o zbliżaniu się czasu 
powrotu do ziemi (w. 13), w kolejnych wersetach (ww. 14-16) prorok podaje 
szczegóły na temat warunków pobytu w ziemi, które staną się udziałem Izra-
ela. Cały opis również bazuje na symbolice pasterskiej.

Pastwisko (מִרְעֶה) oznacza miejsce bezpieczne i obfitujące w pożywie-
nie, którego praobrazem był ogród w Edenie (Rdz 2,8-14), obfitujący w wodę 
(por. w. 12). Prorok zaznacza, że pastwisko było dobre (טּוֹב), a to z kolei przy-
wołuje na myśl formułę zawartą w pierwszym opisie stworzenia: A Bóg wi-
dział, że były dobre (Rdz 1,12). Środowisko ziemi Izraela będzie zatem po-
zbawione wszelkiego znamienia słabości lub wrogości, a tym samym życie 
ludu w niczym nie będzie zakłócone. Tak zaprezentowane pastwisko będzie 
położone na górach wyżyny Izraela. Motyw gór Izraela, znany z w. 13, został 
wzbogacony o określenie wyżyny (מְרֽוֹם), które podkreśla wzniosłość gór, za-
równo w sensie ich majestatu, jak i znaczenia. Prawzorem ich był Syjon: Bo-
wiem na górze świętej mojej, na górze wysokiej (בְּהַר מְרוֹם) Izraela, wyrocz-
nia Pana, Jahwe, tam służyć Mi będzie cały dom Izraela, wszyscy w ziemi, tam 
będę im łaskawy i tam będę szukał ofiar waszych i pierwocin darów waszych 
we wszystkich świętościach waszych (Ez 20,40). Cała ziemia stanie się niejako 
Syjonem i Izrael nie będzie już przebywał w środowiskach obcych i wrogich, 
w których narażony był na wpływy bałwochwalstwa. Charakter czasów bez-
pieczeństwa rysuje kolejna fraza w w. 14: tam będą wylegiwać się na wypasie 
dobrym i pastwisku tłustym. Cząsteczka tam (שָׁם) ściśle łączy tę wypowiedź 
z poprzednim tekstem: Tam = na pastwisku – chodzi o miejsce nie tylko wy-
pasu, lecz przede wszystkim szczęśliwego spoczynku. Doskonały obserwator 
wiedział, że obraz wylegującej się trzody należał do najpiękniejszych zjawisk 
życia pasterskiego. Podobne odczucia miał psalmista: Jahwe jest moim paste-
rzem, nie brak mi niczego. Pozwala mi leżeć na zielonych pastwiskach. Pro-
wadzi mnie nad wody, gdzie mogę odpocząć (Ps 32,1-2). Treść tego psalmu 
świadczy o tym, że Ezechielowe porównanie było głęboko wpisane w tradycję 
Izraela i należało do wyróżniających się skojarzeń w tematyce życia szczęśli-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



134

wego, a o takim życiu pisze prorok. Symboliczne pastwisko gwarantowało wy-
pas dobry (בְּנָוֶה טּוֹב). To drugie użycie przymiotnika טּוֹב (dobry) wzmacnia 
opis idealnego charakteru odnowionej ziemi Izraela, pozbawionej wszelkiego 
zła, które to zło dotychczas konstytuowało etos życia Izraela (por. Ez 33,11). 
W przyszłości nie powtórzy się już sytuacja, w której, pomimo dobrych wa-
runków, naród ulegał zatraceniu (por. Ez 17,8.10b). Gwarantem powodzenia 
będzie zarówno obfitość dóbr nowego pastwiska, jak i stała obecność paste-
rza, który nie dopuści do żadnego nieszczęścia w życiu trzody. Obfitość dóbr 
zaznacza w w. 14 przymiotnik שָׁמֵן (tłusty). W ten sposób wypełnione będzie 
błogosławieństwo Izaaka dane Jakubowi: Niechaj tobie Bóg użycza rosy z nie-
bios i tłustości ziemi (וּמִשְׁמַנֵּי הָאָרֶץ), obfitości zboża i moszczu winnego (Rdz 
27,8). Tradycyjny ideał ziemi tłustej znajduje swą kontynuację w proroctwie 
Ezechiela. Temat ten kojarzył się z tym, co najszlachetniejsze w obietnicach, 
bowiem rdzeń שֶׁמֶן oznaczał również olejek i wszelkich dary ziemi (por. Ez 
16,9.13.18.19), które miały być składane w ofierze w przyszłej świątyni (Ez 
45,14.24.25; 46,5.7.11.14.15). Częste użycie terminu שֶׁמֶן w opisie ofiar nowej 
świątyni harmonizuje z zapowiedzią daru pastwiska tłustego, a więc dającego 
obfite i dorodne plony. Ziemia będzie nie tylko miejscem szczęśliwego życia 
ludu, lecz również miejscem sprawowania doskonałego kultu.

Końcowa fraza w. 14: będą paść się w górach Izraela nawiązuje do treści w. 
13b i stanowi inkluzję całej wypowiedzi (ww. 13b-14). Góry Izraela przestają 
być miejscem mglistym i pochmurnym (por. w. 12), jakim były w epoce wy-
stępnych pasterzy, a stają się znakiem odnowionego Syjonu.

W. 15c zamyka treść zawartą w wypowiedzi. Zaimek osobowy אֲנִי (Ja), 
jeszcze bardziej podkreśla priorytet działania Jahwe. Tylko wyłącznie On bę-
dzie troszczył się o lud, ponownie nazwany צֹאנִי (trzoda Moja). Ten lud stano-
wi wyłączną własności Pana, co zapewnia końcowa formuła: wyrocznia Pana, 
Jahwe.

Ez 34,16

אֶת־הָאֹבֶדֶת אֲבַקֵּשׁ וְאֶת־הַנִּדַּחַת אָשִׁיב וְלַנִּשְׁבֶּרֶת
אֶחֱבֹשׁ וְאֶת־הַחוֹלָה אֲחַזֵּק וְאֶת־הַשְּׁמֵנָה
ט׃ וְאֶת־הַחֲזָקָה אַשְׁמִיד אֶרְעֶנָּה בְמִשְׁפָּֽ

Zaginionej będę szukał i zabłąkaną sprowadzę, i złamaną ob-
wiążę, i chorą umocnię, a tłustą i mocną zniszczę; będę pasł je 
w prawości.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



135

וְאֶת־הַחוֹלָה LXX brak
אֶרְעֶנָּה LXX και βοσκησω

Obecność Jahwe w ziemi będzie prawdziwym zbawieniem dla ludu. Jako 
pasterz zatroszczy się o trzodę i uzupełni wszystkie braki, jakie powstały na 
skutek występnego zachowania złych pasterzy Izraela. Skutki ich postępo-
wania zostały opisane w ww. 4-6. Interwencja Jahwe odwróci ten tragiczny 
proces i w radykalny sposób zmieni sytuację ludu. Jego czyny będą przeci-
wieństwem do czynów dotychczasowych pasterzy Izraela. W. 16 nawiązuje do 
treści zawartej (zwłaszcza) w w. 4, w którym opisane były negatywne czyny 
przywódców ludu: Słabych nie wzmocniliście i chorej nie leczyliście i złamanej 
nie obwiązywaliście i zbłąkanej nie zawróciliście i zaginionej nie szukaliście, 
i w mocy panowaliście nad nimi i w przymusie. Były to czyny prowadzące do 
skrajnego osłabienia ludu, a w konsekwencji do jego rozproszenia i wyda-
nia na pastwę zewnętrznych wrogów (por. ww. 5-6). Jahwe rozpoczyna swą 
nową obecność od poszukiwania zaginionej oraz sprowadzenia zabłąkanej. 
Taki był początek dzieła zgromadzenia nowego Izraela i konieczny warunek 
odnowy. Przemiana Izraela miała swój początek już w najbliższym środowi-
sku Ezechiela. Wszyscy znajdujący się wokół niego (którzy przeznaczeni byli 
do odnowy) byli boleśnie doświadczeni (upadek Jerozolimy), a w nowych 
warunkach również ich życie było zagrożone. Pomimo tak ciężkiego stanu, 
obecność Jahwe w radykalny sposób miała zmienić ich życie: złamaną obwią-
żę i chorą umocnię. Ta obietnica Pana zapowiada, że wszystkie tragiczne skut-
ki występnego pasterzowania zostaną przezwyciężone, nastąpi bowiem pełne 
uzdrowienie ludu.

Zgodnie brzmieniem tekstu hebrajskiego, Jahwe deklaruje działanie, które 
zmieni dotychczasowe stosunki panujące w ludzie: a tłustą i mocną zniszczę 
אַשְׁמִיד) וְאֶת־הַחֲזָקָה   Motyw tłuszczu/olejku był już obecny .(וְאֶת־הַשְּׁמֵנָה 
w w. 14 i wskazuje na urodzajność środowiska przebywania trzody Jahwe, czyli 
na miejsce doskonałe. Ezechiel zna jeszcze inne określenie tego tematu, a mia-
nowicie בָּרִיא (por. Ez 34,3.20). W momencie interwencji nowego pasterza 
trzoda była zróżnicowana, obok chorych i złamanych były też tłuste i mocne, 
a więc takie, które wzmocniły się kosztem słabych. Z punktu widzenia Jahwe 
cały Izrael był trzodą, do niej należeli także pasterze Izraela. To oni wykorzysta-
li lud i stali się przeciwnikami Jahwe. Ich występki przyniosły korzyści jedynie 
na krótki czas. Wystąpienie Jahwe położy kres wszelkim nadużyciom. To, co 
słabe, stanie się mocne (אֲחַזֵּק), a to, co mocne (הַחֲזָקָה), zostanie zniszczone. 
Terminologicznie zapowiadaną przemianę wyraża rdzeń חזק. Moc osiągnięta 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



136

na drodze występków kończy się zagładą, natomiast moc udzielona przez Jah-
we będzie miała charakter trwały.

Ostatnie słowa w. 16 prezentują dwa działania Jahwe: jedno względem 
występnych, a drugie względem złamanych i chorych. Wyraża to formuła: 
zniszczę – będę pasł. Rdzeń שׁמד (wytępić, zniszczyć) używa Ezechiel jedynie 
4 razy, zawsze w kontekście interwencji Jahwe (przeciwko fałszywym proro-
kom – por. Ez 14,9; przeciwko Ammonowi – por. Ez 25,7; przeciwko Egipto-
wi – por. Ez 32,12). Prorok zatem zapowiada usunięcie przez Jahwe wszelkich 
przeszkód, które uniemożliwiały ludowi realizację jego powołania, czyli za-
chowania więzów z Jahwe. Ta część Izraela, która dopuszczała się występków 
(pasterze), zostanie zniszczona, natomiast głęboko doświadczony lud znajdzie 
się pod stałą opieką Jahwe (będę pasł), a wszystko realizowane będzie w prawo-
ści (ט  Nowy Izrael otrzyma zatem gwarancję życia szczęśliwego, czyli .(בְמִשְׁפָּֽ
zgodnego z zamysłem Jahwe (Jego prawa i sprawiedliwości).

Ez 34,17

ין־שֶׂה לָשֶׂה לָאֵילִים  וְאַתֵּנָה צֹאנִי כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה הִנְנִי שֹׁפֵט בֵּֽ
ים׃ וְלָעַתּוּדִֽ

A wy, trzoda Moja, tak mówi Pan, Jahwe: Oto Ja dokonam sądu 
między owcą a owcą, baranami a kozłami.

וְאַתֵּנָה צֹאנִי LXX και υμεις προβατα
אֲדנָֹי LXX brak

Jahwe zwracał się bezpośrednio do proroka (A ty, synu człowieczy – Ez 
33,7). Podobnie postępuje również w stosunku do zesłańców: A wy, trzoda 
Moja (w. 17). Była to nowa mowa Pana, która została skierowana do ludu 
już w  kontekście dokonującej się odnowy. Trzodę Jahwe stanowili ocaleni 
z Jerozolimy i innych terenów, którzy znaleźli się w Babilonii. Pierwsze sło-
wa, jakie usłyszy lud, związane będą z sądem i prawem. Wyraża je czasownik 
 Ten sam rdzeń występował w poprzednim wersecie (w. 16) .(sądzić) טפַשָׁ
w zaznaczeniu prawości, prawa (ִטפָּֽשְׁמ). Istnieje ścisły związek między tek-
stami zawierającymi temat opieki Jahwe (ww. 11-16) oraz temat sądu (ww. 
17-22). Oba fragmenty prezentują interwencję Jahwe, której podstawą była 
Jego sprawiedliwość. Dla jednych oznaczała ona wybawienie, a  dla innych 
zniszczenie (w. 16).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



137

Sąd Jahwe to wydarzenie, które prorok zapowiadał już na początku swej 
księgi (Ez 5,10.15). Charakterystyczne jest to, że sąd nie dokonał się w sposób 
ostateczny w czasie tragicznych wydarzeń związanych z upadkiem Jerozolimy, 
choć i one były rozumiane jako karanie Jahwe. Owe nieszczęścia miały być 
etapem w drodze prowadzącej do wkroczenia nowej epoki, która miała być 
wielkim wstrząsem dla Izraela. Lud będzie niejako wyciągnięty z letargu, w ja-
kim się znalazł trwając w nauce fałszywych proroków (por. Ez 13). Trauma 
po katastrofie nie pozwoliła Izraelowi powrócić do stanu obojętności. W ten 
sposób lud został uzdolniony do słuchania Jahwe, a tym samym świadomego 
przyjęcia wyroku Jego sądu. Pan traktuje lud w sposób partnerski i chce mu 
uświadomić faktyczny stan, w jakim się znajdował na skutek popełnionych 
występków. Czas wojny nie był dobrym momentem do snucia takiej reflek-
sji. Zupełnie inaczej wyglądała sytuacja w Babilonii. Lud otrząsnął się już po 
tragicznych doświadczeniach (choć trauma pozostała) i w nowych warunkach 
mógł przyjąć słowo zawierające o nim prawdę. Ta prawda będzie mu przeka-
zana właśnie w postaci sądu (שֹׁפֵט).

Spośród podsądnych wymienione zostały: owce, barany i kozły, a zatem 
cała trzoda. Termin שֶׂה może oznaczać niewielką trzodę, owce lub kozy. Z kon-
tekstu wydaje się, że chodzi tu o owce (por. Ez 34,20.22; 45,15). Zgodnie z Ez 
45,15 termin שֶׂה odnosi się do części składającej się na צֹאן (trzody). Takie 
rozumienie tego terminu potwierdza użycie go w wyrażeniu: לָשֶׂה ין־שֶׂה   בֵּֽ
(między owcą a owcą). Istniały zatem różnice w stadzie, nie było ono czymś 
jednorodnym. Zgodnie z treścią w. 16, były w stadzie zarówno owce słabe, jak 
i tłuste. Z kolei wyrażenie ים וְלָעַתּוּדִֽ -występuje tak (barany i kozły) לָאֵילִים 
że w tekście Ez 27,21, w którym jest mowa wprost o owcach (בְּכָרִים). W tych 
tekstach prorok używa typowych określeń, które funkcjonowały w życiu pa-
sterskim i handlowym. Ezechiel wskazuje na całość trzody, w jej pełnej spe-
cyfikacji. Zatem osąd Jahwe obejmie wszystkich ocalonych, tych, którzy będą 
zgromadzeni. Wśród nich będą prości ludzie oraz przywódcy. Termin אַיִל 
znaczy zarówno baran, jak i przywódca (stojący na czele stada). Nikt z oca-
lałych nie uniknie sądu. Sąd dokona się przede wszystkim z powodu zaniku 
prawa i sprawiedliwości w Izraelu. Brak poszanowania prawa Jahwe oznaczał 
brak świadomości, kim jest Jahwe. Prawda o Nim zostanie więc ujawniona na 
podstawie zapowiadanego sądu.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



138

Ez 34,18

הַמְעַט מִכֶּם הַמִּרְעֶה הַטּוֹב תִּרְעוּ וְיֶתֶר מִרְעֵיכֶם תִּרְמְסוּ
בְּרַגְלֵיכֶם וּמִשְׁקַע־מַיִם תִּשְׁתּוּ וְאֵת הַנּוֹתָרִים בְּרַגְלֵיכֶם תִּרְפֹּשֽׂוּן׃

Czy mało wam (tego), (że na) pastwisku dobrym się pasiecie, 
a resztę pastwiska waszego depczecie nogami waszymi? I czyste 
wody pijecie, a pozostałe nogami waszymi mącicie?

Sąd Jahwe nad stadem był koniecznością. Wynikała ona ze zła, jakie się 
zadomowiło w Izraelu. Jahwe zwraca się bezpośrednio (druga osoba l. mn.) do 
winowajców tej sytuacji, czyli do owiec tłustych i mocnych (w. 18, por. w. 16). 
Symbolizują one możnych, którzy znajdowali się wśród zesłańców. Potrafili 
szybko dostosować się do nowych warunków życia. Posiadali środki i umie-
jętności, a nade wszystko spryt do tego, by wykorzystać wszelkie okazje do 
pomnażania swych dóbr. Stawali się tym samym coraz bardziej samodzielni. 
Łatwo mogli powrócić do tych wszystkich występków, które doprowadziły do 
klęski Jerozolimy i utraty dotychczasowych siedzib. Tłuste owce stawały się 
bardziej tłustymi, a słabe jeszcze bardziej słabszymi.

W obliczu dokonującego się groźnego procesu wśród zesłańców, Jahwe 
kieruje bardzo poważne zarzuty nieuczciwie się bogacącym. Prorok w dalszym 
ciągu utrzymuje wypowiedź w zastosowanej konwencji trzody.

Pierwszy zarzut (w formie pytania) dotyczy pastwiska: Czy mało wam 
(tego), (że na) pastwisku dobrym się pasiecie, a resztę pastwiska waszego dep-
czecie nogami waszymi? Pastwisko (הַמִּרְעֶה) dobre, jako miejsce idealne, było 
zapowiedziane już w w. 14, było darem Jahwe, środowiskiem doskonałym 
w czasie pobytu całej trzody (wypas i wypoczynek). Z tego dobra jednak ko-
rzystały wyłącznie tłuste owce. Wykonywały one dwie czynności: רָעָה (paść 
się) i רָמַס (deptać). Rdzeń רעה występuje w Ez 34 ponad 40 razy (pasterz, 
paść, pastwisko), natomiast czasownik רמס zaledwie 2 razy. Ta dysproporcja 
ukazuje główny nurt opisywanego działania. Dzieło pasterzowania odpowiada 
zamysłowi Jahwe (nawet jeżeli przez pasterzy Izraela było nadużyte), natomiast 
czynność deptania była wyrazem czynu człowieka, które, na pewnym etapie, 
mogło niweczyć zbawcze działanie Jahwe. Tłuste owce do syta się pasły (ko-
rzystały z dóbr ofiarowanych przez Jahwe), a następnie rozdeptywały to, co nie 
pozostawało spożyte. Możni, przebywający wśród zesłańców, nie dopuszczali 
słabszych do korzystania z dóbr Pana, wręcz niszczyli dobro wspólne, a tym 
samym występowali wprost przeciwko porządkowi ustanowionemu przez Jah-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



139

we. Na skutek wypasu stawali się silni, lecz zyskanej mocy nie obracali ku do-
bremu i wsparciu słabych, wprost przeciwnie, czuli się tak bezkarnie, że mogli 
oddać się dziełu destrukcji. W ten sposób nie uczestniczyli w tworzeniu no-
wego środowiska, przyjaznego dla całego Izraela, lecz (pozostając ludźmi bez 
czci) oddawali się dziełu, które miało niweczyć pierwociny dobra, jakie Pan 
wprowadzał w życie zesłańców. Możni zamiast deptać przejawy wszelkiego zła, 
deptali dobro. Ich los prezentuje Iz 41,25: Wzbudziłem kogoś z Północy i przy-
szedł, ze Wschodu słońca wezwałem go po imieniu. On zdeptał możnowładców 
jak błoto, podobnie jak garncarz depcze glinę. Jahwe sprawia, że depczący (do-
bro) sami zostaną zadeptani.

Drugi zarzut uzupełnia pierwszy: I czyste wody pijecie, a pozostałe nogami 
waszymi mącicie? Również w tym tekście zostały ukazane dwie czynności tłu-
stych owiec: שָׁתָה (pić) oraz ׂרפש (zmącić). Woda w środowisku Izraela była 
postrzegana jako najważniejszy czynnik. który gwarantował istnienie życia 
(słońca i dobrej gleby nie brakowało w Izraelu). Ezechiel w wielu fragmentach 
wspomina o spożywaniu wody (Ez 4,11.16; 12,18.19; 31,14.16; 34,18.19). Ob-
fitość wody była synonimem szczęścia (Ps 1,1-2). Tę obfitość gwarantowało 
pastwisko dobre, przeznaczone dla całej trzody (odnowionego Izraela). Druga 
czynność, czyli mącenie (ׂרפש) wody, wspominana była już wcześniej przez 
proroka (Ez 32,2). Największym przestępstwem, jakie można było dokonać 
na pustyni, było zatrucie wody w studni, względnie jej zasypanie. Tak często 
postępowały wojska nieprzyjacielskie. Sławiono natomiast mężów, którzy byli 
budowniczymi studni (np. Abrahama i Izaaka, Rdz 21,30; 26,25). Troska o źró-
dła wody oraz studnie była czynnością pierwszoplanową ówczesnych ludów. 
Mącić wodę oznaczało zatem wykonywać czynność zagrażającą podstawom 
egzystencji danej społeczności. Mędrzec przyrównuje człowieka bojaźliwego, 
choć sprawiedliwego, do zmąconej wody: Źródłem zmąconym i studnią znisz-
czoną jest prawy, co przed występnym się chwieje (Prz 25,26).

Warto zauważyć, że oskarżenie Jahwe rozpoczyna się od pytania: Czy mało 
wam (tego)…? Zatem opisane złe czyny nie były jedynymi formami występ-
ków, jakie popełniali możni. Była to grupa ludzi na wskroś zepsutych, o której 
prorok już w w. 16 pisze, iż będzie zniszczona przez Jahwe. Pan nie dopuści, by 
zło się rozprzestrzeniało.

Ez 34,19

ינָה׃ וְצֹאנִי מִרְמַס רַגְלֵיכֶם תִּרְעֶינָה וּמִרְפַּשׂ רַגְלֵיכֶם תִּשְׁתֶּֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



140

A trzoda Moja (na) zdeptanej łące nogami waszymi się pasie; 
i zmąconą wodę nogami waszymi pije.

Zwrot וְצֹאנִי (a trzoda Moja), który rozpoczyna w. 19, nawiązuje do w. 17 
(podobny wstęp), zawiera jednak nowość w zakresie rozumienia określenia trzo-
da Moja. W w. 17 chodzi o wszystkich ocalałych, którzy zostaną poddani sądowi, 
natomiast w w. 19 ten zakres został zawężony i oznacza trzodę, do której należą 
wyłącznie osłabione owce. Jahwe nie identyfikuje swojej trzody z tłustymi owca-
mi, które przeznaczone są na zniszczenie. Trzoda Jahwe utraciła pastwisko dobre 
(ww. 14.18), które zostało zamienione na zdeptaną łąkę (מִרְמַס) nogami. Termin 
 oznacza teren zadeptany. Dobre pastwisko doznało transformacji przez מִרְמַס
tłuste owce i stało się nieprzyjaznym terenem, na którym nie było warunków do 
zdobycia pokarmu, nawet w ilości dostatecznej. Ezechiel w ww. 18-19 aż cztero-
krotnie używa terminu רַגְלַיִם, (nogi). Mogły one służyć procesowi destrukcji, 
lecz z woli Jahwe miały służyć dobrej sprawie, czego doświadczył sam prorok: 
I powiedział do mnie: synu człowieczy wstań na swe nogi, będę mówił do ciebie 
(Ez 2,1). Postępowanie tłustych owiec było zatem całkowicie przeciwne zadaniu 
im powierzonemu. Chodziło o postawę możnych, którzy znaleźli się w Babilonii. 
Drogi ich postępowania nie odpowiadały otrzymanemu powołaniu.

W rezultacie złych czynów możnych, słabsi z ludu byli skazani na wege-
tację. Byli podobni do owiec pasących się na zadeptanej łące i pijącej zmąco-
ną wodę. Tak skrajnie dramatyczne warunki życia zgotowali swoim rodakom 
możni. Przywódcy w uprawianiu tego procederu nie mieli żadnych skrupułów, 
kierowali się niejako wyłączcie instynktem, który kazał im, w skrajnie trud-
nych warunkach pobytu w Babilonii ratować swoje życie kosztem zdrowia 
i życia rodaków.

Ez 34,20-21

לָכֵן כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה אֲלֵיהֶם הִנְנִי־אָנִי
ין־שֶׂה בִרְיָה וּבֵין שֶׂה רָזָֽה׃ פַטְתִּי בֵּֽ וְשָֽׁ

יַעַן בְּצַד וּבְכָתֵף תֶּהְדּפֹוּ וּבְקַרְנֵיכֶם תְּנַגְּחוּ כָּל־הַנַּחְלוֹת
עַד אֲשֶׁר הֲפִיצוֹתֶם אוֹתָנָה אֶל־הַחֽוּצָה׃

Dlatego tak mówi Pan, Jahwe, do nich: Oto Ja sam; i rozsądzę 
między owcą tłustą i  między owcą chudą. Ponieważ bokiem 
i grzbietem odpychaliście i rogami waszymi bodliście wszystkie 
słabe, aż rozproszyliście je na zewnątrz.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



141

אֶל־הַחֽוּצָה ]…[ כָּל־הַנַּחְלוֹת LXX και παν το εκλειπον 
εξεθλιβετε

Temat sądu ponownie powraca w w. 20 i to w bezpośrednim sformułowa-
niu (פַטְתִּי -które treściowo nawiązuje do w. 17, jednak bez użycia określe ,(וְשָֽׁ
nia trzoda Moja; w to miejsce pojawia się proste wyrażenie אֲלֵיהֶם (do nich). 
Tak nazwana społeczność nie zasługiwała na miano trzody Jahwe; najpierw 
musiał nastąpić osąd, a zatem rozdzielenie. Powagę wypowiedzi podkreśla 
użycie formuły הִנְנִי־אָנִי (oto Ja sam). Wydaje się ona charakteryzować nad-
miarem użytego słownictwa, bowiem następuje po autoprezentacji: tak mówi 
Pan, Jahwe. Poprzedzająca formułę cząsteczka לָכֵן (dlatego) wskazuje na nową 
fazę przemawiania Jahwe, która bazując na tym, co zostało już powiedziane, 
wyraża treść postanowienia Pana wypowiadanego w obliczu pogłębiającego 
się kryzysu wśród zesłańców. Z tego też powodu to właśnie sam Jahwe będzie 
interweniował. Czyny i słowa Ezechiela (Jego stróża) będą w pełnej harmonii 
z procesem dokonującego się osądu. W przeciwieństwie do w. 17, podsądni 
zostali nazwani w sposób znacznie prostszy i jednoznaczny:

w. 14 w. 20
między owcą a owcą, baranami 

i kozłami
między owcą tłustą i między owcą 

chudą

Kryterium rozdzielenia trzody nie opiera się na gatunku czy płci (owce, ba-
rany, kozły), lecz na jakości życia, czyli jego wartości. Tłuste okazy, które zawsze 
były dumą pasterza, nie znajdą jednak uznania w oczach Jahwe, w przeciwień-
stwie do chudych jednostek. Owce stały się tłuste wyłącznie na skutek nadużyć, 
do jakich się dopuściły kosztem chudych (w. 18). Prorok Izajasz już w kontek-
ście najazdu asyryjskiego (733 r. przed Chr.) zapowiadał: W owym dniu chwała 
Jakuba zmaleje, i tłuste jego ciało wychudnie (Iz 17,4). Są to jedyne teksty pro-
rockie, w których pojawia się zestawienie obok siebie tego, co tłuste, z tym, co 
chude. Temat obfitości (tłuste) odnosi się wyraźnie do dóbr, jakie sam człowiek 
sobie pozyskiwał, stąd nie miały charakteru trwałego. Wbrew kalkulacjom 
ludzkim, dla których to, co chude wydawałoby się, że nie ma wartości, zawiera 
jednak zarodek mocy i trwałości. Nie wynikała ona jednak z immanentnych 
uzdolnień, lecz z Bożego zainteresowanie, Jego dar wzrostu, który następuje po 
usunięciu przeszkody, jaką byli możni tego świata (tłuste owce).

Zawarte w w. 21 słowa Jahwe prezentują konkretne zarzuty owcom tłu-
stym. Wypowiedź inicjuje cząsteczka יַעַן (dlatego), która w całym fragmen-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



142

cie Ez 34 występuje jedynie dwa razy (ww. 8.21). W obydwu tekstach po יַעַן 
następuje ekspozycja występków (pasterzy/owiec tłustych). Z jednej strony 
były one (owce słabe) ofiarą zewnętrznego wroga (w. 8), a z drugiej – wroga 
wewnętrznego (w. 21). Wróg wewnętrzny był znacznie groźniejszy, bowiem 
nie był tak bardzo oczywisty. Mógł uchodzić za solidarnego uczestnika spo-
łeczności, tymczasem stosował wszelkie środki w celu osiągnięcia doraźnej 
korzyści. Przywołując obraz trzody prorok wskazuje na występki możnych 
(tłustych owiec).

Pierwszy zarzut brzmi następująco: bokiem (בְּצַד) i grzbietem (וּבְכָתֵף) od-
pychaliście. Scena rozpychania się silnego zwierzęcia w celu zdobycia pokarmu 
była znana każdemu obserwatorowi życia pasterskiego. Ta dynamiczna odsło-
na mówi o rozpasaniu i braku jakiegokolwiek poskromienia. Tak było również 
w przypadku zachowania się możnych wśród zesłańców. Rozbijali oni społecz-
ność od wewnątrz, czyli kontynuowali dzieło spustoszenia, jak czynili to ich 
poprzednicy w Jerozolimie. Ezechiel poucza o konieczności okiełznania i po-
wściągliwości. Sam dał przykład opanowania, gdy spoczywał na jednym boku 
-trzysta dziewięćdziesiąt dni, a na drugim czterdzieści dni (Ez 4,4.6). Pro (צַד)
rok w ten sposób okazał posłuszeństwo Jahwe. Takiej postawy zabrakło oca-
lonym możnym. Również termin כָּתֵף (grzbiet, barki) funkcjonuje w Księdze 
Ezechiela, podobnie jak termin bok, w kontekście antropologicznym. Prorok 
otrzymał od Jahwe polecenie, by na swych barkach (grzbiecie) wyniósł z miasta 
potajemnie tobołki, na znak klęski Sedecjasza (Ez 12,6-7). To, co Ezechielowi 
służyło do wypełnienia poleceń Jahwe, było dla wiarołomnych okazją do po-
mnażania nieprawości.

Drugi zarzut brzmi następująco: i rogami waszymi (וּבְקַרְנֵיכֶם) bodliście 
wszystkie słabe. Róg był kojarzony z siłą i potęgą. Wśród zwierząt był przy-
datny zarówno w celach obronnych, jak i agresywnych. O rogu wspomina 
Ezechiel w zapowiedzi odrodzenia Izraela (Ez 29,21). Siła i moc (rogi), jaką 
dysponowali możni, żyjąc wśród innych zesłańców, nie została oddana na 
służbę Jahwe, lecz zwróciła się przeciwko prostemu ludowi, który doświadczył 
szczególnego ucisku. Fakt ten prorok wyraża krótką formułą: bodliście wszyst-
kie słabe. Czasownik נגח (bóść, rozpocząć walkę) ma szczególne zastosowanie 
w opisach zmagań militarnych (2 Krn 18,10; Dn 11,40; Ps 44,6). Możni trak-
towali słabych w społeczeństwie jako cel niszczycielskiego działania względem 
pogardzanych konkurentów. Miało to swe tragiczne konsekwencje. Ezechiel 
streszcza je w krótkiej sentencji: aż rozproszyliście je na zewnątrz. Rozprosze-
nie było tragicznym skutkiem postępowania pasterzy Izraela (w. 5) sytuacja 
powtórzyła się w Babilonii. Tym razem możni (tłuste owce) stali się sprawcami 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



143

katastrofy rozproszenia. Owce znalazły się na zewnątrz, a więc poza sferą bez-
pieczeństwa.

Ez 34,22

ה׃ א־תִהְיֶינָה עוֹד לָבַז וְשָׁפַטְתִּי בֵּין שֶׂה לָשֶֽׂ וְהוֹשַׁעְתִּי לְצֹאנִי וְלֹֽ

I wybawię trzodę Moją i nie będzie więcej łupem i rozsądzę mię-
dzy owcą a owcą.

W. 22 kończy fragment odnoszący się do osądu trzody (ww. 17-22). Sym-
bolizuje ona społeczność ocalałych po obu klęskach Jerozolimy (597 r. i 586 r.). 
Na skutek tych tragicznych wydarzeń wielu poległo, a ci, co przeżyli, zostali 
uprowadzeni (שָׁבָה), o których pisze wprost prorok w tekście Ez 6,9: I będą 
pamiętali ocaleni wasi o Mnie wśród narodów, do których będą uprowadzeni, 
ponieważ złamię serce ich niewierne, które opuściło Mnie, a oczy ich niewierne – 
za bożkami, i będą czuli odrazę przed sobą z powodu zła, które czynili, wszystkie 
swe obrzydliwości. Głównym powodem upadku i uprowadzenia ocalałych był 
grzech bałwochwalstwa (nieposłuszeństwo względem Jahwe). Zgromadzeni 
wokół Ezechiela zesłańcy, którzy okazali posłuch jego słowom, mieli stać się 
uczestnikami kolejnego działania Pana, tym razem określonego czasownikiem 
-Występuje on aż 20 razy w Księdze Jeremia .(pomóc, ratować, wybawiać) ישׁע
sza, a tylko 3 razy u Ezechiela (Ez 34,22; 36,29; 37,23). Ezechiel używa rdzenia 
 wyłącznie w trzeciej części swej księgi (Ez 32–48), w której koncentruje się ישׁע
na tematyce odnowy Izraela. Wybawienie to dzieło przeciwne uprowadzeniu. 
Oba określenia prezentują schemat historii narodu czasów Ezechiela. Dla Izra-
ela oznaczało to nastanie splotu wydarzeń, jakich jeszcze w swych dziejach nie 
doświadczył. Wprawdzie wybawienie, było u podstaw historii narodu (Exo-
dus epoki Mojżesza), lecz nie nastąpiło ono po gwałtownym uprowadzeniu. 
W czasach Ezechiela Izrael miał już długą historię pobytu w ziemi obietnicy, 
a Jerozolima stała się miejscem stałego pobytu Jahwe. I to doświadczenie zro-
dziło przeświadczenie o wiecznie trwałym charakterze pobytu narodu w świę-
tym mieście. Katastrofa Jerozolimy zniweczyła wszystkie te kalkulacje. Jahwe 
nie dał się zamknąć w więzieniu zwodniczych przekonań ludu. Oczyszczenie 
myśli nie mogło się dokonać w Jerozolimie, lecz w odpowiednim dystansie od 
niej, zarówno przestrzennym, jak i czasowym. Do tragicznie doświadczonego 
Izraela (w Babilonii) ponownie mógł przemawiać Jahwe, zapowiadając wyba-
wienie oraz stałą ochronę: nie będzie więcej łupem. Pan mówił do ludu, który 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



144

ponownie nazywa צֹאנִי (trzoda Moja). To właśnie ta społeczność będzie wy-
bawiona i nigdy już nie stanie się łupem. W przeszłości była słaba na skutek 
postępowania pasterzy Izraela (w. 8). Również w Babilonii groziło jej wielkie 
niebezpieczeństwo. Kres wszelkim zakusom położyła sprawiedliwość Jahwe, 
zgodnie z zapowiedzią: i rozsądzę między owcą a owcą (por. w. 17). Formuła 
ta występuje w w. 17 i 22 i stanowi inkluzję całego fragmentu (Ez 34,17-22). 
Ograniczając się wyłącznie do wzmianki o owcach (w przeciwieństwie do w. 
17), w tej końcowej frazie prorok przywołuje na myśl wszystkich ocalałych ze-
słańców, którzy w oczach Jahwe stanowili społeczność równych sobie człon-
ków (owce). Nie wszyscy jednak doznają wybawienia. O tym, kto będzie ura-
towany, zadecyduje sąd.

Ez 34,23

וַהֲקִמתִֹי עֲלֵיהֶם רעֶֹה אֶחָד וְרָעָה אֶתְהֶן אֵת עַבְדִּי
ה׃ דָוִיד הוּא יִרְעֶה אֹתָם וְהֽוּא־יִהְיֶה לָהֶן לְרעֶֹֽ

I ustanowię nad nimi pasterza jednego i będzie pasł je; sługę Mo-
jego, Dawida; on będzie pasł je i on będzie dla nich pasterzem.

הוּא יִרְעֶה אֹתָם LXX brak

Wyrocznia (Ez 34) rozpoczynała się od formuły: Biada pasterzom Izraela 
(w. 2), której antytezę stanowi w. 23: I ustanowię nad nimi pasterza jednego. 
Obie wypowiedzi wyznaczają dwa bieguny historii Izraela. Poza wymiarem 
czasowym obecny jest tu również wymiar duchowy, religijny. Naród stoi nie-
ustannie w obliczu napięcia, pomiędzy duchem świata występnego (pasterze 
Izraela) a duchem Jahwe (pasterz jeden). Liczba mnoga użyta w w. 2 (paste-
rze) wskazuje, że chodzi tu o tych wszystkich, którzy mieli istotny wpływ na 
naród, szczycili się pochodzeniem z Izraela, a jednak okazali się zwodzicie-
lami. Ilu było zwodzicieli, tak wiele było różnego rodzaju występków. Jahwe 
mając na uwadze szerzące się zło w narodzie, po ukazaniu jego „dziejów” 
(ww. 2-10) przejmuje inicjatywę. W tekście zaznacza to formuła: oto Ja sam 
(w. 11). On staje się pasterzem, zastępując ludzkich pośredników (w. 12). 
Tymczasem w w. 23 mowa jest o ustanowieniu przez Jahwe pasterza jedne-
go (רעֶֹה אֶחָד). Wprawdzie można doszukiwać się w ww. 24-25 późniejsze-
go dodatku do wcześniejszej wypowiedzi, lecz funkcjonują one integralnie 
z aktualnym tekstem. Dzięki tym wersetom Izrael został pouczony o dwóch 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



145

bardzo istotnych zasadach. Pierwsza – że naród pozostaje pod stałą i bez-
pośrednią opieką Jahwe, a druga mówiła o Jego współpracy z człowiekiem. 
Dowodem tego była misja proroka jako stróża (Ez 33,1-9).

W. 23, inaugurując nowy fragment Ez 34, rozpoczyna się od ważnej for-
muły וַהֲקִמתִֹי (i ustanowię). Choć zastosowany tu czasownik קום (podnieść, 
postawić, pomóc, ustanowić) występuje 628 razy w BH, z tego zaledwie 9 razy 
w Księdze Ezechiela. W oparciu o ten rdzeń Ezechiel zapowiada ustanowienie 
nowego przymierza z narodem: A Ja będę pamiętał o przymierzu moim z tobą 
w dniach twojej młodości i ustanowię (וַהֲקִמתִֹי) z tobą przymierze wieczne (Ez 
16,60; por. 16,62). Oba teksty (Ez 16,60 i 34,23) zawierają tę samą formę cza-
sownika קום (hifil, waw consecutivus 1 osoba l. poj.), która wskazuje na czyn-
ność, która miała się dokonać w przyszłości. Jej autorem będzie Jahwe. Wydaje 
się, że zapowiedzi przymierza oraz pasterza jednego mieszczą się w perspekty-
wie tego samego działania Jahwe, które miało charakter zbawczy (por. w. 22). 
W nadchodzącym czasie Pan ustanowi wyłącznie jednego pasterza. Nie będzie 
on miał już nic wspólnego ze swoimi poprzednikami (w. 2). Termin אֶחָד (je-
den) wskazuje tu nie tyle na liczbę ziemskich pasterzy, lecz na samego Jahwe. 
Nie można bowiem zapomnieć o Jego deklaracji, iż sam będzie strzegł swej 
trzody (w. 11). Jeden duch będzie ożywiał pasterza odnowionego Izraela. Jego 
zadanie zostało określone jednoznacznie: będzie pasł je. Obiektem troski bę-
dzie lud odnowiony na skutek przeprowadzonego sądu (w. 22). Pasterz będzie 
gwarantem obecności wszystkich dóbr (będzie pasł), których potrzebę będzie 
odczuwać społeczność nowego Izraela.

W drugiej części w. 23 następuje dopowiedzenie do wiodącej treści obec-
nej w w. 23a. Rozpoczyna go fraza: דָוִיד עַבְדִּי   .(sługę Mojego Dawida) אֵת 
Zastosowana tu forma gramatyczna (początkowe אֵת) ściśle łączy ze sobą obie 
części w. 23. Pasterz zostaje nazwany sługą i Dawidem. Termin עֶבֶד (sługa) 
używa Ezechiel 8 razy (עבד w formie czasownika występuje 11 razy). W tek-
ście Ez 28,25 sługą Jahwe został nazwany Jakub. Ten patriarcha stoi u począt-
ków dziejów narodu. Jego synowie stali się protoplastami dwunastu pokoleń. 
U kresu tych dziejów stanie inny sługa Jahwe, którego imię brzmi Dawid. 
W oparciu o ideę sługi Ezechiel ujawnia istotę dziejów Izraela, którą streścić 
można jako historię obecności Jahwe w narodzie ujawnianą posługą Jego pa-
sterza. Wybrane imię (Dawid) spełnia dwie funkcje memorialne.

Po pierwsze: wybrane imię wprowadza wspomnienie o wielkim królu 
(w czasach Ezechiela postać już wyidealizowaną), który był wiernym sługą 
Jahwe, a zarazem władcą gwarantującym bezpieczeństwo i siłę zjednoczone-
go Izraela. On to po nieudanych rządach Saula przejął władzę (namaszczony 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



146

przez Samuela), zjednoczył dwanaście pokoleń, ustanowił Jerozolimę stolicą 
całego terytorium, w której umieścił Przybytek z Arką Przymierza i postano-
wił zbudować świątynię (2 Sm 2–8). Ezechiel nie nazywa go jednak królem, 
lecz pasterzem. W ten sposób unika złych skojarzeń, jakie pojawiły się w naro-
dzie po grzesznych rządach władców Jerozolimy (wyjątek stanowił w ówcze-
snej epoce Jozjasz).

Po drugie: brzmienie imienia Dawida w Księdze Ezechiela odpowiada 
rzeczownikowi עבד (umiłowany, miłość) i znajduje zastosowanie w alegorii 
oblubienicy Jerozolimy: A Ja przechodziłem obok ciebie i ujrzałem cię. A oto 
(był) czas twój, czas miłości (דּדִֹים), i rozciągnąłem połę mego płaszcza nad tobą 
i okryłem nagość twoją i przysięgłem tobie i wszedłem w przymierze z tobą, wy-
rocznia Pana, Jahwe – i stałaś się moją (Ez 16,8). Zatem imię Dawida również 
sięga do początków narodu, w którym Jahwe okazał Izraelowi miłość. To dzię-
ki owej miłości lud (przyrównany do niemowlęcia) został uratowany.

Nowy sługa przynależeć będzie do Jahwe (sługa Mój). Nie będzie on 
niewolnikiem spraw ziemskich (na usługach obcych ludów). Nie będzie wy-
korzystywał ludu do własnych celów (jak pasterze Izraela), lecz sprawi, że 
prawo i sprawiedliwość Jahwe zatriumfują. Pewność tego triumfu była nie-
zachwiana, o czym informuje końcowa formuła w. 23: i on (וְהֽוּא) będzie dla 
nich pasterzem. W celu usunięcia wszelkich wątpliwości Ezechiel podkreśla, 
że to on, sługa Jahwe, Dawid, będzie pasterzem jedynym – gwarantem bez-
pieczeństwa ludu.

Ez 34,24

רְתִּי׃ אלֹהִים וְעַבְדִּי דָוִד נָשִׂיא בְתוֹכָם אֲנִי יְהוָה דִּבַּֽ וַאֲנִי יְהוָה אֶהְיֶה לָהֶם לֵֽ

A Ja, Jahwe, będę dla nich Bogiem, a sługa Mój, Dawid, (będzie) 
księciem pośrodku nich; Ja, Jahwe, powiedziałem.

וְעַבְדִּי דָוִד LXX και Δαυιδ

Zastosowane w w. 24, w formie inkluzji, Boże imię Jahwe występuje na 
początku i końcu całej frazy (por. Ez 1,3; 6,3; 8,2; 10,4; 12,25; 13,8; 14,2; 
17,24; 20,5.44; 24,2; 30,6; 34,24.30), podobnie jak przy końcu perykopy (ww. 
23-31) w w. 30. Oba wersety (24.30) nadają całej wypowiedzi bardzo teolo-
giczny wymiar. Jest jemu podporządkowywany zarówno wymiar dziejowy, 
jak i społeczny.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



147

Formuła wprowadzająca: A Ja, Jahwe, będę dla nich Bogiem wskazuje na 
nową perspektywę egzystencji Izraela. Nastanie ona po ogłoszeniu Dawida pa-
sterzem (w. 22), którego misja została ściśle złączona z inauguracją obecności 
Jahwe w narodzie, ponownie przeznaczonym do służby Panu. Jahwe będzie 
Bogiem (אֱלֹהִים) dla Izraela w przyszłości (אֶהְיֶה), która ma swój początek 
już w Babilonii, bowiem realizowała się w posłudze Ezechiela. Obietnica Jah-
we została ujęta w formule towarzyszącej opisom zawieranego przez Jahwe 
przymierza. Obecna jest w relacji zawarcia przymierza Pana z Abrahamem: 
I oddaję tobie i twym przyszłym potomkom kraj, w którym przebywasz, cały 
kraj Kanaan, jako własność na wieki, i będę ich Bogiem (Rdz 17,8). Ezechiel 
piętnując bałwochwalstwo, zapowiada odnowę Izraela: I będą dla Mnie ludem, 
a Ja będę dla nich Bogiem, wyrocznia Pana, Jahwe (Ez 14,11b). Jahwe nie wy-
rzekł się swego narodu nawet w chwilach jego apostazji. Pomimo zerwania 
więzów (przymierza), karzący Jahwe zawsze rysował przed Izraelem perspek-
tywę swej nowej obecności. Tak było przed upadkiem Jerozolimy (Ez 14,11) 
oraz po tym dramatycznym wydarzeniu (Ez 34,24.31; 36,28; 37,23.27; 39,28). 
Obecność Jahwe nadaje sens całej misji Ezechiela, a zwłaszcza posłannictwu 
przyszłego Dawida. Do tej postaci ponownie nawiązuje prorok w dalszej par-
tii w. 24. Tym razem Dawid otrzymał dwa określenia: עַבְדִּי (sługa Mój) i נָשִׂיא 
(książę). Prorok rozwija myśl na temat roli zapowiadanego pasterza – Dawida. 
Będzie on zarówno sługą Jahwe (w. 23), jak i księciem. W stosunkach społecz-
nych terminy sługa (niewolnik) i książę określały różne i zupełnie oddzielone 
od siebie postacie. To prawidło nie funkcjonowało w perspektywie zbawczej 
obecności Jahwe w Izraelu. Królem narodu był Pan (było to pierwotne prze-
świadczenie Izraela). Tytuł ten, który został zdewaluowany przez grzesznych 
władców Jerozolimy, nie mógł już być adekwatnym określeniem przywódcy 
narodu wypełniającego swą misję, jako namiestnika Jahwe. Historyczny Da-
wid był królem, jego „następca” będzie księciem. Aspekt polityczny tej władzy 
znalazł się w cieniu. Przyszły książę nie będzie zatem konkurował z żadnym 
władcą ziemskim (jak było to w przeszłości), lecz stanie się charyzmatycznym 
przywódcą. Imię Dawida wiązało się natomiast z zakorzenionymi w narodzie 
oczekiwaniami nastania panowania Jahwe, które znalazły swój wyraz w pro-
roctwie Natana: Kiedy wypełnią się twoje dni i spoczniesz obok swych przodków, 
wtedy wzbudzę po tobie potomka twojego, który wyjdzie z twoich wnętrzności, 
i utwierdzę jego królestwo. On zbuduje dom imieniu memu, a Ja utwierdzę tron 
jego królestwa na wieki. Ja będę mu ojcem, a on będzie Mi synem (2 Sm 7,12-
14a). Treść tej spisanej w duchu deuteromomistycznym zapowiedzi niewątpli-
wie ożywiała umysły zesłańców i mogła być znana Ezechielowi. Nie przejął 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



148

tu jednak ideologii królewskiej, która jednak znajdzie swe zastosowanie w Ez 
37,22.24. Ezechiel dołożył starań, by zapowiadany pasterz/książę w niczym nie 
kojarzył się z władcami minionej epoki. Królowie często nadużywali swej wła-
dzy i dawali ludowi odczuć, że są panami nad wszystkimi. Prorok wykazuje, 
że książę będzie cząstką ludu, bowiem nie będzie nad nimi, lecz pośrodku nich 
 Będzie całkowicie solidarny z losem narodu i w każdej sytuacji da .(בְתוֹכָם)
poznać, że jest sługą Jahwe. Książę będzie zatem wzbudzał zaufanie pośrodku 
ludu, a tym samym odbuduje ufność Izraela w bezpieczeństwo, jakie gwaran-
towała mu wyłącznie obecność Jahwe.

Konkludująca formuła: Ja, Jahwe, powiedziałem, powtarza zaimek oso-
bowy (אֲנִי) oraz imię Boże (יְהוָה) z pierwszej części w. 24 (inkluzja). Jest to 
niewątpliwie autoprezentacja Pana: Ja jestem Jahwe, jestem tym, który jest obec-
ny, jestem tym, który powiedziałem (רְתִּי  ,Wszystko, co było zapowiadane .(דִּבַּֽ
wypełni się. Lud mógł się o tym przekonać już w czasach Ezechiela. Podobna 
formuła (רְתִּי דִּבַּֽ  kończy również wyrocznię zapowiadającą upadek ,(אֲנִי יְהוָה 
Jerozolimy: I będzie to hańbą i zniewagą, ostrzeżeniem i spustoszeniem dla naro-
dów, które otaczają cię gdy wykonam na tobie sądy w gniewie i uniesieniu i karach 
uniesienia, Ja, Jahwe, powiedziałem (Ez 5, 15). Zesłańcy dowiedzieli się o kata-
strofie miasta, w przyszłości doświadczą natomiast odnowy Izraela.

Ez 34,25

וְכָרַתִּי לָהֶם בְּרִית שָׁלוֹם וְהִשְׁבַּתִּי חַיָּֽה־רָעָה
ים׃ מִן־הָאָרֶץ וְיָשְׁבוּ בַמִּדְבָּר לָבֶטַח וְיָשְׁנוּ בַּיְּעָרִֽ

I zawrę dla nich przymierze pokoju; i usunę zwierzęta złe z zie-
mi, i będą mieszkać na pustyni dla bezpieczeństwa, i będą spać 
w lasach.

לָהֶם LXX τω Δαυιδ
לָבֶטַח LXX brak

Po zapewnieniu o obecności w narodzie nowego pasterza – Dawida (ww. 23-
24), prorok w imieniu Jahwe rozwija temat przymierza, który w w. 24 anonsuje 
już formuła: A Ja, Jahwe, będę dla nich Bogiem. Owa obecność stanowiła podsta-
wę nadchodzących zmian. Jahwe staje się aktywnym gospodarzem zachodzących 
zmian. W ten sposób będzie stworzone nowe środowisko przebywania Izraela. 
Tekst Ez 34,25-30 wykazuje pewne podobieństwa do Kpł 26,4-13.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



149

Motyw przymierza (בְּרִית) sięga początków historii narodu, widzianej 
zarówno w przymierzu zawartym z Abrahamem (Rdz 15,18; 17,4), a nawet 
z Noem (Rdz 9,11). Oba akty miały istotne znaczenie dla Izraela oraz dla re-
lacji Jahwe ze stworzonym przez siebie człowiekiem. Przymierze, o którym 
wspomina Ezechiel, dotyczyło już odniesienia Jahwe do Izraela, po bolesnych 
doświadczeniach upadku Jerozolimy. Nie pojawiało się ono jednak niespo-
dziewanie, bowiem było przygotowane przez proroka już wcześniej, a zwłasz-
cza w symbolicznym opisie dziejów Jerozolimy (Ez 16,8.59.60.61.62) i przy-
powieści o orłach (Ez 17,13.14.15.16.18.19). Wykazują one z jednej strony 
konsekwentne postępowanie Jahwe, a z drugiej grzeszność człowieka (Izra-
ela), które prowadziło do złamania przymierza. Pomimo tych niepowodzeń 
całe postępowanie Jahwe zamierzało do stworzenia takich warunków dla ludu, 
w których nie powtórzy się już sytuacja odstępstwa, stąd już w tekście Ez 20,27 
jest zapowiedź powstania nowych relacji ludu do Pana, uświęconych więzami 
przymierza.

Zastosowana przez Ezechiela formuła: I zawrę dla nich przymierze poko-
ju zawiera typowe słownictwo stosowane przy tego rodzaju wypowiedziach. 
Czasownik כָּרַת używa Ezechiel w kontekście przymierza kilkakrotnie (Ez 
17,13; 34,25; 37,26) w podstawowym znaczeniu wskazuje na następujące 
czynności: odcinać, ścinać, powalać. W formułach opisujących zawarcie przy-
mierza występuje ten rdzeń 80 razy w BH. Wyrażenie idiomatyczne powstało 
na podstawie towarzyszącego zawieraniu przymierza zwyczaju rozcinania na 
poły zwierząt (Rdz 15,9-10). Termin בְּרִית (przymierze) występuje 287 razy 
w BH, a jego etymologia nie jest do końca ustalona (jeść, ciąć, związać). Eze-
chiel zapowiada zawarcie przymierza pokoju (שָׁלוֹם). W przeciwieństwie do 
Izajasza i Jeremiasza, Ezechiel rzadko używa terminu pokój (Ez 7,25; 13,10.16; 
34,25. 37,26). Dla proroka pokój jest wyłącznym darem Jahwe. Bez Jahwe nie 
ma pokoju: Ucisk przyszedł i szukać będą pokoju, lecz go nie będzie (Ez 7,25). 
Ci, którzy głosili pokój bez Jahwe, byli zwodzicielami, a ich występki (fałszy-
wych proroków) piętnuje Ezechiel (Ez 13,10.16). W tym kontekście zapowiedź 
zawarcia przymierza pokoju oznacza usunięcie wszystkich przeszkód w celu 
inauguracji autentycznego pokoju. Nie będzie to dzieło człowieka, lecz wy-
łącznie darem Jahwe, na co wskazuje również użycie formuły לָהֶם (dla nich). 
Będzie to przymierze zawarte nie tyle z Izraelem, co przymierze zawarte dla 
niego (por. Jr 31,31; 32,40; Ez 34,25.37,26; Oz 2,20). Jahwe nie stawia warun-
ków, jedynie uprzednio dokonał osądu ludu (ww. 17-22), a tym samym Izrael 
został oddzielony (od zła) oraz odnowiony i całkowicie predestynowany do 
życia w więzach z Jahwe. Przymierze rozumiane jest jako dar pokoju. Termin 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



150

pokój (שָׁלוֹם) zawiera zarówno ideę harmonii, jak i wybawienia. Tych wartości 
Izrael nie mógł osiągnąć na podstawie paktów zawieranych z obcymi ludami. 
Wszelkie praktyki tego typu kończyły się katastrofą i ostatecznie doprowadziły 
do zupełnego unicestwienia pokoju (שָׁלוֹם), jakim było zburzenie Jerozolimy 
oraz wygnanie do Babilonii.

W drugiej części w. 25 prorok rozpoczyna prezentację owoców, jakie pojawią 
się w Izraelu na skutek zawarcia (dla niego) przymierza pokoju. Po pierwsze: Jah-
we zapowiada: i usunę zwierzęta złe z ziemi. O zwierzętach złych (dzikich) wspo-
minał prorok w kontekście karania Izraela (Ez 5,17; 14,15; 34.5.8). Symbolizują 
one wszystkie wrogie i nieujarzmione siły (w ówczesnej epoce panował ogromny 
lęk przed dzikimi zwierzętami). Będą one na zawsze usunięte z ziemi (הָאָרֶץ). 
Ziemia jest tu rozumiana jako środowisko przebywania człowieka, w którym nie 
ma dla niego żadnego zagrożenia (obraz rajski). Czyn Jahwe: i usunę (וְהִשְׁבַּתִּי) 
odpowiada temu, co zostało powiedziane o pasterzach Izraela: i usunę ich paster-
stwo trzody (w. 10). Postępowanie pasterzy przypominało zachowanie zwierząt 
złych (dzikich). Po drugie: owe zwierzęta będą mieszkać na pustyni dla bezpie-
czeństwa. Zatem pustynia jest tu ukazana jako przeciwieństwo ziemi. Na skutek 
zmian powstanie całkowita separacja między oboma tymi środowiskami. Izrael 
nie będzie przenikał na pustyni, a zwierzęta do ziemi. Powstała harmonia będzie 
istotnym znakiem zaistniałego pokoju. W konsekwencji oznaczać to będzie na-
stanie bezpieczeństwa (בֶטַח) dla Izraela, zgodnie z wcześniejszą zapowiedzią pro-
rocką: I zamieszkają na niej dla bezpieczeństwa i zbudują domy i zasadzą winnice 
i zamieszkają dla bezpieczeństwa gdy uczynię sądy na wszystkich lekceważących 
ich, otaczających ich i poznają, że Ja (jestem) Jahwe, ich Bóg (Ez 28,26). Istotnym 
przejawem obiecanego bezpieczeństwa będzie stan pełnej ufności, okazywanej 
przez Izrael Jahwe (zgodnie z podstawowym znaczeniem rdzenia בטח: ufać). Po 
trzecie, (zwierzęta) będą spać w lasach. To druga sfera przebywania zwierząt. Pu-
stynia i las traktowano jako środowiska będące poza obozem, względnie osadą. 
Tym samym prorok podkreśla fakt radykalnego oddzielenia Izraela od sfery zła, 
jaką symbolizowały miejsca pobytu zwierząt złych.

Ez 34,26

וְנָתַתִּי אוֹתָם וּסְבִיבוֹת גִּבְעָתִי בְּרָכָה וְהוֹרַדְתִּי
הְיֽוּ׃ הַגֶּשֶׁם בְּעִתּוֹ גִּשְׁמֵי בְרָכָה יִֽ

I dam im i okolicom wzgórza Mojego błogosławieństwo; i spusz-
czę deszcz w czasie swoim; deszcze błogosławieństwa (to) będą.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



151

בְּרָכָה LXX brak
הְיֽוּ יִֽ LXX brak

Wspomniana w w. 25 ziemia, jako środowisko zamieszkania Izraela, 
jest w w. 26 bardziej szczegółowo opisana. Jej oblicze będzie ukształtowane 
przez nowe dzieło Jahwe, o którym informuje formuła wprowadzająca: וְנָתַתִּי 
(i dam). Jest ona bardzo często stosowana przez Ezechiela (ponad 40 razy), 
lecz tylko raz w Ez 34. Wypowiedź Ez 34,26 jest antytezą w stosunku do sfor-
mułowania zawartego w Ez 33,28: I dam (וְנָתַתִּי) ziemi (znamię) pustkowia 
i spustoszenia; i skończy się wspaniałość potęgi jej; i opustoszeją góry Izraela, nie 
będzie przechodnia. Wypowiedź ta stanowi część opisu zniszczeń, jakie będą 
udziałem Jerozolimy na skutek bałwochwalstwa Izraela (Ez 33,25). Czyn Jah-
we, opisywany wyrażeniem i dam, w obu wypadkach dotyczy ziemi Izraela. 
Najpierw będzie ona spustoszona (33,28), a następnie stanie się błogosławioną 
(34,26). Antyteza: spustoszenie – błogosławieństwo, wyznacza skrajne punkty, 
które określają kondycję środowiska Izraela. Z perspektywy Babilonii ziemia 
Izraela (Jerozolima) widziana była jako miejsce pozbawione błogosławieństwa 
Jahwe (spustoszone). Tej sytuacji nie mogły zmienić żadne zabiegi podejmowa-
ne ze strony samych zesłańców, a nawet przez tą część Izraela, która pozostała 
w okolicach Jerozolimy. Jeremiasz piętnując zachowanie fałszywych proroków, 
prezentuje skutki takiego postępowania: Cały kraj pogrążony jest w smutku 
z powodu przekleństwa, wyschły pastwiska stepowe, ich zabiegi zmierzają ku 
złemu, ich siłą jest nieprawość (Jr 23,10b). Nadużycia (proroków fałszywych 
i złych pasterzy) ściągnęły na kraj przekleństwo. Ezechiel wprawdzie nigdy nie 
używa terminu przekleństwo (przeklęty), tym niemniej jego opis (33,25) taką 
myśl zawiera, bowiem spustoszenie = przekleństwo.

Nowe działanie Jahwe (i dam) zmieni w sposób radykalny i finalny obli-
cze ziemi Izraela. Ten typ skutków pojawi się właśnie dlatego, gdyż oblicze 
ziemi Izraela nie będzie ukształtowane dziełem ludzkim, lecz Bożym. Dar Jah-
we w pierwszym rzędzie będzie dotyczył społeczności Izraela, która została 
określona w w. 26 zaimkowo אוֹתָם (im). W ten sposób treść tej wypowiedzi 
została ściśle połączona z tym, co było powiedziane wcześniej (ww. 23-25). 
Społeczność poddana Jahwe i zarządzana przez nowego Dawida będzie złą-
czona z Panem przymierzem (jako darem Jahwe) i ten stan Ezechiel nazywa 
błogosławieństwem (בְּרָכָה) Jahwe. Temat błogosławieństwa należy do rzad-
kich motywów w Księdze Ezechiela (34,26; 44,30) stąd, aż dwukrotne uży-
cie terminu בְּרָכָה w w. 26 jest bardzo znamienne. Wprowadzając wyjątkowe 
słownictwo, prorok podkreśla unikalny charakter opisywanej rzeczywistości. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



152

Błogosławieństwo to nowa wartość, której Izrael był od dawna pozbawiony. 
Ezechiel, jako kapłan, niewątpliwie musiał doskonale znać ideę błogosławień-
stwa Jahwe, a jednak o niej nie wspomina aż do tego momentu. Dla niego 
błogosławieństwo Jahwe to moc przemieniająca ludzi i ziemię. Przemieniony 
lud będzie zatem zamieszkiwał przemienioną ziemię, która została nazwana 
גִּבְעָתִי  Kronikarz (1 Krn 9,27) używa .(i okolice wzgórza Mojego) וּסְבִיבוֹת 
bardzo podobnego wyrażenia: וּסְבִיבוֹת בֵּית־הָאֱלֹהִים (i okolice domu Bożego). 
Wiadomo, że świątynia jerozolimska wybudowana była na wzgórzu, które było 
przeznaczone na siedzibę chwały Jahwe. Zostało ono jednak splugawione, dla-
tego Ezechiel często wspomina wzgórze (wzgórza) w kontekście nieprawości 
Izraela (Ez 6,3.13; 20,28; 34,6; 35,8; 36,4.6). Jedynie w w. 26 motyw wzgórza 
ma u Ezechiela pozytywną konotację, wzmacniając tym samym unikalny cha-
rakter całej wypowiedzi. Nie chodzi tu o anonimowe wzgórze, lecz o wzgórze 
Jahwe (Moje). W ten sposób został potwierdzony szczególny charakter wzgó-
rza świątynnego. Wprawdzie chwała Pana opuściła to miejsce (Ez 10,18-22), 
tym niemniej zapowiedź udzielenia błogosławieństwa oznaczała przywrócenie 
wyjątkowej pozycji tego miejsca. Z tego dobra korzystać będzie cały odnowio-
ny Izrael. Owo dobro będzie obecne w błogosławieństwie, jakie spocznie na 
wzgórzu Jahwe.

W drugiej części w. 26 motyw błogosławieństwa został ukazany w kon-
tekście deszczu (הַגֶּשֶׁם). Obraz deszczu miał szczególne znaczenie dla całego 
środowiska Izraela. Opady deszczu decydowały o wielkości i obfitości plonów. 
W wypadku ich braku pojawiało się widmo głodu. Wówczas to ludność emi-
growała do innych krajów (np. Egiptu). Obfitość deszczu była znakiem błogo-
sławieństwa Bożego okazywanego Izraelowi, gdy ten był wierny przymierzu: 
Dam wam deszcz w swoim czasie, ziemia będzie przynosić plony, drzewo po-
lne wyda owoc (Kpł 26,4). Ten kapłański tekst jest niemal treściowo identycz-
ny (częściowo i terminologicznie) z w. 26. Jahwe jest tym, który daje deszcz, 
a więc daje błogosławieństwo. Wyrażenie w czasie swoim (Ez 34,26 = Kpł 26,4) 
wskazuje, że Jahwe jest nie tylko Panem ziemi, lecz również Panem czasu. Eze-
chiel, celem podkreślenia wymowy tych zależności, kończy w. 26 zapewnie-
niem, iż darem Jahwe będą deszcze błogosławieństwa. Użyta tu liczba mnoga. 
wskazuje na proces udzielania się błogosławieństwa Jahwe, które nie będzie 
miało żadnego kresu.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



153

Ez 34,27

וְנָתַן עֵץ הַשָּׂדֶה אֶת־פִּרְיוֹ וְהָאָרֶץ תִּתֵּן יְבוּלָהּ
יָדְעוּ כִּי־אֲנִי יְהוָה בְּשִׁבְרִי וְהָיוּ עַל־אַדְמָתָם לָבֶטַח וְֽ

ם׃ אֶת־מטֹוֹת עֻלָּם וְהִצַּלְתִּים מִיַּד הָעֹבְדִים בָּהֶֽ

I da drzewo polne owoc swój, a ziemia da plon swój; i będą na 
ziemi swojej bezpieczni i poznają, że Ja (jestem) Jahwe, gdy zła-
mię drągi jarzma ich i uwolnię ich z ręki ujarzmiających ich.

אֶת־מטֹוֹת LXX brak

Dar Jahwe (וְנָתַתִּי) owocuje darami natury, czyli ziemi (וְנָתַן). W dwu-
wierszu (ww. 26-27) rdzeń נתן jest użyty aż trzykrotnie. Opisuje on pro-
ces dogłębnej przemiany środowiska Izraela. Będzie ono przypominało 
ogród rajski: I da drzewo polne owoc swój, a ziemia da plon swój. To wyra-
żenie (paralelizm synonimiczny) ujawnia totalny charakter metamorfozy 
ziemi (הָאָרֶץ) Izraela. Owoc (פְּרִי) i polon (יְבוּל) to antyteza spustoszenia 
 ,które stanie się udziałem sąsiadów Izraela, np. Egiptu (Ez 32,15) ,(שְׁמָמָה)
który uchodził w starożytności za najżyźniejszy teren na ziemi. Prorok za-
powiada powstanie nowego rodzaju drzew, które nie będą przypominały 
nawet tych, z Edenu, które zostały zrzucone do szeolu (Ez 31,18). Jedynie 
nowe drzewo polne (עֵץ הַשָּׂדֶה) da zdrowy owoc. W poprzednich wersetach 
termin הַשָּׂדֶה (pole, pastwisko, ziemia) określał dziki charakter środowiska 
zwierząt (ww. 5.8). We wszystkich użyciach (łącznie z w. 27) הַשָּׂדֶה podkre-
śla wielką żywotność istot zarówno zwierzęcych, jak i roślinnych. Gwaran-
cją wielkiego sukcesu egzystencjalnego był potencjał zawarty w owym polu 
 wydającej swe (אָרֶץ) który będzie stanowił istotny składnik ziemi ,(הַשָּׂדֶה)
plony. Spełni się zapowiedź błogosławieństwa ziemi (Kpł 26, 4), a równo-
cześnie ustanie przekleństwo wynikłe z nieposłuszeństwa ludu. Ono było 
powodem katastrofy Jerozolimy, którą opisał również autor kapłański: Na 
próżno będziecie się wysilać – wasza ziemia nie wyda żadnego plonu, a drze-
wo na ziemi nie da owoców (Kpł 26,20). Zdanie to stanowi antytezę do orę-
dzie zawartego w w. 26a.

W centralnej części w. 26 Ezechiel po raz trzeci dotyka tematu ziemi, tym 
razem używając terminu אֲדָמָה: będą na ziemi swojej bezpieczni. Fraza ta za-
wiera syntezę opisu nowego środowiska Izraela. Z ziemi zostało zdjęte prze-
kleństwo (por. Rdz 3,17), a w jego miejsce zapanowało bezpieczeństwo (בֶטַח). 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



154

Termin אֲדָמָה używa prorok (w Ez 34) na określenie ziemi, do której miał 
wkroczyć Izrael po swoim drugim Exodusie (por. Ez 34,13).

Bezpieczeństwo ostatecznie jest darem Jahwe, który był autorem transfor-
macji ziemi, na której umieści nowego człowieka – odnowionego po osądzie 
dokonanym nad Izraelem (ww. 17-22). Lud będzie zdolny do nowego poznania 
Jahwe. Podczas pierwszego Exodusu naród pozna Jahwe w oparciu o Jego wiel-
kie czyny (wyprowadzenie z niewoli i troska podczas pobytu na pustyni, w tym 
Przymierze i Prawo), natomiast podczas drugiego Exodusu poznanie Jahwe do-
kona się na podstawie jeszcze większych czynów Pana: gdy złamię drągi jarzma 
ich i uwolnię ich z ręki ujarzmiających ich. Czyny Jahwe będą przeciwne postę-
powaniu złych pasterzy, którzy wykorzystywali swą siłę przeciwko ludowi (zła-
mane nogi, w. 4), tymczasem Pan złamanie jarzmo niewoli uciskanych. Ręka 
oprawców będzie pusta, a Izrael będzie uwolniony (וְהִצַּלְתִּים). Pan ponowne 
zgromadzi Izraela ze wszystkich stron jego rozproszenia (por. Ez 34,12).

Każdy etap dziejów narodu stał się okazją do poznania Jahwe. Prorok na-
wiązuje do samych początków dziejów człowieka. W jego wypowiedzi (Ez 34) 
można znaleźć motywy wspólne do opisów stworzenia (Rdz), Wyjścia (Wj) 
nadania prawa (Kpł) oraz karania (Pięcioksiąg + prorocy). Taka obfitość mo-
tywów, obecna w prezentacji Ezechiela, tworzy syntezę opisu działania Jahwe 
w świecie. To działanie będzie na sposób wyjątkowy rozpoznawane przez Izra-
el, aczkolwiek inne narody też na swój sposób poznają Pana (Ez 32,15). Nie 
będzie to poznanie zbawcze, które w tym czasie było wyłącznie zarezerwowa-
ne dla Izraela.

Ez 34,28

יד׃ וְלאֹ־יִהְיוּ עוֹד בַּז לַגּוֹיִם וְחַיַּת הָאָרֶץ לאֹ תֹאכְלֵם וְיָשְׁבוּ לָבֶטַח וְאֵין מַחֲרִֽ

I nie będą już łupem dla narodów, a zwierzę ziemi nie będzie 
pożerało ich; i zamieszkają bezpiecznie, a nikt ich nie będzie nie-
pokoił.

Temat łupu podejmuje prorok wielokrotnie (Ez 7,21; 23,46; 25,7; 26,5; 
29,19; 34,8.22.28; 36,4.5; 38,12.13). W. 28 stanowi antytezę wypowiedzi Ez 
7,21: I wydam ją w rękę obcego na łup i złoczyńcom kraju na zdobycz, i złupią 
ją. Była to zapowiedź karania (skutki Dania Jahwe) za występki Izraela. „Dar” 
Jahwe miał wówczas napełnić ręce obcych ludów, jako upragniony łup. Po tra-
gicznych wydarzeniach ten łup został im odebrany.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



155

Ezechiel wspomina (w. 28) o dwóch niebezpieczeństwach, które zostały 
oddalone od Izraela: narody (גּוֹיִם) i zwierzę ziemi (חַיַּת הָאָרֶץ), czyli od czło-
wieka (złego) i całej natury go otaczającej. Te obie wrogie siły doprowadziły 
do unicestwienia ludu (łup i pożeranie). Były to siły, które po części służyły za 
narzędzie karania Jahwe, lecz w późniejszym okresie utraciły swoją rolę i znaj-
dowały się po przeciwnej stronie działania Jahwe.

W drugiej części w. 28 prorok przekazuje słowa zapewnienia Jahwe: za-
mieszkają bezpiecznie, a nikt ich nie będzie niepokoił. Bezpieczne zamieszkanie 
było możliwe w Izraelu wyłącznie wówczas, gdy lud zachowywał prawa Pana, 
a tym samym był chroniony przed wrogami zewnętrznymi (por. Ez 34,25). 
Ezechiel kończąc frazę stwierdza, że lud nie będzie już więcej społecznością 
יד -Chodzi tu taki stan niepokoju, który rodził oba .(drżącą, niepokojoną) מַחֲרִֽ
wy co do możliwość przeżycia lub godnej egzystencji. Zbawcza interwencja 
Jahwe usunęła również te lęki, pozostały one natomiast pośród wrogów Izraela 
(Ez 26,16.18; 30,9; 32,10). Prorok bardzo konsekwentnie prowadził zesłańców 
do odnowy. Rodził w nich przekonanie o nadejściu warunków do życia w bez-
piecznego. Zanim przystąpił do prezentacji przyszłej chwały Izraela (Ez 40-48) 
zapewnia w imieniu Jahwe: I zapomną oni o swojej hańbie i o wszystkich swoich 
niewiernościach, których dopuścili się przeciwko Mnie, gdy bezpiecznie żyć będą 
w swoim kraju, a nikt ich nie będzie niepokoił (Ez 39,26).

Ez 34,29

א־יִהְיוּ עוֹד אֲסֻפֵי וַהֲקִמתִֹי לָהֶם מַטָּע לְשֵׁם וְלֹֽ
ם׃ א־יִשְׂאוּ עוֹד כְּלִמַּת הַגּוֹיִֽ רָעָב בָּאָרֶץ וְלֹֽ

I ustanowię im plantację dla imienia i nie będzie już zbierają-
cych głód w ziemi; i nie będą znosić już zniewagi narodów.

מַטָּע לְשֵׁם LXX φυτον ειρηνης

W. 29 rozpoczyna się od formuły וַהֲקִמתִֹי (i ustanowię), którą prorok użył 
już we wcześniejszej zapowiedzi: I ustanowię (וַהֲקִמתִֹי) nad nimi pasterza 
jednego (w. 23). Występujący tu rdzeń קוּם (podnieść, ustanowić, mianować) 
wskazuje na Boże działanie, podobnie jak znacznie częściej stosowana formuła 
 Odnowione środowisko Izraela, jako ziemia niezwykle żyzna .(i dam) וְנָתַתִּי
(w. 29), na skutek interwencji Pana będzie miejscem posługi jednego pasterza 
Dawidowego (w. 23). Urodzajność ziemi została wyrażona terminem מַטָּע, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



156

który używany był w środowisku rolniczym (Ez 17,7; 31,4; 34,29; Iz 60,21; 
61,3. Mi 1,6). Jahwe prezentuje się jako ogrodnik, podobnie jak autor opisu 
stworzenia ukazuje Pana (Rdz 2,8). Nowe miejsce otrzyma nowe imię (לְשֵׁם). 
W Księdze Ezechiela motyw imienia występuje przede wszystkim w kontek-
ście teologicznym i odnosi się do Jahwe. Jego imię zostało zbezczeszczone 
przez Izraela pośród narodów (Ez 36,20), lecz Pan nie dopuścił do utrwalenia 
takiego stanu: I sprawiłem, aby imię Moje nie było znieważone w oczach ludów 
tych, gdy wyprowadziłem ich na oczach ich (Ez 20,14). Chwałę imienia Jahwe 
będzie odtąd głosić odnowiona ziemia, niezwykle urodzajna. Będzie ona miej-
scem sławnym, czyli o wybitnym imieniu (לְשֵׁם).

Nowe środowisko Izraela będzie niezwykle bezpieczne. Ten fakt podkre-
ślał prorok już wcześniej (ww. 25.27.28), natomiast w w. 29 został on zaprezen-
towany w dwóch negatywnych frazach.

Po pierwsze: nie będzie już zbierających głód w ziemi. Czasownik אָסַף 
(gromadzić zbierać) w podstawowym znaczeniu wskazuje na czynność gro-
madzenia żywności (Rdz 6,21; Wj 23,10). Używany jest również w kontek-
ście opisów zgromadzenia ludu (Sdz 9,6). Ezechiel posługuje się nim 6 razy, 
przede wszystkim w znaczeniu zgromadzenia ludu (Ez 11,17; 38,12; 39,17). 
Chodzi o czynność, która prowadzi do powstania dobra (pomnożonego): ob-
fitość pokarmu lub obfitość zgromadzonego ludu. Obfitość jest darem Jahwe, 
natomiast jej brak wynika z odrzucenia tego daru. Taka historia była udziałem 
człowieka od momentu pojawienia się grzechu (symbolika usunięcia z Edenu, 
por. Rdz 3,23). Na skutek tego procesu człowiek przestał zbierać obfite plony, 
a jego losem było zbieranie głodu (רָעָב). Temat głodu pojawia się już w opo-
wiadaniu o Abrahamie (Rdz 12,10), Izaaku (Rdz 26,1) i Jakubie (Rdz 42,5). 
Ezechiel natomiast wątek ten podejmuje w kontekście opisów klęski obroń-
ców Jerozolimy; mieli oni ponieść śmierć nie tylko z powodu miecza i zarazy, 
lecz również na skutek panującego głodu (Ez 5,12). To Jahwe zesłał głód (Ez 
5,17). Tak było z Izraelem w czasie karania ludu. Wszystko uległo zmianie 
w momencie, gdy Pan przystąpił do odnowy ziemi (אֶרֶץ). Naród przestanie 
zbierać głód. Na skutek transformacji będzie odtąd zbierał obfite plony (owoc) 
daru plantacji, o której prorok pisze na początku w. 29. Myśl ta została dopeł-
nione w tekście Ez 36,29b: i zawołam do zboża, i rozmnożę go, i nie sprowadzę 
na was głodu.

Po drugie: nie będą znosić już zniewagi narodów. Prorok odnosi się tu bez-
pośrednio do poprzedniego wersetu, w którym była mowa o łupie dla naro-
dów. גּוֹיִם (narody) stanowiły zewnętrzny krąg otaczający Izrael, który okazy-
wał mu całkowitą wrogość. Ezechiel nie dostrzega najmniejszej wartości, jaką 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



157

mogłyby one stanowić dla ludu Jahwe. Wszystko to, co było mu potrzebne, 
zostało już ofiarowane (w zapowiedziach). Relację: narody – Izrael określa 
prorok wyrażeniem כְּלִמַּת  Temat ten podejmie .(znoszenie zniewagi) יִשְׂאוּ 
ponownie w późniejszym fragmencie (Ez 36,6-7). Obelgi narodów nie tylko 
ustaną, lecz owe narody same będą musiały w przyszłości znosić obelgi ze stro-
ny Izraela (Ez 36,7). Nastąpi całkowita transformacja rzeczywistości i zmia-
na ról dziejowych. Trumf obcych narodów zamieni się w ich klęskę, a klęska 
Izraela przemieni się w jego zwycięstwo (por. Ez 36,15). W przeszłości Izrael 
zasłużył sobie na zniewagi (Ez 16,52), lecz nie był to stan wiecznotrwały. Do-
znał przemiany na skutek interwencji Jahwe. Myśl zawartą w w. 29b powtarza 
prorok w tekście Ez 36,30: Chcę pomnożyć owoce drzew i plony pól po to, byście 
nie musieli już znosić hańby klęski głodu wśród narodów.

Ez 34,30

ה׃  וְיָדְעוּ כִּי אֲנִי יְהוָה אֱלֹהֵיהֶם אִתָּם וְהֵמָּה עַמִּי בֵּית יִשְׂרָאֵל נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ

I poznają, że Ja Jahwe, Bóg ich, (jestem) z nimi, a oni są Moim 
ludem, domem Izraela, wyrocznia Pana, Jahwe.

אִתָּם  LXX brak
אֲדנָֹי LXX brak

Przymierze i poznanie Jahwe to przyszłość odnowionego Izraela. Te dwa 
motywy strukturują całą wypowiedź (ww. 25-30). Poznanie dokonuje się 
na podstawie czynów Jahwe. Prorok ukazuje to w potrójnym wymiarze. Po 
pierwsze: w formule אֲנִי יְהוָה (Ja Jahwe), która nawiązuje do czasów Mojże-
sza i objawienia imienia Bożego (tradycję tę przekazuje Wj 3,14). Po drugie: 
w oświadczeniu אֱלֹהֵיהֶם (Bóg ich). Przekonanie Izraela, że Bóg (Jahwe) jest 
ich Bogiem, wynikało z doświadczenia narodu, który wołając do Niego na 
przestrzeni wieków, doznawał pomocy. Naród wiedział, że żadne bóstwo nie 
może się z Nim równać. Po trzecie: w zapewnieniu: אִתָּם ([jestem] z nimi). Ten 
aspekt był dla zesłańców najważniejszy. Lud nie musiał bowiem doszukiwać 
się obecności Jahwe tylko w przeszłości, lecz nade wszystko w teraźniejszości. 
Nie mogli dać się zwieść sytuacji życiowej, w jakiej Izrael się znalazł po upadku 
Jerozolimy i uprowadzeniu do niewoli. W czasie pozornego zwycięstwa naro-
dów Izrael musiał się uczyć rozpoznawania obecności Jahwe. Brak świątyni 
i ofiar w skrajny sposób utrudniał to zadanie. Naród nie potrafił być ludem 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



158

Jahwe bez Jerozolimy i świątyni. Pobyt na wygnaniu miał zatem stać się szkołą 
nowego postrzegania obecności Pana. Jego świadkiem stał się Ezechiel, na któ-
rym spoczęła ręka Jahwe doznał niezwykłego widzenia (Ez 1–2).

Uwzględniając wszystkie trzy wyżej wymienione aspekty obecności Pana 
(wczoraj, dzisiaj i w przyszłości), naród na wszystkich tych etapach winien 
poznać Jahwe oraz siebie samego. Bez poznania Jahwe lud nie mógł poznać 
prawdy o siebie, a ta prawda została ujawniona w kolejnej partii w. 30: a oni 
są Moim ludem, domem Izraela. Jest to fraza nawiązująca do języka zawierają-
cego formuły przymierza, jakie Jahwe zawarł z Izraelem. Tylko na podstawie 
przymierza naród mógł stać się ludem Jahwe. Dopowiedzenie: dom Izraela, 
wzmacnia poprzedzającą go frazę. W całym Ez 34, prorok aż 6 razy używa 
nazwy Izrael. Wskazuje tym samym na podstawowy zamysł Jahwe. Jego lud nie 
składał się pierwotnie z podzielonego narodu (Samaria i Juda). Dom Izraela 
skupia w sobie wszystkich potomków Jakuba. W skład odnowionego Izraela 
wejdą ci, którzy okażą posłuszeństwo Panu i Jego prorokowi – Ezechielowi 
stróżowi wśród zesłańców.

Końcowa formuła: wyrocznia Pana, Jahwe, stanowi pieczęć wypowiedzi 
(ww. 25-30). Nowa rzeczywistość nadejdzie rychło. Przewaga obcych narodów 
zupełnie stopnieje, demonstracja ich siły okazała się grą pozorów. Zesłańcy 
są natomiast wezwani do podjęcia takiej formy życia, w której jasne będzie 
dla nich relacja z Jahwe, poznają, kim On jest oraz kim są oni sami. Proces 
ten rozpocznie się już w Babilonii, czyli w miejscu oddalonym od Jerozolimy 
i świątyni.

Ez 34,31

ה׃ וְאַתֵּן צֹאנִי צֹאן מַרְעִיתִי אָדָם אַתֶּם אֲנִי אֱלֹהֵיכֶם נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ

A wy, trzodo Moja, trzodo pastwiska Mojego, ludźmi (jesteście) 
wy; Ja jestem waszym Bogiem, wyrocznia Pana, Jahwe.

אָדָם LXX brak

Identycznie jak w w. 17, Jahwe zwraca się ponownie do ludu swego, Izraela: 
A wy, trzodo Moja. Po okresie oczyszczającego sądu (ww. 17-22) nastąpi czas 
bezpieczeństwa, czas panowania Jahwe i posługi jego pasterza Dawidowego 
(ww. 23-30). Aż dwukrotne użycie terminu צֹאנִי (trzoda) w w. 31 przywołuje 
na myśl treść całego tekstu Ez 34. Do trzody przynależało pastwisko (מַרְעִית), 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



159

które w w. 14 zostało nazwane pastwiskiem dobrym. Chodzi o warunki, jakie 
stwarza jedynie Jahwe, bowiem pasterze Izraela okazali się wiarołomni. Sami 
korzystali z pastwiska, a ludowi nie pozwalali z niego korzystać (w. 18). Taka 
sytuacja nigdy już się nie powtórzy. Pastwisko nie tylko będzie dobre, lecz nade 
wszystko będzie własnością Jahwe (pastwisko Moje). On sam je ukształtuje 
i przysposobi do przejęcia przez Jego lud. Do tego pastwiska nie będą już mieli 
przystępu pasterze wiarołomni.

W drugiej części w. 31 pojawia się nowe określenie Izraela: אַתֶּם  אָדָם 
(ludźmi [jesteście] wy). Rdzeń אָדָם w Księdze Ezechiela występuje przede 
wszystkim w tytulaturze samego proroka (syn człowieczy), jest on również 
obecny w terminie אֲדָמָה (ziemia), który dwukrotnie występuje w Ez 34 (ww. 
13.27). Izrael zatem został jeszcze bardziej zintegrowany z ziemią, będącą dla 
niego dobrym miejscem pobytu, podobnie jak dobre było pastwisko dla trzo-
dy. Ziemia zmieni swe oblicze i nie będzie już źródłem wielu niepokojów i nie-
bezpieczeństw czyhających ze strony wrogów.

Zapowiadana przez proroka harmonia życia odnowionego ludu jest uka-
zywana jako antyteza dotychczasowego sposobu życia Izraela (okres poprze-
dzający zburzenie Jerozolimy). Gwarantem owej harmonii będzie Jahwe, któ-
ry gwarantuje wypełnienie się zapowiedzi: Ja jestem waszym Bogiem. Inaczej 
mówiąc, Pan stwierdza: „Tak się stanie, bo przecież Ja jestem waszym Bogiem”. 
Obecność Jahwe, a nie wysiłek Izraela (warunkiem było posłuszeństwo naro-
du), uwiarygodnia opisywany proces przemian.

Podobnie jak w. 30, również w. 31 kończy się formułą: wyrocznia Pana, Jahwe. 
Jest to ważna wskazówka, która informuje, ostatni werset nie jest prostą kontynu-
acją poprzedniej frazy, lecz tworzy zakończenie całego fragmentu (Ez 34).

Wyrocznia przeciwko górom Seir/Edomowi (Ez 35,1-15)

Jahwe występuje przeciwko Edomowi, potomkom Ezawa zamieszkującym 
góry Seir (ww. 1-4), miasta Edomu staną się ruiną. Wrogość względem Izraela 
największym występkiem Edomu (ww. 5-9), Jahwe sprawi, że Seir stanie się 
wiecznym pustkowiem. Jahwe kara dumny Edom (ww. 10-15), Gniew Pana 
jest skierowany przeciwko postawie Edomu i jego nienawiści względem Izra-
ela; w przyszłości stanie się pustkowiem.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



160

Ez 35,1-2

ר׃ וַיְהִי דְבַר־יְהוָה אֵלַי לֵאמֹֽ
יו׃ בֶּן־אָדָם שִׂים פָּנֶיךָ עַל־הַר שֵׂעִיר וְהִנָּבֵא עָלָֽ

I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc: Synu człowieczy, zwróć 
oblicze swe na górę Seir i prorokuj przeciw niej.

Podobnie jak w Ez 34, również kolejny fragment rozpoczyna Ezechiel od 
formuły wprowadzającej: I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc. Słowa te od-
noszą się do całej wypowiedzi Ez 35,1-15, oraz jej kontynuacji zawartej w pe-
rykopie Ez 36,1-15.

Prorok pozostaje do całkowitej dyspozycji Jahwe, który przekazuje mu na-
stępne polecenie (w. 2). Ezechiel jest kolejny raz nazwany synem człowieczym 
(lecz jeden raz w Ez 35). Pan poleca mu: zwróć oblicze swe na górę Seir (עַל־
שֵׂעִיר  Analogiczne przynaglenie otrzymał prorok już wcześniej: zwróć .(הַר 
swe oblicze ku górom Izraela (Ez 6,2). Zastosowany schemat ujawnia specyfikę 
języka prorockiego, typowego dla Księgi Ezechiela. Góra/góry to ważny temat 
dla proroka. Rdzeń הַר (góra) występuje aż 47 razy w Księdze Ezechiela. Ze 
swojej natury góra kojarzyła się z tym, co wzniosłe, dostrzegalne, często nie-
dostępne, lecz dla wszystkich oczywiste, była przeciwieństwem doliny. W tra-
dycji Izraela góra była postrzegana jako miejsce kultu Jahwe (Syjon), ale także 
jako miejsce uprawiania bałwochwalstwa (sprofanowanie świątyni). Panem 
gór był Jahwe. Gdy płonął gniew Pana, Zatrzęsła się i zadrżała ziemia, posady 
gór się poruszyły, zatrzęsły się (Ps 18,8). Bóg był potężniejszy niż góry od-
wieczne (Ps 76,5). Izraelici przywykli do widoku gór, bowiem zarówno Judea, 
jak i Samaria położone były na wzniesieniach górskich. Dotyczy to zwłaszcza 
Jerozolimy. Były to góry Izraela (Ez 6,2), a ich przeciwieństwem była góra Seir 
(w. 2).

Seir wraz z Moabem wspominany był już w Ez 25,8. Ludy tam zamiesz-
kujące w obliczu klęski Jerozolimy uznały, że klęskę poniósł również Jahwe, 
którego świątynia została zniszczona, stąd traktowano Izrael jak każdy inny 
lud pozbawiony przywileju wybraństwa.

W górzystym kraju Seir mieli zamieszkiwać Choryci (Rdz 14,6). Był to 
rejon wyniosły, położony na południe od Moabu, w stronę Akaby nad Mo-
rzem Czerwonym. W przyszłości stał się miejscem zamieszkania potomków 
Ezawa, czyli Edomitów (Pwt 2,1-7), którzy byli bardzo blisko spokrewnieni 
z Izraelitami. Można powiedzieć, że potomkowie dwóch braci bliźniaków 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



161

zamieszkiwali niemal sąsiednie góry (Izraela i Seiru). Ezechiel niewątpliwie 
miał na uwadze dziejową rywalizację tych społeczności W mowie przeciw-
ko narodom prorok ujawnia szczególnie zajadłą postawę Edomu względem 
Izraela (Ez 25,12). Relacja między tymi dwoma społecznościami stała się pa-
radygmatem stosunku Izraela do ludów obcych. Jest zatem rzeczą zrozumia-
łą, że prorok motyw Edomu/Seriu umieszcza we wszystkich trzech częściach 
swojej księgi.

Dominujące wypowiedzi Ezechiela przeciwko Izraelowi/Jerozolimie (Ez 
3–24) doznały transformacji w wypowiedziach o narodach (Ez 25–32), by 
w końcu znaleźć się w skondensowanej formie w mowie przeciwko górze Seir. 
Formuła i prorokuj przeciw niej (w. 2) była już użyta w mowie przeciwko górom 
Izraela (Ez 6,2a). Różnica polega na tym, że w stosunku do Izrael proroctwo 
miało charakter pedagogiczny i zmierzało do usunięcia zła w Izraelu, nato-
miast mowa przeciwko górom Seriru takiej celowości już nie ma.

Ez 35,3

וְאָמַרְתָּ לּוֹ כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה הִנְנִי אֵלֶיךָ הַר־שֵׂעִיר
ה׃ וְנָטִיתִי יָדִי עָלֶיךָ וּנְתַתִּיךָ שְׁמָמָה וּמְשַׁמָּֽ

I powiesz jej: Tak mówi Pan, Jahwe: Oto Ja (jestem) przeciw to-
bie, góro Seir; i wyciągnę rękę Moją przeciwko tobie i uczynię cię 
pustkowiem i spustoszeniem.

אֲדנָֹי LXX brak

Prorok został przez Jahwe przynaglony do wykonania kolejnego aktu 
w sprawie dotyczącej góry Seir. Po zwróceniu swego oblicza (w. 2), czyli zwró-
ceniu uwagi na wskazane miejsce, Ezechiel miał przemawiać. Taka misja wy-
magała nawiązania bezpośredniego kontaktu ze społecznością adresatów: 
I powiesz jej. Tego typu polecenie było czymś typowym w życiu proroka, 
bowiem pojawiało się już na początku realizowanej przez niego misji. Eze-
chiel był rzecznikiem Jahwe zarówno w relacji do Izraela, jak i obcych ludów. 
W każdym wypadku faktycznymi odbiorcami orędzia Jahwe byli jednak ze-
słańcy, mowy „do innych” kształtowały ich świadomość. Mieli sobie uświada-
miać zakres działania i wymagań, jakie im stawiał Pan. Tym razem obiektem 
zainteresowania stała się góra Seir. Symbolizuje ona wszystkie te tereny, które 
rozciągały się na południe od Izraela. W dziejach narodu obszar ten rodził 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



162

wspomnienie o trasie przemarszu narodu w trakcie jego wędrówki przez pu-
stynię (Lb 21). Wówczas to Izrael, pomimo wrogości lokalnych ludów, zdołał 
przeprawić się aż do granic Kanaanu. Stąd rejom góry Seir rodził wspomnienie 
o mocy Jahwe, która pokonała wszystkich przeciwników Izraela. Historia daw-
nych czasów powtarza się niejako w epoce Ezechiela. Rejon Edomu stanowił 
strefę wrogości i wielkiego niebezpieczeństwa dla narodu. Bezpośrednia mowa 
proroka, skierowana przeciwko górze Seir, symbolizuje otwartą konfrontację 
Jahwe z tym miejscem (ludem). Podkreśla to uroczysta formuła, którą miał 
wypowiedzieć prorok: Tak mówi Pan, Jahwe: Oto Ja (jestem) przeciw tobie, góro 
Seir. Ezechiel zatem zapowiada nową i niezwykle dynamiczną interwencję 
Jahwe. Forma הִנְנִי (oto Ja), bardzo często używana przez Ezechiela, wskazuje 
na przyczynę dokonujących się zmian, a był nią sam Jahwe. Te zmiany miały 
dotyczyć zarówno oblicza Izraela, jak i obcych ludów.

W w. 3 mowa jest o obcym ludzie, nazywanym symbolicznie górą Seir. Lud 
ten znalazł przeciwnika w osobie samego Jahwe: ָאֵלֶיך ([jestem] przeciw tobie). 
Podobne sformułowanie pojawia się w pieśni o karzącym mieczu Jahwe: Po-
wiesz ziemi Izraela: Tak mówi Jahwe: Oto Ja jestem przeciwko tobie i dobędę 
miecz Mój z pochwy jego i wytnę z ciebie sprawiedliwego i złego (Ez 21,8). Izrael 
przekonał się już o skuteczności zapowiedzi prorockich, bowiem Jerozolima 
faktycznie została ukarana mieczem Jahwe. Po tych traumatycznych wydarze-
niach zesłańcy mieli słuchać wieści o podobnie skutecznym działaniu Jahwe, 
tym razem skierowanym przeciwko wrogom Izraela. Takie działanie miało dla 
Izraela charakter zbawczy, bowiem uwalniało go od wrogów zewnętrznych, 
których paradygmatem była właśnie góra Seir.

W drugiej części w. 3 jest mowa o konkretnych dziełach Jahwe. Po pierw-
sze: Pan zapowiada: i wyciągnę rękę Moją przeciwko tobie. Wyciągnięta ręka 
Jahwe to symbol obecności Jego mocy. Prowadziła ona od początku Ezechiela 
(Ez 1,3), a w czasie oblężenia Jerozolimy była skierowana przeciwko Izraelowi 
(Ez 6,14). To ukierunkowanie jednak uległo zmianie, o czym Edom został już 
poinformowany wcześniej: I wyciągnę rękę Moją z powodu Edomu (Ez 25,13a). 
Zatem treść w. 3 zawiera kontynuację wcześniejszego wątku. Zmiana nazwy 
z Edomu na górę Seir nadaje wypowiedzi bardziej uniwersalny charakter. Po 
drugie: Jahwe zapowiada: i uczynię cię pustkowiem i spustoszeniem. Wypo-
wiedź ta również ma swoją paralelę w cytowanym wyżej wersecie: i wytracę 
spośród niego człowieka i zwierzę i oddam go spustoszeniu od Temanu do De-
dan; od miecza polegną (Ez 25,13b). Pustkowie i pustoszenie (ה  (שְׁמָמָה וּמְשַׁמָּֽ
to stereotypowa formuła, która opisuje kompletny charakter zmian, jakie się 
pojawiają w wyniku interwencji Jahwe. Taki obraz rysuje prorok również przed 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



163

Izraelem, a powodem karania były popełniane przez lud obrzydliwości (por. 
Ez 33,29). Ezechiel nie podaje (w w. 3) jednak przyczyn podobnie surowego 
karania góry Seir (jej mieszkańców i całej okolicy). W tym momencie dziejo-
wym nie chodziło o konkretne występki, lecz o postawę wrogości względem 
Izraela, a tym samym względem Jahwe. Zakres zapowiadanych zmian opisuje 
dokładnie prorok w Ez 35, 13b oraz w tekście następującym po w. 3 (ww. 4-9). 
Prorok stosuje w w. 3 formułę ָוּנְתַתִּיך (dosłownie: i dam tobie), która wskazuje 
na skuteczny i pewny czyn Jahwe.

Ez 35,4

י־אֲנִי יְהוָֽה׃ הְיֶה וְיָדַעְתָּ כִּֽ עָרֶיךָ חָרְבָּה אָשִׂים וְאַתָּה שְׁמָמָה תִֽ

Miasta twoje w ruinę obrócę, a ty pustkowiem się staniesz, i po-
znasz, że Ja (jestem) Jahwe.

Już w Ez 25,13 jest mowa o spustoszeniu rejonu od Temanu do Dadan 
(południowa okolica i oaza El-‘Ula), natomiast w w. 4 prorok zapowiada za-
gładę miast: עָרֶיךָ חָרְבָּה אָשִׂים (Miasta twoje w ruinę obrócę). Przede wszyst-
kim góra Seir jest tu widziana jako obszerny teren, na którym znajdowały się 
miasta. Nie ma więc mowy o osamotnionym wzgórzu pozbawionym osad, jak 
mogłaby sugerować sama nazwa, był to bowiem teren Edomu, niezbyt zurba-
nizowany. Najbardziej znanym miastem była Sella (2 Krl 14,7), późniejsza sto-
lica Nabatejczyków, czyli Petra. Prorok Amos wspomina o Temanie i pałacach 
Bosry (Am 1,12). Teman mógł zatem oznaczać terytorium oraz pojedyncze 
miasto. Wszystkie te ośrodki leżały na linii Drogi Królewskiej łączącej Syrię 
z Egiptem. Była to najważniejsza droga komunikacji między wielkimi cywi-
lizacjami (Azja Mniejsza, Mezopotamia i Egipt oraz Arabia ze swymi bogac-
twami naturalnymi). Zniszczone miasta oznaczały także, iż destrukcji uległy 
także trakty kupieckie i wojskowe. Powszechne spustoszenie skutkowało utra-
tą wielkich dochodów, jakie przysparzał miastom ruch karawan kupieckich 
poruszający się po tej ważnej arterii Orientu.

W miejsce miast, przystosowanych do przyjmowania podróżnych, miała 
pojawić się ruina (חָרְבָּה), podobna do tej, jaką stała się Jerozolima (Ez 5,14). 
Oznaczało to, że pierwotna funkcja miasta przestała istnieć. Całość słynnego 
szlaku miała stać się pustkowiem (por. w. 3). Wszelkie znamiona cywilizacji 
zostaną usunięte z rejonu góry Seir. Dla Izraela oznaczało, ustanie niebezpie-
czeństwa, jakie groziło mu ze strony tego sąsiada. Zrujnowane miasta Edomu 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



164

nie przyciągały już innych ludów, a po Drodze Królewskiej nie mogły kroczyć 
wojska nieprzyjaciela. W rezultacie oznaczało to, że Edom przestał istnieć jako 
wielkość ekonomiczna i polityczna. Choć historycznie tak nie było, to jednak 
w orędziu Ezechiela taka prezentacja oznaczała zapowiedź nastania nowego 
porządku geograficznego, w którym Izrael zostało uwolniony od zagrożenia ze 
strony tradycyjnego wroga, symbolizowanego w tekście przez Edom.

Zaistniałe zamiany będą niezwykle dogłębne, tworzyły etap przygotowaw-
czy do powstania bezpiecznej sfery zamieszkania dla ludu Jahwe. Pan brał 
pod swe władanie nie tylko ziemię Izraela, ale cały krąg terenów ją otacza-
jących. To panowanie zostało wyrażone stereotypową formułą: i poznasz, że 
Ja (jestem) Jahwe. Podmiotem poznającym była góra Seir – Edomici. To po-
znanie oznaczało dla nich przyjęcie nieodwołalnego wyroku, który raz na za-
wsze zmienił oblicze tego kraju. Wprawdzie Edomici, już jako Idumejczycy, 
mieli w przyszłości przyjąć religię Izraela (J. Flawiusz, Dzieje, 13.9.1), lecz ten 
fakt nie mieści się w perspektywie widzenia proroka Ezechiela. Wynikało to 
z faktu, że jego uwaga koncentrowała się na losie Izraela, tym samym element 
uniwersalizmu (zbawczego) nie jest tu obecny. Nie oznaczało to oczywiście 
przekreślenia możliwości zbawienia obcych ludów, zgodnie z zasadą, iż zdanie 
afirmatywne jest zdaniem ekskluzywnym. W epoce Ezechiela było jeszcze za 
wcześnie na mówienie o łasce okazanej obcym ludom. Najpierw musiał być 
zebrany Izrael, a następnie zbawienie Jahwe mogło być udzielone obcym naro-
dom. W szerszym sensie zapowiedź poznania Jahwe może odnosić się również 
do zbawienia pogan, lecz w kontekście narracji Ezechiela było jeszcze za wcze-
śnie na ukazywanie tak dalekiej perspektywy. Prorok w całej księdze ujawniał, 
że najpierw ruiną stanie się Jerozolima, a następnie miasta obcych ludów. 
Z gruzów powstanie Syjon (Ez 40–49), z którego wypłynie woda skierowana 
właśnie w stronę Edomu i przemieni ona pustynną krainę w życiodajny ogród 
(Ez 47,1-12).

Ez 35,5

 יַעַן הֱיוֹת לְךָ אֵיבַת עוֹלָם וַתַּגֵּר אֶת־בְּנֵֽי־יִשְׂרָאֵל

ץ׃ עַל־יְדֵי־חָרֶב בְּעֵת אֵידָם בְּעֵת עֲוֹן קֵֽ

Ponieważ stała się w  tobie wrogość wieczna i  wydałaś synów 
Izraela na (w) rękę miecza, w czasie nieszczęścia ich, w czasie 
grzechu końcowego.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



165

Wprowadzające יַעַן (ponieważ) stanowi ważną wskazówkę w strukturze 
mowy Jahwe (por w. 10), bowiem począwszy od w. 5 pojawia się uzasadnienie 
karania, jakie miało dotknąć górę Seir.

Po pierwsze, Pan stawia podstawowy zarzut bliskiemu sąsiadowi Izraela: 
stała się (הֱיוֹת) w tobie wrogość wieczna. Formę הֱיוֹת (infinitius costructum 
qal), od הָיָה (być), używa Ezechiel jedynie 3 razy i zawsze w negatywnym 
kontekście: Izrael stał się bezwartościowym żużlem (Ez 22,19), trzoda (Izra-
el) strzeżona przez pasterzy Izraela stała się pokarmem dla każdego zwierzę-
cia polnego (Ez 34,8). We wszystkich tych tekstach chodzi o stan, który był 
przeciwny zamiarom Jahwe. Edomici zostali oskarżeni o trwanie w wiecznej 
wrogości (עוֹלָם  Identyczną postawę przejawiali Filistyni: Z powodu .(אֵיבַת 
tego, że postępowali Filistyni w zemście i mścili się zemstą w pogardzie w duszy 
(swej), dla zniszczenia wrogością wieczną (Ez 25,15). Za taką postawę wzglę-
dem Izraela obie społeczności spotkała kara w postaci wyciągniętej ręki Jahwe 
(Ez 25,16; 35,3). Filistyni reprezentowali obce ludy, które nie przynależały do 
społeczności semickiej, natomiast Edomici byli bardzo blisko spokrewnieni 
z Izraelitami, mając wspólnego przodka, którym był Izaak (Rdz 25,22-23). Ry-
walizacja bliźniąt (Ezaw i Jakub) miała miejsce jeszcze w łonie matki i trwała 
przez całe życie braci. Pasja rywalizacji synów Izaaka była typowym przeja-
wem dążenia do przywództwa w środowisku orientalnym (lokalnych szcze-
pów). Ezechiel, pisząc o wiecznej wrogości, odwołuje się do tego zjawiska. 
Chodzi zatem o pierwotny antagonizm, który był przekazywany z pokolenia 
na pokolenie. Przymiot wieczności (עוֹלָם) określa charakter wrogości, który 
był cechą utrwaloną, nie podlegającą zmianie. Nie było zatem możliwości po-
godzenia się ludów mających wspólnego przodka.

Po drugie, Jahwe ukonkretnia zarzut: i wydałaś synów Izraela na (w) 
rękę miecza. Ponownie w tekście Ezechiela pojawia się nazwa Izrael (por. 
Ez 34,2.13.14,30). Izrael to przede wszystkim lud Jahwe (Ez 34,30). Była to 
społeczność, która dziedziczyła obietnice dane przodkom, stąd Ezechiel pi-
sze o synach Izraela. To sformułowanie podkreśla jedność ludu (zesłańców), 
a równocześnie jego uprzywilejowaną pozycję w oczach Jahwe. W tym kon-
tekście zarzut Pana stawiany Edomitom nabiera większej wymowy. Ich po-
stępowanie faktycznie skierowane było przeciwko Jahwe. Ta identyfikacja 
okazała się czymś zgubnym dla mieszkańców góry Seir. Ich czyn: wydałaś 
(…) w rękę miecza, został opisany słownictwem, jakie prorok używa w wy-
powiedziach o czynach samego Jahwe. Jedyną zmianę stanowi użycie cza-
sownika נגר (płynąć, być rozlanym, być daleko rozciągniętym). Jest to bardzo 
rzadko stosowany rdzeń w BH (9 razy w BH, w tym jeden raz w Ez). Prorok 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



166

używago po to, by podkreślić ogrom zła, jakie zaplanował Edom względem 
Izraela, niejako „rozlał” go, jak wylewa się wodę po ziemi, której nie da się już 
zebrać (por. 2 Sm 14,14). „Miejscem” rozlania Izraela nie miała być ziemia, 
lecz ręka miecza (יְדֵי־חָרֶב). Te właśnie terminy przynależą do języka pro-
rockiego (czyny Jahwe). Środowisko „rozlania” to zatem antyteza środowi-
ska obecności Pana. Chodzi tu o konfrontację mocy (symbolizowanej przez 
rękę). Edomici byli przekonani, że klęska ludu (upadek Jerozolimy) oznacza-
ła „wyrwanie” Izraela spod opieki ręki Jahwe i wydanie (wylanie) go w rękę 
wrogiego miecza.

Po trzecie, mowa zawiera wskazówkę chronologiczną: w czasie nieszczęścia 
ich, w czasie grzechu końcowego. Nastanie czasu nieszczęścia (בְּעֵת אֵידָם) ogło-
sił prorok w perykopie zapowiadającej zagładę Izraela (jego koniec): Przyszedł 
los na ciebie, mieszkańcu ziemi, przyszedł czas (עֵת), bliski dzień wrzawy, a nie 
radosnych okrzyków na górach (Ez 7,7). Był to czas karania grzesznego Izraela, 
który Edomici uznali za dogodną okazję, by rozprawić się ze swoim odwiecz-
nym wrogiem. W w. 5 Ezechiel czas ten nazywa אֵידָם (nieszczęściem). Termin 
-użyty tu w l. mn. (zagłada, nieszczęście) częściej pojawia się w Księdze Je ,אֵיד
remiasza (jeden raz w Ez), która zapowiada zarówno zagładę Izraela (Jr 49,32), 
jak i potomków Ezawa (Jr 49,8). Według Ezechiela (w. 5), Edom liczył wyłącz-
nie na zagładę Izraela. Czas nieszczęścia miał być tożsamy z czasem grzechu 
ostatecznego (ץ -czyli kary ostatecznej (por. Ez 21,34). Nastąpił on w mo ,(עֲוֹן קֵֽ
mencie skutecznej inwazji „miecza” Nabuchodonozora, i to była owa okazja, 
z której skorzystali Edomici, wydając Izrael w rękę jego miecza.

Ez 35,6

י־לְדָם אֶעֶשְׂךָ וְדָם לָכֵן חַי־אָנִי נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה כִּֽ
ךָ׃ יִרְדֲּפֶךָ אִם־לאֹ דָם שָׂנֵאתָ וְדָם יִרְדֲּפֶֽ

Dlatego żyję Ja, wyrocznia Pana, Jahwe, ponieważ krwią uczy-
nię cię i krew podąża za tobą; bowiem krwi nie znienawidziłeś, 
więc krew podąża za tobą.

אֲדנָֹי LXX brak
י־לְדָם אֶעֶשְׂךָ וְדָם יִרְדֲּפֶךָ כִּֽ LXX brak

דָם שָׂנֵאתָ LXX εις αιμα ημαρτες

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



167

W. 6 jest strukturowany motywem krwi. Termin דָם (krew) występuje tu 
aż 4 razy. Pod tym względem jest to wyjątkowa wypowiedź na tle całej Księ-
gi Ezechiela. Pewne pokrewieństwo do tego wersetu występuje w tekście Ez 
16,6: A Ja przechodziłem obok ciebie i zobaczyłem cię szamocącą się w swej krwi 
i powiedziałem do ciebie: We krwi twojej – żyj; i powiedziałem do ciebie: We krwi 
swej – żyj! Tutaj termin דָם występuje 3 razy, lecz ostatnia fraza jest dodatkiem 
(w LXX brak duplikacji). Krew w BH przywołuje ideę życia (חַי), która wystę-
puje w obu wspomnianych tekstach: w formule przysięgi: לָכֵן חַי־אָנִי (dlatego 
żyję Ja) oraz w poleceniu Jahwe:י -Teksty pro .(!we krwi swej – żyj) בְּדָמַיִךְ חֲיִֽ
roka ukazują dwa fenomeny: dzieło Jahwe, czyli życie, oraz dzieło człowieka 
(Edomitów), czyli śmierć. W obu okolicznościach motyw krwi ma znacze-
nie wiodące.

Wyrocznia Pana, Jahwe skierowana jest przeciwko górze Seir. Lud zamiesz-
kujący tę krainę został już wcześniej przedstawiony (w. 5) jako społeczność, 
która wydała synów Izraela na (w) rękę miecza (np. króla Nabuchodonozora). 
To formułowanie odnosi się niewątpliwie do współczesnych prorokowi wyda-
rzeń (zdobywanie Jerozolimy), lecz równocześnie wskazuje na stałą cechę tego 
ludu, który pałał wieczną wrogością względem Izraela (w. 5). Dzieje Edomu 
streszczały się zatem na trwałej postawie nienawiści (wrogości); była to mi-
sja jaką on wypełniał w swych dziejach. To niewątpliwie bardzo jednostronne 
ukazanie dziejów tego ludu, zastosowana konwencja zmierzała jednak do wy-
kazania, że dla Izraela nie było innego dawcy życia poza Jahwe (por. Ez 16,6), 
natomiast ze strony obcych ludów (przykładowo Edomitów) czyhała na niego 
wyłącznie śmierć.

Jahwe „wydobył” Jerozolimę (Izrael) z krwi: I obmyłem cię w wodach 
i zmyłem twą krew z ciebie i namaściłem cię oliwą (Ez 16,9), natomiast Edom 
krwią uczynił (ָלְדָם אֶעֶשְׂך). Prorok zapewnia, że Edom jest odpowiedzialnym 
za przelanie krwi Izraela. „Uczynienie krwią” nie oznaczało udzielenia życia, 
lecz faktycznie pozbawienia go tych, co go posiadali. Jerozolima szamocząca 
się we krwi zmierzała do śmierci, uratowała ją jedynie interwencja Jahwe (Ez 
16,8). Interwencja Pana w stosunku do Edomu miała już zupełnie przeciwny 
charakter. Lud ten został uznany winnym za przelanie krwi, a jego czyny spro-
wadzały się do morderstw, zabójstw i pozbawiania życia przy każdej nadającej 
się sytuacji. Tak ukształtowana specyfika Edomitów została ujawniona przez 
Jahwe, a co zatem idzie – naród został osądzony. Los Edomitów miał się oka-
zać niezwykle tragiczny, wskazuje na to formuła: i krew podąża za tobą. Do-
konywane zabójstwa (przelewanie krwi) nie mogły być bezkarnie tolerowane. 
Podobnie było w wypadku Kaina: krew głośno woła (por. Rdz 4,10); adresatem 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



168

tego wołania był Jahwe, który sprawił, że krew stała się niejako prokuratorem 
względem występnych (podąża za tobą).

Temat krwi podjął prorok celem ukazania zmierzchu Edomu i braku per-
spektywy na przyszłość. Lud ten nie mógł się już „wywinąć” od odpowiedzial-
ności, bowiem sam Jahwe go „ścigał”. W rezultacie Edom, lud pustyni, stał się 
ludem napiętnowanym, który już, czyli nigdy w przyszłości, nie zazna spoko-
ju. Autor Listu do Hebrajczyków, bazując na doświadczeniu Izraela, stwierdzi: 
Straszną jest rzeczą wpaść w ręce Boga żyjącego (Hbr 10,31). Taki los miał stać 
się udziałem Edomu (por. ww. 6-9).

Istota występku Edomitów została zaprezentowana w końcowej frazie w. 6: 
bowiem krwi nie znienawidziłeś, więc krew podąża za tobą. Prorok wskazuje 
tu na przyczynę haniebnego postępowania pustynnego ludu. Zakorzeniła się 
w nim głęboko zasada nienawiści okazywanej życiu (obcych), którą prorok 
wyraża w formie negatywnej bowiem krwi nie znienawidziłeś (ָלאֹ דָם שָׂנֵאת). 
To wyrażenie, o kolorycie orientalnym, wyraża myśl o braku absolutnego zdy-
stansowania się od przelewania krwi, czyli czyhania na życie innych. „Nie-
nawiść” nie jest tu traktowana w sensie relacji do drugiej osoby, lecz jako za-
negowanie uczestnictwa w czynach przestępczych. Takiego zdystansowania 
zabrakło Edomitom. Jahwe wyklucza ich zatem ze sfery zbawienia i ponownie 
zapewnia: więc krew podąża za tobą. Ostatecznie na losie tego ludu miały się 
wypełnić słowa (pierwotnie skierowane do Izraela): Zatem tak mówi Pan, Jah-
we: Oto Ja daję cię w rękę tych, których nienawidzisz, w rękę tych, od których 
odwróciła się dusza twoja (Ez 23,28).

Ez 35,7

ב׃ מְמָה וּשְׁמָמָה וְהִכְרַתִּי מִמֶּנּוּ עֹבֵר וָשָֽׁ וְנָֽתַתִּי אֶת־הַר שֵׂעִיר לְשִֽׁ

I uczynię górę Seir pustkowiem i spustoszeniem, i wytracę z niej 
przechodzącego i powracającego.

Góra Sier (por. ww. 2.3.15) ponowie staje w centrum uwagi mowy Jah-
we. O jej losie zadecydowały czyny mieszkańców (Edomitów). Sprowadzały 
się one do krwawej rzezi i nienawiści życia (w. 6). Działanie Jahwe ponow-
nie wyrażone jest rdzeniem נָתַן (dać, ustanowić). Pan zamieni dumny Seir 
w pustkowie i spustoszenie (por. w. 3). Wyrażenie to tworzy motyw przewodni 
fragmentu Ez 35,2-9. Handlowe miasta Edomu, pełne życia, przestaną istnieć. 
Okolica ponownie stanie się pustynią – była taką, zanim przybyły tu ludy pro-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



169

wadzące osiadły tryb życia. Cały wysiłek ludzki zostanie obrócony w nicość. 
Prorok nie zapowiada żadnej inwazji obcych wojsk, a sprawcą katastrofy góry 
Seir będzie Jahwe.

Specyfiką całego rejonu, jak stwierdzono to wyżej (por. w. 4), było jego po-
łożenie na głównym szlaku handlowym (Droga Królewska). W centrach miast 
panował gwar i ruch orientalny. Do dnia dzisiejszego jest on specyfiką krajów 
Bliskiego Wschodu. Ustanie tego ożywczego rytmu oznaczało „śmierć” dla 
miasta. O takim procesie pisze właśnie prorok: i wytracę z niej przechodzącego 
i powracającego. Motyw wytracenia (וְהִכְרַתִּי) nie wskazuje na unicestwienia 
kogokolwiek, lecz na ustanie ruchu handlowego w miastach Edomu.

Po pierwsze, w Edomie zabraknie przechodzącego (עֹבֵר), a więc tego, któ-
ry korzystał z Drogi Królewskiej i mógł zmierzać z Egiptu do Babilonii. Stawał 
się swoistym świadkiem żywotności miast, przez które przechodził, i z usług, 
z których korzystał (wyżywienie, nocleg, wymiana handlowa). Idąc dalej opo-
wiadał o tym, co go spotkało w drodze. Tym samym sława miast edomskich 
rozchodziła się po całym Oriencie. Brak przechodzącego oznaczał ustanie roz-
przestrzeniania się wieści o centrach położonych na górze Seir, a tym samym 
były one wymazane ze zbiorowej pamięci sąsiednich ludów. Z drugiej strony, 
pełna nienawiści postawa Edomitów zostanie poskromiona i na nich spełnią 
się słowa pierwotnie wypowiedziane przeciwko Izraelowi: I uczynię z ciebie 
pustynię i hańbę pośród narodów, które cię otaczają, na oczach każdego prze-
chodzącego (Ez 5,14).

Po drugie, w Edomie zabraknie powracającego (ב  W przeciwieństwie .(וָשָֽׁ
do przechodzącego, powracający nie pojawiał się przygodnie, lecz wracał do 
swego domostwa. Oznaczało to, że mieszkańcy Edomu również wyruszali na 
trakt kupiecki, włączając się w rytm życia handlowego. Ich powroty ustaną, 
bowiem nie będą mieli dokąd powrócić. Utracą więzy z rodzinną społeczno-
ścią, stając się tułaczami, pogardzanymi byli przez okoliczne ludy. Ostateczny 
los Edomitów będzie przeciwny temu, co w przyszłości miało spotkać Izrael. 
Naród Jahwe otrzymał bowiem obietnicę: I wezmę was z narodów, i zgromadzę 
was ze wszystkich krajów, i wprowadzę was do ziemi waszej (Ez 36,24).

Ez 35,8

 וּמִלֵּאתִי אֶת־הָרָיו חֲלָלָיו גִּבְעוֹתֶיךָ וְגֵאוֹתֶיךָ וְכָל־אֲפִיקֶיךָ חַלְלֵי־חֶרֶב יִפְּלוּ
ם׃ בָהֶֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



170

I napełnię góry jej przebitymi jej; (na) pagórki twoje i (na) do-
liny twoje, i  (we) wszystkich rzekach twoich, przebici mieczem 
padną w nie.

אֶת־הָרָיו LXX brak
ם בָהֶֽ LXX εν σοι

Słowa prorockie zapowiadają potworny koniec prosperity Edomu. W miej-
sce ożywczej krzątaniny, ujawnianej w znaku przechodzącego i powracającego 
(w. 7), pojawia się obraz spustoszenia życia, który obejmuje całą geograficzną 
przestrzeń Edomu.

Czynność Jahwe została wyrażona w formule וּמִלֵּאתִי (i napełnię), którą 
użył Ezechiel wcześniej, opisując tragiczny los faraona: I położę ciało twoje na 
górach i napełnię doliny padliną twoją (Ez 32,5). Także i w tym wypadku wy-
darzenie to miało rozegrać się na całej przestrzeni Egiptu. Zastosowany sche-
mat góry – doliny odpowiada pierwotnemu doświadczeniu Ezechiela, które 
związane było z pobytem w Jerozolimie. Nie odpowiada on charakterystyce 
topografii Egiptu, w którym dominuje dolina Nilu. Dla proroka nie jest to jed-
nak ważne, bowiem nie pisze do Egipcjan lub Edomitów, lecz do zesłańców, 
którzy nieustannie mieli przed oczyma obraz utraconej Jerozolimy, położonej 
w górach i poprzecinanej licznymi dolinami. Krajobraz Edomu był podobny 
do okolic Izraela. W w. 8 pojawiają się aż cztery elementy topograficzne: góry 
 Motyw gór(y) .(קִים)י(אֲפִ) i rzeki (,ת)וֹ(גֵּאָיֹ) doliny ,(גְּבָעוֹת) pagórki ,(הָרִים)
jest bardzo ulubiony przez Ezechiela (46 razy), o wzgórzach wspomina 6 razy, 
o dolinach – 9 razy, a o rzekach (strumieniach) – 7 razy. Ten przegląd ujaw-
nia, że w centrum zainteresowania Ezechiela była góra, która dla proroka była 
przede wszystkim znakiem utraconej przez Izrael obecności Jahwe, na górze 
Syjon w Jerozolimie.

Rozbudowany schemat topograficzny (w. 8) posłużył Ezechielowi do za-
prezentowania ogromu klęski, jaka miała spotkać Edomitów. Cała okolica 
góry Seir napełni się przebitymi (חַלְלֵי). Omawiany werset składa się z dwóch 
części. W w. 8a Jahwe mówi w trzeciej osobie, a w w. 8b w drugiej osobie. 
W takiej konwencji cała wypowiedź skierowana jest zarówno do postronnych 
odbiorców, jak i do samych Edomitów. Słowa jednak nie zawierają żadnego 
apelu do mieszkańców góry Seir w celu ich nawrócenia. Ich los miał natomiast 
być znakiem dla Izraela (zesłańców), którzy byli faktycznymi odbiorcami tych 
słów. Mowa w drugiej osobie podkreśla natomiast fakt interwencji samego 
Jahwe w proces unicestwienia wrogów Jego ludu.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



171

W pierwszej części Księgi Ezechiela bardzo często motyw śmierci, zadanej 
mieczem, stosuje prorok w opisach nieszczęść, jakie miały spotkać mieszkań-
ców Jerozolimy (Ez 6,3.6; 11,8; 12,14; 14,17; 17,21; 21,8 i inne), natomiast wy-
rażenie przebici mieczem (חַלְלֵי־חֶרֶב) jest typowe do wypowiedzi o losie ob-
cych ludów, a w szczególności Egiptu (Ez 31,17.18; 32,20.21.25.28.29.30.31.32). 
Miecz Jahwe skierowany był tylko czasowo przeciwko Izraelowi, docelowo 
miał „wyniszczyć” obce ludy. Widok spustoszonego (pozbawionego życia) 
Edomu stał się obrazem terenów okalających Izrael. Wszyscy wrogowie padną 
 a ich ciała będą rozrzucone po wszystkich częściach zamieszkiwanego ,(יִפְּלוּ)
dotychczas terytorium.

Ez 35,9

י־אֲנִי יְהוָֽה׃ ידַעְתֶּם כִּֽ מְמוֹת עוֹלָם אֶתֶּנְךָ וְעָרֶיךָ לאֹ תֵישַׁבְנָה וִֽ שִֽׁ

Spustoszenie wieczne uczynię tobie i miasta twoje nie będą za-
mieszkałe, i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe.

Przygnębiający obraz powszechnej rzezi, jaką prezentował Edom (w. 8), 
miał być trwałym stanem jego charakterystyki. Prorok nazywa los Edomu 
מְמוֹת עוֹלָם -stosuje Ezechiel w pery עוֹלָם Przymiot .(spustoszenie wieczne) שִֽׁ
kopie (ww. 2-9) dwukrotnie. Obok spustoszenia (w. 9) określa on również cha-
rakter wrogości, jaką Edomici żywili względem Izraela (w. 5). Prorok ujawnia 
tym samym owoce, jakie przynosiła zatwardziała wrogość. Był to swoisty sposób 
życia sąsiadów ludu Jahwe. Odpowiedzi na takie postępowanie ludów nie udzie-
lił jednak Izrael, lecz sam Jahwe. Jego czyn został ponownie wyrażony rdzeniem 
 Nadchodzące spustoszenie (w. 7) będzie kresem zamieszkania .(por. ww. 3.7) נָתַן
góry Seir. Tym samym jeszcze bardziej ujawni się jej antyteza w stosunku do 
góry Syjon, którą prorok nazywa wzniosłą górą Izraela (Ez 17,23). Wprawdzie 
Syjon również opustoszał, lecz jego spustoszenie było czasowe, w przeciwień-
stwie do góry Edomu, która doznała spustoszenia wiecznego.

Miasta Edomu, wspominane już w w. 4, pozbawione będą mieszkań-
ców (dosłownie: nie będą zamieszkałe), obrócone w ruinę, staną się znakiem 
ostrzegawczym dla każdego podróżnego, przestrzegając przed zbliżaniem się 
do nich. Nastanie wyłom na szlaku Drogi Królewskiej, a tym samym ustanie 
komunikacja pomiędzy tradycyjnymi wrogami Izraela.

W obliczu powszechnego spustoszenia Edomu dokona się jeszcze jedno 
wydarzenie, które faktycznie nada sens tym wszystkim tragicznym faktom: 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



172

i poznacie, że Ja (jestem) Jahwe. Słowa te Jahwe kieruje do Edomitów. Jednak na 
skutek dokonanych zmian, Edomu już nie będzie. Ostatecznie nie ten obcy lud 
będzie odbiorcą orędzia Pana – to Izrael (zesłańcy) ma poznać, iż Jahwe jest Pa-
nem dziejów. W przyszłości mają tak kształtować swoje życie, jakby już wszy-
scy wrogowie zostali pokonani. Dla Izraela autentyczne poznanie Pana usuwa 
lęk przed potęgą obcych, a wzbudza zbawczą bojaźń przed Jahwe. Ezechiel miał 
bowiem przekonać naród o nadchodzącej dogłębnej transformacji, o darze no-
wego serca (Ez 36, 26), dzięki któremu Izrael będzie zdolny do okazywania bo-
jaźni Panu. W tym duchu wypowiada się również Jeremiasz: Napełnię ich serca 
Moją bojaźnią, by się już nie odwracali ode Mnie (Jr 32,40b).

Ez 35,10

יַעַן אֲמָרְךָ אֶת־שְׁנֵי הַגּוֹיִם וְאֶת־שְׁתֵּי הָאֲרָצוֹת לִי
יהוָה שָׁם הָיָֽה׃ ירַשְׁנוּהָ וַֽ תִהְיֶינָה וִֽ

Ponieważ mówisz sobie: Dwa narody, dwa kraje dla mnie będą 
i wezmę w posiadanie je, a (przecież) Jahwe tam był.

Podstawowe oskarżenie skierowane przeciwko Edomowi zostało wyrażo-
ne w w. 5 i dotyczyło jego postawy wiecznej wrogości względem Izraela. Ujaw-
niając tę utrwaloną niechęć ludu góry Seir, mowa Jahwe prezentuje z kolei 
(w. 10) podstępne zamysły ludu. Czyni to w formie wewnętrznego dialogu. 
Zaznacza to już formuła wprowadzająca: Ponieważ mówisz sobie. Ten spo-
sób wypowiedzi obecny jest w Księdze Ezechiela w dwóch wersetach, zawsze 
w kontekście odniesienia się obcych ludów do Izraela. Drugim tekstem jest 
fragment Ez 25,3: I powiesz synom Ammona: Słuchajcie słowa Pana, Jahwe! 
Tak mówi Pan, Jahwe: Ponieważ mówisz sobie: Ha! Na sanktuarium Moje, bo 
zostało zbezczeszczone, i do ziemi Izraela, bo została spustoszona, i do domu 
Judy, bo poszli na wygnanie. Ammonici zamieszkiwali na północ od Edo-
mitów i Moabitów i byli wschodnimi sąsiadami Izraela. Oba ludy (Edomici 
i Ammonici) spoglądały pożądliwym okiem na terytoria Izraela. Bardziej 
agresywną postawę jednak prezentowali Edomici, a wynikało to z ich aspi-
racji handlowych i próby dominacji w całym rejonie. Ezechiel, w kontekście 
planów Edomitów, ujawnia bolesną kwestię Izraela i pisze o dwóch narodach 
i dwóch krajach (אֶת־שְׁנֵי הַגּוֹיִם וְאֶת־שְׁתֵּי הָאֲרָצוֹת). Za czasów Dawida (ok. 
1010–970 r. przed Chr.) powstało królestwo jednoczące wszystkie pokolenia 
Izraela (znakiem jedności stała się Jerozolima i przybytek wraz z arką przy-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



173

mierza). Tę jedność początkowo wzmocnił Salomon (ok. 970–930 r. przed 
Chr.) budując w Jerozolimie świątynię (ok. 962–955 r. przed Chr.), jednak 
jego późniejsze rządy (ucisk fiskalny, mariaże z pogankami i tolerowanie 
idolatrii) spowodowały, że po jego śmierci nastąpił podział kraju (ok. 926 r. 
przed Chr.) na królestwo północne (Izrael) i królestwo południowe (Juda). 
Oba terytoria często pozostawały we wzajemnej wrogości (np. wojna syro-
-efraimska; 734 r. przed Chr.). Podział nastąpił tak szybko, że naród nie zdołał 
jeszcze okrzepnąć jako jedność, zwłaszcza że królowie północni zniechęcali 
do uczestnictwa w kulcie jerozolimskim, stwarzając własne ośrodki religijne 
(Betel i Dan). Zatem wzmianka Ezechiela o dwóch narodach i krajach odpo-
wiadała rzeczywistości. W czasach proroka terytoria Izraela i Judy były już 
wyludnione, a ziemie były zarządzane przez obcych. Na taką okazję niejako 
czekał Edom, który powiedział sobie, że oba te kraje będą moje (לִי תִהְיֶינָה). 
Wiadomo, że Edomici po upadku Jerozolimy rozpoczęli akcję przeciwko Ju-
dzie i zajęli jej część południową, dochodząc do Hebronu. Wykopaliska prze-
prowadzone w Edomie (Buseira, Tawilan i Tell El-Chelejfa / Elat) wykazały, 
że na przełomie VII i VI w. przed Chr. miasta te przeżywały wielki rozkwit, co 
świadczyłoby o wykorzystaniu zwycięstw Nabuchodonozora, które doprowa-
dziły do upadku licznych sąsiadów Edomitów.

Ezechiel odwołuje się niewątpliwie do tych faktów, lecz faktycznie nie in-
teresuje go los Edomu, lecz los Izraela. Dla niego fakt podziału na dwa naro-
dy i dwa kraje był znakiem grzechów, które domagały się napiętnowania (por. 
zwłaszcza tekst o Oholi i Oholibie, Ez 23). To one (grzechy) doprowadziły do 
zerwania więzów z Jahwe, a tym samym naród wybrany był bezbronny w ob-
liczu zakusów obcych ludów. Z Izraelem i Judą rozprawiły się wielkie ówcze-
sne imperia (Asyria i Babilonia), jednak prorok niejako odchodząc od faktów 
i chronologii wydarzeń, wskazuje na Edom jako intencjonalnego agresora 
(faktycznie Edom nigdy nie planował zawładnąć królestwem północnym). 
Ezechiel całość tej tematyki osadza jednak nie na relacji Edomici – Izraelici, 
lecz na konfrontacji Edomu z Jahwe. Edom zamierzał być tam (תִהְיֶינָה), gdzie 
był (הָיָֽה) już Jahwe. Czasownik הָיָה (być) w pierwszym wypadku został użyty 
w imperfektum, a w drugim w perfectum, czyli to, co dotychczasowe (obec-
ność Jahwe), miało zostać zastąpione nowym (obecność Edomu). Z treści w. 
10 wynika, że Edomici nie zakładali, iż agresja na Izrael będzie równoznaczna 
z agresją na posiadłość Jahwe. Zgodnie z ówczesnymi przekonaniami, poko-
nane miasto (państwo) było „siedzibą” pokonanego bóstwo opiekuńczego. Dla 
Edomitów teren obu państw (הָאֲרָצוֹת) był pusty. Wraz z przybyciem zwycię-
skich ludów, przybywały z nimi zwycięskie bóstwa. Ezechiel, jak się wydaje, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



174

zakładał możliwość zaistnienia takiej ewentualności, gdy wspominał o opusz-
czeniu świątyni przez chwałę Jahwe (Ez 10). Jahwe nie opuścił jednak Jero-
zolimy, pozostał na górze (górze Oliwnej; por. Ez 10,19), był również obecny 
wśród narodu w Babilonii (Ez 1–2). Knowania Edomitów zakładały wejście 
w posiadanie (ָירַשְׁנוּה  zarówno narodów, jak i krajów. Tymczasem oba te (וִֽ
dobra znajdowały się w zasięgu oddziaływania chwały Jahwe. Na ten fakt 
wskazuje prorok w sformułowaniu: a (przecież) Jahwe tam był. Fraza ta jest 
najważniejszą w całej wypowiedzi. Zawiera orędzie skierowane do zesłańców. 
Wśród nich mogli się znajdować również potomkowie uprowadzonych przez 
Asyryjczyków Izraelitów z Samarii (622 r. przed Chr.). W każdym bądź razie 
prorok bierze ich pod uwagę. W. 10 świadczy o okazywanym przez proroka 
zainteresowaniu się losem obu części ludu Jahwe.

Ez 35,11

לָכֵן חַי־אָנִי נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה וְעָשִׂיתִי כְּאַפְּךָ וּכְקִנְאָתְךָ
ךָ׃ אֲשֶׁר עָשִׂיתָה מִשִּׂנְאָתֶיךָ בָּם וְנוֹדַעְתִּי בָם כַּאֲשֶׁר אֶשְׁפְּטֶֽ

Dlatego żyję Ja, wyrocznia Pana, Jahwe, i uczynię według gnie-
wu twojego i według uniesienia twojego, którą czyniłaś w nie-
nawiści twojej z powodu ich; i dam się poznać w nich, gdy będę 
sądził ciebie.

אֲדנָֹי LXX brak
וְעָשִׂיתִי LXX + σοι

LXX κατα την εχθραν σου כְּאַפְּךָ ]...[ בָּם
בָּם LXX σοι

W. 11 ma wiele podobieństw do w. 6. Łączy je przede wszystkim iden-
tyczna formuła wprowadzająca: Dlatego żyję Ja, wyrocznia Pana, Jahwe. Ko-
lejny element wspólny stanowi zapowiedź działania Jahwe (użycie czasowni-
ka עָשָׂה – czynić) oraz ocena postawy Edomu, jaką była nienawiść (שִׂנְאָה). 
W rozprawę z Edomem Jahwe angażuje cały swój autorytet (por. formułę przy-
sięgi na początku ww. 6.11). Miara karania tego obcego ludu opiera się na jego 
własnych czynach. W w. 6 krwawe czyny Edomitów sprawiły, że sami stali się 
krwią, a zatem zostali unicestwieni, natomiast w w. 11 miara ta została opisa-
na trzema terminami: gniew (אַף), uniesienie (קִנְאָה) oraz nienawiść (שִׂנְאָה). 
Pierwszy termin (gniew) występował już w pierwszej wyroczni przeciwko 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



175

Edomowi: I dam zemstę Moją na Edom w rękę ludu Mojego, Izraela, i uczynią 
z Edomem według gniewu Mojego (כְּאַפִּי) według oburzenia Mego; i poznają 
zemstę Moją; wyrocznia Pana, Jahwe (Ez 25,14). Gniew Jahwe sprzeciwia się 
gniewowi Edomu. Jahwe staje przeciw złu, natomiast Edom pomnaża zło. Za-
stosowana terminologia odpowiada sposobowi wyrażania emocji przez ludy 
semickie. Gniew oznaczał postawę, która prowadziła do czynów gwałtownych, 
zmieniających istniejący dotychczas stan rzeczy. Tej zamiany chcieli dokonać 
Edomici (w. 10), lecz uprzedziło ich gwałtowne działanie Jahwe. Drugi termin 
(uniesienie) również charakteryzuje postawę Jahwe i ludów. קִנְאָה (uniesienie, 
zapalczywość, namiętność) to stan podobny do gniewu. To właśnie czyny unie-
sienia prowadziły do uśmierzenia gniewu (por. Ez 5,13; 16,42). Trzeci termin 
(nienawiść) rezerwuje Ezechiel wyłącznie do opisu relacji obcych ludów do 
Izraela, a ich kwintesencją była właśnie nienawiść (por. Ez 16,27.37; 23,28.29; 
35,6). Zastosowana przez proroka triada terminologiczna zmierzała do wyka-
zania miary wrogości Edomu względem Izraela, która w zwartej formie została 
w w. 5 nazwana wrogością wieczną.

Końcowa fraza w. 11 ponownie wyraża (por. w. 10) najistotniejszą myśl: 
i dam się poznać w nich, gdy będę sądził ciebie. W swej istocie formuła ta ujaw-
nia prawdę o zwycięstwie i panowaniu Jahwe nad wszystkimi ludami. Jest to 
najważniejsza treść orędzia Ezechiela. Wszystkie czyny Jahwe miały prowadzić 
do poznania Pana przez ludy. Tym razem kontekstem owego poznania będzie 
sąd nad Edomem (ָך  ?Rodzą się pytania: Kto faktycznie pozna Jahwe .(אֶשְׁפְּטֶֽ
Czy będą to Edomici? Sformułowanie poznać w nich (בָם) nie jest zbyt ostre 
i daje możliwość rozumienia, że chodzi tu o poznanie zarówno przez Edom, 
jak i przez Izrael. Dla Edomitów byłoby to poznanie ku unicestwieniu, nato-
miast dla Izraelitów – ku zbawieniu. Przyjmując, że Ezechiel akcentuje w całej 
swej księdze ten drugi aspekt oraz fakt, że mowy przeciw narodom zawierają 
pouczenie dla Izraela (zesłańców), wydaje się, że poznanie Jahwe będzie udzia-
łem właśnie Izraela, który mógł przekonać się, że Jahwe nie został pokonany 
przez Babilończyków, lecz po klęsce Jerozolimy, odnosił pełne zwycięstwa nad 
wrogami Izraela.

Ez 35,12

צוֹתֶיךָ אֲשֶׁר אָמַרְתָּ י־אֲנִי יְהוָה שָׁמַעְתִּי אֶת־כָּל־נָאָֽ יָדַעְתָּ כִּֽ וְֽ
ה׃ עַל־הָרֵי יִשְׂרָאֵל לֵאמרֹ שָׁמֵמָה לָנוּ נִתְּנוּ לְאָכְלָֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



176

I poznasz, że Ja, Jahwe, słyszałem wszystkie bluźnierstwa twoje, 
które wypowiedziałeś na góry Izraela, mówiąc: Spustoszone są, 
nam zostały dane na pokarm.

כָּל LXX της φωνης
הָרֵי יִשְׂרָאֵל לֵאמרֹ LXX brak

Motyw poznania Jahwe łączy ze sobą ww. 11-12, a tym samym łączy temat 
Bożego działania w obliczu występków Edomu (w. 11) z tematem bluźnierstw 
wypowiadanych przez ten lud (w. 12). Obok walki zewnętrznej (mieczem), 
w ówczesnych zwyczajach było prowadzenie równie zaciekłej walki duchowej. 
Na ten aspekt zmagań zwraca uwagę treść w. 12. Edomici, ufni w przychyl-
ność swoich bóstw, wypowiadali bluźnierstwa (נֶאָצוֹת), które miały sparaliżo-
wać wszelkie poczynania wrogów. Bluźnierstwa to niezwykle rzadko używane 
określenie w BH; występuje jeszcze w Ne 9,18.26. Teksty te zawierają część 
mowy wygłoszonej prawdopodobnie przez Ezdrasza w dniu pokuty. Odno-
sząc się do zuchwałego postępowania przodków Izraela, reformator piętnuje 
kult cielca i cytuje ich słowa: „To jest twój bóg, który cię wyprowadził z Egiptu”, 
i gdy popełnili wielkie bluźnierstwa (Ne 9,18b), a następnie wskazuje na inne 
przestępstwo: Zabili proroków Twoich, którzy ich przestrzegali, aby ich nawró-
cić do Ciebie; i popełnili wielkie bluźnierstwa (Ne 9,26b). W wypowiedziach 
tych נֶאָצוֹת (bluźnierstwo) określa występki (czyny bezbożnych) popełnione 
przez Izraelitów, natomiast Ezechiel w w. 12 nazywa tak słowa wypowiedziane 
przez odwiecznych wrogów Izraela. W mentalności semickiej nie było wiel-
kiej różnicy między słowem i czynem, między „teorią” a „praktyką”. Wszystko 
było traktowane jako integralny ciąg zdarzeń o tej samej dynamice sprawczej. 
W ujęciu Ezechiela słowa i czyny Edomitów tworzyły jednolity proces, który 
zmierzał do unicestwienia Izraela. Lud ten korzystał z okazji osłabienia swych 
sąsiadów (a wraz z nimi, jak ufano, z osłabienia Jahwe). Te kalkulacje okaza-
ły się jednak całkowicie chybione. I właśnie na ten aspekt wskazuje formuła 
wprowadzająca: I poznasz, że Ja Jahwe, słyszałem (…). Słowa te skierowane są 
do Edomitów (zabieg literacki). Przede wszystkim ujawniają prawdę, że Jahwe 
zna zarówno, czyny, słowa, jak i zamysły wszystkich ludzi, także wrogów Izra-
ela. W niczym nie można było Go zaskoczyć. Ta prawda była niezwykle waż-
na, bowiem zawierała orędzie uspokajające zesłańców (faktycznych odbiorców 
słów prorockich): nic się nie dzieje poza kontrolą Jahwe.

Miarę obecności Jahwe w wydarzeniach, istotnej dla Izraelitów, ujawnia 
formuła: słyszałem wszystkie bluźnierstwa twoje. Zatem wszystko, co dokony-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



177

wało się wśród ludzi, docierało do Pana (Jahwe słucha). Na tę prawdę zwraca 
uwagę już jahwista w opowiadaniu o Kainie i Ablu: Rzekł Bóg: „Cóżeś uczy-
nił? Krew brata twego głośno woła ku mnie z ziemi!” (Rdz 4,10). „Słuchanie” 
Jahwe miało charakter powszechny, znał zarówno wołanie Izraela, jak i jego 
wrogów. W Księdze Sędziów nieustannie powtarza się motyw wołania na-
wróconego ludu, a Jahwe ten lament wysłuchuje i zsyła w odpowiednim cza-
sie wybawcę (Sdz 3,9; 4,3; 10,10 i inne). Ezechiel wskazuje jednak jeszcze na 
innego typu doświadczenie Izraela: I także Ja postąpię w gniewie, i nie zmiłuje 
się oko Moje i nie oszczędzę, i zawołają do uszu Moich głosem wielkim, a nie 
usłyszę ich (Ez 8,18).

Zdecydowana postawa Jahwe wynikała z praktyk bałwochwalczych, jakie 
dominowały w Jerozolimie (czasy Sedecjasza). Wyrażenia, które zawierają 
informacje o „słuchaniu Jahwe”, miały zatem charakter pedagogiczny i po-
uczały Izrael o warunkach zaistnienia zbawczej relacji Bóg – naród. W wy-
padku obcych ludów (w. 12) „słuchanie Jahwe” z jednej strony dementowało 
przekonania o słabości Pana (mogło rodzić się również wśród zesłańców), 
a z drugiej ujawniało postępowanie Edomitów, które było skierowane prze-
ciwko Izraelowi i demaskowane przez Jahwe. Do Niego docierają bluźnier-
stwa i On na nie odpowie.

Bezpośrednimi adresatami bluźnierstw były góry Izraela, będące w opozy-
cji do góry Seir. Zostały one opustoszałe na skutek inwazji Nabuchodonozo-
ra. Edomici są ukazani jako swoiste drapieżne zwierzęta (hieny), chcące rów-
nież skorzystać ze zdobyczy, którą w jakiś sposób porzucił władca Babilonii. 
Bluźnierstwa miały rzucić klątwę na góry Izraela, które nie byłyby zdolne do 
żadnego sprzeciwu względem nowego agresora. Ze strony Edomitów tereny 
Izraela stały się swoistym darem ich bóstw: Spustoszone są, nam zostały dane 
na pokarm. Edomici zmierzali wykorzystać do końca nadarzającą się okazję, 
a los ich sąsiadów miał być podobny do losu Egiptu: I wyrzucę cię na pustynię, 
ciebie i wszystkie ryby kanałów twoich; na otwarte pole upadniesz; nie będziesz 
zebrany i nie będziesz zgromadzony; zwierzętom ziemi i ptactwu nieba oddam 
ciebie na pożarcie (Ez 29,5). Całą wartość Izraela sprowadzał Edom do war-
tościowego pokarmu (אָכְלָה). Było to przekonanie o zupełniej bezbronności 
tego ludu, a tym samym całkowicie lekceważono sobie Jahwe.

Ez 35,13

עְתִּי׃ וַתַּגְדִּילוּ עָלַי בְּפִיכֶם וְהַעְתַּרְתֶּם עָלַי דִּבְרֵיכֶם אֲנִי שָׁמָֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



178

Wywyższyliście się nade Mnie w  ustach waszych i  kłamaliście 
przeciwko Mnie mowami waszymi; Ja usłyszałem.

וְהַעְתַּרְתֶּם עָלַי דִּבְרֵיכֶם LXX brak

Słowa Jahwe przechodzą do kolejnego oskarżenia (w. 13). Zmienia się cha-
rakter mowy, która z relacji „ty” przechodzi na „wy”. Przedmiotem uwagi staje 
się społeczność Edomitów. Owi mieszkańcy tylko bluźnili przeciwko Izraelo-
wi, ale, co gorsza, wywyższali się (ּוַתַּגְדִּילו) nad Jahwe. Do głosu dochodziło 
fałszywe przekonanie o słabości Jahwe. Świadomość bycia ponad, wyrażona 
partykułą עַל, ujawnia dumną postawę Edomitów, którzy mieli odwagę wy-
stępować nawet przeciwko Jahwe, co podkreśla również partykuła עַל (drugi 
raz użyta w w. 13). Wywyższanie się Amonitów dokonywało się nade wszyst-
ko w mowie. W ten sposób rozchodziła się wieść o „słabości” Jahwe. Było to 
większe zło w stosunku do konkretnych czynów, np. napaści na tereny Izra-
ela. Świadomość wśród ludów, jaką budowały przechwałki Edomitów, miała 
prowadzić do ostatecznego rozprawienia się z Jerozolimą, na gruzach której 
nie miało już powstać odrodzone miasto. Lud pustyni zatem tworzył ideologię 
śmierci Izraela i jego Boga.

W w. 13 pojawia się trudne do przetłumaczenia wyrażenie וְהַעְתַּרְתֶּם. 
Zaproponowane tłumaczenie i kłamaliście nie jest pozbawione kontrower-
sji. Rdzeń עתר (bronić, przebłagać) pojawia się 26 razy w BH. W kontekście 
„wzniosłej” mowy Edomitów przeciwko Jahwe można traktować ów czasow-
nik jako określenie swoistej apologii, obrony ludu przed Jahwe, lecz treść 
tej apologii przepełniona była kłamstwem. To kłamstwo demaskuje Jahwe, 
na co wskazuje końcowa fraza w. 13: Ja usłyszałem (עְתִּי -Pan uka .(אֲנִי שָׁמָֽ
zuje się ponownie, jako Ten, który kontroluje wszystkie knowania wrogów 
Izraela. Ezechiel, zamierzając pouczyć zesłańców o dominującej roli Jahwe 
we wszystkich rozgrywających się wydarzeniach, zastosował w dwuwierszu 
(ww. 12-13) inkluzję prezentującą Jahwe jako słuchającego (עְתִּי  a więc ,(שָׁמָֽ
strzegącego Izrael.

Ez 35,14

ךְ׃ כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה כִּשְׂמחַֹ כָּל־הָאָרֶץ שְׁמָמָה אֶעֱשֶׂה־לָּֽ

Tak mówi Pan, Jahwe: Jak raduje się cała ziemia, (gdy) pustko-
wiem uczynię ciebie.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



179

אֲדנָֹי LXX brak

Formuła: Tak mówi Pan, Jahwe, tworzy inkluzję całego fragmentu (ww. 
1-15), a równocześnie wprowadza zdania finalne (ww. 14-15). Pierwsze 
z nich zawiera zastawienie: Jak raduje się (ַֹכִּשְׂמח) cała ziemia, (gdy) pustko-
wiem uczynię ciebie. Temat radości i wesela nie dominuje w Księdze Ezechiela 
(w przeciwieństwie do Psałterza i Księgi Izajasza). W pierwszej części księgi 
prorok raczej przestrzega przed radością (Ez 7,12) i wyznaje, że Bóg odebrał 
mu radość oczu (Ez 24,16). W w. 14 podejmuje Ezechiel temat uniwersalny 
i pisze o radości całej ziemi (כָּל־הָאָרֶץ). Ezechiel stosuje podobne słownictwo 
już wcześniej, gdy pisze o zwierzętach całej ziemi (Ez 32,4) oraz o trzodzie ca-
łego oblicza ziemi (Ez 34,6). W w. 14 brak jest jednak motywów zwierzęcych, 
które w znaczy sposób ograniczyły charakter uniwersalny wypowiedzi. W za-
prezentowanej konwencji (w. 14) zostały przeciwstawione ze sobą dwie rze-
czywistości: cała ziemia – pustkowie (Edom). Edom widziany jest tu jako pa-
radygmat wrogości (por. w. 5). To ona doprowadziła ten kraj do spustoszenia. 
Występując przeciwko Izraelowi, napotkał na Jahwe, który wystąpił w obro-
nie swego ludu. Dzieło Jahwe ponownie określa czasownik עָשָׂה (czynić), co 
w stosunku do Edomu ma jednoznaczny skutek: kraj ten na zawsze będzie 
pustkowiem. Taka kolej rzeczy rodziła wesele całej ziemi. Stworzenie nie było 
zatem skazane na spustoszenia, lecz na uczestnictwo w radości, jaką dostarczał 
fakt dziejowej sprawiedliwości dokonanej przez Jahwe. Jak trwałe były dzieła 
Jahwe, tak trwałe miało być wesele na całej ziemi. W w. 14 można dostrzec już 
ton wypowiedzi o charakterze eschatologicznym.

Ez 35,15

ית־יִשְׂרָאֵל עַל אֲשֶׁר־שָׁמֵמָה כֵּן אֶעֱשֶׂה־לָּךְ כְּשִׂמְחָתְךָ לְנַחְלַת בֵּֽ
י־אֲנִי יְהוָֽה׃ הְיֶה הַר־שֵׂעִיר וְכָל־אֱדוֹם כֻּלָּהּ וְיָדְעוּ כִּֽ שְׁמָמָה תִֽ

Jak radość twoja (była) nad dziedzictwem domu Izraela, że zo-
stało spustoszone, tak uczynię ciebie pustkowiem, stanie się góra 
Seir i cały Edom razem (pustkowiem) i poznacie, że Ja (jestem) 
Jahwe.

LXX brakְית־יִשְׂרָאֵל עַל אֲשֶׁר־שָׁמֵמָה כֵּן אֶעֱשֶׂה־לָּך כְּשִׂמְחָתְךָ לְנַחְלַת בֵּֽ
LXX ο θεος αυτωνיְהוָֽה

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



180

Końcowy w. 15 (drugie zdanie finalne) zawiera aż trzy nazwy własne: Izra-
el, góra Seir i Edom. Relacje między tymi terytoriami były przedmiotem ca-
łej wypowiedzi (ww. 1-15), która powyższe uwarunkowania ujmuje w świetle 
działania samego Jahwe. Góra Seir stanowiła centrum Edomu, podobnie jak 
góra Syjon była centrum Izraela. Te niemal siostrzane terytoria zostały ukaza-
ne w perspektywie nieprzezwyciężalnej wrogości.

Temat radości (jak radość twoja), który inauguruje w. 15, kontynuuje ten 
motyw podjęty w w. 14. Radość Edomu (w. 15) jest antytezą do radości całej 
ziemi (w. 14). W obu wypadkach była to gorzka radość, bowiem rodziła się na 
skutek poznania spustoszenia, jakie stało się udziałem wrogiej strony. Spusto-
szenie Izraela (w. 15) oraz Edomu (w. 14) było ostatecznie dziełem Jahwe. Jego 
celem było wprowadzenie nowego porządku, który zagwarantowałby bez-
pieczne życie Izraela. Stąd radość całej ziemi była wyrazem uznania dla zwy-
cięstwa Jahwe, natomiast radość Edomu była przedwczesna i miała skończyć 
się jego klęską (spustoszeniem).

Prorok używa wyjątkowego określenia: nad dziedzictwem (נַחֲלָה) domu 
Izraela. Termin נַחֲלָה (niezbywalna dziedziczna własność) stosuje prorok bar-
dzo często w ostatniej partii księgi (Ez 44–48; aż 15 razy); wcześniej, obok w. 15, 
jeszcze w Ez 36,12. Prorok odwołuje się tu do podstawowej myśli kapłańskiej, 
jaką było dziedziczenie, przez pokolenia Izraela, stosownych terytoriów za wy-
jątkiem Lewitów, których dziedzictwem był Jahwe (por. Ez 44,28). Tak bogate 
dziedzictwo (Jahwe + ziemia) stało się udziałem domu Izraela. Zastosowane 
przez proroka określenie: dziedzictwo domu Izraela prezentuje istotę fenome-
nu istnienia tego narodu. Była to społeczność ciesząca się obecnością Jahwe 
oraz posiadaniem ziemi. W oczach Edomitów taki Izrael przestał istnieć, stał 
się spustoszeniem (w ich mniemaniu wraz z Jahwe). Pozornie wszystko wyglą-
dało tak, jak zaplanowali to Edomici, lecz było to przekonanie pozorne, a tym 
samym zwodnicze. Ziemia Izraela została spustoszona, a lud rozproszony, jed-
nak pozostał Jahwe. Dlatego ostatnia fraza w. 15 postuluje konieczność jeszcze 
innego poznania, tym razem pełnego i prawdziwego: i poznacie, że Ja (jestem) 
Jahwe. To poznanie miało zamienić radość Edomitów w rozpacz. Pierwotny 
brak poznania Jahwe, pozwalał na pewny czas łudzić się temu ludowi, iż nad-
szedł czas rewanżu i triumfowania nad Izraelem. Tymczasem Edom miał sam 
stać się pustkowiem i wiecznym ostrzeżeniem dla tych wszystkich, którzy wy-
stępowali przeciwko Jahwe i Jego ludowi.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



181

Błogosławieństwa względem gór Izraela (Ez 36,1-15)

Jahwe staje w obronie Izraela (ww. 1-4), Pan występuje przeciwko wrogom 
swego ludu. Zapowiedź odnowy Izraela (w. 5-8); góry Izraela odzyskają swój 
blask. Izrael stanie się licznym i szczęśliwym narodem (ww. 9-15), Jahwe roz-
mnoży ludzi i zwierzęta, Izrael nie będzie już więcej słuchał obelg ze strony 
swych wrogów.

Ez 36,1

וְאַתָּה בֶן־אָדָם הִנָּבֵא אֶל־הָרֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ הָרֵי יִשְׂרָאֵל שִׁמְעוּ דְּבַר־יְהוָֽה׃

A ty, synu człowieczy, prorokuj do gór Izraela i powiedz: Góry 
Izraela słuchajcie słowa Jahwe.

אֶל על =

Wyrocznia przeciwko Edomowi (Ez 15,1-15) kończy się zapowiedzią spu-
stoszenia góry Seir i całego Edomu (w. 15). Po tym proroctwie Jahwe ponownie 
zwraca się do Ezechiela: A ty, synu człowieczy. Jest to typowa formuła wpro-
wadzająca, która informuje czytelnika o przejściu do nowej mowy. Ezechiel 
przynaglony zostaje do prorokowania: prorokuj (הִנָּבֵא) do gór Izraela i po-
wiedz. Poza Amosem (7,12-16; zakaz prorokowania) jedynie Ezechiel stosuje 
czasownik נבא (prorokować) w formie nifal imperativus, czyli rozkazu pro-
rokowania. Nakaz ten pochodził wyłącznie od Jahwe. Takiego polecenia nie 
posiadali fałszywi prorocy (Ez 13). Wprawdzie już w Ez 4,7 jest mowa o pro-
rokowaniu (przeciwko Jerozolimie), lecz bezpośrednie polecenie spełnienia tej 
misji otrzymuje Ezechiel i to w kontekście tematu gór Izraela: Synu człowieczy, 
zwróć swe oblicze ku górom Izraela i prorokuj przeciw nim (Ez 6,2). Istnieje za-
tem związek między tekstami Ez 6,1-14 i Ez 36,1-15. Łączy je polecenie proro-
kowania oraz motyw gór Izraela, natomiast różni treść prorokowania, bowiem 
zapowiedź karania (Ez 6) zastąpiona została zapowiedzią błogosławieństwa 
(Ez 36). Oba fragmenty świadczą o głębokiej transformacji, jaka dokonała się 
w Izraelu za sprawą interwencji Jahwe.

Aż dwukrotne użycie formuły הָרֵי יִשְׂרָאֵל (góry Izraela) w w. 1 zaznacza 
główny temat całego fragmentu (Ez 36,1-15). Zawiera antytezę do tematu za-
wartego w poprzednim rozdziale: karanie góry Seir (Ez 35,2.3.7.15; podobnie 
jak niegdyś temat karania odnosił się do gór Izraela – por. Ez 6).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



182

Prorok lubuje się w różnych dopełnieniach towarzyszących nazwie „Izra-
el”; dwa najważniejsze z nich to: dom Izraela (np. Ez 3,1; 6,11; 12,6; 18,30; 
35,15) oraz góry Izraela (np. Ez 6,2.3; 19,9; 33,28; 34,13; 35,12; 36,1.4.8). Pierw-
sza formuła wskazuje na lud, natomiast druga na terytorium. Nie było to jed-
nak „terytorium” niczyje, lecz środowisko zamieszkania Izraela, ziemia, która 
została przyobiecana potomkom Abrahama. W centrum tej ziemi była góra, 
czyli Syjon, otoczona innymi górami. One to nadawały specyficzny wygląd 
całej ziemi ludu, stąd Ezechiel używa określenia: góry Izraela. Odpowiada to 
faktycznej topografii Judy i Samarii.

Góry Izraela są antropomorfizowane. To one mają słuchać słowa Jahwe (w. 
1b). W proroctwie Ezechiela obecny jest zatem wyłącznie zamysł Pana; choć po-
dany w formie słów ludzkich, zawiera prawdziwe słowa Jahwe (por. Ez 6,3).

Ez 36,2

כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה יַעַן אָמַר הָאוֹיֵב עֲלֵיכֶם
נוּ׃ הֶאָח וּבָמוֹת עוֹלָם לְמֽוֹרָשָׁה הָיְתָה לָּֽ

Tak mówi Pan, Jahwe: Ponieważ mówił nieprzyjaciel z powodu 
was: Ha! I wzgórza wieczne posiadłością stały się dla nas.

אֲדנָֹי LXX brak
וּבָמוֹת LXX ερημα

Po słowie przynaglającym słuchajcie (w. 1) następuje właściwa mowa 
Pana: Tak mówi Pan, Jahwe (w. 2a). Obie frazy są zatem ściśle ze sobą złą-
czone. Partykuła יַעַן (ponieważ) inauguruje słowa wyroczni; występuje ona aż 
pięciokrotnie w Ez, 36,1-15 i precyzyjnie określa charakter całej wypowiedzi, 
w której słowa Jahwe zawierają odpowiedź Pana na postępowanie mieszkań-
ców Edomu.

Edomici nazwani zostali הָאוֹיֵב (nieprzyjaciel). Ten rzadko stosowany 
przez Ezechiela termin (Ez 36,2; 39,27) jest często używany w cyklu Jeremia-
szowym (Jr, Lm). Jeremiasz pisał z perspektywy naocznego świadka tragicz-
nych wydarzeń, natomiast Ezechiel upadek Jerozolimy ujmuje już jako coś 
nieodwołalnego i postanowionego przez Jahwe, stąd jego oszczędność termi-
nologiczna w tym względzie. Jahwe stał się jakby „nieprzyjacielem” Jerozolimy. 
Nie była to jednak faktyczna wrogość, lecz forma pouczenia ludu, który nie 
chciał się nawrócić.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



183

Właściwymi nieprzyjaciółmi Izraela były grzechy (wróg wewnętrzny) 
oraz obce ludy (wróg zewnętrzny), uosabiane przez Edom. Edom na wieść 
o upadku Jerozolimy okazał wielką radość, znamionowaną okrzykiem הֶאָח 
(ha). Podobna reakcja była udziałem Ammonitów na widok zbezczeszcze-
nia świątyni (Ez 25,3) oraz Tyru w obliczu klęski miasta (Ez 26,2). Lud, po-
zbawiony Jerozolimy i zesłany w niewolę, pozostawił po sobie wolną prze-
strzeń, która z kolei stała się obiektem pożądania nieprzyjaciół. Ten obiekt 
nazywa Ezechiel עוֹלָם -ma różno בָמוֹת Termin .(wzgórza wieczne) בָמוֹת 
rodne znaczenie w BH. W sensie pozytywnym oznacza miejsce wywyższone 
i przyjazne ludowi. Cała ziemia obiecana była takimi wyżynami (por. Pwt 
32,13). Częściej występuje w BH sens negatywy, w którym בָמוֹת oznaczają 
miejsca kultu bałwochwalczego (np. 1 Krl 22,44) O takich praktykach pisze 
Ezechiel w równie ważnym dla naszego tekstu fragmencie Ez 6,3-6. W w. 2 
formuła wzgórza wieczne jest synonimem nazwy góry Izraela. Przymiot עוֹלָם 
(wieczne) oznacza trwały charakter owych wzgórz. Trwałość ta odnosi się nie 
tylko do jej fizycznej postaci, lecz nade wszystko do przynależności jej do 
Izraela. To one są ziemią obiecaną, darem Jahwe dla ludu. Pomimo zaparcia 
się narodu i jego zesłania, dar Jahwe nie utracił swej jakości, a jego wieczny 
charakter nie mógł zniszczyć nawet grzech Izraela. Tej świadomości nie po-
siadali jednak nieprzyjaciele ludu Jahwe. Na widok spustoszonych wzgórz 
podjęli niezwłocznie decyzję o ich przejęciu: posiadłością stały się dla nas. 
Temat posiadłości (מוֹרָשָׁה) prezentuje Ezechiel wielokrotnie. Wynikał on 
z faktu świadomości, jaką miał Izrael, czyli ludu, który wziął w posiadanie 
ziemię obiecaną (por. Wj 6,8). W tej dziedzinie doszło jednak do wielkiego 
nadużycia, bowiem przywódcy ludu uznali, iż posiadanie ziemi było ich pra-
wem i to nawet w zupełnej autonomii od Jahwe: Oddalcie się od Jahwe, nam 
została dana ziemia w posiadanie (Ez 11,15). Przywódcy narodu kierowali się 
najniższymi pobudkami w stosunku do dóbr, które przypadły im w udziale. 
Podobne spojrzenie na wzgórza wieczne mieli Edomici, którzy dekretowali, 
że stały się (הָיְתָה) one ich własnością. Użyty czas perfectum wskazuje na 
czynność dokonaną. Sąsiedzi Izraela uznali, że wszystko zostało już rozstrzy-
gnięte i bez przeszkód mogą sięgnąć po upragnione tereny.

Ez 36,3

 לָכֵן הִנָּבֵא וְאָמַרְתָּ כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה יַעַן בְּיַעַן

הְיוֹתְכֶם מֽוֹרָשָׁה שַׁמּוֹת וְשָׁאֹף אֶתְכֶם מִסָּבִיב לִֽ
ם׃ עֲלוּ עַל־שְׂפַת לָשׁוֹן וְדִבַּת־עָֽ לִשְׁאֵרִית הַגּוֹיִם וַתֵּֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



184

Dlatego prorokuj i mów: Tak mówi Pan, Jahwe: Właśnie ponie-
waż pustoszono i  gnębiono was zewsząd, abyście stały się po-
siadłością dla reszty narodów i poszłyście na mowę dla języka 
i oszczerstwo ludu.

אֲדנָֹי LXX brak

Ponowne przynaglenie do prorokowania (por. w. 1) wskazuje na początek 
kolejnej partii mowy Jahwe. Tym razem słowa Jahwe rozpoczyna zdwojona 
formuła בְּיַעַן  która zachęca czytelnika do wytężenia ,(właśnie ponieważ) יַעַן 
większej uwagi w procesie percepcji orędzia. Po pierwsze, Jahwe prezentuje 
krótką historię wzgórz wiecznych (por. w. 2): pustoszono i gnębiono was ze-
wsząd. Pustoszenie kraju nastąpiło na skutek grzechów ludu (Ez 6,4), lecz pro-
ces ten, dokonany rękami obcych ludów, zrodził w nich pragnienie całkowite-
go podporządkowania sobie ziemi Izraela, stąd prorok dodaje, iż posunięto się 
do gnębienia (וְשָׁאֹף) ludu Jahwe. Ten motyw pojawia się w Księdze Ezechiela 
jedynie w tym tekście. W podobnym duchu wypowiada się psalmista: Zmiłuj 
się nade mną, Boże, bo dręczy mnie człowiek, uciska mnie w nieustannej walce 
(Ps 56,2). Ucisk spowodowany był wrogością. W takiej sytuacji nie było ratun-
ku dla człowieka bezbożnego, stąd psalmista z ufnością zwraca się do Jahwe: 
Niech ześle pomoc z nieba, niechaj mnie wybawi, niech hańbą okryje tych, co 
mnie gnębią; niechaj ześle Bóg swoją łaskę i wierność (Ps 57,4). W analogicz-
nej sytuacji znalazł się Izrael. Jego ostoją był wyłącznie Jahwe, bowiem spu-
stoszenie i wrogość, przejawiająca się gnębieniem, dochodziła do ludu zewsząd 
 czyli ze strony innych ludów zamieszkujących okolice Jerozolimy ,(מִסָּבִיב)
(por. w. 4b). Po drugie, Jahwe demaskuje cel postępowania obcych ludów: 
abyście stały się posiadłością dla reszty narodów. Wypowiedź ta nawiązując 
do w. 2b i wyostrza obraz bezwzględnego dążenia ludów do objęcia w posia-
danie Izraela. Było to wyraźne wkroczenie w kompetencje samego Jahwe i Jego 
obietnice złożone Abrahamowi, Izaakowi i Jakubowi: Dam ją wam (ziemię) 
w posiadanie. Zaiste, Ja jestem Jahwe! (Wj 6,8). Tymczasem nieodwołalny dar 
Jahwe z woli nieprzyjaciół miał stać się własnością reszty narodów (לִשְׁאֵרִית 
-Wyrażenie to jest antytezą w stosunku do określenia lud Jahwe. We .(הַגּוֹיִם
dług tego podziału, w stworzonym świecie istnieją dwie społeczności: Izrael 
i reszta narodów. W ten sposób Ezechiel wskazuje przede wszystkim na fakt 
intensywnego zbawczego działania Jahwe, które powinno być rozpoznawalne 
wśród zesłańców. Natomiast inne narody stanęły w opozycji do tego dzieła. 
Po trzecie, opis losu mieszkańców gór wiecznych dopełnia końcowa fraza w. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



185

3: i poszłyście na mowę dla języka i oszczerstwo ludu. W słowach tych brzmi 
echo zwyczajów starożytnego Wschodu. Wieści szybko się rozpowszechniały, 
bowiem wędrowni kupcy i inni przechodnie dzielili się nimi z lokalną ludno-
ścią mieszkającą przy ważnych szlakach komunikacyjnych. W obliczu wielkie-
go zamieszania wywołanego najazdem Nabuchodonozora cały Rejon Żyznego 
Półksiężyca był wstrząśnięty. Lokalne społeczności usiłowały na nowo ułożyć 
sobie sprawy wewnętrzne oraz relacje z sąsiadami. Ezechiel zwraca uwagę na 
fakt, że właśnie los Izraela dla reszty narodów znalazł się w centrum zainte-
resowania. Mowa i język to określenia, które pojawiają się u Ezechiela w kon-
tekście obcych ludów (por. Ez 3,6). Prorok nie do nich, lecz do zesłańców 
(rodaków) został posłany w celu głoszenia orędzia Jahwe. Zatem wzmianka 
o mowie języków wśród obcych ludów jest antytezą w stosunku do mowy pro-
rockiej. Tym samym obcy usiłowali zniweczyć trud prorocki. Było to niezwy-
kle groźne działanie, które Ezechiel nazywa ם  Jest .(oszczerstwo ludu) וְדִבַּת־עָֽ
to wyjątkowe (w Ez) użycie terminu דִּבָּה (pogłoska, oszczerstwo), natomiast 
wśród proroków używa go jedynie Jeremiasz, demaskując oszczerstwa swych 
prześladowców (por. Jr 20,10). Również oszczerstwa rzucane przez obce ludy 
będą zdemaskowane, a dokona tego sam Jahwe.

Ez 36,4

ה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה לָכֵן הָרֵי יִשְׂרָאֵל שִׁמְעוּ דְּבַר־אֲדנָֹי יְהוִה כֹּֽ
מְמוֹת וְלֶעָרִים לֶהָרִים וְלַגְּבָעוֹת לָאֲפִיקִים וְלַגֵּאָיוֹת וְלֶחֳרָבוֹת הַשֹּֽׁ

יב׃ הַנֶּעֱזָבוֹת אֲשֶׁר הָיוּ לְבַז וּלְלַעַג לִשְׁאֵרִית הַגּוֹיִם אֲשֶׁר מִסָּבִֽ

Dlatego, góry Izraela, słuchajcie słowa Pana, Jahwe: Tak mówi 
Pan, Jahwe, górom i  pagórkom, potokom i  dolinom, i  ruinom 
spustoszonym, i miastom opuszczonym, które były łupem i po-
śmiewiskiem dla reszty narodów, które (są) zewsząd.

אֲדנָֹי LXX brak

Kolejne użycie cząstki לָכֵן każe czytelnikom ponownie skoncentrować 
swą uwagę na głoszonych (spisanych) słowach Jahwe. Góry Izraela pozosta-
ją w centrum zainteresowania mowy. O nich też mają pamiętać zesłańcy. Już 
wcześniej prorok przepowiadał nieszczęście, jakie miało spotkać ten obszar, 
do którego należały: góry, pagórki, potoki i doliny (por. Ez 6,3). Wymienione 
elementy topografii Izraela zawierają elementy, które odnosiły się do trady-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



186

cyjnych siedzib ludu. Przez setki lat zamieszkiwane przez wszystkie pokolenia 
Izraela tworzyły obszar ziemi obiecanej. Gwarantował on bezpieczną egzy-
stencję, a naród był zobowiązany do okazywania posłuszeństwa Jahwe. Ta 
harmonia została naruszona przez grzech, stąd prorok zapowiedział, iż Jahwe 
sprowadzi miecz na góry Izraela (góry, pagórki, potoki i doliny) i wyniszczy 
wyżyny (Ez 6,3). Cały ten proces się już dokonał, dlatego w w. 4 Ezechiel pre-
zentuje już teren Izraela jako: ruiny spustoszone (מְמוֹת  i miasta (וְלֶחֳרָבוֹת הַשֹּֽׁ
opuszczone (הַנֶּעֱזָבוֹת  .Zapowiedź karania spełniła się całkowicie .(וְלֶעָרִים 
Izrael stał się ruiną, a z nim wszystkie nadzieje na życie zgodne z własnymi 
oczekiwaniami. Niegdyś dumna Jerozolima stała się łupem i pośmiewiskiem 
innych narodów. Góry Izraela zostały niejako „zakleszczone”, bowiem po ka-
tastrofie upadku Jerozolimy nie zaznały spokoju, lecz były przedmiotem po-
żądania narodów, które zewsząd je otaczały (יב .(מִסָּבִֽ

W. 4 zawiera wiele powtórek i reminiscencji zarówno do bliższego kontek-
stu (ww. 3.6), jak i do dalszego (Ez 6,3). Stanowi on ważny element, który scala 
całą wypowiedź (Ez 36,1-16) oraz kontynuuje myśli występujące we wcześniej-
szych partiach Księgi Ezechiela.

Ez 36,5

ה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה אִם־לאֹ בְּאֵשׁ קִנְאָתִי דִבַּרְתִּי לָכֵן כֹּֽ
עַל־שְׁאֵרִית הַגּוֹיִם וְעַל־אֱדוֹם כֻּלָּא אֲשֶׁר נָתְנֽוּ־אֶת־אַרְצִי לָהֶם
ז׃ לְמוֹרָשָׁה בְּשִׂמְחַת כָּל־לֵבָב בִּשְׁאָט נֶפֶשׁ לְמַעַן מִגְרָשָׁהּ לָבַֽ

Dlatego tak mówi Pan, Jahwe: Na pewno w ogniu gniewu Mo-
jego powiedziałem przeciw reszcie narodów i przeciw Edomowi, 
całemu jemu, którzy wydali ziemię Moją dla nich w posiadanie, 
w radości całego serca, w pogardzie duszy, aby wyrzucić ją dla 
łupu.

אֲדנָֹי LXX brak

Trzecie użycie לָכֵן sygnalizuje wprowadzenie do kolejnej partii mowy Jah-
we. Frazę tę rozpoczyna złożona partykuła ֹאִם־לא (na pewno), która podkre-
śla absolutne panowanie Jahwe nad światem, do którego Pan zwraca się swym 
słowem i działaniem. Początek tego działania zawarty był z zamyśle Jahwe, 
który w obrazowy sposób został ujawniony frazą: בְּאֵשׁ קִנְאָתִי (w ogniu gnie-
wu Mojego). Temat ognia (ׁאֵש) pojawia się stosunkowo często w Księdze Eze-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



187

chiela (ok. 45 razy) zarówno w sensie pozytywnym (wizja chwały Jahwe; por. 
Ez 1,4-27), jak i negatywnym, zniszczenia (np. Jerozolimy; por. Ez 5,4). W w. 5 
termin ׁאֵש występuje w sensie przenośnym i łączy się ze słowem קִנְאָה (gniew, 
gorliwość). Zastosowane wyrażenie ujawnia miarę zaangażowania się Jahwe 
w zaistniałą sytuację. Jego gniew był już wcześniej zwrócony przeciwko Jerozo-
limie (por. Ez 5,13), który jednak miał być uśmierzony (Ez 16,42), aby następ-
nie zwrócić się przeciwko obcym narodom. „Pasja”, z jaką postępuje Jahwe (w. 
5), prezentuje Go jako wielkiego obrońcę Izraela, który zmienia w radykalny 
sposób otoczenie narodu. Zaistniałe zmiany prezentuje podobnym językiem 
prorok Sofoniasz w opisie sądu Jahwe: Ani ich srebro, ani ich złoto nie zdoła 
ich ocalić w dniu gniewu Jahwe, i w ogniu gniewu swego strawi całą ziemię; bo 
dokona zagłady – zaiste strasznej – wszystkich mieszkańców ziemi (So 1,18). 
Sofoniasz zapowiada nastanie Dnia Jahwe (sądy) nad Judą i Jerozolimą, nato-
miast Ezechiel, który pisze już z perspektywy osądzenia Jerozolimy, zapowiada 
podobne skutki działania Jahwe, jakie miały dotknąć sąsiadów Izraela.

Konkretyzując wrogów Izraela, prorok stwierdza w w. 5, iż chodziło 
o resztę narodów i Edom. Nawiązuje tym samym do ww. 3.4 (reszta) oraz tek-
stu Ez 35,1-15 (Edom). To powiązanie sprawia, że oba fragmenty (Ez 35,1-15 
oraz Ez 36,1-15) są ze sobą ściśle treściowo zespolone. Elementem łączącym 
jest Edom. Pomimo że nazwa „Edom” pojawia się jedynie dwa razy w obu 
fragmentach, to myśl o tym terytorium przenika te teksty. W Edomie znajduje 
się góra Seir (Ez 35), Edom wyróżnia się na tle reszty narodów (Ez 36,1-15). 
Jahwe występuje zatem przeciw (עַל) wszystkim wrogom Izraela, jakkolwiek 
byliby oni nazwani, czyli przeciwko całemu jemu (כֻּלָּא, dosłownie: całej jej). 
Zastosowane określenia stanowią paradygmat tego, co obce, wrogie, i w ża-
den sposób nie do pogodzenia z misją Izraela, a więc z powołaniem jakie 
otrzymał od Jahwe.

Występne zachowanie piętnowanych w tak radykalny sposób obcych na-
rodów, ujawnia kolejna fraza w. 5: którzy wydali (ֽנָתְנ) ziemię Moją dla nich 
w posiadanie. Zastosowany tu czasownikנָתַן stosuje bardzo często Ezechiel 
w opisach działania Jahwe: to On daje i zmienia oblicze ziemi. Obce ludy za-
tem wkraczają w kompetencje Jahwe, dysponując ziemią (אַרְצִי) Pana. Takie 
postępowanie było działaniem wymierzonym nie tylko wprost przeciwko Izra-
elowi (pozbawienie go ziemi), lecz również przeciwko Jahwe.

W celu wykazania motywów, jakimi kierowały się obce ludy w takich dzia-
łaniach, prorok stwierdza, że czyny te były dokonywane w radości całego serca 
-Oba określenia przynależą do języka antro .(נֶפֶשׁ) w pogardzie duszy ,(לֵבָב)
pologii starotestamentalnej, znanego również Ezechielowi. Powyższe terminy 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



188

wskazują przede wszystkim na wnętrze człowieka. W ten sposób prorok wyka-
zuje, że postępowanie obcych ludów nie było spontanicznym aktem, rezulta-
tem zaistniałego zamieszania wojennego, lecz było postępowaniem wynikają-
cym z najgłębszych sfer serca wrogów Izraela, długo w sobie pielęgnowanych. 
Stąd nadarzająca się okazja (najazd Nabuchodonozora) pozwoliła wyzwolić 
proces od dawna przygotowywany w sercu nieprzyjaciół. Klęska Izraela zro-
dziła radość serca wśród jego wrogów. Wiadomo, że Ezechiel nie był prorokiem 
radości na wzór Izajasza czy psalmistów. Nieliczne wzmianki o radości poja-
wiają się w kontekstach piętnujących tę postawę. Nawet radość oczu Ezechiela 
(jego żona) została mu zabrana (Ez 24,16). Radość narodów (Edomu) miała 
się zamienić w doznanie spustoszenia (por. Ez 35,14-15). Tego samego typu 
radość serca miała być udziałem reszty narodów i samego Edomu. Drugie okre-
ślenie, pogarda duszy, występuje również w wyroczniach przeciwko Ammo-
nowi (Ez 25,6.15), innemu sąsiadowi Izraela. Pogarda oznaczała zadomowie-
nie się wśród okolicznych ludów postawy nienawiści względem Izraela, która 
„domagała” się jej „uwolnienia”, a więc podjęcie takiego działania, zniszczyło-
by znienawidzony naród. Na taką postawię wskazuje końcowa fraza w. 5: aby 
wyrzucić ją dla łupu. W zamiarze obcych ziemia Jahwe miała stać się łupem, 
a jej wartość została zredukowana do roli „zdobyczy”, którą mieli się podzielić 
wrogowie.

Ez 36,6

לָכֵן הִנָּבֵא עַל־אַדְמַת יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ לֶהָרִים וְלַגְּבָעוֹת
ה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה הִנְנִי בְקִנְאָתִי לָאֲפִיקִים וְלַגֵּאָיוֹת כֹּֽ

ם׃ וּבַחֲמָתִי דִּבַּרְתִּי יַעַן כְּלִמַּת גּוֹיִם נְשָׂאתֶֽ

Dlatego prorokuj z powodu ziemi Izraela i powiedz górom i pa-
górkom, rzekom i dolinom: Tak mówi Pan, Jahwe: Oto Ja w gnie-
wie Moim i w furii Mojej powiedziałem: Ponieważ zniewagę na-
rodów znosiliście:

אֲדנָֹי LXX brak

Wzmianka o ponownym przynagleniu Ezechiela do prorokowania (por. 
ww. 1. 3) nadaje ciągłość relacji (ww. 1-15), która podzielona została na małe 
sekcje zaznaczane partykułą לָכֵן. Jahwe prezentuje się wprost jako wielki i je-
dyny obrońca Izraela. To, co stało się z Jego ziemią oraz ludem, stanowiło 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



189

podstawę i główną przyczynę Jego interwencji. Pan działał zatem z powodu 
ziemi Izraela (יִשְׂרָאֵל -która w poprzednich wer ,עַל Partykuła .(עַל־אַדְמַת 
setach była użyta w kontekście myśli o wystąpieniu Jahwe przeciwko obcym 
narodom, w w. 6 wprowadza zdanie przyczynowe (z powodu). Zatem bycie 
przeciwko obcym pojawiło się z powodu wrogości obcych względem ludu, 
który tradycyjnie (zgodnie z obietnicą) zamieszkiwał ziemię Izraela. Ezechiel 
powraca do określenia אֲדָמָה (ziemia), które oznaczało przestrzeń przeby-
wania trzody (Izraela) pozostającej pod opieką Jahwe (Ez 34,13.27). Zatem 
ziemia (אֲדָמָה) nie była jakąkolwiek ziemią (choć splugawioną przez Izrael; 
por. w. 17), lecz była strefą wyłączoną, do której nie miały prawa wtrącać 
się inne ludy, w przeciwnym wypadku narażali się na ściągnięcie na siebie 
gniewu Jahwe.

Ziemia Izraela, opisana już w w. 4, ponownie została panoramicznie 
zaprezentowana w w. 6: powiedz górom i pagórkom, rzekom i dolinom. Per-
sonifikacja elementów składowych krajobrazu ziemi Izraela miało na celu 
ujawnienie jej żywotności, która swój szczyt (żywotność) osiągała dzię-
ki zamieszkiwaniu Izraela. To do niego mówi Pan, Jahwe. Słowo Pana ma 
wartość kreacyjną. Wprawdzie w czasach Ezechiela ziemia była spustoszona 
i wyludniona, tym niemniej właśnie mówienie do niej przez Jahwe sprawia-
ło, że zmieniała ona swoje oblicze, stając się ponownie środowiskiem życia, 
i to życia ludu Pana, oddzielonego i bezpiecznego od wpływów wszystkich 
obcych narodów.

W drugiej części w. 6 Jahwe ogłasza: Oto Ja (הִנְנִי) w gniewie Moim i w fu-
rii Mojej powiedziałem (…). Formuła הִנְנִי, tak bardzo lubiana przez Ezechie-
la, pojawia się dwukrotnie w analizowanym fragmencie (ww. 6.9). Wskazuje 
ona na „adwent”, czyli „przychodzenie” Pana. Ta obecność będzie ujawniała 
się na różne sposoby. W w. 6 jest mowa o ekspresji gniewu (בְקִנְאָתִי) i furii 
-Jahwe. Pierwsze określenie zostało użyte już w w. 5 (wyraża „pa (וּבַחֲמָתִי)
sję”, z jaką angażuje się Jahwe w swym działaniu), drugie natomiast również 
wyraża idę gniewu i pochodzi z rdzeniaחֵמָה (jad, trucizna). Chodzi zatem 
o taką furię, która ma doprowadzić do całkowitego sparaliżowania przeciw-
ników Izraela, podobnie do jadu zwierząt, który zatruwa swoją ofiarę i czyni 
ją martwą. Mowa Jahwe dla jednych była śmiercionośna (obce ludy), a dla 
drugich zbawcza (Izrael).

Końcowa część w. 6 Ponieważ zniewagę narodów znosiliście, łączy się już 
bezpośrednio z kolejną frazą i będzie wraz z nią omówiona.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



190

Ez 36,7

לָכֵן כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה אֲנִי נָשָׂאתִי אֶת־יָדִי אִם־לאֹ
אוּ׃ הַגּוֹיִם אֲשֶׁר לָכֶם מִסָּבִיב הֵמָּה כְּלִמָּתָם יִשָּֽׂ

Dlatego tak mówi Pan, Jahwe: Ja podniosłem rękę Moją; na pew-
no narody, które dla was (są) zewsząd, one zniewagę swoją po-
niosą.

כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה LXX brak

Ostatnie użycie formuły לָכֵן (ww. 3-7) informuje o końcowej frazie tego 
małego fragmentu. Początek w. 7 jest niemal identyczny jak poprzedna fraza 
(w. 6b), którą poprzedza wstawka o adresatach mowy (ziemia Izraela w całej 
swej rozciągłości). Ten sam adresat pozostaje w centrum uwagi Jahwe (pro-
roka). Jak wyżej stwierdziliśmy, w. 6b jest ściśle związany z w. 7. Oba człony 
tej wypowiedzi zawarte są w inkluzji w postaci motywu znoszenia/zniewagi 
 ;Prorok wzmiankując o zniewagach, już wcześniej (Ez 16,52.54.63 .(כְּלִמָּה)
32,24.25.30; 34,29) wskazuje na konsekwencje zaparcia się Izraela, które po-
zbawiły go obrony ze strony Jahwe, a tym samym wydały na pastwę niena-
wiści ze strony obcych ludów. Zła sława ludu rozprzestrzeniała się zewsząd 
(por. w. 4), na co wskazuje prorok w w. 6b: Ponieważ zniewagę narodów zno-
siliście. Zgodnie z wymową tekstu Ez 16,54 Izrael (Jerozolima) zasłużył sobie 
na taki los, lecz nie miał on trwać na zawsze. Oczekiwana zmiana nastąpiła 
na skutek zbawczej interwencji Jahwe, o której informuje cały fragment (ww. 
1-15). Treść w. 6b możemy rozumieć dwojako: partykuła יַעַן (ponieważ), po 
pierwsze, wprowadza do myśli o poniesieniu kary przez Izrael (w postaci znie-
wagi), a po drugie, wskazuje na nadużycia, jakie w tej dziedzinie pojawiły się 
ze strony reszty narodów (a zwłaszcza Edomu). Ten wątek staje się głównym 
tematem w. 7. Po pierwsze, Jahwe zapowiada: Ja podniosłem rękę Moją. Jest to 
formuła przysięgi. Ręka Jahwe jest znakiem Jego mocy, która zwiastuje zba-
wienie dla Izraela oraz klęskę dla jego przeciwników. Użycie perfektum נָשָׂאתִי 
(od נָשָׂא) wraz z zaimkiem osobowym אֲנִי (Ja) podkreśla fakt już zaistniałego 
karania, jakie miało spotkać wrogów Izraela. Manifestacja tego procesu miała 
stać się powszechnie znaną, a tym razem zła fama miała dotknąć obce ludy. 
Po drugie, Jahwe stwierdza: na pewno narody, które dla was (są) zewsząd, one 
zniewagę swoją poniosą. Ponowne użycie formuły na pewno (por. w. 5) łączy 
ze sobą wszystkie części wypowiedzi, która wskazuje na priorytet mówienia 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



191

i działania Jahwe, nieuchronnie wprowadzającego nowy porządek w Izraelu 
i jego otoczeniu.

Ciężar zniewag został zdjęty z „barków” Izraela i włożony na „barki” naro-
dów (הַגּוֹיִם). Tym razem określenie הַגּוֹיִם zostało użyte w znaczeniu najbar-
dziej wrogiej siły Izraelowi. Ta wrogość otaczała lud zewsząd (מִסָּבִיב). Znie-
wagi, jakie mieli ponosić sąsiedzi Izraela, będą już ich losem na zawsze. Zatem 
Izrael stał się swoistą wyspą, której opiekunem był wyłącznie Jahwe. Jego postę-
powanie względem ludu (trzody) zostało opisane w tekście Ez 34.

Ez 36,8

 וְאַתֶּם הָרֵי יִשְׂרָאֵל עַנְפְּכֶם תִּתֵּנוּ וּפֶרְיְכֶם תִּשְׂאוּ לְעַמִּי יִשְׂרָאֵל כִּי קֵרְבוּ
לָבֽוֹא׃

A wy, góry Izraela, gałęzie wasze wydacie i owoc wasz przyniesie-
cie dla ludu Mojego, Izraela, ponieważ zbliżyli się, żeby przyjść.

עַנְפְּכֶם LXX την σταφυλην και τον καρπον υμων
יִשְׂרָאֵל LXX brak

Terytorium Izraela jest w tekście ponownie personifikowane (por. w. 6). 
Jahwe przemawiał do gór Izraela, podobnie jak poprzednio mówił do ziemi 
Izraela. Formuła wprowadzająca וְאַתֶּם (a wy) jest bardzo rzadko stosowana 
w Księdze Ezechiela (Ez 20,39; por. 11,11), w przeciwieństwie doוְאַתָּה (a ty; 
ok. 40 razy), co wskazuje na podstawowe ukierunkowanie słów Jahwe, których 
pierwszym odbiorcą był Ezechiel.

Góry Izraela to całe terytorium oddane przez Jahwe swojemu ludowi 
(góry, pagórki, rzeki i doliny). Po przejściu wojsk nieprzyjacielskich spusto-
szona została nie tylko Jerozolima, lecz także cała okolica. Wrogie wojska 
korzystały bowiem ze wszystkich zasobów dóbr naturalnych. Wycinano lasy, 
a z drewna budowano machiny oblężnicze, tym samym pozostawiano po so-
bie spaloną ziemię. Zważywszy na specyfikę klimatu ziemi Izraela, zaistniałe 
procesy powodowały całkowitą degradację ekosystemu, w którym pustynia 
stała się wyłącznym elementem krajobrazu. Ten dramatyczny stan miał ulec 
całkowitej przemianie. Jahwe nie zapowiadał nadzwyczajnych opadów desz-
czu, użyźnienia gleby, względnie ogromnego wysiłku ogrodników, sadowni-
ków i leśników, których praca zmieniłaby pustynię w cudowny ogród. Taki 
ogród miał się stać na skutek interwencji Jahwe. Powtarzało się niejako dzieło 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



192

stworzenia. Kontynuując mowę stwórczą, Jahwe mówił do gór Izraela: gałę-
zie wasze wydacie i owoc wasz przyniesiecie. Porównania z zakresu botaniki 
należą do ulubionych form Ezechiela (por. Ez 15;31), które bardzo rozumieli 
zesłańcy. Ich życie opierało się na rytmie cyklu wegetacyjnego. Kwitnące ga-
łązki były zwiastunami wiosny i życia. Jeremiasz nazywa migdałowce drzewa-
mi czuwającymi (Jr 1,11), bowiem one jako pierwsze pokrywały się kwiatami 
(styczeń), zwiastując odrodzenie się przyrody. O takiej wiośnie dla narodu 
pisze prorok (w. 8). Izrael będzie napełniony kwiatami i owocami. Będą one 
przyniesione (ּתִּשְׂאו) dla Jego ludu (לְעַמִּי). Oba wyróżnione słowa są bardzo 
istotne. Czasownik נָשָׂא (nieść) jest wtórnie użyty, jako antyteza do ww. 6-7, 
w których wyraża myśl o znoszeniu zniewagi (kontekst negatywny). Z tego 
przekleństwa został wyzwolony Izrael (i tylko on), bowiem odtąd znoszenie 
zła zamienia się na przynoszenie dobra – owoce ziemi – nowy dar Jahwe. Za-
istniałą zmianę anonsuje czasownik ּתִּתֵּנו (wydacie); chodzi o dar ziemi, jako 
uzewnętrznienie daru Jahwe.

Izrael jest nazwany ponownie formułą עַמִּי (Mój lud). Jahwe wstawia się za 
lud w sytuacjach przełomowych. Występował przeciwko fałszywym prorokom 
(Ez 13,9-23), oczyszczał lud z występków bałwochwalstwa (Ez 14,8-11), lecz 
również zapowiadał karanie ludu mieczem (Ez 21,17), zarzucał mu nieposłu-
szeństwo (Ez 33,11), zapowiadał także karanie jego wrogów (Ez 25,14). W jed-
nym tekście prorok nazywa Izrael swoim ludem (Ez 24,18). Na skutek inter-
wencji Pana lud poznał, kim jest Jahwe (w dobie zesłania) oraz uświadamiał 
sobie znaczenie relacji narodu z Nim (Ez 34,30). We fragmencie (ww. 1-15) 
określenie עַמִּי יִשְׂרָאֵל (lud Mój Izrael) wyraża centralną prawdę zbawczą.

Nie mniej ważna jest ostatnia fraza w. 8: ponieważ zbliżyli się, żeby przyjść. 
Rdzeń קָרַב (zbliżyć, nadchodzić) w formie rzeczownikowej znaczy wnętrzno-
ści, chodzi zatem o czynność, która nie tylko miała swój zewnętrzny przejaw, 
lecz wypływała z wnętrza i prowadziła do wnętrza. Wskazówka podana w w. 
8b ujawnia pierwszy etap przemiany, jaki dokonywał się wśród zesłańców. 
Porzucili oni dawne grzechy i przybliżyli się do Jahwe. Dokonała się już we-
wnętrzna metamorfoza, która manifestowała się przychodzeniem (לָבֽוֹא) do 
źródła życia, do ziemi. Była to więc zapowiedź powrotu do Jerozolimy. Podsta-
wowy warunek został spełniony: Izrael zdystansował się od grzechów i zatęsk-
nił za Jahwe, czyli się do Niego zbliżył.

Ez 36,9

ם׃  כִּי הִנְנִי אֲלֵיכֶם וּפָנִיתִי אֲלֵיכֶם וְנֶעֱבַדְתֶּם וְנִזְרַעְתֶּֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



193

Ponieważ oto Ja (jestem) dla was i zwrócę się ku wam, i będzie-
cie uprawiane, i będziecie obsiewane.

Żyzny krajobraz gór Izraela oraz obfitość dóbr, jakie staną się udziałem 
ludu (w. 8), to owoc błogosławieństwa Jahwe. Prorok uzasadniając ten fakt, 
rozpoczyna wypowiedź od partykuły כִּי (ponieważ).

Po pierwsze, Jahwe jest obecny w narodzie i uprzedza lud w dziele jego po-
wrotu do utraconej ziemi, stąd już na początku w. 9 pojawia się formuła: הִנְנִי 
(oto Ja [jestem] dla was; por. w. 6). To oświadczenie brzmi tym bardziej moc-
no, że zostało wypowiedziane w obliczu tragicznych doświadczeń przeżytych 
przez zesłańców. Lud ogarnięty był lękiem, bał się tego, co nadchodziło, tego, 
co nowe i nieznane; obawiał się przyszłości, choć próbowano sobie radzić, asy-
milując się do lokalnych warunków i zwyczajów. W obliczu powstałego zamę-
tu obecność Jahwe usuwała wszelki lęk i nadawała sens myśli o szczęśliwym 
powrocie. Jahwe wzmacniał swój lud i zapewniał o swej obecności, był dla 
ludu: dla was (אֲלֵיכֶם). Tę formułę używał prorok już wcześniej, informując 
o wystąpieniu Pana przeciwko fałszywym prorokom (Ez 13,8). W obu tekstach 
opisy obecności Jahwe ujawniały prawdę, że Pan był wybawcą Izraela, z które-
go osuwał zło (grzech) i wprowadzał go do odnowionej ziemi.

Po drugie, obecność Jahwe ukierunkowywała dążenia zesłańców: i zwrócę 
się ku wam. W kontekście do w. 8 owo zwrócenie się Jahwe oznaczało udziele-
nie błogosławieństwa górom Izraela, czyli błogosławieństwa siedliska zamiesz-
kania Izraela. Pobrzmiewa tu echo błogosławieństwa kapłańskiego: Niech 
[Jahwe] zwróci ku tobie oblicze swoje i niech cię obdarzy pokojem (Lb 6,26). 
Formuła oblicze Jahwe również oznajmia zbawczą obecność Pana. Ezechiel, 
jako kapłan, doskonale znał te tradycje (kapłańskie) i prezentuje obecność Jah-
we w narodzie na nowy sposób.

Po trzecie, Pan zapewnia: i będziecie uprawiane (וְנֶעֱבַדְתֶּם) i będziecie ob-
siewane. To właśnie góry Izraela staną się miejscem wzrostu i owocowania. Dla 
zesłańców była to wieść niezwykłe ważna, bowiem w ich oczach opuszczona 
kraina była ziemią spaloną i spustoszoną, w przeciwieństwie do kwitnącego 
Babilonu, a nawet Edomu, który zyskał na upadku Jerozolimy. Ezechiel za-
powiada jednak, że taka sytuacja nie będzie trwała zawsze. Na skutek inter-
wencji Jahwe, to, co uchodziło za dorodne i przyjazne człowiekowi, zamieni 
się w pustynię (np. los Edomu; por. Ez 35), a to, co spustoszone, zamieni się 
w kwitnący ogród, w którym za sprawą Jahwe cała ziemia będzie uprawiana 
i obsiewana. Spustoszony Izrael przypominał ziemię w jej pierwotnym stanie, 
opisaną w Rdz 2,5: Nie było jeszcze żadnego krzewu polnego na ziemi, ani żadna 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



194

trawa polna jeszcze nie wzeszła – bo Pan Bóg nie zsyłał deszczu na ziemię i nie 
było człowieka, który by uprawiał (עֲבֹד  ziemię. Pan „na początku” uczynił (לַֽ
ogród w Edenie dla stworzonego człowieka, aby go uprawiał (Rdz 2,15), po-
dobnie „na początku” odnowy (w czasach Ezechiela) Jahwe uczyni z Izraela 
nowy ogród, w którym Jego lud będzie żył bezpiecznie.

Ez 36,10

עָרִים וְהֶחֳרָבוֹת תִּבָּנֶֽינָה׃ שְׁבוּ הֶֽ וְהִרְבֵּיתִי עֲלֵיכֶם אָדָם כָּל־בֵּית יִשְׂרָאֵל כֻּלֹּה וְנֹֽ

I pomnożę wśród was ludzi, cały dom Izraela, jego całego; i będą 
zamieszkałe miasta, a ruiny zostaną odbudowane.

Góry Izraela, odnowione przez Jahwe jako kwitnący ogród (w. 9), staną 
się siedliskiem nowego życia. Będzie ono wyłączną własnością ludu Pana. 
W oparciu o zasoby ludzkie zesłańców, powstanie nowy lud, zgodnie z zapo-
wiedzią: I pomnożę wśród was ludzi (w. 10a). Termin człowiek (אָדָם) może 
być rozumiany kolektywnie: lud. Według tradycji kapłańskiej, Bóg z jednego 
człowieka wyprowadził całą ludzkość (por. Rdz 1,16). Na odnowionej ziemi 
pojawi się odnowiony człowiek. Nie będzie to jednak jego absolutny początek, 
lecz kontynuacja tego, co poczęte było w dziejach potomków Jakuba (Izra-
ela). Ezechiel zaznacza, że pomnożenie obejmie cały dom Izraela. Formuła 
ta nawiązuje do historii ludu, który złożony był z dwunastu pokoleń, został 
zjednoczony w czasach Dawida. Wprawdzie wśród zesłańców przebywali 
przede wszystkim Judejczycy, lecz nie tylko oni mieli tworzyć odnowiony lud 
Izraela. Nie mogło w nich zabraknąć pozostałych potomków Jakuba, gdyż 
tylko wówczas można było mówić o całym domu Izraela. Ezechiel, mając na 
uwadze ten istotny składnik, dodaje jeszcze formułę, która wzmacnia wypo-
wiedź: כֻּלֹּה (dosłownie: całego jego). Całość nie miała zatem tylko znaczenia 
symbolicznego, lecz również realne. Chodziło o odbudowę wszystkich po-
koleń. Pamięć o nich zastała utrwalona w narodzie, a wśród zesłańców mo-
gli przebywać również deportowani z czasów upadku Samarii (722 r. przed 
Chr.), których losów w większości nie znamy. Ezechiel niewątpliwie miał ich 
również na uwadze.

Góry Izraela będą pokryte przez zamieszkałe miasta. Sformułowanie to 
tworzy antytezę do zapowiedzi losu Edomu: Miasta twoje w ruinę obrócę (Ez 
35,4a). Bogactwo życia, które niegdyś kwitło w Edomie, ustanie, a w to miejsce 
pojawią się ludne miasta Izraela. Prorok nie ogranicza zatem opisu odnowy do 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



195

jednego miasta, Jerozolimy, lecz wskazuje na ich mnogość, pogłębiając tym 
samym myśl o zasiedleniu wszystkich terenów, które niegdyś były częścią Pół-
nocnego i Południowego Królestwa.

Podobnie jak rośliny wydają gałęzie i owoce, również ruiny miast zmienią 
swoje oblicze: a ruiny zostaną odbudowane. Taki proces nie czekał już ruin Edo-
mu, jego teren pozostanie pustkowiem. Natomiast miejsce zamieszkiwania Izra-
ela będzie odpowiadało ich najśmielszym pragnieniom, a nawet je przekroczą. 
Odbudowanie dokona się mocą Jahwe. Nie chodzi tu tylko o sferę materialną, 
lecz nade wszystko o powstanie takiego środowiska, w którym lud będzie żył 
bezpiecznie i w prawdzie oddawał chwałę Jahwe. To idealne środowisko opisuje 
Ezechiel w rozdziałach 40–48. Nie tylko jednak Jerozolima będzie miejscem za-
mieszkiwania pomnożonego ludu. Obejmie on swym zakresem cały dom Izraela. 
Będzie to prawdziwa oaza, otoczona spustoszonym terenem i ruinami okolicz-
nych krajów (Edom, Moab, Ammon, Egipt, Filistea oraz Tyr).

Ez 36,11

וְהִרְבֵּיתִי עֲלֵיכֶם אָדָם וּבְהֵמָה וְרָבוּ וּפָרוּ וְהוֹשַׁבְתִּי אֶתְכֶם
ה׃ י־אֲנִי יְהוָֽ ידַעְתֶּם כִּֽ בֹתִי מֵרִאשֹׁתֵיכֶם וִֽ כְּקַדְמֽוֹתֵיכֶם וְהֵטִֽ

I pomnożę wśród was człowieka i bydło, i będą liczni i płodni; 
i osiedlę was, jak (było) dawnymi czasami waszymi; i postąpię 
słuszniej niż (było) od początków waszych, i poznacie, że Ja (je-
stem) Jahwe.

וְרָבוּ וּפָרוּ LXX brak

W. 11 dopełnia myśl poprzedniego stychu. Na pokrewieństwo wersetów 
wskazuje identyczny początek obu fraz: I pomnożę wśród was człowieka. Pod-
czas gdy w w. 10 myśl była rozwijana w kierunku prezentacji wizji przyszłego 
zamieszkania domu Izraela w idealnych warunkach, to w w. 11 zawarta w nim 
idea bazuje na porównaniu tego, co było, z tym, co się stanie.

Jahwe jest przedstawiony jako Bóg obfitości (i pomnożę). Nie będzie żad-
nych ograniczeń w dobrach zarówno osobowych, jak i całego otoczenia czło-
wieka (אָדָם). Będzie to znak błogosławieństwa Jahwe. Zarówno człowiek jak 
i bydło będą liczni i płodni. Usunięty będzie wszelki brak.

Ezechiel opisuje powrót repatriantów obrazowym sformułowaniem: i osie-
dlę was jak (było) dawnymi czasami waszymi. Pan będzie jedyną siłą sprawczą 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



196

dokonującego się procesu. On zaludni miasta i ich okolice (ww. 10.17.28.33.35). 
Izrael będzie umieszczony na odnowionej ziemi, jak niegdyś Adam w ogrodzie 
Eden (Rdz 2,8). Prorok wskazując na dawne czasy, odwołuje się nie tyle do 
sytuacji Adama, co do Izraela w jego pierwszym pobycie w ziemi obiecanej. 
Ziemia ta musiała być zbrojnie zdobywana, a Izrael żył w ciągłej konfrontacji 
z lokalnymi ludami. Był też zagrożony ze strony wielkich mocarstw (Asyria, 
Egipt, Babilonia). Tym razem osiedlenie nastąpi na drodze pokojowej. Nie bę-
dzie już przeciwników, ci powiem zostaną całkowicie unicestwieni (Ez 25–32). 
Odnowiony naród cieszyć się będzie z obecności Jahwe oraz z dóbr, jakie im 
ofiarowanych.

Na nowe warunki pobytu wskazuje również kolejna fraza w. 11: i postą-
pię słuszniej (בֹתִי -niż (było) od początków waszych. Trudne do przetłu (וְהֵטִֽ
maczenie wyrażenie בֹתִי  ,dobry, przyjazny) טוב opiera się na rdzeniu וְהֵטִֽ
miły) w formie czasownikowej wskazuje na czynność bardzo pozytywną 
(słuszną, wartościową, właściwą, dobrą, przyjemną, zdrową). Wszystkie te 
aspekty zawarte są w działaniu Jahwe. Izrael będzie się cieszył samym do-
brem, które ukształtuje jego charakter. Owego dobra będzie znacznie więcej 
w stosunku do dóbr narodu w jego początkach (מֵרִאשֹׁתֵיכֶם). Izrael nie po-
wróci już do sytuacji z okresu sędziowskiego i królewskiego. Wkroczy w zu-
pełnie nowy etap swej egzystencji, naznaczonej dobrem, którego źródłem 
i sprawcą będzie Jahwe.

Nowe działanie Pana będzie skutkowało nowym poznaniem Jahwe. Będzie 
ono inne od poznania, jakie było udziałem Izraela w czasach Mojżesza i jego 
następców, bo będzie zrealizowane w odnowionej ziemi, pozbawionej wrogów 
i obfitującej we wszelkie dobra. Poznanie Jahwe było ostatecznym celem całego 
procesu, bowiem zamieszkanie w ziemi Izraela stało się nowym początkiem 
dziejów ludu.

Ez 36,12

ירֵשׁוּךָ וְהוֹלַכְתִּי עֲלֵיכֶם אָדָם אֶת־עַמִּי יִשְׂרָאֵל וִֽ
ם׃ וְהָיִיתָ לָהֶם לְנַחֲלָה וְלאֹ־תוֹסִף עוֹד לְשַׁכְּלָֽ

I  sprowadzę wśród was człowieka, lud Mój, Izrael; i  wezmą 
w posiadanie ciebie i będziesz dla nich dziedzictwem i nie przy-
łożysz się już więcej, aby uczynić bezdzietnymi ich.

וְהוֹלַכְתִּי LXX και γεννησω

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



197

Góry Izraela, jako doskonałe środowisko przebywania człowieka (ww. 
1-11), zostaną napełnione ludami i zwierzętami (w. 11). Po tych informacjach 
prorok prezentuje szczegóły tego wydarzenia. Będzie ono przede wszystkim 
dziełem Jahwe. Pan ukazany jest jako wielki wódz, który stoi na czele swego 
ludu. Swoją potęgą przewyższa wszystkich wodzów, łącznie z faraonem (Ez 
32), który uchodził za archetyp władzy ziemskiej.

Po pierwsze, Jahwe zapowiedział: I sprowadzę wśród was człowieka, lud 
Mój Izrael. W ww. 10-11 mowa była o pomnożeniu człowieka, natomiast w w. 
12 do głosu dochodzi idea przybywania. Czasownik ְהָלַך (iść, kroczyć) w za-
stosowanej tu osnowie hifil wyraża ideę sprowadzenia, eskortowania. W dzie-
le sprowadzenia człowieka nie będzie się Jahwe już posługiwał pośrednikiem, 
jakim był niegdyś Jozue, lecz sam stanie się jedynym przewodnikiem. Czło-
wiek rozumiany jest tu ponownie w sensie kolektywnym, na co wskazuje for-
muła יִשְׂרָאֵל  Adam to Izrael, to lud Jahwe. Prorok .(lud Mój Izrael) אֶת־עַמִּי 
w oparciu o tradycyjne słownictwo (zakorzenione w dziejach Izraela) wskazu-
je na nową jakość ludu Jahwe. Nie będzie to lud podobny do Izraela z czasów 
sędziów i królów, który musiał nieustannie się zmagać z zewnętrznymi prze-
ciwnikami. Nowa ziemia (góry Izraela) będzie „oddzieloną wyspą”, bowiem 
wszystkie okoliczne ludy zostaną unicestwione (Ez 36,25-32.35).

Po drugie, lud otrzymał zapewnienie: i wezmą w posiadanie ciebie. Cza-
sownik ׁיָרַש (objąć w posiadanie) używa Ezechiel 6 razy. Zapowiadając karanie 
domu Izraela za grzechy, prorok stwierdza: Przyprowadzę złe narody i wezmę 
w posiadanie ich domy, i zakończę pychę możnych i zostaną zbezczeszczone ich 
świątynie (Ez 7,24). Wypowiedź ta wyraża myśl zupełnie przeciwstawną w sto-
sunku do treści w. 12. W obu wypadkach działającym jest Jahwe, który spro-
wadzał zarówno złe narody (רָעֵי גוֹיִם), jak i lud swój (עַמִּי) w celu udzielenia 
im posiadania. Złe narody będą narzędziem karania Jahwe, a ich posiadanie 
okaże się pozorne i czasowo ograniczone; to ludy obce (גוֹיִם), które ulegną 
wytraceniu. Ich niecne zamiary (już po karaniu Jahwe) demaskuje Ezechiel 
na przykładzie postępowania góry Seir: Ponieważ mówisz sobie: Dwa narody, 
dwa kraje dla mnie będą i wezmę w posiadanie je, a (przecież) Jahwe tam był (Ez 
35,10). Docelowo jedynie zintegrowany Izrael weźmie na trwałe w posiadanie 
odnowioną ziemię.

Po trzecie, Jahwe jeszcze raz określił funkcję, jaką mają spełniać góry Izra-
ela: i będziesz dla nich dziedzictwem. Dziedzictwo (נַחֲלָה) Izraela, jakie otrzymał 
we wczesnej swej historii (opanowanie Kanaanu), zostało utracone, a to sprawi-
ło ogromną radość górze Seir (Ez 35,15). Nowe dziedzictwo już nie będzie do-
brem utracalnym. Gwarantem jego trwałości stanie się Jahwe. On ukształtował 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



198

nową ziemię Izraela, do której nie będą miały już dostępu podstępne zakusy 
nieprzyjaciół, bowiem zostaną ostatecznie unicestwieni.

Po czwarte, nowa ziemia będzie znakiem płodności: i nie przyłożysz się już 
więcej, aby uczynić bezdzietnymi ich. Czasownik יָסַף (dodać, czynić nieprze-
rwanie) używa Ezechiel trzy razy w swej księdze (pomnożenie głodu – Ez 5,16, 
oraz pomnożenie nierządu – Ez 24,14). We wszystkich tych wypowiedziach 
chodzi o kontekst negatywny, których odnosił się do kwestii rozszerzania się 
zła. Złą tendencję przezwycięży Jahwe, który sprawi, iż największe zło, jakie 
może spotkać społeczeństwo, a mianowicie brak potomstwa, już nigdy nie na-
stąpi. Bezdzietność = brak błogosławieństwa Bożego nie będzie już znakiem 
gór Izraela, bowiem jej żyzność będzie wyznaczana nade wszystko miarą ilości 
i jakości kolejnych potomków narodu.

Ez 36,13

כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה יַעַן אֹמְרִים לָכֶם אֹכֶלֶת
ית׃ אָדָם אָתִּי וּמְשַׁכֶּלֶת גּוֹיֵךְ הָיִֽ

Tak mów, Pan, Jahwe: Ponieważ mówią wam: Pożerającą czło-
wieka ty (byłaś ziemią) i czyniącą bezdzietność ludowi swojemu 
byłaś.

אֲדנָֹי LXX brak

Na zakończenie orędzia na temat zaludnienia nowej ziemi (ww. 1-15) pro-
rok ponownie odwołuje się do autorytetu Jahwe (Tak mówi, Pan, Jahwe; por. w. 
7). Jest to wskazówka, która nie wprowadza nowy motyw, lecz podkreśla wagę 
słów zawartych w w. 13.

Partykuła יַעַן (ponieważ) zwraca uwagę na zjawisko złej sławy, jaką cie-
szyła się ziemia Izraela: Ponieważ mówią wam. Takie wprowadzenie tematu 
było ulubionym sposobem pisania Ezechiela (Ez 8,12; 12,27; 20,32; 21,5; 22,28; 
33,24; 37,11). Prorok odwoływał się do ogólnie znanego w otoczeniu wątku 
(mówi się). Chodziło o głęboko zadomowiony pogląd, który stał się już ste-
reotypem, a z którym trudno było walczyć. Ezechiel nie mógł jednak zignoro-
wać tej kwestii iw cytuje pogląd zadomowiony o tradycyjnym Izraelu (ziemi): 
Pożerającą człowieka ty (jesteś ziemią). Znane były praktyki składania synów 
Molochowi, a w okresie oblężenia mogły zdarzać się praktyki kanibalistyczne, 
Ezechiel prezentuje niezwykle ponury obraz w tekście 5,10: Dlatego ojcowie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



199

jeść będą synów pośrodku ciebie, a synowie jeść będą ojców i uczynię na tobie 
sądy i rozrzucę wszystkie resztki twoje na wszelki wiatr. Stopień degradacji Je-
rozolimy (i całego Izraela) osiągnął najniższy poziom. Ziemia Izraela stała się 
ziemią śmierci. Co gorsza, „królowanie” śmierci nie było spowodowane wy-
łącznie najazdem obcych ludów, lecz przede wszystkim wynikało z wewnętrz-
nego rozkładu społeczności, która przestała być ludem Jahwe. Znamienne jest 
to, że w w. 13 określa prorok lud terminem גּוֹי, który najczęściej odnosi się do 
obcego ludu.

W zakończeniu w. 13 ponownie pojawia się motyw bezdzietności: i czy-
niąca bezdzietność ludowi swojemu byłaś. W porównaniu z podobnym sfor-
mułowaniem zawartym w w. 12 spostrzega się zmianę, bowiem czas imperfec-
tum (w. 12) zastał zmieniony na czas perfectum (w. 13). W obu tekstach fakt 
bezdzietności należy do przeszłości. Bezdzietność, jaka znamionowała ziemię 
(w. 13), nie powtórzy się już w dziejach odnowionej ziemi (w. 12).

Charakterystyczne jest to, że w w. 13 prorok zestawia obok siebie dwa ter-
miny: אָדָם (człowiek) orazגּוֹי (naród, lud). Pierwszy z nich aż 9 razy występuje 
w Ez 36 (w tym 2 razy w wyrażeniu „syn człowieczy”); Izrael miał stać się no-
wym אָדָם (ludem), natomiast stary lud określony jako obcy (גּוֹי) musiał odejść 
w niepamięć. Los starego Izraela miał być identyczny do losu obcych ludów, 
bardzo często wspominanych w Ez 36 (ww. 3-7.19-24.30.36).

Ez 36,14

ה׃ לָכֵן אָדָם לאֹ־תֹאכְלִי עוֹד וְגוֹיֵךְ לאֹ תְכַשְּׁלִי־עוֹד נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ

Dlatego człowieka nie będziesz pożerać więcej i ludu swego nie 
uczynisz bezdzietnym więcej, wyrocznia Pana, Jahwe.

אֲדנָֹי LXX brak

W. 14 nie zawiera już nowych treści. Zasadnicze myśli przekazał prorok 
już wcześniej. Świadczy o tym terminologia: człowiek, pożerać, naród i bez-
dzietny. Uzasadnienie wprowadzenia powtórki zawierają elementy ramowe, 
obecne w w. 14: ה יְהוִֽ אֲדנָֹי  -dlatego […] wyrocznia Pana, Jah) .לָכֵן )…(נְאֻם 
we). Partykuła לָכֵן (dlatego) użyta już piąty raz w perykopie o górach Izraela 
(ww. 3.4.5.6.7) wprowadza myśl o skutkach interwencji Jahwe, jakie miała ona 
w kontekście splotu wydarzeń dotyczących Izraela. Dla proroka była to bardzo 
istotna kwestia, bowiem kolejna wypowiedź Jahwe pozwalała odbiorcy jeszcze 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



200

raz przemyśleć skutki tego, co miało się niebawem dokonać. Nie dziwi zatem 
fakt, że w. 14 kończy typowa formuła: wyrocznia Pana, Jahwe, która będzie 
jeszcze raz powtórzona w w. 15.

Dotychczasowa zła sława gór Izraela (w. 13) będzie całkowicie przezwy-
ciężona. Na ziemi Izraela ustaną niecne praktyki z przeszłości (także bał-
wochwalstwo). To dzięki nim Izrael zasłużył sobie w przeszłości na złe imię. 
Personifikowane góry Izraela zmienią całkowicie swój charakter. Staną się 
środowiskiem niezwykle przyjaznym dla człowieka (אָדָם). Charakterystyczne 
jest to, że wypowiedź proroka zawiera negatywne sformułowania, informu-
ją one o tym, czego na odnowionej ziemi będzie się dokonywało. Dotyczy to 
ww. 14-15. Partykuła przecząca ֹלא (nie) występuje tu aż 4 razy. Góry Izraela 
zatem nie będą już więcej (עוֹד) pożerać człowieka i czynić bezdzietnym ludu 
(por. w. 13). Ziemia przestanie być środowiskiem zagłady, znakiem spustosze-
nia i wszelkiego nieszczęścia. Zastosowana redundancja podkreśla radykalny 
charakter zaistniałych zmian, które nie będą miały natury czasowej i powierz-
chownej transformacji, lecz trwałej i głębokiej. Zesłańcy nie będą musieli oba-
wiać się powrotu do takiej ziemi.

Ez 36,15

וְלאֹ־אַשְׁמִיעַ אֵלַיִךְ עוֹד כְּלִמַּת הַגּוֹיִם וְחֶרְפַּת עַמִּים לאֹ
ה׃ תִשְׂאִי־עוֹד וְגוֹיֵךְ לאֹ־תַכְשִׁלִי עוֹד נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ

I nie dozwolę słyszeć tobie już zniewagi narodów i pośmiewiska 
ludów nie poniesiesz już, i ludu swego nie uczynisz bezdzietnym 
już, wyrocznia Pana, Jahwe.

וְגוֹיֵךְ לאֹ־תַכְשִׁלִי עוֹד LXX brak
אֲדנָֹי LXX brak

Odnowienie ziemi będzie dziełem Jahwe. W ostatnim wersecie perykopy 
o górach Izraela przebija myśl o skutkach czynu Jahwe. Przede wszystkim usta-
nie zniewaga narodów (כְּלִמַּת הַגּוֹיִם). Dla proroka określenie to było bardzo 
ważne, bowiem informowało o istocie relacji Izraela ze światem zewnętrznym 
(por. ww. 6. 7). Obcy patrzyli na ziemię Izraela z nienawiścią i pogardą, spra-
wiając, że stała się ona pośmiewiskiem ludów (חֶרְפַּת עַמִּים). Choć Jerozolima 
(Izrael) zasłużyła sobie na takie potraktowanie (por. Ez 5,14.15; 16,57), tym 
niemniej Jahwe, który dopuścił do takiego poniżenia, po dokonanym karaniu 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



201

stał się obrońcą całego Izraela i nie dopuszczał już więcej do aktów zniewagi 
i pośmiewiska. Ten balast nienawiści, jakim była obciążona ziemia, nie będzie 
już ograniczał życia ludu Izraela (pośmiewiska ludów nie poniesiesz już). Bez-
dzietność (ponownie podejmowana kwestia; por. ww. 12-14) przestanie być 
problemem dla narodu. Tym samym zostanie otworzona nowa perspektywa 
Izraela, który nie będzie już w niczym ograniczony w swej egzystencji. Liczne 
potomstwo będzie znakiem Bożego błogosławieństwa.

Taka była wyrocznia Pana, Jahwe (w. 15c), czyli Jego wola i postanowie-
nie. W realizacji tego dzieła nie będzie już żadnej przeszkody, bowiem obce 
ludy zostaną całkowicie unicestwione. Problemów nie przysporzy również 
sam lud (אָדָם). Prorok na określenie Izraela i ludów obcych używa niemal 
zamiennie terminów עַם iגּוֹי . W tym kontekście szczególnej wymowy na-
biera termin אָדָם. Odnosi się on zarówno do Ezechiela – proroka Jahwe, jak 
i do Izraela – odnowionego ludu Jahwe. Postawa Ezechiela stała się wzorcem 
dla wszystkich zesłańców, którzy wezwani zostali do nawrócenia i podążania 
drogą prowadzącą do utraconej ojczyzny, która miała przybrać postać odno-
wionych gór Izraela.

Odnowa Izraela (Ez 36,16-38)

Izrael zasłużył na gniew Jahwe (ww. 16-21), naród podpadł w bałwochwal-
stwo, za co Pan ukarał go rozproszeniem. Jahwe uświęci swe imię wbrew wy-
stępkom Izraela (ww. 22-32), lud zostanie sprowadzony spośród narodów, 
oczyszczony ze wszelkiej zmazy, ożywiony Duchem Pana. Kraj będzie odbu-
dowany (ww. 33-38), w miejsce spustoszenie pojawią się nowe budowle, mia-
sta będą zamieszkałe, a pola uprawiane, obce ludu poznają, że wszystkiego 
tego dokonał Jahwe.

Ez 36,16-17

ר׃ וַיְהִי דְבַר־יְהוָה אֵלַי לֵאמֹֽ
בֶּן־אָדָם בֵּית יִשְׂרָאֵל יֹשְׁבִים עַל־אַדְמָתָם וַיְטַמְּאוּ

ילוֹתָם כְּטֻמְאַת הַנִּדָּה הָיְתָה דַרְכָּם לְפָנָֽי׃ אוֹתָהּ בְּדַרְכָּם וּבַעֲלִֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



202

I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc: Synu człowieczy, dom 
Izraela – mieszkający na ziemi swej – i splugawili ją z powodu 
drogi swej, i z powodu czynów swych; jak nieczystość menstru-
acji była droga ich przed obliczem Moim.

Ziemia (góry) Izraela (Ez 16,1-15) miała ponownie stać się sferą za-
mieszkania narodu. Było to zgodne z odwiecznym zamysłem Jahwe; był on 
realizowany w epoce królewskiej, by po epoce karania stać się podstawą od-
nowy Izraela już po powrocie z niewoli. Ezechiel był mężem, który spinał 
swoją posługą oba te etapy działania Bożego. Naród nie sprostał w przeszło-
ści misji, do jakiej został powołany. W rezultacie wykorzenienie ze środo-
wiska zbawczego było ujawnieniem zła, w jakie się angażował. Słowo Jahwe 
skierowane do proroka (w. 1) ukazuje przeszłość i wskazuje na przyszłość 
Izraela (ww. 15-38).

W. 17 rozpoczyna się od dwóch formuł: 1. Syn człowieczy, 2. dom Izraela, 
chodzi zatem o proroka i lud – byli to adresaci słów Jahwe. Do Izraela nie docie-
rał żadem zamysł Jahwe bez pośrednictwa Ezechiela. Prorok prezentuje się za-
tem jako doskonałe narzędzie w rękach Pana. Dom Izraela to społeczność, która 
zamieszkiwała góry Izraela, które w w. 17 zostały nazwane אַדְמָתָם (ziemia ich). 
Faktycznie była to ziemia Jahwe, lecz Jego dar był niezwykle szczodry, dlatego 
Izrael mieszkający na tym miejscu mógł się czuć jak u siebie. Była to ziemia wy-
pełniania prawa Jahwe i uświęcona Jego obecnością. Żaden z obcych ludów nie 
miał mieć do niej dostępu. W przyszłości jednak tak się nie stało.

W w. 17, po pozytywnej formule: dom Izraela – mieszkający na ziemi 
swej, które zawiera informacje o dziele Jahwe (gromadzący Izrael w ziemi 
obietnicy), następuje seria zarzutów, które demaskują grzeszne czyny Izra-
ela (w. 17b).

Po pierwsze, Izraelici splugawili (ּוַיְטַמְּאו) ją (ziemię) z powodu drogi swej. 
W podstawowym znaczeniu czasownik טָמֵא (plugawić) odnosi się do czynów 
nierządnych (por. Ez 33,26), w kontekście Ez 16 i innych wypowiedzi pluga-
wienie oznaczało apostazję Izraela, który oddawał się praktykom bałwochwal-
czym (por. Ez 9,7). Ziemia splugawiona to ziemia (pomimo iż była darem 
Jahwe dla Izraela), która stała się przestrzenią uprawiania ohydnych kultów 
obcych bóstw. W Jerozolimie początek idolatrii wiąże się z Salomonem, któ-
ry budował świątynie dla bóstw czczonych przez jego liczne żony pogańskie-
go pochodzenia (1 Krl 11,1-8). Znalazł w tym względzie wielu naśladowców, 
a szczególnie Manasssesa i Amona (2 Krn 33,1-25). Ich postępowanie było 
drogą (בְּדַרְכָּם) Izraela. Akty plugawienia, nie były więc czymś akcydentalnym, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



203

lecz wyznaczały stały sposób postępowania. Izrael „wyrastał” w atmosferze 
bałwochwalstwa i uznał, że jest to właściwy sposób życia. Nie był skłonny dać 
posłuchu wezwaniom do nawrócenia, do jakiego wzywali prorocy. Wystarczy-
ło bowiem naśladować przykład praktyk, jakie były rozpowszechnione pośród 
ościennych ludów. Ta „solidarność” z nimi uspokajała sumienia przywódców 
ludu, zwłaszcza w czasach wielkiej prosperity ekonomicznej. Królowie chęt-
nie wówczas zapominali o reformach, jakie przeprowadzali ich poprzednicy 
(Ezechiasz, Jozjasz). Praktyka życiowa, wydawać się by się mogło, potwierdza-
ła słuszność drogi, którą obrali, wbrew wezwaniom proroków do nawrócenia. 
Absurdalność takiego postępowania wykazał Ezechiel w tekstach, w których 
opisywał zarówno upadek Izraela, jak i obcych krajów. W rezultacie nic nie 
pozostało, ziemia stała się pustynią, a jej przyszłość całkowicie zależała od 
działania Jahwe. Do powstania takiej świadomości prowadziło nauczanie Eze-
chiela, które całkowicie bazowało na słowie, jakie otrzymał od Jahwe.

Po drugie, Jahwe zapewnia, że karał naród z powodu czynów swych ( ־וּבַעֲ
ילוֹתָם  Kolejne wyrażenie stanowi bezpośrednią kontynuację uprzedzającej .(לִֽ
go frazy. Splugawienie było skutkiem zarówno przyjętej drogi (zasad, jakimi się 
kierowano), jak i czynami (hołdowane zasady realizowane w praktyce). Były 
to czyny, które sprowadziły klęskę na Izrael (por. Ez 14,22.23; 20,43.44; 21,29; 
24,14). Nie miały one charakteru sporadycznego, lecz przewijały się przez całą 
historię narodu, wynikały bowiem z błędnych zasad, jakie przyjął Izrael wbrew 
otrzymanemu prawu oraz nauczaniu prorockiemu.

W. 17 kończy się bardzo mocnym akcentem: jak nieczystość menstruacji 
-była droga ich wobec Mnie. Użyte porównanie bardzo moc (כְּטֻמְאַת הַנִּדָּה)
no wpisuje się w koloryt mentalności semickiej okresu Ezechiela. Świat ko-
biet często był traktowany jako znak zagrożenia. Ezechiel w zastosowanych 
porównaniach ukazuje, na przykładzie niegodnego zachowania Jerozolimy, 
Oholi i Oholiby (por. Ez 16,23), miarę zła, jakie dokonało się w narodzie. 
W zastosowanej konwencji odniesienie do kobiety wskazywało na źródło nie-
prawości, jaka się przetoczyła przez naród. Nie tylko czyny, lecz nawet przy-
padłości kobiet (menstruacja) były uosobieniem zła. Choć owa przypadłość 
była czymś naturalnym (por. Kpł 15,26), tym niemniej prorok wykorzystuje 
ówczesne przekonania, według których miesiączka sprowadzała nieczystość 
na przedmioty, z jakimi w tym czasie dana kobieta miała kontakt. Ezechiel 
w ten sposób, wyrazisty dla odbiorców orędzia, opisuje miarę nieczystości, 
jaka owładnęła ziemię Izraela. Była ona przepełniona praktykami czynów 
plugawych, a nade wszystko bałwochwalstwem (por. Ez 22,15; 24,11.13). Była 
to droga (דַרְכָּם) Izraela, czyli jego postępowanie przed obliczem (לְפָנָֽי) Jah-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



204

we. Ponownie użycie terminu droga (ְדֶּרֶך) podkreśla głębię zakorzenienia się 
błędnych zasad, jakimi kierował się Izrael. Taka postawa nie mogła być czymś 
bezkarnym, bowiem była ona realizowana przed obliczem Jahwe, Jego obec-
nością na ziemi, w Jerozolimie, gdzie od wieków była świątynia wypełniona 
chwałą Pana.

Ez 36,18

וָאֶשְׁפֹּךְ חֲמָתִי עֲלֵיהֶם עַל־הַדָּם אֲשֶׁר־שָׁפְכוּ עַל־הָאָרֶץ וּבְגִלּוּלֵיהֶם טִמְּאֽוּהָ׃

I wylałem Mój gniew na nich z powodu krwi, którą wylali na 
ziemię, i z powodu bożków ich, (którymi) splamili ją.

עֲלֵיהֶם ]...[ טִמְּאֽוּהָ LXX brak

Po krótkiej prezentacji „dziejów” Izraela (w. 17) słowa Jahwe opisują re-
akcję Pana na karygodne postępowanie ludu. Ponownie odwołując się do ter-
minologii metalurgicznej, prorok stwierdza, iż działanie Jahwe było w pełni 
zdecydowane i prowadziło do przełomu, jaki miał się dokonać w łonie Izraela. 
Tę myśl wyraża formuła: עֲלֵיהֶם וָאֶשְׁפֹּךְ חֲמָתִי (i wylałem Mój gniew na nich). 
Czasownik ְשָׁפַך (wylać) używa Ezechiel 32 razy w księdze, w tym dwukrotnie 
w w. 18. W pierwszym wypadku łączy się z ideą gniewu (חֵמָה) Jahwe. Podobne 
sformułowanie występuje w Ez 22,22, w którym reakcja Pana została porów-
nana do procesu przetapiania srebra w środku pieca. Dla ówczesnych ludów 
instalacje metalurgiczne uchodziły za szczytowe osiągnięcie techniki. W toku 
dokonujących się w piecu reakcji materiał poddawany obróbce zmieniał swą 
konsystencję, by w rezultacie otrzymać nową formę, niezwykle przydatną dla 
wykonawcy. W ten sposób wyobrażano sobie również skutki działania Jahwe. 
Jego postępowanie dotykało przede wszystkim społeczność Izraela. Okazała 
się ona zupełnie nieprzydatną do realizowania powierzonej misji. Obciążają-
ce ją grzechy sprawiały, że utraciła związki z Jahwe i zintegrowała się z lokal-
nymi społecznościami. Te jednak przestały już się liczyć (por. Ez 25–32). Po 
ich unicestwieniu Pan skoncentrował całe swe działanie na Izraelu. Jego gniew 
(furia – por. w. 6) był wyrazem zaangażowania się w sprawę tego ludu. Jego 
wylanie miało charakter niszczący względem wszystkiego, co było opanowane 
złem, i nie współbrzmiało z zamysłem Pana. Jego gniew był jak ogień w piecu 
hutniczym, który przetapiał metal i wydobywał z niego szlachetną postać. Dla 
ówczesnych ludów było to zjawisko, które traktowano jako proces powstawa-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



205

nia nowej jakości istnienia. Nowa jakość istnienia miała się pojawić w Izraelu 
na skutek interwencji Jahwe. Tak gwałtowne i dogłębne działania nie mogły 
oszczędzić kogokolwiek w narodzie. Wszyscy mieli zostać wydani na działanie 
gniewu Jahwe. Był to nieodzowny warunek radykalnej przemiany, tak bardzo 
istotnej dla dalszych dziejów Izraela.

Z kolei prorok prezentuje kolejne dwa powody „wylania gniewu” Jahwe. 
Po pierwsze, dokonało się ono z powodu krwi, którą wylali (ּשָׁפְכו) na ziemię. 
Czasownik ְשָׁפַך łączy tę frazę z poprzednim wyrażeniem. Ogrom nieprawo-
ści, do jakiej dopuścił się Izrael, stał się miarą reakcji Jahwe. Prorok pisze tu 
o trzech wielkościach. Pierwsza z nich to krew, która symbolizuje życie czło-
wieka; druga to przelanie, czyli haniebny czyn ludu, oraz trzecia to ziemia, czy-
li środowisko życia Izraela, jakie zostało mu przez Jahwe ofiarowane. Pierwsza 
i trzecia wartość prezentuje dar Jahwe, natomiast środkowa czynność (wylanie 
krwi) oznacza odpowiedź Izraela na te dary. Naród był powołany do prowa-
dzenia życia zgodnego z prawem Jahwe, wprowadzając w stosunki między-
ludzkie nową jakość, jakiej nie znały inne ludy. Relacje wewnątrz społeczności 
Izraela miały być odbiciem dobra, jakiego on doświadczył od Jahwe na wszyst-
kich etapach swej historii. Tymczasem „wylanie krwi” oznaczało, iż sposób 
życia Izraela był całkowicie przeciwny zamiarowi Pana. Jego zachowanie było 
uśmiercaniem niweczącym dar Jahwe. W rezultacie rodziło ono przekonanie 
wśród sąsiednich ludów, że Bóg czczony w Izraelu jest tak samo słaby, jak Jego 
lud. Po drugie, „wylania gniewu” Jahwe dokonało się z powodu bożków ich, 
(którymi) splamili ją (ziemię). Ten aspekt religijny był najistotniejszy w całej 
ocenie. Brak autentycznego kultu Jahwe i zastąpienie go bałwochwalstwem 
 prowadził do prawdziwej zapaści Izraela we wszystkich dziedzinach (גִּלּוּלִים)
życia. Zamiast okazywać cześć Panu, naród naśladował obce ludy z ich ohyd-
nymi praktykami bałwochwalczymi. Owe idole niczego dobrego nie zdziałały 
dla Izraela, a jednak zajęły miejsce, które należało się wyłącznie Jahwe. Świą-
tynia w Jerozolimie, cały jej obręb, a w szerszym sensie cała ziemia Izraela, 
stały się miejscem świętym. Po opuszczeniu chwały Jahwe ze świątyni (Ez 10) 
utraciła ona swój wyjątkowy charakter. Będąc miejscem uprawiania idolatrii, 
została splamiona (ָטִמְּאֽוּה), czyli stała się nieczystą, a z nią cały lud. Prorok 
już w tekście Ez 4,13 zapowiada transformację Izraela, która obnaży stan jego 
poniżenia: I powiedział Jahwe, tak będą jedli synowie Izraela swój chleb nieczy-
sty (טָמֵא) między ludami, których ześlę tam. Nade wszystko sam Izrael stał 
się nieczysty/splugawiony (por. w. 17), upodobniony do obcych ludów, które 
były skazane na unicestwienie. Był to znak braku zaufania względem Jahwe, 
a zarazem skierowanie swych dążeń w zupełnie przeciwnym kierunku w sto-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



206

sunku do celów, jakie im wyznaczył Jahwe. Splamiona ziemia nie mogła być już 
przyjaznym środowiskiem dla Izraela, stąd koniecznością stała się deportacja, 
a z nią utrata wszelkiego zabezpieczania, jakim cieszył się dotąd Izraela dzięki 
obecności chwały Jahwe.

Ez 36,19

ים׃  וָאָפִיץ אֹתָם בַּגּוֹיִם וַיִּזָּרוּ בָּאֲרָצוֹת כְּדַרְכָּם וְכַעֲלִילוֹתָם שְׁפַטְתִּֽ

I rozproszyłem ich między narody i rozrzucili się po ziemiach; 
według drogi ich i wszystkich czynów ich osądziłem ich.

Splugawiona i splamiona ziemia (ww. 17-18) przestała być miejscem 
bezpieczeństwa dla Izraela. Ona faktycznie przestała już istnieć, bowiem jej 
właściwy charakter zapewnić mógł jedynie Jahwe, obecny w swej chwale. 
To wszystko ustało. Izrael został pozbawiony jakichkolwiek wartości, które 
uzasadniałyby jego egzystencję. W przeszłości naród kształtował swoją toż-
samość w oparciu o zgromadzenie, jakie, od czasu pustyni, zwoływał Jahwe 
(Kpł 8,3-4; Lb 21,16; Pwt 4,10). Nikt, jako jednostka, nie mógł bez udziału 
w zgromadzeniu uczestniczyć w obietnicach Jahwe, a więc w dobrach, które 
gwarantowały powodzenie całego ludu. Przeciwieństwem zgromadzenia było 
rozproszenie. Ten temat porusza Ezechiel w dwóch paralelnych do siebie fra-
zach: I rozproszyłem ich między narody i rozrzucili się po ziemiach. W pierw-
szej wypowiedzi działającym jest Jahwe, a w drugiej Izrael. Proces rozprosze-
nia według Księgi Rodzaju rozpoczął się wśród szczepów kananejskich (Rdz 
10,18), a pogłębił po unicestwieniu wieży Babel (Rdz 11,9). Proces gromadze-
nia rozpoczął się od powołania Abrahama i jego potomków (Rdz 12,1-3) oraz 
w epoce Mojżesza. Wydarzenia te dokonywały się dzięki inicjatywie Jahwe. 
W epoce Ezechiela, w początkowej swej fazie, pojawiał się proces przeciwny, 
czyli rozproszenie. W obliczu popełnionych grzechów w Judzie i Izraelu za-
powiadał go w imieniu Jahwe prorok Jeremiasz: Rozproszę ich między naroda-
mi, których nie znają oni ani ich przodkowie, i poślę w ślad za nimi miecz, aż 
dokonam zupełnej ich zagłady (Jr 9,15). Dosadne słowa proroka ujmują isto-
tę rzeczy. Starożytny Izrael przestaje istnieć. Sposób jego życia okazał się dla 
niego zgubny. Rozproszenie stało się znakiem karania Jahwe, a miecz pogań-
ski – całkowitego unicestwienia ludu. Tę samą myśl wyraża również Ezechiel. 
W przyszłości nie będzie zatem kontynuacji dziejów (duchowych) Izraela, 
lecz dokona się nowy początek. Ów proces zaniku starego ludu ujawnia rów-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



207

nież formuła: i rozrzucili się (ּוַיִּזָּרו) po ziemiach. To był już ostatni czyn staro-
żytnego Izraela. Nie przypominał on zachowania plemion z czasów sędziow-
skich, gdy w obliczu ucisku wroga lud się nawracał i wołał o pomoc do Jahwe 
(Sdz 3,15). Izrael nie chciał już pomocy ze strony Pana; nie tylko pogodził 
się z utratą ziemi, lecz sam „rozrzucił się” po ziemiach. Ezechiel używa cza-
sownika זרה (rozproszyć, rozsypać, rozrzucić) 13 razy, poza analizowanym w. 
19 zawsze odnosi się do dzieła Jahwe. Zatem czyn Izraela (i rozrzucili się) był 
wyjątkowym wydarzeniem, który ujawnił miarę nieprawości ludu i oddalenia 
się od Jahwe. Była to gotowość życia poza prawem, poza Jahwe i poza ziemią. 
Ich zachowanie nie było podyktowane konieczną uległością w obliczu karania 
Jahwe, lecz wynikało z faktycznej kondycji ludu, który zasymilował się z luda-
mi sąsiednimi i był gotowy do prowadzenia ich sposobu życia. Ziemia (אֶרֶץ) 
została zamieniona na ziemie (אַרְצוֹת); środowisko bezpieczeństwa zostało 
zastąpione na środowisko wrogości. Izrael nie protestował, ponieważ utracił 
więź z Jahwe oraz tęsknotę za Jego obliczem.

Izrael jako społeczność stał się środowiskiem nieczystym. Ten znany już 
fakt powtarza Ezechiel w w. 17b. Drogi i czyny, a więc zasady i praktyka, zapro-
wadziły naród na skraj przepaści. Dla Izraela nie było już przyszłości, a jedynie 
sąd Jahwe; tak też się stało: osądziłem ich (ים -Było to szczególne obja .(שְׁפַטְתִּֽ
wienie się Jahwe w narodzie (podobnie jak było to w wypadku Edomu – por. 
35,11). Sąd zatem już się dokonał. Nastąpiły rozstrzygnięcia, które wyznaczyły 
równocześnie nowy początek. Stary Izrael został unicestwiony. To, co dawne 
i co przyszłe, nie będzie się już łączyć w tradycji narodowej, lecz o wszystkim 
rozstrzygnie interwencja Jahwe. Nieczystość Izraela, przyrównana do men-
struacji (w. 17), miała ustąpić na zawsze, w przeciwieństwie do procesu, jaki 
dokonywał się w życiu kobiety w czasie jej przypadłości (tu natura regulowała 
cały cykl). Naród nie miał już żywotnych sił, by uczestniczyć aktywnie w dziele 
oczyszczenia (odnowy); stał się jak niemowlę całkowicie zależne od rodziców. 
Jahwe miał się ponownie pokłonić nad „Jerozolimą”, która szamotała się we 
krwi (por. Ez 16,6). Po odbytym sądzie Pan przyjmie ją na nowo jako niemow-
lę, a nie jako stary lud.

Ez 36,20

יְחַלְּלוּ אֶת־שֵׁם קָדְשִׁי  וַיָּבוֹא אֶל־הַגּוֹיִם אֲשֶׁר־בָּאוּ שָׁם וַֽ

אוּ׃ בֶּאֱמרֹ לָהֶם עַם־יְהוָה אֵלֶּה וּמֵאַרְצוֹ יָצָֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



208

I przyszli do narodów; gdy przybyli tam i zbezcześcili imię święte 
Moje, gdy mówiono do nich: Ludem Jahwe (są) oni i z ziemi Jego 
wyszli.

Los Izraela po upadku Jerozolimy okazał się nie tylko czymś tragicznym 
na płaszczyźnie społeczno-narodowej, lecz nade wszystko dramatem na płasz-
czyźnie religijnej. Dotychczas (w epoce królewskiej) naród wspominał Wyj-
ście z Egiptu i jego konsekwencje (prawo i przymierze). Po zburzeniu miasta 
nastąpiło nowe „wyjście”, czyli opuszczenie sfery bezpieczeństwa i wkrocze-
nie w sferę niewoli: I przyszli (וַיָּבוֹא) do narodów. Ezechiel na początku w. 20 
aż dwukrotnie używa rdzenia בוא (przyjść, wejść, przybyć). Owo wkroczenie 
do obcych ziem miało przeciwny skutek w stosunku do tego, co działo się 
w czasach Jozuego (Joz 3). Miejsce przybycia zostało określone bardzo ogól-
nie: tam (שָׁם). Nie była to ziemia mlekiem i miodem płynąca, lecz ziemia 
wroga, w której zamieszkiwały wrogie plemiona. Tym razem Jahwe nie wspie-
rał już Izraela w walce z obcymi, lecz posługiwał się ludami w celu karania 
swego grzesznego ludu. W następnym zaś kroku miał kształtować obraz no-
wego Izraela. Zanim ten proces mógł nastąpić, lud musiał poznać na obczyź-
nie miarę swoich nieprawości. Jego przybycie do Babilonii (i innych ziem) 
spotkało się z jednoznaczną reakcją. Ludy pogańskie uznały klęskę Izraela 
za klęskę Jahwe. Było to zgodne z ówczesnymi przekonaniami: i zbezcześcili 
יְחַלְּלוּ) -bardzo często stosowany przez Eze ,חלל imię święte Moje. Rdzeń (וַֽ
chiela, oznacza zarówno czynność profanowania (zbezczeszczenia), jak i prze-
bijania oraz zabijania. Wszystkie te nieszczęścia stały się udziałem Izraela, 
jednak największym złem było zbezczeszczenie imienia (שֵׁם) Jahwe. W kul-
turze semickiej imię w istotny sposób przynależało do osoby i było jej syno-
nimem; tam, gdzie padało imię, przywoływano obcość osoby. Izrael otrzymał 
objawienie imienia Jahwe i był odpowiedzialny za Jego reputację w świecie 
(wśród obcych ludów). Zachowując prawo i przymierze, lud jednoznacznie 
świadczył o Jego potędze, zwłaszcza że wówczas odnosił pełne sukcesy w kon-
frontacji z obcymi ludami (Jahwe walczył po stronie Izraela i odnosił zwycię-
stwa). Hańba zesłania stała się zatem antyświadectwem dawanym o Jahwe. 
Pan został poniżony w oczach obcych ludów. Wprawdzie ten fakt w niczym 
nie pomniejszył Jego chwały, lecz zła sława rozchodziła się pośród ludów, co 
miało fatalne skutki w dziejach Izraela. Ten tragiczny proces można było od-
wrócić jedynie wówczas, gdy Izrael odzyskał zdolność do podporządkowania 
się prawu Jahwe, a tym samym był ponownie przysposobiony do odnoszenia 
zwycięstw nad wrogami zewnętrznymi.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



209

Obce ludy jednoznacznie identyfikowały Jahwe z Izraelem: gdy mówiono 
do nich: Ludem Jahwe (są) oni i z ziemi Jego wyszli (w. 20b). Fraza ta składa 
się z dwóch części. W pierwszej jest mowa o przynależności Izraela do Jahwe 
(lud Jahwe). Kim jest Jahwe, poznawano wyłącznie po zachowaniu się Jego 
ludu. Poza Izraelem nie objawił Jahwe prawdy o sobie, dlatego łatwo mógł być 
traktowany na równi z bezsilnymi bóstwami pokonanych ludów (Kananej-
czyków czy Filistynów). W drugiej części końcowej frazy jest mowa o Izraelu, 
który wyszedł z ziemi (w domyśle: z ziemi rodzinnej, przynależnej Izraelo-
wi na podstawie obietnic). Tymczasem jej opuszczenie oznaczało (w oczach 
obcych ludów) nie tylko brak siły Jahwe, lecz również brak Jego uprawnień 
względem swego ludu. Dla obcych klęskę poniósł przede wszystkim Jahwe, 
który mógł być traktowany jako zwodziciel, niezdolny do faktycznego pano-
wania nad ludem, którego był opiekunem. Wszystkie te opinie były jednym 
wielkim fałszem, lecz mogły być traktowane z wielką powagą przez sąsiadów 
Izraela. Byli oni świadkami jego wyjścia (ּאו  czyli opuszczenia ziemi od ,(יָצָֽ
wieków uznawanej za wyłączną siedzibę narodową oraz za miejsce kultu Jah-
we. Na skutek wyjścia, skończyła się historia Izraela (królewskiego) i nastała 
pustka, którą wypełniły głosy obcych, zwiastujące ostateczną klęskę Jahwe. 
Słowa w. 20 stanowią więc potężny zarzut stawiany Izraelowi. Postawa obcych 
ludów nie wynikała z ich walki z Jahwe, lecz z obserwacji dokonujących się 
wydarzeń. Upadek reputacji Pana był prostą konsekwencją upadku reputacji 
Izraela. Ostateczną ofiarą tego tragicznego procesu nie był jednak Jahwe, lecz 
Izrael. Lud ten przekreślił możliwości, jakimi dysponował na mocy otrzyma-
nej obietnicy. Przyszła odnowa była więc czymś koniecznym dla Izraela. Sam 
Jahwe dał poznać swą potęgę, usuwając obce ludu (Ez 25–32). Dopiero jednak 
przyszła odnowa Izraela miała być znakiem Jego władzy, sprawowanej w du-
chu upodobania do wybranego ludu.

Ez 36,21

מָּה וָאֶחְמלֹ עַל־שֵׁם קָדְשִׁי אֲשֶׁר חִלְּלוּהוּ בֵּית יִשְׂרָאֵל בַּגּוֹיִם אֲשֶׁר־בָּאוּ שָֽׁ

Ale ulitowałem się z  powodu imienia świętego Mojego, które 
zbezcześcili, (właśnie) je, dom Izraela pośród narodów, do któ-
rych przybyli, (właśnie) tam.

Izrael w swych dziejach okazał się niegodny powołaniu otrzymanemu od 
Jahwe i został za to osądzony (w. 19). Jego poniżenie doprowadziło do nad-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



210

szarpnięcia reputacji samego Jahwe pośród obcych ludów. W obliczu tak wiel-
kiej niesprawiedliwości okazywanej przez lud Jahwe podejmuje działanie, któ-
re miało odwrócić ten przerażający proces. Myśl tę wyraża początek w. 21: Ale 
ulitowałem się (ֹוָאֶחְמל) z powodu imienia świętego Mojego. Czasownik חמל 
(zmiłować się, mieć litość) używa Ezechiel, poza omawianym wersetem, wy-
łącznie w pierwszych rozdziałach swej księgi, w których jest mowa o braku 
okazywanej litości Izraelowi w obliczu nadchodzącej katastrofy (Ez 5,11; 7,4.9; 
8,18; 9,5.10). Na skutek zaistniałych procesów (upadek Jerozolimy i zesłanie) 
„usposobienie” Jahwe uległo zmianie. Zostało ono opisane zwrotem: Ale ulito-
wałem się. Obiektem tej litości stało się imię święte (שֵׁם קָדְשִׁי) Jahwe. Przede 
wszystkim, pomimo zbezczeszczenia, imię Jahwe pozostało święte, a więc 
w niczym nie naruszone, trwałe. Żadna moc ludzka nie mogła naruszyć tej 
świętości. Zbezczeszczenie oznaczało natomiast utratę dóbr, jakie przysparza-
ło to imię stworzeniu, a nade wszystko Izraelowi. Zlitowanie Jahwe to zlitowa-
nie się nad ludem, dla którego największą wartością (niestety utraconą) było 
zachowanie poszanowania dla świętego imienia Pana. Imię to było gwarantem 
porządku, bezpieczeństwa i wszelkiego dobra. W. 21 zatem informuje o posta-
nowieniu Jahwe, jakim było dzieło odnowy Izraela, w oparciu o pierwowzór 
wszelkich wartości, czyli świętości Jego imienia.

Dom Izraela, przebywając pośród narodów, znalazł się w całkowitym po-
trzasku. Jego obecność w obcym środowisku stała się okazją do dalszego znie-
sławiania imienia Jahwe. Oznaczało to, że samo karanie ludu nie prowadziło 
do odnowy, wprost przeciwnie – pogłębiało jeszcze bardziej panoszące się ze-
wsząd zło. W tej sytuacji Izrael nie był zdolny zmienić swego położenia. Nie 
dysponował wewnętrzną mocą odnowy, natomiast środowisko zewnętrzne 
(obce ludy) jeszcze bardziej pogrążały go w otchłań nicości.

Obce narody (גּוֹיִם) i ich ziemie (określone w tekście cząsteczką מָּה  ([tam] שָֽׁ
to świat obcy dla Izraela. W jego łonie dokonywało się jedynie pomnażanie zła. 
Wszelkie kompromisy i próby ułożenia sobie relacji z tym światem miały być 
zabójcze dla Izraela, zwłaszcza że Jahwe ujawnił bezsiłę obcych narodów (Ez 
25–32). Dla ludu nie było żadnej alternatywy. Chcąc odnowić swoją egzystencję, 
musiał z ufnością zwrócić się do Jahwe, do Jego imienia, w którym zagwaranto-
wana była przyszłość Izraela, „karmiącego się” litością Pana.

Ez 36,22

ית־יִשְׂרָאֵל כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה לאֹ לְמַעַנְכֶם אֲנִי עֹשֶׂה בֵּית לָכֵן אֱמרֹ לְבֵֽ
ם׃ יִשְׂרָאֵל כִּי אִם־לְשֵׁם־קָדְשִׁי אֲשֶׁר חִלַּלְתֶּם בַּגּוֹיִם אֲשֶׁר־בָּאתֶם שָֽׁ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



211

Dlatego powiedz domowi Izraela: Tak mówi Pan, Jahwe: Nie 
z powodu was Ja czynię, domu Izraela, ale ze względu na imię 
święte Moje, które zbezczeszczaliście pośród narodów, do któ-
rych przybyliście tam.

אֲדנָֹי LXX brak

Po opisie sytuacji Izraela (ww. 16-21) słowa Jahwe przybierają nową sza-
tę. Prorok otrzymuje kolejne polecenie: Dlatego powiedz domowi Izraela: Tak 
mówi Pan, Jahwe. Cząsteczka לָכֵן (dlatego) łączy ze sobą dwa etapy mowy 
Pana (ww. 16-21 + ww. 22-32). Dom Izraela okazał się społecznością niegod-
ną powołania do jakiego został wezwany przez Pana. Los tego ludu został już 
przesądzony, dlatego zbawcze działanie Jahwe nie będzie już motywowane ze 
względu na dom Izraela (Nie z powodu was Ja czynię, domu Izraela). W świecie 
stworzonym pozostało jednak obecne święte imię Jahwe. Stróżami tej świętości 
miał być Izrael, lecz nie wypełnił swej misji. Jedynym „owocem” jego postę-
powania było zbezczeszczenie tego imienia pośród narodów (por. ww. 20-21). 
Tymczasem prawdziwy Izrael miał być wpisany właśnie w to imię. Cały ten 
proces rozpoczął się już w epoce Mojżesza (por. Wj 30), lecz został przerwa-
ny na skutek zaparcia się narodu, szczególnie przez bałwochwalstwo (w. 18). 
Nowe działanie Jahwe nie będzie zatem „oczyszczeniem” grzesznego Izraela, 
lecz faktycznie powołaniem nowego ludu. Tak należy rozumieć zapowiedź, 
która ujawnia motywacje działania Jahwe: ze względu na imię święte Moje. 
W tym imieniu obecny jest już nowy Izrael. Co do ciała będzie on miał pewną 
kontynuację ze starym Izraelem, jednak w swej istocie Jahwe dokona stworze-
nia nowego Izraela, który został opisany w Ez 37,1-14.

Ez 36,23

מְחֻלָּל בַּגּוֹיִם אֲשֶׁר חִלַּלְתֶּם בְּתוֹכָם וְקִדַּשְׁתִּי אֶת־שְׁמִי הַגָּדוֹל הַֽ
ם׃ וְיָדְעוּ הַגּוֹיִם כִּי־אֲנִי יְהוָה נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה בְּהִקָּדְשִׁי בָכֶם לְעֵינֵיהֶֽ

I  uświęcę imię Moje wielkie, zbezczeszczone pośród narodów, 
które zbezcześciliście pośrodku nich, i poznają narody, że Ja (je-
stem) Jahwe, wyrocznia Pana, Jahwe, gdy uświęcę się pośrodku 
was, na oczach ich.

נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה LXX brak

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



212

Największym brakiem, jaki dotknął Izrael, był brak świętości Jahwe po-
środku niego. Ta nieobecność miała okazać się jednak czymś czasowym. W. 
23 jest strukturowany motywem uświęcenia: וְקִדַּשְׁתִּי (i uświęcę), בְּהִקָּדְשִׁי 
(gdy uświęcę się). Temat ten był już anonsowany w ww. 20.21.21, w których jest 
mowa o imieniu świętym. Tej świętości nie było zdolne naruszyć żadne prze-
stępstwo człowieka (Izraela). Naród mógł jedynie pozbawić się Jego obecności. 
Taki los spotkał mieszkańców Jerozolimy, którzy wobec narodów zamiast być 
znakiem obecności chwały (świętości) Jahwe zbezcześcili świętość Jego obec-
ności. W nowych okolicznościach Jahwe podejmie sam inicjatywę, która okaże 
się zbawczą dla Izraela.

Po pierwsze, czyn Jahwe sprawi, że ponownie będzie uświęcone Jego imię. 
Imię zostało określone przymiotem הַגָּדוֹל (wielkie). Ezechiel od początku 
swej księgi,opisując doznanie obecności Jahwe, posługuje się tym przymio-
tem: obłok wielki (Ez 1,4); głos wstrząsu wielkiego (Ez 3,12.13). Nie chodzi 
tu o wielkości fizyczne, lecz duchowe, których nie sposób precyzyjnie opisać, 
stąd pozostawały do dyspozycji jedynie porównania, do których też prorok 
się odwołuje. Określenie imię Moje wielkie zawiera myśl o całkowitej inno-
ści imienia Jahwe w stosunku do imienia funkcjonującego pośród stworze-
nia. Nie było to jednak imię odwieczne, niezależne od kontekstu stworzenia. 
Imię to było bowiem drogą komunikacji Boga z człowiekiem, drogą jedyną, 
czyli wielką. Uświęcenie imienia oznaczało zatem powtórne otwarcie tej dro-
gi, dzięki czemu naród mógł ponownie nawiązać zbawczą relację z Jahwe. 
Wybranym przez Pana miejscem, w którym nastąpi harmonia relacji ludu 
z Jahwe, miała być ziemia obiecana, a zwłaszcza Jerozolima wraz ze świątynią. 
Przestępstwo Izraela zburzyło tę harmonię, w miejsce świętości pojawiło się 
zbezczeszczenie, które swymi skutkami nie dotykało Jahwe, lecz Izrael (zesła-
ny i poniżony).

Po drugie, Jahwe zapewnia: poznają narody, że Ja (jestem) Jahwe, wyrocz-
nia Pana, Jahwe. Kontekst obcych narodów (הַגּוֹיִם) należy do ważnych wek-
torów przesłania Ezechiela. Stają się one tłem wydarzeń zbawczych, w których 
jednak nie mają żadnego udziału. Pan skoncentrowany jest na dziele stworze-
nia nowego Izraela. Tym niemniej to właśnie owe narody poznają obecność 
Jahwe. Będzie to owoc uświęcenia się Pana pośrodku zesłańców na oczach ob-
cych ludów. Owe ludy będą jedynie świadkami wielkiego dzieła zbawczego. 
Nowy Izrael stanie się dla nich znakiem potęgi Jahwe (Jego wielkiego imie-
nia). Przyszłość nie będzie więc kształtowana wielkością ludzkiego oręża, lecz 
wielkością Pana. W zaistniałej konfrontacji między ludami (pogardzającymi 
Izrael, a tym samym i Jahwe) pełne zwycięstwo odniesie Jahwe. Dla narodów 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



213

poznanie tego faktu ujawni z jednej strony pozorny charakter ich triumfu nad 
Izraelem, a z drugiej miarę możliwości jaką daje ludowi Pan.

W. 23 ujawnia dwa dzieła. Pierwsze – to dzieło Izraela, dokonane po-
środku narodów, a drugie – to dzieło Jahwe, dokonane pośrodku Izraela. 
Zbezczeszczenie (dzieło Izraela) ustąpiło miejsca uświęceniu (dzieło Jah-
we). Prorok zatem wyraźnie wykazuje istotny charakter zamiany w porządku 
panowania: panowanie śmierci zostało zastąpione panowaniem życia, czyli 
świętością Jahwe.

Ez 36,24

וְלָקַחְתִּי אֶתְכֶם מִן־הַגּוֹיִם וְקִבַּצְתִּי אֶתְכֶם מִכָּל־הָאֲרָצוֹת
ם׃ וְהֵבֵאתִי אֶתְכֶם אֶל־אַדְמַתְכֶֽ

I wezmę was z narodów, i zgromadzę was ze wszystkich krajów, 
i wprowadzę was do ziemi waszej.

Uświęcenie się Pana (w. 23) oznaczało objawienie prawdy o Jahwe. Był to 
pierwszy etap zbawienia Izraela. Obce ludy miały bowiem poznać nie tylko 
Jahwe, lecz również Jego lud, bowiem byli jedynie świadkami tego, co stało się 
pośród zesłańców. Nie mieli oni pozostać na zawsze na wygnaniu. Czas ka-
rania dobiegł końca. Nowy czyn Jahwe będzie znamienny w skutkach. Został 
on zaprezentowany w trzech etapach: Po pierwsze, Jahwe zapewnia: I wezmę 
was (וְלָקַחְתִּי) z narodów. Czasownik לקח (wziąć) jest bardzo często używa-
ny przez Ezechiela (i w całej BH) i zwykle oznajmia czynność wzięcia czego 
w posiadanie na wyłączną własność. W kontekście relacji Jahwe – Izrael, cho-
dzi o czynność, która skutkowała wyborem ludu na wyłączną własność Pana 
(por. Ps 135,4). Jahwe jest wierny pierwotnemu wyborowi (powołanie Abra-
hama – Rdz 12). Zesłańcy i uchodźcy Izraela przebywali pośród różnych na-
rodów, których tereny wkrótce mieli opuścić. Nie musieli przy tym zabiegać 
o przychylność obcych władców, względnie podejmować własnych wysiłków 
siłowych, Jahwe bowiem zapewnił, że sam weźmie swój lud pośród narodów, 
które dzięki temu poznały, kim On jest, a więc poznawały miarę Jego potęgi. 
Boskie לקח nie zna sprzeciwu. Oznacza zbawienia dla Izraela oraz niemoc 
jego wrogów. Po drugie, Jahwe stwierdza: i zgromadzę (קָבַץ) was ze wszystkich 
krajów. Rozproszenie Izraela rozpoczęło się od upadku Samarii (722 r. przed 
Chr.), a swoje dopełnienie osiągnęło w epoce Ezechiela. W tym okresie Izra-
elici przebywali na terenie dawnego imperium Asyrii, w Babilonii, Egipcie i na 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



214

innych ziemiach. Historycznie rzecz ujmując, nie wiemy o losie wielu zesłań-
ców. Ezechiel jednak podkreśla fakt, że dla Jahwe nie ma żadnych granic. Jego 
panowanie sięga wszystkich krajów/ziem (כָּל־הָאֲרָצוֹת). Zgromadzenie było 
przeciwieństwem rozproszenia. Owo rozproszenie miało znacznie większy 
zakres w stosunku do rozproszenia w czasach Józefa i Mojżesza, tym samym 
nowy Exodus nie miał być powtórzeniem pierwszego, lecz nowym dziełem 
Jahwe, nie mającym precedensu w całej historii stworzenia. Po trzecie, Jah-
we oznajmia: i wprowadzę (בּוא) was do ziemi waszej. Jahwe nie powołuje już 
nowego Mojżesza i Jozuego w celu wprowadzenia Izraela do ziemi (אֲדָמָה) 
obiecanej. W przeciwieństwie do ziemi obcej (אֶרֶץ), ziemię Izraela nazywa 
Ezechiel terminem אֲדָמָה, a tym samym akcentuje jej walor egzystencjalny: 
podłoże na którym wyrasta życie. Nie będzie to obca ziemia, lecz, jako dar 
Jahwe, otrzymuje przymiot wasza (ם  Nie znajdzie się już więcej w żadnej .(-כֶֽ
zależności od obcych ludów. Bezpieczeństwo granic tej ziemi zagwarantuje 
sam Jahwe, który rozprawił się definitywnie ze wszystkimi sąsiadami Izraela 
(Ez 25–32).

Jahwe staje na czele narodu i sam wprowadza go do darowanej ziemi. Nie 
ma tu mowy o żadnych zasługach ludu. Uczestnikami tego zbawczego wyda-
rzenia nie będą jednak wszyscy zesłańcy (uchodźcy), lecz wyłącznie ci, którzy 
dadzą posłuch wezwaniom prorockim. Ich reprezentantem stał się Ezechiel. To 
przez niego przemawiał Jahwe. Zatem wieści o zbliżającym się nowym dziele 
Pana otrzymywał lud wyłącznie z Jego ust. Ci, którzy byli niewzruszeni na głos 
Ezechiela, pozostawali również poza działaniem Jahwe i nie byli uczestnikami 
życia w bezpiecznej ziemi obietnicy.

Ez 36,25

 וְזָרַקְתִּי עֲלֵיכֶם מַיִם טְהוֹרִים וּטְהַרְתֶּם מִכֹּל

ם׃ טֻמְאוֹתֵיכֶם וּמִכָּל־גִּלּוּלֵיכֶם אֲטַהֵר אֶתְכֶֽ

I pokropię was wodami czystymi i będziecie czyści; z wszystkich 
nieczystości waszych i ze wszystkich bożków waszych oczyszczę 
was.

Nowy Exodus Izraela miał być wyłącznie dziełem Jahwe. Obce narody 
odgrywały rolę niemych świadków. Ich bierność wynikała z braku powoła-
nia do uczestnictwa w tym wydarzeniu. Los obcych stał się przeciwwagą do 
losu Izraela.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



215

W. 25 zawiera nade wszystko ideę czystości (oczyszczenia). Ezechiel aż trzy 
razy używa tu rdzeniaטהר/טָהוֹר (czysty, oczyszczać), który najczęściej wystę-
puje w Księdze Kapłańskiej (65 razy). Czystość rozumiana była tu w sensie reli-
gijnym i stała na straży świętości Bożej. Ezechiel w całym fragmencie 36,16-23 
nawiązuje do idei świętego imienia Jahwe. W środowisku prorockim czystość 
coraz bardziej odnosiła się do postępowania jednostki. Ezechiel wykazywał, że 
zbezczeszczenie świętego imienia Jahwe nastąpiło na skutek grzechów Izraela. 
W Księdze Kapłańskiej obszerny fragment poświęcony jest Prawu Czystości 
(Kpł 11–16), po którym następuje prezentacja Prawa Świętości (Kpł 17-26) 
Dla Izraela oba prawodawstwa stanowiły całość. Naród nieustannie musiał się 
oczyszczać, aby uczestniczyć w świętości Jahwe. Szczególne znaczenie w tej 
dziedzinie odgrywał ryt Dnia Przebłagania (Kpł 16,1-28). Oczyszczania doko-
nywano poprzez zanurzenie w wodzie. Do tej myśli nawiązuje Ezechiel, któ-
ry jednak nie pisze o zanurzeniu, lecz o pokropieniu: I pokropię (וְזָרַקְתִּי) was 
wodami czystymi (טְהוֹרִים). Czynność pokropienia bardziej odnosiła się do 
zabiegów kapłańskich, bowiem kapłani skrapiali krwią ołtarz Jahwe (por. Kpł 
17,6). Autor Listu do Hebrajczyków podkreśla zbawcze znaczenie pokropienia 
krwią Pośrednika nowego Testamentu – Jezusa (Hbr 12,24). Również Ezechiel 
wspomina o pokropieniu krwią (Ez 45,19). W w. 25 prorok nawiązuje jednak 
do starej tradycji opisanej w Lb 19,20: Lecz mąż, który stał się nieczysty, a nie 
dokonał aktu oczyszczenia, będzie wyłączony ze społeczności; zbezcześcił bo-
wiem przybytek Pana. Nie został pokropiony wodą oczyszczenia, więc pozostaje 
nieczysty. Ta niewątpliwie znana w czasach Ezechiela ideologia (prawo) pre-
zentuje los Izraelity, który uległ nieczystości. Utracił łączność ze społecznością, 
a tym samym łączność z Jahwe. Tragiczny los jednostki stał się udziałem całe-
go narodu (po upadku Jerozolimy). Ezechiel akomoduje starą tradycję i wska-
zuje, iż wody czyste (מַיִם טְהוֹרִים) stają się odtąd znakiem oczyszczania. Po-
kropienia wodami czystymi dokona sam Jahwe, który nie będzie się posługiwał 
kapłanami. Wszyscy kapłani okazali się bowiem nieczystymi i niezdolnymi do 
posługi. Dzieło Jahwe da zatem nowy początek. Będzie to niejako dzieło stwo-
rzenia nowego Izraela. Proces oczyszczenia nie dokona się bowiem wyłącznie 
na skutek pokuty ludu, lecz w oparciu o moc Pana.

Będziecie czystymi (וּטְהַרְתֶּם) to zwrot, który opisuje stan nowego Izra-
ela. Chodzi o czystość we wszystkich aspektach. Prorok w sposób negatywny 
pisze o niej jako o oczyszczeniu z wszystkich nieczystości waszych i ze wszyst-
kich bożków waszych. Nieczystość była faktyczną niewolą Izraela, z której lud 
został uwolniony dzięki pokropieniu wodami czystymi. Niewola obejmowała 
zarówno sferę postępowania (relacja do innych osób), jak i sferę religijną (re-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



216

lacja do Jahwe). We wszystkich tych sferach pojawiło się przestępstwo, któ-
re swój szczyt osiągnęło w apostazji, czyli bałwochwalstwie. Nowy Izrael nie 
będzie już tkwił w nieczystości. Obfitość daru Jahwe podkreśla użycie w tek-
ście terminu woda w liczbie mnogiej (מַיִם). Przypomina to kapłański opis 
stworzenia, w którym jest mowa o Duchu Bożym unoszącym się nad wodami 
(Rdz 1,20; por. 1,6).

Ez 36,26

וְנָתַתִּי לָכֶם לֵב חָדָשׁ וְרוּחַ חֲדָשָׁה אֶתֵּן בְּקִרְבְּכֶם
ר׃ וַהֲסִרתִֹי אֶת־לֵב הָאֶבֶן מִבְּשַׂרְכֶם וְנָתַתִּי לָכֶם לֵב בָּשָֽׂ

I  dam wam serce nowe, i  ducha nowego dam we wnętrzności 
wasze, i usunę serce kamienne z ciała waszego, i dam wam serce 
(z) ciała.

Dzieło Jahwe nie kończy się na usunięciu nieczystości (w. 25), lecz swą 
pełnię osiąga w ustanowieniu nowego stworzenia. Antropologia starotesta-
mentalna akcentuje rolę serca w człowieku. Ono decydowało jego charakterze, 
osobowości i tożsamości. Serce było traktowane jako siedlisko woli, myślenia, 
pragnienia i pamięci. Spośród wszystkich proroków Starego Testamentu, Eze-
chiel w najwyższym stopniu akcentuje konieczność przemiany serca w na-
rodzie. Prorok wzywając do nawrócenia, nakazuje wprost w imieniu Jahwe: 
Odrzućcie od siebie wszystkie wykroczenia wasze, którymi buntowaliście się, 
a uczyńcie sobie serce nowe i ducha nowego. Dlaczego umieracie, domu Izraela? 
(Ez 18,31). Te pełne dramaturgii słowa nie znalazły posłuchu pośród miesz-
kańców Jerozolimy (przed upadkiem miasta). Nowe serce nie mogło zaistnieć 
w oparciu o naturalne siły narodu. Izrael nie chciał współpracować z Jahwe, 
dlatego musiał umrzeć; tak też się stało. Zrozumienie tego procesu było wy-
łącznie udziałem Ezechiela. Naród pozostawał głuchy i bezrozumny. Nikt nie 
potrafił zrozumieć słów, które prorok wypowiedział jeszcze niejako do miesz-
kańców starej Jerozolimy (przed inwazją Nabuchodonozora): Dam im serce 
jedno i ducha nowego dam w ich wnętrze; i usunę serce z kamienia z ich ciała 
i dam im serce z ciała (Ez 11,19). Ta zapowiedź świadczy, że naród już miał 
przed sobą perspektywę odnowy, chociaż trwał w apostazji (bałwochwalstwie). 
Spojrzenie Jahwe na Izrael miało więc charakter ponadczasowy. W momen-
cie jego największego poniżenia nie zostały przed narodem zamknięte drzwi 
prowadzące do świetlanej przyszłości. Nie cały stary Izrael miał mieć udział 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



217

w dziele odnowy przypadł on tylko tym, którzy znaleźli się w kręgu oddziały-
wania Ezechiela. Prorok otoczony zesłańcami powtarza niemal dosłownie sło-
wa (w. 26), które wcześniej skierował do grzesznych mieszkańców Jerozolimy 
(Ez 11,19). W w. 26 mowa skierowana jest bezpośrednio do zesłańców (wam, 
wasze), natomiast wcześniej (Ez 11,19) było to mowa o Izraelu (im, ich). W Je-
rozolimie Izrael nie był dysponowany do słuchania Jahwe; sytuacja zmieniła 
się w czasie zesłania. Lud przeznaczony do odnowy przybierał już konkretne 
kształty. Prorok mógł więc mówić do znanych sobie ludzi, którzy mieli stać 
się zaczynem nowego dzieła Jahwe. Nowe serce (jedno w Ez 11,19) i nowy duch 
 to określenia antropologii odnowy, która jest zawarta w orędziu (רוּחַ חֲדָשָׁה)
prorockim. Przeciwwagą tej perspektywy był stan dawnego Izraela mającego 
serce kamienne (לֵב הָאֶבֶן), czyli zupełnie niezdolnego do postępowania zgod-
nego z prawem Jahwe oraz oddawania Mu czci. Dar nowego serca oznaczał 
zatem dzieło nowego stworzenia, zyskania nowej jakości życia, której nie mógł 
Izrael osiągnąć na drodze samoistnego wysiłku. W jego wnętrzu (בְּקִרְבְּכֶם) 
nie było bowiem żadnej potencji, która mogłaby go doprowadzić do wyższego 
poziomu egzystencji, zgodnego z zamysłem Jahwe. Dar Pana był zatem czymś 
koniecznym dla zesłańców w ich drodze ku ziemi. Perspektywa powrotu do 
Jerozolimy (ww. 16-25) nabiera swej wyrazistości w obliczu zapowiedzi daru 
serca nowego i ducha nowego. To podwójne określenie (niemal synonimiczne) 
podkreśla radykalny charakter zmiany. Nic ze starego (grzesznego) Izraela nie 
zostanie w odnowionym narodzie. Jedynym elementem łączącym oba etapy 
dziejów narodu będzie jego sfera cielesności (kontynuacja Izraela historyczne-
go). Oznacza to, że nowa epoka będzie realizowana w oparciu o tę samą natu-
rę, lecz uszlachetnioną dzięki nowemu sercu i nowemu duchowi.

Ez 36,27

וְאֶת־רוּחִי אֶתֵּן בְּקִרְבְּכֶם וְעָשִׂיתִי אֵת אֲשֶׁר־בְּחֻקַּי
ם׃ תֵּלֵכוּ וּמִשְׁפָּטַי תִּשְׁמְרוּ וַעֲשִׂיתֶֽ

I ducha Mojego dam we wnętrze wasze, i uczynię, że (w) na-
kazach Moich będziecie postępowali, i praw Moich przestrzegali 
i czynili.

Izrael, który otrzyma nowe serce i nowego ducha (w. 26), będzie prawdzi-
wie ludem Jahwe. Stanie się Jego świątynią: I ducha Mojego dam we wnętrze 
wasze (w. 27a). W swej istocie duch (ַרוּח) przenikający wnętrze Izraelitów 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



218

będzie mocą działającą, która do końca uszlachetni naród, zdolny do życia 
zgodnego z otrzymanym powołaniem. Oznaczało to, iż otrzyma moc życiową 
(por. Ez 37,14), gwarantującą bezpieczeństwo oraz całkowitą niezależność od 
niszczycielskich wpływów obcych ludów. Wpływy te były wielorakie. Izraelici 
chętnie sięgali do przykładu życia opierającego się na orientalnych standar-
dach, w których np. praktyki bałwochwalstwa często były połączone z wy-
uzdanymi bankietami. Pociągnięty tymi „atrakcjami” naród łatwo zapominał 
o Jahwe, a obce ludy wykorzystywały te słabości i przemocą podporządkowy-
wały sobie Izrael, sprowadzając go do roli niewolnika. Było to możliwe, ponie-
waż we wnętrzu ludu brakowało obecności ducha Jahwe. Takie ograniczenie 
(zawinione) miało się definitywnie zakończyć w okresie niewoli babilońskiej. 
Dar ducha Jahwe, działający w nowym sercu i nowym duchu narodu, uzdolni 
naród do czynów zgodnych z otrzymanym powołaniem.

Na owocność tego daru wskazuje druga część w. 27: i uczynię, że (w) na-
kazach Moich będziecie postępowali i praw Moich przestrzegali i czynili. Duch 
Jahwe jest nośnikiem Jego zamysłu, którego przejawem były nakazy (חֻקִּים) 
i prawa (מִשְׁפָּטִים). Chodziło o prawo, które od wieków znane było Izraelo-
wi (od czasów Mojżesza), ciągle na nowo rozwijane (dostosowane no no-
wych form życia), a równocześnie z coraz większą siłą odrzucane przez naród 
(zwłaszcza przez przywódców ludu). Jahwe prezentuje się jako wielki peda-
gog ludu. Jego dary zmierzają do jednego celu: uzdolnić Izrael do poszano-
wania zamysłu Pana. Taki stan dobrej kondycji wewnętrznej narodu będzie 
właśnie dziełem Jahwe, co wyraża formuła i uczynię (וְעָשִׂיתִי), która kojarzy 
się z opisem stwórczych czynów Jahwe (Rdz 1,7-16). Pierwotne dzieło stwór-
cze doznaje następnie swego uzupełnienia już w konkrecie powołania jedne-
go narodu, który miał się stać znakiem dzieła Jahwe w świecie. Jego obecność 
spowodowała jednak kryzys, a obce narody uznały to za klęskę Jahwe. Tego 
zła więcej w świecie nie będzie. Izrael, w którym działa duch Jahwe, będzie 
całkowicie skoncentrowany na przestrzeganiu prawu Pana. Na nowy etos ludu 
wskazują trzy czasowniki użyte w w. 27b: ְהָלַך (kroczyć, postępować),שָׁמַר 
(strzec, przestrzegać) oraz עָשָׂה (czynić). Można je uznać za wyrażenia syno-
nimiczne. Zwraca uwagę zwłaszcza ostatni czasownik עָשָׂה; jest on ponownie 
użyty w w. 27. Za pierwszym razem odnosi się do czynu Jahwe, a w drugim 
użyciu wskazuje na czyn Izraela. Aktywność Pana nie pozostaje bez echa (jak 
było to w przeszłości), lecz znajduje stosowną odpowiedź w aktywności Izra-
ela, w całej harmonii względem wymagań Jahwe (nakazy i prawa). Użycie aż 
trzech synonimicznych czasowników podkreśla pełne zaangażowanie się ludu 
w dziele posłuszeństwa Panu. Ich czyny będą zatem wzorcowe, a tym samym 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



219

będą głosić prawdę o tym, kim i jakim jest Jahwe. Nie będzie już żadnego pre-
tekstu dla obcych ludów dla żywienia pogardy i bezczeszczenia Jahwe i Jego 
ludu. Ostatecznie imię Jahwe będzie uświęcone (por. w. 23).

Ez 36,28

תֵיכֶם וִהְיִיתֶם לִי וִישַׁבְתֶּם בָּאָרֶץ אֲשֶׁר נָתַתִּי לַאֲבֹֽ
ים׃ לְעָם וְאָנֹכִי אֶהְיֶה לָכֶם לֵאלֹהִֽ

I zamieszkacie w ziemi, którą dałem ojcom waszym, i będziecie 
dla Mnie ludem, a Ja będę dla was Bogiem.

Wędrówka Izraela ostatecznie dobiegnie kresu. Jahwe składa obietni-
cę: I zamieszkacie w ziemi, którą dałem ojcom waszym. Pobrzmiewa tu echo 
pierwszej obietnicy danej Abrahamowi w formie polecenia: Jahwe rzekł do 
Abrama: „Wyjdź z twojej ziemi rodzinnej i z domu twego ojca do kraju, który ci 
ukażę” (Rdz 12,1). Zamysł Jahwe był od początku ten sam: zapewnić bezpiecz-
ne i dostatnie życie swojemu ludowi. Ten zamysł został wyrażony w obrazie 
dostosowanym do potrzeb ówczesnych plemion. Wiecznie błąkające się po pu-
styni szczepy (por. Pwt 26,5) musiały na co dzień zmagać się z trudami życia 
i nigdy nie były pewne nadchodzącego dnia. Z tej niepewności i stałego lęku 
wybawiał ich Jahwe, składając obietnicę odziedziczenia spokojnej i dostatniej 
ziemi. Wprawdzie Izrael już raz otrzymał ziemię w czasach Jozuego, lecz ten 
dar zmarnował. W nowych okolicznościach nie powtórzy się już ten dramat. 
Zanim Izrael zamieszka w ziemi (וִישַׁבְתֶּם בָּאָרֶץ), dozna radykalnej transfor-
macji, o której pisał prorok w ww. 26-27. Na starej ziemi obietnicy zamieszka 
nowy lud Jahwe. Będzie to Izrael, który co do ciała (בָּשָׂר), kontynuując dzieje 
dawnego ludu, staje się jednak nowym na skutek daru ducha Jahwe.

W drugiej części w. 28 pojawia się formuła związana z ideą przymierza: 
i będziecie dla Mnie ludem, a Ja będę dla was Bogiem. Wartość przymierza nie 
uległa degradacji pomimo zerwania go przez Izrael (por. Ez 17,13-18). Wier-
nym jego uczestnikiem pozostał Jahwe, który dysponował mocą i postanowie-
niem odnowy relacji ze swoim ludem. Prorok dwukrotnie ten związek nazywa 
przymierzem pokoju (Ez 34,25; 37,26), które gwarantowało bezpieczne i do-
statnie zamieszkanie Izraela w ziemi (obietnicy i daru).

W kontekście mowy o zbezczeszczeniu imienia Jahwe (w. 23) szczególne-
go znaczenia nabierają słowa: a Ja będę dla was Bogiem. Obce ludy na nowo 
przekonają się, że Jahwe jest Bogiem Izraela, oraz, że ten fakt będzie wielce 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



220

pouczający. Lud Jahwe mieszkający w ziemi obietnicy i zażywający pokoju 
świadczy o swoim Dawcy, którego ludy nie mogą już bezcześcić. Powodzenie 
Izraela staje się równocześnie sposobem głoszenia wielkości Jahwe pośród na-
rodów. Nikt nie waży się zatem ponownie zaatakować ludu Pana, który rozpra-
wi się skutecznie z wszystkimi jego przeciwnikami (por. Ez 25–32).

Ez 36,29

 וְהוֹשַׁעְתִּי אֶתְכֶם מִכֹּל טֻמְאֽוֹתֵיכֶם וְקָרָאתִי אֶל־הַדָּגָן

ב׃ וְהִרְבֵּיתִי אֹתוֹ וְלאֹ־אֶתֵּן עֲלֵיכֶם רָעָֽ

I uwolnię was od wszystkich nieczystości waszych, i zawołam do 
zboża, i rozmnożę go, i nie sprowadzę na was głodu.

Zamieszkiwanie w ziemi – daru Jahwe (w. 28) – będzie dla Izraela okre-
sem wielkiej prosperity. Pan nie pozostawi swego ludu samemu sobie. Jako 
„ogrodnik” będzie „doglądał” tę ziemię. Zanim podejmie się tych czynności, 
Jahwe zwróci uwagę na kondycję samego ludu. Lud o nowym sercu i nowym 
duchu, zamieszkując na odnowionej ziemi, zostanie uwolniony (וְהוֹשַׁעְתִּי) od 
wszystkich nieczystości swych (טֻמְאֽוֹתֵיכֶם  Pan dokonuje dogłębnego .(מִכֹּל 
oczyszczenia ludu. Czynność uwolnienia wyraża prorok czasownikiem ישׁע 
(por. Ez 34,22; 37,23), który najczęściej jest stosowany w opisach uwolnie-
nie od zewnętrznych wrogów. W kontekście w. 29 nie chodzi już o ten aspekt, 
bowiem owi wrogowie już zostali pokonani. Pozostał więc wróg wewnętrz-
ny, cała grzeszna tradycja narodowa, która rozwinęła się w narodzie. Odno-
wiony Izrael miał całkowicie zdystansować się od przeszłości napiętnowanej 
grzechem. Jahwe uwolni więc naród od nurtujących wspomnień przeszłości 
(grzesznej) i uchroni go od pragnień, które mogłoby na nowo lud pogrążyć 
w grzeszności.

Jahwe prezentuje się jako Pan całego stworzenia. On to woła do zboża 
אֶל־הַדָּגָן)  To wyrażenie zrozumiałe jest w kontekście ekspresji .(וְקָרָאתִי 
orientalnej, w której okrzyki (wołanie) nawet do martwych przedmiotów nie 
było czymś obcym. Na słowo Jahwe wszystko się staje. Na Jego wołanie nastaje 
obfitość zboża w kraju. Zboże było synonimem zaspokojenie wszystkich po-
trzeb człowieka, z niego wyrabiano chleb, podstawowy pokarm. Pomnożone 
 zboże oznacza nastanie czasu błogosławieństwa. Izrael nie będzie (וְהִרְבֵּיתִי)
już musiał w wielkim trudzie pracować na roli i zdobywać pokarm (por. Rdz 
3,17). Raz na zawsze ustanie klęska głodu, która nastała w okresie oblegania 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



221

Jerozolimy (Ez 5,17; 7,15; 14,13). Prorok zapowiadał nastanie takiego okresu 
w czasach panowania nowego Dawida (Ez 34,23-29). Czynność rozmnożenia 
chleba dokonana przez Jezusa (Mt 15,32-39) jest nowotestamentalnym wy-
pełnieniem proroctwa Ezechiela.

Ez 36,30

וְהִרְבֵּיתִי אֶת־פְּרִי הָעֵץ וּתְנוּבַת הַשָּׂדֶה לְמַעַן
ם׃ אֲשֶׁר לאֹ תִקְחוּ עוֹד חֶרְפַּת רָעָב בַּגּוֹיִֽ

I rozmnożę owoce drzewa i plon pola, abyście nie przyjmowali 
już hańby głodu pośród narodów.

Jahwe, jako Pan obfitości (por. Ez 36,10-11), ofiaruje swe dary w nadmier-
nie pomnożonej liczbie. W ww. 29-30 dwukrotnie prorok używa czasownika 
-na znak błogosławieństwa Jahwe, podobne (stać się licznym, powiększyć) רבה
go do tego z opisu dzieła stworzenia (Rdz 1,22.28). Na skutek grzechu człowiek 
ściągnął na siebie przekleństwo wyrażające się pomnożeniem znoju i cierpie-
nia (Rdz 3,16). Los człowieka zawisnął zatem pomiędzy obfitością błogosła-
wieństwa a obfitością przekleństwa. Ezechiel zapowiada zbliżający się czas, 
gdy Izrael dozna takiego błogosławieństwa. Nie będzie już bezwodnej pustyni, 
lecz obfitość owoców drzewa i plonów pola. Będzie to niejako nowy Eden, te-
ren bezpiecznie oddzielony od narodów (ם  nie będą one już zdolne do ;(גּוֹיִֽ
górowania nad ludem Jahwe (por. w. 15), bowiem wszelkie ograniczenia życia 
Izraela zostaną usunięte. Wszelkie ograniczenia symbolizował głód (רָעָב), bę-
dący przekleństwem narodów – jego hańbą (חֶרְפַּת).

Ez 36,31

א־טוֹבִים וּזְכַרְתֶּם אֶת־דַּרְכֵיכֶם הָרָעִים וּמַעַלְלֵיכֶם אֲשֶׁר לֹֽ
ם׃ טֹתֶם בִּפְנֵיכֶם עַל עֲוֹנֹתֵיכֶם וְעַל תּוֹעֲבֽוֹתֵיכֶֽ וּנְקֹֽ

I będziecie wspominać drogi wasze złe i czyny wasze, które (nie) 
były dobre; i będziecie czuć odrazę przed obliczem swoim z po-
wodu grzechów waszych i z powodu obrzydliwości waszych.

Jahwe odnawiając naród i przysposabiając go do życia w ziemi obfitują-
cej we wszelkie dobra (ww. 28-30), nie usuwa zupełnie grzesznej przeszłości 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



222

Izraela. Będzie ona obecna w pamięci ludu: I będziecie wspominać (וּזְכַרְתֶּם) 
drogi wasze złe. Pamięć była jednym z najważniejszych faktorów kształtują-
cych świadomość narodową. Bez odwołania się do dziejów przodków żaden 
lud nie mógł legitymować swoich praw do ziemi i przywilejów z tego wyni-
kających. Ezechiel, który kazał patrzeć zesłańcom w przyszłość, nie odrywał 
całkowicie Izraelitów od przeszłości. Czyni to na wielu miejscach. Brak pa-
mięci był czymś złym, zwłaszcza dla Izraela. Jego pamięć winna sięgać przede 
wszystkim dzieła litości Jahwe. Ezechiel prezentując symboliczną historię Je-
rozolimy, przytacza wyrzut stawiany jej przez Pana: I przy wszystkich obrzy-
dliwościach twych i nierządach twych nie pamiętałaś dni młodości twej, gdy 
byłaś nagą i odkrytą, szamocącą się w swej krwi byłaś. To wówczas zlitował się 
nad nią Jahwe (Ez 16,6-14). Sięgając wstecz, Izrael winien wspominać dwa 
wydarzenia: zmiłowanie Jahwe oraz grzech ludu. Naród chętnie zapominał 
o tym wszystkim. Tymczasem wspomnienie grzesznej przeszłości nie miało 
za cel karania ludu, lecz ukazaniem w prawdzie miary miłosierdzia jaki stał 
się udziałem Izraela. Prorok opisując historię niewierności (apostazji) Izraela 
(Ez 20,1-44), zapowiada karę oraz odnowienie, czyli powrót do ziemi Izra-
ela (w. 42). Temu dziełu zbawienia towarzyszyć będzie również wspomnie-
nie: I będziecie wspominać tam drogi wasze i wszystkie czyny wasze, którymi 
się splamiliście, i poczujecie odrazę na obliczach waszych z powodu wszelkiego 
zła waszego, które popełniliście (w. 43). Prorok niemal dosłownie powtarza 
tę formułę w analizowanym wersecie (w. 31). Drogi i czyny Izraela były złe 
 czyli złe były zasady i ich realizacja w praktyce. Naród będzie jednak ,(הָרָעִים)
zdolny do samokrytyki: i będziecie czuć odrazę (טֹתֶם -przed obliczem swo (וּנְקֹֽ
im. Czasownikקוט (czuć wstręt, obrzydzenie, przerażenie, odraza), występuje 
zaledwie 8 razy w BH, w tym 3 razy w Ez i zawsze jako opis odrazy doznawa-
nej przez Izrael z powodu swych grzechów. Odraza była zatem ukazywana 
przez Ezechiela jako jedyna właściwa postawa Izraela wobec swej grzesznej 
przeszłości. Czym była ona większa, tym większy stawał się dystans ludu od 
nieprawości, a równocześnie rodziło się dziękczynienie Panu za dzieło zba-
wienia. Duży nacisk, jaki Ezechiel kładł na konieczność wspominania prze-
szłości z odrazą miał na calu uratować lud przed próbą idealizowania swych 
dziejów. Taka pokusa towarzyszyła Izraelowi od zawsze, nawet w czasach 
pustyni lud wspominał obfitość wszystkiego w Egipcie, zwłaszcza, że na Sy-
naju doznawano licznych braków (Lb 11,5-6). Ezechiel wskazuje na grzechy 
 ludu, które mają być przestrogą na przyszłość. Izrael nie będzie (עֲוֹנֹתֵיכֶם)
wolny od dokonywania wyborów. W nowej ziemi otrzyma nową szansę, którą 
winien dobrze wykorzystać.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



223

Ez 36,32

י־עֹשֶׂה נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה יִוָּדַע לָכֶם לאֹ לְמַעַנְכֶם אֲנִֽ
ל׃ בּוֹשׁוּ וְהִכָּלְמוּ מִדַּרְכֵיכֶם בֵּית יִשְׂרָאֵֽ

Nie z powodu was Ja czynię, wyrocznia Pana, Jahwe; niech bę-
dzie wiadomo wam; wstydźcie się i  rumieńcie się z  (powodu) 
dróg waszych, domu Izraela.

אֲדנָֹי LXX brak

Podobnie jak w w. 22, również na zakończenie mowy o odnowie Izraela 
(ww. 22-32) pojawia się formuła: Nie z powodu was Ja czynię. Tworzy ona 
inkluzję całej wypowiedzi. Działanie Jahwe jest absolutnie autonomiczne. 
Wynika z Jego postanowienia niezależnie od kondycji, w jakiej znajduje się 
stworzenie, w tym wypadku Izrael. Naród ten został wybrany bez żadnych 
zasług, został zatem wybawiony również bez żadnych zasług. Pan okazuje 
się wierny swoim postanowieniom, które gwarantują świetlaną przyszłość 
Izraelowi. W nowej społeczności (w nowym kraju) będzie uświęcone imię 
Pana (w. 22).

Na zakończenie mowy Pan zwraca się z apelem do ludu: niech będzie wia-
domo (יִוָּדַע) wam; wstydźcie się i rumieńcie się z (powodu) dróg waszych, domu 
Izraela. Czasownik יָדַע (znać) spełnia tu szczególną funkcję. Użyty w formie 
nifal imperfec. (w znaczeniu jussivus) wyraża przynaglenie samego Jahwe, by 
Izrael poznając samego, siebie zawstydził się (ּבּוֹשׁו) i zarumienił się (ּוְהִכָּלְמו). 
To słownictwo przypomina wyrażenia zawarte w opisie symbolicznej histo-
rii Jerozolimy (Ez 16,27.52.54.61.63). Cała nieprawość Izraela musi pozostać 
w pamięci ludu, to ma być czymś wiadomym, przekazywanym z pokolenia 
na pokolenie, podobnie jak przekazywano orędzie o wybawieniu z Egiptu 
(por. Wj 12,26). Obie wieści mają być w Izraelu pielęgnowane. Zawierają one 
prawdy o Jahwe i o narodzie. Dzięki takiemu podejściu naród może ustrzec 
się przed błędami (bałwochwalstwem) w przyszłości, podporządkowując się 
całkowicie woli Jahwe.

Ez 36,33

כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה בְּיוֹם טַהֲרִי אֶתְכֶם מִכֹּל
עֲוֹנֽוֹתֵיכֶם וְהֽוֹשַׁבְתִּי אֶת־הֶעָרִים וְנִבְנוּ הֶחֳרָבֽוֹת׃

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



224

Tak mówi Pan, Jahwe: W  dniu, w  którym oczyszczę was ze 
wszystkich grzechów waszych, i zasiedlę miasta i będą odbudo-
wane ruiny.

אֲדנָֹי LXX brak

Formuła wprowadzająca: Tak mówi Pan, Jahwe, oznajmia początek nowej 
części mowy Jahwe (ww. 33-34). Nawiązuje ona po poprzedniego kontekstu 
(uświęcenie imienia Jahwe owocując odnową ludu i ziemi), wnosi jednak 
nowy aspekt, który dotyczy twórczych uzdolnień nowego Izraela.

Prorok zapowiada ponownie nastanie dnia (בְּיוֹם), czyli czasu zbawczego 
działania Jahwe. Będzie to dzień, który stanie się przeciwieństwem dnia za-
głady dopuszczonej przez Jahwe: A ty, synu człowieczy, czyż nie w dniu, (kie-
dy) zabiorę od nich ochronę ich, radość, ozdobę ich, rozkosz oczu ich, i tęsknotę 
duszy ich, synów ich i córki ich (Ez 24,25). Był to dzień upadku Jerozolimy 
(wraz z świątynią), całej zabudowy, wszystkiego, co zbudowali przez wieki 
mieszkańcy miasta. Karanie nastąpiło na skutek nieczystości (bałwochwal-
stwo i inne grzechy). W w. 33 Ezechiel ponownie nawiązuje do tematu dnia, 
lecz już w nowym kontekście – czynów zbawczych. Pierwszy z nich odnosić 
się będzie do samego Izraela: oczyszczę was (טַהֲרִי) ze wszystkich grzechów 
waszych (עֲוֹנֽוֹתֵיכֶם). To dzieło miało charakter podstawowy i najistotniejszy, 
chodziło bowiem o wewnętrzną kondycję człowieka (współpracownika Jah-
we) powołanego do kształtowania oblicza ziemi. Będąc nieczystym nie był 
zdolny do twórczego przeobrażania swego otoczenia. Szczegółowo temat 
oczyszczenia Izraela prezentuje prorok w w. 25. Był to zatem temat wiodący, 
bowiem przemiana ziemi musiała się rozpocząć od przemiany (oczyszczenia) 
człowieka (Izraela). Prorok zapewnia, że oczyszczenie dokonane przez Jahwe 
będzie dogłębne i całkowite (ze wszystkich grzechów). Naród otrzyma nowe 
oblicze, na którym „wypisane” będzie oczyszczające dzieło Jahwe.

Jahwe zasiedli (וְהֽוֹשַׁבְתִּי) miasta (הֶעָרִים) nową społecznością. Podobnie 
jak „niegdyś” Pan umieścił pierwszego człowieka w ogrodzie Edenu (Rdz 2,8), 
również w epoce odnowy umieści człowieka (odnowiony Izrael) w nowym Ede-
nie, nazwanym miastami. Ów „Eden” nie będzie jednak rajskim ogrodem, lecz 
ziemią daną ludowi, by kształtował jej oblicze (por. w. 35). Będzie ona bowiem 
posiadała znamiona grzesznej przeszłości, ruiny (הֶחֳרָבֽוֹת). Z jednej strony 
będą one wspomnieniem grzesznej przeszłości (w. 32), a z drugiej wyznaczą 
ogrom zadania stojącego przed Izraelem, który z tych ruin będzie musiał stwo-
rzyć doskonałą siedzibę narodu. Na czele „budowniczych” będzie jednak Jahwe, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



225

dlatego dzieło zostanie dokonane, o czym świadczy użycie formy ּוְנִבְנו (będą 
odbudowane). Pan jest gwarantem odbudowy, natomiast naród oczyszczony 
i odnowiony (o nowym sercu) będzie uległym współpracownikiem Jahwe.

Ez 36,34

ר׃ עָבֵד תַּחַת אֲשֶׁר הָיְתָה שְׁמָמָה לְעֵינֵי כָּל־עוֹבֵֽ  וְהָאָרֶץ הַנְּשַׁמָּה תֵּֽ

A ziemia spustoszona będzie uprawiana, aby nie była pustko-
wiem dla oczu każdego przechodzącego.

W. 34 kontynuuje myśl o przemianie ludu i jego środowiska (w. 33). Na 
początek została wysunięta kwestia ziemi (הָאָרֶץ). Ten temat ma istotne zna-
czenie w całym przesłaniu Ez 36 (błogosławieństwo gór i odnowa Izraela). 
Ziemia jest nade wszystko własnością Jahwe (w. 5), stała się jednak miejscem 
przelewania niewinnej krwi (w. 18), jej przeciwieństwem były ziemie obce (w. 
19), pośród których szydzono z Izraela wyprowadzonego ze swej ziemi (w. 20). 
Jahwe tymczasem pogrążył obce ludy i postanowił na nowo wprowadzić lud 
swój do ziemi jako miejsce jego zamieszkania (w. 24. 28).

Prorok obrazowo ilustruje przemianę jaka dokona się na ziemi: była spu-
stoszona (הַנְּשַׁמָּה), będzie uprawiana (עָבֵד -Spustoszona ziemia była zna .(תֵּֽ
kiem wszelkiego niedostatku. Taką stała się Jerozolima i jej okolica, co stało 
się pobudką do radości wśród Ammonitów (Ez 25,3). Spustoszony Izrael stał 
się odrazą dla ludzi i nikt obok niej nie przechodził (Ez 33,28). Stała się śro-
dowiskiem nieprzyjaznym dla życia. Przemieniona ziemia przez Jahwe będzie 
środowiskiem twórczego wysiłku Izraela, który będzie ją uprawiał. Rdzeń עבד 
(rzeczownikowo: sługa, doradca, urzędnik; czasownikowo: pracować, służyć, 
uprawiać) występuje 18 razy w Ez. Prorok opisując błogosławieństwo gór Izra-
ela zapowiada iż będą one uprawiane i będą obsiewane (por. w. 9) przynosząc 
obfite plony (ww. 29-30). Ziemia będzie niezwykle żyzna, a trud uprawiają-
cych ją okaże się w nadmiarze owocny.

Przechodnie nie będą już więcej omijali tej ziemi. Nie będzie już dla ich 
oczu rysowała się jako złowieszcze pustkowie. Jej wygląd będzie przyciągał, 
dlatego nie zabraknie już przechodniów (będzie miejscem bujnego życia spo-
łecznego). Ich obecność będzie świadectwem zaistniałej przemiany. Izraelowi 
nie będzie groziło nic złego ze strony obcych (przechodniów). Zmieni się je-
dynie „opinia” o ludzie Jahwe wśród narodów, a tym samym Jego święte Imię 
nie będzie już bezczeszczone.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



226

Ez 36,35

וְאָמְרוּ הָאָרֶץ הַלֵּזוּ הַנְּשַׁמָּה הָיְתָה כְּגַן־עֵדֶן וְהֶעָרִים
בוּ׃ נְשַׁמּוֹת וְהַנֶּהֱרָסוֹת בְּצוּרוֹת יָשָֽׁ הֶחֳרֵבוֹת וְהַֽ

I będą mówić: Ziemia ta spustoszona stała się jak ogród Eden; 
a miasta zrujnowane i spustoszone, i zburzone (są) umocnione 
i zamieszkałe.

Przechodzący (ר -nie pozostaną bez reakcji uzewnętrzniającej ich kon (עוֹבֵֽ
takt z odnowioną ziemią, to oni będą mówić. Ich misją będzie zwiastowanie 
wśród narodów zmian, jakie na ziemi dokonały się za sprawą Jahwe. Mieli 
„w pamięci” obraz spustoszonej ziemi, tymczasem stała się (ona) jak ogród 
Eden. Już opis wcześniejszy (ww. 28-34) ujawniał cechy odnowionej ziemi, 
które odnosiły się do Edenu (por. Ez 27,23; 28,13; 31,9.16.18). Ezechiel lubuje 
się w tym porównaniu. Eden był synonimem obfitości, luksusu. Joel odwołuje 
się do podobnego skojarzenia: ziemia ta jest przed nim jak ogród Eden, lecz po 
nim będzie pustym stepem i przed nim nikt nie ujdzie (Jl 2,3), lecz pisze o od-
wrotnym procesie, czyli Eden miał stać się krainą pustynną (przeciwnie jak 
odnowiony Izrael). Myśl Ezechiela współgra natomiast z orędziem Deutero-
izajasza: Zaiste, zlituje się Jahwe nad Syjonem, zlituje się nad wszelką jego ruiną. 
Na Eden zamieni jego pustynię, a jego stepy na ogród Jahwe. Zapanują w nim 
radość i wesele, pienia dziękczynne przy dźwięku muzyki (Iz 51,3). Ten tekst 
zawiera już rozwiniętą myśl, która prezentuje reakcję ludu zamieszkującego 
Eden: radość, wesele i dziękczynne pienia. To wizja eschatologiczna, która nie 
była zupełnie obca Ezechielowi.

W przeciwieństwie do Deuteroizajasza, Ezechiel nie podkreśla jakości ży-
cia mieszkańców, lecz formę odnowionej ziemi. Siedliskiem Izraela będą mia-
sta (עָרִים). Były to centra ukształtowane już przeszłości, lecz na nowo otoczone 
murami: umocnione i zamieszkałe. Stały się bezpiecznymi siedzibami, którym 
nie groziły napady obcych ludów. Radość i wesele, o których pisze Deuteroiza-
jasz, świadczyły o pełni szczęścia, jakiego doznawali ich mieszkańcy.

Ez 36,36

שָּׁאֲרוּ סְבִיבוֹתֵיכֶם כִּי אֲנִי יְהוָה וְיָדְעוּ הַגּוֹיִם אֲשֶׁר יִֽ
יתִי׃ בָּנִיתִי הַנֶּהֱרָסוֹת נָטַעְתִּי הַנְּשַׁמָּה אֲנִי יְהוָה דִּבַּרְתִּי וְעָשִֽׂ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



227

I poznają narody, które pozostały wokół was, że Ja (jestem) Jah-
we, odbudowałem (to, co było) zburzone, obsadziłem (to, co 
było) spustoszone; Ja Jahwe, powiedziałem i uczynię.

Opis odnowionej ziemi (ww. 33-36) kończy stereotypowa formuła: I po-
znają narody (ּוְיָדְעו). Nawiązuje ona do w. 23, w którym jest mowa o po-
znaniu Jahwe przez obce narody, co dokona się na skutek uświęcenia Pana 
pośrodku nich. W w. 36 owe narody zostały bardziej ukonkretnione – były 
to te ludy, które pozostały wokół was. A więc te, których nie zniszczył Jahwe 
(w czasie najazdu Nabuchodonozora oraz innych nieszczęść). Sformułowa-
nie: uświęcenie się Jahwe (w. 23) odnosi się do wszystkich sposobów obecności 
Pana w świecie, w tym także w czasie odbudowy ziemi Izraela: odbudowałem 
(to, co było) zburzone, obsadziłem (to, co było) spustoszone. Pan czynił odnowę 
również rękami swego ludu, podobnie jak wcześniej rękami wojska Nabucho-
donozora karał Izrael.

Końcowe słowa: powiedziałem i uczynię ujawniają jedność słowa i czynu 
Jahwe. Jego zapowiedzi były liczne w dziejach Izraela (mowa przez proroków). 
Ezechiel włączył się w ten głos prorocki w najbardziej dramatycznych chwi-
lach w dziejach narodu. Nie był jednak wysłuchany w Jerozolimie. Pomimo 
podwójnej klęski Izraela (odpadnięcie od Jahwe i popadnięcie w niewolę babi-
lońską), Jahwe nie przestawał przemawiać do ludu, a Jego czyny przechodziły 
od karania do zbawienia. Świadkiem tego procesu był Ezechiel, dlatego na gru-
zach epoki królewskiej, przebywając w Babilonii, mocno świadczy o nowych 
czynach Jahwe, które niechybnie nastąpią (i uczynię – יתִי .(וְעָשִֽׂ

Ez 36,37

ית־יִשְׂרָאֵל כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה עוֹד זֹאת אִדָּרֵשׁ לְבֵֽ
ם׃ לַעֲשׂוֹת לָהֶם אַרְבֶּה אֹתָם כַּצֹּאן אָדָֽ

Tak mówi Pan, Jahwe: Jeszcze tak pozwolę się uprosić domowi 
Izraela, żeby uczynić im: Pomnożę ich, jak stado ludzi.

אֲדנָֹי LXX brak

Ostatnie wersety mowy Jahwe (ww. 37-38) koncentrują się na losie domu 
Izraela. W całym fragmencie Ez 36 jest on wspominany aż 7 razy. Motyw ten 
strukturuje zatem cały rozdział. Już w w. 10 pojawia się obietnica Jahwe: I po-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



228

mnożę wśród was ludzi, cały dom Izraela. Taki był podstawowy zamysł Pana 
względem zesłańców. W w. 37, po uroczystej formule: Tak mówi Pan, Jahwe 
(wskazuje ona na początek nowej części mowy i przypomina o autorytecie 
Jahwe w całym orędziu), prorok przekazuje słowa, które pouczają lud o ich 
właściwej postawie względem Jahwe. Formuła עוֹד זֹאת (jeszcze tak) łączy w. 
37 z poprzednimi frazami i wskazuje, że kolejne słowa stanowią istotne dopeł-
nienie całego orędzia.

Jahwe jeszcze (עוֹד) raz chce zachęcić lud, by do Niego przystąpił. Dom 
Izraela nie ma być tylko biernym odbiorcą Bożych wyroków, lecz, podobnie 
jak w przeszłości, winien zwracać się do Niego w swych prośbach i błaga-
niach (por. zwłaszcza Psałterz). A czynność ta nie będzie czymś daremnym. 
W celu zachęcenia go do wysiłku, prorok w imieniu Jahwe zapewnia: pozwo-
lę się uprosić (ׁאִדָּרֵש) domowi Izraela. Zastosowana forma czasownika ׁדָּרַש 
(szukać, troszczyć się, pytać) w nifal wyraża takie czynności, jak: dać się szu-
kać, pozwalać się pytać. Poszukiwanie to jedno z najważniejszych zadań, jakie 
otrzymał Izraelita; psalmista wyznaje: Szukałem (דָּרַשְׁתִּי) Jahwe, a On mnie 
wysłuchał i uwolnił od wszelkiej trwogi (Ps 34,5). Kto ufa, ten znajduje Pana. 
Była to podstawowa zasada życia Izraela jako społeczności Jahwe. Bałwo-
chwalstwo i inne występki zrywały kontakt z Panem. W tej sytuacji już nikt 
nie szukał Pana. Podobnie było w okresie królewskim. Po grzesznych rzą-
dach Roboama w Jerozolimie, jego następca, Asa, usunął ołtarze i figury boż-
ków, a następnie: Nakazał mieszkańcom Judy, by szukali Jahwe, Boga swych 
ojców, i wypełniali prawo oraz przykazanie (2 Krn 14,3). Podobna sytuacja 
zaistniała w czasach Ezechiela. Po dopełnieniu się karania i surowości Jahwe, 
nadszedł czas odnowienia relacji. Szukać i prosić Jahwe może tylko ten, kto 
pokłada w Nim ufność. Ezechiel zapewniał, iż Pan pozwoli uprosić się domo-
wi Izraela. Zesłańcy winni zatem oczekiwać na Jego wsparcie, sami jednak 
muszą wykazać stosowną inicjatywę. Odtąd los zesłańców zależy również od 
nich samych.

Nie czekając na sformułowanie prośby, prorok, w imieniu Jahwe, pod-
powiada jej treść: żeby uczynić im: Pomnożę ich jak stado ludzi (por. w. 10). 
Mnogość stad (owiec i kóz) obecnych na zboczach Gór Judzkich była zawsze 
obrazem fascynującym Izrael. Brak takiej sceny stawał się zwiastunem klęski, 
co dla ludu oznaczało zbliżający się głód. Izrael miał natomiast być jak ogrom-
ne stado (mnogość ludzi), które posiada w obfitości wszystko to, co im było 
potrzebne. Prośba o pomnożenie (אַרְבֶּה) była prośbą o błogosławieństwo, po-
dobną do tego, jaki otrzymali pierwsi rodzice (Rdz 1,28) oraz Abraham (Rdz 
12,2). Nowy Izrael musi zatem wrócić do tych początków. Jego prośba o po-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



229

mnożenie ludzi będzie wyrazem powrotu do Jahwe i powierzenia Mu zarówno 
swego losu jak i losu swych potomków.

Ez 36,38

ם בְּמוֹעֲדֶיהָ כֵּן תִּהְיֶינָה דָשִׁים כְּצֹאן יְרוּשָׁלִַ כְּצֹאן קָֽ
י־אֲנִי יְהוָֽה׃ הֶעָרִים הֶחֳרֵבוֹת מְלֵאוֹת צֹאן אָדָם וְיָדְעוּ כִּֽ

Jak stado święte, jak stado Jerozolimy na święta jej, tak będą 
miasta spustoszone wypełnione stadem ludzi, i  poznają, że Ja 
(jestem) Jahwe.

W ostatnim wersecie mowy Jahwe prorok uzasadnia konieczność kiero-
wania prośby do Jahwe o pomnożenie ludu. W tym celu Ezechiel odwołuje 
się do znanych zwyczajów kapłańskich praktykowanych w Jerozolimie (jako 
kapłan miał w pamięci świątynię). Na początku prezentuje dwa porównania; 
oba bazują na idei stada (צֹאן), tym samym nawiązują do wzmianki zawar-
tej w w. 37. Stado w języku pasterskim odnosiło się do większej liczby owiec 
względnie kóz. Wybrane sztuki ze stada były przeznaczane do składania z nich 
ofiar na ołtarzu w świątyni, w Jerozolimie. Tworzyły one wówczas stado święte 
דָשִׁים) -Nie mogło się w nim znaleźć nic posiadającego skazę, jakąkol .(צֹאן קָֽ
wiek ułomność. Dla Jahwe można było ofiarować tylko to, co najlepsze. Drugie 
porównanie: jak stado Jerozolimy na święta jej (ָבְּמוֹעֲדֶיה) daje uzasadnienie 
konieczności wyłonienia stada świętego. Będzie ono ofiarowane podczas cele-
browania świąt w Jerozolimie. Jest to ostatnie użycie przez proroka nazwy tego 
miasta w swej księdze (w Ez 40–48 mowa jest o mieście = Jerozolima). Dla Eze-
chiela w. 38 staje się niejako testamentem jerozolimskim. Miasto ukazane jest 
jako prototypem nowej społeczności, całego Izraela, ze wszystkimi jego odno-
wionymi miejscowościami. Dla Izraela kult świątynny był sprawą nadrzędną, 
podobnie jak i uroczyste obchodzenie dni świątecznych. Nagromadzone w w. 
38a określenia odwołują się zatem do istotnych podstaw życia Izraela w ziemi: 
stado = zgromadzenie w imię Jahwe; święte = przynależność do Jahwe; Jerozo-
lima = miejsce spotkania z Jahwe; święta = czas celebrowania obecności Jahwe. 
Jahwe zatem wypełniać miał całość życia Izraela i jego środowiska.

Takim środowiskiem będą miasta spustoszone, wypełnione stadem ludzi. 
Jerozolima niejako rozszerzy swoje granice i obejmie całość ziemi zamiesz-
kiwanej przez Izrael. Spustoszenie nie będzie już dotyczyć ziemi odnowio-
nej przez Jahwe. To śmiercionośne środowisko zostanie usunięte z jej granic 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



230

(stanie się udziałem wrogów Izraela). Liczba mieszkańców miast będzie peł-
na, gwarantem tej obfitości był sam Jahwe – prorok wyraża ten fakt formułą 
 ,czasownikowo: być w komplecie) מלא Rdzeń .(będzie wypełnione) מְלֵאוֹת
napełniać; przymiotnikowo: pełny) pojawia się w kolejnym wersecie (Ez 37,1) 
i stanowi łącznik dwóch wielkich rozdziałów (Ez 36–37). Ogrom śmierci 
(wysuszonych kości, Ez 37,1) zostanie zastąpiony pełnią życia (miasta wypeł-
nione ludźmi, w. 38). Te wszystkie zmiany zbawcze staną się nową okazją do 
poznania Jahwe.

Wizja suchych kości (Ez 37,1-14)

Wizja Ezechiela, którą otrzymał w dolinie (ww. 1-2), prorok prowadzony 
przez Jahwe ujrzał dolinę wypełnioną kośćmi. Proroctwo wypowiedziane nad 
kośćmi (ww. 3-8), Jahwe poleca Ezechielowi by prorokował celem udzielenie 
ducha i ożywienia kości. Kolejne przynaglenie do prorokowania (ww. 9-14), 
ożywione kości to dom Izraela, Jahwe otwiera groby Izraela i wprowadza lud 
do swego kraju.

Ez 37,1

הָיְתָה עָלַי יַד־יְהוָה וַיּוֹצִאֵנִי בְרוּחַ יְהוָה וַיְנִיחֵנִי
בְּתוֹךְ הַבִּקְעָה וְהִיא מְלֵאָה עֲצָמֽוֹת׃

I była nade mną ręka Jahwe, i wyprowadził mnie w duchu Jah-
we, i postawił mnie pośrodku doliny, a ona była pełna kości.

הָיְתָה LXX και εγενετο
עֲצָמֽוֹת LXX ανθρωπινων

Po mowie Jahwe (Ez 36,1-38) o błogosławieństwie i pomyślności ziemi 
(gór) Izraela prorok prezentuje wizję, która była jego osobistym doświadcze-
niem, a jej treść miała ogromne znaczenie dla przyszłości Izraela.

W nowej relacji prorok niejako odwołuje się do samego początku swej 
misji i stwierdza: I była nade mną ręka Jahwe. Podobne doświadczenie miał 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



231

prorok nad rzeką Kebar, jednak Ezechiel opisywał to doświadczenie w trzeciej 
osobie: i była nad nim tam ręka Jahwe (Ez 1,3b). Bardziej osobisty tok wypo-
wiedzi obecny jest w w. 1, który podkreśla szczególne zaangażowanie się pro-
roka w treści, które były zawarte w otrzymanej wizji (por. Ez 3,22; 8,1; 40,1). 
Na początku swej misji prorok zapowiadał karanie Jahwe, natomiast w póź-
niejszym czasie (po upadku Jerozolimy) zmienia się ton jego wypowiedzi, 
która przybiera formę wyroczni pocieszającej, dającej nadzieję na pomyślną 
przyszłość. Najważniejsze jest jednak to, że na wszystkich etapach swej dzia-
łalności Ezechiel doznawał obecności Pana, co było symbolizowane obrazem 
spoczywającej na nim ręki Jahwe.

Pan staje się przewodnikiem proroka: i wyprowadził mnie w duchu Jahwe 
(por. Ez 42,1.2). We wcześniejszym opisie prorok był przynaglony do wykona-
nia ruchu: I była nade mną tam ręka Jahwe i powiedział do mnie: Wstań, idź 
na równinę i tam będę mówił z tobą (Ez 3,22). Różnice pojawiające się w opi-
sach świadczą o bogactwie duchowych doświadczeń proroka, które trudno 
było jednoznacznie opisać. Życie proroka zostało do końca wpisane w dzieło 
Jahwe, realizowane w Izraelu w przełomowym czasie jego dziejów. Wprawdzie 
Ezechiel nie podaje nam precyzyjnej daty doznania kolejnego działania Jahwe, 
lecz wpisuje się ono w okres poprzedzający wizję nowej świątyni (Ez 40,1), 
z kwietnia 573 r. przed Chr.

Potęga działania Jahwe została w tekście wzmocniona wzmianką o du-
chu (ַרוּח) Jahwe. Ręka i duch Jahwe to sformułowania, które wyrażają niczym 
nieograniczone działanie Pana, któremu bez żadnego sprzeciwu poddaje się 
Ezechiel. Staje się on wybranym świadkiem zarówno Bożego działania, jak 
i Bożego zamysłu. Wyprowadzenie (וַיּוֹצִאֵנִי) proroka oznacza nie tyle fizyczną 
zmianę jego położenia, co dogłębne doznanie obecności Jahwe, która niejako 
przesłania świat realny i wprowadza w świat Bożego zamysłu.

„Porwany” prorok pozostaje w mocy Jahwe, zatem Ezechiel relacjonuje 
kolejny etap swych niezwykłych doznań: i postawił mnie (וַיְנִיחֵנִי) pośrodku 
doliny (הַבִּקְעָה). Rdzeń נוח wyraża ideę spoczynku, uspokojenia. „Postawie-
nie” proroka nie było zatem zwykłym „umieszczeniem”, lecz wprowadzeniem 
do środowiska, które miało w proroku zrodzić doznanie „odpoczynku”. Takie 
doświadczenie mogło zaistnieć jedynie na skutek zbawczej obecności Jahwe, 
która u każdego człowieka rodziła przekonanie o pełni bezpieczeństwa i ob-
fitości życia. W takim „środowisku” znalazł się prorok. Była to dolina, która 
stała się miejscem spotkania proroka z Jahwe (por. Ez 3,22.23; 8,24). Termin 
 bywa też tłumaczony jako równina. Ezechiel nie podaje precyzyjnych הַבִּקְעָה
informacji na temat położenia owej doliny, nie ma to jednak większego zna-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



232

czenia. Nie było to miejsce przeznaczone do „odwiedzin”, lecz spełniało funk-
cję znaku, który został dany prorokowi. Ów znak przybrał postać ogromnej 
liczby kości, dosłownie: a ona była pełna kości (מְלֵאָה עֲצָמֽוֹת). Motyw kości 
ma ważne znaczenie w orędziu proroka. Kości były ważną częścią istoty żywej 
(człowieka), której los znajdował się w rękach Jahwe. W czasie karania ciała 
synów Izraela zostały położone przed ołtarzami bożków, a następnie ich kości 
były rozrzucone wokół ich ołtarzy (por. Ez 6,5). Ta czynność ujawnia całą 
niemoc Izraela, który nie mógł się już odrodzić. Do tego motywu nawiązuje 
tekst Ez 37,1, jednak podejmuje go już w nowym kontekście. Kości nie były 
rozrzucone wokół pogańskich ołtarzy, lecz wypełniały dolinę, czyli miejsce 
spotkania z Jahwe.

Ez 37,2

וְהֶעֱבִירַנִי עֲלֵיהֶם סָבִיב סָבִיב וְהִנֵּה רַבּוֹת מְאֹד
ד׃ עַל־פְּנֵי הַבִּקְעָה וְהִנֵּה יְבֵשׁוֹת מְאֹֽ

I  sprawił, że przeszedłem nad nimi dokładnie dookoła, a  oto 
(było ich) dużo bardzo na obliczu tej doliny; a oto (były) suche 
bardzo.

Jahwe nieustannie był przewodnikiem proroka i sprawił, że Ezechiel prze-
szedł nad nimi (kośćmi) dokładnie dookoła. Nie miał to być zatem jakiś ogól-
ny ogląd kości, lecz ich szczegółowa inspekcja. Takie podejście odpowiadało 
doświadczeniu Ezechiela, które nabył w przeszłości. Widział zapewne stosy 
trupów w Jerozolimie (597 r. przed Chr.), a słyszał wieści o jeszcze większej 
tragedii – z 587 r. przed Chr. Ten obraz doznał istotnego dopełnienia w wizji 
otrzymanej od Jahwe. Prorok wkroczył do miejsca, które było „doliną śmier-
ci”. Zgromadzona w niej była niejako cała przeszłość narodu. Dokładny ogląd 
był zatem sięgnięciem pamięcią w przeszłość, a więc do tego, co już nie istnia-
ło. Chodziło o całą przeszłość narodu, zaznacza to prorok w sformułowaniu: 
a oto (było ich) dużo bardzo na obliczu tej doliny. Bardzo dużo, czyli wszystko. 
Prorok uświadamiał sobie fakt, że oto nastąpił kres narodu, a zwłaszcza, że 
kości były suche bardzo (ְתוֹמֽצָעֲ האָלֵמ). Proces rozkładu ciała już się za-
kończył. Nastąpił definitywny koniec oznak wszelkiego życia; oznaczał on 
trumf śmierci, której tragizm prorok poznał osobiście, gdy umarła mu żona 
(Ez 24,15-27). Ezechiel, za sprawą Jahwe, znalazł się pośrodku doliny (w. 1), 
pośrodku śmierci (w. 2).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



233

Ez 37,3

וַיֹּאמֶר אֵלַי בֶּן־אָדָם הֲתִחְיֶינָה הָעֲצָמוֹת הָאֵלֶּה
עְתָּ׃ וָאֹמַר אֲדנָֹי יְהוִה אַתָּה יָדָֽ

I powiedział do mnie: Synu człowieczy, czy ożyją kości te? I po-
wiedziałem: Panie, Jahwe, Ty wiesz.

אֲדנָֹי LXX brak

Formuła: I powiedział do mnie występuje aż czterokrotnie w fragmencie 
Ez 37, 1-14 (ww. 3.4.9.11), wskazując na dominującą rolę słowa Jahwe w całym 
relacjonowanym przez Ezechiela wydarzeniu. Pan daje obraz (wizję), a rów-
nocześnie przekazuje interpretujące go słowo. Bez tych dwóch faktorów nie 
mogłaby się dokonać właściwa komunikacja między Jahwe a prorokiem.

Jahwe inicjuje swe słowa znanym prorokowi określeniem: Synu człowieczy 
(por. w. 9.11). Osoba proroka nie znika zatem z centrum „zainteresowania” 
Jahwe. Nieustannie przywoływana Jego obecność oraz wskazówka o mówie-
niu Pana nadają jednolity charakter literacki jednostki (ww. 1-14). Wszystkie 
te elementy sprawiają, że wypowiedź traktowana jest w sposób szczególny, po-
dobnie jak fragment Ez 8,5-18 (profanacja świątyni). Oba fragmenty przyna-
leżą do dwóch różnych części księgi i zawierają przeciwstawne treściowo prze-
słanie: 1) Grzech apostazji Izraela (Ez 8,5-18); 2) Zbawcze dzieło Jahwe (Ez 
37, 1-14). W konfrontacji tych dwóch wydarzeń dzieło Jahwe miało odnieść 
pełne zwycięstwo, a dawna apostazja Izraela będzie jedynie wspomnieniem 
przeszłości, której zło już nigdy nie powróci.

Jahwe traktuje proroka jako partnera dialogu. Będąc doskonałym peda-
gogiem, Pan stawia pytanie Ezechielowi: czy ożyją (הֲתִחְיֶינָה) kości te? Temat 
życia przebija się zwłaszcza we wszystkich fragmentach Ez 1–39 (por. Ez 47,9), 
począwszy od wzmianki, istotach żyjących w wizji wprowadzającej (Ez 1,5), 
a skończywszy na obrazie ożywiających wód wypływających ze świątyni (Ez 
47,1-12). Te ramowe teksty (dla całej księgi) stanowią treść orędzia życia, któ-
rego orędownikiem stał się Ezechiel. Pytanie, jakie otrzymał, było wprawdzie 
skierowane do niego, lecz za ostatecznego adresata miał odbiorców przesłania 
prorockiego. Pytanie wskazuje na temat, który nurtował wszystkich, a zwłasz-
cza Izraelitów pogrążonych w smutku utraty ojczyzny. Pytanie o życie było py-
taniem o przyszłość, na którą wskazywał w swej misji prorok. Zainteresowanie 
przyszłością wynikało z tego, że przeszłość została już oceniona (Ez 1–24). Po-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



234

mimo wielkiego daru Jahwe, jaki otrzymał Izrael, naród ten nie sprostał swe-
mu powołaniu. Pytanie skierowane do Ezechiela było pytaniem o możliwość 
realizacji obietnicy bezpiecznego życia, zgodnie z obietnicą daną przez Jahwe 
przodkom Izraela. Czy w obliczu zaistniałych faktów możliwe była jeszcze od-
nowa narodu?

Prorok nie czuł się kompetentny, by dać odpowiedź na te najważniejsze 
kwestie: I powiedziałem: Panie, Jahwe, Ty wiesz (ָּעְת -Druga część w. 3 na .(יָדָֽ
wiązuje do pierwszej części tego wersetu:

I powiedział do mnie (w. 3a); I powiedziałem (w. 3b).

Słowu Jahwe odpowiada słowo człowieka (proroka). Obie ekspresje są ko-
nieczne i to w porządku zaprezentowanym w w. 3. Całość wiedzy leży po stro-
nie Jahwe; Jego pytanie zmierza do tego, by prorok odkrył treści, które pozosta-
wały dotychczas poza kręgiem jego doświadczenia. Dowodzi tego odpowiedź 
Ezechiela: Panie, Jahwe, Ty wiesz. Prorok nie mógł odwołać się do osobistego 
poznania w tym względzie, bowiem przekonanie o wskrzeszeniu ciał zmar-
łych nie było jeszcze treścią credo Izraela. Pewną wskazówką mogły być trady-
cje utrwalone w tzw. dziele deuteronomistycznym, które przypisywały czyny 
w mocy Eliaszowi i Elizeuszowi. Mieli oni wskrzeszać umarłych (1 Krl 17,19-
23; 2 Krl 4,29-37). Ezechiel mógł znać te tradycje, lecz niewiele one wnosiły 
w kontekście wizji wyschniętych kości (w. 2). Przywrócenie do życia w takim 
stanie (wyschniętych kości) nie było znane w Izraelu. Odpowiedź proroka ma 
zarówno charakter osobisty, jak i zawiera odpowiedź całego narodu. Faktycz-
nie Ezechiel oraz cały Izrael nie znali odpowiedzi na to pytanie. Wielu z miesz-
kańców Jerozolimy (apostatów) mogło odpowiedzieć negatywnie: „Kości nie 
ożyją”. Prorok odwołuje się jednak do „wiedzy” Jahwe. Wskazuje zatem na na-
turę poruszonej kwestii, której rozstrzygnięcie przekracza możliwości człowie-
ka. Ezechiel oczekuje, że Pan sam odpowie na stawiane pytanie. Jego uniżenie 
względem Jahwe ujawnia formuła: Panie, Jahwe, Ty wiesz. Prorok zatem aż na 
trzy sposoby zwraca się do Jahwe, zanim wyrazi przekonanie, że w nurtującej 
kwestii jedynie Pan posiada wiedzę: ָּעְת -poznać, wie) ידע Rdzeń .(wiesz) יָדָֽ
dzieć) stosuje Ezechiel przede wszystkim w formułach mówiących o poznaniu 
Jahwe przez Izrael, względzie przez obce ludy (w najbliższym kontekście: Ez 
36,38; 37,6). Ezechiel zatem odwołuje się nie do swego doświadczenia, lecz 
zamysłu Jahwe. Doznając bliskość Pana, wyraża równocześnie nadzieję, że Jah-
we podzieli się swą wiedzą z nim, a w końcu z całym Izraelem. W zaistniałej 
sytuacji prorok pozostawia inicjatywę wyłącznie Panu.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



235

Ez 37,4

וַיֹּאמֶר אֵלַי הִנָּבֵא עַל־הָעֲצָמוֹת הָאֵלֶּה וְאָמַרְתָּ
ה׃ אֲלֵיהֶם הָעֲצָמוֹת הַיְבֵשׁוֹת שִׁמְעוּ דְּבַר־יְהוָֽ

I powiedział do mnie: Prorokuj nad kośćmi tymi i powiedz do 
nich: Kości suche, słuchajcie słowa Jahwe.

Po frazach wprowadzających (ww. 1-3), w w. 4 prorok informuje o pole-
ceniu, jakie otrzymał od Jahwe. Na wstępie powtarza formułę: I  powiedział 
do mnie (por. w. 3a), wskazując na początek kolejnego etapu kontaktu z Pa-
nem (ww. 4-8). Ezechiel ma spełnić swe podstawowe zadanie: Prorokuj (ִאבֵנָּה) 
nad kośćmi tymi. Podobne przynaglenie otrzymał prorok w kontekście mowy 
o górach Izraela i ziemi Izraela (Ez 36,1.3.6). Zarysowany w ten sposób pro-
gram aktywności proroka ujawnia kierunki działania Jahwe. Pan wskazuje na 
ziemię (Izraela) i lud ją zamieszkujący. Obie rzeczywistości uległy potwornej 
dewastacji. Ziemia pozostawała spustoszona, a lud zamienił się w suche kości. 
W obliczu tej tragicznej transformacji zesłańcy pozostawali w całkowitej nie-
mocy (brak środków zaradczych). Zarówno ziemia, jak i kości zostały perso-
nifikowane, do nich bowiem przemawia prorok: i powiedz (ְתָּרְמַאָו) do nich. 
Zastosowana konwencja zmierza do wykazania faktu, iż mowa proroka nie 
mieści się w wymiarach czysto naturalnych. Ezechiel nie plasuje się w szeregu 
wielu ówczesnych „proroków” (por. Ez 13), lecz wykonuje misję powierzoną 
mu przez Jahwe. Odbiorcą orędzia prorockiego na początku jest to, co martwe 
i niezdolne do jakiejkolwiek percepcji słów: Kości suche, słuchajcie słowa Jah-
we. W tej końcowe frazie (w. 4c) znamienne jest zestawienie ze sobą dwóch 
wielkości: 1) pełnia życia – Jahwe; 2) całkowity brak życia – kości suche. Owe 
kości różnią się jednak od innych martwych przedmiotów (np. kamienia), bo-
wiem były nośnikiem życia, które bezpowrotnie odeszło, stały się jak kamie-
nie. Absurdalność zaistniałej sytuacji złagodził Ezechiel już wcześniejszymi 
wzmiankami, a zwłaszcza mową o zamianie serca z kamienia na serce z ciała 
(por. 36,26). Ten znak, odnoszący się do sfery wnętrza, obejmie również to, 
co zewnętrzne. Kości suche mają stać się „słuchaczem” orędzia odnowy. Cała 
dolina przemieni się w ogromne audytorium. Jego zakres poznał już Ezechiel, 
który przeprowadził ogląd wszystkich kości (por. w. 32). Skuteczność mowy 
Ezechiela zapewnia wsparcie Jahwe. To On sprawia, że martwe kości stają się 
posłuszne. Ekstremalna sytuacja, w jakiej znalazł się Izrael, domagała się eks-
tremalnych działań. Prorok od chwili swego powołania (Ez 1,1-3) był świad-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



236

kiem wielu „dziwnych” wydarzeń. W niektórych epizodach sam uczestniczył 
(np. leżenie na boku – Ez 4,4-8). Jego dotychczasowa posługa, rzuca światło 
na rozumienie nowego wydarzenia, jakim było „przemawianie do martwych 
(suchych) kości”; nie było to dziwactwo, lecz było realizacją kolejnego etapu 
aktywności Jahwe.

Ez 37,5

ם׃ כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה לָעֲצָמוֹת הָאֵלֶּה הִנֵּה אֲנִי מֵבִיא בָכֶם רוּחַ וִחְיִיתֶֽ

Tak mówi Pan, Jahwe, do kości tych: Oto Ja wprowadzam w was 
ducha i ożyjecie.

אֲדנָֹי LXX brak
ם וִחְיִיתֶֽ LXX ζωης

Uroczyste i autorytatywne mówienie Jahwe: Tak mówi Pan, Jahwe, obecne 
jest w całym rozdziale 37 (por. w. 9.12.19.21). W scenie „na dolinie” odbiorca-
mi tej mowy są wysuszone kości (לָעֲצָמוֹת). Jahwe prezentuje się jako Stwórca. 
Podobnie jak niegdyś tchnął ducha w nozdrza ulepionego człowieka (tchnie-
nie życia [נִשְׁמַת חַיִּים], tak iż stał się on istotą żywą – por. Rdz 2,7), również 
w nowej epoce tchnienie Pana miało moc kreacyjną. Ezechiel w miejsce cza-
sownika נפח (tchnąć – Rdz 2,7) wprowadza rdzeń בוא (przyjść), który używa 
w formie imiesłowu, w osnowie hifil (wprowadzić). Jahwe wprowadza ducha 
ם) w kości, czyli udziela tchnienia życia: i ożyjecie (רוּחַ)  Relacja Jahwe .(וִחְיִיתֶֽ
do kości jest jednoznaczna. Kości bezwarunkowo zostają ożywione. Ta bezwa-
runkowość przypomina dzieło stworzenia „na początku” (Rdz 1,1–2,4a). Pan 
zapowiada zatem ponowny triumf życia. Duch wypełniając kości sprawia, że 
nie mogą one już więcej pozostawać suche. Cały ten proces dokonuje się bez 
współdziałania człowieka. Prorok – syn człowieczy – ma jedynie o tym dziele 
zaświadczyć. Następuje nowy początek, który swą przyczynę ma daleko poza 
naturalną strukturą stworzenia symbolizowanego przez suche kości.

Ez 37,6

הַעֲלֵתִי עֲלֵיכֶם בָּשָׂר וְקָרַמְתִּי עֲלֵיכֶם וְנָתַתִּי עֲלֵיכֶם גִּדִים וְֽ
ה׃ י־אֲנִי יְהוָֽ עוֹר וְנָתַתִּי בָכֶם רוּחַ וִחְיִיתֶם וִידַעְתֶּם כִּֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



237

I dam wam ścięgna, i nałożę na was ciało, i rozciągnę na was 
skórę, i dam wam ducha, i ożyjecie, i poznacie, że Ja (jestem) 
Jahwe.

רוּחַ LXX + μου

Treść obietnicy złożonej przez Jahwe (w. 5) doznaje szczegółowej prezenta-
cji w w. 6. Oba wersety koncentrują się na temacie ożywienia (וִחְיִיתֶם) suchych 
kości. Dzieło Jahwe wyrażają następujące czasowniki: 1) w. 5: בוא (przyjść); 
2) w. 6: dwukrotnie użyty נתן (dać, udzielić), עלה (wstępować na górę, nakła-
dać) oraz קרם (przykryć) Ten drugi rdzeń ma szczególne znaczenie w proroc-
kim słownictwie, opisującym zbawcze dzieło Jahwe. Najbardziej znamienny 
jest tu tekst Ez 36, 26: I dam wam serce nowe i ducha nowego dam we wnętrz-
ności wasze i usunę serce kamienne z cała waszego i dam wam serce (z) ciała. 
Sekwencja darów Jahwe obecna jest również w obietnicy zawartej w w. 6. Po 
pierwszym dam prorok wymienia trzy elementy składowe żywego organi-
zmu: 1) ścięgna (גִּדִים), czyli przedłużenie mięśni aż do punktu ich przyczepu; 
2) ciało (בָּשָׂר), chodzi tu o mięsistą i wewnętrzną stronę organizmu, 3) skóra 
 czyli zewnętrzna strona organizmu. Tekst Ezechiela przypomina opis ,(עוֹר)
Hi 10,1: Odziałeś mnie skórą i ciałem, i spiąłeś ścięgnami i kośćmi. Istniał za-
tem pewien schemat odnoszący się do budowy anatomicznej ciała ludzkiego. 
Ezechiel go znał. Warstwa cielesna człowieka była bardzo podobna do zwierząt 
ofiarowywanych w świątyni (cielce, baranki). Prorok, jako kapłan jerozolim-
ski, mógł w swej młodości dobrze zapoznać się z procesem przygotowywania 
i ofiarowywania zwierząt, tym samym jego znajomość szczegółów anatomicz-
nych nie dziwi.

Na końcu sekwencji prorok wspomina o najważniejszym darze Jahwe: 
i dam wam ducha. Ta pieczęć „wyposażenia” kości sprawi, że cały proces do-
biegnie kresu (wypełnienia). W analogii do Rdz 1,26, w pełni obleczone kości, 
nowe życie, zostaną ukształtowane na obraz i podobieństwo Stwórcy, o czym 
decyduje właśnie dar ducha (ַרוּח).

To dzięki duchowi kości ożywają i są uzdolnione do poznania Jahwe. Do-
lina śmierci stanie się doliną poznania Pana. Jest to zapowiedź transforma-
cji, jaka miała stać się udziałem Izraela. Dla Ezechiela życie człowieka miało 
jedynie wówczas sens, gdy pozostawało w łączności z Jahwe, uznając Go za 
Stwórcę i Pana.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



238

Ez 37,7

יְהִי־קוֹל כְּהִנָּֽבְאִי וְנִבֵּאתִי כַּאֲשֶׁר צֻוֵּיתִי וַֽ
וְהִנֵּה־רַעַשׁ וַתִּקְרְבוּ עֲצָמוֹת עֶצֶם אֶל־עַצְמֽוֹ׃

I prorokowałem tak, jak polecono mi, i powstał szum, gdy proro-
kowałem, a oto ryk, i zbliżyły się kości, kość do kości.

קוֹל LXX brak
וַתִּקְרְבוּ LXX και προσηγαγε

Prorok został w pełni włączony w realizację procesu zapowiadanego 
przez Jahwe. Jego zadaniem było prorokowanie. Ezechiel miał świadomość 
ciążącego na nim obowiązku, stąd wyznaje, że zaczął prorokować: tak, jak 
polecono mi (צֻוֵּיתִי). Czasownik צוה (rozkazać, polecić) używa Ezechiel 
niemal wyłącznie w opisach czynności symbolicznych (Ez 9,11; 10,6; 12,7; 
24,18); wyjątkiem jest opis prorockiej posługi Ezechiela (ww. 7.10). Pro-
rok opisuje zdarzenie w konwencji interakcji; na jego słowo prorockie: 
Kości suche, słuchajcie słowa Jahwe (w. 4), powstaje natychmiastowa re-
akcja: i powstał szum (קוֹל), gdy prorokowałem. Termin קוֹל (głos, szum) 
ma ważne znaczenie dla Ezechiela, zwłaszcza w opisie wizji: I usłyszałem 
szum ich skrzydeł, jak szum wód wielkich, jak głos Wszechmocnego, gdy 
się poruszały: głos zgiełku, jak głos obozu, a gdy stały, miały opuszczone 
swe skrzydła (Ez 1, 24). Szum powstaje na skutek głosu Jahwe. Tożsamość 
terminologiczna (קוֹל) podkreśla organiczny charakter dokonującego się 
procesu. Jedyną przyczyną zaistniałego szumu jest głos Jahwe, który został 
przekazany w słowie prorockim (w. 7). Ezechiel działa na podobieństwo 
samego Jahwe, gdy stoi w dolinie pośród wyschniętych kości. Reprezentu-
je równocześnie tych wszystkich, którzy pomimo zaparcia się Izraela po-
zostali wierni Jahwe i Jego prawu.

Zaistniały szum stał się znakiem inicjacji niezwykłego procesu, któremu 
towarzyszył ryk (ׁרַעַש). Termin ten bywa tłumaczony słowem szum, jednak 
Ezechiel używa go wyłącznie w celu podkreślenia efektu wielkiej wrzawy, jaka 
powstała na skutek dokonującego się procesu (Ez 3,12.13; 12,18; 26,10.15; 
27,28; 31,16). Nie chodzi tu o zjawisko fizyczne, lecz o doznanie duchowe 
(wizja), które ma ogromne znaczenie w zbawczym dziele Jahwe. Powstały ryk 
znamionował początek wielkiego dzieła, które będzie miało decydujące zna-
czenie dla przyszłości ludu.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



239

W obliczu powstałego ryku dotychczas wysuszone i nieruchome kości 
zbliżały się (ּוַתִּקְרְבו) do siebie. Czasownik קרב (zbliżyć się, przystąpić) zna-
mionuje ruch, który skutkuje tworzeniem nowej jakości. Może oznaczać 
zebranie osób zdolnych do wykonania trudnego zadania (por. Ez 9,1). Jego 
rzeczownikowa forma oznacza wnętrze człowieka (Ez 11,19; 36,26). W kon-
tekście w. 7 czasownik קרב wskazuje na ruch, który miał doprowadzić do in-
tegracji porzuconych w bezładzie kości. „Odnajdywały” one drogę do siebie: 
kość do kości (ֹעֶצֶם אֶל־עַצְמֽו).

Ez 37,8

 וְרָאִיתִי וְהִנֵּֽה־עֲלֵיהֶם גִּדִים וּבָשָׂר עָלָה וַיִּקְרַם

ם׃ עֲלֵיהֶם עוֹר מִלְמָעְלָה וְרוּחַ אֵין בָּהֶֽ

I zobaczyłem: A oto (były) na nich ścięgna i ciało weszło, i rozpo-
starła się na nich skóra z wierzchu, ale ducha nie (było) w nich.

Na skutek słów proroctwa (w. 7) rozpoczął się proces, który obserwował 
Ezechiel: I zobaczyłem ( וְרָאִיתִי). Będąc prorokiem, Ezechiel stał się świad-
kiem. Początkowo wszystko dokonywało się dokładnie tak, jak zapowiedział 
Jahwe (w. 6). Zbliżające się do siebie kości przyoblekały się w ścięgna, ciało 
i skórę. Zabrakło jednak ostatniego elementu: ale ducha nie (było) w nich. Ta 
uwaga zmierza do zwrócenia uwagi na fakt, iż duch nie był jednym z rów-
norzędnych faktorów, składających się na nową rzeczywistość, lecz miał 
znaczenie szczególne. Bez udzielenia ducha cały dotychczasowy proces nie 
posiadał najmniejszego znaczenia. Prorok zauważając brak ducha, zwraca 
uwagę na samego Jahwe, od którego oczekuje, że dopełni dzieła co dopiero 
rozpoczętego.

Ez 37,9

וַיֹּאמֶר אֵלַי הִנָּבֵא אֶל־הָרוּחַ הִנָּבֵא בֶן־אָדָם וְאָמַרְתָּ אֶל־הָרוּחַ
חְיֽוּ׃ ה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה מֵאַרְבַּע רוּחוֹת בֹּאִי הָרוּחַ וּפְחִי בַּהֲרוּגִים הָאֵלֶּה וְיִֽ כֹּֽ

I powiedział do mnie: Prorokuj do ducha, prorokuj, synu czło-
wieczy, i powiedz do ducha: Tak mówi Pan, Jahwe: Z czterech 
wiatrów przybądź, duchu, i tchnij na zabitych tych i ożyją.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



240

אֲדנָֹי LXX brak
הָרוּחַ LXX brak

Ciała pozostające bez ducha (w. 8) były całkowicie bezbronne wobec dzikiej 
przyrody doliny. Nie mogły decydować o swym losie, a tym bardziej nie mogły 
wejść w relację z Jahwe, a to był cel całego dokonującego się procesu.

W tej najbardziej dramatycznej chwili wydarzenia Jahwe, ponownie przej-
muje inicjatywę, kierując do proroka kolejne słowa. Ezechiel jest uczestnikiem 
całego wydarzenia, a Pan przedstawiając mu „niekompletny” stan ciał, każe 
mu podjąć kolejny wysiłek, aby dzieło zostało dokończone. Funkcja proroc-
ka Ezechiela miała być kontynuowana (por. w. 4) i osiągnąć drugi etap, tym 
razem decydujący o powodzeniu całego wydarzenia. Jahwe zatem przynaglił 
Ezechiela: Prorokuj do ducha. Pierwsze słowa proroctwa miał kierować Eze-
chiel do kości (w. 4), a drugie zwracały się ku duchowi. Kości (suche) i duch to 
dwie zupełnie odrębne wielkości. Kości zgromadzone były w dolinie śmierci. 
Ezechiel mógł je obserwować. Do czasu jego proroctwa leżały w bezwładzie 
wbrew tradycji semickiej nie były pochowane i ciągle narażone na profanację. 
Duch natomiast nie przebywał w dolinie, lecz był zależny od Jahwe. Wyjątko-
we znacznie ducha (ַהָרוּח) podkreśla Ezechiel, rozbudowuje frazę polecenia 
Jahwe o drugie przynaglenie: prorokuj, synu człowieczy, i powiedz do ducha. 
W słowach Pana aż dwukrotnie występuje określenie ַהָרוּח (wraz z rodzajni-
kiem); podobnie ma się sprawa z wezwaniem do prorokowania (הִנָּבֵא). Tego 
typu wprowadzenie do opisu aktywności Ezechiela prowadziło ostatecznie 
do wykazania faktu, iż zbliża się moment kulminacyjnego działania Jahwe, 
w którym prorok miał swój udział jako powołany do służby syn człowieczy. 
Mowa do ducha staje się zatem wydarzeniem zwrotnym, przezwyciężającym 
wszystkie dotychczasowe ograniczenia, jakimi były poddane kości zgroma-
dzone w dolinie.

Prorok mowę do ducha miał rozpocząć od autorytatywnego odwołania się 
do Jahwe: Tak mówi Pan, Jahwe. Ezechiel zaznacza równocześnie, że żaden 
duch nie może dominować nad Jahwe, lecz musi pozostawać pod Jego kon-
trolą. W ówczesnej epoce wielkiego zamieszania duchowego i odpadnięcia od 
Pana sporej części Izraela orędzie o panowaniu Jahwe nad wszelkim duchem 
miało pierwszorzędne znaczenie.

Misja Ezechiela wkroczyła w decydujący moment. Prorok stał się sługą Jahwe 
w dziele przywołania ducha: Z czterech wiatrów (רוּחוֹת) przybądź duchu (ַהָרוּח), 
i tchnij na zabitych tych i ożyją. Również w tej części w. 9 występuje dwukrotnie 
rdzeń ַרוּח, tym razem w różnych znaczeniach. Formuła רוּחוֹת (liczba mn., bez 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



241

rodzajnika) nawiązuje do pierwszego użycia tego terminu w Księdze Ezechiela: 
I widziałem, a oto wiatr gwałtowny przybył z północy, obłok wielki i ogień rozbły-
skujący i płonący wokół niego, a z jego środka jakby blask stopu złota ze srebrem ze 
środka ognia (Ez 1,4). Wiatr (wiatry) dla Ezechiela jest nade wszystko znakiem 
obecności Jahwe, Jego siły i działania. Wyrażenie z czterech wiatrów, informuje, 
iż przywoływany duch (ַהָרוּח) nie przebywa w konkretnym miejscu, jak to było 
w wypadku kości (w dolinie). Ducha nie można było zatem zamknąć w określo-
nej przestrzeni, bowiem jego obecność była innej natury. Przybywanie z czterech 
wiatrów oznaczało, iż przybywa on znikąd, czyli z żadnego miejsca znanego czło-
wiekowi. Był to duch całkowicie podporządkowany Jahwe.

Duch miał do spełnienia istotne zadanie, na co wskazują ostatnie słowa 
proroctwa Ezechiela: i tchnij (וּפְחִי) na zabitych (בַּהֲרוּגִים) tych i ożyją. Rzad-
ko stosowany czasownik נפח (tchnąć, rozpalić) występuje 3 razy w Ez (11 razy 
w BH). Użycie go w w. 9 przypomina formę zastosowaną w Rdz 2,7: Wtedy to 
Pan Bóg ulepił człowieka z prochu ziemi i tchnął w jego nozdrza tchnienie życia, 
wskutek czego stał się człowiek istotą żywą. Redaktor kapłański pisze o tchnię-
ciu przez Boga: tchnienia życia; podobny proces miał się dokonać w obliczu 
zabitych (w. 9). Owi zabici to wszyscy polegli, których kości oglądał Ezechiel. 
Różnica treści między Rdz 2,7 a w. 9 zawiera się przede wszystko w podmiocie 
ożywianym. Ulepiony człowiek (Rdz 2,7) nie miał jeszcze swej historii, dopiero 
ożywiony duchem w nią wkraczał, natomiast zabici (w. 9) reprezentowali całą 
historię narodu, a zwłaszcza jej ponure oblicze, jakim była apostazja. Ich kości 
suche nie zostały pogrzebane, nie spełniono więc względem nich podstawowe-
go obowiązku ukrycia zwłok przed dziką zwierzyną i innymi niebezpieczeń-
stwami (do dziś Żydzi kładą kamienie na grobach swych zmarłych, na znak 
pogrzebu i zabezpieczenia im spokoju).

Ożywienie (ּחְיֽו  ,zabitych zmienia całkowicie obraz doliny śmierci. Duch (וְיִֽ
który miał przybyć z czterech wiatrów, został dany przez Jahwe w celu prze-
kroczenia ograniczeń, w jakich znalazł się naród, niejako zamknięty w obrębie 
doliny śmierci.

Ez 37,10

חְיוּ וְהִנַּבֵּאתִי כַּאֲשֶׁר צִוָּנִי וַתָּבוֹא בָהֶם הָרוּחַ וַיִּֽ
ד׃ וַיַּֽעַמְדוּ עַל־רַגְלֵיהֶם חַיִל גָּדוֹל מְאֹד־מְאֹֽ

I prorokowałem tak, jak mi polecił; i wstąpił w nich duch, i ożyli; 
i stanęli na nogach swoich; wojsko wielkie, bardzo wielkie.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



242

Ezechiel podejmuje działanie w całkowitej zależności od Jahwe: I proro-
kowałem tak, jak mi polecił. Owocem tego harmonijnego postępowania bę-
dzie obecność przywoływanego ducha, skutkująca transformacją ciał wypeł-
niających dolinę: i wstąpił w nich duch, i ożyli. Życie zatem nie znajdowało się 
w ścięgnach, mięśniach (ciele) i skórze (ww. 6.8) – jego nośnikiem był wyłącz-
nie duch, który nie był immanentną częścią środowiska człowieka.

Prorok stał się uczestnikiem i świadkiem wydarzenia, które nie było 
udziałem jego poprzedników. Jego wyjątkowość wynikała z faktu nowej sy-
tuacji, w jakiej znalazł się naród. Z powodu popełnionych nieprawości Izra-
el odpadł od Jahwe i zamienił się w kości suche. Pan jednak pozostał wierny 
swemu postanowieniu. Takie działanie Jahwe uzasadnia już tekst Pwt 7,6b-
8: Ciebie wybrał Jahwe, Bóg twój, byś spośród wszystkich narodów, które są 
na powierzchni ziemi, był ludem będącym Jego szczególną własnością. Jah-
we wybrał was i znalazł upodobanie w was nie dlatego, że liczebnie przewyż-
szacie wszystkie narody, gdyż ze wszystkich narodów jesteście najmniejszym, 
lecz ponieważ Jahwe was umiłował i chce dochować przysięgi danej waszym 
przodkom. Wyprowadził was mocną ręką i wybawił was z domu niewoli z ręki 
faraona, króla egipskiego. Jahwe wybrał swój lud, miał w nim upodobanie 
i wybawił go bez jakiejkolwiek zasługi z jego strony. Podobnie postępował 
Pan w czasach Ezechiela. Posyłając ducha ożywiającego, dokonał transfor-
macji (stworzenia) nowego ludu, choć co do ciała (kości) był on związany 
ze starym ludem.

W. 10 niespodziewanie kończy się informacją o kolejnym skutku działania 
Jahwe: i stanęli na nogach swoich; wojsko wielkie, bardzo wielkie. Ci, którzy po-
wstali (ּוַיַּֽעַמְדו), pochodzili wyłącznie z kości suchych, rozrzuconych w doli-
nie. Byli to zabici (w. 9), prawdopodobnie polegli w bitwie (bitwach) z nieprzy-
jacielem. Dolina ich pochłonęła. Taki stan nie miał jednak trwać na zawsze. 
Duch posłany przez Pana, ożywiając dolinę, „postawił na nogi” potężną armię 
wojska (bardzo wielkiego). Wojsko (חַיִל) wspominał Ezechiel w kontekście ob-
cych potęg (Ez 17,17; 27,10; 29,18.19; 32,31), jako złowrogiej potęgi względem 
Izraela. Wzmianka o ożywionym wojsku, stojącym na nogach (gotowych do 
działań), stanowi przeciwwagę do zbrojnej siły obcych ludów. Tamte wojska 
zostały pokonane i rozproszone, pozostało jedynie nowe wojsko, które oży-
wiane duchem przybyłym od Jahwe, stawało się siłą budującą, gwarantującą 
nowy, szczęśliwy początek ludowi Pana.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



243

Ez 37,11

וַיֹּאמֶר אֵלַי בֶּן־אָדָם הָעֲצָמוֹת הָאֵלֶּה כָּל־בֵּית יִשְׂרָאֵל
נוּ׃ הֵמָּה הִנֵּה אֹמְרִים יָבְשׁוּ עַצְמוֹתֵינוּ וְאָבְדָה תִקְוָתֵנוּ נִגְזַרְנוּ לָֽ

I powiedział do mnie: Synu człowieczy, kości te (to) cały dom 
Izraela; oni oto mówią: Wyschły kości nasze i zginęła nadzieja 
nasza; zostaliśmy odcięci dla naszego (życia).

הִנֵּה LXX και αυτοι

Po słowach proroctwa, w których aktywnie uczestniczył Ezechiel, nastę-
puje w tekście zmiana. Jahwe zwraca się bezpośrednio do proroka w celu 
wyjaśnienia sensu dokonujących się wydarzeń. W dotychczasowej relacji 
nie padła żadna nazwa własna. Była mowa o dolinie, kościach i wojsku. Opi-
sywane wydarzenie mogło dotyczyć każdego ludu, zwłaszcza że proroctwa 
dotychczas głoszone odnosiły się również do obcych narodów (Ez 25–32). 
Dopiero w w. 11 pojawia się określenie, które rzuca światło na rozumienie 
treści relacjonowanej w ww. 1-10: Synu człowieczy, kości te, (to) cały dom 
Izraela. Podana informacja może szokować. Dolina zawierała kości całego 
domu Izraela. Prorok zapowiadając odnowę ludu, zwiastował: Tak mówi Pan, 
Jahwe: Jeszcze tak pozwolę się uprosić domowi Izraela, żeby uczynić im: Po-
mnożę ich jak stado ludzi (Ez 36,37). Dom Izraela miał przed sobą świetlaną 
przyszłość, jednak w w. 11 nie chodzi o ten wymiar, lecz o przeszłość. Cały 
-dom Izraela pogrążył się w śmierci, czyli ci wszyscy, którzy pochodzi (כָּל)
li z różnych pokoleń i zamieszkiwali tereny w Południowym i Północnych 
Królestwie. Nie ma już rozróżnienia między zwaśnionymi stronami. Prze-
szłość Izraela była pod znakiem śmierci. W zastosowanej konwencji prorok 
prezentuje „myśli dręczące” kości: Wyschły kości nasze i zginęła nadzieja na-
sza; zostaliśmy odcięci dla naszego (życia). Pierwsza myśl dotyczy procesu 
wyschnięcia (ּיָבְשׁו) kości; kwestia ta wprawdzie była już znana prorokowi 
(ww. 2.4), lecz wyznanie „kości” pozwoliło na identyfikację domu Izraela 
z kośćmi już wcześniej wzmiankowanymi. Dwa kolejne „wyznania” kości 
odnoszą się do konsekwencji, jakie wynikały z faktu wyschnięcia. Po pierw-
sze: i zginęła nadzieja nasza. Podobne sformułowanie pojawia się w Ez 19,5, 
w kontekście pieśni żałobnej nad królami Judy (Ez 19,1-14). To występki 
narodu sprawiły, że ustała nadzieja, co sprowadziło katastrofę dla całego na-
rodu. Po drugie: zostaliśmy odcięci dla naszego (życia). Dom Izraela nie przy-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



244

należał już do sfery żyjących. Ich odcięcie było całkowite i nieodwracalne 
(w oparciu o własne siły).

Ez 37,12

ה־ אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה הִנֵה אֲנִי פֹתֵחַ אֶת־  לָכֵן הִנָבֵא וְאָמַרְתָ אֲלֵיהֶם כֹֽ
 קִבְרֽוֹתֵיכֶם וְהַעֲלֵיתִי אֶתְכֶם מִקִבְרוֹתֵיכֶם עַמִי וְהֵבֵאתִי אֶתְכֶם אֶל־ אַדְמַת

ל׃ יִשְרָאֵֽ

Dlatego prorokuj i powiesz do nich: Tak mówi Pan, Jahwe: Oto 
Ja otworzę groby wasze i podniosę was z grobów waszych, ludu 
Mój i wprowadzę was do ziemi Izraela.

אֲלֵיהֶם LXX brak
אֲדנָֹי LXX brak
עַמִּי LXX brak

Izrael staje w centrum uwagi ww. 11-12, a tym samym całej perykopy (ww. 
1-14). Wizja, którą otrzymał prorok, od samego początku zmierzała do ujaw-
nienia przyszłości całego domu Izraela (w. 11). Ezechiel po raz ostatni (w tej 
perykopie) jest przynaglony do prorokowania (הִנָּבֵא). Tym razem formuła 
polecenia została wzmocniona użyciem cząsteczki לָכֵן (dlatego), która każe 
ściśle związać kolejną aktywność proroka, z tym wszystkim, co dotychczas 
zostało powiedziane i dokonane. Ezechiel miał więc prorokować i mówić do 
kości, które wprawdzie ożyły (w. 10), lecz ostatecznie przemawiał do całego 
domu Izraela, pozbawionego nadziei (w. 11). W obliczu tej nieznośnej sytuacji 
ponownie wkracza Jahwe wraz ze swoją obietnicą, w której zawarte były trzy 
etapy działania Pana. Miały one za cel przezwyciężenie kryzysu, w jakim zna-
lazł się Izrael.

Po pierwsze, Jahwe zapowiada: Oto Ja otworzę (ַפֹתֵח) groby wasze 
-Ta obietnica może zaskakiwać, bowiem dotychczas prorok opi .(קִבְרֽוֹתֵיכֶם)
sywał dolinę wypełnioną kośćmi, które należały do całego domu Izraela, tym-
czasem w w. 12 pojawia się nowy element, czyli groby. W ten sposób wizja 
od symboliki przechodzi do rzeczywistości dla wszystkich oczywistej. Izraelici 
dokładali wszelkich starań, by swych zmarłych chować w grobach (קְבָרוֹת). 
Mieszkańcy grzebali swych zmarłych w grobach ziemnych i lub skalnych. 
W Jerozolimie znajduje się wiele cmentarzy starożytnych. Grobowce wyku-
wano w miękkiej skale, a zmarłych chowano na półce kamiennej. Wejście 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



245

do grobu zamykano wielkim kamieniem (często okrągłym). Grobowce kró-
lewskie ludzi zamożnych były bardzo obszerne, składały się z wielu komór 
grobowych, często też posiadały wewnętrzne dziedzińce. Prorok nie podaje 
szczegółów grobów. Dla narodu najważniejszymi były groby patriarchów (He-
bron – Makpela) oraz królewskie w Jerozolimie. W wizji Ezechiela nie chodzi 
jednak o wybrane groby, lecz o groby jako takie. Będą one otwarte (ַפֹתֵח). Ta-
kiego wydarzenia naród nie znał. Groby były otaczane szacunkiem. Znajdowa-
ły się w pobliżu miejscowości (na zewnątrz murów miast), nie wolno było ich 
otwierać, aby nie zakłócać spokoju zmarłym. Otwarte groby to znak nowego 
działania Pana, które zmieni oblicze Izraela.

Po drugie, Jahwe obiecuje: i podniosę (וְהַעֲלֵיתִי) was z grobów waszych. 
Grób staje się punktem wyjścia działania Pana i oznacza sferę, w jakiej zna-
lazł się cały dom Izraela. Był to stan niewoli śmierci – i to nie tylko fizycznej, 
lecz nade wszystko duchowej. Naród utracił więzy z Jahwe. W obliczu takiego 
położenia Izraela Pan dokonuje dzieła, które zostało określone czasownikiem 
 Jahwe podnosi dom Izraela, jak .(wchodzić, wstępować, w hifil: podnieść) עָלָה
niegdyś podniósł go z ucisku w Egipcie (por. Wj 3,17). Oba wydarzenia miały 
charakter zbawczy i mogły się dokonać wyłącznie na skutek interwencji Jah-
we. Ta intencja zbawcza została w w. 12 podkreślona wyrażeniem עַמִּי (ludu 
Mój). Do ludu ma ponownie należeć ziemia Izraela (por. Ez 36,12). Żaden 
naród nie mógł konkurować z Izraelem, bowiem tylko on został przez Jahwe 
nazwany עַמִּי.

Po trzecie, Pan deklaruje: i wprowadzę (וְהֵבֵאתִי) was do ziemi Izraela. Zie-
mia Izraela była przedmiotem orędzia zawartego w Ez 36. Rozproszony Izrael, 
żyjący w różnych częściach ówczesnego świata, nie mógł poszukiwać innej oj-
czyzny. Przed taką pokusą stali jednak zesłańcy. Późniejsza historia wykazała, 
że niechętnie wracali do Jerozolimy rozproszeni Izraelici, a Jerozolima jeszcze 
w czasach Nehemiasza była bardzo słabo zaludniona (Ne 7,4-5). Ezechielowi 
niełatwo było dotrzeć z orędziem powrotu do ojczyzny, tym trudniejsze było to 
zadanie w późniejszym okresie. Słowa Jahwe „o wprowadzeniu swego ludu na 
powrót do ziemi Izraela” wyznaczają program na przyszłość. Wszyscy rozpro-
szeni będą mieli jedno zadanie: przygotować się na powrót do ziemi przodków. 
Dla zesłańców, próbujących zagospodarować się w nowych warunkach, taki 
program wydawał się nazbyt nierealny, stąd nie wzbudzał entuzjazmu. W tym 
też względzie ujawniła się specyfika misji prorockiej. Ezechiel nie zajmował 
się szczegółami życia w Babilonii, lecz przedstawiał coraz to nowsze obrazy, 
w które miały się wpisywać wszystkie dążenia zesłańców: chodziło o dzieło 
powrotu do ojczyzny. Przewodnikiem miał być wyłącznie Jahwe (wprowadzę 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



246

was). Dopiero gdy nastąpi ten moment zbawczy, dzieło Jahwe osiągnie swój 
punkt kulminacyjny. Misja Mojżesza i Jozuego, z pierwszego wyzwolenia, zo-
stanie powtórzona przez Jahwe w czasach nowego wyzwolenia. Będzie jednak 
miała znacznie wznioślejszy charakter. Pan też będzie gwarantem powodzenia 
wszystkich nowych wydarzeń.

Ez 37,13

י־אֲנִי יְהוָה בְּפִתְחִי אֶת־קִבְרֽוֹתֵיכֶם ידַעְתֶּם כִּֽ וִֽ
י׃ וּבְהַעֲלוֹתִי אֶתְכֶם מִקִּבְרוֹתֵיכֶם עַמִּֽ

I poznacie, że (jestem) Jahwe, gdy otworzę groby wasze i podnio-
są was z grobów waszych, ludu Mój.

Treść w. 13 zawiera słownictwo obecne we wcześniejszych wersetach (ww. 
6-12). Nie wnoszą one już nowych treści, lecz ujawniają niezwykłą wartość za-
powiadanych wydarzeń, które będą miały charakter przełomowy i decydujący 
w dziejach Izraela. Na każdym etapie postępowania Pan daje się poznać ludo-
wi jako Jahwe (I poznacie, że [jestem] Jahwe). Wszystkie Jego czyny mają cha-
rakter zbawczy. Poznanie Jahwe (ידַעְתֶּם  nie jest natury intelektualnej, lecz (וִֽ
egzystencjalnej, w którym uczestniczą wszystkie władze poznawcze człowieka, 
całe jego bytowanie. Oznacza to konieczność całkowitego podporządkowania 
się prawu Pana i trwanie w przymierzu z Nim. Poznanie nie będzie sponta-
nicznym wydarzeniem, lecz procesem rodzenia się Izraela do nowego życia, 
którego centrum stanowi Jahwe. Będzie to zatem inne poznanie w stosunku 
do tego, które było udziałem narodu w przeszłości. Stanie się ono faktem wy-
łączanie dzięki Jahwe i dokona się zgodnie z obietnicą Pana: gdy otworzę groby 
wasze i podniosą was z grobów waszych, ludu Mój. Będzie to punkt zwrotny 
w dziejach Izraela. Groby (cała ciążąca przeszłość) będą opuszczone, puste 
i nie będą już więcej obciążać świadomości narodu. W grobach pozostaną bo-
wiem grzechy i nieprawości popełniane przez przodków.

Pierwszy etap działania Jahwe: otwarte groby i opuszczanie ich przez na-
ród, będzie ostatecznym oddzieleniem Izraela od świata zmarłych (doliny 
śmierci). Do doliny śmierci nie mógł przynależeć naród, który przez Jahwe 
został nazwany י  Izraelici nie byli już zesłańcami, rozproszonymi .(lud Mój) עַמִּֽ
po różnych krajach, lecz ludem, którego obrońcą był Jahwe. Puste groby sym-
bolizują niemoc wszystkich wrogich sił, które dotychczas zagrażały Izraelowi 
(sił wewnętrznych i zewnętrznych).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



247

Ez 37,14

וְנָתַתִּי רוּחִי בָכֶם וִחְיִיתֶם וְהִנַּחְתִּי אֶתְכֶם עַל־אַדְמַתְכֶם
ה׃ וִידַעְתֶּם כִּי־אֲנִי יְהוָה דִּבַּרְתִּי וְעָשִׂיתִי נְאֻם־יְהוָֽ

I dam ducha Mego w was, i ożyjecie, i osadzę was na ziemi wa-
szej; i poznacie, że Ja, Jahwe, powiedziałem i uczynię, wyrocznia 
Jahwe.

Treść w. 14 stanowi konieczne dopełnienie formuły zawartej w w. 13, 
w której jest mowa o czynach „zewnętrznych” względem Izraela. Mają one je-
dynie wówczas zbawcze znaczenie, gdy naród będzie przemieniony duchowo 
(nie tylko fizycznie). O tej przemianie informuje właśnie początkowa fraza w. 
14: I dam ducha Mego w was. Nie jest to nowe stwierdzenie w Księdze Eze-
chiela. Prorok nawiązuje tu do tekstu Ez 36,27, a szerzej do Ez 11,19; 36,26-27. 
Duch Jahwe decyduje o dogłębnej transformacji wnętrza człowieka. Nie da się 
jej przeprowadzić w oparciu o samodoskonalenie się jednostki. Przemiana jest 
darem (וְנָתַתִּי), który prowadzi do życia (וִחְיִיתֶם) nie tylko na płaszczyźnie 
biologicznej, lecz nade wszystko w wymiarach duchowych. Nowo ukształto-
wany Izrael będzie z kolei obdarowany odnowioną ziemią: i osadzę was na zie-
mi waszej. Zaimek dzierżawczy „waszej” odpowiada zaimkowi użytemu wcze-
śniej (ww. 12-13) „Mój” (lud). Skoro Izrael jest własnością Jahwe, to do niego 
należy ziemia (dar Jahwe).

Również finalny etap działania Jahwe kończy się poznaniem. Tym razem 
(w nawiązaniu do Ez 36,36) owo poznanie będzie wynikało z doświadczenia 
harmonii zaistniałej między słowami i czynami Jahwe: i poznacie, że Ja, Jahwe, 
powiedziałem i uczynię, wyrocznia Jahwe. Formuła ta wskazuje na długi proces 
wypełniania się zapowiedzi Pana. Owo „wykonam” nie może ograniczać się do 
jakiegoś fragmentarycznego wydarzenia z dziejów narodu, lecz odnosi się do 
całej nadchodzącej przyszłości Izraela, która jest otwarta na wszelkie zbawcze 
działanie Pana. Naród będzie w przyszłości zdolny do pełnej absorpcji tego 
dzieła i do dawania o nim świadectwo, a to dzięki duchowi Jahwe udzielone-
mu narodowi, na początku nowego etapu jego historii.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



248

Jedność nowego ludu (Ez 37,15-28)

Czyn symboliczny (ww. 15-17), Ezechiel został wezwany do złączenia 
dwóch kawałków drewna z napisami znanymi z historii ludu. Interpretacja 
czynu symbolicznego (ww. 18-20), dawne podziały ludu mają zniknąć, w przy-
szłości Juda (południe) i Józef (północ) mają stać się jednym ludem Jahwe. 
Izrael jako nowy naród zamieszka w swych górach i będzie w nim panował 
jeden król, będzie to Dawid, jako dobry pasterz i sługa Jahwe, Pan zawrze z lu-
dem wieczne przymierze pokoju (ww. 21-28).

Ez 37,15-16

ר׃ וַיְהִי דְבַר־ יְהוָה אֵלַי לֵאמֹֽ
יהוּדָה וְלִבְנֵי  וְאַתָה בֶן־ אָדָם קַח־ לְךָ עֵץ אֶחָד וּכְתֹב עָלָיו לִֽ

 יִשְרָאֵלחברוחֲבֵרָיו וּלְקַח עֵץ אֶחָד וּכְתוֹב עָלָיו לְיוֹסֵף עֵץ אֶפְרַיִם וְכָל־ בֵית
יו׃ יִשְרָאֵלחברוחֲבֵרָֽ

I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc: A ty, synu człowieczy, weź 
sobie drewno jedno i napisz na nim: Dla Judy i dla synów Izraela, 
jego sprzymierzeńca, i weź drewno inne i napisz na nim: Dla Józefa, 
drewno Efraima i całego domu Izraela, sprzymierzeńca jego.

וְאַתָּה LXX brak
אֶחָד LXX brak

Od w. 15 rozpoczyna się nowa jednostka literacka, której tematyka oscy-
luje wokół kwestii jedności ludu Jahwe (ww. 15-28). Formuła: I stało się słowo 
Jahwe da mnie, mówiąc (w. 15), niezwykle często stosowana przez Ezechiela, 
występuje jedynie w tym miejscu, w całym 37. rozdziale. Jej użycie, na począt-
ku mowy o przyszłości Izraela, zwraca uwagę czytelnika na wzniosłość tego 
przesłania, które następuje po zapowiedzi ożywienia narodu, cieszącego się 
darem ducha Jahwe (Ez 37,1-14).

Słowo Jahwe skierowane zostało do Ezechiela, ponownie nazwanego sy-
nem człowieczym (w. 16; por. ww. 3. 9. 11). Tym razem to określenie pojawia się 
jeden raz w całej perykopie (ww. 15-28), w przeciwieństwie do wcześniejszego 
tekstu (ww. 1-14), gdzie występuje aż trzy razy. Ta dysproporcja wskazuje, iż 
prorok kładzie w tekście większy akcent na opis działania Jahwe, natomiast 
osoba Ezechiela zostaje przesunięta bardziej w cień.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



249

Prorok, który był wielokrotnie przynaglany do wykonywania czynności 
symbolicznych (por. Ez 3,22-27; 4,1-3; 4,4-8.9-17; 5,1-4; 12,1-14; 21,11-12.23-
29; 24,1-14.15-24; 24,25-27), otrzymał polecenie wykonania kolejnej czynności, 
która miała być ostatnią przez niego wykonaną. Wszystkie poprzednie działania 
symboliczne Ezechiela odnosiły się do epoki poprzedzającej zburzenie Jerozo-
limy (Ez 1–24). Nowa epoka, opisywana przez proroka w ostatniej części księgi 
(Ez 33–48), domagała się zastosowania nowego języka symboli. Język ten został 
wprowadzony niezwykle wyraziście w fragmencie Ez 37,15-28.

Czynność Ezechiela miała rozpocząć się bardzo prozaicznie, na co wska-
zuje polecenie Jahwe: weź sobie drewno (עֵץ) jedno. Termin עֵץ występuje po-
nad 330 razy w BH (40 razy w Ez), należy do rdzeni częściej używanych przez 
hagiografów (w podobnej ilości występuje termin ַרוּח [duch, wiatr] – 376 
razy). Wynika to ze środowiska i mentalności ówczesnych biblijnych autorów. 
Drzewo (drewno) było towarem deficytowym w Palestynie. Najbardziej szla-
chetne okazy rosły w Libanie (cedry i dęby). Drewno było synonimem tego, 
co kształtowało podstawowy charakter pierwotnego środowiska bytowania 
człowieka (np. opis ogrodu Eden – por. Rdz 2,9). Drzewo było symbolem siły 
życiodajnej, do której odwołuje się również Ezechiel: A nad brzegami potoku 
mają rosnąć po obu stronach różnego rodzaju drzewa owocowe, których liście 
nie więdną, których owoce się nie wyczerpują; każdego miesiąca będą rodzić 
nowe, ponieważ woda dla nich przychodzi z przybytku. Ich owoce będą służyć 
za pokarm, a ich liście za lekarstwo (Ez 47,12). Cały Psałterz stoi pod znakiem 
symboliki drzewa: Jest on jak drzewo zasadzone nad płynącą wodą, które wy-
daje owoc w swoim czasie, a liście jego nie więdną: co uczyni, pomyślnie wypada 
(Ps 1,3). Wybór drewna jako materii, którą miał się posłużyć prorok, był za-
tem bardzo celowy i bogaty w treść. Drzewo miało też negatywne konotacje, 
zwłaszcza w kontekście uprawniania bałwochwalstwa. Stosowanie tych nagan-
nych praktyk prorok również wyrzucał ludowi: I poznacie, że Ja (jestem) Jahwe, 
gdy będą ich zabici pośród bożków swych, wokół ich ołtarzy, na każdym wznio-
słym pagórku, na wszystkich szczytach gór i pod każdym drzewem zielonym, 
i pod każdym terebintem gęstym, na miejscu, gdzie składali woń upodobania 
wszystkim bóstwom swym (Ez 6,13). O drewnie jako tworzywie budowlanym, 
przydatnym rzemieślnikom, wspomina prorok w tekście Ez 15,3. Był to jednak 
materiał nietrwały i łatwopalny (por. Ez 15,6). Podobnie jak całego stworze-
nia, Panem drzew był Jahwe (Ez 17,24), który mógł nimi dysponować według 
swego upodobania. Jahwe dając polecenie Ezechielowi, wskazuje mu na przed-
miot, który z jednej strony był pospolity, a z drugiej posiadał głęboką symbo-
likę. Izraelici na wymiar symboliczny rzeczy zwracali baczną uwagę, zwłaszcza 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



250

że Ezechiel przyzwyczaił już zesłańców do czynności symbolicznych, które 
wykonywał na ich oczach.

Kawałek drewna (עֵץ אֶחָד) nie był przypadkowym materiałem, lecz przed-
miotem przeznaczonym do pisania (tabliczka – por. Iz 30,8), na co wskazuje 
kolejne polecenie Jahwe: i napisz na nim (וּכְתֹב). Nieczęsto taki rozkaz otrzy-
mywał prorok od Jahwe (por. Ez 24,2). W ówczesnej epoce używano wiele róż-
norodnych materiałów piśmienniczych: skórę, papirus i drewno. Ich wspólną 
cechą była nietrwałość. Znaczenie trwalsze były wypalane tabliczki gliniane, 
znane zwłaszcza w środowisku Mezopotamii. Ezechiel, który właśnie przeby-
wał w Babilonii i znał dobrze ten trwały materiał, nie mógł się nim posłużyć, 
bowiem technologia powstawania gotowej inskrypcji była bardzo pracochłon-
na. Natomiast tabliczka drewniana szybko mogła być zapisana tekstem; do 
tego, dla zesłańców ten przedmiot był bardziej znany, a tym samym symbolika 
czynności stawała się bardziej zrozumiała.

Treść pierwszej inskrypcji miała brzmieć następująco: Dla Judy i dla sy-
nów Izraela, jego sprzymierzeńca. Na pierwszym miejscu pojawia się nazwa 
Juda (יהוּדָה -Ezechiel w całej księdze 15 razy stosuje to określenie (pierw .(לִֽ
szy raz w kontekście opisu czynności symbolicznej: leżenie na boku – por. 
Ez 4,6). Judejczycy stanowili w owym okresie najważniejszą cząstkę narodu 
wybranego. Zesłańcy w Babilonii wywodzili się nade wszystko z tego poko-
lenia, choć sam Ezechiel był z pokolenia Lewiego. Znaczenie Judejczyków 
wzrosło w historii Izraela na skutek wspaniałych rządów Dawida i wybu-
dowanej przez Salomona świątyni w Jerozolimie. Po secesji ok. 929 r. przed 
Chr. dziesięciu pokoleń północnych, teren Judy (+ Symeon) stał się osob-
nym królestwem, które przetrwało dłużej niż większa Samaria (Efraim). Na 
pierwszym kawałku drewna znalazło się również miejsce na kolejną nazwę 
własną: synowie Izraela (יִשְׂרָאֵל -Prorok tym samym został przyna .(וְלִבְנֵי 
glony, aby nie traktować mieszkańców Judy w separacji od całego ludu. Nie 
tylko do Judy należą przywileje ludu wybranego (Mój lud), lecz do całego 
Izraela. Wszyscy są dla siebie sprzymierzeńcami (חֲבֵרָיו). Rdzeń חבר wyraża 
ideę przylgnięcia do siebie, wzajemnego dotykania, sprzymierzenia się. W kon-
tekście personalnym chodzi o trwanie w jedności i partnerstwo. Takim miał 
być Izrael w zamyśle Jahwe. Geneza tego ludu nie jest do końca wyjaśniona. 
Tradycja mówiąca o dwunastu pokoleniach ujawnia pierwotną egzystencję 
w dużej niezależności poszczególnych grup Izraelitów (por. epoka sędziow-
ska). Sprzymierzenie, o którym pisze prorok, było przede wszystkim zamy-
słem Jahwe. Sprzymierzenie miało być zatem traktowane przez Izraelitów, 
jako prawo wpisane w sercu wszystkich członków tej społeczności. Zapis 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



251

Ezechiela na pierwszym kawałku drewna zawiera więc wizję Izraela, jaka po-
wstała w zamyśle Jahwe.

Dopełnieniem pierwszej czynności Ezechiela była druga: i weź drewno 
inne i napisz na nim: Dla Józefa, drewno Efraima i całego domu Izraela, sprzy-
mierzeńca jego. Słownictwo tu występujące jest niemal identyczne w stosun-
ku do pierwszej formuły. Przede wszystkim prorok miał wziąć inny kawałek 
drewna (tabliczkę). Jej rozmiary były prawdopodobnie identyczne do pierw-
szej tabliczki (w przeciwnym wypadku prorok zaznaczyłby różnicę). Z kolei 
dwa nowe imiona własne: Józef i Efraim, odpowiadają realiom historycznym. 
Pokolenia Józefa, a zwłaszcza Efraim, zdominowały dzieje Królestwa Północ-
nego. Józef był umiłowanym synem Jakuba, a w dziejach narodów uchodził 
za wybawcę podczas okrutnego głodu panującego w jego epoce. Był mężem 
sprawiedliwym, który wybaczył braciom ich grzechy (Rdz 37–50). Imię Józefa 
wywoływało niezwykle pozytywne skojarzenia u wszystkich Izraelitów. Wysu-
nięcie na pierwsze miejsce (w napisie) imienia właśnie tego potomka Jakuba 
jest celowe, bowiem wskazuje na epokę, w której ów mąż był zasadą jedności 
wszystkich pokoleń (wówczas braci Józefa). Imię Efraima wskazywało nato-
miast na dzieje Królestwa Północnego, które często pozostawało w opozycji 
do Królestwa Południowego. Celem zniwelowania wielowiekowej animozji, 
prorok odwołuje się do postaci Józefa, przez wszystkich szanowanej i cieszącej 
się pełnym autorytetem.

Podobnie jak na pierwszej tabliczce, również i na drugiej pojawia się 
wzmianka o Izraelu, tym razem w miejsce „synowie Izraela”, występuje formu-
ła „cały dom Izraela”. Jest to nawiązanie do Ez 37,11, w którym mowa o wy-
schłych kościach symbolizujących właśnie tę społeczność. Dom (synowie) 
Izraela to właśnie lud Jahwe (Mój lud), którego wszystkie grupy rodowe przy-
legają do siebie (יו  i na tej społeczności skupia się cała uwaga proroka ,(חֲבֵרָֽ
wykonującego ostatnią czynność symboliczną.

Ez 37,17

ךָ׃ וְקָרַב אֹתָם אֶחָד אֶל־אֶחָד לְךָ לְעֵץ אֶחָד וְהָיוּ לַאֲחָדִים בְּיָדֶֽ

I złącz je, jedno do drugiego względem siebie, dla drewna (sta-
jącego się) jedno, i będą względem (siebie) jedno w ręce twojej.

Rdzeń קרב (zbliżyć się, wnętrze) używa Ezechiel 5 razy w bloku Ez 36–
37. Wynika to z natury tematyki podjętej w tej części księgi (odnowa Izra-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



252

ela). Wnętrze ludu zostało obdarowane nowym sercem i nowym duchem 
(Ez 36,8.26.27), w rezultacie to, co było od siebie oddalone, doznaje zbliże-
nia. Na poziomie jednostki było to zbliżenie się kości suchych (Ez 37,8), na 
poziomie narodu – zbliżenie się dwóch części Izraela, rozdartego już w X w. 
przed Chr. (w. 17).

Ezechiel otrzymał kolejne polecenie: I złącz je, jedno do drugiego wzglę-
dem siebie. W jego dłoniach były dwa kawałki drewna (tablic), które zostały 
wypełnione wzniosłymi inskrypcjami (w. 16). Prorok otrzymuje władzę, by 
„sprawić” iż to, co dotychczas było rozdzielone, zyskało jedność. Miał postą-
pić jak rzemieślnik, który łączy ze sobą dwa elementy dotychczas pozostające 
w separacji od siebie. Do ich połączenia nie mogło dość w sposób przypadko-
wy i spontaniczny (w oparciu o własne siły) – musiała zadziałać siła zewnętrz-
na. Taką siłą dysponował wyłącznie Jahwe. Prorok staje się niejako szafarzem 
tej mocy, jej znakiem. Dotychczasowe dzieje Izraela były tak skomplikowane, 
że nie pozwalały przezwyciężyć ograniczeń, które doprowadziły do separacji 
dwóch części społeczności. Jahwe nigdy nie mówił o dwóch ludach (swoich), 
lecz o jednym ludzie (Mój lud) i to pomimo tego, że Izrael przez wieki trwał 
w rozdarciu, a upadek Jerozolimy, jak się wydawało, ostatecznie przypieczę-
tował rozkład Izraela. Przeciwko tym tendencjom staje Jahwe, a z Nim Jego 
prorok, Ezechiel. W jego ręce dwa kawałki drewna stają się jednym (אֶחָד). 
Obie części tak zostają połączone ze sobą, że niemożliwym staje się ich rozłą-
czenie. Spoiwem łączącym staje się bowiem zamysł Jahwe, Jego słowo, którego 
skuteczność wielokrotnie prezentował Ezechiel (por. Ez 37,14).

W rezultacie wykonanej czynności symbolicznej powstała jedna inskryp-
cja, w której obok siebie występują imiona patriarchów: Juda, Józef, Efraim, 
a nade wszystko Izrael (dwukrotnie), czyli Jakub, od którego wywodzi się cały 
Izrael. Dwie zwaśnione części Izraela otrzymają nową jakość istnienia, staną 
się jednością, odtąd będą zwrócone do siebie (לַאֲחָדִים). Choć w Babilonii 
jeszcze się to nie dokonało, jednak w ręce Ezechiela był już wzór nowego po-
rządku. Prorok niejako dzierżył w dłoni przyszłość Izraela.

Ez 37,18

ךְ׃ אֲשֶׁר יֹאמְרוּ אֵלֶיךָ בְּנֵי עַמְּךָ לֵאמרֹ הֲלֽוֹא־תַגִּיד לָנוּ מָה־אֵלֶּה לָּֽ וְכַֽ

A gdy powiedzą do ciebie synowie ludu twego, mówiąc: Czy nie 
objaśnisz nam, co to dla ciebie (znaczy)?

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



253

אֲשֶׁר וְכַֽ LXX και εσται οταν
לֵאמרֹ LXX brak

Czynność symboliczna wykonana przez Ezechiela miał stać się ważnym 
znakiem danym zesłańcom, wśród których przebywał prorok w Babilonii. 
Słowa Jahwe, mające pierwotnie charakter polecający (ww. 16-17), przecho-
dzą następnie w mowę wyjaśniającą (ww. 18-28), której początek zawarty jest 
w ww. 18-20. Postawa Ezechiela była bardzo wyrazista i ujawniała pełne po-
słuszeństwo względem Jahwe. Dzięki temu wykonywana przez niego czynność 
nie przeszła bez echa. Prorok nie podaje szczegółów okoliczności, w jakich 
wykonał polecenie otrzymane od Jahwe. Dla niego najważniejszą kwestią było 
przekazanie znaczenia symboliki zawartej w wykonanej czynności. Znak ma 
sens jedynie wówczas, gdy jego odbiorca go rozumie.

Uwzględniając społeczny wymiar wykonanej czynności symbolicznej, 
prorok przekazuje kolejne słowa Jahwe, które zawierają hipotetyczną (aczkol-
wiek bardzo prawdopodobną) reakcję świadków na zachowanie Ezechiela: 
A gdy powiedzą do ciebie synowie ludu twego, mówiąc. Zastosowana tu formu-
ła jest niemal identycznie zbudowana jak zdanie znajdujące się na początku 
perykopy (w. 15). W obydwu wypadkach odbiorcą słów jest Ezechiel, jednak 
w w. 18 w miejsce mówiącego Jahwe pojawia się mowa ludu (ָעַמְּך). Treść ww. 
15.18 wyraźnie zaznacza rolę pośrednika, jaką spełniał Ezechiel. Lud nie prze-
mawiał bezpośrednio do Jahwe. Nie posiadał bowiem z Nim bezpośredniego 
kontaktu. W tym zakresie całkowicie zależny był od posługi Ezechiela. Zwra-
ca uwagę użycie terminu עַם (lud) w całym Ez 37. W perykopie o kościach aż 
dwukrotnie (ww. 12.13) obecna jest formuła עַמִּי (Mój lud). Wskazuje ona na 
lud (jako całość), który wybrał Jahwe (przed wiekami) i bez uczestnictwa pro-
roka dokonuje jego wybawienia. W w. 18 natomiast jest mowa o ludzie twoim 
-czyli o zesłańcach, którzy dzielili z prorokiem los wygnańców, stano ,(עַמְּךָ)
wili zatem cząstkę całego ludu Jahwe (por. Ez 3,11; 13,17; 26,11; 33,2.17.30). 
Opiece proroka (stróża) powierzył Pan tę cząstkę swego ludu. Prorok pozosta-
wał ze „swoim ludem” w ścisłych relacjach, stąd jego czyny symboliczne znane 
były powszechnie i domagały się interpretacji. Zaangażowanie ludu (brak obo-
jętności) w obliczu dokonujących się wydarzeń był0 największym sukcesem 
Ezechiela.

Pytanie (hipotetyczne) stawiane przez lud (zesłańców) było również no-
śnikiem ważnych treści: Czy nie objaśnisz (הֲלֽוֹא־תַגִּיד) nam, co to dla ciebie 
(znaczy)? Czasownik נגד (powiadomić, wyjaśnić) używa Ezechiel zaledwie 4 
razy (Izajasz aż 29 razy, w tym Deuteroizajasz – 21 razy). Czasownik pojawia 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



254

się w tekstach odnoszących się do kwestii mało zrozumiałych przez odbio-
rów (brak uświadomienia sobie problemu), względnie do zagadnień, które 
wywoływały zainteresowanie słuchaczy. Stąd Ezechiel już wcześniej został 
przynaglony do naświetlenia miary obrzydliwości popełnionych przez Oholę 
i Oholibę (Ez 23,36), a później musiał wyjaśnić, dlaczego powstrzymywał się 
od żałoby (zgodnie z poleceniem Jahwe) po śmierci żony; wówczas lud wprost 
się do niego zwrócił z pytaniem: Czy nie wyjaśnisz nam, co tamte (sprawy ozna-
czają) dla nas, gdy ty (to) czynisz? (Ez 24,19). Ta fraza brzmi bardzo podobnie 
do pytania zawartego w w. 18b, posiada jednak jedną istotną zmianę. W tek-
ście Ez 24,19 lud pyta, co znaczy dla nich (ּלָּנו) zachowanie proroka, natomiast 
w w. 18 pytanie dotyczy znaczenia dla samego proroka wykonanej czynności: 
dla ciebie (ְך  W obu tekstach nie ma wprost terminu „znaczyć”, lecz jest on .(לָּֽ
obecny implicite. W wypadku żałoby proroka lud „zastanawiał się”, co znaczy 
dla niego zachowanie Ezechiela, natomiast w kontekście znaku (połączenia 
kawałków drewna) lud dopytywał się o znaczenie tej czynności dla proroka. 
Było to pytanie o świadomość, jaką posiadał Ezechiel, o jego wiedzę, która 
była niedostępna zesłańcom, a była dla nich ważna.

Ez 37,19

ה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה הִנֵּה אֲנִי לֹקֵחַ אֶת־עֵץ יוֹסֵף דַּבֵּר אֲלֵהֶם כֹּֽ
אֲשֶׁר בְּיַד־אֶפְרַיִם וְשִׁבְטֵי יִשְׂרָאֵל חֲבֵרוֹ וְנָתַתִּי אוֹתָם

י׃ עֲשִׂיתִם לְעֵץ אֶחָד וְהָיוּ אֶחָד בְּיָדִֽ עָלָיו אֶת־עֵץ יְהוּדָה וַֽ

Powiedz do nich: Tak mówi Pan, Jahwe: Oto Ja biorę drewno 
Józefa, które jest w ręce Efraima i pokoleń Izraela, sprzymierzeń-
ców jego, i  dam ich na nim, (na) drewnie Judy, i  uczynię ich 
drewnem jednym, i będą jednym w ręce Mojej.

דַּבֵּר LXX και ερεις
אֲדנָֹי LXX brak

אֶת־עֵץ LXX την φυλην
י עֲשִׂיתִם לְעֵץ אֶחָד וְהָיוּ אֶחָד בְּיָדִֽ וַֽ LXX και εσονται εις ραβδον μιαν 

εν τη χειρι Ιουδα

Hipotetyczny dialog między prorokiem a ludem (zesłańcami) przekra-
czał treściowo wymiar horyzontalny i skoncentrował się na wymiarze wer-
tykalnym: Powiedz do nich: Tak mówi Pan, Jahwe. Jahwe przygotowuje Eze-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



255

chiela do rzeczywistego kontaktu z Izraelem (wygnańcami). Wszystko, co 
czynił prorok, wynikało z zamysłu Pana i nabierało sensu jedynie w świetle 
wyroczni Jahwe.

Jahwe włącza się w czynność symboliczną. Zastosowany zabieg zmierza do 
wykazania bliskości Pana, stąd Ezechiel traktowany jest jako Jego partner. Oto 
Ja biorę drewno Józefa, które jest w ręce Efraima i pokoleń Izraela, sprzymierzeń-
ców jego. Imię Józefa zostało umieszczone na pierwszym miejscu (odwrotnie 
niż w porządku opisanym w w. 16), które odnosi się do dziejów Królestwa Pół-
nocnego. Jego najsilniejszym pokoleniem był Efraim; on to w swej ręce (בְּיַד) 
dzierżył prym. Na jego terytorium znajdowała się Samaria, miasto zbudowane 
przez Moriego, jako stolica królestwa (IX w. przed Chr.). Wieloplemienny cha-
rakter tej społeczności podkreśla dopowiedzenie: i pokoleń Izraela, sprzymie-
rzeńców jego (por. w. 16b).

Ezechiel został przynaglony do spełnienia czynności symbolicznej, a mia-
nowicie połączenia dwóch kawałków drewna (w. 17). Nie połączył je brzegami 
do siebie, lecz jeden kawałek „wpisuje” w drugi: i dam ich na nim (עָלָיו), (na) 
drewnie Judy i uczynię ich drewnem jednym. Formułę עָלָיו (na nim) stosuje 
Ezechiel dwukrotnie, opisując swoją czynność pisarską (w. 16). Zapisane drew-
no (imionami patriarchów, czyli narodu) zyskało nową jakość, przestało być 
zwykłym drewnem, a stało się „inskrypcją”, znakiem ludu (połączone kawałki 
to znak ponownego zjednoczenia). Połączone brzegami kawałki (w. 16) mogły 
sugerować powierzchowne zjednoczenie, a „szwy” je łączące nie wskazywały 
na trwałość. Opis w. 19 zmierza do przezwyciężenia tego ograniczenia. Kawałki 
drewna nie zostały zewnętrznie złączone, lecz jeden był wpisany w drugi (na 
drewnie Judy). Nie będzie żadnych „szwów”, Jahwe swą mocą stwórczą sprawi 
עֲשִׂיתִם)  uczynię ich), że będą jednym drewnem. Taki był też sens przejęcia – וַֽ
drewna z ręki Ezechiela. Prorok sam nie był zdolny do zjednoczenia Izraela. 
Jego ewentualne wysiłki ograniczone były możliwościami człowieka. W zaist-
niałej sytuacji wkroczenie Jahwe przezwyciężało wszelkie ograniczenia. Wpi-
sując Józefa (Efraima) w Judę sprawił, że stały się jednym ludem, Jego ludem, 
dzierżonym w Jego ręce (י -zo (בְּיַד־אֶפְרַיִם :tu Efraima) Ręka człowieka .(בְּיָדִֽ
stała zastąpiona ręką Jahwe, która od początku (powołania) spoczywała na Eze-
chielu (Ez 1,3).

Ez 37,20

ם׃ שֶׁר־תִּכְתֹּב עֲלֵיהֶם בְּיָדְךָ לְעֵינֵיהֶֽ וְהָיוּ הָעֵצִים אֲֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



256

I staną się drewna, gdy napiszesz na nich, w ręce twojej przed 
oczami ich.

Otwierająca w. 20 formuła ּוְהָיו (i staną się) nawiązuje do popularnego 
w Ez wyrażenia וַיְהִי (i stało się), które prorok stosuje w kontekście mowy Jah-
we (w. 15). „Stawanie się” słowa ściśle uwarunkowuje „stawanie się” znaku roz-
poznawalnego przez lud.

Po wykonaniu inskrypcji prorok został zobowiązany do trzymania w ręku 
dwóch kawałków drewna (הָעֵצִים), które za sprawą Jahwe stały się jedno. Ręka 
proroka była przedłużeniem ręki Jahwe (w. 19). Wszelkie gesty i czynności, 
wykonane przez proroka (ręka symbolizuje każdą sprawność), stają się zna-
kiem głębokich przemian, jakie miały się dokonać w łonie Izraela za sprawą 
Jahwe. To, co wykonywał Ezechiel, nie było ukryte, lecz w pełni jawnie, stąd 
prorok dodaje na koniec w. 20 stosowną wzmiankę: i staną się (…) przed oczy-
ma ich (ם  Tym samym zamysł Jahwe stał się jawnym dla wszystkich .(לְעֵינֵיהֶֽ
zesłańców, którzy z kolei zostali wezwani do podjęcia decyzji w obliczu nowe-
go działania Pana.

Ez 37,21

ה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה הִנֵּה אֲנִי לֹקֵחַ אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִבֵּין וְדַבֵּר אֲלֵיהֶם כֹּֽ
ם׃ לְכוּ־שָׁם וְקִבַּצְתִּי אֹתָם מִסָּבִיב וְהֵבֵאתִי אוֹתָם אֶל־אַדְמָתָֽ הַגּוֹיִם אֲשֶׁר הָֽ

I powiedz do nich: Tak mówi Pan, Jahwe: Oto Ja wezmę synów 
Izraela spośród narodów, gdzie poszli, (właśnie) tam, i zgroma-
dzę ich zewsząd, i zaprowadzę ich do ziemi ich.

אֲדנָֹי LXX brak

W w. 21 rozpoczyna się relacja o przyszłości potomków Józefa (ww. 21-
24a). Zesłańcy, będąc świadkami czynu symbolicznego (w. 20), zostali poucze-
ni o postanowieniu Jahwe. W Jego zamiarze było stworzenie nowego, jednego 
ludu, który byłby zakorzeniony w dziedzictwie patriarchalnym (Juda/Józef), 
lecz faktycznie stałby się nową społecznością, oczyszczoną z przewinień 
przodków. Owe przewinienia doprowadziły do rozpadu jedności (dwa króle-
stwa), a następnie do apostazji (bałwochwalstwa). Prorok dołożył wiele starań, 
by kształtować nową świadomość wśród zesłańców, którzy nie mogli siebie 
traktować jako ofiary przemocy (Babilończyków), lecz jako słusznie ukarany 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



257

lud, który jednak otrzymał szansę nowej przyszłości dzięki obecności Jahwe 
podczas wyganiania Izraela.

Czynność symboliczna nabierała tylko wówczas sensu, gdy była zrozumia-
ła przez odbiorców. Prorok, powołując się na autorytet Jahwe, przekazuje Jego 
„żywe” słowo, na co wskazuje uroczysta formuła wprowadzająca: I powiedz do 
nich: Tak mówi Pan, Jahwe. Jest to z kolei drugie wezwanie Jahwe przynagla-
jące Ezechiela, by przemawiał do zesłańców (por. w. 19). Prorok miał zaini-
cjować drugi etap procesu interpretacyjnego (ww. 21-28). Od samego czynu 
ważniejsza była jego interpretacja, stąd prorok poświęca jej tak dużo uwagi. 
Przywołanie obecności mówiącego Pana, Jahwe, tworzy (jak i w innych po-
dobnych kontekstach) sferę oddzieloną od środowiska bytowania zesłańców, 
którzy znajdując się pod ochroną słowa Jahwe, otrzymali nową moc życiową. 
Takie doświadczenie mogło stać się udziałem tylko tych, którzy przyjmowali 
słowo Jahwe bez zastrzeżeń, a więc stali się uczestnikami nowego wydarzenia. 
Wzorem takiej postawy był dla wszystkich Ezechiel – nie tylko jako przekazi-
ciel słowa Pana, lecz jako pierwszy uczestnik zmieniającej się sytuacji Izraela.

Słowa Jahwe zapowiadają dzieło, które miało się składać się z trzech eta-
pów, zgodnie ze schematem Wyjścia.

Pierwszy etap dzieła Jahwe zwiastuje następująca fraza: Oto Ja wezmę 
 .synów Izraela spośród narodów, gdzie poszli, (właśnie) tam (הִנֵּה אֲנִי לֹקֵחַ)
Zdanie to rozpoczyna się identycznie do zapowiedzi Jahwe o uczynieniu 
jednym Józefa i Judy (w. 19). Jahwe postępuje jako Twórca jedności i działa 
tą samą mocą stwórczą, opisaną w Rdz 1,1–2,4a. Człowiek, jako rzemieśl-
nik, brał do ręki kawałki drewna i mógł z niego tworzyć konstrukcje według 
własnego pomysłu. Tak postępował Jahwe, lecz Jego działanie przewyższało 
czynności największych mistrzów ludzkich, bowiem dzieło ludzkie zawsze 
obciążone było niedoskonałością, natomiast tego braku nie było w dziełach 
Jahwe. Pan weźmie synów Izraela, co było zapowiadane już w czynności 
symbolicznej proroka, który wziął opisane kawałki drewna. Izrael pomi-
mo apostazji nie został odrzucony. Dla Jahwe Izraelici nieustannie byli sy-
nami (בָּנִים), czyli potomkami Jakuba, ojca dwunastu patriarchów. Prorok 
zwykł nazywać naród domem Izraela (Ez 36,10.17.21.22.32.37; 37,11.16), 
natomiast dwukrotnie (we fragmencie Ez 37,16-28) pisze o synach Izraela, 
a mianowicie w opisie czynności symbolicznej (w. 16) oraz w słowach inter-
pretujących (w. 21). Potomkowie Jakuba dziedziczyli obietnice, otrzymane 
jeszcze przez praojca, Abrahama. W zapowiadanych dobrach mieli uczestni-
czyć wszyscy synowie Jakuba/Izraela. Odwołanie się do postaci Jakuba, a nie 
do Abrahama i jego synów, jest w pełni uzasadnione, bowiem Abraham, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



258

poza Izaakiem, miał innych synów: Izmaela (jego matką była Hagar), który 
stał się protoplastą Izmaelitów (Rdz 16), Madiana (i innych, których mat-
ką była Ketura) – ten stał się protoplastą Madianitów (Rdz 25,1). Również 
potomkowie Izaaka (Ezawa i Jakuba) byli protoplastami dwóch narodów 
(Edomitów oraz Izraelitów). Liczne ludy otaczające potomków Jakuba były 
wrogo do nich nastawione. Z tymi ludami rozprawił się jednak Jahwe (Ez 
25–32). Synowie Izraela nie przynależeli zatem do tych narodów, lecz byli 
oddzielonym, wybranym ludem, którego znał Jahwe i którego miał „wziąć” 
spośród narodów (הַגּוֹיִם  Synowie Izraela pozostawali w całkowitej .(מִבֵּין 
opozycji do wszystkich innych narodów, także do tych spokrewnionych. 
Przyczyną takiego wyróżnienia był fakt, iż Jahwe objawił się wyłącznie w ło-
nie tego ludu. Izrael, jako jedyny naród, poznał, kim jest Jahwe i mógł o Nim 
zaświadczyć. Pozostałe narody pielęgnowały idolatrię, a ich zgubne wpły-
wy (religijno-społeczne) prowadziły do zafałszowania prawdy o Panu. Ten 
fakt był najważniejszy i decydujący o separacji Izraela, o jego „wyciągnięciu” 
z narodów, czyli sprowadzeniu z różnych miejsc, które prorok określa prostą 
cząsteczką שָׁם (tam).

Drugi etap dzieła Jahwe wyrażają słowa: i zgromadzę ich zewsząd. Roz-
proszony Izrael nie mógł trwać przy Jahwe (utracił spójność i jedność). Stąd 
temat zgromadzenia (קבץ) podejmuje Ezechiel już w pierwszej części swej 
księgi, zapowiadając nadchodzącą odnowę: Tak mówi Pan, Jahwe: Zgroma-
dzę was z ludów i zbiorę was z ziem, w których zostaliście rozproszeni i dam 
wam ziemię Izraela (Ez 11,17). Tekst ten treściowo pokrywa się z w. 21. Jah-
we postanowił zgromadzić Izrael, zanim go jeszcze rozproszył. Cały ciąg tra-
gicznych wydarzeń ukierunkowany był ku zbawieniu. Synowie Izraela byli 
bezpieczni, pomimo szerzącej się wokół śmierci. Śmierć ich nie mogła po-
chłonąć, bowiem zaporę dla niej było zbawcze działanie Jahwe. Wprawdzie 
poległo wielu mieszkańców Jerozolimy, ale nie znaczy to, że Izrael nie został 
uratowany. Jahwe usunął zło z narodu, wszystkich tych, którzy nie chcieli 
dać się pochwycić przez Pana. Zgromadzeni zewsząd (מִסָּבִיב) Izraelici, czyli 
z wszystkich terenów rozproszenia, staną się prawdziwie nową społecznością. 
Ezechiel podkreśla, że nie zabraknie nikogo z narodu (będą gromadzić się ze-
wsząd), lecz nie podaje szczegółów w tym względzie. Mogli wśród nich być 
i tacy Izraelici, którzy zostali deportowani jeszcze w czasach asyryjskich. Dla 
Ezechiela nie ma to jednak większego znaczenia. Dla niego istotne jest to, że 
dzieła zgromadzenia dokona Jahwe, dlatego będzie ono doskonałe i komplet-
ne. To Jahwe zadecyduje, kto będzie wezwany. Żadne kalkulacje ludzkie na nic 
się już nie zdadzą.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



259

Trzeci etap działania Jahwe zapowiada formuła: i zaprowadzę ich do zie-
mi ich. W tej krótkiej frazie kryje się głęboka treść, którą prorok rozwinął 
już wcześniej, gdy w wyroczniach przeciwko narodom wstawił tekst o wy-
bawieniu Izraela: Gdy zgromadzę dom Izraela z ludów, gdzie zostali rozpro-
szeni w nich, i uświęcę się w nich na oczach narodów; i zamieszkają na ziemi 
swojej, którą dałem słudze mojemu, Jakubowi (Ez 28,25). Końcowe wyrażenie 
ם -z analizowanej frazy (w. 21c) nawiązuje do tej wypo (ziemia ich) אַדְמָתָֽ
wiedzi, w której wspomniana ziemia została nazwana darem Jahwe dla Jego 
sługi Jakuba. Imię tego patriarchy, w formie Izrael, wypełnia cały fragment 
(Ez 37,15-28).

Ez 37,22

הְיֶה לְכֻלָּם וְעָשִׂיתִי אֹתָם לְגוֹי אֶחָד בָּאָרֶץ בְּהָרֵי יִשְׂרָאֵל וּמֶלֶךְ אֶחָד יִֽ
הְיוּ־עוֹד לִשְׁנֵי גוֹיִם וְלאֹ יֵחָצוּ עוֹד לִשְׁתֵּי מַמְלָכוֹת עֽוֹד׃ לְמֶלֶךְ וְלאֹ יִֽ

I uczynię ich narodem jednym w ziemi w górach Izraela; i król 
jeden będzie dla wszystkich nich królem, i nie będą już dwoma 
narodami, i nie (będą) podzieleni już na dwa królestwa więcej.

בָּאָרֶץ LXX εν εν τη γη μου και
וּמֶלֶךְ LXX και αρχων
יֵחָצוּ LXX brak

Synowie Izraela (w. 21), którzy, jako potomkowie patriarchów, byli roz-
proszeni, a następnie zgromadzeni i sprowadzeni z powrotem do swej ziemi, 
mieli doznać głębokiej transformacji, którą zapowiada Jahwe: I uczynię ich na-
rodem (לְגוֹי) jednym. Termin ִגּוֹי odnosi Ezechiel najczęściej do ludów obcych 
(por. w. 21.28), natomiast w w. 22 aż dwukrotnie został użyty w stosunku do 
Izraela. Chodzi o naród, który na nowo zostanie zjednoczony, a miejscem tego 
wydarzenia będzie ziemia w górach Izraela. To określenie nie jest przypadko-
we, bowiem nawiązuje do perykopy na temat błogosławieństwa gór Izraela (Ez 
36,1-15). Ciągle powracający wątek odnowy i jedności narodu jest naświetlany 
w różnych aspektach w celu skoncentrowania uwagi zesłańców na znaczenie 
całego procesu, zainicjowanego przez Jahwe. Temat jednego narodu żyjącego 
w górach Izraela przywodził na myśl początki dziejów narodu, który po la-
tach rozproszenia został zjednoczony przez Dawida, ze stolicą w Jerozolimie 
mieście położonym w górach. Był to najchwalebniejszy okres dziejów Izraela, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



260

a Dawid – najważniejszą postacią okresu królewskiego. Epoka Dawidowa zo-
stała wyidealizowana, dla każdego zesłańca kojarzyła się z tym, co wzniosłe, 
szlachetne, wierne, obfite, dostatnie i trwałe. Ten pierwszy król jerozolimski 
został przez Ezechiela wspomniany w opisie zapowiedzi pasterzowania Dawi-
da jako sługi (עַבְדִּי) Jahwe i księcia (נָשִׂיא) Izraela (Ez 34,23-27). W w. 22 nie 
pojawia się ani imię Dawida, ani tytuły „sługa” czy „książę”; tym razem Eze-
chiel wprowadza tytuł królewski: i król jeden będzie dla wszystkich nich królem. 
Choć władza królewska w epoce proroka została ogromnie zhańbiona (tole-
rowanie praktyk bałwochwalczych), tym niemniej myśl o królu (ְמֶלֶך) w jego 
podstawowym wymiarze kojarzyła się z czymś najwznioślejszym, wprost bo-
skim. Deteroizajasz wieszcząc odnowę Jerozolimy, zapowiada: Twój Bóg za-
czął królować (Iz 52,7c). Ezechiel, w nawiązaniu do dawnego podziału narodu 
i sprawowania władzy przez dwóch królów, zapewnia, że w nowej epoce bę-
dzie jeden naród i jeden król. Będzie on księciem, sługą i królem. Ostatecznie 
cała władza będzie należała do Jahwe, a Jego ziemscy namiestnicy w niczym 
nie naruszą już boskich prerogatyw Jahwe.

Jedność ludu i władzy staje się gwarantem harmonii i powodzenia naro-
du ponownie mieszkającego w górach Izraela. Dawny podział był skutkiem 
odstępstwa od Jahwe; w przyszłości już nigdy nie nastąpi to zło, stąd prorok 
zapewnia: i nie będą już dwoma narodami, i nie (będą) podzieleni już na dwa 
królestwa więcej.

Ez 37,23

טַמְּאוּ עוֹד בְּגִלּֽוּלֵיהֶם וּבְשִׁקּוּצֵיהֶם וּבְכֹל פִּשְׁעֵיהֶם וְלאֹ יִֽ
תֵיהֶם אֲשֶׁר חָטְאוּ בָהֶם וְטִהַרְתִּי וְהוֹשַׁעְתִּי אֹתָם מִכֹּל מוֹשְׁבֹֽ

ים׃ אוֹתָם וְהָיוּ־לִי לְעָם וַאֲנִי אֶהְיֶה לָהֶם לֵאלֹהִֽ

I nie będą się plamić już z powodu swych bożków i z powodu 
obrzydliwości swoich, i z powodu wszystkich odstępstw swoich; 
i wybawię ich z wszystkich miejsc przebywania ich, gdzie grze-
szyli w nich; i oczyszczę ich, i będą dla Mnie ludem, a Ja będę dla 
nich Bogiem.

וּבְשִׁקּוּצֵיהֶם וּבְכֹל פִּשְׁעֵיהֶם LXX brak

Jeden naród, mający jednego króla i tworzący jedno królestwo (w. 22), bę-
dzie stanowić doskonałą społeczność, zdolną do trwania w więzach z Jahwe. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



261

Pan będzie ponownie pośrodku swego ludu, zamieszkującego ziemię przod-
ków (góry Izraela).

W kontekście nastania nowej epoki Izraela, prorok prezentuje kolejne czy-
ny Jahwe, gwarantujące pomyślność ludu.

Po pierwsze, Ezechiel ujawnia to, co będzie w łonie Izraela wyrugowane: 
I nie będą się plamić (ּטַמְּאו  Prorok .(בְּגִלּֽוּלֵיהֶם) już z powodu swych bożków (יִֽ
dotyka na początku w. 23 największego problemu, z jakim Izrael zmagał się 
przez wieki. Temat nieczystości (splamienia) podejmuje Ezechiel w obu czę-
ściach swego przesłania (Ez 1–24; 33–48), brakuje go natomiast w wyroczniach 
przeciwko narodom (Ez 25–32). Obcy traktowani byli jako nieczyści, więc nie 
mogli się skalać. Izrael był zatem wyjątkiem wśród narodów. Ze względu na 
popełnione występki naród jednak utracił swe przywileje, a jego los miał się 
okazać niezwykle okrutny: I powiedział Jahwe, tak będą jedli synowie Izraela 
swój chleb nieczysty między ludami, których ześlę tam (Ez 4,13). Izrael będzie 
zrównany z ludami obcymi, a przejawy nieczystości (symbolizowane spoży-
waniem nieczystego chleba) staną się jego znakiem rozpoznawczym. Izrael 
wprost upajał się nieczystością fakt ten w najbardziej dosadnej formie uka-
zuje prorok w perykopie prezentującej historię Samarii i Jerozolimy: Jeszcze 
to czyniły Mi: skalały sanktuarium Moje w dniu tym i szabaty Moje zbezcze-
ściły. I aby zabijać ich, synów swych, dla bożków swoich; i weszły do sanktu-
arium Mego w dniu tym, aby zbezcześcić je; a oto tak czyniły pośrodku domu 
Mojego (Ez 23,38-39). Taka była rzeczywistość podzielonego Izraela. Idolatria 
nie była czymś sporadycznym, lecz stała się istotnym przejawem codziennej 
aktywności. Ezechiel miał w pamięci wykroczenia, jakie były praktykowane 
w Jerozolimie w czasach jego pobytu w mieście, wspominał niewątpliwie wy-
stępki piętnowane przez swoich poprzedników (proroków), mając na uwadze 
sumę zła, jakie Izrael popełnił w całych swych dotychczasowych dziejach i na 
całym swoim obszarze, podkreśla również dziejowe znaczenie interwencji Jah-
we, która sprawi, iż ustanie w końcu zło popełniane z powodu obrzydliwości 
swoich, i z powodu wszystkich odstępstw swoich. Obrzydliwości i odstępstwa wy-
znaczały etapy dziejów Izraela. Kult Jahwe został zastąpiony kultem bożków. 
Wszystkie te naganne praktyki usunie Pan.

Po drugie, Jahwe zapewnia: i wybawię (וְהוֹשַׁעְתִּי) ich z wszystkich miejsc 
przebywania ich, gdzie grzeszyli w nich. Ezechiel, w przeciwieństwie do Iza-
jasza i Jeremiasza, bardzo rzadko używa czasownika ישׁע (pomóc, ratować, 
wybawiać). Poprzednie użycia (Ez 34,22; 36,29) przygotowywały do wypo-
wiedzi zawartej w w. 23. Jahwe wybawia swój lud (owce) spod przemocy in-
nych (Ez 34,22) i zapewnia dostatek (Ez 36,29); ostatecznie wybawia swój 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



262

naród z wszelkich miejsc, w których popełniano grzechy (ּחָטְאו). Każde 
miejsce (תֵיהֶם  przebywania i zamieszkiwania, które nie było darem (מוֹשְׁבֹֽ
Jahwe i uświęcone Jego obecnością, stawało się miejscem nieczystym, a Izra-
el w nim przebywający coraz bardziej się zanieczyszczał. Takim miejscem 
nieczystym stała się Jerozolima wraz ze świątynią. Chwała Jahwe ją opuściła, 
miasto stało się bezbronne wobec ataków zła, przybierającego postać kultu 
bałwochwalczego.

Po trzecie, Jahwe zapewnia: i oczyszczę (וְטִהַרְתִּי) ich, i będą dla Mnie lu-
dem, a Ja będę dla nich Bogiem. Tylko oczyszczony lud mógł służyć Jahwe. Pra-
wo czystości (por. Kpł 11–15), kodyfikowane w środowisku kapłańskim, było 
znane prorokowi (niekoniecznie w formie kanonicznej) dlatego dzieło oczysz-
czenia, dokonane przez Jahwe, opisuje jako dzień odrodzenia Izraela: W dniu, 
w którym oczyszczę was ze wszystkich grzechów waszych i zasiedlę miasta i będą 
odbudowane ruiny (Ez 36,33). Ten dzień wspomina prorok wielokrotnie, na-
świetla go, prezentując z różnej perspektywy widzenia Bożego działania. Dzień 
oczyszczenia będzie dniem harmonii między ludem (Jego ludem) a Jahwe, On 
stanie się ponownie Bogiem (Wybawicielem) Izraela.

Ez 37,24

וְעַבְדִּי דָוִד מֶלֶךְ עֲלֵיהֶם וְרוֹעֶה אֶחָד יִהְיֶה לְכֻלָּם
ם׃ וּבְמִשְׁפָּטַי יֵלֵכוּ וְחֻקֹּתַי יִשְׁמְרוּ וְעָשׂוּ אוֹתָֽ

A sługa Mój, Dawid, (będzie) królem nad nimi, i pasterz jeden 
będzie dla wszystkich nich; i w prawach Moich będą postępowali, 
i nakazy Moje będą strzegli, i będą wykonywali je.

מֶלֶךְ LXX αρχων

Pieczęcią harmonii relacji Jahwe – Izrael będzie postać Dawida. Odwoła-
nie się do tego władcy ujawnia znaczenie obietnic, jakie dał mu i jego potom-
kom Jahwe (por. 2 Sm 7,16). Ezechiel przywołując osobę króla jerozolimskie-
go, znalazł najlepszy sposób do tego, by wyrazić treść i znaczenie wydarzeń 
sobie współczesnych. Nie chciał pisać o historycznym Dawidzie, lecz o wier-
ności Jahwe i o tym wszystkim, co czekało naród w przyszłości.

Dawid Ezechielowy otrzymuje trzy tytuły: sługa (עֶבֶד), król (ְמֶלֶך) i pasterz 
 Będzie to władca idealny, który, jako sługa Jahwe, będzie wypełniał .(רעֵֹה)
wiernie Jego władzę w narodzie jako króla i pasterza. Nie będzie powrotu do 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



263

rozdwojenia władzy królewskiej, zgorszenia czasu Samarii i Jerozolimy (por. 
Ez 23), występowania władców przeciwko sobie oraz gnębienia ludu (por. Am 
4–6). Nowy Dawid będzie wyłącznie sługą Jahwe i nie ulegnie wpływom ob-
cych kultów. Jego odniesienia zostaną całkowicie ograniczone do relacji z Jah-
we i Jego ludem tylko wówczas będzie mógł nosić tytuł עַבְדִּי (Mój sługa). Nie 
będzie służył obcym bóstwom i obcym kulturom, i nie będzie jednym z wielu 
królów i pasterzy. Izrael otrzyma króla Dawidowego ze względu na postano-
wienie Jahwe, a nie domaganie się ludu jak było w czasach Samuela (por. 1 Sm 
8,19-20). W tym orędziu Ezechiel wykracza poza ramy czysto historyczne i za-
powiada, że nowy król, jako pasterz, jednym będzie dla wszystkich. Wszyscy – 
to nowy Izrael, nowych czasów i odnowionego miejsca swego zamieszkania. 
Nie będzie się już więcej zmieniał król, nawet w ramach jednej dynastii. W Je-
rozolimie (w przeszłości) synowie często sprzeniewierzali się pobożnym i re-
formatorskim królom (np. potomkowie Ezechiasza i Jozjasza). Taka sytuacja 
sprawiła, że nie zabrakło ciągłości władzy, zapewniającej harmonijne relacje 
ludu z Jahwe. Król był odpowiedzialny za troskę w tej dziedzinie. W optyce 
Ezechiela cały ten zamęt przeszłości już się nie odrodzi w czasach nowego kró-
la Dawidowego. Będzie sprawował władzę stałą, trwałą i nie będzie ona miała 
nic wspólnego z dotychczasową instytucją królewską, wzorowaną na znanych 
standardach praktykowanych pośród obcych narodów. Z taką władzą „roz-
prawił się” Ezechiel w swych mowach przeciwko narodom. Znamienne jest 
to, że prorok nie podaje nam szczegółów dotyczących inauguracji panowa-
nia nowego Dawida. Nie wspomina o Jojakinie i jego potomkach, którzy wraz 
z nim przebywali w Babilonii. Ta oszczędność wynikała z faktu obawy przed 
błędnym rozumieniem jego przesłania. Nie zmierzał bowiem do reaktywowa-
nia starych struktur jerozolimskich, lecz pouczał o całkowicie nowej rzeczy-
wistości. Posługiwał się przy tym terminologią zrozumiałą dla zesłańców, aby 
zaprezentować inną strukturę władzy w Izraelu, która nie miała swej analogii 
w dawnych jego dziejach oraz dziejach obcych ludów.

Druga część w. 24 inicjuje nowy fragment wypowiedzi proroka, który 
poświęcony jest przyszłości potomków pokolenia Judy (ww. 24b-28). Prorok 
rozpoczyna mowę od zapewnienia, które ujęte jest w postaci paralelizmu sy-
nonimicznego: i w prawach Moich będą postępowali i nakazy Moje będą strzegli 
i będą wykonywali je. Wspomniane prawa (מִשְׁפָּטִים) i nakazy (ֹּחֻק)ֹ(ת)ו były 
wyrazem postanowienia Jahwe. Tylko Izrael je poznał i tylko on był zobowią-
zany do ich przestrzegania. Bez Izraela nie mogło być na ziemi respektowane 
prawo Jahwe. Nie chodzi tu zatem wyłącznie o postępowanie ludu. Poznanie 
prawa i nakazów Jahwe, było poznaniem samego Jahwe. Praktykowanie prawa 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



264

świadczyło o autentycznym poznaniu, co prowadziło do możliwości dawania 
świadectwa przed innymi ludami, prawdy o tym, kim jest Jahwe.

Czyny Jahwe (עָשָׂה) miały znaleźć swą kontynuację w czynach (עָשָׂה) Izra-
ela w celu tworzenia nowej sfery, środowiska, które Ezechiel wcześniej nazywa 
Edenem (Ez 36,35). Zesłańcy przebywający w Babilonii nie będą mogli „korzy-
stać” z osiągnięć prawodawstwa obcych ludów. Nie staną się „nowoczesnym” 
społeczeństwem, odpowiadającym oczekiwaniom ówczesnej epoki. Staną się 
jednak kimś większym. Wszystkie usiłowania postępu społecznego obracały 
się w końcu przeciwko ich twórcom. Nie ma bowiem żadnego prawodawstwa, 
które pozwoliłoby wprowadzić harmonię w życiu narodu. Zawsze pojawią się 
tacy, którzy wykorzystają okazję, aby w „imię praworządności” realizować wła-
sne, egoistyczne cele. Wypowiedź Ezechiela zmierza do uchronienia ludu przed 
ponownym popadnięciem w te błędy (były one obecne w przeszłości). Dzieło 
wybawienia Izraela prowadziło naród drogą poznania prawa i nakazów Jahwe, 
w której otrzymali dyspozycje właściwego postępowania.

Ez 37,25

וְיָשְׁבוּ עַל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר נָתַתִּי לְעַבְדִּי לְיַֽעֲקֹב אֲשֶׁר
יָֽשְׁבוּ־בָהּ אֲבֽוֹתֵיכֶם וְיָשְׁבוּ עָלֶיהָ הֵמָּה וּבְנֵיהֶם וּבְנֵי

ם׃ בְנֵיהֶם עַד־עוֹלָם וְדָוִד עַבְדִּי נָשִׂיא לָהֶם לְעוֹלָֽ

I  zamieszkają na ziemi, którą dałem słudze Memu Jakubowi, 
gdzie zamieszkiwali w niej ojcowie wasi; i zamieszkają w niej, 
oni, synowie ich, i synowie ich synów na wieki; a Dawid, sługa 
Mój (będzie) księciem dla nich na wieki.

LXX brakהֵמָּה וּבְנֵיהֶם וּבְנֵי בְנֵיהֶם עַד־עוֹלָם

Ezechiel ponownie wraca do tematu zamieszkania (ּוְיָשְׁבו) i ziemi (הָאָרֶץ), 
który dominował w Ez 36 (por. ww. 5.10.11.17.18.19.20.24.28.33. 34.35). W ten 
sposób łączy ze sobą perykopy zawierające tematykę odnowy. Temat zamiesz-
kania rozwija prorok właśnie w w. 25, w którym rdzeń יָשַׁב (mieszkać) jest uży-
ty trzy razy. Zamieszkanie ziemi przodków było koniecznym wydarzeniem. Nie 
mogła dokonać się odnowa bez powrotu „na Syjon”. Ziemia (obiecana) staje 
się znakiem zgromadzenia i integracji całej społeczności Izraela. Ta myśl jest 
obecna w całej historii ludu, począwszy od obietnic danych Abrahamowi (Rdz 
12,1nn). Dar ziemi to owoc postanowienia Jahwe. Na wszystkich etapach dzie-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



265

jów Izraela był realizowany. Nawet wygnanie (597 i 587 r. przed Chr.) nie było 
zaprzeczeniem tego postanowienia, lecz jego szczególnym przypomnieniem. 
Dramatyczne wypadki utraty Jerozolimy miały na nowo przypomnieć zesłań-
com o wzniosłości daru Jahwe i wielkości straty jaką lud poniósł. Karanie Jah-
we miało charakter pedagogiczny. Podążanie Jahwe za zesłańcami do Babilonii 
miało uświadomić Izraelowi jego występne dzieje oraz pobyt w Egipcie i wy-
zwolenie z pierwszej niewoli. Jakiekolwiek zawirowania pojawiające się w życiu 
narodu, nie były w stanie zniweczyć Bożego postanowienia, stąd słowa proro-
ka: I zamieszkają na ziemi, którą dałem słudze Memu, Jakubowi, brzmią nie-
zwykle autentycznie i konstruktywnie. Ezechiel prezentuje przyszłość narodu. 
Nie miała znaczenia sytuacja polityczna i ekonomiczna. Decyzja o powrocie 
„na Synaj” nie zapała na dworze w Babilonie, lecz w zamyśle Jahwe.

Prorok odwołuje się do postaci Jakuba, syna Izaaka, syna Abrahama. Ja-
kuba wspomina Ezechiel cztery razy (Ez 20,5; 28,25; 37,25; 39,25), jako Izrael 
był ojcem dwunastu patriarchów, protoplastów pokoleń narodu wybranego. 
Wprawdzie obietnicę ziemi otrzymał Abraham, lecz Jakub był jej dziedzicem. 
Ezechiel łączy temat zamieszkiwania Izraela w ziemi (obiecanej) właśnie z po-
stacią Jakuba (Ez 28,25). Dla Ezechiela ten patriarcha stał się znakiem jedności 
całego narodu, a los Jakuba był synonimem losu Izraela (Ez 39,25).

Ziemia to obszar: gdzie zamieszkiwali w niej ojcowie wasi; w ten sposób 
Ezechiel określa terytorium przynależności Izraela. Ta przynależność nie wy-
nikała z zasług ojców, bowiem historia narodu nie była powodem do dumy 
(Ez 16; 20; 23), lecz wynikała ze względu na dzieła Jahwe, jakie się w niej do-
konywały. Pamięć o tych wydarzeniach nie mogła ulec zapomnieniu, stąd tak 
wielki akcent, w wypowiedzi proroka, spoczywa na obietnicy powrotu „na Sy-
jon”. Gdzie zamieszkiwali ojcowie (ֹאָב)ֹ(ת)ו, również zamieszkają w niej, oni, 
synowie ich, i synowie ich synów na wieki. Prorok podkreśla jedność miejsca 
zamieszkania Izraela. Rozproszenie i przebywanie na obcej ziemi nie było sta-
nem „naturalnym” dla ludu Jahwe. W każdym takim przypadku był to okres 
przejściowy, który domagał się interwencji Jahwe. Zmiana mogła zaistnieć je-
dynie w oparciu o działanie Pana. Ziemia (obiecana) nie była rdzennym te-
rytorium Izraela, lecz dziedzictwem obietnicy, czyli darem Jahwe. Sekwencja: 
synowie ich, i synowie ich synów, podkreśla ciągłość dziejów Izraela, która swój 
początek miała w sekwencji patriarchalnej (Abraham, Izaak, Jakub). W tym 
kontekście wspomnienie jednej z tych postaci, Jakuba, przywołuje w w. 25 
myśl o wszystkich protoplastach narodu. Dzieje Izraela nie były ograniczone 
żadnym „naturalnym” kresem. Ezechiel, posługując się popularnym słownic-
twem, określa zakres dziejów narodu w sformułowaniu: na wieki (עַד־עוֹלָם). 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



266

W ten sposób pozostawia otwartą „przestrzeń” czasową, w której działać bę-
dzie Jahwe według własnego upodobania. Przyszłość narodu stać będzie pod 
znakiem zbawczej obecności Pana.

W celu wzmocnienia tej wypowiedzi, prorok kończy ją istotnym dopowie-
dzeniem: A Dawid, sługa Mój, (będzie) księciem dla nich na wieki. Ezechiel na-
wiązuje tu do tego, co stwierdził już wyżej (Ez 34,23.24; 37,24) oraz do tradycji 
utrwalonej w 2 Sm 7. Wyidealizowana i uduchowiona postać Dawida jawi się 
jako władca, książę (נָשִׂיא), gwarantujący panowanie samego Jahwe – Króla. 
Jako sługa będzie wypełniał prawo i nakazy (por. w. 24), a cały Izrael podąży tą 
drogą. Ziemia zostanie przeniknięta duchem Jahwe, obecnym w całym naro-
dzie (por. Ez 36,27). Ten stan rzeczy będzie utrwalony na wieki (ם -Dwu .(לְעוֹלָֽ
krotne użycie motywu ם  ,w w. 25 strukturuje (długie trwanie, wieczność) עוֹלָֽ
łącznie z motywem zamieszkania, całą wypowiedź. Zastosowana terminologia 
podkreśla radykalny charakter zmian, jakie mają się dokonać w dziejach Izra-
ela. Imiona przeszłości (Jakub i Dawid: obaj nazwani sługami) wywołują nie 
tyle wspomnienia dziejów bohaterów narodowych, co przypominają o wiel-
kich dziełach Jahwe, których nie można rozważać jedynie na płaszczyźnie 
przeszłości, bowiem pojawią się one, z większą intensywnością, w przyszłości, 
która na zawsze (na wieki) będzie naznaczona ich znamieniem.

Ez 37,26

וְכָרַתִּי לָהֶם בְּרִית שָׁלוֹם בְּרִית עוֹלָם יִהְיֶה אוֹתָם וּנְתַתִּים
ם׃ וְהִרְבֵּיתִי אוֹתָם וְנָתַתִּי אֶת־מִקְדָּשִׁי בְּתוֹכָם לְעוֹלָֽ

I zawrę dla nich przymierze pokoju, przymierze wieczne będzie 
to dla nich, i osadzę ich (na ziemi), i pomnożę ich; i dam sanktu-
arium Moje pośrodku nich na wieki.

וְהִרְבֵּיתִי אוֹתָם וּנְתַתִּים LXX brak

W. 26 rozpoczyna się identycznie jak tekst Ez 34,25 (kontekst pasterza 
Dawidowego) i kontynuuje myśl o panowaniu Jahwe, którego namiestnikiem 
będzie Jego sługa i książę, Dawid (w. 25): I zawrę dla nich przymierze pokoju 
(w. 26a). Izrael potrzebował nade wszystko pokoju (שָׁלוֹם). Nie chodziło tu 
o pokój gwarantowany przez układy międzynarodowe, o korzystanie z dóbr 
obcych mocarstw. Wszystkie tego typu zabiegi (pokonanych ludów) prowa-
dziły do całkowitego uzależnienia się od „silniejszych”. Jahwe nie zmierzał do 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



267

podporządkowania sobie ludu niewolników, lecz wolnych, tzn. takich, którzy 
mieszkając w odnowionej ziemi, będą Mu służyli, korzystając z wszelkich dóbr 
im ofiarowanych. Taki pokój mógł ofiarować jedynie Jahwe. Nie był to przej-
ściowy stan, czyli chwilowy brak wojny, lecz był to Jego pokój, strukturowany 
przymierzem (בְּרִית), stąd otrzymywał charakter trwałości i niezmienności. 
Tej stabilizacji potrzebował Izrael przebywający na wygnaniu. Był to dar dla 
nich (לָהֶם), bez żadnych zasług i starań. Wystarczyło podporządkowanie się 
inicjatywie Jahwe, której wzór zaprezentował Ezechiel. Tym, którzy dokonają 
takiego wyboru, Pan daje kolejną obietnicę, Jego przymierze będzie wieczne 
 Podobny przymiot pojawiał się już w kontekście opisów przymierza .(עוֹלָם)
z Noem (Rdz 9, 16), Abrahamem (Rdz 17,7), Dawidem (2 Sm 23,5); Jeremiasz 
zapowiadając Nowe Przymierze, inne od Synajskiego, również pisze o przy-
mierzu wiecznym, a wraz z nim o darze wszelkiego dobra (por. Jr 32,40; por. 
Ez 16,60). Dar Jahwe miał zawsze charakter trwały, a z perspektywy widzenia 
Izraela otrzymywał atrybut wieczności. Pan nigdy nie wycofywał się ze swoich 
obietnic i każdy Mu ufający mógł polegać na Jego słowie, skutkującym dobrym 
czynem względem wybrańców. To osobowe ukierunkowanie działania Jahwe 
w w. 26 zostało podkreślone dwukrotnym użyciem formuły dla nich (לָהֶם oraz 
-Postępowanie Jahwe nie było „ogólne”, bezosobowe, względnie ano .(אוֹתָם
nimowe. Było skierowane do Izraela i wyłącznie do Izraela. Z tego daru nie 
mogły skorzystać inne ludy, które zostały unicestwione (Ez 25–32). Nie cho-
dziło tu o fizyczną eksterminację, lecz o uznanie ich za całkowicie niezdolnych 
do wejścia w przymierze z Jahwe. To właśnie dlatego Ezechiel tak dokładnie 
opisuje upadek tych potęg (zwłaszcza Tyru i Egiptu), choć z punktu widzenia 
historycznego trwały one jeszcze przez wieki.

Oddzielony od innych ludów, Izrael będzie wyłączną troską Jahwe: i osadzę 
ich (na ziemi), i pomnożę ich. Owocem wiecznego przymierza pokoju będą kon-
kretne czyny Jahwe, widziane z perspektywy zesłańców. Ziemia (odnowiona) 
zostanie zaludniona. Będą jej dani (וּנְתַתִּים) Izraelici, jako jedyny lud, który ją 
zamieszkuje. Nie powtórzy się już sytuacja z okresu sędziowskiego, kiedy to 
przybysze musieli walczyć z lokalną ludnością kananejską. Spełni się ostatecz-
nie obietnica dana Abrahamowi (Rdz 15,5), lud będzie pomnożony (וְהִרְבֵּיתִי) 
na znak błogosławieństwa i bezpieczeństwa. Izraelowi nie będzie groziła zagła-
da, która „czyhała” nieustannie w dotychczasowych dziejach.

Koroną darów Jahwe stanie się Jego sanktuarium (מִקְדָּשִׁי). Będzie to inne 
sanktuarium, od tego zbudowanego przez Salomona, które przez naród zo-
stało zanieczyszczone i splugawione (Ez 5,11). Jahwe opuścił to miejsce i na 
pewien czas stał się jakby sanktuarium przebywającym w krajach rozproszenia 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



268

Izraela (Ez 11,16). Miało ono charakter przejściowy i nie mogło konstytuować 
Jego obecności wśród ludu na zawsze. Jedynie sanktuarium w odnowionej 
ziemi (obietnicy) mogło spełniać rolę ostoi bezpieczeństwa i kontaktu Izraela 
z Jahwe. Taka świątynia miała stać się darem Pana na wieki (ם -Wieczno .(לְעוֹלָֽ
trwałe przymierze i wiecznotrwałe sanktuarium kształtować będą życie Izra-
ela po jego powrocie do ziemi ojców. Wszelkie dotychczasowe ograniczenia, 
które krępowały naród w jego odniesieniu do Jahwe, zostaną przezwyciężone. 
Wszystko zostało przygotowane przez Jahwe Pana, stąd w słownictwie w. 26 
z taką intensywnością pojawiają się czasowniki: zawrę (przymierze), osadzę 
(na ziemi), pomnożę (lud) i dam (sanktuarium).

Ez 37,27

ם׃ הְיוּ־לִי לְעָֽ אלֹהִים וְהֵמָּה יִֽ וְהָיָה מִשְׁכָּנִי עֲלֵיהֶם וְהָיִיתִי לָהֶם לֵֽ

I  będzie zamieszkanie Moje nad nimi, i  będę dla ich Bogiem, 
a oni będą dla Mnie ludem.

Ezechiel dwukrotnie podejmuje temat zamieszkiwania (מִשְׁכָּן). W pierw-
szym wypadku odnosi się do losu Ammonu (Ez 25,4), a w drugim do losu 
Izraela (w. 27). Ammonici byli odwiecznymi wrogami Izraela, mieszkając tuż 
po drugiej stronie Jordanu. Na wieść o zbezczeszczeniu świątyni w Jerozolimie 
okazali wielką radość (Ez 25,3), co spotkało się ze zdecydowaną odpowiedzią 
Jahwe, który zapowiedział straszny los Ammonitów: Dlatego oto Ja ciebie dam 
synom Wschodu na posiadanie i rozbiją obozy swoje w tobie, i ustanowią w to-
bie zamieszkania swoje; oni będą spożywali owoc twój i oni będą pili mleko twoje 
(Ez 25,4). Ammon, wymieniony jako pierwszy lud w mowach proroka, stał 
się synonimem tego, co obce. Ludy utracą swoją tożsamość i staną się miej-
scem zamieszkania przez synów Wschodu, czyli ludów spoza kręgu cywiliza-
cji, skłonnych do rabunku i niszczenia. W takiej sytuacji znajdą się wszyscy 
sąsiedzi Izraela, natomiast lud Jahwe cieszyć się będzie obecnością Pana, Jego 
zamieszkaniem, realizowanym zwłaszcza w odnowionym sanktuarium (w. 26). 
W przeciwieństwie do obcych ludów (narażonych na stałe niebezpieczeństwo 
czyhające ze strony wrogów), w ziemi Izraela zapanuje pokój na wieki (owoce 
przymierza – por. w. 26).

W oparciu o termin מִשְׁכָּן (zamieszkanie, siedziba), Ezechiel ukazuje 
teologiczną perspektywę przyszłości ludów. Nastąpi całkowite oddzielenie 
Izraela od innych narodów. Jahwe zamieszka pośrodku swego ludu, zwiąże 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



269

się z nim wiecznym przymierzem. Prorok kończy w. 27 formułą nawiązują-
cą do przymierza: i będę dla ich Bogiem, a oni będą dla Mnie ludem. (Por. 
Ez 34,24.31; 36,28; 37,23). Ezechiel jeszcze raz podkreśla skutki przymierza 
z Izraelem: On będzie jego Bogiem. Będzie Tym, który zaopiekuje się ludem 
i przeniknie całe jego życie, „zamieszka” pośrodku niego. Zadaniem Izraela 
miało być trwanie w Jahwe, jako Jego ludu. Nie chodziło o sporadyczne prze-
jawy wierności, lecz o stan, coś trwałego, decydującego o całym życiu. Takim 
miał być lud na wieki (ם  Postawa Izraela winna być odpowiedzią na .(לְעוֹלָֽ
postawę Jahwe względem niego.

Ez 37,28

ם׃ וְיָֽדְעוּ הַגּוֹיִם כִּי אֲנִי יְהוָה מְקַדֵּשׁ אֶת־יִשְׂרָאֵל בִּהְיוֹת מִקְדָּשִׁי בְּתוֹכָם לְעוֹלָֽ

I poznają narody, że Ja (jestem) Jahwe uświęcający Izraela, aby 
było sanktuarium Moje pośrodku nich na wieki.

W. 28 kończy wypowiedź proroka na temat nadchodzącej odnowy (Ez 
33–37), a zarazem przygotowuje do proroctwa o charakterze eschatolo-
giczno-apokaliptycznym (Ez 38–39; 40–48). Motyw „uniwersalny”: narody 
 zamyka mowę o przyszłości Izraela. Narody pozostają w opozycji do ,(הַגּוֹיִם)
ludu Jahwe. Ich los prezentuje Ezechiel na przykładzie Egiptu. Upadek tego 
mocarstwa będzie wydarzeniem tragicznym i „światowym”: i będą lamento-
wać nią córki narodów; będą lamentować nią (lamentacją) z powodu Egiptu 
i z powodu całego mnóstwa, będą lamentować nią, wyrocznia Pana, Jahwe 
(Ez 32,16). Ezechiel akcentując temat lamentacji w tej wypowiedzi, wykazu-
je prawdziwy koniec nie tylko Egiptu, lecz tego wszystkiego, co wiązało się 
z cywilizacją przez niego stworzoną. Lament podniesie cały świat (córki na-
rodów). Ludy będą świadkami usunięcia panowania nad światem tego impe-
rium, które przez tysiąclecia było uosobieniem wszelkiej władzy i panowa-
nia. Narody staną się również świadkami wydarzenia znacznie ważniejszego: 
uświęcenia Izraela (מְקַדֵּשׁ אֶת־יִשְׂרָאֵל). W obu przypadkach autorem wyda-
rzeń będzie Jahwe. Pan działał z całą otwartością, w obliczu narodów, które 
nie miały jednak żadnego udziału w ostatecznych rozstrzygnięciach. Wpraw-
dzie Jahwe posługiwał się narodami w dziele wprowadzania nowego porząd-
ku, lecz owe narody nie podzielały dążeń Jahwe, kierowały się bowiem własną 
perspektywą „widzenia” rzeczywistości (nastawioną na osiągnięcie własnych 
zysków). W tej konstelacji Izrael wydawał się być „zabawką” w ich rękach. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



270

Z punktu widzenia dziejowego tak miały się sprawy. Prorok jednak wykazuje, 
że w oparciu o dokonujące się „naturalne” przemiany, Jahwe wprowadza swój 
porządek. „Wydobywa” z niebytu Izrael, chroni go przed innymi ludami. Cza-
sownik uświęcić (ׁקָדַש) oznacza bowiem czynność oddzielenia od profanum, 
od tego, co obce. Takie uświęcenie Izraela będzie przedmiotem poznania 
 ,narodów. Jahwe nie będzie się im jawił jako jedno z lokalnych bóstw (וְיָֽדְעוּ)
lecz jako Ten, który upokorzył Egipt (i inne narody) oraz otoczył opieką swój 
lud. Takie dzieło było czymś koniecznym, bowiem pośrodku odnowionego 
Izraela będzie utrwalone na wieki sanktuarium Jahwe. To wielkie zwycięstwo 
Pana zada kłam wszelkim pogłoskom o Jego słabości (ze względu na upadek 
Jerozolimy). Jahwe uświęci swoje imię i w tej świętości uczestniczyć będzie 
wyłącznie Jego lud.

We fragmencie Ez 37,24b-28, prorok aż pięciokrotnie używa terminu 
ם  na tle całej księgi jest to coś wyjątkowego. Prorok (wieczny, świat) עוֹלָֽ
koncentruje uwagę na trwałym charakterze zbliżających się zmian. Przy-
woływane imiona Jakuba i Dawida (w. 25) zakorzeniają odnowiony Izrael 
z dziejami przodków, lecz ich nie utożsamią ze specyfiką (występki i grze-
chy). Odtąd na zawsze będzie panował Jahwe, a lud złączony wiecznym 
przymierzem z Panem będzie zamieszkiwał odnowioną ziemię, w centrum 
której na trwale będzie ustanowione sanktuarium. Izrael uświęcony (od-
dzielony) nie będzie się już obawiał sąsiednich ludów, które utracą jakikol-
wiek wpływ na Izrael.

Wystąpienie Goga (Ez 38,1-23)

Wprowadzenie (ww. 1-2), proroctwo przeciwko Gogowi z ziemi Magoga. 
Gog i jego sojusznicy (ww. 3-19), wespół z Gogiem wystąpią Persowie, Ku-
szyci, Libijczycy oraz inni. Agresywne zamiary Goga (ww. 10-13), Gog posta-
nawia wystąpić przeciwko ziemi otwartych przestani, przeciwko spokojnym 
mieszkańcom celem zdobycia łupu. Wystąpienie przeciwko Izraelowi (ww. 14-
16), Jahwe dopuszcza do tej agresji aby narody poznały i Nim prawdę. Triumf 
Jahwe (ww. 17-23), gniew Pana będzie odpowiedzią na agresją Goga, nastąpią 
przerażające zjawiska (trzęsienie ziemi, zapadające się góry, drżenie zwierząt, 
grad i inne), Jahwe objawi się jako Pan i Sędzia.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



271

Ez 38,1-2

ר׃ וַיְהִי דְבַר־יְהוָה אֵלַי לֵאמֹֽ
בֶּן־אָדָם שִׂים פָּנֶיךָ אֶל־גּוֹג אֶרֶץ הַמָּגוֹג

יו׃ נְשִׂיא ראֹשׁ מֶשֶׁךְ וְתֻבָל וְהִנָּבֵא עָלָֽ

I stało się słowo Jahwe do mnie, mówiąc: Synu człowieczy, zwróć 
oblicze swoje w  stronę Goga, ziemi Magoga, księcia głównego 
Meszek i Tubal, i prorokuj przeciwko niemu.

אֶרֶץ הַמָּגוֹג LXX και την γην του Μαγωγ

W układzie kanonicznym, po sekcji zawierającej orędzie odnowy Izraela (Ez 
33–37), następuje zwrot tematyczny, który zaznacza treść i forma ww. 1-2. Nie-
zależnie od tego, że tekst Ez 38–39 jest prawdopodobnie późniejszego pocho-
dzenia, został on opracowany zgodnie z podstawowym słownictwem Ezechiela. 
Świadczy o tym stereotypowa formuła wprowadzająca: I stało się słowo Jahwe do 
mnie, mówiąc (użyta tu ostatni raz w Księdze Ezechiela). Identyczna sentencja 
występuje już w Ez 6,1, a w najbliższym kontekście – w Ez 37,7.15. W ten sposób 
przejście do nowej jednostki literackiej jest bardzo płynne i sprawia wrażenie, 
że redaktor kontynuuje wątek obecny w poprzednich perykopach, zwłaszcza że 
dopiero w Ez 40, 1 pojawia się wyraźna wskazówka o przejściu do zupełnie no-
wej tematyki. Niewątpliwie tekst Ez 38–39 został umieszczony w tym miejscu 
celowo i stanowi klamrę wypowiedzi obecnych w Ez 25–39. W ramach tego ob-
szernego fragmentu występują trzy grupy tekstów: wyrocznie przeciwko naro-
dom (Ez 25–32), zapowiedź odnowy Izraela (Ez 33–37) oraz konfrontacji z ob-
cymi narodami (Ez 38–39). We wszystkich tych częściach Jahwe jest ukazany 
jako Pan ingerujący w dzieje swego ludu, znajdującego się w głębokim kryzysie 
i trwale zagrożonego ze strony agresji obcych. Dla Izraela działanie Jahwe miało 
znaczenie decydujące o jego losie. Lud miał dwóch przeciwników: wewnętrz-
nego (wiarołomstwo) i zewnętrznego (obce ludy). Prorok poświęca obu kwe-
stiom ogrom uwagi i nie przeocza żadnej sytuacji, by rozwiać obawy nurtują-
ce naród. Ezechiel odnosi się zarówno do przeszłości, jak i przyszłości Izraela. 
Z przeszłością rozprawiał się prorok zwłaszcza w rozdziałach 3–24, natomiast 
przyszłość została zaprezentowana w dwóch aspektach: negatywnym i pozy-
tywnym. Aspekt negatywny to usunięcie zła, czyli nieprawości i zagrożenia ze 
strony obcych ludów, natomiast pozytywny to prezentacja odnowy ziemi, ludu 
i kultu wraz z zapewnieniem o stałej obecności Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



272

Tekst Ez 38–39 jawi się zatem jako ostatni fragment poświęcony prezen-
tacji zewnętrznego niebezpieczeństwa czyhającego na Izrael. Zastosowane na-
zewnictwo oraz brak odniesień chronologicznych sprawiają, że treść zawarta 
w Ez 38–39, nie da się ściśle przypisać serii wydarzeń znanych z epoki Eze-
chiela, względnie po niej następujących. Wydaje się, że był to świadomy zabieg 
redakcyjny, którego zamiarem nie było opisywać konkretnych zdarzeń, lecz 
podanie pewnych mechanizmów działających w dziejach Izraela, w relacji do 
obcych ludów. Ostatecznym celem wypowiedzi było niewątpliwie wskazanie 
na rolę Jahwe, jaką On spełniał zarówno w dziejach Izraela, jak i w dziejach 
wszystkich ludów. Izrael, żyjący pod presją (niewola babilońska), znajdował 
się w ciągłym lęku, który mógł prowadzić do próby porzucenia tradycji prze-
szłości, a tym samym do ostatecznego zerwania z Jahwe. Ponowne nawiązanie 
do motywu obcych ludów miało „odciągnąć” lud od koncentrowania się nad 
osobistym losem i ukazania mu szerszej perspektywy widzenia własnego losu 
w obrazie konfrontacji obcych z Jahwe.

Przemawiający do Ezechiela Jahwe nazywa go synem człowieczym, tym 
samym całość fragmentu (Ez 38–39) została w pełni zintegrowana z wcze-
śniejszym kontekstem w oparciu o identyfikację postaci, odbiorcy słowa Jah-
we, którym był Ezechiel, syn człowieczy. Również polecenie, jakie otrzymał 
prorok, wpisuje się w tok dotychczasowej narracji: zwróć oblicze swoje w stro-
nę (por. Ez 4,4; 6,2; 13,17; 21,2.7; 25,2; 28,21; 29,2; 35,2). To ukierunkowanie 
uwagi proroka na jakiś punkt zmierzało do określenia miejsca nadchodzącego 
działania Jahwe. Prorok stawał się kwalifikowanym świadkiem tej aktywności. 
Powyższa formuła szczególnie często występuje w wypowiedziach przeciwko 
obcym ludom. Ostatni tekst (poza w. 2) odnosił się do spojrzenia na Seir (Ez 
35,20), czyli Edom. Na przedłużeniu tego działania Jahwe pojawia się kolej-
ne, tym razem skierowane przeciwko tajemniczemu Gogowi z ziemi Magog 
הַמָּגוֹג) אֶרֶץ  -któ ,גּוֹ W obu nazwach własnych pojawia się rdzeń .(אֶל־גּוֹג 
ry dominuje w terminie גּוֹי (naród, najczęściej obcy), który w fragmencie Ez 
33–37 występuje aż 28 razy i 9 razy w Ez 38–39. Termin גּוֹי, mając negatywną 
konotację, niejako implicite jest obecny w nazwach Gog i Magog (w sumie 13 
w Ez 38–39), wnosząc ważny dla odbiorcy klimat grozy, wielkiego niebezpie-
czeństwa zagrażającego Izraelowi ze strony obcych narodów. Uczeni od dłuż-
szego czasu próbują ustalić pochodzenie tych nazw, zwłaszcza że pojawiają się 
one jeszcze w innych partiach Biblii. Według 1 Krn 5,4, Gog miał być synem 
Szemajasza, syna Joela (por. 1 Krn 5,4), natomiast Magog był synem Jafeta, 
obok Gomera, Madaja, Jawana, Tubala, Meszka i Tirasa (por. Rdz 10,2; 1 Krn 
1,5). Do starożytnej tradycji nawiązuje Ap 20,8, wskazując na Goga i Magoga 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



273

jako potęgi wrogie Bogu. Motyw wrogości obecny jest również w Ez 38–39. 
W przeciwieństwie do Ap 20,8, u proroka nie chodzi o rozróżnienie między 
dwoma osobami, lecz o osobę i terytorium. Ezechiel określa Goga księciem 
głównym (ׁנְשִׂיא ראֹש). LXX termin ׁראֹש nie tłumaczy (podstawowe znacz-
nie to głowa), lecz go traktuje jako nazwę własną: Ρως, a to z kolei rodziło 
różne spekulacje, np. czy za tym określeniem nie kryje się nazwa Rosji. Taka 
interpretacja jest jednak nie do przyjęcia – w złożeniu ׁראֹש  chodzi נְשִׂיא 
o wyróżnienie pozycji Goga, mającego władzę przekraczającą uprawnienia 
zwykłego księcia.

Kolejne dwie nazwy własne, Meszek i Tubal, występowały już Ez 27,13 
(por. Rdz 10,2) i oznaczały terytoria (obok Jawana) prowadzące handel z Ty-
rem (nazwy te występują również w źródłach asyryjskich). Przytoczenie nazw 
Meszek i Tubal, również łączy tekst Ez 38–39 z wcześniejszymi wypowiedzia-
mi, przywołując temat tragicznego losu Tyru. Ta perspektywa unicestwienia 
dotychczasowych „konkurentów” Izraela, a zwłaszcza ich zgubnego wpływu 
w postaci bałwochwalstwa, każe ująć treść w. 2 jako kolejną wypowiedź skie-
rowaną przeciwko przeciwnikom Pana i Jego ludu.

W obliczu nowej sytuacji, Ezechiel został wezwany do jednoznacznego 
opowiedzenia się po stronie Jahwe, a tym samym po stronie Izraela: i proro-
kuj przeciwko niemu (יו  pojawia (וְתֻבָל) Przynaglenie do prorokowania .(עָלָֽ
się 3 razy we fragmencie Ez 38–39, natomiast aż 10 razy w tekście Ez 33–37. 
Nowe proroctwo miało zupełnie inny charakter w stosunku do tego, wygło-
szonego do wyschniętych kości (Ez 37,12). We wszystkich zdarzeniach ujawnia 
się fakt, że Ezechiel został powołany do głoszenia całego postanowienia Jah-
we, zarówno tego, które przynosiło błogosławione skutki Izraelowi, jak i tego, 
które zapowiadało unicestwienie jego wrogów. Kolejne proroctwo było skiero-
wane nie przeciwko terytoriom, lecz przeciwko osobie (przeciw niemu). Gog 
stał się zatem uosobieniem wszelkiej wrogości. Jako książę główny (naczelny) 
stworzył niewątpliwie koalicję, dysponującą potężną siłą, z którą musieli się 
liczyć najpoważniejsi władcy (królowie) ówczesnego świata. Ezechiel otrzymał 
zatem zadanie niezwykle wymagające, które kazało wystąpić przeciwko po-
staci wybitnej, mającej niezachwianą pozycję naczelnego (głównego) władcy, 
cieszącym się w swoim środowisku ogromnym respektem i bojaźnią. Z tego 
też względu Gog był zdolny do stworzenia siły, gotowej pokonać każdego ów-
czesnego przeciwnika.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



274

Ez 38,3

ל׃ וְאָמַרְתָּ כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה הִנְנִי אֵלֶיךָ גּוֹג נְשִׂיא ראֹשׁ מֶשֶׁךְ וְתֻבָֽ

I  mów: Tak mówi Pan, Jahwe: Oto Ja (jestem) przeciw tobie, 
Gogu, księciu wielki Meszek i Tubal.

אֲדנָֹ LXX brak

Prorocka funkcja Ezechiela wyrażona została w formie wyroczni, co za-
znacza zapis kolejnego polecenia Jahwe: ָּוְאָמַרְת (i mów – por. Ez 37,4.9.12). 
Tym razem nie było symbolicznego odbiorcy słów, jak w przypadku mó-
wienia do kości, bowiem prorok miał mówić do Goga (por. w. 2). Tu jest 
podobieństwo do mów skierowanych do odległych ludów (Ammonitów, 
mieszkańców Tyru, Sydonu i innych), z których ostatnimi byli Edomici (Ez 
35,3). Gog z całą swą koalicją znalazł zatem wielkiego przeciwnika, czy-
li Jahwe. W tej części wypowiedzi nie został jeszcze opisany powód takie-
go wystąpienia. Ezechiel (redaktor) w ten sposób ujawnia prawdę, że cały 
krąg ludów otaczających Izrael (nawet z odległych kręgów) pozostaje wrogi 
względem ludu Jahwe. Ziemia wraz z sanktuarium (Ez 37,25-28) stanowią 
punkt centralny „geografii” Ezechiela i odniesienie do tego na zewnątrz. 
Ziemia, szczycąca się wielką populacją i bogactwami, pozostawała obiektem 
zainteresowania obcych. Nie była wyspą otoczoną pustynią, lecz sąsiadowa-
ła z ośrodkami, w których zamieszkiwały narody traktujące Izrael jako lud 
święty (oddzielony), mającego za faktycznego władcę zwycięskiego Jahwe 
(por. Ez 37,28). Umieszczając fragment „o Gogu” właśnie bezpośrednio po 
tym orędziu wspaniałej przyszłości Izraela, redaktor prezentuje „reakcję” 
świata zewnętrznego na odnowę ludu Jahwe.

Interwencja Jahwe niejako uprzedza wszelkie knowania przeciwników 
Izraela, a więc przeciwników Jego dzieła. Powtórzenie imion własnych (z po-
minięciem nazwy Magog) oraz tytułu „książę wielki” w w. 3, pogłębia obraz 
koalicji wrogości, jaka pod przywództwem Goga zawiązała się przeciwko 
Izraelowi. Zmierzała ona do unicestwienia dzieła Jahwe. Nie miało znacze-
nia, do jakiego etapu konkretnych dziejów narodu odnosi się ta wyrocznia. 
Wypowiedź zmierzała nade wszystko do pouczenia narodu, że nie posiadał 
żadnej alternatywy sojuszy z obcymi. Każda próba połączenia sił z innymi 
prowadziła do wrogiego wystąpienia, na wzór Goga. Zasada ta będzie obo-
wiązywać na zawsze. Na nadchodzącą przyszłość Izrael winiec patrzeń wy-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



275

łącznie w kontekście darów Jahwe i ignorować ewentualną możliwość udzia-
łu w jej kształtowaniu obcych ludów. To dopowiedzenie (Ez 38–39) staje się 
koniecznym elementem w prezentacji w opisie odnowy Izraela (Ez 33–37) 
i jej skutki (Ez 40–48).

Ez 38,4

וְשׁוֹבַבְתִּיךָ וְנָתַתִּי חַחִים בִּלְחָיֶיךָ וְהוֹצֵאתִי אוֹתְךָ
וְאֶת־כָּל־חֵילֶךָ סוּסִים וּפָרָשִׁים לְבֻשֵׁי מִכְלוֹל כֻּלָּם קָהָל

ם׃ רָב צִנָּה וּמָגֵן תֹּפְשֵׂי חֲרָבוֹת כֻּלָּֽ

I odwrócę ciebie, i dam wędzidła w  szczęki twoje, i wyprowa-
dzę ciebie, i całe wojsko twoje, konie i jeźdźców, przyobleczonych 
doskonale wszystkich ich, zgromadzenie liczne, puklerz i tarczę, 
władających mieczami, wszystkich ich.

וְשׁוֹבַבְתִּיךָ וְנָתַתִּי חַחִים בִּלְחָיֶיךָ LXX brak
צִנָּה וּמָגֵן תֹּפְשֵׂי חֲרָבוֹת LXX πελται και περικεφαλαιαι και 

μαχαιραι

Zdecydowane wystąpienie Jahwe przeciwko Gogowi (w. 3) miało istotne 
konsekwencje w późniejszych losach tego władcy. Prorok zapowiadał czyny 
Jahwe, których początkiem miało być wprowadzenie porządku Pana: I od-
wrócę ciebie (ָוְשׁוֹבַבְתִּיך). Oznaczało to, że Gog nie będzie mógł wprowadzać 
swych zamiarów, lecz że znalazł się w polu działania Jahwe, który postąpił 
z nim według własnego zamysłu. Zatem od początku Pan wkracza na „arenę” 
wydarzeń, uprzedzając tym samym każdy ruch, który mógłby okazać się wro-
gim działaniem względem Izraela.

Kolejny czyn Jahwe został opisany słownictwem zaczerpniętym z opisu 
klęski Egiptu: i dam wędzidła w szczęki twoje (por. Ez 29,4a). Egipt był dla ob-
leganych mieszkańców Jerozolimy znakiem nadziei na pomoc. Prorok przy-
równuje go do krokodyla, pojmanego przez Jahwe i unicestwionego. W ten 
sposób mogło się dopełnić karanie Jahwe zbuntowanego ludu. W kontekście 
Goga podobne działanie Jahwe nie jest już skierowane przeciwko Izraelowi, 
lecz dla jego bezpieczeństwa. Cała potęga owego księcia będzie kontrolowana 
przez Pana. Jego koalicja przyrównana jest do skrępowanego krokodyla. Izrael 
nie może się zatem obawiać Goga (wszystkich swych wrogów) tak długo, jak 
długo oddaje się opiece Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



276

Kolejny czyn Jahwe przypomina jakby pochód triumfalny, w którym 
uczestniczą skrępowane zastępy wojska Goga: i wyprowadzę (וְהוֹצֵאתִי) cie-
bie, i całe wojsko twoje. To typowe postępowanie Jahwe (wyprowadzenie) jest 
znakiem Jego absolutnego panowania, nawet nad księciem głównym. Moc 
Pana, która ujawniła się w czynach: wyprowadzenie Ezechiela i postawienie go 
w dolinie kości, została zatem poznana przez proroka (Ez 37,1). Dla Jahwe nie 
miało znaczenia, czy owo wyprowadzenie dotyczyło jednej osoby, czy też całe-
go wojska. W każdej sytuacji wszyscy i wszystko musi być podporządkowane 
Jego postanowieniu (mocy).

Celem spotęgowania obrazu zwierzchności Jahwe, prorok podaje szcze-
góły siły, jaką posiadał, podporządkowany jednak Panu, Gog. Dysponował on 
całym wojskiem swym (ָכָּל־חֵילֶך). Pojawia się tu aluzja do opisu ożywienia 
kości, które, po wstąpieniu w nich ducha, stały się bardzo wielkim wojskiem 
(Ez 37,10). Było to wojsko Jahwe, które posiadało Jego ducha. Zupełnie inaczej 
przedstawiała się sprawa z wojskiem Goga; przypominało ono wojsko opisy-
wane w wyroczniach przeciwko narodom, które skazane było na klęskę (Ez 
27,10; 29,18.19; 32,31). Temat wojska miał zatem jednoznacznie negatywną 
konotację w Księdze Ezechiela. Przywołanie tego tematu w w. 4 podkreśla 
charakter konfrontacyjny zbliżającego się wystąpienia Goga stojącego na czele 
wielkiego wojska.

Wspaniałość siły militarnej Goga, prezentuje druga część w. 4: konie 
i jeźdźców, przyobleczonych doskonale wszystkich ich, zgromadzenie liczne, 
puklerz i tarczę, władający mieczami, wszystkich ich. Na początku prorok in-
formuje o koniach i jeźdźcach. Motyw konia (סוּס) w BH pojawia się najczę-
ściej w kontekście bitwy. Obce wojska atakujące Izrael często posługiwały się 
konnicą, wzbudzając ogromne przerażenie, przed czym Pan przestrzegał swój 
lud (Pwt 20,1). Jahwe zawsze był potężniejszy od koni i rydwanów. Naród do-
świadczył tego zwłaszcza w czasie Wyjścia (Wj 14,9.23). Wrażenie, jakie robiły 
konie i jeźdźcy, potęgowane było ich wyglądem, „doskonale przyobleczonych”, 
czyli wyposażonych we wszystko, co było konieczne do skutecznego działania. 
Uzbrojenie dotyczyło całego wojska, wszystkich ich. Nie miało więc słabego 
punktu, który mógłby wykorzystać przeciwnik. Z uzbrojenia prorok wymie-
nia: puklerz (צִנָּה), tarczę (מָגֵן) i miecz (חֶרֶב). Opis ten przypomina uzbrojenie 
Babilończyków i Asyryjczyków, które to ludy posłał Jahwe przeciwko Samarii 
i Jerozolimie: I sprowadzą na ciebie broń rydwanu i kołowrót ze zgromadze-
niem ludów; puklerz i tarczę, i hełm umieszczą z powodu ciebie wokół; i wydam 
przed ich obliczem wyrok i osądzą ciebie według praw swoich. I zwrócę uniesie-
nie Moje na ciebie i uczynią z tobą w gniewie (swoim); nos twój i uszy twoje ode-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



277

tną, a reszta twoja od miecza polegnie; oni synów twoich i córki twoje wezmą, 
a reszta twoja będzie pochłonięta w ogniu (Ez 23,24-25). Zatem istoria wrogości 
wobec Izraela powtarzała się. Wystąpienie przeciwko niemu licznego zgroma-
dzenia przypominało dzieje upadku Samarii i Jerozolimy. Tym razem miała to 
być nawet większa koalicja. Prorok potęguje wrażenie i stosuje aż trzykrotnie 
cząsteczkę כֹּל (wszyscy, każdy, cały). Gog i jego otoczenie prezentują się jako 
totalna siła, która jednak została, już na początku swej aktywności, całkowicie 
skrępowana przez Jahwe, na co wskazuje fraza obecna na początku w. 4: I od-
wrócę ciebie, i dam wędzidła w szczęki twoje.

Ez 38,5

ע׃ פָּרַס כּוּשׁ וּפוּט אִתָּם כֻּלָּם מָגֵן וְכוֹבָֽ

Paras, Kusz i Put z nimi, wszyscy oni z tarczą i hełmem.

אִתָּם LXX brak

Całe wojsko Goga tworzyło rdzeń armii, która uzupełniona została zaso-
bami bojowników z innych terytoriów. Prorok wymienia w w. 5 trzy nazwy 
własne: Paras (פָּרַס), Kusz (ׁכּוּש) i Put (פוּט). Sekwencja nazw terytoriów 
nawiązuje częściowo do wypowiedzi Ez 27,10, w której jest mowa o współ-
pracownikach Tyru w okresie jego aktywności militarnej; obok Persji i Put 
był wymieniony jeszcze Lud. Chodzi zatem o nawiązanie do ówczesnych 
zwyczajów, tworzenia się dużych koalicji w oparciu o przywództwo jednego 
z krajów, cieszącego się wielkim respektem. Takim mocarstwem morskim był 
Tyr, a sprzymierzone z nim ludy czerpały spore zyski z tych związków. Paras, 
który identyfikowany jest z Persją, miał szczególne znaczenie zwłaszcza w pe-
spektywie roli, jaką odegrało to mocarstwo w późniejszych dziejach Bliskiego 
Wschodu. Pochodzenie tekstu Ez 38 (czasy po niewoli) sprawia, że możemy tu 
widzieć aluzję do historycznego imperium Achemenidów. W ten sposób obraz 
koalicji Goga został wzmocniony o udział Persów, co nadaje jej wymiar potęgi 
uniwersalnej. Do tego konglomeratu dochodzą jeszcze Kusz, czyli terytoria na 
południe od Egiptu, oraz Put identyfikowany z Libią, tym razem zachodniego 
sąsiada Egiptu. Geografia koalicji jest niezwykle wymowna i obejmuje tereny, 
które leżały na zewnątrz Rejonu Żyznego Półksiężyca. Pomiędzy Persją a Etio-
pią oraz Libią znajdowała się Mezopotamia, Syria, Izrael oraz Egipt. W cen-
trum tego terytorium była ziemia (góry) Izraela. Wszechogarniająca potęga, 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



278

dowodzona przez „arcyksięcia”, Goga, stała się znakiem śmiertelnego zagroże-
nia, w jakim znalazł się lud Jahwe.

Militarne i agresywne zamiary koalicji Goga podkreśla wyposażenie woj-
ska: tarcza i hełm (ע  .Prorok nawiązując do wzmianki o tarczy z w .(מָגֵן וְכוֹבָֽ
4, dodaje informację o hełmie (por. Ez 27,10). Wyposażenie wszystkich wojsk 
Goga było kompletne i odpowiadało ówczesnym wymaganiom. Różnorod-
ne wojska, zjednoczone pod wspólnym berłem Goga, prezentowały się jako 
potęga, zdolna do opanowania całego ówczesnego świata. Przewyższała ona 
wszystkie dotychczasowe siły lokalnych mocarstw. Sięgała po zasoby obecne 
w najdalej położonych terytoriach, stając się nową jakością na mapie politycz-
nej starożytnego Bliskiego Wschodu. To w obliczu takiej potęgi miał wystąpić 
prorok, wygłaszając wyrocznie przeciwko Gogowi (w. 2).

Ez 38,6

גֹּמֶר וְכָל־אֲגַפֶּיהָ בֵּית תּֽוֹגַרְמָה יַרְכְּתֵי צָפוֹן
ךְ׃ וְאֶת־כָּל־אֲגַפָּיו עַמִּים רַבִּים אִתָּֽ

Gomer i  wszystkie oddziały jego, dom Togarma (z) najdalszej 
północny i wszystkie oddziały jego, ludy liczne (będą) z tobą.

יַרְכְּתֵי LXX απ εσχατου

Po prezentacji geograficznego ekstremum zjednoczonych sił (w. 5) prorok 
kontynuuje swój przegląd sił, podając kolejne szczegóły koalicji Goga. W w. 6 
występują dwie nazwy własne: Gomer i dom Togarma. Tym razem nie chodziło 
o jakieś ludy zamieszkujące wielkie przestrzenie, wspominane w w. 5.

Nazwa Gomer występuje zaledwie jeden raz w Księdze Ezechiela (rdzeń 
 znaczy: kończyć się, odpłacać, pomścić – por. Ps 12,2; 57,3; 77,2). Według גמר
tradycji kapłańskiej (P) Gomer, obok Magoga, Madaja, Jawana, Tubala, Meszka 
i Tirasa, był synem Jafeta (Rdz 10,2; por. 1 Krn 1,5; u Ozeasza występuje żeń-
ska forma tego imienia – Oz 1,3). Środowisko Ezechiela bazowało na tradycji 
kapłańskiej, stąd nie dziwi użycie nazwy Gomer, która kojarzyła się z ludami 
pochodzącymi od trzeciego syn Noego, Jafeta. Znamienne jest to, że w tablicy 
narodów (Rdz 10), w której występuje ponad 70 imion, na pierwszym miejscu 
umieszczony jest Gomer. Redaktor w. 6 mógł korzystać również z dawnej tra-
dycji mezopotamskiej, w której znane było określenie gimirraja (akkadyjskie), 
a w środowisku greckim – Κιμμέριοι (Kimmerowie), którzy zamieszkiwali re-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



279

jon Morza Czarnego (prawdopodobnie nazwa Krym od nich pochodzi). Kim-
merowie przesiedlili się, pod wpływem nacisku ze strony Scytów, w stronę 
południową w VIII i VII w. przed Chr., prowadzili wojny z Asyrią (Sargon II, 
Assarhaddon), a następnie w Azji Mniejszej. Ich wielka aktywność, trwająca 
przez całe stulecia, zapisała się dobrze w pamięci ludów Wschodu. Odnoszone 
zwycięstwa były podstawą legendy o walecznym i zwycięskim ludzie. Umiesz-
czenie wzmianki o tym ludzie w koalicji Goga wzmocniło charakter potęgi 
wielkiej armii „arcyksięcia”.

Nazwa dom Togarma (identyfikowanego niekiedy z Armenią) występuje 
jeszcze w Ez 27,14; znamienne jest to, że zamieszkiwany był przez lud prowa-
dzący ożywczy handel z Tyrem. W zamian za liczne towary oferowali konie, 
rumaki i muły. Jak wiele ludów z północy (צָפוֹן), używali na co dzień koni, 
które były również przydatne do działań militarnych.

W w. 6 występują także określenia, które podkreślają wielkość wsparcia, ja-
kie ze strony Gomera i domu Togarma otrzymał Gog. Ludy te wystawiły wszyst-
kie oddziały (2 razy w w. 6) oraz liczne ludy. Wsparcie ze strony północnej zamy-
ka krąg koalicji, której podstawowy zrąb został przedstawiony w w. 5.

Ez 38,7

ר׃ הִכֹּן וְהָכֵן לְךָ אַתָּה וְכָל־קְהָלֶךָ הַנִּקְהָלִים עָלֶיךָ וְהָיִיתָ לָהֶם לְמִשְׁמָֽ

Bądź gotów i przygotuj się, ty i całe zgromadzenie twoje, zgro-
madzone przy tobie, i będziesz dla nich strażą.

לָהֶם LXX μοι

Po prezentacji rozmiarów koalicji, jaka dysponował Gog (ww. 3-6), prze-
ciwko której wystąpił Jahwe, w w. 7 pojawia się polecenie dane „arcyksięciu”: 
Bądź gotów i przygotuj się (הִכֹּן וְהָכֵן). Podwójne użycie rdzeniaכּון (być sta-
łym, trwałym, szykować, przygotowywać) wzywa do pełnej mobilizacji. Zgro-
madzona siła nie pozostanie bierna, lecz miała być wykorzystania do działań 
zgodnie z możliwościami, jakimi dysponowała. W pierwszym rzędzie przy-
gotowany miał być sam Gog. Nie mógł postępować nonszalancko i nazbyt 
pewny siebie. Bez ożywczego impulsu (przygotowania) nawet najsprawniej-
sza armia mogła okazać się ociężałym tworem. Tego miał uniknąć Gog i całe 
zgromadzenie (ָוְכָל־קְהָלֶך), o którym wspominał prorok już w w. 4. Chodziło 
o zorganizowaną formację, celowo zwołaną – zgromadzoną (הַנִּקְהָלִים). Przy-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



280

pomina to działanie Pana względem Izraela, które miało tworzyć zgromadze-
nie Jahwe (Kpł 16,17). Z punku widzenia Izraela powstało anty-zgromadze-
nie, które było wrogo nastawione do ludu Pana. Znamienne jest to, że właśnie 
Jahwe przynagla do powszechnej mobilizacji zgromadzenie Goga, któremu 
powierza dodatkowe zadanie: i będziesz dla nich strażą (ר  Ezechiel .(לְמִשְׁמָֽ
używa tego terminu (straż, obserwator) jeden raz w odróżnieniu do terminu 
-stosowanego w odniesieniu do proroka (Ez 3,17; 33,2.6.7). Mi ,(stróż) צֹפֶה
sja Goga/straży będzie zupełnie inna od misji Ezechiela/stróża. Gog działał 
w duchu agresywnych zachowań, podobnych do zachowań władców Asyrii 
czy Babilonii, natomiast Ezechiel wykonywał wyłącznie misję powierzoną mu 
przez Jahwe.

Polecenie, jakie Gog otrzymał od Jahwe, nie było zatem realizacją zamysłu 
Pana, lecz przynagleniem, aby na jaw wyszły wszystkie knowania „arcyksięcia”, 
a tym samym zostały w pełni ukazane jego konfrontacyjne zamiary w stosun-
ku do planów Jahwe.

Ez 38,8

מִיָּמִים רַבִּים תִּפָּקֵד בְּאַחֲרִית הַשָּׁנִים תָּבוֹא אֶל־אֶרֶץ
מְשׁוֹבֶבֶת מֵחֶרֶב מְקֻבֶּצֶת מֵעַמִּים רַבִּים עַל הָרֵי יִשְׂרָאֵל

ם׃ אֲשֶׁר־הָיוּ לְחָרְבָּה תָּמִיד וְהִיא מֵעַמִּים הוּצָאָה וְיָשְׁבוּ לָבֶטַח כֻּלָּֽ

Po dniach wielu otrzymasz polecenie: Na końcu lat wejdziesz do 
ziemi ocalałej spod miecza, (mieszkańców) zebranych z  ludów 
licznych na górach Izraela, które stały się ruiną całkowitą, a ona 
z  narodów zostanie wyprowadzona i  zamieszkają dla bezpie-
czeństwa wszystkich ich.

הָרֵי LXX γην

Gog, wcześnie zaprezentowany od strony „jakości”, czyli bojowej siły swe-
go wojska (ww. 7-8), zostaje z kolei ukazany w ramach jego czasowego wystę-
pienia. W w. 8 pojawiają się dwa sformułowania, które odwołują się do dni 
i lat: Po dniach wielu (מִיָּמִים רַבִּים) oraz Na końcu lat (בְּאַחֲרִית הַשָּׁנִים). Ter-
min יוֹם (dzień) jest używany przez Ezechiela 108 razy, natomiast שָׁנָה (rok) – 
28 razy. Prorok podaje w tekście wiele precyzyjnych dat począwszy od Ez 1,1, 
a na Ez 40,1 skończywszy. Tej precyzji brak jednak w informacji podanej w w. 
8. Dla proroka termin dzień odnosi się w wielu tekstach do czasu interwencji 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



281

Jahwe (dzień gniewu – por. 7,9). Nadchodzące dni to okres czasu, który dzieli 
Izrael od interwencji Jahwe (Ez 12,23). Redaktor w. 8 sięgnął również po ideę 
dni. Sformułowanie, jakie użył, ma charakter wyjątkowy i pojawia się jeszcze 
w Joz 23,1: I stało się po dniach wielu, gdy Jahwe użyczył Izraelitom pokoju ze 
strony wszystkich ich wrogów dokoła, Jozue już był stary i posunął się w dniach. 
W tym tekście 2 razy występuje motyw dnia (w l. mn.), tworząc inkluzję ca-
łej wypowiedzi. Formuła רַבִּים  to wyrażenie, które informuje o wielu מִיָּמִים 
latach, podobnie jak מִיָּמִים, określające długość życia Jozuego. Wypowiedź 
podkreśla nastanie nowej epoki, która jednak miała związki z przeszłością (od 
wkroczenia do Kanaanu do późnego okresu życia Jozuego). Na wszystkich eta-
pach dziejowych „stałą” jest obecność Jahwe i Jego dzieła.

Autor w. 8 nie chcąc precyzyjnie określić daty zapowiadanych wydarzeń, 
zapewnia jednak, że wszystko dokona się zgodnie z zamysłem Jahwe. Nisz-
czycielska siła armii Goga będzie ujarzmiona mocą Pana, której przejawem 
w świecie było słowo prorockie. Uprzedzające słowo Jahwe: otrzymasz pole-
cenie jednoznacznie określa przyszłość jako czas, w którym będzie wprowa-
dzony porządek Pana (tak było już w czasie interwencji Nabuchodonozora). 
Brak precyzyjnego określania daty, czyli czasu wystąpienia Goga, podkreśla 
całkowite podporządkowanie Panu całej nadchodzącej przyszłości. Było to 
orędzie zbawienia dla Izraela, niezależnie od tragizmu niektórych przyszłych 
wydarzeń. Polecenia Jahwe dane Gogowi ujawniają Jego panowanie i absolut-
ną zwierzchność nad ludzką władzą (nad księciem głównym). W tym kontek-
ście szczególnego znaczenia nabiera drugie określenie czasowe: Na końcu lat, 
które w innej formie występuje w w. 16: na końcu dni. Niekoniecznie trzeba 
widzieć tu wydarzenie typu eschatologicznego. Koniec lat/dni, to określenie, 
które informuje nade wszystko o nieuniknionym charakterze zbliżających się 
wydarzeń. Ich nadejście jest pewne, a to miało istotne znaczenie nie tyle dla 
Goga, lecz nade wszystko dla Izraela. Naród stanął zatem w obliczu przemian, 
które miały okazać się bardzo istotne dla jego przyszłości.

W sumie, na końcu lat dokona się przełomowe wydarzenie w relacji Izra-
el – obce ludy, stąd polecenie Jahwe odnosi się właśnie do tej kwestii: wejdziesz 
do ziemi ocalałej spod miecza. Celem inwazji Goga będzie ziemia (אֶרֶץ). O jej 
odnowie Ezechiel informował szczególnie w tekście Ez 36. W przeszłości do-
znała ona spustoszenia, lecz ostatecznie nie została unicestwiona przez miecz, 
czyli wszystkie zawieruchy wojenne, które miały ograniczony zakres, bowiem 
liczne nieszczęścia nie mogły doprowadzić do końca istnienia tej ziemi. Dzie-
łem Jahwe było ponowne zebranie (מְקֻבֶּצֶת) rozproszonych Izraelitów, za-
mieszkujących liczne ludy.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



282

W w. 8 po raz pierwszy pojawia się nazwa Izrael (w Ez 38). Celem działań 
Goga miały być góry Izraela (por. Ez 36,1). Chodziło o konkretny teren, któ-
rego przyszłe losy zostały szczegółowo opisane (Ez 36,1-15). Otrzymały one 
wielką obietnicę: I nie dozwolę słyszeć tobie już zniewagi narodów i pośmiewi-
ska ludów nie poniesiesz już i ludu swego nie uczynisz bezdzietnym już, wyrocz-
nia Pana, Jahwe (Ez 36,15). To zapewnienie miało istotne znaczenie również 
dla właściwego rozumienia w. 8 (pomimo jego ewentualnej późniejszej prowe-
niencji). Przyszłość gór Izraela została już zadekretowana. Prorok natomiast 
prezentował odniesienia, jakie do tego terytorium miały obce ludy, reprezen-
towane przez koalicję Goga. Dla niego przeszłość tej ziemi, jako ruiny całkowi-
tej (לְחָרְבָּה תָּמִיד), była dostatecznym znakiem jej słabości. Po czasie odnowy 
miał nastąpić ponownie okres upadku.

Wszelkie knowania tego typu miały się jednak okazać płonnymi. Ziemia 
zostanie zaludniona. Dokona się ponowny Exodus – wyjście (הוּצָאָה). Będzie 
w tym dziele uczestniczyć Jahwe. Sprzeciw Goga przypominał zachowanie fara-
ona w czasach Mojżesza, który pomimo potężnej siły, nie zdołał zniweczyć dzie-
ła Jahwe. Władca Egiptu był przynaglany przez Pana do zachowania postawy 
wrogości względem Izraela i czynił upartym jego serce (Wj 7,3; 9,12). Podobnie 
miało być w czasach Goga. Nadchodzące wydarzenia ujawnią prawdę, kim jest 
Jahwe. Będzie to wydarzenie przełomowe, bowiem dokona się na obliczu naro-
dów w czasie konfrontacji z największą ówczesną potęgą.

Lud Jahwe zachowa w tych wydarzeniach pełne bezpieczeństwo: i zamiesz-
kają dla bezpieczeństwa wszystkich ich. Dla Izraela zawsze były aktualne wcze-
śniejsze słowa proroka: I będą mówić: Ziemia ta spustoszona stała się jak ogród 
Eden; a miasta zrujnowane i spustoszone, i zburzone (są) umocnione i zamiesz-
kałe (Ez 36,35). Ten idealny obraz gór Izraela był świadectwem możliwości, ja-
kimi dysponował Jahwe. Destrukcyjne siły Goga nie zburzą porządku ustano-
wionego przez Pana. Izrael będzie zamieszkiwał ziemię również w przyszłości, 
na końcu lat, gdy wystąpi „arcyksiążę”; nie utraci swej nowej siedziby, lecz na 
zawsze stanie się ona bezpiecznym miejscem dla ludu Jahwe.

Ez 38,9

הְיֶה  וְעָלִיתָ כַּשֹּׁאָה תָבוֹא כֶּעָנָן לְכַסּוֹת הָאָרֶץ תִּֽ

ךְ׃ אַתָּה וְכָל־אֲגַפֶּיךָ וְעַמִּים רַבִּים אוֹתָֽ

I wstąpisz jak burza, przyjdziesz jak chmura, żeby nakryć zie-
mię; będziesz ty i wszystkie oddziały twoje i ludy liczne z tobą.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



283

Kierunek działania Goga został określony: będą to góry Izraela (w. 8). Ca-
łość sił „arcyksięcia” zostanie skierowana na mały punkt, który w stosunku 
do ogromu koalicji obejmującej swym zasięgiem cały ówczesny znany świat 
był niezwykle znikomy (ww. 2-6). Zarysowana dysproporcja podkreśla z jed-
nej strony ogrom zła znajdującego w świecie, a z drugiej jedyną siłę zdolną 
do sprzeciwienia się niegodziwej koalicji. Tą siłą była obecność Jahwe w zie-
mi Izraela.

Polecenie Jahwe jest jednoznaczne: I wstąpisz (ָוְעָלִית) jak burza, przyj-
dziesz jak chmura. Czasownik wstępować (עלה) często występuje w opisach 
prezentujących podróżowanie po górach. Dla judaizmu (rodzącego się w cza-
sach Ezechiela) tym wstępowaniem była droga na Syjon, do Jerozolimy, po-
łożonej na wzgórzach. Wstępowanie miało coś z czynności sakralnej. W tym 
kontekście zachowanie Goga i jego armii miało być aktem największej profa-
nacji, porównywalnej z tą, jakiej dopuścili się pogańscy władcy, bezczeszczą-
cy świątynię (pierwszym był prawdopodobnie faraon Szeszonk w X w. przed 
Chr.). Wstąpienie „arcyksięcia” będzie aktem na wskroś barbarzyńskim, po-
dobnym do burzy (שׁוֹאָה). Ten wyjątkowy termin oznacza także ruinę lub pu-
stynię; prorok nie używa zatem popularnego terminu סַעַר. Zastosowany wy-
bór terminologiczny jest symptomatyczny, bowiem wskazuje nie tyle naturalną 
burzę (choć także), lecz przede wszystkim na ogromne działanie destrukcyjne, 
w wyniku którego dotychczas kwitnące miejsce, zamieni się w ruinę i pusty-
nię. Wypowiedź ta dobrze koreluje w treścią w. 8, w którym jest mowa o cał-
kowitej ruinie, jaką niegdyś stała się ziemia Izraela. Do podobnego stanu, na 
końcu lat, zmierzało działanie Goga. Przynaglenie ze strony Jahwe (I wstąpisz) 
ujawniało jedynie jego własne dążenia, które były znane Panu. Będą one „wy-
korzystane” jednak nie do spustoszenia Izraela, lecz zdemaskowania wrogości 
wszystkich sąsiadów ludu Pana.

Obraz niebezpieczeństwa czyhającego ze strony Goga potęguje kolejne 
przynaglenie Jahwe: przyjdziesz jak chmura, żeby nakryć ziemię. Sentencja ta 
wpisuje się doskonale w środowisko ziemi Izraela. Teren ten uchodzi za nie-
zwykle nasłoneczniony. Jedynie w blasku słońca ujawnia się piękno, bogactwo 
i przyjazny charakter całego obszary. Nieliczne dni pochmurne niemal cał-
kowicie niweczą ten widok. Gdy ziemię nagle ogarniają mroki, staje się nie-
bezpieczna i nieprzyjazna. W klimacie jerozolimskim takich dni jest niewiele. 
W konwencji zastosowanej przez proroka (w. 9) najazd Goga miał całkowicie 
odmienić oblicze gór Izraela. W miejsce panującego słońca (znak obecności 
Jahwe) ziemia okryta będzie jakby chmurą (עָנָן). W tym wypadku עָנָן jest an-
tytezą do obłoku zwiastującego obecność Jahwe (Ez 1,4; 10,3.4) i zapowiada 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



284

obecność siły niszczącej. Dla narodów obcych dzień chmury będzie dniem 
kary, a czarna chmura pokryje dawnych władców (Ez 30,3.18; 32,7). Ta am-
biwalencja w użyciu terminu עָנָן w Księdze Ezechiela sprawia, że zapowiedź 
okrycia ziemi chmurą (w. 9) wskazuje na zbliżające się wydarzenie o charakte-
rze rozstrzygającym, istotnym dla Izraela.

Prorok prezentuje wstąpienie Goga na góry Izraela w kategoriach uniwer-
salnych. Ta tendencja widoczna jest już we wcześniejszych wersetach, w któ-
rych pojawia się cząsteczka כָל (ww. 4.5.6.7). Koalicja Goga (określonego w w. 
9 zaimkiem אַתָּה [ty]) obejmować będzie wszystkie oddziały (אֲגַף) jego i ludy 
 jest typowo Ezechielowym określeniem, które poza אֲגַף liczne. Termin (עַמִּים)
fragmentem o Gogu (Ez 38,6.9.22; 39,4), występuje jeszcze w dwóch tekstach 
zapowiadających unicestwienie oddziałów lub wojska (Ez 12,14; 17,21). Za-
stosowany termin sugeruje, że potężna armia Goga (wszyscy jego ludzie) nosi 
w sobie zalążek klęski, zginie od miecza, będzie rozproszona na wszystkie 
wiatry. Prorok stosuje tu wyjątkowo termin עַם na określenie ludów obcych 
(częściej nazywani są הַגּוֹיִם). W tym wypadku liczne ludy (עַמִּים) stanowią 
antytezę jedynego ludu Jahwe, podobnie jak (ciemna) chmura wojsk Goga jest 
antytezą jasności obłoku, obecności Jahwe.

Ez 38,10

כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה וְהָיָה בַּיּוֹם הַהוּא יַעֲלוּ
ה׃ דְבָרִים עַל־לְבָבֶךָ וְחָשַׁבְתָּ מַחֲשֶׁבֶת רָעָֽ

Tak mówi Pan, Jahwe: I stanie się w dniu tym, wstąpią słowa do 
serca twego, i obmyślisz zamiar zły.

אֲדנָֹי LXX brak

Po opisie zbliżającej się aktywności Goga i jego sprzymierzeńców (w. 9), 
kolejna fraza rozpoczyna się od uroczystej formuły: Tak mówi Pan, Jahwe, któ-
ra nawiązuje do w. 3 i wskazuje na początek nowej wyroczni (ściśle zespolonej 
z poprzednią wypowiedzią).

Przede wszystkim w. 10 odwołuje się do momentu czasu, wskazanego 
w w. 8: Po dniach wielu – czyli w dniu tym. Zgodnie z przyjętą konwencją, nie 
ma tu bliższych informacji na temat konkretnej daty, a nawet epoki. Chodzi 
o יּוֹם הַהוּא, czyli czas, w którym wystąpią zwrotne wydarzenia, pozostające 
pod pełną kontrolą Jahwe (i stanie się).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



285

Prorok z kolei sięga do istoty wydarzeń, które swój początek biorą z zamy-
słu „arcyksięcia” Goga. Zwraca uwagę użycie formuły: wstąpią (ּיַעֲלו) słowa 
do serca twego. Zastosowany czasownik עלה występował już w w. 9 i opisywał 
wstąpienie przestrzenne Goga, natomiast w w. 10 jest mowa o wstąpieniu we-
wnętrznym, czyli w sercu Goga, który został „natchniony” słowami (דְבָרִים) 
brzemiennymi w treść i bardzo skutecznymi. Serce Goga nie doznało jednak 
przemiany na wzór transformacji zapowiadanej przez Ezechiela (Ez 11,19; 
36,26), nie był zatem zdolny do przyjęcia zamysłu Jahwe. Słowa, które w niego 
wstąpiły, nie pochodząc od Pana, zawierały treści przepełnione duchem „tego 
świata”. Potwierdza to ostatnia cześć w. 10: i obmyślisz zamiar zły. Dwukrotne 
użycie tu rdzenia חשׁב (obmyślać, wymyślać, planować) podkreśla (por. 11,2) 
czysto ludzki aspekt myślenia, przeciwny zamiarom Jahwe. Z tych myśli rodzi 
się zamiar (מַחֲשֶׁבֶת), który został jednoznacznie określony jako ה  .(zły) רָעָֽ
Złe zamysły prowadziły do złych czynów. Zesłańcy przekonali się o tym, śle-
dząc losy Jerozolimy.

Ez 38,11

עֱלֶה עַל־אֶרֶץ פְּרָזוֹת אָבוֹא הַשֹּׁקְטִים וְאָמַרְתָּ אֶֽ
ם׃ שְׁבִים בְּאֵין חוֹמָה וּבְרִיחַ וּדְלָתַיִם אֵין לָהֶֽ יֹשְׁבֵי לָבֶטַח כֻּלָּם יֹֽ

I  mów: Wstąpię przeciw ziemi otwartych przestrzeni, wejdę 
(do) spokojnych (ludzi), mieszkających bezpiecznie, wszystkich 
ich mieszkających bez muru i zasuwy i bram, (jest tam) brak 
dla nich.

W. 11 rozpoczyna się identycznie jak w. 3 ָּוְאָמַרְת (I mów). Różnica polega 
na tym, że w w. 3 polecenie to jest skierowane do proroka, a w w. 11 do Goga. 
To umieszczenie „arcyksięcia” na tak wysokim poziomie wskazuje, iż jego za-
danie wpisuje się w realizację planów Jahwe, czyli zamiaru (מַחֲשֶׁבֶת), który 
w przeciwieństwie do zamiaru Goga, nie był zły (ה -zgod ,(טֽוֹב) lecz dobry ,(רָעָֽ
nie ze stałym odniesieniem Pana do stworzenia (por. Rdz 1,1-24a).

Polecenie mówienia, jakie otrzymał Gog, ma ujawnić jego zamiar zły. Jego 
czyny będą zgodne ze słowami wstępującymi do jego serca (por. 10). Wstę-
powaniu duchowemu odpowiada wstępowanie rzeczywiste: Wstąpię przeciw 
ziemi otwartych przestrzeni. Ponownie występuje tu rdzeń עלה (por. ww. 
9.10.11.16.18). Wstępowanie oznacza w całym fragmencie realizację kolejnych 
etapów aktywności Goga, która ostatecznie prowadzi do ujawnienia się gniewu 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



286

Jahwe (w. 18). Obiektem zainteresowania Goga była ziemia o otwartych prze-
strzeniach. Ziemia (por. w. 8) jest przez Goga bliżej określona, przede wszyst-
kim tworzy otwarte przestrzenie (פְּרָזוֹת), czyli szczere pole, obszar niezabudo-
wany, będący całkowitym przeciwieństwem warownego miasta (por. Est 9,19; 
Za 2,8; Sdz 5,7.11). Taki obraz Jerozolimy – miejsca otwartego – prezentuje 
Zachariasz (2, 8), która staje się miastem otwartym dla wszystkich powracają-
cych zesłańców. Do podobnej idei mógł nawiązać redaktor w. 11. Ziemia była 
miejscem ustanowionym i odnowionym przez Jahwe. Stała się środowiskiem 
przyjaznym i bezpiecznym dla Izraela ze względu na opiekę sprawowaną nad 
nią przez Jahwe.

Wrogie wystąpienie (wstąpienie) Goga dotknie przede wszystkim ludność 
zamieszkującą פְּרָזוֹת (otwarte przestrzenie). Zostali oni określeni jako naród 
spokojny i mieszkający bezpiecznie. Redaktor wyraża idę (s)pokoju wyjątko-
wym terminem הַשֹּׁקְטִים, którego forma czasownikowa występuje jeszcze 
w Ez 16,42.49. Ludzie spokojni to tacy, którzy nie odczuwają zagrożenia (ze-
wnętrznego) i mają zaspokojone wszystkie potrzeby socjalne. Nie posiadają 
wygórowanych ambicji, a nade wszystko w pełni zadowalają się tym, co otrzy-
mali od Pana. Takie nastawienie rodzi doświadczenie bezpieczeństwa (לָבֶטַח). 
Rdzeń בטח wyraża idę ufności i bezpieczeństwa. Ezechiel używa go nade 
wszystko w opisie natury życia odnowionej społeczności mieszkającej w ziemi 
Jakuba: I zamieszkają na niej bezpiecznie i zbudują domy, i zasadzą winnice, 
i zamieszkają bezpiecznie, gdy uczynię sądy na wszystkich lekceważących ich, 
otaczających ich i poznają, że Ja (jestem) Jahwe, ich Bóg (Ez 28,26). Do takiej 
ziemi miał przybyć Gog ze swymi oddziałami. Otwarta przestrzeń nie była 
pustkowiem, choć miejscem zrujnowanym, lecz przystosowanym do zamiesz-
kania w spokoju i bezpieczeństwie.

W starożytności znakiem spokoju i bezpieczeństwa mieszkańców miast 
były mury i dokładnie strzeżone bramy. Tych elementów zabrakło w ziemi, 
przeciwko której skierował się Gog: wszystkich ich mieszkających bez muru 
i zasuwy, i bram (jest tam) brak dla nich. Ta formuła uzasadnia użycie na po-
czątku w. 11 określenia פְּרָזוֹת. Jak wyżej stwierdzono, podobną wizję (Jero-
zolimy) miał prorok Zachariasz, który w takim stanie rzeczy widział w niej 
atut, jako miejsca otwartego na przybycie zesłańców, które nie stwarzało prze-
szkody w postaci muru ograniczającego możliwości absorpcji repatriantów. 
Z punktu widzenia strategicznego osiedle bez murów (nawet zasuw i bram) 
traktowane było jako miejsce upośledzone i skazane na unicestwienie, podob-
nie jak miało to miejsce w świecie zwierzęcym, w którym ofiarami drapieżni-
ków były zawsze ułomne osobniki. Braki (אֵין), jakie charakteryzowały ziemię 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



287

(Jerozolimę), miały charakter istotny z punktu widzenia strategicznego i mógł 
je wykorzystać Gog. Jednak w konwencji zastosowane w fragmencie Ez 38–39, 
taka sytuacja miała być atutem dla mieszkańców (pomimo ich faktycznej bez-
bronności). Wbrew złemu postanowieniu wrogów, sytuacja rezydentów פְּרָזוֹת 
się nie zmieni, będą mieszkali spokojnie i bezpiecznie, pomimo zewnętrznych 
zawirowań, nad którymi pełną kontrolę posiadał Jahwe.

Ez 38,12

לִשְׁלֹל שָׁלָל וְלָבֹז בַּז לְהָשִׁיב יָדְךָ עַל־חֳרָבוֹת נוֹשָׁבֹת
רֶץ׃ וְאֶל־עַם מְאֻסָּף מִגּוֹיִם עֹשֶׂה מִקְנֶה וְקִנְיָן יֹשְׁבֵי עַל־טַבּוּר הָאָֽ

Żeby złupić łup i żeby zdobyć zdobycz, żeby zwrócić rękę two-
ją przeciw ruinom zamieszkałym, i przeciw ludowi zebranemu 
z  narodów, zdobywającemu własność i  dobytek, zamieszkują-
cych na środku ziemi.

יָדְךָ LXX χειρα σου
וְקִנְיָן LXX brak

W. 12 w początkowej frazie nawiązuje do poprzedniego tekstu. Są tu za-
warte deklaracje Goga: Żeby złupić łup i żeby zdobyć zdobycz. W formule tej 
użyte są podwójnie dwa rdzenie: שׁלל i בזז (czasownikowo i rzeczownikowo), 
w ten sposób hebrajski tekst otrzymuje bardzo wyrazistą wymowę. Zamiar 
Goga przypomina zachowanie Nabuchodonozora względem Egiptu: Dlatego 
tak mówi Pan, Jahwe: Oto Ja daję Nabuchodonozorowi, królowi Babilonu, zie-
mię Egiptu; i uprowadzi tłum jej, i złupi łup jej, i zdobędzie zdobycz jej, i będzie 
zapłatą dla wojska jego (Ez 29,19). Zastosowane wyrażenia oznaczają całko-
wite spustoszenie opanowanych terenów wraz z pozyskaniem drogocennych 
łupów. Los Egiptu, mieli podzielić mieszkańcy ziemi Izraela. Wyrocznia prze-
ciwko Egiptowi poprzedzała informację o bliskości dnia Jahwe (Ez 30,2); rów-
nież aktywność Goga przypisana jest dniowi temu (w. 10). Teologia dnia w ca-
łej Księdze Ezechiela koncentruje się na opisie wydarzeń zwrotnych, w których 
triumfujący Jahwe pokonuje przeciwników Izraela; taki los miał spotkać rów-
nież Goga i jego koalicję, pomimo agresywnych zamiarów i faktycznej prze-
wagi militarnej.

W drugiej części w. 12 następuje zmiana narracji; w miejsce „myśli” Goga 
wkraczają słowa samego Jahwe. Tę zmianę zaznacza graficznie formuła ָיָדְך 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



288

(ręka twoja), która jest opozycją (w kontekście całej Księgi Ezechiela) do ręki 
Jahwe (Ez 1,3). Jahwe niejako odsłania zamysły księcia. Jego ręka, a więc cała 
moc, symbolizuje potęgę świata otaczającego Izrael. Jest ona zwrócona prze-
ciwko miejscu zrujnowanemu (חֳרָבוֹת), a więc dotkliwie doświadczonemu, 
a jednak zamieszkałemu. Przebywał w nim lud (עַם), zgromadzony z narodów 
גּוֹיִם :Tym razem wyraźnie została ukazana antyteza .(גּוֹיִם) -Lud Jah .עַם – 
we zamieszkujący bezpiecznie, choć w zrujnowanej ziemi, otrzymał od Jah-
we możliwość pozyskiwania własności (מִקְנֶה) i dobytku (וְקִנְיָן), a więc dóbr 
koniecznych do bezpiecznego życia. Ręka Goga zmierzała do pozbawienia 
mieszkańców ruin całej ich własności.

Na zakończenie w. 12 pojawia się formuła „lokalizująca” ową ziemię: za-
mieszkujących na środku (עַל־טַבּוּר) ziemi. Choć nasuwa się przypuszczenie, 
że chodzi tu o „pępek świata”, co znajduje swój wyraz w określeniach architek-
tonicznych (w bazylice Groby Bożego oraz Kopule na Skale w Jerozolimie), nie 
wydaje się, że taki uniwersalny sens jest zawarty w tym sformułowaniu. Re-
daktor zaznacza przede wszystkim istotny charakter miejsca w swej narracji; 
posiadało ono centralną pozycję w stosunku do wszystkich wymienionych te-
renów i ich ludów (ww. 2-6). Jego centralne położenie wynikało nade wszystko 
ze względu na wybór dokonany przez Jahwe. To On sprawiał, że zrujnowany 
i wywyższony teren (por. Sdz 9,37) zajmował centralną pozycję. Z tej racji nie 
mógł się on ukryć; już samo jego położenie „prowokowało” do agresywnych 
zachowań tych wszystkich, którzy sprzeciwiali się działaniu Jahwe.

Ez 38,13

שְׁבָא וּדְדָן וְסֹחֲרֵי תַרְשִׁישׁ וְכָל־כְּפִרֶיהָ יֹאמְרוּ לְךָ
הֲלִשְׁלֹל שָׁלָל אַתָּה בָא הֲלָבֹז בַּז הִקְהַלְתָּ קְהָלֶךָ לָשֵׂאת

כֶּסֶף וְזָהָב לָקַחַת מִקְנֶה וְקִנְיָן לִשְׁלֹל שָׁלָל גָּדֽוֹל׃

Szeba i  Dedan, i  kupcy Tarszisz, i  wszystkie lwiątka jego, po-
wiedzą do ciebie: Czy żeby złupić łup, ty przyszedłeś? Czy po 
to, aby zdobyć zdobycz zgromadziłeś zgromadzenie twoje, aby 
unieść srebro i złoto, aby wziąć własność i dobytek, żeby złupić 
łup wielki?

וְכָל־כְּפִרֶיהָ LXX και πασαι αι κωμαι αυτων
וְקִנְיָן LXX brak
גָּדֽוֹל LXX brak

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



289

Wystąpienie Goga i jego koalicji stało się zjawiskiem powszechnie zna-
nym i wzbudzało zainteresowanie narodów dotychczas nie skonfederowa-
nych z księciem. Prorok wymienia w w. 13 trzy nazwy własne: Szeba, Dedan 
i Tarszisz. Pierwsza z nich, Szeba (שְׁבָא), występuje w już tekście Ez 27,22.23. 
Imię to pojawia się w tablicy narodów (Rdz 10,7). Szeba miał być synem Ku-
sza, syna Chama. Tereny jego potomków położone były prawdopodobnie 
na południowo-zachodnich krańcach Półwyspu Arabskiego. Dedan (דְדָן), 
wzmiankowany w tekstach Ez 25,13; 27,15.20, miał takie same pochodzenie 
jak Szeba, a jego tereny znajdowały się w północnej części Arabii. Tarszisz 
 to najbardziej znana (w BH) nazwa z trzech wymienionych (Ez (תַרְשִׁישׁ)
27,12.25; 28,13); miał on być synem Jawana (Rz 10,4). Fenicjanie prowadzili 
ożywczy handel z miastem o tej nazwie (oznacza ona hutę, piec hutniczy). 
Położone było na zachód od Fenicji (bliżej nie określone; Tras? Hiszpania?). 
Psalmista wspomina o tych terenach i odwołuje się do dwóch nazw: Królowi 
Tarszisz i wysp przyniosą dary, królowie Szeby i Saby złożą daninę (Ps 72,10). 
Zostały tu określone dwa krańce świata (zachód – południowy-wschód). 
Była to linia przecinająca się z osią sprzymierzonych (północ – południe). 
Zainteresowanie Szeby, Dedana i Tarszisz względem ziemi Izraela było in-
nej natury niż zainteresowanie Goga. Nie mieli zamiarów militarnych, lecz 
handlowe, byli bowiem kupcami (סֹחֲרֵי). Wprawdzie zdawali sobie sprawę 
z ruin zalegających ziemie Izraela, lecz jej mieszkańcy zdołali już zgromadzić 
cenne dobra, które „ściągnęły” na nich oddziały księcia. Miasta kupieckie 
bacznie obserwowały wszystko to, co działo się na terenach ich aktywności. 
Dysponowali całą siecią swych agentów i drobnych ośrodków, nazwanych 
w tekście lwiątkami (כְּפִירִים), byli zdolni do zaangażowania się w „dzieło” 
rabowania Izraela.

Agenci miast kupieckich mieli zwrócić się do Goga z pytaniem o cel jego 
wyprawy. Formuły zawarte w tych kwestiach powtarzają to, co zostało już po-
wiedziane w w. 12. Ich zainteresowanie koncentrowało się na łupach, zdoby-
czach, własności, dobytku, a nade wszyto na złocie i srebrze. Te ostatnie dwa 
określenia stanowią novum w liście wymienionych dóbr. Uchodziły za szcze-
gólne oznaki bogactwa, które zdołali repatrianci zabrać z krajów swego rozpro-
szenia. Tak duża uwaga, z jaką zwracały się kupieckie miasta na pozyskanie łu-
pów z Izraela, świadczy o rozmiarze interwencji Goga i ogromie spodziewanej 
grabieży. Kosztem ludu Jahwe miał się ożywić handel. Gog i jego sprzymierzeń-
cy mieli zapewnione rynki zbytu na zrabowane dobra z ziemi Izraela. Akcje 
militarne i handlowe wzajemnie się uzupełniały. Były one wynikiem zamysłu 
Goga oraz kupców, co było w zupełnej opozycji do zamysłu Jahwe.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



290

Ez 38,14

לָכֵן הִנָּבֵא בֶן־אָדָם וְאָמַרְתָּ לְגוֹג כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה
ע׃ הֲלוֹא בַּיּוֹם הַהוּא בְּשֶׁבֶת עַמִּי יִשְׂרָאֵל לָבֶטַח תֵּדָֽ

Dlatego prorokuj, synu człowieczy, i powiesz Gogowi: Tak mówi 
Pan, Jahwe: Czyż nie w dniu tym, gdy zamieszka lud Mój Izrael 
bezpiecznie, (ty to) poznasz?

אֲדנָֹי LXX brak
ע תֵּדָֽ LXX εγερθηση

W w. 14 osoba proroka ponownie jest przywołana (por. w. 2): Ezechiel 
miał prorokować i mówić. Adresatem jego słów będzie również Gog (w. 2). 
Rozbudowany wstęp (w. 14a) wieńczy formuła: Tak mówi Pan, Jahwe. Obec-
ne są w nim dwie ważne cząsteczki: לָכֵן (dlatego) oraz כֹּה (tak); wiążą one 
wypowiedź z poprzednim kontekstem, zaznaczają początek nowej jednostki 
literackiej i podkreślają autorytet Jahwe.

Pytanie, jakie stawia Jahwe, koncentruje się na idei dnia i poznania. For-
muła dzień ten odnosi się do informacji zawartej w ww. 8-10, w której jest 
mowa o czasie, w którym Gog otrzyma polecenie od Jahwe, czyli interwencji 
w ziemi Izraela. Dzień ten oznacza zwrotny punkt dziejów repatriantów. Bę-
dzie to społeczność nazwana przez Jahwe עַמִּי (lud Mój); chodzi o lud, który 
znajdzie się pod szczególną opieką Pana i wkroczy na drogę zbawienia. Nie 
będą niż więcej Izraelici rozproszeni. Ich status określa formuła בְּשֶׁבֶת (gdy 
zamieszkają). Ten infinitivus wskazuje na przyszłość, która była już zadekreto-
wana przez Jahwe. Nic nie może przeszkodzić w realizacji tego planu. W ziemi 
Izraela będzie mieszkał lud Jahwe. Charakter owego zamieszkania został okre-
ślony formułą לָבֶטַח (dosłownie: w bezpieczeństwie). Temat bezpieczeństwa 
porusza prorok wielokrotnie w tekstach odnoszących się do odnowy Izraela 
(Ez 34,25.27.28; 38,8.11.14). Tej odnowy nie przerwie inwazja Goga. Bezpie-
czeństwo Izraela zagwarantowane było zbawczą obecnością Jahwe, która była 
zupełnie niezależna od działań wrogów jego ludu.

W w. 14 ponownie pojawia się nazwa Izrael (por. w. 8) i będzie dominować 
w kolejnych perykopach „Goga” (Ez 38,16.17.18.19; 39,2.4.7.9.12.17.22.23.25. 
29). Zainteresowanie tym krajem (ziemią) było czymś zrozumiałym, bowiem 
prorok ujawniał przyszłość Izraela w kontekście konfrontacji między ziemski-
mi potęgami a Jahwe. Właśnie dlatego akcent położony jest na ideę życia ludu 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



291

w bezpieczeństwie. Dzieje narodu dostarczają aż nadto przykładów opłakanych 
skutków najazdu obcych mocarstw na ziemie Izraela.

Ostatnia kwestia (w. 14c) odnosi się do istoty pytania: Czy (…) (ty to) po-
znasz (ע  Chodzi o to, czy Gog będzie miał udział w zrozumieniu tego, co ? (תֵּדָֽ
się stanie. To pierwszy tekst (w Ez 38), w którym pojawia się kwestia poznania 
 przewija się ona jednak często w całej Księdze Ezechiela. Poznającym ;(יָדַע)
jest Izrael oraz narody obce. Może być to poznanie zbawcze względnie wy-
kluczające w nim udział. Postawa Goga nie miała nic wspólnego ze wspiera-
niem działania Jahwe. Jego zamysły były przeciwne Panu (w. 10). Ostatecznie 
dla losu Goga nie miało znaczenia, czy poznał sens wydarzeń, w których miał 
uczestniczyć. Poznanie miało jednak znaczenie dla samego Jahwe, którego 
imię w przeszłości zostało zbezczeszczone wśród pogan. Zwycięstwo Pana nad 
obcymi ludami miało przypieczętować Jego powszechne panowanie i podpo-
rządkowanie także obcych ludów Jego zrządzeniom. Owo podporządkowanie 
nie oznaczało zbawienia (dla obcych), bowiem zostało ono zarezerwowane 
dla Izraela. Retoryczne pytanie Jahwe zdaje się sugerować, że Gog w dniu tym 
otrzyma jednak poznanie. Na jego podstawie będzie dla niego czymś oczywi-
stym, że Izrael to lud Jahwe, lud bezpiecznie mieszkający w swej ziemi; a nade 
wszystko Gog pozna, że Jahwe jest Panem.

Ez 38,15

וּבָאתָ מִמְּקֽוֹמְךָ מִיַּרְכְּתֵי צָפוֹן אַתָּה וְעַמִּים רַבִּים
ב׃ אִתָּךְ רכְֹבֵי סוּסִים כֻּלָּם קָהָל גָּדוֹל וְחַיִל רָֽ

I przyjdziesz z miejsca swego, od najdalszej północny, ty i ludy 
liczne z  tobą, ujeżdżający konie, wszystkich ich, zgromadzenie 
wielkie i wojsko liczne.

Po informacjach dotyczących terenów zamieszkałych przez lud Pana, uwa-
ga proroka ponownie koncentruje się na ziemi pochodzenia Goga: I przyjdziesz 
z miejsca swego, z dalekiej północy. Przede wszystkim książę jest prezentowany 
jako postać na wskroś obca Izraelitom. Nie był z nimi w jakikolwiek sposób 
spokrewniony, jak było w wypadku sąsiednich ludów (Ammonitów, Moabitów 
czy Edomitów). Kraj jego był położony od najdalszej północy (מִיַּרְכְּתֵי צָפוֹן). 
Północ identyfikowano na Wschodzie z siedzibą bóstw, stąd nawet Syjon uwa-
żany był za kres północy (Ps 48,3). Przybycie Goga z dalekiej północy zwiasto-
wało pojawienie się siły całkowicie przeciwstawnej Jahwe. Książę jakby naśla-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



292

dował Jahwe, udając się do miejsca Jego wybrania. Przybycie Goga będzie miało 
charakter agresywny, stąd ponownie wraz z księciem zostały wymienione ludy 
liczne, ujeżdżający konie, zgromadzenie wielkie, wojsko liczne. Nagromadzone 
określenia odwołują się do wcześniejszych opisów (por. ww. 3-9) i potwierdza-
ją fakt pełnej mobilizacji sił skierowanych przeciwko Izraelowi, nie mających 
precedensu w dziejach ze względu na dysproporcję możliwości bojowych Izra-
elitów i agresorów. Pomimo spodziewanych łupów (por. ww. 12-13), nie mogły 
one zrekompensować wydatków, jakie musiał ponieść książę w przygotowanie 
się do tak wielkiej wyprawy. Z czysto historycznych kalkulacji wynikało, że wy-
stąpienie potężnej koalicji Goga musiałoby za swój cel mieć szereg terytoriów 
podobnych do Izraela. Tylko wówczas Gog mógł liczyć na realne zyski z pod-
jętego przedsięwzięcia. O innych celach jednak tekst nie wspomina, zatem 
ogłaszana wyprawa była nie tyle wydarzeniem historycznym, co swoistą wizją, 
zapowiadającą ostateczną walkę Jahwe z przeciwnikami (Izraela). Wspomniani 
w w. 15 wszyscy (כֻּלָּם) tworzyli środowisko obce ludowi, a ich postępowanie 
musiało być agresywne ze względu na brak (u nich) zbawczego poznania Jah-
we. Poznanie, jakiego dostąpią (ww. 14-16), będzie jedynie nabyciem wiedzy 
o poniesionej klęsce, a zarazem wyniesieniem Jahwe w oczach licznych ludów, 
które miały przybyć z północy do ziemi Izraela.

Ez 38,16

עָנָן לְכַסּוֹת הָאָרֶץ בְּאַחֲרִית וְעָלִיתָ עַל־עַמִּי יִשְׂרָאֵל כֶּֽ
הְיֶה וַהֲבִאוֹתִיךָ עַל־אַרְצִי לְמַעַן דַּעַת הַגּוֹיִם הַיָּמִים תִּֽ

אֹתִי בְּהִקָּדְשִׁי בְךָ לְעֵינֵיהֶם גּֽוֹג׃

I wstąpisz na lud Mój, Izrael, jak chmura, żeby przykryć ziemię; na 
końcu dni stanie się i  sprowadzę cię na ziemię Moją, aby poznać 
mogły narody Mnie, gdy uświęcę się w tobie na oczach ich, Gogu.

גּֽוֹג LXX brak

W. 16 jest mocno skorelowany z poprzednim, bowiem kontynuuje opis 
(nadchodzącego) agresywnego wystąpienia Goga. Widać to zwłaszcza na pod-
stawie czasowników rozpoczynających obie frazy:

w. 15 w. 16
(i przyjdziesz) וּבָאתָ (i wstąpisz) וְעָלִיתָ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



293

W w. 15 formuła ָוּבָאת odwołuje się do punktu wyjścia (od strony północ-
nej), a w w. 16 formuła ָוְעָלִית – do punktu dojścia (ziemia Izraela). Obu cza-
sowników używa prorok często w tekście Ez 38–39. Wyrażają one ideę ruchu 
i podkreślają dynamizm zbliżających się wydarzeń. Szczególnie charaktery-
styczne jest użycie rdzenia עלה (ww. 9.10.11.16.18), który opisuje wstępowanie 
Goga do ziemi Izraela. W w. 16 pojawia się w tym kontekście aspekt bardziej 
personalny: I wstąpisz na lud Mój, Izrael, jak chmura. Tak dosłownie przetłu-
maczona fraza hebrajska zaznacza, że Gog wystąpi przede wszystkim przeciwko 
Izraelowi, nazwanemu עַמִּי (lud Mój), czyli ludem Pana. Będzie to zatem wystą-
pienie przeciwko samemu Jahwe i Jego panowaniu w ziemi Izraela. Tę ziemię 
miała okrywać chwała Pana gwarantująca jej bezpieczeństwo. Przykryta ziemia 
Izraela miała być tymczasem oddzielona od Jahwe i wydana w ręce najeźdźców. 
Znakiem tej zmiany stanie się obecność jakby chmury, czyli złowieszczego zna-
ku, zwiastującego obecność śmiertelnego wroga (por. w. 8).

Po tych informacjach wstępnych, w w. 16 pojawia się informacja chronolo-
giczna: na końcu dni stanie się (por. w. 8). Nie dokona się zatem inwazja Goga 
w krótkim czasie. Owo „przesunięcie” wskazuje na konieczność zaistnienia 
zmian w ziemi Izraela, czyli powrotu zesłańców oraz przynajmniej wstępnego 
zagospodarowania się w ojczyźnie przodków.

Zbliżające się wydarzenia ostatecznie będą realizacją planów Jahwe. Gog, 
podobnie jak niegdyś Nabuchodonozor, zostanie przywołany przez Pana: 
i sprowadzę cię na ziemię Moją. Teren Izraela został wyłączony spod panowa-
nia obcych i stał się wyłączną własnością Pana, troszczącego się o swój lud. Nie 
ma żadnych informacji o zbuntowaniu się ludu (ponownie zebranego), zatem 
nie było potrzeby karnej interwencji Pana (podobnej do interwencji Nabu-
chodonozora). Sprowadzenie Goga miało zatem inny cel. Książę (i jego koali-
cja) stał się uosobieniem wszelkiej wrogości względem Jahwe. Liczne narody 
(Ez 25–32) wyrażały swoją radość z powodu upadku Jerozolimy i zbezczesz-
czenia imienia Jahwe. Taki obraz mógł się utrwalić w przekonaniach obcych 
narodów. Pan zatem postanowił dokonać „powtórki z historii”. Na końcu dni 
zaistnieje sytuacja podobna do epoki Nabuchodonozora: Izrael zostanie gwał-
townie zaatakowany. Obiektem zainteresowania agresorów będzie wyłącznie 
mały skrawek ziemi Jahwe. Prorok nie podaje w w. 16 szczegółów zaistniałej 
konfrontacji, natomiast informuje o jej rezultatach: aby poznać mogły naro-
dy Mnie, gdy uświęcę się w tobie na oczach ich, Gogu. Nie łupy, zdobycze, sre-
bro i złoto (ww. 12-13) będą „owocem” wyprawy Goga, lecz poznanie Jahwe. 
Ustanie epoka drwin z Izraela i jego Boga. Obce ludy poznają własną słabość 
i bezsilność w obliczu dokonujących się procesów. Wszystkie ich plany legną 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



294

w gruzach. Nowe poznanie nie będzie bazowało na doświadczeniu bojowym, 
lecz na zetknięciu się z potęgą Jahwe, która była nieuchwytna dla narodów, 
lecz skutecznie przeciwstawiała się zamysłom ludzkim, usiłującym wprowa-
dzić swój plan wbrew postanowieniu Jahwe.

Najważniejszym rezultatem zapowiadanego wydarzenia będzie uświęce-
nie się (בְּהִקָּדְשִׁי) Jahwe. W w. 16 formuła ָבְך (w tobie) wskazuje, że osoba 
Goga została sprowadzona po to, by zamanifestować prawdę o Jahwe. Jego 
poznanie przez גּוֹיִם (narody) dokona się za sprawą obecności Goga (גּֽוֹג) 
w ziemi Izraela. W wypowiedzi tej rdzeń ֹגּֽו został wyeksponowany w kon-
tekście myśli o poznaniu i uświęceniu, choć odnosi się do tego co obce, lecz 
ostatecznie będzie podporządkowane Jahwe. Misja Goga, na oczach narodów, 
przybrała zupełnie inny charakter od pierwotnie planowanej (w. 10). Prorok 
wykazuje, że nawet najbardziej podstępne zakusy, wymierzone przeciwko pla-
nom Jahwe i Jego ludowi, kończą się klęską przeciwników i triumfem Pana. 
Uświęcenie (ׁקָדַש) Jahwe w Gogu oznacza unicestwienie planów księcia, roz-
brojenie jego potęgi i odarcie z wszelkiej chwały. Poznanie i uświęcenie nie 
będą zbawczymi wydarzeniami dla Goga i jego otoczenia. Poniżenie księcia 
dokona się na oczach narodów, doświadczy on zatem wstydu, jaki niegdyś był 
udziałem Izraela.

Ez 38,17

אַתָּה־הוּא אֲשֶׁר־דִּבַּרְתִּי ה־אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה הַֽ כֹּֽ
נִּבְּאִים בְּיָמִים קַדְמוֹנִים בְּיַד עֲבָדַי נְבִיאֵי יִשְׂרָאֵל הַֽ

ם׃ בַּיָּמִים הָהֵם שָׁנִים לְהָבִיא אֹתְךָ עֲלֵיהֶֽ

Tak mówi Pan, Jahwe: Czy ty jesteś tym, o którym powiedziałem 
za dni dawnych przez rękę sług Moich, proroków Izraela, proro-
kujących w dniach tych, (przez) lata, żeby przyprowadzić ciebie 
na nich?

אֲדנָֹי LXX brak
יְהוִה LXX + τω Γωγ

נִּבְּאִים הַֽ LXX brak

W. 17 koncentruje uwagę na Jahwe i Jego „rozważaniu”. Zostało ono wy-
rażone w postaci kolejnej wyroczni: Tak mówi Pan, Jahwe. Chodzi o prezen-
tację zamysłu Pana, ukazanego w postaci pytania retorycznego. Taka forma 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



295

przekazu stanowi apel do odbiorców, którzy mieli się włączyć w proces myślo-
wy obwieszczony w w. 17. Kwestię otwiera formuła אַתָּה־הוּא  czy ty jesteś) הַֽ
tym), która nie ma swej analogii w całej BH (por. Mt 11,3). W tradycji deute-
ronomistycznej pojawia się jedynie wyrażenie אַתָּה  ;Sdz 13,11; 2 Sm 2,20) הַֽ
7,5; 9,2; 20,17; 1 Krl 13,14; 18,7.17; por. Rdz 27,21). Pytanie o identyfikację 
osoby oznacza próbę skojarzenia faktów z przyczyną ich zaistnienia w posta-
ci konkretnej jednostki. W kontekście w. 17 nie chodzi o fakt zaistniały, lecz 
zapowiadany.

W dotychczasowych wypowiedziach (Ez 38,1-16) prorok odwoływał się 
do przyszłości, czyli spodziewanej interwencji Goga. W w. 17 pytanie sięga do 
przeszłości. To, co łączy przeszłość z teraźniejszością i przyszłością, stanowi 
treść mówienia (דבר) Jahwe. Ono sięga samych początków stworzenia i jego 
kresu. W konkrecie Izrael, mowa Jahwe przekazywana była zwłaszcza przez 
proroctwa (por. Hbr 1,1nn). Do tej tradycji sięga Ezechiel, odwołując się do 
epoki określonej בְּיָמִים קַדְמוֹנִים (za dni dawnych). Bez bliższej precyzacji tej 
epoki (podobnie jak w wypadku przyszłych wydarzeń) prorok w sumaryczny 
sposób odnosi się do wielkiego dziedzictwa prorockiego, w którym zawarty 
był już zamysł dotyczący wydarzeń „epoki Goga”. Nie chodzi tu oczywiście 
o konkretną postać księcia, bowiem odgrywa on rolę pomocniczą i symbo-
liczną. W proroctwach była natomiast mowa o interwencji Jahwe. Pytanie sta-
wiane w w. 17 dotyczy nie tyle osoby, co charakteru wydarzeń, jakie zostały 
zapowiedziane w postaci najazdu Goga. Adresat wyroczni ma więc za zadanie 
skonfrontować swoje poznanie Pana, Jego proroctwa, z tym, co ogłasza Jahwe 
przez Ezechiela. Nie można tu jednak bazować na subiektywnych przekona-
niach, lecz na tym, co stanowiło credo Izraela, przekazane przez autentycznych 
proroków, będących עֲבָדַי (sługami Jahwe). Odróżniali się oni od fałszywych 
proroków, przed którymi ostrzegał Ezechiel (Ez 13).

Przeszłość Izraela wypełniały dni rozciągnięte na lata (בַּיָּמִים הָהֵם שָׁנִים), 
w których przekazywany był zamysł Jahwe. Odnosił się on również do epoki 
zapowiadanej w Ez 38. Jahwe nie „zaskakuje” swój naród, lecz przez lata ujaw-
niał treść swych postanowień. A jednak nastąpiło zaskoczenie, ponieważ nie 
słuchano proroków Pana, dawano natomiast posłuch fałszywym wieszczom. 
To oni wprowadzali zamęt i w rezultacie wyparcie się Jahwe, a to doprowadzi-
ło do katastrofy zarówno Samarii, jak i Jerozolimy.

Odwołanie się do profetycznej przeszłości Izraela sprawia, że zapowiadane 
wystąpienie Goga nie będzie oderwanym od dziejów narodu wydarzeniem. 
U podstaw historii ludu oraz w jego odległych dniach (przyszłych) stoi po-
stać Jahwe, która nadaje sens wszystkim wydarzeniom. Zapowiadany najazd 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



296

obcych nie dokona się w oderwaniu od przeszłości, czyli nie „wyrwie” Izrael 
z kontekstu swego środowiska dziejowego. Przeszłość rzuca bowiem światło 
na przyszłość.

Ez 38,18

 וְהָיָה בַּיּוֹם הַהוּא בְּיוֹם בּוֹא גוֹג עַל־אַדְמַת

י׃ יִשְׂרָאֵל נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה תַּעֲלֶה חֲמָתִי בְּאַפִּֽ

I stanie się w dniu tym, w dniu, gdy wejdzie Gog na ziemię Izra-
ela, wyrocznia Pana, Jahwe, wstąpi Mój gniew w nozdrza Moje.

אֲדנָֹי LXX brak
י בְּאַפִּֽ LXX brak

Kolejne użycie formuły: I stanie się w dnu tym łączy treść tego wersetu 
z wcześniejszą wypowiedzią (w. 10), w której ona również występuje. W zapo-
wiadanym dniu, po pierwsze, wstąpią słowa do serca twego (w. 10), a po drugie, 
wejdzie Gog na ziemię Izraela (w. 18). Wydarzenia te nie mogły dokonać się 
równocześnie, choć, jak się wydaje, wskazuje na to użycie w obu wypowie-
dziach identycznego określenia czasowego. Formuła בַּיּוֹם הַהוּא (w dniu tym) 
odnosi się zatem do różnych okresów aktywności Goga. Z perspektywy zapo-
wiedzi prorockiej, zapowiedź nastania dnia tego wskazuje jednak nie tyle na 
punkt czasowy, co na nadchodzącą epokę, w której dokonają się rozstrzygające 
wydarzenia.

Różnica, w wyżej wspomnianych wersetach ujawnia się również w grama-
tyce. Mowa w drugiej osobie (w. 10) została zastąpiona mową w trzeciej osobie 
(w. 18). Oznacza to, że „bezpośrednie” mówienie do Goga przechodzi w wypo-
wiedź o charakterze bardziej formalnym.

Słowa, które wstąpiły w serce księcia, czyli jego zamysł (w. 10), doznały 
pełnej realizacji: wejdzie Gog na ziemię Izraela. Tym razem ziemia zostało 
określona terminem אֲדָמָה, podkreślając jej walory wegetatywne (por. Rdz 
2,7.9.19). Wejście Goga do ziemi będzie wydarzeniem zwrotnym i spotka 
się z gwałtowną reakcją Jahwe. Wkroczenie księcia nie będzie odnosiło się 
do jakiegoś terenu, lecz do ziemi Izraela, na terenie której Jahwe „oczeki-
wał” już Goga. Powagę zaistniałej sytuacji podkreśla prorok, wprowadzając 
w środku wypowiedzi formułę wyrocznia Pana, Jahwe (pierwszy raz w Ez 
38, por. 21). Zapowiadana konfrontacja między Jahwe a Gogiem (w. 3) 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



297

stanie się faktem w momencie wkroczenia księcia do ziemi Izraela. W po-
przednich wersetach (ww. 14-16), Jahwe był prezentowany jako swoisty „so-
jusznik” Goga. To Pan sprowadził go na swoją ziemię (w. 16). Wydawać by 
się mogło, że Gog został wciągnięty w pułapkę. „Zwabiony” do ziemi Izra-
ela, spotyka się z wrogością sprowadzającego go Pana. Ezechiel niewątpliwie 
w tej relacji posługuje się językiem prorockim, w którym mentalność ludzka 
staje się budulcem prezentowania Bożego działania. Inwazja Goga była jego 
osobistym postanowieniem (w. 10); ta ludzka decyzja została przejęta przez 
Jahwe w celu realizacji zbawczych zamiarów. Pan nie przeszkadza (w języku 
prorockim Jahwe sam sprowadza Goga) w przybyciu księcia i jego sojusz-
ników do ziemi Izraela, lecz to przybycie stanie się momentem manifestacji 
zamysłu Jahwe.

Początek objawienia inicjatywy Jahwe wyraża sentencja: wstąpi Mój 
gniew w nozdrza Moje. Czasownik עלה (wstępować), który otwiera tę wy-
powiedź, łączy ją z wcześniejszym kontekstem (por. w. 16). Wstępowaniu 
Goga, które na różne sposoby było opisywane (ww. 9-16), odpowiada jedno 
wstąpienie Jahwe (w. 18), które miało charakter decydujący. Owo wstąpie-
nie zostało ujęte w postaci dynamicznego stwierdzenia „o nastaniu” gnie-
wu (חֵמָה) Jahwe (obraz wzmocniony został wyrażeniem: w nozdrza Moje). 
To ulubione przez Ezechiela określenie (występuje 33 razy w jego księdze) 
zostało w w. 18 użyte po raz ostatni (jeden raz w Ez 38–39). Gniew Jahwe 
opisany w w. 18 miał charakter finalny w kontekście wydarzeń opisywanych 
w Księdze Ezechiela. Ujawnia ostateczne odniesienie się Pana do obcych lu-
dów. Wprawdzie prorok wielokrotnie wspomina gniew Jahwe skierowany 
przeciwko Izraelowi (np. Ez 5,13), miał on jednak inny charakter. Gniew 
„trwał” tylko do czasu, bowiem miał być pobudką do nawrócenia Izraela. 
W wypadku Goga nie było perspektywy zbawczej, dlatego gniew Jahwe oka-
zał się dla księcia siłą niszczącą, pochłaniającą go, a wraz z nim całą koalicję 
zła. Jahwe został przedstawiony jak „rozjuszone” zwierzę (por. Hi 41,12), 
którego złość rysowała się w nozdrzach. Psalmista wyraża to spostrzeżenie 
w sposób poetycki: Uniósł się dym z Jego nozdrzy, a z Jego ust – pochłaniają-
cy ogień: od niego zapaliły się węgle (Ps 18,9). W środowisku semickim za-
chowania zwierząt często służyły do opisów stanów duchowych człowieka, 
a nawet bóstw. Do tego sposobu mówienia nawiązuje prorok, prezentując 
Jahwe jako krokodyla (Hi 41,12) rozprawiającego się z swoją ofiarą. Tak wy-
raziste sformułowania zmierzały do wzmocnienia zaufania do Pana ze stro-
ny Izraela (odbiorcy orędzia). Po stronie ludu stała moc przeważająca moc 
wszystkich jego wrogów.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



298

Ez 38,19

וּבְקִנְאָתִי בְאֵשׁ־עֶבְרָתִי דִּבַּרְתִּי אִם־לאֹ בַּיּוֹם הַהוּא
ל׃ הְיֶה רַעַשׁ גָּדוֹל עַל אַדְמַת יִשְׂרָאֵֽ יִֽ

I  w  gorliwości Mojej, w  ogniu złości Mojej powiedziałem: Na 
pewno w dniu tym stanie się trzęsienie wielkie na ziemi Izraela.

וּבְקִנְאָתִי LXX και ο ζηλος μου

Prorok opisuje skutki wstąpienia gniewu Jahwe (por. w. 18). Będzie się on 
przejawiał w gorliwości (קִנְאָה) oraz złości (עֶבְרָה) Pana, a więc w typowych 
zachowaniach w tego rodzaju reakcjach (por. Ez 5,13; 7,19; 8,3.5; 16,38.42; 
21,36; 22,21.31; 23,25; 35,11; 36,5.6). W żadnym jednak opisie nie pojawiają 
się razem oba określenia. Tym samym wypowiedź (w. 19) zyskuje na szczegól-
nym dynamizmie, zwłaszcza, że wzmocniona została wzmianką o ogniu (ׁאֵש). 
Mowa Jahwe przybiera postać zjawiska o wymiarze uniwersalnym. Cała rze-
czywistość musi się poddać Jego postanowieniom.

Autorytatywny charakter wystąpienia Jahwe zaznacza formuła wprowa-
dzająca do Jego mowy: ֹאִם־לא (na pewno). Wyroki Pana są nieodwołalne, za-
tem wydarzenia dnia tego niechybnie nastąpią. Ponowne przywołanie motywu 
dnia nadaje jednolity charakter całej wypowiedzi (ww. 17-23). Chodzi o czas, 
w którym wkroczenie Goga (do ziemi Izraela) będzie zapowiadało wystąpie-
nie Jahwe, który posługuje się zjawiskami kosmicznymi.

Pierwszym zjawiskiem miało być trzęsienie (ׁרַעַש) wielkie. Chodzi o zja-
wisko, o którym pisze prorok po raz pierwszy. W innych kontekstach rdzeń 
 ;oznacza drżenie, krzyk lub huk (Ez 3,12.13; 12,18; 26,10; 27,28; 31,16 רעשׁ
37,7). W środowisku biblijnym, znane były zjawiska trzęsienia ziemi (Am 1,1; 
Za 14,5). To one doprowadziły do powstania wielkiej symboliki związanej 
z tym fenomenem. Stał się on znakiem działania mocy Bożej, Jego objawienia 
(Wj 19,18), „zbrojnego” wystąpienia (Ps 68,8-9) oraz karania grzeszników (Iz 
13,13; Jr 10,10). Ezechiel korzysta z tych powszechnie stosowanych obrazów 
w celu przekazania specyfiki swej myśli o unicestwieniu zewnętrznych wro-
gów Izraela. W miejsce „spokojnego” terenu, łatwego do zdobycia, napotka 
Gog na wielkie trzęsienie na ziemi Izraela. Nie będzie miało ono charakteru 
nieznacznego zjawiska, lecz będzie גָּדוֹל (wielkie), poruszające wszystkich 
i wszystko. Przybywający książę wkroczy do ziemi zamętu, którego nie będzie 
w stanie opanować.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



299

Ez 38,20

וְרָעֲשׁוּ מִפָּנַי דְּגֵי הַיָּם וְעוֹף הַשָּׁמַיִם וְחַיַּת הַשָּׂדֶה וְכָל־הָרֶמֶשׂ
אָדָם אֲשֶׁר עַל־פְּנֵי הָאֲדָמָה וְנֶהֶרְסוּ אֲדָמָה וְכֹל הָֽ הָרמֵֹשׂ עַל־הָֽ

הֶהָרִים וְנָֽפְלוּ הַמַּדְרֵגוֹת וְכָל־חוֹמָה לָאָרֶץ תִּפּֽוֹל׃

I  zadrżą przed obliczem Moim ryby morskie i  ptactwo nieba, 
i zwierzą polne, i wszystko, co pełza, czołgające po ziemi, i każdy 
człowiek, który (będzie) na obliczu ziemi; i  rozpadną się góry, 
i upadną zbocza, i każdy mur na ziemię upadnie.

Epicentrum trzęsienia ziemi będzie znajdowało się w ziemi Izraela (w. 
19), lecz obejmie swoim zasięgiem ogromne obszary, symbolicznie obrazo-
wane poruszeniem, jakie będzie udziałem całej natury. Nad wszystkimi zja-
wiskami dominować będzie oblicze Jahwe (מִפָּנַי), które „sprowokuje” owo 
drżenie (ּוְרָעֲשׁו). Obejmie ono wszystkie rodzaje stworzeń. Przede wszyst-
kim prorok wspomina ryby morskie. Morze było traktowane jako odległa 
sfera od Izraela, którego ziemie tworzyły rejony górskie wokół Jerozolimy 
i Samarii. Ryby morskie stanowiły „towar” importowy pochodzący głównie 
z Morza Śródziemnego, którego wybrzeże opanowane było przez Fenicjan 
i Filistynów. Trzęsienie ziemi Izraela będzie miało zatem swoje reperkusje 
w przyległych, a nawet bardziej oddalonych rejonach. Po wzmiance o kilku 
gatunkach zwierząt prorok włącza w krąg doznań owego trzęsienia rów-
nież człowieka: każdy człowiek, który (będzie) na obliczu ziemi. Wyjątkowy 
charakter tego sformułowania zawiera się w uniwersalnym ujęciu podjętej 
tematyki. Wprawdzie prorok już wcześniej pisał o wszystkim, co pełza, lecz 
sformułowanie to mogło odnosić się do niewielkiego zakresu terytorial-
nego. W wypadku człowieka natomiast mowa jest o każdym (כֹל) na ob-
liczu ziemi. Mając na uwadze obecną w tych słowach semicką przesadę, 
w której niekoniecznie trzeba dopatrywać się „mowy” faktycznie o każdym 
człowieku, tym niemniej można śmiało stwierdzić, że w zakresie użytego 
sformułowania znajdą się wszystkie ludy i postacie wymienione w Ez 38. 
Zadrżą zarówno mieszkańcy ziemi Izraela, jak i Gog wraz ze swoimi woj-
skami. Zaistniała sytuacja wprowadzi powszechny zamęt tak wśród obroń-
ców, jak i atakujących. Trzęsienie ziemi zniweczy plany strategiczne i tak-
tyczne wojsk nieprzyjacielskich. Zniweluje ogrom ich przewagi militarnej, 
bowiem w zaistniałej sytuacji wszyscy zajmować się będą próbą ratowania 
siebie samych.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



300

Trzęsienie ziemi, które spowoduje ogromne zamieszanie w świecie istot 
żywych, nie ominie również pozostałych elementów stworzenia. Prorok wspo-
mina o górach, zboczach oraz murach. Pierwsze dwa określenia odnoszą się do 
tworów natury, natomiast trzeci do wytworów człowieka. Wymienione wiel-
kości dobrze wpisują się w uwarunkowania ziemi Izraela – krainy górskiej, po-
przecinanej głębokimi wadi (dolinami). Poszczególne łańcuch wzgórz tworzy-
ły trwały obraz całej ziemi. Zmiany, zapowiadane w proroctwie, a wywołane 
trzęsieniem ziemi, spowodują utratę nie tylko ilościową, lecz i jakościową. Nie 
będzie to już ta sama ziemia. Rozpadające się góry i upadające zbocza zniszczą 
całą dotychczasową infrastrukturę ziemi Izraela. Nie będzie już dróg, szlaków, 
źródeł wody oraz oaz, tak bardzo ważnych i rozpoznawalnych zawczasu przez 
wojska nieprzyjacielskie. Zmianom zachodzącym w naturze będą towarzyszy-
ły zmiany w obiektach, będących dziełem rąk ludzkich: każdy mur na ziemię 
upadnie. Wprawdzie prorok wcześniej informował, że lud Izraela będzie (po 
powrocie) zamieszkiwał bez muru i zasuwy i bram (w. 10), lecz użyty w w. 20 
termin חוֹמָה (mur) można traktować jako synonim wszelkiego siedliska czło-
wieka wraz z jego zabudową. Wszystkie wytwory pracy ludzkiej zostaną uni-
cestwione, staną się ruiną, o której wspomina w. 12. Upadające mury pochłoną 
cały dobytek ludzki wraz z oczekiwanymi przez najeźdźców łupami i zdoby-
czami. Sposób zaprezentowania zmian w świecie przypomina język apoka-
liptyki, której początki w Izraelu można dostrzec już w Ez 38.

Ez 38,21

הְיֶֽה׃ וְקָרָאתִי עָלָיו לְכָל־הָרַי חֶרֶב נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה חֶרֶב אִישׁ בְּאָחִיו תִּֽ

I przywołam na niego, po wszystkich górach Moich, miecz, wy-
rocznia Pana, Jahwe; miecz (każdego) męża przeciwko bratu 
swemu będzie.

הָרַי חֶרֶב LXX φοβον
אֲדנָֹי LXX brak

Po opisie o charakterze uniwersalnym (każdy człowiek na obliczu ziemi – 
w. 20), Ezechiel przechodzi do prezentacji oddziaływania Jahwe wobec Goga 
i jego oddziałów. Ponowna koncentracja proroka na losie księcia i jego koalicji 
ujawnia istotny wymiar zbliżającej się konfrontacji. Jahwe prezentowany jest 
jako absolutny władca stworzenia: I przywołam (וְקָרָאתִי). Pan był sprawcą 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



301

trzęsienia ziemi i jego skutków (ww. 19-20), podobnie na Jego głos, dokonają 
się zmiany w bezpośrednim otoczeniu Goga. Boskie przywołanie może mieć 
charakter zbawczy względnie niszczący. Formuła וְקָרָאתִי występuje w tekście 
Wj 33,19, w którym na prośbę Mojżesza o doznanie chwały Jahwe, prawodaw-
ca otrzymuje pozytywną odpowiedź: Ja ukażę ci mój majestat i przywołam 
przed tobą imię Jahwe, gdyż Ja wyświadczam łaskę, komu chcę, i miłosierdzie, 
komu Mi się podoba. Gog jest natomiast zaprezentowany jako postać całko-
wicie przeciwna Mojżeszowi, który zabiegał o wyzwolenie ludu i jego bez-
pieczne wkroczenie do ziemi Kanaanu. Przywołanie imienia Jahwe oznacza-
ło zbawienie, natomiast przywołanie miecza – unicestwienie. Gog, już przez 
samo zwrócenie się przeciwko ziemi Izraela, ściągnął na siebie miecz Jahwe. 
Pan prezentuje się jako obrońca ziemi Izraela, którą nazwał חֶרֶב  כָל־הָרַי 
(wszystkie góry Moje). W tym określeniu pojawia się nawiązanie do formuły 
góry Izraela (Ez 36,1), lecz w miejsce nazwy własnej występuje sufiks zaimka 
dzierżawczego (Moje), który podkreśla, iż to wszystko, co tworzy Izrael. całko-
wicie przynależy do Jahwe. Nastąpiła pełna transformacja środowiska Izraela. 
Nie było już śladu sytuacji z okresu schyłku monarchii, kiedy to chwała Jahwe 
opuściła świątynię (Ez 10,18-22) i wydała ją w ręce Nabuchodonozora, który 
w tym czasie był narzędziem Jego karania. Interwencja Goga nie miała już nic 
wspólnego ze słusznym karaniem Izraela. Była przejawem narastającej wro-
gości narodów w obliczu odnowionego Izraela. Ta odnowa nie była dziełem 
ludzkim, lecz Jahwe.

Miecz uchodził w starożytności za najważniejszą broń i często symbolizo-
wał zarówno całość siły bojowej, jaką dysponowały poszczególne oddziały, jak 
i wojnę jako taką. Przywołanie przez Jahwe miecza oznaczało wypowiedzenie 
wojny Gogowi. Miecz miał się pojawić na całym terytorium Izraela (po wszyst-
kich górach Moich), które stało się jedną wielką twierdzą Jahwe. Nieodwołalny 
charakter realizacji misji przywołanego miecza zaznacza prorok, gdy ponownie 
odwołuje się do formuły wyrocznia Pana, Jahwe (por. w. 18).

Miecz okaże się niezwykle skutecznym narzędziem. Będzie on działał 
nawet bez udziału obrońców: miecz (każdego) męża przeciwko bratu swe-
mu będzie. Podobne zjawisko miało miejsce w okresie sędziowskim, kiedy 
to w epoce Gedeona Jahwe sprawił, że w całym obozie jeden przeciw dru-
giemu skierował miecz (Sdz 7,22). Ta być może znana prorokowi tradycja 
ilustruje możliwości oddziaływania Jahwe. Jego miecz był również obecny 
w dłoniach przeciwników, którzy sami sobie zadawali śmiertelne ciosy. Po-
tęga ludzka, jaką dysponował Gog, zostaje skierowania przeciwko niemu 
samemu. Taka sytuacja mogła zaistnieć na skutek powszechnego zamie-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



302

szania, jakie wywołało trzęsienie ziemi, a z nim drżenie każdego człowieka 
(ww. 19-20).

Ez 38,22

וְנִשְׁפַּטְתִּי אִתּוֹ בְּדֶבֶר וּבְדָם וְגֶשֶׁם שׁוֹטֵף וְאַבְנֵי אֶלְגָּבִישׁ
אֵשׁ וְגָפְרִית אַמְטִיר עָלָיו וְעַל־אֲגַפָּיו וְעַל־עַמִּים רַבִּים אֲשֶׁר אִתּֽוֹ׃

I osądzę go w zarazie, i we krwi; i deszcz ulewny, i kamienie gra-
dowe, ogień i siarkę spuszczę na niego, i na oddziały jego, i na 
ludy liczne, które (będą) z nim.

Temat sądu występuje w Księdze Ezechiela już w perykopie zapowiada-
jącej zagładę mieszkańców Jerozolimy (Ez 5,10) Nie był explicite obecny we 
wcześniejszych wersetach Ez 38, pojawia się dopiero (jeden raz w Ez 38–39) 
w w. 22: ֹוְנִשְׁפַּטְתִּי אִתּו (i osądzę go). Formuła ta wyjaśnia całość postępowa-
nia Jahwe względem Goga. Zmierzało ono do osądzenia przeciwnika Izraela; 
podobnie postępował Pan z innymi narodami (Ez 25,11; 28,22.26; 30,14.19), 
wcześniej jednak przeprowadził sąd nad grzesznym Izraelem (Ez 33,20; 36,19). 
Wystąpienie przeciwko Gogowi stanie się ostatnim aktem osądu ludów świata. 
Będzie się on odnosił do obcych, a Izrael pozostanie bezpieczny przed obli-
czem Pana.

Prorok prezentuje następnie różne rodzaje nieszczęść, jakie mają nastą-
pić, oraz ich skutki. Pierwsze nieszczęścia tworzy para: zaraza (דֶבֶר) i krew 
-Podobne kary miały spotkać mieszkańców Sydonu: I ześlę na niego za .(דָם)
razę i krew na ulice jego; i padnie zabity pośrodku niego przez miecz na niego 
(podniesiony) wokoło i poznają, że Ja (jestem) Jahwe (Ez 28,23). Motyw zara-
zy i krwi pojawia się w kontekście zmagań wojennych, a do nich prowadziły 
zamiary Goga. Zgodnie z wymową w. 21, miecz obróci się przeciwko niemu 
samemu, doprowadzając do przelania krwi, a tym samym do szerzenia się za-
razy. Jahwe dopuszczając do tych zdarzeń, zintensyfikuje ogrom nieszczęść na 
skutek nadzwyczajnego działania sił natury, spuszczając deszcz ulewny, i ka-
mienie gradowe, ogień i siarkę. Ulewny deszcz przypomina katastrofę potopu, 
kiedy to przez czterdzieści dni i czterdzieści nocy nieustannie padał na ziemię 
(por. Rdz 7,12). W górskiej krainie Izraela gwałtowne opady deszczu są bardzo 
groźne, bowiem woda szybko napełnia głębokie wadi, a gdy w nich znajdą się 
ludzie, nie mają żadnej możliwości ratunku. W ten sposób mogły ginąć całe 
oddziały. Zapowiedź zesłania kamieni gradowych nawiązuje do opisu reakcji 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



303

Jahwe na zwodzicielską postawę fałszywych proroków. Ich mur został znisz-
czony, a wraz z nim sami „prorocy” (Ez 13,13-14). Dopełnieniem nieszczęść 
będzie obecność ognia i siarki. Podczas gdy pierwszy termin ׁאֵש (ogień) wy-
stępuje w Księdze Ezechiela aż 47 razy (najwięcej w BH), to określenie גָפְרִית 
(siarka) zaledwie jeden raz (7 razy w BH, jeden raz w podobnym złożeniu jak 
w w.22, a mianowicie w opowiadaniu o zniszczeniu Sodomy i Gomory: A wte-
dy Jahwe spuścił na Sodomę i Gomorę deszcz siarki i ognia od Pana z nieba [Rdz 
19,24]). Określenie to stało się synonimem absolutnego zniszczenia. Obiekty 
w ten sposób unicestwione nie miały się już nigdy odrodzić. Ta starożytna tra-
dycja mogła być znana Ezechielowi lub redaktorowi w. 22. W sumie na Goga 
i jego oddziały miało spaść siedem nieszczęść, które symbolizują pełnię znisz-
czenia (por. Ez 39,9).

Seria nieszczęść sprowadzonych przez Jahwe miała unicestwić nie tylko 
Goga, lecz również jego oddziały oraz liczne ludy. Nie ma natomiast mowy 
o ofiarach ze strony Izraela, choć zjawiska miały dokonać się na ich ziemi. 
Naród ten pozostawał pod ochroną Pana, podobnie jak niegdyś Lot i jego 
rodzina, którzy zostali uratowani podczas niszczenia Sodomy (za wyjątkiem 
żony Lota). Kres potęgi ziemskiej reprezentowanej przez Goga i jego koalicję 
nastąpi na skutek osądu Jahwe. Nie będzie już żadnej możliwości odrodzenia 
się wrogich sił względem Izraela. Sprowadzenie Goga do ziemi Izraela (w. 16) 
oznaczało sprowadzenie go na miejsce śmierci, która dla ludu Jahwe była miej-
scem odrodzonego życia.

Ez 38,23

י־אֲנִי יְהוָֽה׃ וְהִתְגַּדִּלְתִּי וְהִתְקַדִּשְׁתִּי וְנוֹדַעְתִּי לְעֵינֵי גּוֹיִם רַבִּים וְיָדְעוּ כִּֽ

I ujawnię się (jako) wielki i uświęcony, i dam się poznać przed 
oczyma narodów licznych, i poznają, że Ja jestem Jahwe.

Zniszczenie Goga i jego sojuszników nie było celem działania Jahwe. 
Prawdziwy Jego cel ujawnia dopiero treść w. 23. Interwencja księcia zmierza-
ła do narzucenia ziemi swojej obecności, która niosła ze sobą spustoszenie 
i grabież. W realizacji tych zamiarów będzie Gog powstrzymany w radykalny 
sposób (ww. 21-22) Na skutek zaistniałych zmian ujawni się prawda o Jah-
we, o Jego wielkości i świętości (וְהִתְגַּדִּלְתִּי וְהִתְקַדִּשְׁתִּי); zastosowana tu para 
czasowników (w hitpael, czyli formie zwrotnej) podkreśla skuteczność Bożego 
działania, które skutkuje objawianiem prawdy o Nim samym. Jego wielkość 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



304

nie może być porównana z żadnym stworzeniem i ma charakter absolutny, co 
w języku biblijnym zostało wyrażone w sposób obrazowy, a mianowicie w za-
powiedzi całkowitego unicestwienia Goga i jego sojuszników. W stosunku do 
Jahwe nie istnieje żadna porównywalna wielkość w stworzeniu. Świętość rów-
nież przynależy do Jahwe jako całkowicie oddzielonego od stworzenia, a więc 
zupełnie od niego niezależnego.

Powyższe prawdy miały stać się przedmiotem poznania licznych narodów, 
tych, które nie połączyły swych sił z Gogiem, lecz tworzyły audytorium do-
konujących się przemian. Jahwe ukazuje się jednak jako Ten, którego można 
poznać (וְנוֹדַעְתִּי), stąd Jego zapewnienie: poznają, że Ja jestem Jahwe. Całko-
wita klęska Goga i jego oddziałów będzie momentem wielkiego objawienia się 
Jahwe na oczach narodów. Szczególnym znamieniem tego objawienia będzie 
ukazanie się Jahwe jako Boga Izraela. Narody uświadomią sobie prawdę, że nie 
mogą bezkarnie atakować lud Jahwe. Wszelkie zakusy tego typu skończą się 
podobnie, jak skończyły się zamysły Goga.

Klęska Goga (Ez 39,1-29)

Gog poniesie klęskę na ziemi Izraela (ww. 1-5), stanie się pokarmem dra-
pieżnego ptactwa i polnego zwierzęcia. Imię Jahwe będzie uświęcone (ww. 
6-8), imię Pana będzie znane pośrodku Izraela i nie będzie już bezczeszczo-
ne. Ogrom klęski Goga (ww. 9-10), Izrael będzie triumfował przez siedem lat 
unicestwiając całkowicie uzbrojenie wroga. Grób Goga (ww. 11-20), miejscem 
pochówku będzie Dolina Abarim, w ten sposób Izrael zostanie oczyszczony. 
Chwalebne zwycięstwo Jahwe (ww. 21-29), Pan osądzi wrogów z powodu ich 
występków, a Izrael pozna, że Jahwe jest jego Bogiem na zawsze, Naród będzie 
się cieszył obecnością oblicza Pana, dzięki wylaniu Jego Ducha.

Ez 39,1

וְאַתָּה בֶן־אָדָם הִנָּבֵא עַל־גּוֹג וְאָמַרְתָּ כֹּה אָמַר
ל׃ אֲדנָֹי יְהוִה הִנְנִי אֵלֶיךָ גּוֹג נְשִׂיא ראֹשׁ מֶשֶׁךְ וְתֻבָֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



305

A ty, synu człowieczy, prorokuj przeciw Gogowi i powiedz: Tak 
mówi Pan, Jahwe: Oto Ja (jestem) przeciw tobie, Gogu, księciu 
główny, Meszek i Tubal.

אֲדנָֹי LXX brak

Nowy rozdział otwiera formuła, która nawiązuje do tekstu Ez 38,2-3. Po-
twierdza ona rolę Ezechiela – syna człowieczego, w dokonującym się procesie. 
Jego słowa proroctwa skierowane są przeciwko Gogowi, którego imię pojawia 
się tu aż dwa razy (w całym Ez 38 występuje ono 5 razy, por. Ez 39,11). Tekst 
podkreśla rolę Goga w odgrywających się zmaganiach, bowiem był on uoso-
bieniem wrogości względem Izraela, a tym samym względem Jahwe. Pomimo 
zapowiedzi ostatecznego osądzenia i unicestwienia Goga i jego otoczenia (Ez 
38,17-23), w Ez 39 powraca jego temat (redaktor korzysta tu z dodatkowych 
źródeł), a tym samym staje się bardziej panoramiczny obraz konfrontacji, jaka 
miała się dokonać między Jahwe a przeciwnikami Jego ludu. Słowo Jahwe do-
minuje na wszystkich etapach wydarzeń, począwszy od ich zapowiedzi, a na 
pełnej realizacji skończywszy, stąd prorok ponownie wprowadza formułę: Tak 
mówi Pan, Jahwe. Pierwsze słowa Jahwe potwierdzają charakter relacji, jaka 
zaistniała między Panem a księciem: Oto Ja (jestem) przeciw tobie, Gogu. To 
sformułowanie (por. w. 3) tłumaczy wszystkie „kroki”, jakie Jahwe podejmuje 
przeciwko temu władcy, trwającemu w nieugiętej wrogości.

Ez 39,2

ל׃ וְשׁבַֹבְתִּיךָ וְשִׁשֵּׁאתִיךָ וְהַעֲלִיתִיךָ מִיַּרְכְּתֵי צָפוֹן וַהֲבִאוֹתִךָ עַל־הָרֵי יִשְׂרָאֵֽ

I odwrócę ciebie, i poprowadzę cię, i wyniosę cię z najdalszej pół-
nocy, i wprowadzę cię na góry Izraela.

Jahwe prezentuje się jako wszechwładny przewodnik. Gog znajduje się 
w Jego rękach, pozostając w całkowitej zależności od postanowienia Jahwe. 
Cztery czasowniki (użyte w w. 2) prezentują działanie Pana, które równocze-
śnie ujawniają kierunek ekspansji Goga. Już w Ez 38,4 mowa była o zdetermi-
nowaniu księcia, który jak dzikie i uchwycone zwierze wodzony był przez Jah-
we. Wraz z Gogiem miało być również wyprowadzone jego wojsko (Ez 38,4). 
W w. 2 informacja ogranicza się wyłącznie do postaci księcia (sojusznicy jego 
są wspomniani w w. 4).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



306

Jahwe ponownie zapowiada (por. Ez 38,4), że odwróci (ָוְשׁבַֹבְתִּיך) Goga, 
czyli zapanuje nad nim, kierując jego krokami: i poprowadzę cię (ָוְשִׁשֵּׁאתִיך). 
Użyty tu czasownik שׁשׁא (wywieść, prowadzić na linie) to hapax w BH. W ten 
sposób Ezechiel wzmacnia wymowę całego wersetu, akcentując unikalny cha-
rakter zapowiadanego wydarzenia. Jahwe postępuje w sposób wyjątkowy ze 
względu na wyjątkowość zaistniałej sytuacji. Boski przewodnik „uchwyci” 
Goga, by mu powiedzieć: i wyniosę cię z dalekiej północy. Motyw północy 
pojawił się już wcześniej (Ez 38,6.15), identyfikowany z siedzibą Goga. Tym 
razem temat północy pojawia się już w opisie Bożego sprowadzenia Goga. 
W ten sposób prorok ukazuje dwa skrajne punkty geografii wydarzeń: daleka 
północ – góry Izraela. To niejako Jahwe wskazał Gogowi ziemię Izraela. Książę 
z północy już wcześniej był przedstawiony jako władca dążący do zdobycia łu-
pów wojennych (Ez 38,10-13). Jego zamysły spotkały się z reakcją Jahwe, który 
„wskazał” mu konkretne miejsce jako cel jego dążeń.

Determinizm, który rysuje się z treści w. 2, nie ma charakteru ontycznego. 
Jest tu bowiem wyrażona myśl w szacie mentalności semickiej. Prorok połą-
czył naturalne dążenia (agresywne) Goga z zamysłem Jahwe, który „przejmu-
je” tę postać (nie ingerując w jego wewnętrzne nastawienie) w celu realizacji 
swych zamysłów. Gog ma świadomość pełnej wolności, jaką dysponuje. Jahwe 
natomiast „tłumaczy” prorokowi, że wszystkie czyny Goga pozostają pod Jego 
kontrolą.

Ez 39,3

יל׃ וְהִכֵּיתִי קַשְׁתְּךָ מִיַּד שְׂמאֹולֶךָ וְחִצֶּיךָ מִיַּד יְמִינְךָ אַפִּֽ

I wytrącę łuk twój z ręki lewej twojej, i sprawię, że strzały twoje 
z ręki prawej twojej wypadną.

Wyposażenie bojowe Goga i jego sprzymierzeńców zostało przedstawione 
w tekście Ez 38,4-6, w którym jednak nie wspomniano łuku (קֶשֶׁת), bowiem 
w ręku trzymano przede wszystkim miecz (Ez 38,21). Ezechiel jedynie dwa 
razy wspomina o łuku bojowym (Ez 39,3.9). Łuk wraz z strzałami był bronią 
znaną od zamierzchłej starożytności (por. Rdz 21,20). Łucznicy stanowili waż-
ną formację w każdej ówczesnej armii. Wodzowie nie posługiwali się łukiem, 
lecz oddziałami, które się nimi dysponowały. Celne strzały łuczników często 
decydowały o zwycięstwie. Bronią tą nie posługiwali się bojownicy Izraela 
(brak o tym wzmianek w BH); była to zatem broń obca.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



307

Wyposażony w łuk Gog stał się znakiem całej armii najeźdźców. Trzy-
mana w ręku broń była natomiast zapowiedzią (w jego przekonaniu) pełnego 
zwycięstwa. Jahwe, który sprowadził księcia do Izraela, całkowicie go jednak 
obezwładnia. Sprawia, że pobyt Goga na terenie wroga okaże się całkowitą 
klęską. Pan wykona dwie czynność: wytrąci łuk z lewej ręki Goga oraz spra-
wi, że wypadną strzały z jego prawej ręki. Łuk, który symbolizuje całość oręża 
księcia i jego armii, przestanie być dla niego dostępny. Rozbrojony Gog nie 
będzie mógł zrealizować swych planów agresywnych, a nawet sam się stanie 
łatwą zdobyczą dla innych.

Ez 39,4

עַל־הָרֵי יִשְׂרָאֵל תִּפּוֹל אַתָּה וְכָל־אֲגַפֶּיךָ וְעַמִּים אֲשֶׁר
ה׃ אִתָּךְ לְעֵיט צִפּוֹר כָּל־כָּנָף וְחַיַּת הַשָּׂדֶה נְתַתִּיךָ לְאָכְלָֽ

Na górach Izraela padniesz ty i wszystkie oddziały twoje, i ludy, 
które (będą) z  tobą; drapieżnemu ptactwu, ptakowi, każdemu 
uskrzydlonemu i zwierzęciu polnemu dam ciebie na pokarm.

Temat gór Izraela odgrywa bardzo ważną rolę w tekście Ez 38–39. Zostały 
one opuszczone na skutek apostazji Izraela, lecz ponownie przez nich zalud-
nione dzięki opiece Jahwe (Ez 38,8), bowiem owe góry stały się szczególną 
własnością Jahwe (Ez 38,21). Do tego miejsca został sprowadzony Gog i na 
tym miejscu miał dokonać się jego kres. Góry Izraela były środowiskiem życia 
przeznaczonym wyłącznie dla ludu Jahwe, dla przeciwników natomiast stawały 
się pułapką bez wyjścia. Pozbawiony oręża Gog (w. 3) nie był zdolny do jakich-
kolwiek ruchów, zarówno agresywnych, jak i obronnych. Jego obecność w zie-
mi miała wrogi charakter i skończyła się katastrofą: Na górach Izraela padniesz 
-ty. Los Goga będzie podobny do losu łuku i strzały (w. 3); w obu wypo (תִּפּוֹל)
wiedziach prorok używa rdzenia נפל (upaść). Wraz z Gogiem w ostatecznym 
upadku towarzyszyć mu będą wszystkie oddziały i ludy. Rozmiar klęski będzie 
ogromny. Nie ma mowy o uratowaniu kogokolwiek – ten radykalizm wzmac-
nia użycie cząsteczki כָל. W „oczach” narodów (por. Ez 38,23) książę okazał się 
zwodzicielem i przewodnikiem śmierci.

Góry Izraela, zaludnione przez repatriantów, były pełne życia dzikiej fauny 
(por. Ez 38,20). To ona miała dokonać ostatecznego unicestwienia Goga i jego 
koalicji. Ciała padniętych bojowników nie miały być pochowane, zgodnie ze 
starożytnym zwyczajem. Zamiast pochówku zwłoki poległych wyda Jahwe na 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



308

pokarm dzikim zwierzętom. Szczególnie dużo uwagi poświęca prorok różnego 
rodzaju ptakom.

Po pierwsze, będą to עַיִט (ptak drapieżny). Sam rdzeń עיט oznacza krzyk. 
Ptaki tak nazywane były doskonałymi łowcami (Iz 46,11), zdolnymi do wy-
patrywania z dużej wysokości ofiary, którą atakowały z całą bezwzględnością. 
Ich przeciwieństwem były ptaki nazywane צִפּוֹר; były to małe okazy, np. takie, 
które czyściły zęby krokodylom (por. Hi 40,29). W uzupełnieniu dodaje pro-
rok ogólne sformułowanie: כָּל־כָּנָף (każdemu uskrzydlonemu). Skrzydła (כָּנָף) 
w Księdze Ezechiela znamionowały nade wszystko środowisko objawienia się 
Boga (Ez 1,6-25; 10,5-21); przeciwwagą skrzydeł „niebiańskich” były skrzydła 
drapieżnych ptaków (ww. 4.17). W ten sposób prorok rozróżnia sferę życia od 
sfery śmierci. Wśród owych skrzydlatych BH najczęściej wymienia: orła (Kpł 
11,13; Pwt 28,49; 32,11; Iz 40,31; Jr 4,13; Ez 17), sępa (Kpł 11,13; Pwt 14,12.13; 
Hi 15,23 Iz 34,15; Mi 1,16), sokoła (Kpł 11,14; Pwt 14,13; Hi 28,7; 39,26) i ja-
strzębia (Kpł 11,16; Pwt 14,15). Ezechiel odwołał się do symbolu orła w alego-
rii o dwóch orłach (Ez 17). Ptaki drapieżne uchodziły za zwierzęta nieczyste 
i nie wolno ich było spożywać (Kpł 11,13-19). Ptaki posiadające zdolność lata-
nia były traktowane często za pośredników między ziemią a niebem. W kon-
tekście w. 4 mocne podkreślenie roli ptaków w unicestwieniu ciał poległych 
bojowników może wskazywać na ostateczne źródło zachodzących procesów, 
czyli na Jahwe.

Po drugie, polegli bojownicy będą pokarmem חַיַּת הַשָּׂדֶה (zwierzęcia po-
lnego). Zwierzęta polne wspomniane były wśród zwierząt doznających drżenia 
na skutek trzęsienia ziemi (Ez 38,20). W analogii do ptaków, prorok wskazuje 
na drapieżniki grasujące na otwartych przestrzeniach wokół osiedli. Wśród 
nich BH wymienia najczęściej: lwa (Rdz 49,9; Sdz 14,5; 1 Sm 17,34; Hi 4,10; Ps 
22,14; Iz 5,29; 30,6; Jr 2,15; Ez 1,10; 22,25), panterę (Pnp 4,8), wilka (Rdz 49,29; 
Iz 11,6; Ez 22,27), szakala (Hi 30,29; Ps 44,20; Iz 34,13; Jr 50,39), lisa (Sdz 15,4; 
Pnp 2,15; Ez 13,4), hienę (Iz 13,22; 34,14) oraz niedźwiedzia (1 Sm 17,34; 2 Sm 
17,8; Lm 3,10). Ze wszystkich tych zwierząt najczęściej BH wspomina lwa (po-
nad 100 razy).

Spektrum polnych zwierząt (dzikich) był równie bogaty jak ptaków. 
Wszystkie te stworzenia miały uczestniczyć w „uczcie”, jaką przygotowywał im 
Jahwe: dam ciebie na pokarm. W tym obrazowym i apokaliptycznym języku 
ujawnia prorok prawdę o usunięciu wszelkiego wroga Izraela. Polegli zosta-
ną pochłonięci przez nieczyste zwierzęta. Wszystkie drapieżniki symbolizują 
więc to, co nieczyste, obce i nie mające udziału w życiu, jakie Jahwe ofiarował 
Izraelowi.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



309

Ez 39,5

ה׃ עַל־פְּנֵי הַשָּׂדֶה תִּפּוֹל כִּי אֲנִי דִבַּרְתִּי נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ

Na obliczu pola padniesz, ponieważ ja powiedziałem, wyrocznia 
Pana, Jahwe.

אֲדנָֹי LXX brak

W. 5 stanowi dopowiedzenie do poprzedzającej go sentencji (w. 4). Mo-
tyw upadku (תִּפּוֹל) tworzy inkluzję całej wypowiedzi i zawiera istotę całego 
przesłania. Miejscem upadku były góry Izraela (w. 4), które w w. 5 nazwane 
zostały הַשָּׂדֶה  Nowa nazwa wynika z chęci upodobnienia .(oblicze pola) פְּנֵי 
miejsca upadku ze środowiskiem przebywania zwierząt polnych (w. 4). Nazwa 
góry Izraela ma charakter ogólny (całe terytorium ziemi obiecanej), natomiast 
oblicze pola oznacza to ukonkretnione miejsce ostatecznego unicestwienia 
nieprzyjaciół Izraela. Wydarzenia dokonają się dokładnie tak, jak zapowiada 
prorok odwołujący się do autorytetu Pana: ponieważ ja powiedziałem, wyrocz-
nia Pana, Jahwe (por. Ez 38,21). Mając na uwadze specyfikę gatunku literac-
kiego obecnego w tekście, trzeba zaznaczyć, że owa „dokładność” proroctwa 
Ezechiela nie odnosi się do faktografii, lecz do głębi przemian, jakie mają się 
dokonać za sprawą interwencji Jahwe.

Ez 39,6

וְשִׁלַּחְתִּי־אֵשׁ בְּמָגוֹג וּבְיֹשְׁבֵי הָאִיִּים לָבֶטַח וְיָדְעוּ כִּי־אֲנִי יְהוָֽה׃

I ześlę ogień na Magog i na mieszkających (na) wybrzeżach bez-
piecznie, i poznają, że Ja (jestem) Jahwe.

בְּמָגוֹג LXX Γωγ

Ogień (ׁאֵש) należy do terminów częściej używanych przez Ezechiela (47 
razy, najczęściej spośród wszystkich pism BH). Motyw ten obecny jest w opi-
sach wizji teoforycznych (Ez 1;10) oraz w zapowiedziach karania Izraela (np. 
Ez 5,4), obcych ludów (np. Ez 30,14), a także we wzmiankach o praktykach 
bałwochwalczych (Ez 8,2). W kontekście rozprawy z Gogiem mowa była 
o ogniu złości (Ez 38,19) oraz o spuszczonym ogniu w dniu jego przybycia do 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



310

ziemi Izraela (Ez 38,22). Ogień nie będzie oszczędzony również ziemi, którą 
książę zamieszkiwał, czyli Magog. Ogień symbolizujący zapał gniewu Jah-
we obejmie swym niszczącym zasięgiem całe środowisko i zaplecze Goga. 
Wszystkie ziemie jego wpływów odczują klęskę, jaką poniesie wróg Izraela 
na jego ziemi.

W w. 6 ostatni raz posługuje się Ezechiel nazwą Magog. Dla Izraela będzie 
wspomnieniem ostatecznej klęski, jaką ponoszą wszyscy przeciwnicy Jahwe. Za-
powiedź unicestwienia ojczyzny Goga jest wieścią radosną dla Izraela. Pan nie 
tylko pokona Goga na terenie ich ziemi, lecz również sprawi, że nie będzie już 
żadnego wrogiego ośrodka, który w przyszłości zagrażałby bezpieczeństwu ludu 
Jahwe. Takim ośrodkiem był Magog oraz tereny zamieszkiwane przez jego koali-
cjantów. Prorok wspomina o wybrzeżach (הָאִיִּים). Zastosowany tu termin może 
oznaczać też wyspy (por. Ez 26,18), zatem chodzi o rejon całego wschodniego 
wybrzeża Morza Śródziemnego z jego wyspami, obszar handlowy (Ez 27,4-9; 
38,13). Mieszkańcy tych terenów żyli bezpiecznie (לָבֶטַח) dzięki kupcom, którzy 
nabywali i sprzedawali różne towary. Cała ta dobrze działająca struktura ulegnie 
unicestwieniu. W ten sposób nie będzie już więcej zarzewia niepokojów, któ-
re swym ostrzem skierowane byłyby przeciwko ziemi Izraela. Również na tych 
odległych terenach Jahwe będzie poznany. Owo poznanie będzie miało w sobie 
również wspomnienie tragicznych wydarzeń, które ogarną Goga, jego koalicję 
i wszystkie tereny zamieszkałe przez liczne ludy (w. 4).

Jahwe już wcześniej zapowiadał unicestwienie niebezpiecznych sąsiadów 
Izraela (Ez 25–32), choć nie mieli oni aż tak wrogich zamiarów względem Jego 
ludu. W osobie Goga i jego koalicjantów Ezechiel uzupełnia geografię spusto-
szonych terenów, zwłaszcza tych położonych w odległej północy (rejon pół-
nocnej Syrii i Azji Mniejszej).

Ez 39,7

א־אַחֵל וְאֶת־שֵׁם קָדְשִׁי אוֹדִיעַ בְּתוֹךְ עַמִּי יִשְׂרָאֵל וְלֹֽ
ל׃ אֶת־שֵׁם־קָדְשִׁי עוֹד וְיָדְעוּ הַגּוֹיִם כִּי־אֲנִי יְהוָה קָדוֹשׁ בְּיִשְׂרָאֵֽ

I imię święte Moje; sprawię, że będzie (ono) znane pośrodku ludu 
Mego, Izraela, i nie dozwolę bezcześcić imienia świętego Mojego 
już, i poznają narody, że Ja (jestem) Jahwe, święty w Izraelu.

Obecność Jahwe była zawsze manifestacją Jego świętości. Temat ten po-
dejmuje Ezechiel ze szczególną emfazą w w. 7. Aż trzykrotnie pojawia się tu 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



311

rdzeń קדש (w ostatnim użyciu w formie ׁקָדוֹש, czyli przymiotnikowo). קדש 
to określenie nie tylko imienia, lecz nade wszystko samego Jahwe. Jest oddzie-
lony od stworzenia, a zarazem blisko swego ludu. To właśnie na ziemi Izraela 
Pan udzieli poznania (ַאוֹדִיע) swego świętego imienia. To będzie cel wszyst-
kich wydarzeń związanych z inwazją Goga i jego klęską. Jedynym triumfato-
rem będzie Jahwe. Wszystkie potęgi ziemskie zostaną unicestwione (ww. 3-6). 
Izrael nie będzie miał żadnych sojuszy z obcymi ludami. Za dawne występki 
został już ukarany. Powracając do swej ziemi, Izrael znalazł się całkowicie po 
stronie Jahwe. Nie powtórzą się już haniebne czyny świętokradcze, które pro-
wadziły do desakralizacji imienia Pana w oczach narodu oraz obcych ludów. 
Do takich sytuacji Jahwe już nie dopuści (א־אַחֵל  Pośrodku ludu panować .(וְלֹֽ
będzie święte imię Jahwe, Jego świętość będzie określać całość etosu Izraela 
i jego otoczenia. Wokół niego przebywać będą obce narody, które nie uczest-
nicząc w doświadczeniu świętości Jahwe, poznają ową świętość spoglądając na 
Izrael: i poznają narody, że Ja (jestem) Jahwe, święty w Izraelu. Ta jakościowa 
przemiana będzie miała charakter definitywnego rozstrzygnięcia. Jej realizacja 
dokona się w dniu tym (Ez 38,19), czyli w bliżej nieokreślonym czasie, do któ-
rego nawiąże prorok w kolejnym wersecie.

Ez 39,8

רְתִּי׃ הְיָתָה נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִה הוּא הַיּוֹם אֲשֶׁר דִּבַּֽ הִנֵּה בָאָה וְנִֽ

Oto nadchodzi i stanie się, wyrocznia Pana, Jahwe; ten (jest tym) 
dniem, (o) którym mówiłem.

Zapowiedź interwencji Jahwe w obliczu nadchodzącego Goga i jego od-
działów stanowi rdzeń orędzia zawartego w tekście Ez 30,1–39,29. Ezechiel na 
różny sposób przekazywał tę wieść. Odwoływał się do dawnych proroków (Ez 
38,17), którzy przepowiadali te dramatyczne wydarzenia. Procesy, które przez 
długi czas dokonywały się w Izraelu i jego otoczeniu (nawet tym najdalszym), 
domagały się interwencji „z zewnątrz”, bowiem zmierzały do całkowitego 
zbezczeszczenia imienia Jahwe. Z powodu powszechnego zamętu, jaki miał 
powstać na skutek najazdu oddziałów Goga, Jahwe zapowiada swoje wkrocze-
nie na arenę wydarzeń.

Prorok odnosi się do tej kwestii w w. 8, który rozpoczyna wyrażeniem 
-Nawiązuje tu do początku swego prorockiego do .(oto nadchodzi) הִנֵּה בָאָה
świadczenia: I widziałem, a oto wiatr gwałtowny nadchodzi z północy, obłok 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



312

wielki i ogień rozbłyskujący i płonący wokół niego, a z jego środka jakby blask 
stopu złota ze srebrem ze środka ognia (Ez 1,4). Pierwsze nadejście Jahwe 
zmierzało do przekonania zesłańców o konieczności poniesienia kary (przez 
Izrael) na skutek grzechów, do tego dodając zapewnienie o zbliżającym się 
odrodzeniu narodu. Ostatnie nadejście Jahwe nastąpi w obliczu agresji Goga. 
Przybycie Jahwe dokona się w dniu, który stanie się (הְיָתָה -Prorok zapo .(וְנִֽ
wiadając nastanie dnia, używa (w krótkiej sentencji) aż dwóch czasowników 
wskazujących na to wydarzenie: nadchodzi i stanie się. Wypowiedź ta została 
dodatkowo wzmocniona kolejnym użyciem formuły: wyrocznia Pana, Jahwe. 
Zastosowana forma literacka w zamiarze proroka miała być sygnałem dla od-
biorców (Izraelitów), którzy doznali tragicznych doświadczeń i mogli z oba-
wą patrzeć w przyszłość. Ezechiel zatem zapewnia, iż owa przyszłość będzie 
zdominowana obecnością Jahwe. Jego lud winien oczekiwać na nadejście dnia 
ostatecznych rozstrzygnięć.

W. 8 kończy formuła: (o) którym mówiłem. Wynika z niej, że Jahwe zapo-
wiadał już wcześniej nadejście dnia. Najbardziej wyrazistą wypowiedzią w tej 
kwestii była zapowiedź nastania trzęsienia ziemi w Izraelu, rozumianego jako 
skutek rozpalenia się złości Jahwe (por. Ez 38,19). Dzień ten będzie zatem roz-
poznawalny przez wszystkich.

Ez 39,9

יָצְאוּ יֹשְׁבֵי עָרֵי יִשְׂרָאֵל וּבִעֲרוּ וְהִשִּׂיקוּ בְּנֶשֶׁק וּמָגֵן וְֽ
ים׃ וְצִנָּה בְּקֶשֶׁת וּבְחִצִּים וּבְמַקֵּל יָד וּבְרמַֹח וּבִעֲרוּ בָהֶם אֵשׁ שֶׁבַע שָׁנִֽ

I wyjdą zamieszkujący miasta Izraela, i rozpalą, i zapalą uzbro-
jenie, i tarczę, i puklerz, łuk i strzały, i kij (w) ręku, i włócznie, 
i rozpalą nimi ogień (przez) siedem lat.

וְהִשִּׂיקוּ LXX brak
וְצִנָּה LXX και κοντοις

Konfrontacja dobra i zła, czyli zmagania Jahwe i Goga, miała przynieść 
jednoznaczny rezultat. Czas zmagań został nazwany dniem, który nadchodzi 
(por. w. 8). Zwycięstwo Jahwe będzie całkowite i ostateczne. O szczegółach 
tej batalii jednak prorok nie informuje. Z punktu widzenia historycznego ar-
mia najeźdźców mogła być pokonana w walce na otwartym polu, względnie 
w kontrataku obleganych, wspomaganych przez przybywające z zewnątrz po-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



313

siłki. Zdarzały się również klęski armii, pochłoniętej przez burzę piaskową, 
zarazę lub inne nieszczęścia. W opisie odstąpienia armii Sennacheryba spod 
murów Jerozolimy jest mowa o szczególnej interwencji Jahwe: Tejże samej 
nocy wyszedł Anioł Pański i pobił w obozie Asyryjczyków sto osiemdziesiąt 
pięć tysięcy. I oto rano, gdy trzeba było wstawać, wszyscy oni byli martwi (Iz 
37,36). Przekonanie o pomocy udzielonej przez Jahwe było głęboko zakorze-
nione wśród mieszkańców Jerozolimy, co doprowadziło do ich zuchwałości, 
a w końcu do klęski miasta. Jahwe nie przestał jednak wspomagać swego ludu. 
Mieli się o tym przekonać mieszkańcy w czasie najazdu Goga. W proroctwie 
o tym wydarzeniu nie jest ważna kwestia „technicznego” unicestwienia armii 
księcia, lecz wypełnienia się zamysłu Jahwe.

W w. 9 na pierwszym planie ponownie pojawiają się Izraelici, czyli lud za-
mieszkujący miasta. Nie chodzi zatem o jedno miasto, Jerozolimę, lecz o liczne 
miejscowości. W ten sposób prorok wskazuje na zintegrowany teren, bowiem 
po klęsce Goga „równocześnie” opuszczają swe miasta Izraelici. Nie mamy 
żadnych informacji na temat kondycji tych miejscowości. Wydaje się, że były 
jeszcze w złym stanie (por. Ez 38,11-12), a tym samym zupełnie bezbronne 
w obliczu groźnego najeźdźcy. Wyjście z tych nędznych siedlisk mogło na-
stąpić jedynie na skutek aktu rozpaczy, oddania się w ręce nieprzejednanego 
wroga, względnie na skutek poczucia bezpieczeństwa. Ta druga ewentualność 
niewątpliwie zaistniała w opisywanych wydarzeniach. Lud Izraela wyjdzie, bo 
poczuje bezpieczeństwo, będąc świadkiem zwycięskiej batalii Jahwe, podobnie 
jak to miało miejsce na początku dziejów narodu (zwycięstwo nad faraonem 
w czasie Wyjścia).

Powodem wyjścia Izraelitów ze swoich miejscowości była porzucona 
przez najeźdźców broń (por. w. 3). Ogrom klęski Goga podkreśla prorok 
mnogością różnego typu uzbrojenia pozostawionego przez niego i jego woj-
sko na polu bitwy. Ezechiel nie wspomina nic o ciałach poległych, bowiem te 
zostały oddane na pokarm dzikim zwierzętom (por. w. 4). Pozostało jedynie 
po nich uzbrojenie. Broń mogła być przydatna mieszkańcom na okoliczność 
jakieś agresji ze strony innych wrogów, względnie sami Izraelici mogli ją wy-
korzystać do napaści na obce ludy. Żadna z tych ewentualności nie była brana 
pod uwagę przez proroka. Izrael pozostanie bez broni, bowiem jego doskona-
łym obrońcą był Jahwe.

Los porzuconej broni będzie jednoznaczny: zostanie spalona. Koniecz-
ność dokonania tego unicestwienia wyraża Ezechiel rozbudowaną formułą: 
בְּנֶשֶׁק וְהִשִּׂיקוּ   Temat spalania został .(i rozpalą i zapalą uzbrojenie) וּבִעֲרוּ 
wyrażony aż dwoma czasownikami, z których pierwszy (בער) jest powtó-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



314

rzony pod koniec frazy. W ten sposób motyw rozpalenia stanowi inkluzję 
całej wypowiedzi. Spaleniu ulegnie całe uzbrojenie (נֶשֶׁק). Termin ten używa 
Ezechiel jedynie w tej wypowiedzi (por. Ez 3,13); może on oznaczać każdy 
rodzaj broni, np. broń żelazną (por. Hi 20,24). Ezechiel nie zadowala się je-
dynie ogólnym stwierdzeniem bowiem w dalszej części wersetu prezentuje 
szczegółowe rodzaje uzbrojenia, a mianowicie: tarczę (5 razy w Ez) i puklerz 
(4 razy w Ez), łuk (2 razy w Ez) i strzały (4 razy w Ez), i kij (w) ręku (1 raz 
w Ez) i włócznie (1 raz w Ez). Kij w ręku to zapewne rodzaj maczugi. W su-
mie Ezechiel prezentuje siedem nazw różnego rodzaju i typu broni. Wszyst-
kie te przedmioty miały zostać spalone w ogniu. Nie będzie to krótkotrwały 
proces, bowiem miał on trwać aż siedem lat. Powtarzający się motyw sió-
demki miał niewątpliwie znaczenie symboliczne. Chodziło tu o całkowite 
unicestwienie wszelkiej broni obecnej w środowisku Izraela oraz jego oto-
czenia. Unicestwienie będzie dogłębne, zamknie się w cyklu siedmiu lat, 
a więc w pełni czasu. Izrael będzie wolny od wszelkiego uzbrojenia, a obce 
ludy zostaną całkowicie rozbrojone. Ezechiel zapowiada nastanie całkowicie 
nowej epoki, jakiej naród jeszcze nie znał w swych dziejach. Echo tych cza-
sów można dostrzec w zapowiedziach innych proroków (por. Iz 2,4; 9,3; Jl 
4,10; Mi 4,5).

Ez 39,10

א־יִשְׂאוּ עֵצִים מִן־הַשָּׂדֶה וְלאֹ יַחְטְבוּ מִן־הַיְּעָרִים כִּי בַנֶּשֶׁק וְלֹֽ
ה׃ זְזוּ אֶת־בֹּזְזֵיהֶם נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ עֲרוּ־אֵשׁ וְשָׁלְלוּ אֶת־שֹׁלְלֵיהֶם וּבָֽ יְבַֽ

I nie będą nosili drewien z pola, i nie będą ścinali (drzew) z la-
sów, ponieważ uzbrojeniem rozpalą ogień, i  złupią łupieżców 
swoich, i zdobędą zdobywców swoich, wyrocznia, Pana, Jahwe.

Ogień był źródłem ciepła i światła. Ludność górskiej krainy Izraela za-
wsze była zatroskana o zgromadzenie dostatecznej ilości drewna zabezpie-
czającego potrzeby mieszkańców. Lasy w starożytności pokrywały znaczenie 
większe obszary Izraela niż współcześnie. Zostały one wytrzebione przez 
liczne wojny i rabunkową gospodarkę. Obfitość lasów zabezpieczała duże 
obszary kraju przed wyjałowieniem i stopniowym przeobrażaniem się w pu-
stynię. Nawiązując do tych uwarunkowań, prorok stwierdza: I nie będą nosili 
drewien z pola, i nie będą ścinali (drzew) z lasów. W nowej epoce nie będzie 
już wojen, dlatego lasy (הַיְּעָרִים) nie będą trzebione przez żołnierzy. Nie bę-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



315

dzie się już z drewna robić broni, machin oblężniczych i innych konstruk-
cji. Dodatkowo ludność miast będzie miała do dyspozycji całe pozostawione 
przez wojska Goga drewniane uzbrojenie. Na skutek zaistniałych zmian po-
prawi się cały ekosystem ziemi Izraela, a to będzie oznaczało lepsze warunki 
egzystencji.

W drugiej części w. 10 prorok zapewnia, że Izraelici złupią łupieżców swo-
ich i zdobędą zdobywców swoich. Nawiązuje tu do tekstu Ez 38,12-13, w któ-
rym mowa o łupieżczych i zdobywczych dążeniach Goga i jego sojuszników. 
Taki był zamysł księcia (Ez 38,10), lecz jego wykonanie skończyło się dla niego 
katastrofą. Po poniesionej, za sprawą Jahwe, klęsce ciała poległych pochłonęły 
dzikie zwierzęta, uzbrojenie zostało spalone, natomiast to, co zostanie, będzie 
przedmiotem rabunku i zdobywania przez mieszkańców Izraela. Porządek dą-
żeń i oczekiwań zostanie całkowicie odwrócony. Agresywny Gog będzie uni-
cestwiony, a sprowadzony do obrony Izrael zatriumfuje niepodzielnie. Nie bę-
dzie to lokalne i czasowe zwycięstwo, lecz pełny (uniwersalny) i trwały triumf. 
Ludowi Jahwe nie będzie już potrzebne uzbrojenie. Dzięki opiece Jahwe będzie 
zażywał pokoju wewnętrznego i zewnętrznego, korzystając z dobrodziejstw 
odnowionej i żyznej ziemi.

Ez 39,11

וְהָיָה בַיּוֹם הַהוּא אֶתֵּן לְגוֹג מְקֽוֹם־שָׁם קֶבֶר בְּיִשְׂרָאֵל
בְרִים בְרִים קִדְמַת הַיָּם וְחֹסֶמֶת הִיא אֶת־הָעֹֽ גֵּי הָעֹֽ

וְקָבְרוּ שָׁם אֶת־גּוֹג וְאֶת־כָּל־הֲמוֹנֹה וְקָרְאוּ גֵּיא הֲמוֹן גּֽוֹג׃

I stanie się w dniu tym, dam Gogowi miejsce tam, grób w Izra-
elu, Dolinę Abarim, na wschód od morza, i odgradza ona prze-
chodzących; i pogrzebią tam Goga i całe mnóstwo jego, i nazwą 
(ją) Doliną Mnóstwa Goga.

בְרִים וְחֹסֶמֶת הִיא אֶת־הָעֹֽ LXX και περιοικοδομησουσιν το 
περιστομιον της φαραγγος

Prorok przechodzi w relacji do kolejnego etapu wyroczni Jahwe i ponow-
nie odwołuje się do idei dnia: I stanie się w dniu tym. To stereotypowe już 
w fragmencie Ez 38–39 sformułowanie (בַיּוֹם הַהוּא) wskazuje odbiorcom na 
przyszłość, która nadchodzi, choć nie jest precyzyjnie określona (por. w. 8). 
Będzie to dzień Jahwe, Jego wielkiej i ostatecznej interwencji.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



316

Treść tego dnia nie zawiera się w wymiarach ziemskich 24 godzin, lecz roz-
ciąga się na wszystkie czyny Pana począwszy od wskazania na wrogość Goga, 
a skończywszy na jego unicestwieniu i to we wszystkich aspektach.

Po opisach dramatycznych wydarzeń, łącznie z pochłonięciem wszystkich 
poległych (Goga i jego oddziałów), prorok wskazuje na groby poległych. Dla 
czytelników ten temat może wydawać się dziwnym: Jak można pochować ciała 
zmarłych, skoro zostały już wcześniej wydane na pokarm dla zwierząt (por. w. 
5)? Unicestwienie było tak wielkie, że nic nie pozostało z agresorów. Pełnię 
tego procesu zaznaczył prorok, gdy odwołał się wielokrotnie do symboliki 
„siódemki”: siedem nieszczęść (Ez 38,22), zniszczenie siedmiu rodzaju broni, 
palonej przez siedem lat (Ez 39,9). Skoro po Gogu i jego otoczeniu nic nie 
pozostało, jak mówić o grobach? Zauważalna sprzeczność mogła wyniknąć ze 
splotu różnych tradycji obecnych w tekście. Redaktor nie ujednolicając całości 
wypowiedzi, mógł pozostawić wachlarz niuansów, naświetlających całą tema-
tykę z różnych punków widzenia.

Motyw pochówku i grobu był bardzo istotny dla starożytnych Semitów. 
W BH grób był niekiedy symbolem ciemności (Hi 17,13; 18,18), czymś, co 
oddzielało świat żywych od zmarłych. Szczególnym znamieniem grobów była 
samotność, brak radości, wesela i życia. Groby i cmentarze uchodziły za miej-
sca nieczyste. Temat grobu i pochówku wnosi zatem w relacji o Gogu dodat-
kowy element grozy. Sugerowany pochówek nie miał na celu „uspokojenia” 
zmarłych, lecz wykazania tragizmu ich losu.

Miejsce pochówku wyznacza Jahwe: dam Gogowi miejsce tam, grób w Izra-
elu. Jest to kolejny „dar” Pana dla księcia; wcześniej była mowa o „darze” dzi-
kich zwierząt (w. 4). W obu przypadkach „dary” miały za cel ostateczną roz-
prawę z Gogiem. Miejsce grobu zostało na początku określone dwojako: שָׁם 
(tam) i בְּיִשְׂרָאֵל (w Izraelu). Owo שָׁם łączy wypowiedź z poprzednim kontek-
stem, wskazuje na ziemię ostatecznej konfrontacji między Jahwe a Gogiem. 
Grób księcia będzie w Izraelu. Pomimo że jego terytorium będzie odnowione 
i uświęcone obecnością Jahwe, znajdzie się na nim znak klęski wrogów Izraela. 
Pojawi się w kraju strefa nieczysta, groby poległych oddziałów.

Ezechiel nie odwołuje się do żadnych znanych nazw w Jerozolimie i oko-
licy, i określa wybrane przez Jahwe miejsce Doliną Abarim (בְרִים הָעֹֽ  na ,(גֵּי 
wschód od morza. Obydwa człony tej nazwy są ważne. Termin גֵּי mocno wpisał 
się w topografię Jerozolimy, a to za sprawą Doliny Hinnom (Gehenna) oraz 
Doliny Jozafata. Pierwsza była synonimem potępienia i bałwochwalczego kul-
tu Molocha (2 Krn 28,3; 33,6; Jr 7,31; 32,35), a druga – sądu (Jl 3,2.12). Nazwa 
בְרִים -znaczy dosłownie przechodzący rdzeń tego terminu występuje w dru הָעֹֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



317

giej części w. 11. Mając na uwadze centralne znaczenie Jerozolimy w całym 
orędziu Ezechiela, można przyjąć, że wzmiankowana dolina miała znajdować 
się w pobliżu tego miasta, jednak nie w sensie topograficznym, lecz symbolicz-
nym. Była to dolina całkowitego przeciwieństwa w stosunku do doliny suchych 
kości (Ez 37,1-14). Pierwsza była znakiem śmierci, a druga przywrócenia do 
życia. Dolina Abarim mogła znajdować się pomiędzy Jerozolimą a Morzem 
Śródziemnym, na co wskazuje formuła: na wschód od morza.

Miejsce grobów było oddzielone od przechodzących. Prorok w ten spo-
sób prezentuje pewne elementy nowej topografii ziemi Izraela. Podobnie jak 
w ogrodzie Eden były drzewa zakazane, również w odnowionej ziemi pojawi 
się sfera zakazana, czyli cmentarz Goga i jego koalicji. Między jednym a dru-
gim miejscem będzie nieprzekraczalna granica wyrażona rdzeniem חסם. Ten 
wyjątkowy czasownik występuje jeszcze w Pwt 25,4 i wyraża ideę skrępowania, 
oddzielenia. Ezechiel tym samym podkreśla obcość tego miejsca w stosunku 
do obszarów zamieszkiwanych przez Izraelitów. W pobliżu owego cmentarza 
nie będzie żadnych osiedli, Ezechiel mówi bowiem, że będzie on oddzielony 
od przechodniów, a nie od miejscowości. Nazwa doliny Abarim może zatem 
nawiązywać do owych przechodniów, którzy przebywając obok, wspominali 
to miejsce i opowiadali o nim mieszkańcom miast.

Na brak ukonkretnienia miejsca grobów wskazuje kolejne określenie 
cmentarza: nazwą (ją) Doliną Mnóstwa Goga. W tym wypadku prorok nawią-
zuje do realiów otoczenia Goga, czyli mnóstwa (הֲמוֹנֹה), które dzieliło z nim 
tragiczny los. Obie nazwy własne użyte na określenie miejsca pochówku od-
wołują się do pewnych grup postaci. Pierwszą z nich tworzą przechodnie, 
którzy należą do świata żyjących (zwłaszcza Izraela), a drugą stanowi mnó-
stwo, które należy do świata zmarłych. Obie grupy są od siebie odgrodzone na 
zawsze i nie było możliwości przejścia z jednego rejonu do drugiego. Dolina 
Mnóstwa została wypełniona całkowicie poległymi i stanowiła cmentarz za-
mknięty (oddzielony).

Ez 39,12

ים׃ וּקְבָרוּם בֵּית יִשְׂרָאֵל לְמַעַן טַהֵר אֶת־הָאָרֶץ שִׁבְעָה חֳדָשִֽׁ

I  pogrzebią ich, dom Izraela, aby oczyścić kraj (przez) siedem 
miesięcy.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



318

Wzmianka o niespodziewanym pochówku (w. 11) zostaje naświetlona w w. 
12. Groby znajdować się będą w Izraelu i dom Izraela dokona pochówku: I po-
grzebią ich, dom Izraela. Prorok po raz kolejny wskazuje na aktywność Izraelitów. 
Pierwszym ich zadaniem było spalenie całego oręża (w. 9), a drugim – pochowa-
nie poległych agresorów. Mając na uwadze ogrom armii Goga oraz skromność 
terytorium Izraela, można stwierdzić, że cała ziemia została zanieczyszczona. 
Był to proces przeciwny temu, co czynił Jahwe, gdy odnowił ziemię i lud Izraela 
(Ez 36). Początek zanieczyszczenia nastąpił już w momencie wkroczenia obcych 
i wrogich ludów, a swoje apogeum osiągnęło, gdy całe terytorium pokryło się 
ciałami poległych. Oczyszczenie nie mogło nastąpić na skutek pochłonięcia ofiar 
przez dzikie zwierzęta (w. 4), bowiem one same były nieczyste i jeszcze bardziej 
ją w sobie pogłębiły, gdy pożarły poległych. Oczyszczenie mogło nastąpić tyl-
ko na skutek pochówku i oddzielenia się od cmentarza (w. 11). Tak też postąpił 
dom Izraela. Prawo Mojżeszowe jednoznacznie regulowało kwestie kontaktu ze 
zmarłym: Kto się dotknie zmarłego, jakiegokolwiek trupa ludzkiego, będzie nieczy-
sty przez siedem dni (Lb 19,11). Przepis ten (tradycja kapłańska) mógł być zna-
ny w środowisku Ezechiela, a jego echo pobrzmiewa w treści w. 12b. Jednostka 
przechodziła proces oczyszczenia przez siedem dni, kraj natomiast przez siedem 
miesięcy (ים חֳדָשִֽׁ  W obu wypadkach chodzi o całkowite oczyszczenie .(שִׁבְעָה 
(symbol „siódemki”). W przeszłości Izrael przez swe niewierności doprowa-
dził do zanieczyszczenia ziemi. Poniósł za to dotkliwą karę, o której prorok pi-
sał w Ez 3–24. Powracający repatrianci zostali odnowieni dzięki darowi nowego 
serca i nowego ducha (Ez 36,26), a ich ziemia została oczyszczona i uwolniona 
od wpływów obcych ludów (Ez 25–37). W tych dwóch wielkich tekstach, pro-
rok wyraził tę podstawową prawdę. Podejmując temat Goga (Ez 38–39), ukazuje 
ostatni etap tych zmagań, czyli oczyszczenia kraju z wpływu wszelkiego zła sym-
bolizowanego przez Goga i jego sojuszników.

Ez 39,13

ה׃ בְרוּ כָּל־עַם הָאָרֶץ וְהָיָה לָהֶם לְשֵׁם יוֹם הִכָּבְדִי נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ וְקָֽ

I pogrzebią (ich), cały lud ziemi, i będzie (to) dla nich, dla (ich) 
imienia, (ów) dzień, aby okazać chwałę Moją, wyrocznia Pana, 
Jahwe.

בְרוּ וְקָֽ LXX αυτους
אֲדנָֹי LXX brak

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



319

W. 13 rozpoczyna się niemal identycznie jak poprzedni: I pogrzebią (ich). 
Dom Izraela (w. 12) jest tu nazwany całym ludem Ziemi. Te dwa określenia 
mają charakter komplementarny: pierwszy wskazuje na przeszłość i teraźniej-
szość ludu, drugi na miejsce zamieszkiwania, czyli na ziemię obiecaną (już 
Abrahamowi), a odnowioną w epoce powrotu.

Prorok przywołuje ponownie ideę dnia (por. w. 11). Ten dzień miał się oka-
zać ostatnim akordem klęski Goga (w. 11) i wielkiej sławy (dla [ich] imienia) 
Izraela. Stanie się dokładnie odwrotnie niż zaplanował to wrogi książę. Po-
grzebanie Goga i jego sojuszników nie będzie jedynie usunięciem nieczysto-
ści, a zarazem oczyszczeniem ziemi, lecz będzie miało znacznie wznioślejszy 
skutek, bowiem wówczas to lud ujawni chwałę (הִכָּבְדִי) Jahwe. Temat chwały 
Pana należy do centralnych motywów całego pisma (wielka inkluzja Księgi 
Ezechiela – por. Ez 1,28; 44,4). Chwała przychodzi do Izraela z zewnątrz. Po 
oczyszczeniu jednak to sam lud ją ujawnia. Zatem chwała Jahwe się w nim za-
domowi, a lud otrzyma uzdolnienie, aby przez swoje czyny świadczyć o obec-
ności Pana.

Cały zapowiadany proces (usunięcie Goga) został wprzęgnięty w dzieło 
odnowy Izraela. Jego stan będzie przewyższał to wszystko, co było udziałem 
narodu w przeszłości. Chwała Jahwe, która napełniała świątynię, powróci na 
swoje miejsce i wówczas dokona się jeszcze coś większego. Chwała wypełni 
wnętrze mieszkańców (o nowym sercu i nowym duchu) i uzdolni ich do wy-
konywania nowych czynów, objawiających prawdę o samym Jahwe.

Finalna formuła: wyrocznia Pana, Jahwe zaznacza, że kończy się mały frag-
ment (ww. 11-13), którego kontynuację będą tworzyły ww. 14-16.

Ez 39,14

וְאַנְשֵׁי תָמִיד יַבְדִּילוּ עֹבְרִים בָּאָרֶץ מְקַבְּרִים אֶת־הָעֹבְרִים
רוּ׃ ה־חֳדָשִׁים יַחְקֹֽ הֲרָהּ מִקְצֵה שִׁבְעָֽ אֶת־הַנּוֹתָרִים עַל־פְּנֵי הָאָרֶץ לְטַֽ

I ludzi stałych oddzielą, przechodzących przez ziemię, grzebią-
cych (wszystkich) przechodzących, pozostających na obliczu 
ziemi, żeby oczyścić ją, w obrębie siedmiu miesięcy będą prze-
szukiwać.

אֶת־הָעֹבְרִים LXX brak

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



320

W w. 13 była mowa o zaangażowaniu w dzieło pogrzebania całego ludu 
ziemi, tymczasem kolejna fraza proroka zapowiada, iż ludzi stałych oddzielą. 
Zostanie zatem utworzony specjalny zespół mężów, którzy będą przeznacze-
ni do zadań specjalnych, niezbędnych na skutek nadzwyczajnej sytuacji, jaka 
wynikła po klęsce Goga. Będą to ci mężowie, wspomniani już w w. 11: przecho-
dzący (הָעֹבְרִים). Forma ta nabiera szczególnego znaczenia w całym fragmen-
cie (ww. 11-16) wskazuje na pewien ruch, który miał wymiar pozytywny dla 
Izraela, a negatywny dla agresorów. Izrael zaangażowany był w dzieło oczysz-
czenia i uświęcenia ziemi, natomiast najeźdźcy, jako pokonani, zmierzali do 
całkowitego unicestwienia.

Jedynym zadaniem drugiego specjalnego zespołu był pochówek poległych 
wrogów. Zostali nazwani מְקַבְּרִים (grzebiący), a zatem byli grabarzami. Mu-
sieli spełniać funkcję pionierów. Ich zadaniem było przeszukiwanie całego ob-
szaru (oblicza) ziemi Izraela. Zadanie było niezwykle ważne, bowiem jak dłu-
go na ziemi spoczywały zwłoki nieprzyjaciół (dołowienie: pozostających), tak 
długo ziemia była nieczystą.

Proces oczyszczania miał trwać siedem miesięcy (por. 12). Ten zamknię-
ty przedział czasowy będzie ostatnim okresem nieczystości zalegającej ziemię 
Izraela. Wysiłek poszukujących i grabarzy (mogły to być dwa różne zespoły) 
będzie współdziałał z dziełem Jahwe. Będzie to wysiłek finalny, niezbędny do 
całkowitego oczyszczenie ziemi. Na tę celowość wskazuje formuła umieszczo-
na w środkowej części w. 14: żeby oczyścić ją (ziemię).

Ez 39,15

בְרִים בָּאָרֶץ וְרָאָה עֶצֶם אָדָם וּבָנָה אֶצְלוֹ וְעָבְרוּ הָעֹֽ
מְקַבְּרִים אֶל־גֵּיא הֲמוֹן גּֽוֹג׃ צִיּוּן עַד קָבְרוּ אֹתוֹ הַֽ

I  przejdą przechodzący przez ziemię, ale gdy ktoś ujrzy kość 
człowieka i zbuduje obok niego znak, aż pogrzebią go grzebiący 
w Dolinie Mnóstwa Goga.

Formuła wprowadzająca do w. 15 opiera się na terminologii typowej dla 
fragmentu Ez 39,11-16: בְרִים הָעֹֽ  Wskazanie .(I przejdą przechodzący) וְעָבְרוּ 
na konieczność zaistnienia dynamizmu i ruchu w nadchodzących czasach to 
cechy całej wypowiedzi. Repatrianci, którzy w darze otrzymują nowe serce 
i nowego ducha oraz odnowioną ziemię, nie mogą pozostawać bierni; są we-
zwani do tego, by się zaangażować. Choć to Jahwe odnosi walne zwycięstwo 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



321

nad Gogiem, to jednak mieszkańcy uczestniczą w dziele oczyszczania ziemi. 
Wyznaczony zespół (w. 14) przeprowadzać będzie szczegółowe przeszukiwa-
nie ziemi, której znaczenie jest niezwykle ważne w całym fragmencie Ez 38–39 
(termin אָרֶץ występuje tu aż 16 razy). Chodzi o środowisko, jakiego jeszcze 
nie było w dziejach Izraela, a które miało zapewnić mu stałe bezpieczeństwo. 
Przechodzący otrzymają zatem misję współtworzenia tego środowiska, jednak 
tylko w wymiarze negatywnym (usuwanie nieczystości).

Prorok w w. 15 podaje wzorzec czynności wykonywanych przez dwa wy-
znaczone zespoły. Zespół przeszukujący, w wypadku znalezienia kości (עֶצֶם) 
człowieka, miał za zadanie zbudowanie znaku (צִיּוּן) obok tego miejsca. 
W ostatniej części księgi (Ez 33–48) motyw kości występuje dwukrotnie. Raz 
w obszernej wypowiedzi o suchych kościach (Ez 37,1-14), a drugi raz w w. 15. 
Kości poległych Izraelitów miały przyoblec się w ciało i być ożywione, nato-
miast kości armii Goga przeznaczone były do pochówku. Znak, jaki miał być 
postawiony musiał być bardzo wyrazisty i kojarzyć się z pochówkiem, na co 
wskazuje termin צִיּוּן. Ten sam rdzeń znajduje się w nazwie Syjon oraz w okre-
śleniu suchego terenu (Iz 25,5; 32,2), z tego też względu rzeczony rdzeń służył 
do określania grobowca (2 Krl 23,17; por. Jr 48,9). Ezechiel stosuje w w. 15 ter-
minologię funeralną, znaną w swoim środowisku. Dla mieszkańców Izraela, 
ustawiane znaki, wskazywały nie tylko na potrzebę pochowania poległych, 
lecz równocześnie na definitywne odchodzenie epoki, niepokojów, nękających 
lud zarówno z przyczyn wewnętrznych jak i zewnętrznych. Wprawdzie kości 
były na całym obszarze ziemi (por. w. 14) tym niemniej miało być tylko jedno 
miejsce pochówku: Dolina Mnóstwa Goga, całkowicie oddzielona i niedostęp-
na dla Izraela (por. w. 11).

Ez 39,16

רֶץ׃ וְגַם שֶׁם־עִיר הֲמוֹנָה וְטִהֲרוּ הָאָֽ

A także (będzie) imię miasta Mnóstwa; i oczyszczą ziemię.

וְטִהֲרו LXX και καθαρισθησεται

Zakończenie fragmentu (ww. 11-16) przywołuje jeszcze raz nazwę הֲמוֹנָה 
(Mnóstwo). Tym razem nie jest mowa o dolinie (ww. 11.15), lecz o mieście. 
Zawarta w w. 16 wypowiedź sprawia wrażenie, że jest dodatkiem do wcześniej-
szego tekstu. Rozpoczyna się od formuły וְגַם (a także). Owo także sygnalizuje 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



322

zasadność wersetu, który odnosi się do wcześniejszej informacji o grzebiących 
w Dolinie Mnóstwa (הֲמוֹן) Goga (w. 15a). Istniało zatem miasto oraz dolina 
o identycznej nazwie. Zwraca uwagę fakt, że przed podaniem nazwy miasta 
pojawia się termin שֶׁם (imię). Termin ten występuje aż pięć razy w Ez 39. 
W pierwszym rzędzie odnosi się do świętego imienia Jahwe (w. 7. 25), a na-
stępnie do imienia Izraela (w. 13). Świętość imienia Jahwe przenika cały odno-
wiony obszar zamieszkiwany przez lud Pana. Czynności grzebalne (względem 
poległych wrogów) wykonywane przez Izrael staną się okazją do ujawnienia 
imienia narodu, służącemu chwale Jahwe (w. 13). Te pozytywne konotacje 
związane z terminem שֶׁם nie pojawiają się natomiast w kontekście użycia go 
w w. 16. Chodzi tu o imię, które odnosi się do strefy zakazanej, nieczystej i od-
dzielonej, owego Mnóstwa. Termin הֲמוֹן jest wieloznaczny: poruszenie, wrza-
wa, ryk, łoskot, mnóstwo, tłum, armia, obfitość. Pochodzi od rdzenia המה (ha-
łasować, wydawać dźwięki). Zatem nazwa miasta i doliny wyraża ideę obfitości 
oraz hałasu. Takie miejsce było przez wszystkich zauważalne. I właśnie na ten 
aspekt chciał zwrócić uwagę prorok. Miasto/Dolina Mnóstwa to strefa zakaza-
na, podobna do tej, w jakiej przebywali trędowaci. Wiadomo, że trędowaci już 
samym wyglądem przypominali żywe trupy, mieli też obowiązek ostrzegania 
wszystkich przechodniów, by nie zbliżali się do miejsca ich pobytu, wykrzy-
kując: Nieczysty, nieczysty (Kpł 13,45). Miejsce opisywane przez Ezechiela też 
było nieczyste, a jego nazwa (ryk, łoskot) miała w przyszłości wszystkich od-
straszać od zbliżania się do grobów Goga i jego oddziałów.

Nie jest istotne umiejscowienie i dokładne rozróżnienie położenia miasta 
i doliny הֲמוֹן. Mają one charakter symboliczny i nigdy nie pojawiły się w rze-
czywistej geografii Izraela. Jest to o tyle znamienne, że takie nazwy związane 
z zapowiedziami eschatologicznymi, jak Megiddo i Dolina Jozafata, nawiązują 
do konkretnych miejsc. Odwołanie się zatem do czystej symboliki ma za zada-
nie uświadomić Izraelitom fakt, że w jego ziemi nie będzie już miejsca na to, co 
nieczyste. Sprawa Goga zostanie całkowicie zamknięta i nie będzie miała już 
złowieszczego wpływu na dalsze dzieje narodu.

Ez 39,17

ה־אָמַר אֲדנָֹי יְהֹוִה אֱמרֹ לְצִפּוֹר וְאַתָּה בֶן־אָדָם כֹּֽ
כָּל־כָּנָף וּלְכֹל חַיַּת הַשָּׂדֶה הִקָּבְצוּ וָבֹאוּ הֵאָסְפוּ
מִסָּבִיב עַל־זִבְחִי אֲשֶׁר אֲנִי זבֵֹחַ לָכֶם זֶבַח גָּדוֹל

ם׃ עַל הָרֵי יִשְׂרָאֵל וַאֲכַלְתֶּם בָּשָׂר וּשְׁתִיתֶם דָּֽ

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



323

A  ty synu człowieczy, tak mówi Pan, Jahwe, powiedz do pta-
ka, (do) każdego uskrzydlonego i do każdego zwierzęcia polne-
go, zgromadźcie się i przyjdźcie, zbierzcie się zewsząd na ofiarę 
Moją, którą Ja ofiaruję dla was, ofiarę wielką na górach Izraela; 
i będziecie spożywali mięso, i będziecie pili krew.

אָדָם LXX ειπον
אֲדנָֹי LXX brak

Perykopa o pogrzebaniu Goga i jego oddziałów (ww. 11-16) wskazywała 
na konieczność zaangażowania się Izraela w dziele oczyszczania ziemi. Kolejny 
fragment natomiast ponownie prezentuje aktywność Jahwe (ww. 17-20).

Pan zwraca się do Ezechiela, wyznaczając mu kolejne zadanie prorockie: 
A ty, synu człowieczy, tak mówi Pan, Jahwe. Poprzednie polecenie (w. 1) odno-
siło się do przepowiadania o charakterze negatywnym (przeciwko Gogowi), 
natomiast w w. 17 nabiera ono charakteru pozytywnego, a zarazem symbo-
licznego. Tym razem Ezechiel nie będzie mówił do człowieka, lecz do świata 
zwierząt: powiedz do ptaka, (do) każdego uskrzydlonego i do każdego zwierzęcia 
polnego. Ptaki i inne zwierzęta odgrywają ważną rolę w całej Księdze Ezechie-
la. Już w wizji wprowadzającej pojawia się motyw teriomorficzny (Ez 1,10). 
W perykopie o zwycięstwie nad Gogiem jest mowa o ciałach poległych, które 
będą wydane na pokarm dla ptactwa i dzikich zwierząt (Ez 39,4). Jahwe jest 
Panem całego stworzenia i udział w odnowie Izraela będzie miał również świat 
zwierzęcy, a nawet cała natura (Ez 38,19). Prorok przemawiający do ptaków 
i zwierząt polnych manifestuje prerogatywy Jahwe, które przekraczają wszelkie 
granice komunikacyjne człowieka.

Jahwe, jako wybawiciel, gromadził to, co rozproszone. Dotyczyło to 
zwłaszcza Izraela (Ez 11,17). Ezechiel zwracając się do świata fauny, będzie 
wzywał do zejścia się wymienionych przez Jahwe osobników: zgromadźcie 
się (ּהִקָּבְצו) i przyjdźcie (ּוָבֹאו), zbierzcie się (ּהֵאָסְפו) zewsząd. Zastosowane 
w poleceniu trzy czasowniki prezentują trzy etapy ruchu, jaki winien pojawić 
się wśród „wezwanych”. Po pierwsze, zwierzęta mają się zgromadzić. To samo 
miało się dokonać z rozproszonym ludem Jahwe (Ez 38,8). W obu tekstach 
dzieło zgromadzenia nie dokona się z powodów naturalnych (immanent-
nych), lecz na skutek impulsu Jahwe. Będzie to zgromadzenie uprzednie, tzn. 
dokona się przed dotarciem do miejsca przeznaczenia (wyznaczonego przez 
Jahwe). Po drugie, zgromadzone zwierzęta mają udać się w drogę, aby dotrzeć 
do celu podróży. Ptaki przelatujące nad ziemią Izraela były znane od najdaw-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



324

niejszych czasów, miały one swe postoje (zgromadzenia) w rejonie Galilei, 
skąd kierowały się dalej na północ. Ten obraz mógł wpłynąć na kształt wy-
powiedzi Ezechiela. Po trzecie, zwierzęta zbiorą się zewsząd. Powstanie zatem 
jedno wielkie zgromadzenie będzie to ostatni etap ruchu, do którego zostały 
wezwane zwierzęta z wielu stron. W odległych miejscach tworzyły się lokalne 
skupiska, które w następnym etapie łączyły się ze sobą, dając początek ogrom-
nemu zgromadzeniu. Ten symboliczny obraz prezentuje również los rozpro-
szonego Izraela, który miał w przyszłości ponownie się zjednoczyć na skutek 
wezwania Jahwe. Wszystkie trzy czasowniki zastosowane w w. 17b są również 
użyte w tekstach zapowiadających powrót Izraela do ziemi ofiarowanej przez 
Jahwe (Ez 11,17; 20,34.41).

Celem przybycia zwierząt była uczta wydana przez samego Jahwe. Termi-
nologia użyta w w. 17b (por. w. 19) nawiązuje do języka ofiarniczego, na co 
wskazuje aż trzykrotne użycie rdzenia זבח (ubijać w celach ofiarniczych). Tym, 
który przygotowuje ofiarę i ją sprawuje, nie jest kapłan (zgodnie z prawodaw-
stwem zawartym w Kpł 1–9), lecz sam Jahwe. Ofiarowane nie będą ciała zwie-
rząt, lecz ciała Goga i jego armii. Tym samym los poległych został ujęty na 
poziomie trzeciej warstwy interpretacyjnej (wcześniej była mowa o pożarciu 
i pochowaniu poległych – por. ww. 4.12).

W w. 17 Ezechiel nie nawiązuje do tradycyjnego prawodawstwa ofiarnicze-
go, lecz wskazuje na zupełnie inną rzeczywistość i posługuje się znaną termi-
nologią kapłańską. Prorok Sofoniasz, zapowiadając nastanie Dnia Jahwe, pro-
rokował: Milczcie przed obliczem Pana, Jahwe, gdyż bliski jest dzień Jahwe, bo 
już przygotował Jahwe ofiarę, poświęcił swoich zaproszonych (So 1,7). Sofoniasz 
zapowiadał dzień sądu nad Judą i Jerozolimą, natomiast Ezechiel odwołuje się 
do kolejnych wydarzeń, czyli rozprawienia się z wrogami odnowionego Izra-
ela. Dopiero z tej perspektywy widziana interwencja Jahwe (także każąca swój 
lud) nabiera pełnego znaczenia.

Uczta ofiarna, którą Jahwe przygotował dla zgromadzonej fauny, będzie mia-
ła miejsce na górach Izraela, a więc w tym środowisku, które było w centrum za-
interesowania proroka w całym fragmencie Ez 33–39. Niemal we wszystkich tych 
rozdziałach (za wyjątkiem Ez 37) pojawia się to określenie. Jahwe sprawi, że bę-
dzie to najbezpieczniejszy obszar dla wszystkich Jego wybrańców. Do tego miej-
sca sprowadzi Pan rozproszony Izrael, ptaki i zwierzęta polne oraz Goga i jego 
oddziały. Tylko dwie pierwsze grupy doznają błogosławieństwa Jahwe, natomiast 
przybycie księcia wraz z armią okaże się dla niego przekleństwem.

Ezechiel kończy w. 17 wzmianką o spożywaniu mięsa i piciu krwi. Termi-
ny odnoszą się do praktyk związanych z ucztami sakralnymi – ofiarniczymi. 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



325

Prorok jednak przekracza te granice dotychczasowych praktyk i kieruje się 
w stronę nowej rzeczywistości, podobnie jak Izajasz w Wielkie Apokalipsie: 
Jahwe Zastępów przygotuje dla wszystkich ludów na tej górze ucztę z tłustego 
mięsa, ucztę z wybornych win, z najpożywniejszego mięsa, z najwyborniej-
szych win (Iz 25,6). Ten późny tekst prorocki o charakterze apokaliptycznym 
zawiera elementy uniwersalistyczne (wszystkie ludy), których jeszcze brak 
u Ezechiela.

Ez 39,18

בְּשַׂר גִּבּוֹרִים תֹּאכֵלוּ וְדַם־נְשִׂיאֵי הָאָרֶץ תִּשְׁתּוּ
ם׃ אֵילִים כָּרִים וְעַתּוּדִים פָּרִים מְרִיאֵי בָשָׁן כֻּלָּֽ

Mięso bohaterów będziecie jeść i  krew książąt ziemi będzie-
cie pić: barany, baranki i  kozły, cielce, utuczone Baszanu, ich 
wszystkich.

מְרִיאֵי בָשָׁן LXX εστεατωμενοι

Uczta ofiarna, przygotowana przez Jahwe, w całej swej symbolice poru-
sza kolejny raz kwestię losu tych, którzy wystąpili przeciwko jego zamiarom. 
Byli to גִּבּוֹרִים (bohaterowie) i נְשִׂיאֵי (książęta). Temat bohaterów podejmu-
je Ezechiel jedynie w dwóch fragmentach (obok omawianego – jeszcze w Ez 
32,12.21.27; chodzi tu o los faraona). Bohaterowie są zaprezentowani jako po-
legli bojownicy, którzy wstąpili do szeolu (Ez 32). Nie należeli już do świata 
żywych. W tym kontekście bardziej wyraziście brzmi wzmianka o bohaterach 
w w. 18. Uzupełnia ją informacja o książętach. O tej grupie społecznej wspo-
mina Ezechiel bardzo często, we wszystkich częściach swej księgi. W kontek-
ście Ez 38–39 tytuł נָשִׂיא przypisany jest przede wszystkim Gogowi (Ez 38,2.3; 
39,18). Liczba mnoga tego określenia użyta jest wyłącznie w w. 18 i odnosi 
się do książąt sprzymierzonych z Gogiem. Dla odróżnienia ich od naczelnego 
księcia (Goga), nie został im przypisany przymiot ׁראֹש (główny, naczelny), 
jedynie הָאָרֶץ (ziemia). Byli władcami różnych terytoriów położonych na pół-
noc od Izraela. Przywódcy i bojownicy utracą całkowicie swoją moc i staną się 
ofiarą symbolicznej uczty z ich mięsa i z ich krwi.

W drugiej części w. 18 prorok odwołuje się do słownictwa ściśle ofiar-
niczego i wymienia znane zwierzęta przeznaczone do ofiar: barany, baranki 
i kozły, cielce, utuczone Baszanu. Ezechiel dokonuje zatem zestawienia dwóch 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



326

porządków: militarnego (w. 18a) oraz ofiarniczego (w. 18b), przy czym ten 
ostatni dominuje i jest już obecny w pierwszej części w. 18. W tradycji Izraela 
zwierzęta przeznaczone do ofiary musiały spełniać bardzo wyszukane kryteria 
(Kpł 1–7), były to zwierzęta najlepsze z najlepszych. Dorodność okazów pod-
kreśla wzmianka o utuczonych Baszanu, czyli pochodzących z rejonu ucho-
dzącego za najlepsze miejsce hodowli urodziwego bydła (por. Am 4, 1). W tym 
kontekście ofiara, którą przygotowywał Jahwe (w. 17), miała być również skła-
dana z tego, co najlepsze. Wspomniani bohaterowie i książęta stanowili zatem 
najwybitniejszą cząsteczkę wrogiego Izraelowi środowiska. Było ono wielkim 
zagrożeniem dla jego istnienia. W zaistniałej sytuacji wkroczenie Jahwe mia-
ło charakter decydujący; bohaterowie i książęta z potęgi zagrażającej istnieniu 
Izraela stali się „materią” ofiarniczą. Uczta zapowiadana przez Pana będzie 
składała się ostatecznie z ם -To ilościowe określenie uzupeł .(ich wszystkich) כֻּלָּֽ
nia dane o charakterze jakościowym, które zawarte są w zasadniczej części w. 
18. Zatem zarówno w wymiarze jakościowym, jak i ilościowym, uczta ofiarna 
nie będzie miała żadnego braku. Będzie swoistym świętowaniem pełnego zwy-
cięstwa Jahwe, którego beneficjentem będzie wyłącznie Izrael.

Ez 39,19

ם׃  וַאֲכַלְתֶּם־חֵלֶב לְשָׂבְעָה וּשְׁתִיתֶם דָּם לְשִׁכָּרוֹן מִזִּבְחִי אֲשֶׁר־זָבַחְתִּי לָכֶֽ

I będziecie jeść tłuszcz do nasycenia, i będziecie pić krew do upo-
jenia z ofiary Mojej, którą ofiarowałem dla was.

Uczta ofiarna będzie kompletna. Opis zastosowany przez Ezechiela odpo-
wiada obowiązującym standardom w ówczesnej epoce na Bliskim Wschodzie. 
Prorok nawiązuje do zwyczajów kultyczno-militarnych. Po wielkich zwycię-
stwach urządzano stosowne bankiety. Abraham, gdy pokonał Kadorlaomera, 
został przyjęty przez króla Szalemu chlebem i winem (Rdz 14,18-19). W ta-
kich wypadkach uczty były wyrazem wdzięczności za otrzymane błogosła-
wieństwo, pomyślność, radość i obfitość. Zwycięstwo, jakie daje Jahwe, jest 
zawsze wielkim zwycięstwem.

Dla Ezechiela materię uczty stanowi tłuszcz (חֵלֶב) i krew (דָּם). Zatem 
w stosunku do w. 18 pojawia się zmiana: w miejsce mięsa jest mowa o tłusz-
czu. Wprawdzie chodzi o inną część korpusu, tym niemniej można te okre-
ślenia traktować synonimicznie. Ezechiel termin חֵלֶב używa jedynie w tym 
tekście (zna jeszcze termin בָּרִיא na określenie tłuszczu). Pomimo obaw, jakie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



327

mają dzisiejsi ludzie na temat tłuszczu (zły cholesterol), w BH tłuszcz uchodził 
za najlepszą część zwierząt ofiarnych. Prawodawstwo przewidywało, że cały 
tłuszcz będzie ofiarowany Jahwe (Kpł 3,16). Spożywanie tłuszczu oznaczało 
więc uczestnictwo w tym, co przynależało do sfery Bożej. Podobnie sprawa 
miała się z krwią. W życiu codziennym motyw krwi zawsze był traktowany 
(BH) jako zły znak (nieczystość, umieranie i śmierć). W kontekście ofiarni-
czym, wylewanie krwi zwierząt, dokonywało się w obrębie świętym. W Dzień 
Przebłagania rozlana krew była znakiem przebłagania (Kpł 16,27). Krwi jed-
nak nie można było spożywać: bo życie ciała jest we krwi (Kpł 17,11). Temu 
prawodawstwu zaprzecza opis Ezechiela, dla którego zarówno tłuszcz, jak 
i krew będą materią uczty. Zastosowana zmiana podkreśla nowy porządek 
wprowadzony przez Jahwe w obliczu transformacji, jaką była odnowa ziemi 
i ludu Izraela oraz pokonanie wszystkich przeciwników. Uczta ofiarna (ww. 
17-19) nie będzie powtórzeniem starożytnych rytów, lecz nową rzeczywisto-
ścią, której lud Jahwe dotychczas nie znał.

Obfitość uczty podkreślają wyrażenia: לְשָׂבְעָה (do nasycenia) i לְשִׁכָּרוֹן 
(do upojenia). Był to swoisty „ideał” orientalnego bankietu. Dla ówczesnych 
odbiorców tekstu dosadny opis był bardzo komunikatywny. Wystawna uczta 
zaspokajała wszystkie oczekiwania biesiadników, którzy na skutek spożywa-
nia doznawali pełni satysfakcji z uczestnictwa w tym wydarzeniu. Obrazowy 
i symboliczny język obecny w w. 19 prezentuje miarę transformacji, jaka się 
dokona w przyszłości (dniu tym). Izrael będzie obfitował we wszystkie dobra, 
niezbędne do osiągnięcia pełni życia. Będzie to życie realizowane nade wszyst-
ko w sferze duchowej (nowe serce i nowy duch) i obejmie wszystkie wymiary 
życia ludzkiego.

Ez 39,20

ה׃ וּשְׂבַעְתֶּם עַל־שֻׁלְחָנִי סוּס וָרֶכֶב גִּבּוֹר וְכָל־אִישׁ מִלְחָמָה נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ

I nasyćcie się przy stole Moim, koniem i rydwanem, bohaterem 
i każdym mężem walczącym, wyrocznia Pana, Jahwe.

וָרֶכֶב LXX και αναβατην
אֲדנָֹי LXX brak

Temat sytości, obecny w poprzedniej frazie, powraca w formie czasowni-
kowej וּשְׂבַעְתֶּם (w. 20a). Formuła nasyćcie się wyraża przynaglenie do pełnego 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



328

uczestnictwa w niezwykłej uczcie. Stan nasycenia jest traktowany jako syno-
nim stanu doskonałego, czyli realizacją wszystkich możliwości, jakie posiada 
jednostka. Do osiągnięcia tego stanu doskonałości zachęca Jahwe, a zarazem 
stwarza warunki do jego osiągnięcia. Miejscem sprawowania uczty będzie stół 
-Pana. Stół kojarzył się Izraelitom w pierwszym rzędzie z przedmio (שֻׁלְחָן)
tem, który miał znajdować się w przybytku. Był to stół na chleby pokładne (Wj 
25,23-30). Ezechiel w opisie nowej świątyni również wspomina o stołach (Ez 
40,39.40.41.42.43; 41,22; 44,16), natomiast w „dziejach” Oholi i Oholiby pisze 
o stole w kontekście dokonującej się profanacji (Ez 23,41). Prorok zapewnia, 
że zapowiadana uczta będzie miała miejsce w obecności Pana: przy stole Moim 
(por. Ez 44,16). Chodzi o sferę wyłączoną, oddzieloną, podobną do tej, jaka 
znajdowała się w świątyni.

Według w. 19 materią uczty miały być istotne elementy somatyczne (tłuszcz 
i krew), natomiast według w. 20: koń i rydwan, bohater i każdy mąż walczący, 
a zatem cała armia nieprzyjacielska. Zgromadzenie przy jednym stole tak po-
tężnej społeczności symbolizuje całkowite skrępowanie obcych i wrogich sił, 
które nie były zdolne do jakiejkolwiek inicjatywy. Jak zwierzęta ofiarne były 
prowadzone na zabicie, tak będzie z całym mnóstwem wyprowadzonym przez 
Goga przeciwko Izraelitom. Finalnym miejscem nie będzie uczta księcia i jego 
wojska na łupach zrabowanych w Izraelu, lecz uczta przy stole Jahwe. Kończą-
ca w. 20 formuła: wyrocznia Pana, Jahwe usuwa wszelkie wątpliwości na temat 
charakteru ostatecznych rozstrzygnięć, które się zbliżają.

Ez 39,21

וְנָתַתִּי אֶת־כְּבוֹדִי בַּגּוֹיִם וְרָאוּ כָל־הַגּוֹיִם אֶת־מִשְׁפָּטִי
ם׃ אֲשֶׁר עָשִׂיתִי וְאֶת־יָדִי אֲשֶׁר־שַׂמְתִּי בָהֶֽ

I dam chwałę Moją na narody i zobaczą wszystkie narody sąd 
Mój, który uczyniłem, i rękę Moją, którą położyłem na nich.

Gog i jego sojusznicy, posiadając ogromną siłę bojową, byli zdolni do 
osiągnięcia wielkich sukcesów militarnych, a co za tym idzie, mogli stworzyć 
wielkie imperium przewyższające swymi rozmiarami to, co stworzył Nabu-
chodonozor, zdobywca Jerozolimy. Prorok unika bezpośrednich wzmianek 
o istnieniu jakiejś innej potęgi obok tej, jaką dysponował książę. Ziemia Izra-
ela była traktowana jako teren wolny od wpływów innych mocarstw. Jego 
ekspedycja mogła uchodzić za całkowicie bezpieczną, wolna od zagrożeń ze 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



329

strony obcych sił. Rzeczywiście na drodze Goga nie stanęła żadna inna armia 
(nawet Izrael się nie broił). Obce ludy były co najwyżej obserwatorami wyda-
rzeń. Jedynym przeciwnikiem najeźdźcy okazał się Jahwe. Nie była to zatem 
walka militarna, lecz duchowa, która została opisana językiem znanym w śro-
dowisku wojennym. Gog chciał narzucić zdobytej ziemi swój plan (Ez 38, 10), 
tymczasem jedynie zamysł Pana odniósł zwycięstwo. To zwycięstwo nie miało 
charakteru lokalnego, lecz uniwersalny, stąd ponownie w tekście pojawiają się 
wzmianki o narodach (ww. 21.23.27.28). To właśnie powracając z narodów, 
Izrael się zgromadził (Ez 38, 12). Owe narody miały dostąpić poznania Jahwe 
(Ez 38,16.23; 39,7). Zatem prorok aż w trzech tekstach, w kontekście rozprawy 
z Gogiem, wspomina o poznaniu Jahwe przez ludy obce (הַגּוֹיִם).

W. 21 wskazuje na nowy etap działania Jahwe, realizowany już po opisie 
zwycięstwa nad Gogiem i dopełnieniem się jego okrutnego losu. Z koniecz-
ności aktywność księcia całkowicie ustała, a wraz z nią wszelkie plany eks-
pansyjne. Nie ustała natomiast aktywność Jahwe. Nowy fragment (ww. 21-29) 
rozpoczyna się wzmianką o Jego kolejnym darze: I dam chwałę Moją (כְּבוֹדִי) 
na narody. W całym fragmencie Ez 25–39 jest to jedyny werset, w którym jest 
mowa o chwale Jahwe. Istotne wzmianki natomiast występują w pierwszej czę-
ści (Ez 1–24) oraz w ostatniej (Ez 40–48). Blask i moc chwały Jahwe otrzymał 
prorok w doznanych wizjach (Ez 1,28; 3,12.23; 8,4; 10,4). Ta chwała opuściła 
świątynię (Ez 10,18.19; 11,22.23). Znamienne jest to, że dopiero w omawia-
nym wersecie powraca motyw chwały Jahwe, i to w kontekście mowy o obcych 
narodach. Prorok ukonkretnia zapowiedzi o poznaniu Pana przez narody. Nie 
będzie to jedynie zewnętrzny ogląd wydarzeń, lecz wewnętrzne doznanie, 
gwarantujące obecność Jahwe, bo taki sens mają słowa o darze chwały. Chwała 
nie zamknie się wyłącznie w świątyni w Jerozolimie, lecz rozszerzy się na na-
rody. Ezechiel nie wymienia z nazwy ludów, które dostąpią takiego wyróżnie-
nia. Ważne jest jednak to, że wypowiedź nie zawęża się już jedynie do Izraela, 
a motyw uniwersalny w znacznym stopniu poszerza perspektywę zbawczego 
działania Jahwe, choć niekoniecznie wyrażoną tu explicite.

Udzielenie chwały, uzdalnia narody do właściwego oglądu świata (ziemi) 
i dokonujących się w nim wydarzeń. Tym najważniejszym był sąd (מִשְׁפָּטִי), 
jaki Jahwe przeprowadził nad Gogiem. Wprawdzie w tekście nie ma bezpo-
średnio wzmianki o księciu, lecz z kontekstu wynika, że chodzi o tę postać. 
Oglądającymi (ּוְרָאו) będą wszystkie narody. Wyrażenie to nosi na sobie pięt-
no orientalnej przesady, tym niemniej chodzi tu ogromną liczbę narodów, np. 
tych, które były znane prorokowi i jego środowisku. Przeprowadzenie sądu, 
czyli wymierzenie sprawiedliwości, to wydarzenie, którego autorem będzie wy-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



330

łącznie Jahwe. W ten sposób Pan wprowadzał swój porządek, który miał obo-
wiązywać nie tylko w Izraelu, lecz docelowo pośród wszystkich ludów. Taki 
praktyczny wydźwięk będzie miało udzielenie daru chwały i uzdolnienie do 
poznania Jahwe.

Obecność Jahwe wywiera swe piętno nie tylko w postaci Jego chwały, lecz 
również nowymi możliwościami, jakie zyskiwała zarówno jednostka, jak i na-
ród (narody). Wystarczy wspomnieć los Ezechiela i los Goga. Na obu spoczę-
ła ręka Jahwe (Ez 1,3; 39,21) dla proroka oznaczało to uczestnictwo w dziele 
Pana, natomiast dla Goga i jego sojuszników całkowitą klęskę. Ręka Jahwe 
„przekreśliła” wszelki zamysł Goga i wydała go na unicestwienie, które szcze-
gółowo było opisane w ww. 11-20. Zatem w. 21 stanowi konieczne uzupełnie-
nie zapowiedzi ogłoszonych we wcześniejszych wersetach.

Ez 39,22

לְאָה׃ הֵיהֶם מִן־הַיּוֹם הַהוּא וָהָֽ וְיָֽדְעוּ בֵּית יִשְׂרָאֵל כִּי אֲנִי יְהוָה אֱלֹֽ

I poznają, dom Izraela, że Ja, Jahwe, (jestem) Bogiem ich od dnia 
tego i na zawsze.

Po wypowiedzi o charakterze uniwersalnym (w. 21), z kolei następuje wer-
set o wydźwięku partykularnym. Jahwe zwraca się ponownie do Izraela jako 
ludu centralnego, otoczonego przez liczne narody (zarówno pokonane, jak 
i te dostępujące chwały Jahwe). Wszystko to dokonywało się pośród narodów, 
stało w ścisłej relacji do Izraela. Na ten naród w dalszym ciągu Pan spoglądał 
w sposób wyjątkowy. Nie tylko obce ludy, lecz nade wszystko Izrael dostąpi 
poznania Jahwe. W swej istocie to poznanie będzie ponowną nobilitacją ludu. 
Izrael będzie mógł kolejny raz się przekonać, że Jahwe jest jego Bogiem. W ten 
sposób ujawnia się wierność Pana, nieodwołalny charakter Jego wyborów. 
Izrael już od Abrahama cieszył się darem wybraństwa. Na ten aspekt zwraca 
uwagę Ezechiel, pisząc o domu Izraela, czyli o całym ludzie zakorzenionym 
w dziejach swoich przodków. Takiego poznania nie dostąpią narody obce. Na-
wet obecność wśród nich daru chwały nie zmieni tego faktu. Dla Ezechiela 
jedynie dom Izraela jest ludem Jahwe.

Pomimo sięgnięcia do tradycji z przeszłości (בֵּית/dom), prorok za punkt 
zwrotny w dziejach Izraela uznaje wydarzenie rozprawy z Gogiem, dokonujące 
się dnia tego (הַיּוֹם הַהוּא), o którym wspominał już wcześniej (Ez 38,10.14.19; 
39,8.11). Częstotliwość nawiązywania w Ez 38–39, do idei dnia tego wskazuje 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



331

na szczególne znaczenie tego określenia, zwłaszcza że termin יּוֹם zawiera często 
u proroka treści teologiczne (interwencja Jahwe, Jego sąd i wybawienie).

Dom Izraela, który był ludem Jahwe od zamierzchłych czasów, stanie się 
nim na nowo od dnia tego i to już w innym wymiarze, zarówno jakościowym, 
jak i czasowym. Zmiana jakościowa będzie opierała się na nowym poznaniu 
Jahwe (w obliczu zmian, jakie się dokonały po zwycięstwie nad Gogiem), 
natomiast zmiana czasowa będzie wynikała z nowej rachuby dziejów, a mia-
nowicie od dnia tego (zwycięstwa Jahwe) i na zawsze. Formuła לְאָה  użyta וָהָֽ
w kontekście terminu dzień wskazuje na następujący po nim czas, bez żadnych 
ograniczeń (i tak dalej). Taka epoka znalazła swój wyraz orędzia prorockiego 
w obszernym fragmencie Ez 40–48.

Ez 39,23

ית־יִשְׂרָאֵל עַל אֲשֶׁר וְיָדְעוּ הַגּוֹיִם כִּי בַעֲוֹנָם גָּלוּ בֵֽ
ם׃ אֶתְּנֵם בְּיַד צָרֵיהֶם וַיִּפְּלוּ בַחֶרֶב כֻּלָּֽ עֲלוּ־בִי וָאַסְתִּר פָּנַי מֵהֶם וָֽ מָֽ

I poznają narody, że z powodu grzechów swoich zostali wygnani, 
dom Izraela z powodu niewierności względem Mnie, i zakryłem 
oblicze Moje przed nimi, i dałem ich w rękę wrogów, i padli od 
miecza wszyscy oni.

הַגּוֹיִם LXX παντα τα εθνη

Kolejne poznanie (por. 22) stanie się udziałem narodów (w. 23), jednak-
że Izrael nie znika z pola widzenia, a nawet pozostaje w jego centrum. Naro-
dy (wszystkie), które doznały chwały Jahwe i Jego sądu (w. 21), mają z kolei 
dostąpić poznania „tajemnicy” Izraela. Do takiego poznania zostały uzdol-
nione właśnie dzięki wzmocnieniu opisanym w w. 21. Ezechiel zmierzał do 
wyjaśnienia faktu, że narody nie będą już oceniać Izrael powierzchownie, 
podobnie jak i inne ludy, bowiem nowa ocena dokona się w oparciu o po-
znanie wewnętrznej struktury ludu, w istotny sposób związanego z Jahwe. 
Wprawdzie w środowiskach obcych ludów znane były relacje ludu z czczo-
nym bóstwem, lecz żaden z tych ludów nie poznał właśnie Jahwe i to w re-
lacji przymierza.

Tragiczny los Izraela, dla ówczesnego postronnego obserwatora, był trak-
towany jako skutek słabości Jahwe, który nie potrafił obronić swego narodu. 
Ezechiel dołożył sporo wysiłku (Ez 1–37), by wykazać prawdę, że upadek Jero-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



332

zolimy nie był wynikiem słabości Jahwe, lecz wprost przeciwnie zagłada mia-
sta była dziełem zgodnym z Jego zamysłem. Po opisie odnowy ziemi i ludu 
oraz pokonaniu Goga (Ez 33,1–39,20) wydawać by się mogło, że temat upadku 
Izraela został już wyczerpany i nie było potrzeby do niego wracać. Stało się 
jednak inaczej. Temat powrócił w momencie ukazania drogi odnowionego 
Izraela (w. 22). Prorok miał ciągle na myśli właśnie tę perspektywę, gdy po-
wracał do tematu słabości ludu Jahwe. Nowością jest spojrzenie uniwersalne 
na tę kwestię, a mianowicie z perspektywy narodów (wszystkich). Dzieje Izra-
ela stają się „zrozumiałe” przez pryzmat narodów, ich poznania Jahwe i Jego 
obecności w całym świecie.

Narody mają przede wszystkim poznać prawdę, iż dom Izraela został 
wygnany (z Jerozolimy) z powodu swoich grzechów (בַעֲוֹנָם). Występki ludu 
określa Ezechiel terminem עָוֹן. Terminem tym posługuje się prorok w Ez 
38–39 jeden raz. Wiadomo jednak, że w opisach odnowy Izraela prorok za-
powiadał dzieło Jahwe, oczyszczające lud z wszystkich grzechów (עֲוֹנֽוֹתֵיכֶם). 
Owocem tego oczyszczenia będą zasiedlone (ponownie) miasta i odbudo-
wane ruiny (Ez 36,33). W oparciu o termin עָוֹן Ezechiel prezentuje kilka te-
matów. Po pierwsze, grzechy doprowadziły do wygnania (w. 23). Po drugie, 
oczyszczenie z grzechów spowodowało odrodzenie narodu (Ez 36,33). Po 
trzecie, grzechy Izraela zostały poznane przez narody, a z nimi sprawiedli-
wość Jahwe (karzący występnych). Termin עָוֹן, który odnosi się do wielu 
rodzajów występków, z jednaj strony ujawnia miarę zła, jakie wyrządza on 
występnym, a z drugiej ukazuje miarę potęgi Jahwe, który nie zważając na 
śmiercionośny charakter popełnianych grzechów (עָוֹן), realizuje swoje plany 
zbawcze. Na skutek grzechów nie tylko teren Izraela doznał nieszczęścia (ob-
rócony w ruinę), lecz jego lud został wygnany (ּגָּלו), a życie proroka stało się 
tego znakiem (Ez 12,3). Wygnanie zostało jednak przedstawione jako iskier-
ka nadziei dla Izraela, bowiem nie wszyscy zostali unicestwieni; pozostali 
ocaleni, choć przebywali w niewoli.

W drugiej części w. 23 prorok prezentuje jeszcze bardziej fundamental-
ną przyczynę nieszczęść, jakie spotkały naród, a mianowicie: z powodu nie-
wierności (ּעֲלו  względem Mnie. Nie chodziło zatem o grzech wynikający (מָֽ
ze słabości człowieka, lecz o występek, który faktycznie był apostazją (por. 
Ez 15,8). Izrael sam siebie doprowadził do utraty więzi z Jahwe, co zostało 
obrazowo wyrażone formułą: i zakryłem oblicze Moje przed nimi. W tej for-
mule zawarte są wszystkie działania Jahwe, które pozbawiły Izrael dotychcza-
sowych przywilejów w relacji z Panem, a których szczytem było opuszczenie 
świątyni przez chwałę Jahwe (Ez 10–11). Bez oblicza Jahwe naród nie tylko nie 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



333

miał przyszłości, lecz również cała jego dotychczasowa przeszłość traciła swój 
sens. Bo cóż ostatecznie dało Izraelowi, że był związany z Panem? Faktycznie 
była to wielka klęska, na co wskazuje ostatnia część w. 23: i dałem ich w rękę 
wrogów, i padli od miecza wszyscy oni. W tych słowach prorok niewątpliwie 
w pierwszym rzędzie odnosi się do pamiętnych wydarzeń z upadku Jerozo-
limy, kiedy to spora część obrońców zginęła od miecza Nabuchodonozora 
(paść mieli wszyscy pojmani). Był to jednak ostatni akord stopniowego zatra-
cania narodu. Jego początki sięgały już okresu pustyni, a wzmogły się w cza-
sach sędziowskich i królewskich. W sposób symboliczny te dzieje przedstawił 
Ezechiel w tekście Ez 16.

Ez 39,24

ם׃ כְּטֻמְאָתָם וּכְפִשְׁעֵיהֶם עָשִׂיתִי אֹתָם וָאַסְתִּר פָּנַי מֵהֶֽ

Według nieczystości ich i  według występków ich uczyniłem 
z nimi, i zakryłem oblicze Moje przed nimi.

W. 24 jest ściśle związany z poprzednim. Posiada wspólną z nim frazę: i za-
kryłem oblicze Moje przed nimi. Tym samym myśl o „ukryciu” się Pana staje 
się motywem dominującym (w ww. 23-24). Była do dziejowa strata Izraela. 
Nic jej nie mogło zrekompensować. Naród znalazł się w prawdziwej pustce. 
Pozostawiony samemu sobie, lud był skazany na unicestwienie i to ze strony 
sił podobnych do Goga i jego koalicji.

Prorok na początku w. 24 podaje jeszcze dwie przyczyny, które doprowa-
dziły do nieszczęścia, mianowicie: טֻמְאֹת (nieczystości) i פְּשָׁעִים, (występ-
ki). Oba terminy stosował Ezechiel już wcześniej. Nieczystości były przede 
wszystkim wyrazem postawy Izraela, zapożyczonej od obcych ludów, naśla-
dujących ich ohydne postępowanie (Ez 22,15; 24,11.13). Prorok zwiastując 
odnowienie Izraela, zapowiada dzieło Jahwe, który oczyści lud od nieczy-
stości bożków (גִּלּוּלֵיכֶם), jakimi się dotąd kalali (Ez 36,25). Z kolei występki 
były niejako drugą naturą domu Izraela; jako lud buntowników od zarania 
(swych przodków) występował przeciwko Jahwe (Ez 2,3). Lud posiadał trwa-
łą skłonność do oglądania się za obcymi bożkami i chętnie przyjmował cu-
dze zwyczaje. Suma nieprawości, do jakiej dopuścił się Izrael, była tak wielka, 
że kara, jaką otrzymał, wydawała się mało surową. Jahwe nigdy nie dopuścił 
do całkowitego unicestwienia ludu, lecz wymierzanie sprawiedliwości za-
wsze prowadziło do odnowy.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



334

Ez 39,25

לָכֵן כֹּה אָמַר אֲדנָֹי יְהוִה עַתָּה אָשִׁיב אֶת־שְׁבוּת יַֽעֲקֹב
י׃ חַמְתִּי כָּל־בֵּית יִשְׂרָאֵל וְקִנֵּאתִי לְשֵׁם קָדְשִֽׁ וְרִֽ

Dlatego tak mówi Pan, Jahwe: Teraz odmienię los Jakuba i ulitu-
ję się (nad) całym domem Izraela, i będę zazdrosny dla imienia 
świętego Mojego.

אֲדנָֹי LXX brak
כָּל LXX τον οικον

Rozpoczynająca w. 25 cząsteczka לָכֵן (dlatego) odwołuje się do treści za-
wartych w ww. 21-22, w których dwukrotnie występuje motyw Izraela; jest on 
powtórzony w omawianym wersecie wraz z dodatkiem imienia Jakuba. Oba 
określenia mają charakter synonimiczny, stąd wypowiedź posiada szczególną 
wymowę, stanowiąc konieczne dopełnienie wcześniejszej wypowiedzi. Zapo-
wiadając dzieło ofiarowania swej chwały narodom (w. 21), Jahwe niepomiernie 
powiększył zakres swego historiozbawczego oddziaływania w świecie. Przy-
wołanie jednak Izraela (ww. 22-23) umieściło ten naród jako ośrodek (wszyst-
kich) ludów. Był on słusznie karany (ww. 23b-24), lecz ten etap dziejów miał 
już lud Jahwe za sobą.

Mowa Jahwe przybiera formę „dobrej nowiny”. Zastosowanie stereotypo-
wej formuły: tak mówi Pan, Jahwe, ma ważne znaczenie. Pojawiała się ona już 
w zapowiedziach karania (np. Ez 26,19), a następnie została powtórzona w pro-
roctwach odnowy, tym samym prorok zapewnia, że moc karząca jest tożsama 
z mocą odnawiającą, a jest nią wyłącznie Jahwe. Los (שְׁבוּת) Jakuba (por. Ez 
16,58; 29,14), o którym wspomina Ezechiel, to nie myśl o jego przeznacze-
niu, czy powołaniu, lecz o stanie, do jakiego się doprowadził na skutek buntu 
względem Jahwe. Wszelkie królestwa ziemskie charakteryzował brak trwałości; 
nawet tak potężny Egipt, który przez wieki wydawał się najbardziej stabilną po-
tęgą, uległ zagładzie. Z tego immanentnego braku trwałości, a co za tym idzie, 
nieuchronnego zmierzania do ostatecznego upadku, nie były zdolne wyrwać 
się żadne siły polityczno-narodowe, bowiem brakło im ku temu wewnętrznych 
predyspozycji. Prorok wykazuje, że z zamkniętego kręgu niemożności jedynie 
Jahwe jest zdolny wyzwolić. On to „uratował” nawet Egipt, choć nie posłużyło 
mu to ku chwale (Ez 29,14). W tej dziedzinie działanie Jahwe było skoncentro-
wane na Jakubie, ludzie swego wyboru. W sposób wyjątkowy i radykalny, po-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



335

śród narodów, jedynie los Jakuba będzie zbawczo odmieniony (אָשִׁיב). Wypo-
wiedź ta bardzo mocno współgra z prezentacją przez Jahwe pasterza: Zaginionej 
będę szukał i zabłąkaną sprowadzę (אָשִׁיב) i złamaną obwiążę, i chorą umocnię, 
a tłustą i mocną zniszczę; będę pasł je w prawości (Ez 34,16). Prorok ukazuje, 
na czym będzie polegało odmienienie losu Jakuba. Znajdzie się on całkowicie 
pod opieką Jahwe – pasterza. Obraz ten przemawiał niezwykle sugestywnie do 
ludu, który wyrósł z tradycji pasterskich. Wszystkie braki i nieszczęścia Jahwe 
ostatecznie usuwa z losu Jakuba. Ten stan nie będzie się dokonywał w nieokre-
ślonej przyszłości, lecz staje się עַתָּה (teraz). Jest to teraz zbawcze w przeciwień-
stwie do teraz karzącego: Teraz koniec (przychodzi) na ciebie, i posyłam gniew 
Mój na ciebie, i sądzić będę ciebie według dróg twoich, i oddam tobie wszystkie 
obrzydliwości twe (Ez 7,3). Przysłówek עַתָּה wskazuje u Ezechiela na moment 
interwencji Jahwe. Była ona zawsze dostosowana do aktualnej dyspozycji ludu 
Pana. Uprzedzające teraz były etapami do nastania teraz zbawczego.

W uzupełnieniu (paralelizm synonimiczny) prorok dodaje: i ulituję się 
חַמְתִּי) -całym domem Izraela. Owo ulitowanie najlepiej ukazuje cyto (nad) (וְרִֽ
wany wyżej tekst Ez 34,16. W Nowym Testamencie ta postawa znajdzie wyraz 
w postępowaniu Jezusa (głębokie wzruszenie), obrazowanego przypowieścią 
o miłosiernym Samarytaninie i przebaczającym ojcu (Łk 10,33; 15,20). Dzięki 
takiemu odniesieniu Jahwe do Jakuba/Izraela naród zyskuje pełne bezpieczeń-
stwo i niczym niezakłóconą bliskość Jahwe.

Jahwe zapewnia trwały charakter dzieła, które doprowadzi do odmiany 
losu Jakuba. Na straży tej trwałości stać będzie obecność świętego imienia 
Pana, i to w zazdrości (וְקִנֵּאתִי). Chodzi tu o zazdrość, która usuwa wszelkie 
przeszkody piętrzące się w relacji lud – Jahwe. Uprzedzające działanie Pana nie 
dopuści już więcej do apostazji Izraela. Imię Jahwe na zawsze będzie uświęco-
ne w narodzie.

Ez 39,26

וְנָשׂוּ אֶת־כְּלִמָּתָם וְאֶת־כָּל־מַעֲלָם אֲשֶׁר מָעֲלוּ־בִי
יד בְּשִׁבְתָּם עַל־אַדְמָתָם לָבֶטַח וְאֵין מַחֲרִֽ

I poniosą hańbę swoją, i każdą niewierność swoją, którą sprze-
niewierzyli się wobec Mnie, gdy zamieszkają na ziemi swej bez-
piecznie, i nic nie wystraszy (ich).

מַעֲלָם LXX brak

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



336

Lud Jahwe, który dozna niezwykłej odnowy, nie będzie oderwany od 
swych korzeni. Częste użycie określenia dom Izraela w tej partii księgi (por. Ez 
39,12.22.23.25.29) podkreśla związek oczyszczonego narodu z dziejami jego 
przodków. Ten bagaż przeszłości będzie swoistym stygmatem Izraela. Prze-
szłość nie była jednak tylko znakiem jednego wielkiego pasma popełnianych 
grzechów, lecz nade wszystko znakiem wielkiej wiernością Jahwe, którego czy-
ny zbawcze nigdy nie mogły ulec zapomnieniu.

Przeszłość Izraela została już przez Ezechiela zaprezentowana we wcze-
śniejszych rozdziałach, jako jedno wielkie pasmo niewierności (Ez 16; 20; 
22; 23). Te obszerne fragmenty bardzo dosadnie wykazały miarę nieprawości 
ludu. Będzie to bagaż, którego Izrael nigdy się nie wyzbędzie, będzie go no-
sić (ּוְנָשׂו). Prorok wspomina tu o dwóch konkretnych kwestiach, czyli o hań-
bie (כְּלִמָּתָם) i niewierności (מַעֲלָם). Pierwsza z nich, hańba, wspominana 
była przez Ezechiela zwłaszcza w wypowiedziach przeciwko Jerozolimie (Ez 
16,52.54.63) oraz faraonowi (Ez 32,24.25.30). Hańbą Jerozolimy było to, że 
pomimo przywilejów, jakie otrzymała, łącznie z wielkim miłosierdziem na 
początku swych dziejów (Ez 16,6-8), okazała się wielką niewdzięcznicą. Wy-
rosła na sławne miasto, które zwróciło się do obcych, zapominając o Jahwe, 
tym samym całkowicie hańbiąc swoje życie. Hańba stała się niejako znakiem 
szczególnym Jerozolimy. Drugim trwałym znamieniem Izraela była niewier-
ność. Była to postawa całkowicie przeciwna do tej, z jaką względem niej odno-
sił się Jahwe. Izrael, oglądając się za obcymi bóstwami i ludami, utrwalił w so-
bie znamiona ludu buntowników, który nie był zdolny do przyjęcia wielkiego 
dobra, jakie im chciał ofiarować Pan. W tej sytuacji zamiast błogosławień-
stwa lud otrzymał przekleństwo, które w rezultacie doprowadziło do wielkiej 
katastrofy narodu. Jahwe nie przestał być dla niego Ojcem, lecz Izrael stał 
się wrogiem Pana: sprzeniewierzyli się wobec Mnie. Nie byli w stanie kroczyć 
drogami Jahwe i wypełniać Jego przepisy. Chcieli bowiem kroczyć drogami 
obcych ludów. Było one dla niego bardziej atrakcyjne, lecz zaspokajały wy-
łącznie doraźne dążenia, ograniczające się niemal wyłącznie do sfery zmysło-
wych upodobań. Skala sprzeciwu wobec Jahwe była niezwykle wielka, której 
nie można było ukazać w krótkim opisie. Prorok jednak kierował swe słowa 
do ludu znającego swoje dzieje i jego pojedyncze wyrażenia wywoływały od-
powiednie skojarzenia, zwłaszcza że Ezechiel, obecny wśród zesłańców, mógł 
ich nieustannie pouczać.

Odpowiedzią Jahwe na niewierność Izraela stało się krótkie karanie, wraz 
z zapowiedzią odnowy. Pan nigdy nie zrezygnował z realizacji swych pier-
wotnych zamiarów względem ludu, dlatego zapewnia, iż Izraelici zamiesz-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



337

kają na ziemi swej bezpiecznie (לָבֶטַח). Bezpieczeństwo, jakie gwarantował 
Jahwe, było zupełnie innego typu w porównaniu z tym, jakie osiągały obce 
ludy. Wielkie potęgi (o których wspomina Ezechiel) Tyr i Egipt pomimo on-
romnych wysiłków, trwających setki, a nawet tysiące lat, nie przyniosły spo-
dziewanych efektów, czyli osiągnięcia stabilnego bezpieczeństwa. Wszystkie 
mocarstwa miały nieodwracalnie swe bezpieczeństwo, a nawet jakąkolwiek 
egzystencje. Przekonać miał się o tym również Gog i jego sojusznicy (Ez 
39,6). Bezpieczeństwo, jakie dawał Jahwe było innej natury. Wynikało z mocy, 
jaką posiadał Pan, który władał nad całym stworzeniem, a ludy wrogie jego 
zamysłom nie mogły się ostać. Jedynym ludem, żyjącym faktycznie bezpiecz-
nie, miał być Izrael. Stan bezpieczeństwa, ofiarowany ludowi, gwarantowała 
obecność chwały Jahwe, zarówno w odnowionej ziemi, jak i w postaci daru 
nowego serca i nowego ducha. Z kolei Izrael nigdy już nie będzie się sprzenie-
wierzał swemu Panu.

Miarę bezpieczeństwa życia Izraela (wraz z nowością) prezentuje prorok 
w końcowej frazie w. 26: nic nie wystraszy (ich). Izrael nie będzie jedynym lu-
dem ziemi – obok niego będą mieszkały również i obce narody, podobnie jak 
było w przeszłości. Dawniej ludy pogardzały Izraelem jako małym narodem, 
którego terytoria były przedmiotem pożądania sąsiadów. W licznych konfron-
tacjach Izrael był ofiarą grabieży, niszczenia i zabijania. Obcy nigdy nie mieli 
dla niego litości. Nosząc swą hańbę, naród będzie wspominał skutki całej swej 
niewierności, jakim była utrata obecności Jahwe (por. w. 24). Jednak obce ludy, 
na skutek wielkiej interwencji Jahwe, staną się świadkami odrodzonego w bó-
lach Izraela (ww. 21-23). Nie ustaną zakusy przeciwko ludowi, lecz okażą się 
one zupełnie bezskuteczne.

Krótka formuła o usunięciu strachu (חרֽד) wyraża bardzo bogatą treść. 
Mówi ona o relacji Izraela z obcymi. Nigdy już owa relacja nie będzie dla 
ludu źródłem jakichkolwiek obaw, przymusu, czy też chęci naśladowania. 
Wszelkie niebezpieczeństwa grożące z ich strony zostaną usunięte. Stanie 
się tak na skutek wielkiej interwencji Jahwe, o czym bardziej szczegółowo 
wspomina prorok w tekście 34,28: I nie będą już łupem dla narodów, a zwie-
rzę ziemi nie będzie pożerało ich; i zamieszkają bezpiecznie, a nikt ich nie bę-
dzie niepokoił. W bezpiecznej ziemi nie będzie już żadnych wpływów ob-
cych. Izrael stanie się wielkim znakiem dla narodów, znakiem o zwycięstwie 
Jahwe, który nie zważa na ludzkie kalkulacje, lecz konsekwentnie realizuje 
swój zamysł. Dla Izraela nie było żadnej innej przyszłości od tej, którą pre-
zentuje Ezechiel w w. 26.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



338

Ez 39,27

אַרְצוֹת בְּשׁוֹבְבִי אוֹתָם מִן־הָעַמִּים וְקִבַּצְתִּי אֹתָם מֵֽ
ים׃ יְבֵיהֶם וְנִקְדַּשְׁתִּי בָם לְעֵינֵי הַגּוֹיִם רַבִּֽ אֹֽ

Gdy sprowadzę ich z ludów i zgromadzę ich z ziem wrogów ich, 
i uświęcony będę w nich, przed oczami narodów licznych.

Konsekwentne działanie Jahwe ukazuje prorok w kolejnym opisie osta-
tecznego losu Izraela. Zastosowane w w. 27 słownictwo nawiązuje do wcze-
śniejszych wypowiedzi, których powtórzenie nie oznacza nadmiaru formy 
nad treścią, lecz pomaga zrozumieć, co w istocie miało wydarzyć się w przy-
szłości. Jahwe da się poznać jako Ten, który sprowadza (בְּשׁוֹבְבִי) i gromadzi 
-swój lud. Były to czynności o charakterze ilościowym i jakościo (וְקִבַּצְתִּי)
wym. Ilość dotyczyła mnogości sprowadzanego ludu, a jakość sposobu ich 
dalszej egzystencji. Nie będą żyli w rozproszeniu (jak było np. w czasach 
sędziowskich), lecz w zgromadzeniu, będą na nowo ukształtowani i oddzie-
leni od wrogów (יְבֵיהֶם  Powstanie nowy rodzaj zgromadzenia, którego .(אֹֽ
cechą wyróżniającą będzie uświęcenie się (וְנִקְדַּשְׁתִּי) Jahwe pośród nich. To 
dzieło miało być punktem szczytowym całego działania Pana. Nie było dla 
Izraela faktycznego bezpieczeństwa poza uświęcającą się obecnością Jahwe 
pośród nich.

Na ziemi powstanie zatem nowa i wyróżniająca się jakość istnienia naro-
du. Będzie to odnowiony Izrael, mieszkający pośród innych ludów jako naród 
oddzielony, lecz nie osamotniony. Jego oczy będą zwrócone na Pana, nato-
miast oczy obcych ludów zwrócą się ku temu zgromadzeniu już nie z planami 
agresji, jak było to za przyczyną Goga, lecz ze swoistym zaskoczeniem. Będą 
zdziwieni poznając to, co stało się z ludem dotychczas pogardzanym. Chwała 
świętości Jahwe będzie dla Izraela miarą jego wartości i bezpieczeństwa.

Ez 39,28

וְיָדְעוּ כִּי אֲנִי יְהוָה אֱלֹהֵיהֶם בְּהַגְלוֹתִי אֹתָם אֶל־הַגּוֹיִם
ם׃ א־אוֹתִיר עוֹד מֵהֶם שָֽׁ וְכִנַּסְתִּים עַל־אַדְמָתָם וְלֹֽ

I poznają, że Ja, Jahwe, (jestem) Bogiem ich, gdy uprowadziłem 
ich do narodów, lecz zgromadzę ich na ziemi ich i nie pozostawię 
już (nikogo) z nich tam.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



339

בְּהַגְלוֹתִי LXX εν τω 
επιφανηναι με

ם א־אוֹתִיר עוֹד מֵהֶם שָֽׁ וְכִנַּסְתִּים עַל־אַדְמָתָם וְלֹֽ LXX brak

Motyw uniwersalny (arena narodów) jest podtrzymany w w. 28. Wzmian-
ka o narodach (הַגּוֹיִם), które były w w. 27 nazwane ludami (הָעַמִּים), to temat 
ważny dla całego zakończenia bloku Ez 25–39. Właśnie owe narody/ludy spo-
tkały się z odpowiedzią Jahwe w obliczu zmian, jakie spotkały Izrael. Oko-
liczne narody przekonane były o ostatecznym rozprawieniu się z tym ludem. 
Takie kalkulacje okazały się jednak płonne. Ezechiel wykazuje, że obecność 
obcych narodów miała znaczenie pedagogiczne dla Izraela. Zamieszkiwa-
ły one tereny, które miały się stać miejscem czasowego pobytu ludu Jahwe 
(w czasie rozproszenia).

Choć dominującym motywem w w. 27 była kwestia sprowadzenia i zgro-
madzenia Izraela, tym niemniej w kolejnym wersecie (w. 29) prorok ponow-
nie powraca do motywu uprowadzenia (בְּהַגְלוֹתִי) do niewoli (por. w. 23). To 
„cofnięcie” chronologiczne spełnia ważną funkcję w orędziu prorockim, bo-
wiem Ezechiel niejako powraca do tematu podjętego w w. 23 – o poznaniu 
przez naród ostatecznych powodów jego zesłania, czyli grzechów, a nie siły 
potęgi miecza obcych ludów. Tego typu poznanie miało charakter cząstkowy, 
bowiem koncentrowało się na losie Izraela, natomiast postać Jahwe w opisie 
tego procesu nie dominowała. Inaczej kwestia ta kształtuje się w w. 28: I po-
znają, że Ja, Jahwe, (jestem) Bogiem ich. Wprawdzie dla wszystkich było czymś 
oczywistym, że Jahwe jest Bogiem Izraela, lecz potoczna wiedza nie sięgała 
do istoty znaczenia tego faktu. Co oznaczało dla narodów poznanie, o któ-
rym mowa w w. 28? Nade wszystko narody poznawały Jahwe w różnych kon-
tekstach Jego działania, tak w stosunku do Izraela, jak i obcych ludów. Jahwe 
jednak nie podjął żadnej walki z obcymi bóstwami. Byłe one traktowane, jako 
immanentna część wyobrażeń narodów i nie posiadały faktycznego istnienia. 
Jahwe dominuje nad wszystkim i wszystkimi. Głębokie procesy zachodzące 
w ówczesnym świecie wynikały z Jego inicjatyw, które często krzyżowały pla-
ny obcych potęg.

Narody rozpoznały obecność Jahwe nade wszystko w postaci uprowadzo-
nych do niewoli Izraelitów. Tam, gdzie był lud, tam również był jego Bóg. Losy 
Izraela stały się istotną wskazówką poznania Jahwe. Narody miały się również 
przekonać, że moc Pana, przewyższająca wszystkie potęgi ziemskie, chroni 
Izrael, bowiem On był Bogiem Izraela. Na tym etapie dziejów narody miały 
jedynie uzyskać pewne poznanie Jahwe, bowiem Pan był tylko ze swoim ludem 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



340

związany przymierzem. Rolą innych narodów było dawanie niemego świadec-
twa o związku łączącym Izrael z ich Bogiem.

W drugiej części w. 28 ponownie pojawia się motyw zgromadzenia ( ־וְכִנַּ
-tym razem zo ,כבץ Zwykle ten temat Ezechiel wyraża czasownikiem .(סְתִּים
stał użyty wyjątkowy czasownik כנס (gromadzić). Ten sam rdzeń występuje 
w Ps 147, 2: Jahwe buduje Jeruzalem, gromadzi rozproszonych z Izraela. Często 
chodzi o gromadzenie czegoś cennego, jak złoto czy srebro (Koh 8,2), w celu 
budowania. Jahwe gromadził swój lud jako wielką wartość. Nie wynikała ona 
z wewnętrznych dyspozycji narodu, lecz z faktu, że został on przez Pana wy-
brany. Psalmista wskazuje na cel gromadzenia Izraela, jakim było budowanie 
Jeruzalem. Miasto nie mogło istnieć wyłącznie w postaci murów, lecz stawało 
się nim dopiero wówczas, gdy zamieszkali w nim ludzie. Liczba mieszkańców 
miała być pełna, zgodnie z zapewnieniem Jahwe: nie pozostawię już (nikogo) 
z nich tam. Kierunkowe ם  stanowi antytezę do ziemi Izraela. Tam (tam) שָֽׁ
znajdowały się tereny obcych narodów, wśród których nie miał zamieszkiwać 
żaden (odnowiony) Izraelita. Jahwe działał w sposób doskonały. Nie pozo-
stawiał nikogo z wybrańców poza obrębem swego zbawczego postępowania. 
Ezechiel, przekazując tę prawdę, kieruje słowa otuchy do wszystkich zesłań-
ców. Los nikogo z nich nie był obojętny Jahwe. Liczba Izraela w ziemi będzie 
kompletna, a to oznaczało życie w bezpieczeństwie i zaspokojeniu wszelkich 
pragnień ludu (w. 26).

Ez 39,29

א־אַסְתִּיר עוֹד פָּנַי מֵהֶם אֲשֶׁר שָׁפַכְתִּי וְלֹֽ
ה׃ אֶת־רוּחִי עַל־בֵּית יִשְׂרָאֵל נְאֻם אֲדנָֹי יְהוִֽ

I nie ukryję już oblicza Mojego przed nimi, skoro wylałem Du-
cha Mojego na dom Izraela, wyrocznia Pana, Jahwe.

אֲדנָֹי LXX brak

Końcowy werset fragmentu Ez 38–39 zawiera wielką obietnicę dla Izraela. 
Jego inkluzję stanowi motyw obecności Jahwe w narodzie. To przebywanie 
Pana będzie się przejawiało obecnością Jego „osłoniętego” oblicza (פָּנַי) oraz 
stałą realizacją wyroczni (נְאֻם) Pana, Jahwe. Izrael zewsząd będzie bezpiecz-
ny. Naród będzie zabezpieczony we wszystko podczas swego ponownego 
pobytu w ziemi, czyli w Jerozolimie i jej szerokiego otoczenia. Oblicze i wy-

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



341

rocznia Jahwe ujawniają dwa aspekty jednej i tej samej obecności. Oblicze jest 
najbardziej wyrazistym terminem hebrajskim, który wskazuje na obecność 
konkretnej jednostki (stanąć przed jej obliczem). Izrael był wezwany do szu-
kania oblicza Jahwe (Ps 27,8). Przepełnieni tą świadomością, pobożni kapłani 
wygłaszali stosowne błogosławieństwa: Niech Jahwe rozpromieni oblicze swe 
przed tobą, niech cię obdarzy łaską (Lb 6,25). Podobny temat pojawiał się w in-
dywidualnych suplikacjach: Niech zajaśnieje Twoje oblicze nad twym sługą, 
wybaw mnie w swej łaskawości (Ps 31,17; por. Ps 27,9). Analogicznych tekstów 
jest wiele w całej BH. Stanowią one wyraz żarliwej pobożności i autentycz-
nej tęsknoty za obecnością Jahwe. To pragnienie pielęgnował Ezechiel, stąd 
podejmuje motyw oblicza Jahwe w końcowych wersetach rozdziału 39 (ww. 
23.24.29). Przyszłość Izraela została jednoznacznie określona: trwanie przed 
obliczem Pana. Ze strony Jahwe była jednoznaczna deklaracja, Jego oblicze 
już nigdy nie będzie ukryte. Pojawiają się tu dwie kwestie. Po pierwsze, nie 
nastąpi już więcej separacja ludu od swego Pana. Po drugie, Izrael nie dopuści 
się już więcej apostazji lub innych wykroczeń. Oznacza to, że Izrael zostanie 
uzdolniony do zachowania wierności. Nie było to możliwe w przeszłości, wy-
łącznie z winy ludu (Jahwe zawsze był wierny). Naród potrzebował dodatko-
wego wsparcia i go otrzymał w postaci obietnicy (zrealizowanej) daru nowe-
go serca i nowego ducha (Ez 36,26-27)

W w. 29 zwornikiem łączącym temat oblicza z wątkiem wyroczni jest mo-
tyw ducha (ַרוּח). Obietnica jego daru należy do podstawowych tematów za-
powiedzi odnowy Izraela i zajmuje centralną pozycję w w. 29. Ezechiel, wyjąt-
kowo w tym tekście, nie pisze o darze (וְנָתַתִּי), lecz o wylaniu (שָׁפַכְתִּי) Ducha. 
W ten sposób została wykazana różnica między tymi dwoma działaniami Jah-
we. Jeszcze ciekawszą różnicę dostrzega się w użyciu czasów gramatycznych: 
dar ma być udzielony w przyszłości (Perfec. + waw cosec. = imperfec.), a wy-
lanie już nastąpiło (perfec.). Pozorna sprzeczność w tych wypowiedziach zo-
staje wyjaśniona na poziomie teologicznym, a nie chronologicznym. Ezechiel 
w swym piśmie dwa razy używa formy שָׁפַכְתִּי (zna również formę w imper-
fec. por. Ez 7,8), poza omawianym tekstem jeszcze w Ez 22,22: Jak wytapiane 
srebro w pośrodku pieca, tak roztopicie się w pośrodku niej i poznacie, że Ja (je-
stem Jahwe), wylałem gniew mój na was. Wylanie gniewu owocowało unice-
stwieniem dotychczasowego Izraela w całym procesie (dla jednych oznaczało 
to śmierć, a dla innych wygnanie). Cały naród został zanurzony w gniewie 
Pana, a skutki tego procesu mogli poznać wszyscy zesłańcy. Był to ostateczny 
akt działania Jahwe względem zbuntowanego ludu. W obliczu dokonującej się 
transformacji sytuacja Izraela uległa całkowitej zmianie. Zaznacza to antyteza: 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



342

wylanie gniewu – wylanie ducha. Dla zesłańców były to dwa działania Jahwe, 
w których (w większości) uczestniczyli. „W oczach” Jahwe Izrael już został 
zanurzony w duchu, czyli w całym procesie odnowy, i znalazł się na drodze 
do pełnego pojednania z Panem. Użycie formy שָׁפַכְתִּי (wylałem) potwierdza 
fakt, iż ze strony Jahwe wszystko „zostało dokonane”, a w przyszłości będzie to 
ujawnione wówczas gdy naród zostanie ponownie zebrany w ziemi, żyjąc tam 
bezpiecznie. Dzieło wylania Ducha, stworzy zatem nowe środowisko bytowa-
nia ludu. Będzie to istotny składnik, kształtujący oblicze odnowionej ziemi, 
czyli domu Izraela. Naród nie będzie wyrwany ze swych korzeni, bowiem już 
przodkowie otrzymali obietnice trwałej obecności Jahwe. Ezechiel szanując 
przodków, pisze o domu Izraela. Na ziemię i jej dzieje został (zostanie) wylany 
Duch Pana. Żadna zewnętrzna moc nie będzie miała przystępu do tego miej-
sca. Wrogowie zostali (będą) pokonani, zarówno ci konkretni (np. Tyr i Egipt), 
jak i domniemani, czyli Gog i jego koalicja.

Gwarantem bezpieczeństwa Izraela była moc słowa Jahwe, wyrażana 
w wyroczniach. Ona była pieczęcią pełnego orędzia głoszonego przez proro-
ka. Taką pieczęcią była treść całego w. 29. Proces transformacji narodu już się 
dokonywał, zesłańcy mieli jedynie go „odkryć” i okazać posłuszeństwo Jahwe, 
bez jakichkolwiek zastrzeżeń.

Mając na uwadze wszystkie zmiany dokonane w Izraelu, które zostały 
zwiastowane w orędziu prorockim, Ezechiel mógł następnie przejść do ostat-
niej partii swej księgi, prezentując nowy wymiar relacji łączącej Jahwe z Izra-
elem (Ez 40–48).

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



343

Bibliografia (uzupełnienie)

Barriocanal Gomez J.L., Aproximación a la relectura. Ezequiel 20: El éxodo 
ha fracasado, EstBib 70 (2012), s. 7–36.

Biberger B., Endgültiges Heil innerhalb von Geschichte und Gegenwart. Zu-
kunftskonzeptionen in Ez 38–39, Joel 1–4 und Sach 12–14, Bonn 2010.

Block D., The Tender Cedar Sprig: Ezekiel on Jehoiakin, HeBAI 1 (2012), 
s. 173–202.

Bunta S.N., In Heaven or on Earth: A Misplaced Temple Question about Eze-
kiel’s Visions, w: D.V. Arbel, A. Orlov (red.), With Letters of Light: Studies 
in the Dead Sea Scrolls, Berlin 2010, s. 28–44.

Crouch C.L., Ezekiel’s Oracles Against the Nations in Light of a Royal Ideology 
of Warfare, JBL 130 (2011), s. 473–492.

Damsma A., The Targumic Toseftot to Ezekiel, Leiden 2012.
Damsma A., The Merkabah as a Substitute for Messianism in Targum Ezekiel, 

VT 62 (2012), s. 515–533.
Digohmen C., Visionen von einem Neuanfang. Hinführung zum Buch Ezechiel, 

Klosterneuburg 2010.
Dohmen, Ch., Weit-sichte Worte. Die Welt des Visionärs Ezechiel, w: tenże 

(red.), Studien zu Bilderverbot und Bildtheologie des Alten Testament, Stutt-
gart 2012, s. 164–183.

Ganzel T., The Purification of the People in Ezekiel: the Pentateuchal Back-
ground, „Beit Mikra” 53, 1 (2008), s. 47–58.

Granados Garcia C., La nueva alianza como recreación. Estudio exegético de 
Ez 36,16-38, Roma 2010.

Grossman Y., Structural Ambiguity in Ezekiel 33–38, „Beit Mikra” 49, 1 (2004), 
s. 194–224.

Haag I., Llewelyn S., Tsonis J., Ezekiel 16 and Its Use of Allegory and the 
Disclosure-of-Abomination Formula, VT 62 (2012), s. 198–210.

Homerski J,. Księga Ezechiela (PSST XI, 1), Poznań 2013.
Jasiński A.S., Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 31–39 (Opol-

ska Biblioteka Teologiczna 130), Opole 2013.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



344

Joyce P.M., Ezekiel 40–42. The Earliest „Heavenly Ascent” Narrative?, w: 
H.J.  de  Jonge, J. Tromp (red.), The Book of Ezekiel and Its Influence, 
Hampshire 2007, s. 17–41.

Kasher R., The Plans of Restoration: Between Ezekiel and Zechariah, „Beit Mi-
kra” 56 2, (2011), s. 33–57.

Keck E., Beside the Chebar River. The Glory of Yahweh Name Theology and 
Ezekiel’s Understanding of Divine Presence, Boston 2011.

Lapsley J.E., Body Piercings: The Priestly Body and the Body of the Temple in 
Ezekiel, HeBAI 1 (2012), s. 232–245.

Lilly I.A., The Two Books of Ezekiel. Papyrus 967 and the Masoretic Text as 
Variant Literary Edition, Leiden 2012.

Lust J., Ezekiel in the Old Greek and in the Recentiores with Special Emphasis on 
Symmachus, w: S. Kreuzer, M. Meiser, M. Sigismund (red.), Die Septua-
ginta – Entstehung, Sprache, Geschichte, Tübingen 2012, s. 167–181.

Lust J., Ezéchiel dans la Septante, w: J.-D. Macchi, Ch. Nihan, Th. Römer, 
J. Rückl (red.), Les recueils prophétiques de la Bible: origines, milieux, et 
contexte proche-oriental, Genève 2012, s. 337–358.

Lyons M.A., From Law to Prophecy. Ezekiel’s Use of the Holiness Code, New 
York 2009.

Mayfield D.T., Literary Structure and Setting in Ezekiel, Tübingen 2010.
Mein A., Joyce P.M. (red.), After Ezekiel: Essays on the Reception of a Difficult 

Prophet, New York 2010.
Milgrom J., Block D., Ezekiel’s Hope: A Commentary on Ezekiel 38–48, Cas-

cade Books 2012.
Mushayabasa G., Redefining the Consistency of Equivalences in the Peshitta to 

Ezekiel: Towards a Frame Semantics Approach, JNSL 38, 1 (2012), s. 79–91.
Obinwa I.M.C., I Sell Feed Them with Good Pasture (Ezek 34,14). The Shepherd 

Motif in Ezekiel 34: Its Theological Import and Socio-Political Implications, 
Würzburg 2012.

O’Hare M., Have You Seen, Son of man? A Study in the Translation and Vorlage 
of LXX Ezekiel 40–48, Atlanta 2010.

Patmore H.M., Adam, Satan and the King of Tyre. the interpretation of Ezekiel 
28,11-19 in Late Antiquity, Leiden 2012.

Peterson B.N., Ezekiel in Context: Ezekiel’s Massage Understood in Its His-
torical Setting of Covenant Curses and Ancient Near Eastern Mythological 
Motifs, Princeton 2012.

Petter D.L., Book of Ezekiel and Mesopotamian City Laments, Fribourg 2011.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



345

Pikor W., Rola ziemi w przymierzu Boga z Izraelem. Studium historyczno-teo-
logiczne Księgi Ezechiela, Lublin 2013.

Pohlmann K.F., Ezechiel. Der Stand der theologischen Diskussion, Darmstadt 
2008.

Pohlmann K.F., Synchrone und diachrone Texterschliessung im Ezechielbuch, 
HeBAI 1 (2012), s. 246–270.

Pohlmann K.F., La question de la formation du livre d’Ezéchiel, w: J.-
D.  Macchi, Ch. Nihan, Th. Römer, J. Rückl (red.), Les recueils pro-
phétiques de la Bible: origines, milieux, et contexte proche-oriental, Genève 
2012, s. 309–336.

Rom-Shiloni D., Ezekiel and Jeremiah: What Might Stand Behind the Silence?, 
BeHAI 1 (2012), s. 203–230.

Rösel Ch., JHWHs Sieg über Gog und Magog. Ez 38–39 im Masoretischen Text 
und in der Septuaginta, Neukirchen-Vluyn 2011.

Rütten A., Und ihr wollt das Land besitzen? (Ez 33,25). Ezechiels Umgang mit 
repräsentativen Redensarten, Würzburg 2011.

Saur M., „Siehe, du bist weiser als Daniel…“ (Ez 28,3): Überlegungen zum Ver-
hältnis von Prophetie, Weisheit und Apokalyptik am Beispiel des Ezechielbu-
ches, TZ 68 (2012), s. 97–116.

Schmidt Goering G., Proleptic Fulfillment of the Prophetic Word: Ezekiel’s 
Dirges over Tyre and Its Ruler, JSOT 36 (2012), s. 483–505.

Schnocks J., Und ich werde meinen Geist in euch geben (Ez 37,14): Konzeption 
der Rede vom Geist in Ez 36–37, JBT 24 (2009), s. 31–52.

Sedlmeier F., Das Buch Ezechiel. Kapitel 25–48, Stuttgart 2013.
Strine C.A., The Role of Repentance in the Book of Ezekiel: A Second Chance for 

the Second Generation, JTS 63 (2012), s. 467–491.
Sweeney M.A., Ezekiel’s Conceptualization of the Exile in Intertextual Perspec-

tive, HeBAI 1 (2012), s. 154–172.
Tooman W.A., Ezekiel’s Radical Challenge to Inviolability, ZAW 121 (2009), 

s. 498–514.
Tooman W.A., Gog of Magog. Reuse of Scripture and Compositional Technique 

in Ezekiel 38–39, Tübingen 2011.
Vries P. de, Ezehiël: profeet van de naam en heerlijkheid van JHWH, ACEBT 

26 (2011), s. 1–16.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



347

Summary

The present study is the fourth volume of a commentary on Ezekiel. About 
five volumes are planned altogether. The four volume contains the commen-
tary an Ez 31–39. The starting point is the text conformable to the critical 
edition of the BHS. Attempts to reconstruct the text from before the canonical 
construction, as Zimmerli has done in his work, were quit. That does not mean 
that the modern diachronic methods are not important any more in inter-
preting the text. All the issues concerning the process of text formation are 
included in the last volume. The text preserved by the tradition has influenced 
the Judaic and Christian environments. The present commentary respects that 
because this gives us more immediate context of the message, as it was familiar 
to the readers of all the epochs. Synchronic methods, important in modern 
Bible studies, draw special attention to the text in its canonical form.

The commentary comprises a new translation of the Hebrew text. Polish 
reader has already enjoyed several modern translations of Ezekiel. Their con-
formity to the original has been differently estimated. The foundation criteria 
in this new translation were strict as to the fidelity to the original (as far as it 
was only possible). It is clear that the translatory difficulties make thorough 
fulfillment of the task impossible. There are several reasons for that: first of all, 
it is so because of the dissimilarity of the languages. Hebrew is a Semitic lan-
guage and its grammar is pretty different from Indo – European languages, in-
cluding Polish. The semantic range of individual terms is dissimilar, too. There 
is, thus, no ideal translation; it must always bear an imprint of the subjective 
choices made by the translator. This actually is already the first interpretation 
of the text. The direct access to the original text is, thus, a key issue for every-
body intending to get closer to the hagiographer’s intention. We know that 
thought is primary to its verbalization. Ezekiel contains certain idea which was 
finally written down. Yet the hagiographer has expressed not only the prophet’s 
idea but, first of all, God’s idea. Taking all these things into consideration, we 
are even more careful to observe the original text so that to avoid attributing 
ideas foreign to it, resulting rather from the individual’s beliefs, stereotypes or 

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



348

certain „correctness” wished for the text. The Polish translation proposed in 
the present commentary often gives up perfect stylistics and accepts certain 
harshness but to stay closer to the original. Sometimes it may seem that the 
translation goes too far in breaking stylistic principles but the translated text 
is not meant to be used in community or liturgical readings – it is meant to 
facilitate a professional study. We shall find, thus, many auxiliary explanations 
to read the text correctly. The commentary comprises also some most impor-
tant Hebrew terms. At certain cases even grammatical forms are discussed, 
especially when they help to better understand the problem. The foundation 
criteria mentioned above have been determined according to the demands of 
the modern readers. There are many Theology Departments in Poland where 
students learn Hebrew. There are also electronic sources enabling effective 
work with the original text. The reader will find much information completing 
his/her linguistic competence, quite often necessary to carry on his/her indi-
vidual research.

The quoted Hebrew text has small critical apparatus. First of all we have re-
spected all the differences between the LXX (which is important for the Chris-
tian tradition) and the Hebrew Bible.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



Uniwersytet Opolski * Wydział Teologiczny

Seria: Opolska Biblioteka Teologiczna

W serii dotychczas ukazały się:

1.	 Tadeusz Dola, Problem komplementarności współczesnych modeli soteriolo-
gicznych, Opole 1994.

2.	 Albert Glaeser, W służbie człowiekowi. Teologiczno-pastoralny wymiar modli-
tewnika „Droga do nieba”, Opole 1994.

3.	 Alojzy Marcol, Etyka życia seksualnego, Opole 1995.
4.	 Henryk Wollny, Najnowsze dzieje rodzimej czci Matki naszego Zbawiciela. Po-

soborowa ewolucja teologii kultu maryjnego w Polsce, Opole 1995.
5.	 Herbert Simon, Kazanie biblijne. Teoria przepowiadania Bruno Drehera (1911–

1971), Opole 1995.
6.	 Norbert Widok (red.), Veritatem desiderat anima. Studia patrystyczne z okazji 

110 rocznicy urodzin Bertholda Altanera (1885–1964), Opole 1995.
7.	 Stanisław Araszczuk, Kult św. Jadwigi na Śląsku w świetle przedtrydenckich wro-

cławskich ksiąg liturgicznych, Opole 1995.
8.	 Rudolf Pierskała, Słowo Boże dla dzieci. Adaptacja lekcjonarza do Mszy św. 

z udziałem dzieci, Opole 1996.
9.	 Zygfryd Glaeser, W jednym Duchu jeden Kościół. Pneumatologiczna eklezjolo-

gia Nikosa A. Nissiotisa, Opole 1996.
10.	 Piotr Morciniec (red.), Ad libertatem in veritate. Księga pamiątkowa dedyko-

wana Księdzu Profesorowi Alojzemu Marcolowi w 65-tą rocznicę urodzin i 35-le-
cie pracy naukowej, Opole 1996.

11.	 Krzysztof Staniecki, Posługiwania ludu Bożego. Studium z  zakresu nowszej 
rosyjskiej teologii prawosławnej, Opole 1996.

12.	 Janusz Czerski, Ewangelie synoptyczne w  aspekcie literackim, historycznym 
i teologicznym, Opole 1996.

13.	 Anna Nycz, Sąd eschatologiczny – rzeczywistość nieznana. Obecność tekstów bi-
blijnych i ich interpretacja w polskiej literaturze kerygmatycznej XX wieku, Opole 
1996.

14.	 Alojzy Marcol, Josepha Wittiga teologia narratywna. Studium historyczno-
-krytyczne, Opole 1997.

15.	 Erwin Mateja, Fons et culmen. Liturgiczna działalność ks. Wacława Schenka 
(1913–1982), Opole 1997.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



16.	 Andrzej Czaja, Jedna Osoba w wielu osobach. Pneumatologiczna eklezjologia 
Herberta Mühlena, Opole 1997.

17.	 Andrzej Anderwald, Nauki przyrodnicze w procesie rozpoznania cudu, Opole 
1997.

18.	 Joachim Waloszek, Teologia muzyki. Współczesna myśl teologiczna o muzyce, 
Opole 1997.

19.	 Tadeusz Dola (red.), Ineffabile Eucharistiae donum. Księga pamiątkowa dedy-
kowana Księdzu Biskupowi Alfonsowi Nossolowi Wielkiemu Kanclerzowi Wy-
działu Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego z okazji 65. rocznicy urodzin oraz 
20-lecia święceń biskupich, Opole 1997.

20.	 Kazimierz Wolsza (red.), Czas. Ewolucja. Duch. Księga pamiątkowa dedyko-
wana Księdzu Profesorowi Tadeuszowi Wojciechowskiemu z okazji 80. rocznicy 
urodzin, Opole 1997.

21.	 Janusz Czerski, Metody interpretacji Nowego Testamentu, Opole 1997
22.	 Jan Kopiec, Między Altransztadem a Połtawą. Stolica Apostolska wobec obsady 

tronu polskiego w latach 1706–1709, Opole 1997.
23.	 Stanisław Rabiej, Bóg w Chrystusie. Historiozbawcze znaczenie Bożego Imienia 

«Ja Jestem», Opole 1997.
24.	 Krystian Wojaczek, Kształtowanie katolickiej koncepcji małżeństwa w Diece-

zjalnym Studium Rodziny. Studium pastoralne, Opole 1997.
25.	 Stanisław Rabiej, In Spiritu et veritate. Chrystologiczna zasada kultu ofiarni-

czego, Opole 1998.
26.	 Andrzej S. Jasiński OFM, Służcie Jahwe z weselem. Kyriologia starotestamental-

na na tle środowiska biblijnego, Opole 1998.
27.	 Hugolin Langkammer OFM, Pneumatologia biblijna (ruach – pneuma), Opole 

1998.
28.	 Janusz Czerski, Boska liturgia św. Jana Chryzostoma. Wprowadzenie liturgicz-

no-biblijne do liturgii eucharystycznej Kościoła Wschodniego, Opole 1998.
29.	 Józef Urban, Dialog międzyreligijny w  posoborowych dokumentach Kościoła, 

Opole 1999.
30.	 Jan Cichoń (red.), Ratio et revelatio. Z refleksji filozoficzno-teologicznych. Księga 

pamiątkowa dedykowana Księdzu Profesorowi Józefowi Herbutowi z okazji 65. 
rocznicy urodzin, Opole 1998.

31.	 Jan Kochel, Katecheza ewangelizacyjna w nauczaniu pastoralnym Carlo Maria 
kard. Martiniego, Opole 1999.

32.	 Helmut Ekert, Ks. Stanisław Stephan (1867–1926) jako pionier ruchu liturgicz-
nego na Śląsku, Opole 1999.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



33.	 Helmut Jan Sobeczko, Zgromadzeni w imię Pana. Teologia znaku zgromadze-
nia liturgicznego, Opole 1999.

34.	 Jan Kopiec, Norbert Widok (red.), Człowiek i Kościół w dziejach. Księga pa-
miątkowa dedykowana Księdzu Profesorowi Kazimierzowi Doli z okazji 65. rocz-
nicy urodzin, Opole 1999.

35.	 Piotr Morciniec, Etyczne aspekty transplantacyjnej terapii chorób neurozwy-
rodnieniowych. Studium teologicznomoralne, Opole 2000.

36.	 Jerzy Dzierżanowski, Konflikty małżeńskie jako problem duszpasterski w świe-
tle dokumentacji Sądu Duchownego w Opolu (1980–1989), Opole 2000.

37.	 Józef Mikołajec, Posługa teologów świeckich w Kościele w Polsce. Studium pa-
storalne, Opole 2000.

38.	 Tadeusz Dola, Rudolf Pierskała (red.), Ut mysterium paschale vivendo ex-
primatur. Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu Profesorowi Helmutowi Ja-
nowi Sobeczce, Dziekanowi Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, 
z okazji 60. rocznicy urodzin, Opole 2000.

39.	 Stanisław Klein, Etos zachodnioafrykańskiego Ludu Ewé w świetle zasad mo-
ralności chrześcijańskiej, Opole 2000.

40.	 Bernard Polok, Krystian Ziaja (red.), Sanctificetur Nomen Tuum (Mt 6,9). 
Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu Profesorowi Januszowi Czerskiemu 
z okazji 65. rocznicy urodzin i 38 lat pracy naukowo-dydaktycznej, Opole 2000.

41.	 Piotr Tarlinski, Von biblischen Texten inspirierte Orgel-Solo-Kompositionen 
seit 1960. Musikwissenschaftlich-theologisches Studium, Opole 2000.

42.	 Janusz Czerski, Jezus Chrystus w świetle ewangelii synoptycznych, Opole 2000.
43.	 Remigiusz Pośpiech, Bożonarodzeniowa muzyka na Jasnej Górze w XVIII i XIX 

wieku, Opole 2000.
44.	 Radosław Chałupniak, Jerzy Kostorz (red.), Wychowanie religijne u progu 

trzeciego tysiąclecia chrześcijaństwa, Opole 2001.
45.	 Erwin Mateja, Rudolf Pierskała (red.), Niedziela w społeczeństwie plurali-

stycznym, Opole 2001.
46.	 Hugolin Langkammer, Apostoł Paweł i jego dzieło, Opole 2001.
47.	 Piotr Morciniec (red.), Eutanazja w  dyskusji. Euthanasie in der Diskussion, 

Opole 2001.
48.	 Norbert Widok, „Physis” w pismach Grzegorza z Nazjanzu. Studium z teologii 

patrystycznej, Opole 2001.
49.	 Radosław Chałupniak, Jerzy Kostorz, Waldemar Spyra (red.), Aktywiza-

cja w katechezie – szansa czy zagrożenie?, Opole 2002.
50.	 Tadeusz Dola, Teologia misteriów życia Jezusa, Opole 2002.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



51.	 Joachim Nowak, W śmierci też nadzieja. Problem śmierci jako ostatecznej decy-
zji personalnej we współczesnej niemieckiej literaturze teologicznej, Opole 2002.

52.	 Franciszek Wolnik, Liturgia śląskich cystersów w średniowieczu, Opole 2002.
53.	 Bernard Jurczyk, Ekologia – człowiek – Kościół. Antropologiczny wymiar kry-

zysu ekologicznego w ocenie Kościoła, Opole 2002.
54.	 Joachim Kobienia, Muttersprachliche Elemente im Rituale. Eine Studie zu den 

Breslauer Diözesanritualien von 1319 bis 1931, Opole 2002.
55.	 Piotr Jaskóła, Rajmund Porada (red.), Ad plenam unitatem. Księga pamiątko-

wa dedykowana Księdzu Arcybiskupowi Alfonsowi Nossolowi Wielkiemu Kancle-
rzowi Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego z okazji 25-lecia święceń 
biskupich oraz 70. rocznicy urodzin, Opole 2002.

56.	 Bonawentura Smolka, Narodziny i rozwój personalizmu, Opole 2002.
57.	 Marek Lis, Audiowizualny przekład Biblii. Od translatio do transmediatio, Opo-

le 2002.
58.	 Jan Kopiec, Biskup Henryk Grzondziel (1897–1968). W służbie Kościoła na Ślą-

sku, Opole 2002.
59.	 Janusz Czerski, Księgi narracyjne Nowego Testamentu. Wprowadzenie histo-

ryczno-literackie i teologiczne, Opole 2003.
60.	 Hubert Kowol, Eucharystia odpowiedzią na naturalne potrzeby duchowe czło-

wieka. Argumentacja teologiczna w świetle analizy egzystencjalnej Viktora Emila 
Frankla, Opole 2003.

61.	 Kazimierz J. Drozd, Śmierć i pogrzeb Chrystusa w Ewangeliach apokryficznych, 
Opole 2003.

62.	 Franciszek Koenig, Odnowa praktyki „lectio divina”, Opole 2003.
63.	 Marek Lis, Zbigniew W. Solski (red.), Ikony Niewidzialnego, Opole 2003.
64.	 Leonard Makiola, Rozwój nauki na temat ofiarniczego charakteru Euchary-

stii. Studium dogmatyczno-teologiczne w oparciu o wybrane podręczniki z teologii 
dogmatycznej (1930–2000), Opole 2003.

65.	 Sławomir Pawiński, Święci jako „znaki czasu” dla Kościoła w Polsce. Nauczanie 
Jana Pawła II w czasie jego pielgrzymek do ojczyzny, Opole 2003.

66.	 Piotr Morciniec (red.), Ocalić obraz człowieka. Antropologiczne podstawy mo-
ralności, Opole 2003.

67.	 Radosław Chałupniak, Jerzy Kostorz, Jan Kochel (red.), Dyscyplina 
w szkole i na katechezie, Opole 2003.

68.	 Ireneusz Celary, Rezurekcyjny wymiar nowej ewangelizacji i główne „miejsca” 
jej urzeczywistniania, Opole 2004.

69.	 Róża Wilczek, Idea nowej ewangelizacji w  nauczaniu Jana Pawła II, Opole 
2004.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



70.	 Radosław Chałupniak, Jerzy Kostorz, Jan Kochel, Waldemar Spyra (red.), 
Wokół katechezy posoborowej. Księga pamiątkowa dedykowana księdzu biskupo-
wi Gerardowi Kuszowi, wykładowcy Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Opol-
skiego, z okazji 65. rocznicy urodzin, Opole 2004.

71.	 Helmut Jan Sobeczko, Servitium liturgiae. Wybór artykułów. Księga wydana 
z  okazji 65. rocznicy urodzin i  40-lecia pracy naukowo-dydaktycznej Księdza 
Profesora Helmuta Jana Sobeczki, Erwin Mateja, Rudolf Pierskała, Marcin Worbs 
(red.), Opole 2004.

72.	 Henryk Rzega, Uniwersalny charakter wartości religijno-moralnych w twórczo-
ści Josepha von Eichendorffa, Opole 2005.

73.	 Stanisław Bober, Kult św. Idziego w Polsce w świetle wezwań kościołów, Opole 
2005.

74.	 Jan Kochel, Katecheza królestwa niebieskiego. Studium biblijno-katechetyczne 
Ewangelii Mateusza, Opole 2005.

75.	 Józef Franik, Liturgia wobec wyznań współczesności, Opole 2005.
76.	 Tadeusz Fitych, Struktura i  funkcjonowanie nuncjatury Giovanniego Battisty 

Lancellottiego (1622–1627), Opole 2005.
77.	 Andrzej S. Jasiński OFM, Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 

1–10, Opole 2005.
78.	 Piotr Morciniec (red.), Haurietis de fontibus. Społeczno-etyczne kwestie wczo-

raj i dziś, Opole 2005.
79.	 Radosław Chałupniak, Między katechezą a religioznawstwem. Nauczanie reli-

gii katolickiej w szkole publicznej w Niemczech w latach 1945–2000, Opole 2005.
80.	 Helmut Jan Sobeczko (red.), Modlitwy eucharystyczne Mszału Rzymskiego. 

Dzieje – teologia – liturgia, Opole 2005.
81.	 Kochel Jan, Kostorz Jerzy (red.), Biblia w katechezie, Opole 2005.
82.	 Sobeczko Helmut Jan, Solski Zbigniew (red.), Liturgia w świecie widowisk, 

Opole 2005.
83.	 Piotr Paweł Maniurka, Słowo i obraz. Teologiczno-ikonograficzna analiza ilu-

strowanego poematu maryjnego „Driu liet von de maget” (XII w.), Opole 2006.
84.	 Alfred Skrzypczyk, Idea świątyni w pismach qumrańskich, Opole 2006.
85.	 Erwin Mateja, Śląski kalendarz liturgiczny świętych. Geneza i rozwój do czasu 

reformy papieża Piusa X, Opole 2006.
86.	 Eberhard Schockenhoff, Jaką pewność daje nam sumienie? Orientacja etycz-

na, tł. Alojzy Marcol, Opole 2006.
87.	 Janusz Czerski, Pierwszy list św. Pawła do Koryntian. Wstęp – przekład z orygi-

nału – komentarz, tom I, rozdz. 1–6, Opole 2006.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



88.	 Zygmunt Nabzdyk, Modlitwa błagalna jako kształt wiary chrześcijańskiej, 
Opole 2006.

89.	 Grzegorz Poźniak, Schola liturgiczna. Studium teologiczno-muzykologiczne na 
przykładzie diecezji opolskiej, Opole 2006.

90.	 Alojzy Morcol, W kręgu wartości chrześcijańskich. Wybór artykułów. Księga 
pamiątkowa wydana przez Wydział Teologiczny UO z okazji 75. rocznicy urodzin 
Autora, Opole 2006.

91.	 Radosław Chałupniak, Jan Kochel, Jerzy Kostorz (red.), Katecheza para-
fialna – reaktywacja. Duszpasterstwo katechetyczne w parafii, Opole 2006.

92.	 Bonawentura Smolka OFM, Elementy personalistycznego rozumienia trady-
cji, Opole 2007.

93.	 Andrzej Pyttlik, Cierpienia współczesnych Hiobów. Studium teologicznomo-
ralne w oparciu o Księgę Hioba, Opole 2007.

94.	 Marek Lis, Figury Chrystusa w  „Dekalogu” Krzysztofa Kieślowskiego, Opole 
2007.

95.	 Stanisław Araszczuk, Obrzędy poświęcenia kościoła i ołtarza w odnowionej 
liturgii Soboru Watykańskiego II, Opole 2007.

96.	 Andrzej Anderwald, Teologia a nauki przyrodnicze. Rola wiedzy przyrodniczej 
w dociekaniach teologicznych, Opole 2007.

97.	 Marcin Worbs, Człowiek w misterium liturgii. Antropologiczny wymiar liturgii 
w ujęciu Romana Guardiniego, Opole 2007.

98.	 Jerzy Kostorz, Ekumeniczny wymiar posoborowej katechezy w Polsce, Opole 
2007.

99.	 Piotr Morciniec (red.), Miłość – płciowość – płodność. Aktualne problemy etyki 
seksualnej, Opole 2007.

100.	 Stanisław Rabiej (red.), Ad Christianorum Unitatem Fovendam. Księga pa-
miątkowa dedykowana Księdzu Arcybiskupowi Alfonsowi Nossolowi Wielkiemu 
Kanclerzowi Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego z okazji 30-lecia 
święceń biskupich 50-lecia prezbiteratu oraz 75. rocznicy urodzin, Opole 2007.

101.	 Kazimierz Dola, Norbert Widok (red.), Crux Christi – spes nostra. Księga 
pamiątkowa dedykowana ks. Biskupowi Janowi Kopcowi z okazji 60-lecia uro-
dzin, 35-lecia prezbiteratu, 15-lecia sakry biskupiej i  25-lecia pracy naukowej, 
Opole 2007.

102.	 Konrad Glombik, Jedność dwojga. Prekursorski charakter personalistycznego 
rozumienia małżeństwa w ujęciu Herberta Domsa (1890–1977), Opole 2007.

103.	 Rudolf Pierskała, Pozamszalny kult Chrystusa w Eucharystii w posoborowej 
reformie liturgicznej, Opole 2008.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



104.	 Helmut Jan Sobeczko (red.), Mirabile laudis canticum. Liturgia godzin. Dzieje 
i teologia. Księga pamiątkowa wydana z okazji 10-lecia święceń biskupich Ks. Dra 
Stefana Cichego, biskupa legnickiego i przewodniczącego Komisji ds. Kultu Bożego 
i Dyscypliny Sakramentów Episkopatu Polski, Opole 2008.

105.	 Norbert Widok (red.), Czasy Jana Chryzostoma i  jego pasterska pedagogia, 
Opole 2008.

106.	 Józef Herbut, Artykuły i szkice. Z metodologii i teorii metafizyki, filozoficznej 
analizy języka religii oraz etyki i metaetyki, Opole 2008.

107.	 Krystian Ziaja, Motywy etyczne w terminologii κρίνω – κρίσις w Ewangelii Łu-
kasza. Studium egzegetyczno-lingwistyczne, Opole 2008.

108.	 Radosław Chałupniak (red.), Antyklerykalizm a współczesna katecheza, Opo-
le 2008.

109. Grzegorz Poźniak, Popularna muzyka chrześcijańska w Polsce. Teologiczno-mu-
zykologiczne spojrzenie, Opole 2009.

110.	 Piotr Morciniec, Bioetyka personalistyczna wobec zwłok ludzkich, Opole 2009.
111.	 Andrzej S. Jasiński OFM, Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 

11–20, Opole 2009.
112.	 Piotr Morciniec, Janusz Podzielny (red.), Piotr Kosmol. Między prawem 

a  moralnością. Wybór tekstów. Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu Dok-
torowi Piotrowi Kosmolowi w uznaniu za jego długoletnią pracę naukowodydak-
tyczną, Opole 2009.

113.	 Henryk Kałuża, Wiodące znamiona duchowości bł. Alojzego Ligudy SVD 
(1898–1942), Opole 2009.

114.	 Erwin Mateja, Rudolf Pierskała (red.), Wezwani do nawrócenia. Z teologii 
pokuty i pojednania, Opole 2009.

115.	 Helmut Jan Sobeczko, Zbigniew Władysław Solski (red.), Słowo i  gest, 
Opole 2009.

116.	 Gerard Kusz, Katecheza w służbie słowa Bożego. Księga pamiątkowa dedykowa-
na Księdzu Biskupowi Gerardowi Kuszowi z okazji 70. rocznicy urodzin, 40-lecia 
pracy naukowej i 25-lecia sakry biskupiej, red. Jan Kochel, Opole 2009.

117.	 Janusz Maria Czerski, Adveniat regnum tuum. Księga pamiątkowa dedykowa-
na Księdzu Profesorowi Januszowi Czerskiemu z okazji złotego jubileuszu kapłań-
stwa, 75. rocznicy urodzin i  48 lat pracy naukowo-dydaktycznej, red. Bernard 
Polok, Krystian Ziaja, Opole 2010.

118.	 Józef Mikołajec, Formacja duchowa teologów świeckich w Kościele w Polsce, 
Opole 2009.

119.	 Radosław Chałupniak (red.), Współczesna katecheza: kryzysy i  nadzieja, 
Opole 2010.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



120.	 Hubert Łysy, Liturgiczne i pozaliturgiczne przepowiadanie do dzieci w Kościele 
w Polsce po Soborze Watykańskim II. Teoria i praktyka, Opole 2011.

121.	 Janusz Podzielny, Wizja małżeństwa w świetle ewangelickiej etyki teologicznej, 
Opole 2011.

122.	 Konrad Glombik (red.), Sakrament pokuty wobec problemów współczesności, 
Opole 2011.

123.	 Norbert Widok, Wiara – miłość – nadzieja. Studium w oparciu o listy Ignacego 
z Antiochii, Opole 2011.

124.	 Andrzej Demitrów, Quattro oranti nell’Elogio dei Padri (Sir 44–49). Studio dei 
testi e delle tradizioni, Opole 2011.

125.	 Zygfryd Glaeser (red.), Człowiek dialogu. Księga pamiątkowa dedykowana 
Księdzu Arcybiskupowi Alfonsowi Nossolowi z  okazji 80. rocznicy urodzin, 55. 
rocznicy święceń kapłańskich oraz 35. rocznicy święceń biskupich, Opole 2012.

126.	 Janusz Czerski, Metodologia Nowego Testamentu, Opole 2012.
127.	 Franciszek Wolnik (red.), Kościół na Śląsku. Z dziejów kultury i życia religijne-

go. Księga pamiątkowa dedykowana Księdzu Biskupowi Janowi Kopcowi z okazji 
65-lecia urodzin, 40-lecia prezbiteratu, 20-lecia sakry biskupiej i 30-lecia pracy 
naukowej, Opole 2012.

128.	 Erwin Mateja, Zbigniew W. Solski (red.), Między liturgiką a performatyką. 
Rekonesans I, Opole 2012.

129.	 Grzegorz Poźniak (red.), Konteksty piosenki religijnej. Norbert Blacha in me-
moriam, Opole 2013.

130.	 Andrzej S. Jasiński OFM, Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 
21–30, Opole 2013.

131.	 Radosław Chałupniak, Arcydzieła malarstwa w katechezie, Opole 2013.
132.	 Janusz Maria Czerski, Literatura epistolarna Nowego Testamentu, Opole 2013.
133.	 Jan Kochel, Katecheza misyjna w Ewangelii Łukasza i Dziejach Apostolskich. 

Biblijno-katechetyczne studium narracyjne, Opole 2013.
134.	 Marek Lis (red.), Cinematic transformations of the Gospel, Opole 2013.
135.	 Marek Lis, Figury Chrystusa w  „Dekalogu” Krzysztofa Kieślowskiego, Opole 

20132.
136.	 Helmut Jan Sobeczko (red.), Na nowo odkryć treść wiary, Opole 2013.
137.	 Sławomir Pawiński (red.), Orędzie fatimskie w nauczaniu i pobożności Kościo-

ła, Opole 2013.
138.	 Monika Ożóg, Norbert Widok (red.), Zabobony, czary i magia w Kościele sta-

rożytnym, Opole 2013.
139.	 Jan Kopiec, Relacje „ad limina Apostolorum” z diecezji wrocławskiej z lat 1589–

1938. Edycja tekstów źródłowych, Opole 2014.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4



140.	 Kazimierz M. Wolsza (red.), W trosce o kulturę logiczną. Prace dedykowane 
Księdzu Profesorowi Józefowi Herbutowi z  okazji osiemdziesiątej rocznicy uro-
dzin, Opole 2014.

141.	 Radosław Chałupniak, Tomasz Michalewski, Ewa Smak (red.), Wychowa-
nie w szkole: od bezradności ku możliwościom, Opole 2014.

142.	 Damian Dolnicki, Czystość serca a  chrześcijańska doskonałość. Studium 
w oparciu o pisma św. Jana Kaspiana, Opole 2014.

143.	 Andrzej S. Jasiński OFM, Komentarz do Księgi Proroka Ezechiela. Rozdziały 
31–39, Opole 2014.

Po
br

an
o 

z 
ht

tp
s:

//r
ep

o.
un

i.o
po

le
.p

l /
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 R

ep
os

ito
ry

 o
f O

po
le

 U
ni

ve
rs

ity
 2

02
3-

11
-2

4


