
ROCZNIKI TEOLOGICZNE 
Tom XLVIII, zeszyt 1 -  2001

HUBERT ORDON SDS

„KIEDY ZAŚ NADESZŁA PEŁNIA CZASU” (Ga 4, 4)

Rok Wielkiego Jubileuszu 2000 lat chrześcijaństwa stwarza dobrą okazję 
do bardziej intensywnej refleksji nad czasem, jego istotą i właściwościami, 
a także nad wydarzeniami, które wyznaczają zasadnicze etapy tej rzeczywis­
tości. Jest zrozumiałe, że człowiek końca dwudziestego wieku, stając na 
progu nowej ery, wybiega w nieznaną sobie przyszłość i próbuje snuć przy­
puszczenia co do jej kształtu oraz czekającego go losu. Swym zamyśleniem 
ogarnia również bliższą i dalszą przeszłość, zatrzymując się nad faktami, 
które znacząco determinowały bieg historii i w konsekwencji wywarły donio­
sły wpływ na dzieje ludzkości.

W podejmowanej refleksji pojawia się zasadnicze pytanie, co decyduje 
o tym, że stajemy teraz na swoistej granicy czasu, która z jednej strony za­
myka pewną epokę, a z drugiej otwiera bramę trzeciego milenium. Jakie 
wydarzenie stanowi podstawę przeżywanego aktualnie przełomu wieków? Na 
to retoryczne pytanie udzielił odpowiedzi już św. Paweł w Ga 4, 4, gdzie 
mówi o „pełni czasu”, określając tak moment wejścia poprzez wcielenie 
Jezusa Chrystusa w dzieje świata i człowieka.

Przekazane w Ga 4, 4 sformułowanie o „pełni czasu”, jak również zawarte 
w tym wierszu oraz w najbliższym kontekście (Ga 4, 1-7) bogate treściowo 
wypowiedzi, skłaniają do bardziej wnikliwego studium jego przesłania. 
O randze tego przesłania świadczy niezwykle staranne, a nawet kunsztowne 
literacko opracowanie całości, co -  jak wiadomo -  służyło w starożytności 
do wyrażania czy akcentowania szczególnie ważnych spraw. Stąd też wydaje 
się konieczne odsłonięcie owych elementów stylistycznych i konstrukcyjnych, 
które autor w pełni świadomie wprowadził do swego tekstu, w kolejnych

Dr HUBERT Ordon SDS -  Katedra Teologii Biblijnej NT w Instytucie Nauk Biblijnych 
KUL; adres do korespondencji: ul. K. Junoszy, 20-057 Lublin.



106 HUBERT ORDON SDS

natomiast partiach ukazanie podstawowych prawd orędzia Pawiowego, gdyż 
one wpływają na właściwe znaczenie zwrotu „pełnia czasu”

1. KOMPOZYCJA LITERACKA Ga 4, 4 
I NAJBLIŻSZEGO KONTEKSTU

Interesująca nas wypowiedź Ga 4, 4 znajduje się w ramach większej pery­
kopy Ga 4, 1-7, która tworzy zamkniętą w sobie jednostkę i charakteryzuje 
się ciekawą kompozycją literacką. Została ona mianowicie zbudowana kon­
centrycznie, co znalazło wyraz w następującym układzie:1

A(4, la)
Mówię zaś, jak długo dzieckiem 
jest dziedzic.

A’(4, 7b)
Jeśli zaś [jesteś] synem, to 
i dziedzicem przez Boga

B(4, lb)
niczym nie odróżnia się od niewolnika, 
mimo iż jest panem wszystkiego,

B‘ (4, 7a)
i tak nie jesteś już niewolnikiem, 
lecz synenr,

C (4, 2)
Lecz jest pod władzą opiekunów 
i zarządców aż do dnia 
określonego przez ojca.

C'(4, 6)
Ponieważ zaś jesteście synami 
posłał Bóg Ducha swego Syna 
ir wasze serca, wołającego: Abba- 
Ojcze.

D (4, 3)
Tak i my. kiedy byliśmy dziećmi, 
byliśmy poddani w niewolę żywiołów 
świata

D (4, 5)
aby [będących] pod Prawem wykupił, 
abyśmy przybrane synostwo uzyskali.

E (4, 4)
Kiedy zaś nadeszła pełnia czasu 

posłał Bóg swego Syna, 
urodzonego z niewiasty, 
urodzonego pod Prawem

Przedstawiona powyżej konstrukcja składa się z dwu symetrycznie zesta­
wionych części: A-B-C-D oraz D'-C'-B'-A', w których poszczególne elementy 
bardzo dokładnie odpowiadając sobie tworzą swoisty paralelizm antytetyczny.

1 Zob. A. M. B u s c e m i, Liberia e Huiothesia. Studio esegetico di Gal 4. 1-7, „Studii 
biblici fianciscani liber annuus”, 30(1980), s. 95.



„KIEDY ZAŚ NADESZŁA PEŁNIA CZASU” (Ga 4, 4) 107

Dzięki temu można było w sposób mocno skontrastowany, a przy tym suges­
tywnie, ukazać sytuację ludzi w dwu różnych etapach dziejów: przed i po 
przyjściu Jezusa Chrystusa na świat. Etap pierwszy (4, 1-3) -  to stan ducho­
wej niedojrzałości i poddaństwa ludzkości ze wszystkimi tego konsekwencja­
mi, natomiast drugi (4, 5-7) -  to położenie po uzyskaniu wolności i godności 
przybranych synów Bożych.

Wyraźnym i niewątpliwie zamierzonym centrum tej kompozycji jest tekst 
Ga 4, 4, który informuje o posłaniu przez Boga w ściśle określonym momen­
cie czasowym swego Syna na świat oraz o przyjęciu przez Niego ziemskich 
warunków egzystencji. Dzięki temu właśnie wydarzeniu nastąpiła radykalna 
zmiana w położeniu ludzkości. W ten sposób literackie centrum omawianego 
fragmentu stało się zarazem jego centrum teologicznym i jako narzędzie dla 
podkreślenia najważniejszego przesłania spełnia doniosłą funkcję w przekazie 
oraz rozwoju zasadniczej myśli historiozbawczej.

W ramach perykopy Ga 4, 1-7 występuje jeszcze drugi paralelizm antyte- 
tyczny między 4, 2 a 4, 6:

Lecz [niepełnoletni syn, niczym nie różniący się od niewolnika] jest pod władzą 
opiekunów i zarządców aż do dnia określonego przez ojca 
Ponieważ zaś jesteście synami posłał Bóg Ducha swego Syna w wasze serca, 
wołającego: Abba -  Ojcze.

a także paralelizm syntetyczny między 4, 5 a 4, 7:

Aby [będących] pod Prawem wykupił, abyśmy przybrane synostwo uzyskali.
I tak nie jesteś już niewolnikiem, lecz synem.

Obraz struktury redakcyjnej dopełniają ponadto dwa chiazmy: 4, 1 i 4, 7:

Mówię zaś, jak długo dzieckiem jest dziedzic, niczym nie odróżnia się od nie­
wolnika,
mimo iż jest panem wszystkiego -  I tak nie jesteś już niewolnikiem, lecz synem.
Jeśli zaś [jesteś] synem, to i dziedzicem przez Boga

oraz 4, 3 i 4, 52:

Tak i my, kiedy byliśmy dziećmi, byliśmy poddani w niewolę żywiołów świata -
Aby [będących] pod Prawem wykupił, abyśmy przybrane synostwo uzyskali.

2 Tamże, s. I 12-1 P  '35.



108 HUBERT ORDON SDS

Uderzająco starannym opracowaniem charakteryzuje się również kluczowy 
wiersz Ga 4, 4, zwłaszcza w powiązaniu z Ga 4, 5. Rozpoczyna go zdanie 
czasowe: „Kiedy zaś nadeszła pełnia czasu”, po którym następuje zdanie 
główne: „Posłał Bóg swego Syna”, rozwinięte za pomocą dwu konstrukcji 
imiesłowowych: „Urodzonego z niewiasty, urodzonego pod Prawem” i zakoń­
czone dwoma zdaniami celowymi: „Aby [będących] pod Prawem wykupił, 
abyśmy przybrane synostwo uzyskali”3 Taka kompozycja tekstu -  mimo 
jego skrótowości -  ułatwiła zaakcentowanie kilku ważnych tematów. Zasadni­
czy sens wypowiedzi, mianowicie informacja o posłaniu Syna i o sprawiają­
cym to Bogu, znajduje się w zdaniu głównym, dominującym nad całością. 
Pełniące natomiast rolę wprowadzenia zdanie czasowe wpisuje to wydarzenie 
w dotychczasowe dzieje zbawienia, a nawet sugeruje, iż osiągają one tutaj 
swój szczególnie doniosły moment. Kolejne elementy strukturalne zawierają 
dane o drodze realizacji i celu Bożego działania. Obydwie konstrukcje imie­
słowowe, zestawione paralelnie, uwydatniają fakt wejścia Jezusa w świat 
ludzi, a konkretniej w naród żydowski, gdyż w taki właśnie sposób miał On 
spełnić swoją misję. Zmierzała ona zaś, co określają bliżej końcowe zdania 
celowe, również powiązane ze sobą paralelnie, do uwolnienia Izraela spod 
Prawa oraz zapewnienia wszystkim udziału w godności dzieci Bożych.

W omawianych wierszach Ga 4, 4-5 występuje także chiazm („Urodzonego 
z niewiasty, urodzonego pod Prawem” -  „Aby [będących] pod Prawem wyku­
pił, abyśmy przybrane synostwo uzyskali”), który rzuca nowe światło na 
samo dzieło zbawcze i jego skutki. Z jednej strony podkreśla on kontrast 
pomiędzy sytuacją Syna przed i po posłaniu: przejście ze stanu chwały, jakim 
się cieszył u Ojca, w stan uniżenia, poddania Prawu, z drugiej zaś ukazuje 
radykalną zmianę w położeniu człowieka, który w wyniku tego uniżenia oraz 
poddania uzyskał wolność i dostąpił w Synu przybrania za syna. Znamienny 
dla analizowanego fragmentu kontrast, a nawet paradoks4 pomiędzy kenozą 
Jezusa a wywyższeniem ludzi odsłania kierunek rozwoju myśli św. Pawła.

3 Por. A. V a n h o y e, La Mère du Fils de Dieu selon Ga 4. 4, „Marianum" 40(1978).
s. 241-243; B u s c e m i. dz. cyt., s. 112.

4 Zob. V a n h o y e, dz. cyt., s. 245.



„KIEDY ZAŚ NADESZŁA PEŁNIA CZASU” (Ga 4, 4) 109

2. TEMATYKA TEOLOGICZNA Ga 4, 4

Rozpatrując zawartość tego wiersza nietrudno zauważyć, dlaczego stanowi 
on teologiczne centrum perykopy Ga 4, 1-7. Obecne w nim stwierdzenia 
odsłaniają bowiem podstawowe credo pierwotnego Kościoła a zarazem przed­
miot żarliwej wiary św. Pawła, tzn. tożsamość osoby Jezusa, czyli to, kim On 
jest sam w sobie. Jak fundamentalne i ważne, niezależnie od swej paradoksal- 
ności, było to credo, świadczy identyczne treściowo wyznanie z prologu 
Ewangelii św. Jana: „A Logos (który był u Boga i był Bogiem -  J 1, 1) stał 
się człowiekiem i zamieszkał wśród nas” (J 1, 14), chociaż przekazane w 
innej formie i w innej tradycji. Poniższe analizy ukażą, jakie elementy tworzą 
to wczesne wyznanie wiary.

2.1. „Posłał Bóg swego Syna"

W pierwszej części wypowiedzi św. Paweł kieruje uwagę odbiorcy od razu 
ku Bogu, przedstawiając Go jako źródło i podmiot opisywanego wydarzenia 
zbawczego. Ten bowiem, którego apostoł nazywa „Ojcem Pana naszego Jezu­
sa Chrystusa” (por. Rz 15, 6; 2 Kor 1,3; 11,31), zainicjował i przeprowadził 
ów zamysł posłania Go na świat. Obdarzonym szczególną misją nie jest ani 
anioł, ani prorok czy inna wybrana postać, jak to miało miejsce w ST, lecz 
osoba nazwana Synem Bożym. Tytułem Syna w odniesieniu do Boga szczycił 
się Izrael (Pwt 14, 1; Iz 1, 2; Oz 2, 1), indywidualnie zaś stosowano go do 
aniołów (Jb 1, 6; 2, 1), sędziów (Ps 82, 6), ludzi szczególnie pobożnych (Ps 
73, 15), a przede wszystkim do mesjańskiego króla przyszłości (2 Sm 7, 14; 
Ps 2, 7). Używany w sensie adopcyjnym, wyrażał on ideę nadzwyczajnej 
życzliwości i bliskości między Jahwe a wybranym człowiekiem, nigdy zaś 
płynącej z tej samej natury równości.

Wspólnota wierzących w Chrystusa natomiast, również pochodzenia ży­
dowskiego, rozumiała określenie „Syn Boży” znacznie głębiej a nawet isto- 
towo inaczej, aniżeli miało to miejsce w społecznościach ST. Nadając swemu 
Mistrzowi taki tytuł, wyznawała swe głębokie przekonanie w Jego jedyną, 
nieporównywalną i niepowtarzalną relację do Ojca, Jego preegzystencję, czyli 
inaczej w Jego boską godność5 Znalazło to swój wyraz we wczesnych wyz­
naniach wiary i hymnach, z których następnie korzystał św. Paweł w swoich 
listach. Stamtąd wywodzą się powtórzone przez apostoła sformułowania

5 Por. K. H. S c h e I k 1 e, Teologia Nowego Testamentu, T. 2: Bóg był ir Chrystusie, 
Kraków: WAM 1985. s. 211-213. 220.



110 HUBERT ORDON SDS

o Jezusie, iż jest On „obrazem niewidzialnego Boga -  pierworodnym wszel­
kiego stworzenia, gdyż przez Niego powstało wszystko na niebie i na ziemi” 
(Kol 1, 15-16; por. Rz 8, 29; 2 Kor 4, 4), bądź też że On „istniejąc w posta­
ci Bożej nie uważał za przywłaszczenie tego, że jest równy Bogu” (Flp 2, 6). 
Do jakiego stopnia św. Paweł podzielał wiarę pierwszych wspólnot chrześci­
jańskich w bóstwo Chrystusa widać przede wszystkim w stwierdzeniu: 
„W Nim bowiem mieszka cała pełnia boskości na sposób cielesny” (Kol 2, 
9). W świetle powyższych wypowiedzi nazwanie Jezusa Synem Bożym jest 
równoznaczne z uznaniem w Nim natury i przymiotów dotychczas przypisy­
wanych jedynie samemu Jahwe.

2.2. „Urodzony z niewiasty, urodzony pod Prawem”

Druga część Ga 4, 4 odsłania niezwykłą dramaturgię faktu posłania przez 
Boga swego Syna. Nie ograniczyło się ono bowiem tylko do znanego z wielu 
przykładów w ST przekazania wybranej osobie konkretnego zadania wraz 
z towarzyszącym poleceniem: „idź i głoś”, „idź i czyń”, lecz pociągnęło za 
sobą przejście obdarzonego misją Jezusa z dotychczasowej egzystencji 
w całkowicie nowy sposób bytowania i działania. W tę misję wpisuje się 
zatem zaistnienie absolutnie dotąd nieznanej rzeczywistości, mianowicie za­
mieszkanie pełni bóstwa w człowieku, złączenie natury boskiej z ludzką. 
I jest to wydarzenie nie tylko wyjątkowe samo w sobie, lecz także doniosłe 
w odniesieniu do przyszłych skutków. Zasadniczą konsekwencją wcielenia 
Syna Bożego będzie bowiem realizacja odwiecznego planu zbawczego na 
zupełnie innym poziomie niż odbywało się to dotąd. Taka sytuacja nadaje 
Jezusowym działaniom istotowo nową jakość i perspektywę.

Przyjęcie przez Jezusa natury ludzkiej dokonało się dzięki współdziałaniu 
kobiety, co tekst grecki wyraża przez yEvôpevoç èK yuvatKÔç -  „ten, który 
stał się6 (urodził się) z kobiety”7 W literaturze wczesnego judaizmu ta for-

6 Por. A. P a c i o r e k, Bóg zesłał Syna swego narodzonego niewiasty. Implikacje 
mariologiczne Ga 4, 4-5, „Salvatoris Mater”, 1(1999), nr 2, s. 107.

7 Rzeczownik yuviî występuje tutaj bez rodzajnika, co wskazuje na ogólnikowy a nie 
zindywidualizowany charakter użytego terminu. Przyczyny tego należy szukać w ściśle chrysto­
logicznym ukierunkowaniu całej wypowiedzi, wypracowanej już wcześniej w pierwotnym 
Kościele a następnie przejętej przez św. Pawła. Ogólnikowość formuły i jej wyraźny chrystolo­
giczny rys nie wykluczają jednak mariologicznej wymowy tekstu. Por. H. O r d o n. Matka 
Jezusa u’ Ga 4, 4-5, „Częstochowskie Studia Teologiczne” 19-20(1991-1992), s. 37-46; 
J. K u d a s i e w i c z ,  Matka Odkupiciela, Kielce: Jedność 1991, s. 21-26; P a c i o r e k ,  
dz. cyt., s. 94-1 12.



„KIEDY ZAŚ NADESZŁA PEŁNIA CZASU” (Ga 4, 4) 1 1 1

muła była synonimem konkretnego, indywidualnego człowieka jako istoty 
przemijającej, ograniczonej, obciążonej licznymi brakami i słabościami. 
W zastosowaniu do Jezusa stwierdza ona, że poprzez wcielenie przyjął On 
naturę ludzką z wszelkimi jej uwarunkowaniami i niedoskonałościami, czyli 
zaistniał jako prawdziwy i autentyczny człowiek, nie tracąc jednak nic ze 
swojej właściwej, boskiej godności. Jego ziemska droga życia nie będzie się 
więc niczym różniła od egzystencji pozostałych ludzi.

Kolejny aspekt rzeczywistości, w jakiej znalazł się wcielony Syn Boży, 
odsłania sformułowanie: 7£vópevoę Ù7tò, („ten, który stał się (urodził się) 
pod Prawem” Potwierdzając pośrednio Jego realne człowieczeństwo, mówi 
ono, że wejście Jezusa w historię ludzkości dokonało się w łonie narodu 
żydowskiego i pociągnęło za sobą konkretne skutki. Jezus bowiem jako Izrae­
lita z urodzenia, a nie dopiero z racji późniejszego obrzezania czy wycho­
wania, został w pełni poddany Prawu Mojżeszowemu. Takie zaś podporząd­
kowanie oznaczało konieczność wypełniania jego licznych nakazów i dźwiga­
nia nakładanych przez nie ciężarów.

Obydwa wymienione elementy: przyjęcie przez Jezusa człowieczeństwa 
oraz poddanie Prawu wskazują na stan głębokiego uniżenia, które stało się 
Jego udziałem. Ta kenoza (por. Flp 2, 7) osiąga swoją pełną ekspresję, 
a nawet szokującą wymowę, gdy ma się na uwadze przepaść dzielącą sferę 
świętego i wiecznego Boga od niedoskonałego i ograniczonego w swej egzys­
tencji oraz możliwościach człowieka, jak również stwierdzenia św. Pawła na 
temat Prawa ST. Nawet w najbliższym kontekście omawianego wiersza Prawo 
to pojawia się jako przejściowe i pozbawione mocy a nakładające liczne 
i trudne do wypełnienia obowiązki, co w rezultacie ściąga na ludzi przekleń­
stwo i zniewolenie (Rz 7, 1.6; 8, 2; Ga 3, 10-13. 23; 4, 5. 21-24).

3. TEMATYKA TEOLOGICZNA Ga 4, 1-3. 5-7

Znajdująca się w centrum perykopy wypowiedź Ga 4, 4 zawiera w sobie 
stwierdzenia dotyczące tożsamości Jezusa oraz Jego nowej kondycji po wcie­
leniu. Następne natomiast wiersze (Ga 1, 5-7) ukazują cel a zarazem najważ­
niejsze rezultaty Jego posłania na świat8, przy czym skupiają się one na czło­
wieku jako ich odbiorcy. Radykalną odmienność sytuacji, w której znalazła

8 Posłanie na świat, wcielenie, poddanie Prawu Jezusa należy rozumieć jako myślowy oraz 
retoryczny równoważnik Jego życia, działalności i śmierci, dzięki czemu dokonał dzieła zba­
wienia.



112 HUBERT ORDON SDS

się ludzkość wskutek dokonanego przez Jezusa dzieła zbawczego, precyzyjnie 
uwydatnia wspomniany wyżej paralelizm antytetyczny między Ga 1, 5-7 
a Ga 1, 1-3. Mocne skontrastowanie, występujące między jego poszczegól­
nymi członami, dobitnie podkreśla wielkość i zarazem wyjątkowość zaistniałej 
transformacji.

3.1. Wykup z niewoli Prawa

Wpisany w posłanie Jezusa fakt Jego podwójnej kenozy służył ściśle 
określonemu celowi, którym miało być najpierw wyzwolenie Izraela pozosta­
jącego w niewoli Prawa a następnie przekazanie wszystkim ludziom daru 
niezwykłej bliskości w stosunku do Boga (Ga 4, 5). Ta wyraźnie zaznaczona 
kolejność zadań została od strony literackiej przygotowana i podyktowana 
przez wprowadzenie w Ga 4, 4-5 układu chiastycznego. Od strony natomiast 
teologicznej -  na bazie tego chiazmu -  odpowiada ona wiernie historio- 
zbawczemu planowi Boga, zgodnie z którym orędzie zbawienia winno być 
w pierwszym rzędzie skierowane do narodu wybranego, a poprzez niego do 
innych (Mt 10, 6; Dz 3, 26; 13, 46). Stąd też misja Jezusa, mimo że będzie 
ogarniała cały świat i wszystkich ludzi, musi się rozpocząć w Izraelu i przy­
nieść najpierw jemu oczekiwane dobra.

Związanie się Syna Bożego z narodem wybranym i w następstwie tego 
poddanie się Prawu stało się paradoksalnie środkiem wyzwolenia z niego. Tę 
ideę wyraża tutaj czasownik è^ayopdÇeiv (toùç ùrcò vópov), używany 
w starożytności jako termin techniczny dla czynności wykupu niewolników9 
Jego zastosowanie w aktualnym zwrocie zakłada więc, że Apostoł traktuje 
Prawo jako narzędzie zniewolenia.

Taka konkluzja budzi jednak zdziwienie, jeśli się pamięta bardzo pozy­
tywne wypowiedzi na temat przepisów i uregulowań Tory obecne w wielu 
listach. Ze względu na pochodzenie od Boga i zakorzenienie w Jego autoryte­
cie (Rz 12, 2; Ef 5, 17; 6, 6; Kol 4, 12; 1 Tes 4, 3) św. Paweł określał 
Prawo jako „duchowe” i „Boże” (Rz 7, 14. 22; 8, 7), a w konsekwencji 
„święte, sprawiedliwe i dobre” (Rz 7, 12-13). Mimo to nie dawało ono uspra­
wiedliwienia (Rz 3, 20; Ga 2, 21; 3, 11. 21), a nawet prowadziło do grzechu 
i go prowokowało (Rz 5, 20; 7, 5. 7-8; 1 Kor 15, 56), gdyż z jednej strony 
pozwalało na konkretne poznanie i doświadczenie zła, a z drugiej budziło 
pożądanie zakosztowania zakazanego owocu (Rz 3, 20; 7, 7-9). Stąd też

9 Więcej na ten temat zob.: H. O r d o n. Dzieło odkupienia if nauczaniu sir. Pawła, [w:] 
Biblia o odkupieniu, red. R. Rubinkiewicz, Lublin: RW KUL 2000, s. 177-185.



„KIEDY ZAŚ NADESZŁA PEŁNIA CZASU”  (Ga 4, 4) 113

starotestamentalna Tora zamiast zmniejszać ludzkie przewiny, jeszcze je po­
mnażała, okazując się literą, która zabija (2 Kor 3, 6), „posługą śmierci” 
(2 Kor 3, 7), „posługą potępienia” (2 Kor, 3, 9), wreszcie jakąś formą prze­
kleństwa (Ga 3, 10. 13).

Przyczynę tej niemal katastrofalnej sytuacji dostrzega Apostoł tak w po­
wszechnym panowaniu grzechu i jego niszczycielskiej mocy (Rz 7, 13. 17), 
jak i w słabości samego Prawa, które nakładając na człowieka liczne i uciąż­
liwe przepisy nie uzdalniało go do ich zachowania (Rz 7, 18-19)10 Stano­
wiąc normę postępowania, lecz pozbawione wewnętrznych sił potrzebnych do 
jej realizacji, ukazywało ono swoją bezradność wobec władzy zła. Takiego 
stanu rzeczy, porównywalnego do zniewolenia, nie mógł zlikwidować czło­
wiek w oparciu o własne, naturalne wyposażenie. Jedyną drogą wyjścia 
z tego uwikłania mogła być interwencja samego Boga, która dokonała się 
właśnie we wcieleniu Jezusa.

3.2. Przybrane synostwo Boże

Jeśli adresatami wyzwolenia z Prawa byli Żydzi, to pierwszy element 
kenozy, związane z nim zadanie i osiągnięte rezultaty rozciągają się na 
wszystkie narody ziemi. Dzięki przyjęciu przez Syna Bożego natury ludzkiej 
dokonała się mianowicie inicjacja całkowicie nowej jakościowo, osobistej 
więzi między Bogiem a człowiekiem. Dla każdego pojawiła się realna szansa 
dostąpienia godności Jego przybranego syna, co tekst wyraża przez 
àTtoXappàvEiv ulo'ôeatav. Zaczerpnięty z języka prawniczego termin 
ulcróeafa oznacza akt adopcji, uznanie kogoś za syna ze wszystkimi konsek­
wencjami tego kroku, przeniesiony w omawianym przypadku na płaszczyznę 
religijną.

Możliwość znalezienia się w niezwykłej bliskości z Bogiem, co więcej -  
pełnego miłości zjednoczenia z Nim, stała się rzeczywistością przerastającą 
najśmielsze wyobrażenia i marzenia stworzeń. Mimo iż jest ona wspaniałym 
i niczym nie zasłużonym darem, to jednak nie funkcjonuje automatycznie, 
lecz domaga się aktywnego współdziałania człowieka, a konkretnie jego moc­
nej wiary i przyjęcia chrztu, co św. Paweł zaakcentował w wierszach Ga 3, 
26-27, poprzedzających bezpośrednio analizowany tekst. Narzucającą się 
z owych rozważań konkluzję o powszechności owego daru zawarł on 
w stwierdzeniu Ga 3, 28: „Nie ma (już) Żyda ani Greka, niewolnika i wolne-

10 Problem Prawa w nauczaniu św. Pawła przedstawił gruntownie w specjalnym ekskursie 
H. Schlier (Der Brief an die Galater, Leipzig: St. Benno-Verlag 19674, s. 167-188).



114 HUBERT ORDON SDS

go, mężczyzny i kobiety, gdyż jesteście jednością w Chrystusie Jezusie” 
Identyczną myśl o uniwersalnym wymiarze idei adopcji, chociaż nie tak wy­
raźnie, wyraził Apostoł w Ga 4, 5. Użyte bowiem przez niego w podmiocieł» "
zdaniowym „my” ma na uwadze tak dawnych pogan -  adresatów listu, jak 
i nawróconych Żydów, których reprezentantem był on sam11

3.3. Przekazanie Ducha

Po przedstawieniu Bożego planu obdarowania ludzi godnością przybranego 
synostwa oraz drogi jego realizacji św. Paweł uświadomił swoim adresatom, 
że ta godność stała się już faktycznie ich udziałem. Dzięki niej przestali być 
obcymi i stojącymi z dala petentami, a otrzymali swobodny dostęp do Ojca, 
stając się Jego domownikami (por. Ef 2, 18-19; 3, 12). Uzyskany stan blis­
kości i więzi ze Stwórcą otwarł przed nimi ponadto dalsze perspektywy 
i nowe możliwości w sferze nadprzyrodzonej.

Pierwszą z nich, o czym Apostoł pisze niemal z nieukrywaną dumą i saty­
sfakcją do swoich dawnych słuchaczy („a że jesteście synami”!), jest udziele-z
nie im Ducha Świętego: Bóg posłał Go w ich serca (Ga 4, 6). Odtąd w naj­
głębszym centrum ludzkiego „ja”, gdzie rodzą się myśli, zapadają decyzje 
i budzą uczucia, przebywa oraz działa szczególna rzeczywistość i moc, naz­
wana Duchem Syna (Ga 4, 6). On to inspiruje oraz uzdalnia wierzącego 
i ochrzczonego człowieka przede wszystkim do wierności i trwania w osiąg­
niętej godności przybranego syna. Odsłaniając coraz wyraziściej postać Mis­
trza -  idealnego Syna i przypominając równocześnie osiągnięty stan, wywiera 
zdecydowany wpływ i kształtuje całe życie chrześcijanina12. On wreszcie 
mobilizuje i przysposabia go wewnętrznie, aby z prawdziwie dziecięcym 
zaufaniem zwracał się do Boga z wezwaniem: „Abba, Ojcze!” (Ga 4, 6; por. 
Rz 8, 15). Jak kiedyś Jednorodzony Syn wołał w żarliwej modlitwie: „Abba” 
(Mk 14, 36), tak teraz w identyczny sposób mają prawo postępować Jego 
wyznawcy właśnie dzięki udzielonemu im Duchowi tegoż Syna.

W nawiązaniu do znanych prawnych skutków adopcji Apostoł zwrócił 
uwagę swoich odbiorców na kolejny element ich nowej chrześcijańskiej tożsa­
mości. W słowach tchnących szczerym podziwem i radością przedstawił na-

11 Pogłębione omówienie idei przybranego synostwa Bożego przedstawił E. Szymanek 
w ekskursie: Istota synostwa Bożego (Ga 3. 26-27), [w:] List do Galatów. Wstęp -  przekład 
C oryginału -  komentarz, Poznań: Pallottinum 1978, s. 124-132.

12 Wydaje się bardzo prawdopodobne, że właśnie w tego typu rozważaniach trzeba widzieć 
źródło nauczania św. Pawła o chrześcijaninie jako mieszkaniu Ducha Świętego, Jego świątyni 
i płynących z tego skutkach (Rz 8, 11; 1 Kor 3, 16-17; 6, 19; por. 2 Kor 6, 16).



„KIEDY ZAŚ NADESZŁA PEŁNIA CZASU” (Ga 4, 4) 115

stępujący wywód: „Tak więc nie jesteś już niewolnikiem, lecz synem; a jeśli 
synem -  to i dziedzicem przez Boga” (Ga 4, 7). Status spadkobiercy pocho­
dzący czy to z urodzenia, czy przysposobienia dawał przede wszystkim tytuł 
do dziedziczenia dóbr, czyli przejęcia, korzystania i dysponowania majątkiem. 
Decydował jednak również o zwierzchniej pozycji sukcesora w stosunku do 
pozostałych domowników: członków rodziny, zarządców, służby i niewol­
ników, a ponadto podnosił w znacznej mierze jego rangę w środowisku spo­
łecznym. Jeśli się pamięta, że pierwsze wspólnoty chrześcijańskie składały się 
raczej z uboższej ludności, a było wśród nich także sporo niewolników, wów­
czas przytoczone oświadczenie Apostoła musiało wywrzeć ogromne wrażenie, 
szczególnie na tych ostatnich.

Wywołaną takim stwierdzeniem świadomość, że dawni poganie jako dzieci 
Boga są zarazem dziedzicami, pogłębiało jeszcze zawarte w Ga 4, 3 przypom­
nienie, że poprzednio byli całkowicie poddani żywiołom świata. Pod tym 
określeniem trzeba najprawdopodobniej rozumieć prymitywne, a często fałszy­
we przekonania religijne, oparty na nich dziwaczny a nieraz odpychający kult 
bożków, niedoskonałe normy etyczne (por. Mdr 13-15; Rz 1, 21-32)13 
W wytyczonym przez nie polu toczyła się doczesna egzystencja pogan, nace­
chowana bojaźnią, pesymizmem, licznymi przestępstwami natury moralnej, 
co budziło zrozumiały odruch dezaprobaty w Izraelu i było traktowane jako 
faktyczne zniewolenie.

Ale i naród wybrany, chociaż jego położenie religijno-moralne wskutek 
otrzymywanego przez wieki objawienia oraz kierownictwa Bożego było 
o wiele korzystniejsze niż pozostałych ludów, pozostawał w stanie duchowej 
niedojrzałości. Wprawdzie wywodząc się od Abrahama miał jako dziedzic 
prawo do obietnicy i błogosławieństwa przekazanego przez Jahwe patriarsze, 
to jednak w okresie ST znajdował się w sytuacji przypominającej status nie­
pełnoletniego spadkobiercy, którego uprawnienia aż do czasu osiągnięcia 
pełnoletności były zawieszone, a on sam przebywał pod władzą i nadzorem 
wyznaczonych opiekunów oraz zarządców. Takiego braku niezależności nie 
można oczywiście nazywać niewolą, mimo to małoletni dziedzic niczym nie 
różnił się od człowieka pozbawionego wolności (Ga 4, 1-2). Zastosowany 
przez Apostoła obraz bardzo trafnie ukazywał niedoskonałość dotychczasowej 
ekonomii zbawienia, zwłaszcza jej tymczasowość, ograniczoność i bezradność 
w obliczu różnorodnych wyzwań.

13 Por. S z y  m a n e k ,  dz. cyt., s. 88-89.



116 HUBERT ORDON SDS

4. TEOLOGICZNE PRZESŁANKI I TREŚĆ 
PAWŁOWEJ FORMUŁY „PEŁNIA CZASU"

Omawiana perykopa (Ga 4, 1-7) jest jednym z bardzo ważnych elementów 
nauczania św. Pawła w Liście do Galatów na temat usprawiedliwienia, doko­
nanego przez Jezusa Chrystusa i osiąganego przez wiarę. Do podjęcia tego 
tematu sprowokowała go działalność wywodzących się z Izraela misjonarzy, 
żądających od chrześcijańskich mieszkańców Galacji pochodzenia pogańskie­
go konieczności przyjęcia judaizmu, tzn. powrotu na drogę, którą Bóg prowa­
dzi! przez wieki naród wybrany. Jej zaś konkretnym przejawem miało być 
poddanie się obrzezaniu oraz podporządkowanie Prawu, co przedstawiano 
jako nieodzowny warunek zbawienia.

Chwiejna postawa chrześcijan galackich, a nawet uleganie agitacji tzw. 
żydujących wywołały nie tylko ostrą reakcję ze strony Apostoła (Ga 1,6; 3, 
1-4; 5, 2-4; 6, 7), ale także skłoniły go do pogłębionej prezentacji i krytycz­
nej oceny historiozbawczych instytucji starotestamentowych. Na tym zaś tle 
z polemiczną pasją i retoryczną finezją (Ga 2, 17; 3, 13; 4, 10. 15-16. 19; 
5, 15) ukazywał podstawowe prawdy, rezultaty i możliwości nowej rzeczywi­
stości oraz jej zdecydowaną wyższość nad dawnym porządkiem. A następnie 
w słowach pełnych żarliwości przekonywał i wzywał do zawrócenia z obra­
nego fałszywego kierunku oraz trwania w wierności Ewangelii (Ga 4, 9-12; 
5, 1).

Nie ulega wątpliwości, że w ukształtowaniu owych poglądów i opiniiz
zasadniczą rolę odegrały jego własne przeżycia i doświadczenia. Sw. Paweł 
przecież osobiście przeszedł przez te etapy, które później będzie tak wnikli­
wie charakteryzował. Jako Izraelita był dumny z przynależności do ludu 
Bożego ST i gorliwego przestrzegania nakazów Prawa (Rz 9, 4-5; Ga 1, 14; 
2, 15), ale też zakosztował rozczarowań z powodu jego ograniczoności i sła­
bości. Nieoczekiwanie w bieg jego życia wkroczył z całą swoją mocą sam 
Bóg, przemieniając prześladowcę wyznawców Chrystusa w Jego naśladowcę, 
zagorzałego zwolennika Przymierza synajskiego w entuzjastycznego i niestru­
dzonego krzewiciela Przymierza zawartego na krzyżu Golgoty (Ga 1, 13-16; 
2, 20). Tak więc indywidualne doświadczenia Apostoła z poszczególnych 
okresów jego życia stały się niejako odbiciem wielkich etapów powszechnej 
historii zbawienia. W świetle zaś bardzo osobistego i intensywnego przeżywa­
nia niezwykłej godności synostwa Bożego -  z jego wszystkimi konsekwencja­
mi -  coraz wyraźniej dostrzegał i doceniał doniosłość faktu wcielenia.

Echem owych doznań i refleksji są jego wypowiedzi z Ga 4, 1-7, w któ­
rych przeciwstawił on aktualne położenie chrześcijan wcześniejszej sytuacji



„KIEDY ZAŚ NADESZŁA PEŁNIA CZASU” (Ga 4, 4) 117

niedojrzałości i zniewolenia, kładąc szczególny nacisk w Ga 4, 4 na przeło­
mowe znaczenie wejścia Jezusa w historię ludzką -  dokonane w „pełni cza­
su” Odpowiednio do wagi teologicznego przesłania tego wiersza na jego 
początku została umieszczona uroczysta formuła14 ôte Ôè tò
TcXfipwpct toû xpóvou, co miało zainteresować odbiorcę dalszym przekazem. 
Stąd zasługuje ona na bardziej wnikliwe potraktowanie.

Myśl hebrajska nie pojmowała czasu jako rzeczywistości istniejącej samo­
istnie, lecz ściśle związanej z konkretnymi wydarzeniami i działaniami. Sta­
nowi on przestrzeń, w której powstają i rozgrywają się różne sprawy, doko­
nują naturalne procesy, ale i tworzą Boże oraz ludzkie dzieła. Dlatego też nie 
ma czasu „pustego”, gdyż jest on stale „nasycany” rozmaitymi zdarzeniami 
i czynnościami. Decydujący wpływ na nie, czyli ogólniej na dzieje świata 
i człowieka, posiada Bóg jako Stwórca i Pan wszystkiego. Poprzez nakreśle­
nie planów i wyznaczenie celów całej naturze, zwłaszcza zaś ludziom, a na­
stępnie dzięki swej udzielającej się wszechmocy sprawia, że ramy czasu 
stopniowo wypełniają się treścią15

Na podstawie powyższych danych zwrot „pełnia czasu”, podobnie jak 
„czas się wypełnił”(Mk 1, 15; Łk 21, 24; Ef 1, 10; por. Łk 1, 20; Dz 1, 7), 
można by rozumieć najpierw w ten sposób, że dobiegł końca pewien określo­
ny przez Boga okres wraz z wszystkim, co się w nim stało, lub że zaistniał 
przewidziany i ustalony przez Niego moment. W zastosowaniu do Ga 4, 4 
użyta formuła wyrażałaby myśl, iż z wcieleniem Jezusa zakończyła się defini­
tywnie starotestamentowa epoka przygotowania przez obietnice, Prawo i zapo­
wiedzi prorockie16. Ta interpretacja, mimo że odwołuje się i opiera na po­
glądach żydowskich, jednak skupiając się zbytnio na nich traci sprzed oczu 
najbliższy kontekst, zwłaszcza Ga 4, 5-7 i nie wyczerpuje jego pozostałych 
wątków.

Stąd większość egzegetów, mimo że dostrzega wielkie znaczenie ery ST 
oraz jego instytucji, ale i nadejście ich kresu, z racji wysuniętych zastrzeżeń 
proponuje inne rozwiązanie. Przesuwając akcent z etapu przygotowania na 
etap realizacji, koncentruje się na posłaniu Syna Bożego i jego następstwach:

14 Por. P a c  i o r e  k, dz. cyt., s. 104.
15 Zob. H. Chr. H a h n ,  Zeit, [w:] Theologisches Begriffslexikon zum Neuen Testament, 

t. 111, hrsg. L. Coenen, Wuppertal: R. Brockhaus I9723, s. 1468-1469; M. J o i n L a m ­
b e r t ,  P. G r e l o t ,  Czas, [w:] Słownik teologii biblijnej, red. X. Léon-Dufour, Poznań: 
Pallottinum 1973, s. 174-177; J. T. N e 1 i s, A. L a c o q u e, Temps, [w:] Dictionnaire 
Encyclopédique de la Bible, dir. P. M. Bogaert i in. Turnhout: Brepols 1987, s. 1247-1248.

16 Tak np. S c h 1 i e r, dz. cyt., s. 194-195.



118 HUBERT ORDON SDS

wykupieniu z niewoli Prawa i żywiołów świata, godności przybranego syno­
stwa, udzieleniu Ducha. To właśnie wcielenie i działalność Jezusa wraz z jej 
skutkami decydują o początku kolejnego okresu historiozbawczego, przede 
wszystkim jednak stanowią treść, która wypełniła w najwyższym stopniu 
i ostatecznie jego ramy17 Ze względu na tę niezwykłą „treść”, jedyną 
w swoim rodzaju i niepowtarzalną, „pełnia czasu”, która dzięki niej zaistniała 
i dojrzała jako całkowicie nowa rzeczywistość, nie tylko nie ma sobie równej, 
lecz jest definitywna. W owej rzeczywistości został bowiem osiągnięty we­
wnętrzny cel dziejów wyznaczony przez Boga i służący dziełu usprawiedli­
wienia.

Przeprowadzone analizy tekstu Ga 4, 1-7 pozwoliły wyróżnić trzy wyraź­
nie zarysowane etapy procesu historiozbawczego: obietnicy i przygotowania 
-  realizacji zapowiedzi w historycznym posłaniu Jezusa Chrystusa -  przeka­
zywania i korzystania z pełni dóbr nadprzyrodzonych. Poszczególne fazy tego 
procesu nie są jednak czymś odrębnym, lecz ściśle wiążą się ze sobą jako 
elementy tego samego planu i działania Bożego. Uzyskują one jedność dzięki 
zamysłowi Stwórcy i Pana dziejów, gdyż On sprawia, że zapowiedzi stają się 
faktami, a obietnice się wypełniają.

Takie całościowe spojrzenie na relację Boga do człowieka pozwala z kolei 
na bardziej integralną interpretację uroczystej formuły „pełnia czasu” w Ga 
4, 4. Z jednej strony implikuje ona ideę, że zostały zrealizowane obietnice 
i proroctwa ST, czyli dobiegła kresu era przygotowania, z drugiej zaś pod­
kreśla niezwykłość i doniosłość historycznego momentu, wcielenia Jezusa 
Chrystusa, ponieważ nic nie może przewyższyć jego „treściowej” doskona­
łości, wreszcie wskazuje na konkretne, soteryczne i stale aktualne efekty 
owego wydarzenia. Dopiero w takiej całościowej perspektywie użyty przez 
św. Pawła nabiera swego pełnego znaczenia: posłanie Syna Bożego staje się 
centrum historii a dzieje świata i człowieka uzyskują w godzinie Jego posła­
nia swój punkt kulminacyjny. Swoją osobą i działaniem ogarnia On zbawczo 
wczoraj, dziś i przyszłe wieki.

17 Por. G. D e 1 1 i n g, nÀr|pr|Ç, [w:] Theologisches Wörterbuch -um Neuen Testament, 
t. VI, hrsg. G. Friedrich. Stuttgart: W. Kohlhammer 1959, s. 303-304; F. M u s s n e r. Der 
Galaterbrief, Freiburg im Br.: Herder 1974, s. 268-269; U. B o r s e, Der Brief an die Gala­
ter, Regensburg: Pustet 1984, s. 143.



„KIEDY ZAŚ NADESZŁA PEŁNIA CZASU” (Ga 4, 4) 119

„ALS DIE FÜLLE DER ZEIT GEKOMMEN IST” (Ga 4, 4)

Z u s a m m e n f a s s u n g

Die literarische Analyse der Perikope Ga 4, 1-7 zeigt auf, dass sie eine konzentrische 
Struktur bildet. In ihrem Zentrum befindet sich die Aussage von Ga 4, 4. Zugleich als theolo­
gisches Zentrum der ganzen Einheit weist sie auf den soteriologischen Wendepunkt der Welt- 
und Menschengeschichte hin. Seine einzigartige heilsgeschichtliche Bedeutung hebt der anti­
thetische Parallelismus zwischen Ga 4, 1-3 und Ga 4, 5-7 hervor. Dadurch wird nämlich die 
Situation des Menschen vor und nach der Inkarnation Jesu klar dargestellt. Auf diesem litera- 
risch-teologischen Hintergrund bekommt seinen eigentlichen Sinn der einführende Satz: „Als 
die Fülle der Zeit gekommen ist” Es geht darin nicht nur um das Erfülltwerden der alt- 
testamentlichen Zeit der Verheissung und Prophetie, sondern auch um den Vollmass, die inhalt­
liche Erfüllung der Zeit mit der Menschwerdung des Gottessohnes und zugleich um den 
Anfang der eschatologischen Periode mit ihrem ganzen heilsgeschichtlichen Inhalt. Auf diese 
Weise wird die paulinische „Fülle der Zeit” zur Mitte der Zeit -  summum temporis.

Zusammengefaßt von Hubert Ordon SDS


