ResearchGate

See discussions, stats, and author profiles for this publication at: https://www.researchgate.net/publication/279499321
Od prezbiteratu do kaptahstwa ewolucja pojec i urzedu

Article - January 2002

CITATION READS
1 317
1 author:

Henryk Pietras
Akademia Ignatianum w Krakowie

21 PUBLICATIONS 24 CITATIONS

SEE PROFILE

All content following this page was uploaded by Henryk Pietras on 01 July 2015.

The user has requested enhancement of the downloaded file.


https://www.researchgate.net/publication/279499321_Od_prezbiteratu_do_kaplanstwa_ewolucja_pojec_i_urzedu?enrichId=rgreq-1667ca0252ea079efb8f4817aab85c64-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzI3OTQ5OTMyMTtBUzoyNDYzNDY4Mjk1MjkwODlAMTQzNTc0NTA2OTU5Mg%3D%3D&el=1_x_2&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/publication/279499321_Od_prezbiteratu_do_kaplanstwa_ewolucja_pojec_i_urzedu?enrichId=rgreq-1667ca0252ea079efb8f4817aab85c64-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzI3OTQ5OTMyMTtBUzoyNDYzNDY4Mjk1MjkwODlAMTQzNTc0NTA2OTU5Mg%3D%3D&el=1_x_3&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/?enrichId=rgreq-1667ca0252ea079efb8f4817aab85c64-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzI3OTQ5OTMyMTtBUzoyNDYzNDY4Mjk1MjkwODlAMTQzNTc0NTA2OTU5Mg%3D%3D&el=1_x_1&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Henryk-Pietras?enrichId=rgreq-1667ca0252ea079efb8f4817aab85c64-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzI3OTQ5OTMyMTtBUzoyNDYzNDY4Mjk1MjkwODlAMTQzNTc0NTA2OTU5Mg%3D%3D&el=1_x_4&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Henryk-Pietras?enrichId=rgreq-1667ca0252ea079efb8f4817aab85c64-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzI3OTQ5OTMyMTtBUzoyNDYzNDY4Mjk1MjkwODlAMTQzNTc0NTA2OTU5Mg%3D%3D&el=1_x_5&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/institution/Akademia_Ignatianum_w_Krakowie?enrichId=rgreq-1667ca0252ea079efb8f4817aab85c64-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzI3OTQ5OTMyMTtBUzoyNDYzNDY4Mjk1MjkwODlAMTQzNTc0NTA2OTU5Mg%3D%3D&el=1_x_6&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Henryk-Pietras?enrichId=rgreq-1667ca0252ea079efb8f4817aab85c64-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzI3OTQ5OTMyMTtBUzoyNDYzNDY4Mjk1MjkwODlAMTQzNTc0NTA2OTU5Mg%3D%3D&el=1_x_7&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Henryk-Pietras?enrichId=rgreq-1667ca0252ea079efb8f4817aab85c64-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzI3OTQ5OTMyMTtBUzoyNDYzNDY4Mjk1MjkwODlAMTQzNTc0NTA2OTU5Mg%3D%3D&el=1_x_10&_esc=publicationCoverPdf

Od prezbiteratu do kaptanstwa
ewolucja pojec i urzedu

Henryk Pietras SJ
WSFP Ignatianum, Krakéw



STUDIA
BOBOLANUM

3 (2002)

Warszawa



Redakcja

Jacek Bolewski SJ (red. nacz.), Artur Filipowicz SJ (za-ca red. nacz.),
Pawet Kapusta SJ, Jerzy Seremak SJ

Rada Redakcji

Jan Charytaniski SJ, J6zef Kulisz SJ, Stefan Moysa-Rosochacki SJ,
Ryszard Otowicz SJ, Zygmunt Perz SJ , Franciszek Sieg SJ,
Tadeusz Wotoszyn SJ

Recenzenci tomu
ks. Jan Decyk, Julian Warzecha SAC, Pawet Géralczyk SAC

Opracowanie redakcyjne
Hanna Stompor

ISSN 1642-5650

IMPRIMI POTEST
Prowincja Wielkopolsko-Mazowiecka Towarzystwa Jezusowego
L.dz. 2002/308/P, Warszawa, dnia 25 listopada 2002 r.
Andrzej Koprowski SJ, prowincjat

Sktad komputerowy: Sekretariat BOBOLANUM
Druk: KONTRAST
03-802 Warszawa, ul. Skaryszewska 12



Od prezbiteratu do kaptanstwa:
ewolucja pojec i urzedu

Henryk Pietras SJ
WSFP Ignatianum, Krakéw

Od samego poczatku Kosciota apostotowie ustanawiali diakonow
i prezbiterow zwanych réwniez biskupami. Swiadcza o tym Dzieje Apostol-
skie i Listy $w. Pawla. Nie jest jednak zupetnie jasne, jakie byty ich kompe-
tencje ijak oni sami pojmowali swojg misje. Zamiennos¢ pojeé episkopos
ipresbyteros $wiadczy, ze poczatkowo chodzito ote same osoby, réznie na-
zywane. By¢ moze termin presbyteros zostat odziedziczony po synagodze,
gdzie bylo miejsce dla kolegiow ,starszych”. Ich funkcja za$§ spowodowata
nazywanie ich episkopami przez etnochrzescijan, nie przywigzanych do tra-
dycji zydowskich.

1. Rozwdj relacji prezbiterow i biskupow

Wydaje sie, ze ustanawianie prezbiterow w Kosciele nawigzuje do Lb 11,
16-17: Wtedy rzekt Pan do Mojzesza: ,,Zgromadz dla mnie siedemdziesieciu
mezOw sposrdd starszych lzraela, o ktorych wiesz, ze sa starszymi ludu
i nadzorcami, iprzyprowadz ich do namiotu Spotkania; niech tam stang ra-
zem z Toba. Wtedy ja zstapie i bede z tobg méwit, wezme z ducha, ktdry jest
w tobie, dam im, i bedg razem z toba dZwigac ciezar ludu, aty go sam juz
wiecej nie bedziesz musiat dZzwigac ”, To, co przekiad z hebrajskiego oddaje
jako ,starsi ludu ijego nadzorcy”, w Septuagincie brzmi: presbyteroi
i grammateis, czyli raczej ,,nauczyciele” (Hieronim w Wulgacie dat magistri).
Juz w tym wida¢, ze prezbiterzy wystepowali kolegialnie i do ich obowigz-
kow nalezato réwniez uczenie ludu. Nie ma mowy o jakichkolwiek funkcjach
kaptanskich, zarezerwowanych dla Aarona. Wazny jest rdwniez wybor Jozu-
ego. Ma on kierowa¢ ludem, by spoteczno$¢ Pana nie byfajak stado bez pa-
sterza (Lb 27, 16-18). Pan wyznaczyt Jozuego, cztowieka, w ktérym mieszka
duch, a Mojzesz natozy} na niego rece.



Pierwotny Koscidt rozwijat sie przez mate wspolnoty, tzw. Koscioty do-
mowe, ktére spotykaty sie w domu ktérego$ z zamozniejszych wiernych.
Wiemy, ze na czele takiej wspolnoty stat przewodniczacy, jako jej zarzadca,
opiekun, stréz, przewodnik, nauczyciel itd., czemu odpowiadat termin grecki
episkopos, oraz presbyteros. Jest wielce prawdopodobne, ze na ten urzad po-
wotywano wiasciciela domu, w ktorym wspoélnota sie spotykata. Miat on spo-
ro obowigzkow, do ktérych nalezato przede wszystkim organizowanie kate-
chumenatu, a ponadto troska o ubogich, zwlaszcza o wdowy i sieroty. Obo-
wigzkiem izaszczytem bylo dla niego przewodniczenie Eucharystii
i przyjmowanie nowych cztonkéw Kosciota przez chrzest. Wydaje sie, ze do
konca | w. w wiekszosci wspolnot byt jeden taki przewodniczacy, ktéry miat
do pomocy diakonéw. Nie ma na to bezposrednich dowoddw, ale biorac po
uwage fakt, ze pdzniej zawsze wystepujg siddemkami, ai w Dz 6, 1jest mo-
wa 0 natozeniu ragk na siedmiu wybranych mezow (bez uzywania tytutu ,,dia-
kon”), jest prawdopodobne, ze przynajmniej w wiekszych wspdélnotach byto
ich siedmiu. Wyjatkiem jest Koscidt jerozolimski, gdzie od poczatku mamy
do czynienia z kolegium Dwunastu. Wida¢ tez, ze chodzito ojego komplet-
nos$¢, gdyz apostotowie po zdradzie i $mierci Judasza dokooptowali Macieja.
Jak to byto p6zZniej, nie wiadomo. Euzebiusz z Cezarei pisze, ze apostotowie
mieli pozosta¢ na miejscu przez 12 lat (,Historia kosScielna” V, 18, 14). Wie-
dziat tez skads, ze po Smierci Jakuba apostotowie wybrali jego nastepce (llI,
11). Czy w miare rozchodzenia sie apostotow po Swiecie lub tez po Smierci
ktérego$ z nich, nadal utrzymywano takie kolegium? Tenze historyk podaje,
ze od czasu zburzenia Jerozolimy przez Tytusa w 70 r. az do czasu oblezenia
Jerozolimy przez Hadriana, czyli do 135 r., bylo w Jerozolimie 15 biskupow
(podaje ich imiona) i wycigga z tego wniosek, ze wszyscy zyli bardzo krétko
(IV, 5). Moze itak byto, nie jest jednak wykluczone, ze byto ich tak wielu
dlatego wihasnie, ze urzedowali rdwnoczes$nie, tworzac kolegium prezbiterow
zjednym przewodniczacym jako primus inter pares. Powstate w Il w. pseu-
doklementynskie ,Recognitiones” podaja, ze Piotr, zakiadajac Koscioty,
w kazdym miescie ustanawiat biskupa i 12 prezbiterowl By¢ moze jest to
$lad po takich wihasnie kolegiach prezbiteréw.

W Jerozolimie sytuacja zmienita sie radykalnie, kiedy miasto zostato do-
szczetnie zniszczone i zamienione na Aelia Capitolina, bez Zydéw, czyli row-
niez bez judeochrzescijan. W innych miastach zmiany nastapity gdzie$ na
przetomie | i Il w. Skromng wiedze na ten temat mozemy czerpa¢ od Klemen-
sa Rzymskiego, zjego listu do KoSciota w Koryncie z lat dziewiecdziesigtych
Iw., oraz zlistbw do siedmiu Kosciotdw napisanych przez Ignacego
z Antiochii prawdopodobnie w drugiej dekadzie Il w. Z dokumentéw tych

1Ps.-Clementinae, Recognitiones 6, 15 (GCS 51, 140).



przebija jakis$ eklezjalny problem, dotyczacy postuszenstwa biskupowi, Scislej
biorac, jednemu biskupowi w miescie. Prawdopodobnie dochodzito do kon-
fliktéw, gdy w jednym miescie przybywato kilka wspolnot chrzescijanskich,
ana czele kazdej stat odrebny biskup/prezbiter. Zaczela wtedy powstawac
koncepcja biskupa monarchicznego, to znaczy jednego zwierzchnika
w miescie, ktéremu inni kierujacy Kosciotami mieliby sie podporzadkowac.
Ignacy zdaje sie wracaé w tym kontekscie do idei kolegium prezbiteréw, na
czele ktérego miathy sta¢ biskup. W liscie do KosSciota w Filippi pisze: Gdzie
jestpodziat i gniew, tam Bo6g nie mieszka. Wszystkim, ktérzy zatuja, Pan prze-
bacza, jesli zatujac wracajg do jednosSci z Bogiem iz radg [tj. z kolegium
prezbiteréw] swojego biskupa. Wierze tasce Jezusa Chrystusa, ktéry uwolni
was z wszelkich wiezéw (8, 1).

Prawdopodobnie takie same kiopoty miat Kosciét koryncki, co sprowoko-
wato list Klemensa Rzymskiego do tego miasta, napisany w imieniu rzym-
skiego prezbiterium, réwniez nawotujgcy do zgody, tyle ze niekoniecznie
zjednym biskupem, az biskupami/prezbiterami w ogole. Zamet, jaki tam
powstat, polegat - zdaje sie - na tym, ze proba podporzadkowania sobie pre-
zbiteréw przez jednego z nich doprowadzita do odmawiania innym prawa
przewodniczenia Eucharystii. Klemens nawotuje do zgody, ale rownoczesnie
sprzeciwia sie odsuwaniu prezbiteréw, przy okazji zmian, oczywiscie o ile sg
pobozni (,,List do Koryntian” 43, 3)2

Warto odnotowaé informacje podang przez $w. Hieronima na temat orga-
nizacji Kosciota w Aleksandrii. Ot6z pisze on wjednym z listow:
WAleksandrii od Marka Ewangelisty, az do biskupéw Heraklasa i Dionizego3
zawsze prezbiterzy uznawali za biskupa jednego wybranego sposrod siebie
ipostawionego na wyzszym stopniu, podobnie jak wojsko jednego obwotuje
imperatorem, albo jak diakoni wybierajg sposrdd siebie jednego, o ktérym
wiedza, ze jest pilny, inazywajg go archidiakonem Céz bowiem z wyjatkiem
Swiecen czyni biskup, czego prezbiter nie czyni?4 Zwyczaj ten potwierdza
Sewer z Antiochii w liscie do Emessy5 oraz Eutychiusz, melchicki patriarcha
Aleksandrii z X w., ktéry wiedziat skads, iz prezbiteréw wybierajgcych bi-
skupa bylo tam dwunastu, i ze zwyczaj ten dotrwat do | Soboru Nicejskiego
(325)6. By¢ moze, by skonczy¢ z tym lokalnym - jak sie wydaje - zwyczajem

2Por. H. CROUZEL, Les onAgines de 1episcopat: fin du F siecle, debut du If, w: L Eveque
dans lhistoire de | Eglise, Presses de rUniversite d’ Angers 1984, 15.

3Heraklas zostat biskupem w 231 r., a Dionizy w 247.

4Hieronim, List 146, 1

5Por. E. W. Brooks, The Sixth Book ofthe Select Letters ofSeverus Patriarch ofAntioch in
the Syriac Version ofAthanasius ofNisibis, 11/1, London-Oxford 1903, 213.

6Eutychiusz, Annales, PG Ill, 982.



Swiecenia biskupa przez prezbiterdw, na Soborze Nicejskim postanowiono, by
biskupow wyswiecato co najmniej trzech biskupow?7.

2. Kaptanstwo w pierwotnym Kosciele

Funkcja nauczania iprzewodniczenia wspdlnocie, zwlaszcza przy spra-
wowaniu Eucharystii, nie sktonita chrzescijan do konca Il w. do zastosowania
dla swoich biskupow czy prezbiteréw greckiego terminu hiereus, to jest ,ka-
ptan”. Hiereus to przede wszystkim Jezus Chrystus, zgodnie z Listem do He-
brajczykdw. W innym znaczeniu, powszechnego kaptanstwa wszystkich
ochrzczonych, znajdujemy ten termin w nawigzaniu do Pierwszego Listu $w.
Piotra 2, 5 oraz do Apokalipsy 1, 6. Skoro wiec przez caty Il w. nie nazywano
tak biskupow ani prezbiterow, widocznie w ich postugiwaniu nic nie kojarzy-
fo sie ze skiadaniem ofiary, co bylo podstawowym zadaniem kaptanéw
wszystkich religii. Dla nas moze sie to wydawac dziwne, gdyz przywyklismy
do traktowania Eucharystii jako ofiary, warto wiec, choc¢by bardzo krétko,
przyjrze¢ sie temu8 Ot6z spostrzegamy, ze idea Eucharystii jako ofiary toro-
wata sobie droge bardzo powoli, ito przede wszystkim przez analogie do
ofiar Starego Testamentu. To jednak tylko Jezus Chrystus ztozyt ofiare
z siebie, jako wypetnienie sensu ,starych” ofiar, a biskup/prezbiter przewod-
niczy sktadaniu ofiary, jakg czyni z siebie wspdlnota Kosciota; z siebie, to nie
znaczy tylko ztego, co ludzkie, gdyz Kosciot jest Ciatem Chrystusa, ale
i chleba i wina jako Ciata i Krwi Chrystusa. Mozna by powiedzieé, ze sukce-
sja apostolska uprawnia nie tyle do skladania ofiary, ile do przewodniczenia
w skiadaniu ofiary, czego podmiotem jest cata wspolnota9. Stowo , kaptan”,
hiereus, odnosi sie wiec do wspdlnoty, a nie do przewodniczacego. W jednym
miejscu termin ten odnosi sie do apostota Jana, w liscie Polikratosa, biskupa
Efezu, do papieza Wiktora (ok. 189-199): (..) Jan, ktory sie opierat opiers$
Panska, ktéry byt kaptanem i nosit diadem, meczennik i nauczycielld Diadem
nosit arcykaptan w Starym Testamencie, nie inni kaptani. Moze w ten sposob
autor chciat podkresli¢ wyjatkowy autorytet Jana, przewyzszajacy znaczenie
biskupéw.

Na gruncie jezyka facinskiego wypada zobaczy¢, jak pasterzy Kosciota
okresla Tertulian, do konca Il w. katolik, potem, do $mierci okoto 220 r., czto-
nek charyzmatycznego ruchu montanistow, odtgczonego od jednosci Koscio-

7 Sob6r Nicejski, kanon 4: Dokumenty Soboréw Powszechnych, t. 1, Wydawnictwo WAM
Krakoéw 2001, 29.

8 Por. J. Stomka, Pokarm i ofiara. Refleksja eucharystyczna wczesnych Ojcow greckich,
Archidiecezjalne Wydawnictwo t6dzkie, £6dz 2000.

9Por. Didache 14.

0 Euzebiusz z Cezarei, Historia koscielna Ill, 31,3.



tall Zacznijmy od terminéw okreslajacych kaptanstwo Chrystusa. Nie dziwi
sacerdos, ani antistes, ktory to termin (pierwotnie oznaczajacy nadzorce) od-
nosit sie do kaptanéw juz od Cycerona. Warto jednak zwroci¢ uwage, ze
u Tertuliana po raz pierwszy spotykamy termin pontifex, ktéry nigdy nie
oznaczat kaptana (choé czesto tak wiasnie sie go ttumaczy)12 Kolegium pon-
tyfikow z najwyzszym pontyfikiem na czele byto odpowiedzialne za wszyst-
kie kulty w Rzymie, co najmniej od 300 r. przed Chr. Pontifex Maximus czu-
wat nad prawidtowoscig sprawowanych aktéw kultu, okreslat kalendarz dni
Swietych, mogt mianowaé kaptanéw i byt najwyzszym religijnym autoryte-
tem, sam jednak byt urzednikiem i zwierzchnikiem, a nie kaptanem. Pamie-
tamy, ze od czas6w Juliusza Cezara kolejni imperatorzy zostawali najwyz-
szymi pontyfikami z urzedu (poza Augustem, ktory czekal, az go na to stano-
wisko wybiorg). Tak byto az do 379 r., kiedy to cesarz Gracjan zrzekt sie tego
tytutu, a Teodozjusz Wielki go nie przyjat.

Tertulian pisze o Chrystusie, ze jest pontyfikiem nieobrzezanego kaptan-
stwa ustanowionym in nationibusl3 ze jest prawdziwym pontyfikiem Boga
OjcaXy Bioragc pod uwage historyczny kontekst, prawdopodobnie chce przez
to powiedzie¢, ze chrzescijanstwo nie jest religia podlegajaca kompetencjom
najwyzszego pontyfika rzymskiego, ale samego Chrystusa. Kilka razy pisze
o pontyfikach iprawach, jakie ich obowigzujg ijakim podlegajg. Zdaje sie
jednak podkres$laé, ze ,pontyfikat” Jezusa Chrystusa jest inny, sprawowany
w imieniu prawdziwego Boga i zwierzchni wzgledem nowego, nieobrzezane-
go kaptanstwa ludu.

W odniesieniu do KosSciota Tertulian mowi kilkakrotnie o funkcjach ka-
ptanskich (sacerdotalia)ly anawet gorszy sie, ze u heretykow sprawuja je
rowniez laicyls Wynika z tego, ze rezerwuje je dla duchownych. Do tych
funkcji nalezy m. in. udzielanie chrztu ipiszac o tym, Tertulian rysuje jakby
hierarchie kaptafnstwa: Najwyzsze prawo do tego ma najwyzszy kaptan, si qui
est, biskup, nastepnie prezbiterzy i diakoni, ate nie bez upowaznienia od bi-
skupa, i bedzie pokdj, jesli zachowane to zostanie ze wzgledu na godno$é Ko-
Sciota. Réwniez Swieccy maja takie prawo: co bowiem jednakowo sie otrzy-
muje, jednakowo moze by¢ udzielane, ale tylko wtedy, gdy nie wezwano bisku-

1 Por. HWojtowicz, Terminologia kaptanska u Tertuliana, Vox Patrum 13-15 (1993-
-1995) z. 24-29, 77-87.

2 Por. H. Kowalski, Kaptani i kolegia kaptanskie w Rzymie w | wiekuprzed Chrystusem,
Vox Patrum 13-15 (1993-1995) z. 24-29, 35-47.

BTertulian, Przeciw Marcjonowi v, 9, 9.

X Tamze, IV, 35, 7.

BNp. Tenze, Preskrypcjaprzeciwko heretykom29.

B Tamze, 41.



poéw, prezbiteréw lub diakondw..}1 Troche dalej napisze, ze nie dotyczy to
kobiet, ale i tak lista uprawnionych jest dtuga. Mamy wiec do czynienia raczej
ze stopniowaniem niz z podkre$laniem szczegdlnego kaptanstwa biskupa,
w przeciwienstwie do innych. Pyta gdzie indziej: Czyz i my, $wieccy, niejeste-
S$my kaptanami?1 Pytanie jest retoryczne, réwniez jednak piszac o modlitwie
potwierdzi: JesteSmy prawdziwymi czcicielami i kaptanami [sacerdotes], kie-
dy modlgc sie wduchu, ofiarujemy modlitwe jako ofiare odpowiednig dla
Bogal9

Zdaniem Tertuliana do uprawnien kaptanskich nie nalezy przebaczenie
grzechéw, co moze czyni¢ tylko Bog20. Dlatego zdanie napisane o biskupie
Rzymu: Najwyzszy pontyfik, biskup biskupéw, zarzadza: ,,Ja odpuszczam
grzechy cudzotéstwa inierzadu tym, ktérzy odbyli pokute "2\ jest kping
i wotaniem o pomste do nieba, a nie uznaniem specjalnych kompetencji pa-
pieza. Tertulian, juz montanista, uwaza, ze papiez przekroczyt swoje kompe-
tencje, uzurpowat sobie prawo samego Chrystusa i dlatego nie nalezy go stu-
chac.

Podsumowujac tych kilka uwag o Tertulianie, mozemy zaryzykowac
stwierdzenie, ze kaptanstwo w Kosciele jest, jego zdaniem, cechg catego ludu,
a hierarchia zstepujaca - biskupi, prezbiterzy, diakoni, lud wiemy - jest kwe-
stig porzadku izasadg pokoju w Kosciele. Nigdzie nie pisze, na ile udato mi
sie ustali¢, o szafarzu Eucharystii, nie wiadomo wiec, dla kogo rezerwowat to
prawo: czy wylacznie dla biskupdéw, czy réwniez dla prezbiterow, a moze
i diakonéw? Niewykluczone, ze u charyzmatycznych montanistow regulowat
to zwyczaj podobny do opisanego powyzej udzielania chrztu, czyli mogliby to
robi¢ takze Swieccy, ale tylko pod warunkiem nieobecnosci wyzszych ranga.
Nic pewnego na ten temat powiedzie¢ nie mozna. Dopiero kilkadziesiat lat
p6zniej w tej samej Afryce Cyprian z Kartaginy (ok. 200-258) napisze jasno,
ze Eucharystii przewodniczy sacerdos: Ofiare Panskg celebrujemy
z kaptanem PanaZ2i to kaptan wzywa wiernych stowami w gére serca23. Cho¢

7 Tenze, O chrzcie 17: ,,Dandi guidem summum habet ius summus sacerdos, si qui est,
episcopus; dehinc presbyteri et diaconi, non tamen sine episcopi auctoritate, propter ecclesiae
honorem quo saluo salua pax est. Alioguin etiam laicis ius est: quod enim ex aeguo accipitur ex
aeguo dari potest - nisi »si« episcopi iam aut presbyteri aut diaconi uocabantur....”

18 Tenze, Zacheta do czystosci 7; por. A. VILELA, La condition collegiale des pretres au 111
siecle, Theologie Historigue 14, Beauchesne, Paris 1971, 243.

BTerturian, O modlitwie 28.

20Tenze, Depudicitia 21, 17.

21 Tamze, 1, 6.

2Cyprian z Kartaginy, O modlitwie Panskiej 4.

2B Tamze, 31.



zasadniczo odnosi sie to zapewne do biskupa, dotyczy réwniez prezbiteréw,
ktory z ta postuga udawali sie potajemnie do wiezien24.

Z poczatku Il w. pochodzi prawdopodobnie tzw. Tradycja Apostolska
przypisywana Hipolitowi. Najstarszy jej tekst siega jednak IV w. ijest facii-
skim ttumaczeniem. Stynne zdanie na temat Swiecenia diakondw: Nie jest
Swiecony dla kaptanstwa, ale dla stuzenia biskupowi, zeby wypetiac to, co
nakaze (8) niewiele nam wiec moéwi. Nie wiemy, jakiego stowa greckiego
uzyt autor na oznaczenie ,kaptanstwa”, dla ktérego - w przeciwienstwie do
diakonéw - mieliby by¢ Swieceni biskupi i prezbiterzy. Miedzy nimi istnieje
jednak roznica: jesli do prezbiteratu lub diakonatu wybiera sie jakiego$ ,,wy-
znawce”, ktory cierpiat wiezienie za wiare, nie trzeba na niego wkiadac rak,
bowiem ma onjuz godno$¢ prezbiteratu z mocy swego wyznania (9), gdyz sam
Duch Bozy musiat go umacniaé. Nie obowigzywato to w przypadku bisku-
pow, co Swiadczy o coraz wiekszej Swiadomosci réznicy miedzy biskupami
a prezbiterami.

Interesujacego $wiadectwa na temat pojmowania godnosci biskupow do-
starczajg ,,Didaskalia Apostolskie” (IIl1 w.) syryjskiego pochodzenia. Wyraz-
nie panowata tam tesknota za porzadnym kultem $wigtynnym i hierarchia
kaptariska. W nawigzaniu do przepiséw kaptanskich Starego Testamentu, kto$
tam postanowit co nastepuje: Dawnym kaptanom i lewitom dzi$ odpowiadajg
diakoni prezbiterzy; wdowy i sieroty, funkcje za$ lewity i arcykaptana zarazem
peini dia was biskup. On glosi wam Stowo Boze, on posredniczy miedzy wami
a Bogiem, onjest waszym nauczycielem i- po Bogu - waszym ojcem, jako ze
powtérnie rodzi was przez wode (chrzcielna), on wreszcie, niby naczelnik
i wédz, ikrél potezny; rzadzi wami w imieniu Boga wszechmocnego ijako
Jego zastepca na ziemi godny jest rownej Mu czci. Diakon natomiast zajmuje
miejsce Chrystusa izastuguje na mitos¢ wasza, diakonisa za$ wyobraza Du-
cha Swietego, a wiec takze odpowiedniego wymaga szacunku. Prezbiteréw
trzeba traktowac na réwni z apostotami, a wdowy i sieroty otacza¢ nie mniej-
szym pietyzmem niz ottarzs.

Zwraca uwage nadzwyczajna godno$¢ biskupa, odpowiadajgca godnosci
Boga Ojca, oraz pozycja prezbiterdw nizsza niz diakonow i diakonis. Biskupi
nie sg nastepcami apostotdw, bo tym sg prezbiterzy, ale sa ponad nimi. Prezbi-
terzy s ustanowieni jako doradcy biskupa ikorona Kosciota, w ktérym sta-
nowig niby senat czy kurie, powinno sie ich szanowac i na utrzymanie dawac
im tyle, ile diakonom. Zauwazmy, ze mimo tak wysokiego mniemania
0 godnosci biskupiej, nie jest on nazywany kaptanem. Kaptanom Starego

2 Tenze, List5, 2.

5 Didaskalia Apostolskie 9, t. ks. M. Michalski, Antologia Literatury Patrystycznej I. Po-
dobne przyporzadkowanie biskupa Bogu Ojcu, prebiteréw senatowi, a diakonéw Chrystusowi
znajdujemy u Ignacego Antiochenskiego w LiScie do Magnezjan 6, 1



Testamentu odpowiadajg dzi$ diakoni prezbiterzy; wdowy isieroty,
a arcykaptanowi biskup; odpowiadaja, zajmujg poniekad ich miejsce, ale nie
sg nimi. Umieszczenie wdoéw i sierot w hierarchii, cho¢ na koncu, $wiadczy
0jakoSciowo innym kryterium przynaleznosci do grupy kaptanskiej. Nie jest
nim urodzenie - oczywiscie - ale nie jest tez sprawowana funkcja kultyczna,
np. przewodniczenie Eucharystii. Biskupowi nalezy sie najwyzszy szacunek,
ale nie z powodu kaptanstwa, lecz wiadzy rzgdzenia, odpowiadajacej wiadzy
Boga Ojca, ktory nigdy przeciez nie byt opisywany jako kaptan.

W tych samych czasach tworzyt tez Orygenes i mozna by sie po nim spo-
dziewa¢ wielu informacji na temat domniemanego kaptanstwa biskupow
lprezbiterow. Problem jednak w tym, ze wiekszo$¢ jego pism, w tym prawie
wszystkie homilie dotyczace Starego Testamentu, zachowata sie tylko
w przektadzie tacinskim z korfica IV w., czyli z czasdéw ustalonej juz i innej
terminologii2e. Pewne jest, ze w tekstach zachowanych po grecku nie znajdu-
jemy terminu hiereus na oznaczenie biskupéw czy prezbiteréw, cho¢ jest tak
w odniesieniu do kaptanéw Starego Testamentu i religii grecko-rzymskich.
Czesto dokonuje sie podobnego zabiegu egzegetycznego, jak redaktor cyto-
wanych co dopiero ,Didaskaliow Apostolskich”: kaptanom Starego Testa-
mentu odpowiadajg obecnie przywodcy Kosciofa, ale nic ponadto. Pisze
o tym sporo, zwlaszcza w homiliach do Ksiegi Kaptanskiej, gdyz wymagat
tego kontekst egzegetyczny oraz jego metoda, szukajaca we wszystkich tek-
stach sensu duchowego, aktualnego dla wspdtczesnych. Klasycznym tego
przyktadem jest komentarz do Ksiegi Jeremiasza 13, 12-17, gdzie jest mowa
o karze za grzechy kaptanéw. Orygenes pisze, aktualizujac: Jesli kto$ z tych
oto kaptanéw - wskazuje na nas, prezbiterow - albo kto$ z tych oto lewitow
stojgcych wokét ludu - moéwie o diakonach - grzeszy, toponiesie te kare2l Jak
widaé, jest to zabieg czysto egzegetyczny i kaznodziejski, wylacznie prdéba
wyjasnienia Pisma Swietego Starego Testamentu chrzescijanom, zastosowa-
nie Bozego Stowa do sytuacji Kosciota. W polemice z Celsusem pisze z kolei
0 kaptanach poganskich iporéwnuje ich nie z prezbiterami czy biskupami
Kosciota, ale z wszystkimi chrzescijanami28. Z tego nie wynika, by Orygenes
miat w niskim powazaniu biskupéw czy prezbiterow. Wrecz przeciwnie, ka-
ptanska godno$¢ catego ludu wymaga najwyzszych kwalifikacji moralnych
lintelektualnych jego przywddcow. W tym miejscu chodzi nam jednak tylko

% Por. M. szram, Orygenes o kaptanstwie, Vox Patrum 13-15 (1993-1995) z. 24-29, 89-99
oraz jego antologie tekstéw opublikowang pod tym samym tytutem, co artykut, naktadem WSD
w Olsztynie w 1998.

270rygenes, JerHom 12, 3, t+. S. Kalinkowski, PSP 30.

28 Tenze, Przeciw CelsusowiNIll, 73. Por. A. Vilela, La condition collegiale des pretres
au H f siecle, Theologie Historigue 14, Beauchesne, Paris 1971, 61.



o0 kaptanstwo, anie o prowadzenie sie duchownych. Zainteresowanych tym
tematem odsytam do antologii sporzadzonej przez ks. Mariusza Szrama2o.

Orygenes jest podejrzewany o $wiadomo$¢ specjalnego ,.charakteru”
zwigzanego ze Swieceniami. Miatoby to by¢ napisane wjego komentarzu do
Psalmu 118, 170 zachowanego wkatenach, gdzie czytamy: Godnoscig jest
by¢ apostotem Chrystusa Jezusa izachowywaé charakter apostota; godno-
$ciami sg takze urzedy koscielne, to znaczy biskupa, by¢ moze [ei tychoi] lub
prezbitera lub innychjakich$ w ciggu dalszym. Godnosciami duszy sg rowniez
cnoty... Nie wydaje mi sie, by mozna byto dopatrywac sie tutaj jakiegokol-
wiek technicznego znaczenia stowa ,charakter” iwigza¢é go akurat
z biskupstwem lub prezbiteratem, skoro Orygenes tak wyraznie mowi, ze sg
to tylko przyktady godnosci. Poza tym, wedtug cytowanych stéw, inng godno-
§cig jest charakter apostota, ainng urzad biskupa czy prezbitera. Apostolski
»Charakter” bytby wiec raczej cechg wszystkich ochrzczonych. Biskupi, pre-
zbiterzy idiakoni sg na stuzbie kaptanskiego ludu iprzewodnicza ludowi
w dziataniach, bedacych przedtuzeniem dzieta Chrystusa na ziemi. Przede
wszystkim sami maja by¢ otwarci na Stowo Boze, a nastepnie uczy¢ innych,
szerzyC wiare i przebaczenie.

Nie ma powodu ani miejsca, by mnozy¢ cytaty i przyktady. Niech nam to
wystarczy, by zauwazy¢, ze do konca Il w. biskupi iprezbiterzy KosSciota
byli postrzegani jako przywddcy, pasterze i nauczyciele wspdlnot, ktérzy mie-
li przywilej przewodniczenia Eucharystii i udzielania chrztu; inni mogli robic¢
to ostatnie tylko za ich upowaznieniem. Nic natomiast nie wiadomo
0 mozliwosci delegowania do przewodniczenia Eucharystii. Msza $w. jest
pojmowana jako ofiara Kosciota, a nie biskupa/prezbitera, gdyz kaptanstwo
jest cechg wszystkich ochrzczonych. Gdzieniegdzie - podobno w wielu miegj-
scach Galii - mszy przewodniczyli réwniez diakoni, cho¢ synod w Arles
z 314 r. zdecydowanie to potepia3l Na jakiej zasadzie to czynili, nie wiado-
mo. Wyglada jednak na to, ze istniata tam Swiadomos$¢ dopuszczajaca takie
praktyki, a orzeczenie synodalne jest rzedu dyscyplinarnego, a nie doktrynal-
nego.

Jesli wymaga tego kontekst biblijny, Ojcowie poréwnuja kaptanéw zy-
dowskich lub poganskich do wszystkich ochrzczonych, gdy chodzi
o skfadanie ofiar. Tam, gdzie mowa jest o przewodniczeniu ludowi, odnoszg

29 M. szram, Orygenes o kaptanstwie, antotogia tekstéw, WSD, Olsztyn 1998.

P M. Szram we wstepie do swej antologii tekstow Orygenesa (patrz przypis powyzej) daje
troche inne tlumaczenie, zasugerowany, by¢ moze, teza o ,charakterze”. Tlumacze za:
R. Devreesse, Les anciens commentateurs grecs des Psaumes, Biblioteca Apostolica Vaticana
1970, Studi e Testi 264, 83.

3l Synod w Arles, kan. 16 : ,,De diaconibus quos cognouimus multis locis offerre, placuit
minime fieri debere” - CCSL 148, 12



sie do Kkleru, zwhaszcza do biskupéw, po nich do kolegium prezbiteréw, cza-
sem réwniez do diakonéw. Wydaje sie, ze w tym tez widzg zasadniczg réznice
miedzy chrzescijanami areszta Swiata. Chyba tylko Cyprian z Kartaginy
wprost nazywa biskup6w i prezbiteréw kaptanami, réwniez poza kontekstem
egzegetycznym, ito oni offerunt - skladajg ofiare. W jezyku greckim nie
uzywa sie pojecia hiereus na oznaczenie hierarchéw Kosciota, chyba ze jest to
sprowokowane kontekstem egzegetycznym iwchodzi w ramy alegorycznej
interpretacji tekstu $wietego.

3. Chrzescijanstwo na prawach religii

W IV w. sytuacja zaczela sie diametralnie zmienia¢. Po prze$ladowaniach
Dioklecjana i kilku latach wojen domowych, cesarz Konstantyn w 313 r. wy-
dat edykt tolerancyjny zwany mediolafskim i uznat chrzescijanstwo za jedna
zreligii cesarstwa. Nie oznaczalo to,ze chrzescijanstwo byto przez niego
uprzywilejowane (to nastgpi dopiero w 380 r., za cesarza Teodozjusza Wiel-
kiego). W tym miejscu musimy sobie przypomnie¢, ze tradycyjnie w Rzymie,
apotem w catym cesarstwie, istniaty rézne kolegia kaptaniskie: pontyfikow
(ktérych mozna by nazwaé kolegium ponadkaptanskim, gdyz stanowili jakby
wiadze zwierzchnig nad innymi kolegiami), auguréw, epulonéw, guinde-
cemviri, haruspikowie, saliowie, westalki itd.2 Kaptanéw mialy tez poszcze-
golne Swiatynie i kulty. Mozna powiedzie¢, ze nalezato to do definicji kazdej
szanujacej sie religii. Cesarz Konstantyn, uznajac chrzescijanstwo za petno-
prawng religie, uznawat zapewne za rzecz ze wszech miar normalng, ze
i w KosSciele musza by¢ kaptani. Z tego tez zapewne powodu nazywa wprost
biskupéw kaptanami Chrystusa, np. w mowie na otwarcie obrad | Soboru
Niecejskiego (325),3 nie omieszkajagc przy tym zaznaczyé, ze jest ich
zwierzchnikiem. Byt wszak z urzedu najwyzszym pontyfikiem i podlegali mu
wszyscy kaptani cesarstwa. taczyto sie to z urzedem, anie ze szczegélnym
nabozenstwem do takiej czy innej formy kultow. Fakt, ze Konstantyn nie byt
ochrzczony, az do ostatnich chwil zycia, niczego wiec w tej materii nie zmie-
niat. Nie przeszkadzato to tez - wyraznie - biskupom, ktérzy te zwierzchnos$¢
uznawali. Do pewnego stopnia sprzeciwiat sie temu jedynie Atanazy
z Aleksandrii (zm. 373), cho€ i on, gdy potrzebowat, odnosit sie do autorytetu
cesarza jako do wiadzy zwierzchniej, réwniez w sprawach religijnych.

2 Por. H. KOWALSKI, Kaptani i kolegia kaptaniskie w Rzymie w | wieku przed Chrystusem,
Vox Patrum 13-15 (1993-1995) z. 24-29, 35-47.
B Euzebiusz z Cezarei, Vita Constantini IlI, lin.



Na te polityczne wzgledy natozyta sie jeszcze zmiana w podejsciu do Pi-
sma Swietego34 Przypomnijmy: w | i Il w. chrzescijanie interpretujg zapisy
Starego Testamentu typologicznie, szukajac w nim zapowiedzi i ,typow”
Jezusa Chrystusa. Wszystko wyjasniaja, wychodzac z zatozenia, ze skoro
Pismo Swiete jest Stowem Bozym pisanym, aJezus Chrystus jest Stowem
Bozym, ktére stato sie cztowiekiem, to On musi by¢ giéwnym bohaterem
Pisma. W Il w. przewazala systematyczna alegoryzacja, praktykowana
i rozstawiona przede wszystkim przez Orygenesa. Szukata ona we wszystkich
tekstach giebszego sensu, moralnego i duchowego. Nie miala przez to zad-
nych probleméw z wyjasnianiem starotestamentowych zapiséw o kaptanstwie
i Swigtyni, gdyz przechodzita do porzadku dziennego nad ich znaczeniem
historycznym, a wyakcentowywata duchowy. W IV w. natomiast, pod wpty-
wem wielkich egzegetéw antiochenskich, takich jak Diodor z Tarsu czy Teo-
dor z Mopsuestii, alegorie odrzucono, by wréci¢ do wyjasnied dostownych.
Teksty okulcie Swiatynnym, o ustanowieniu kaptanéw i arcykaptanéw,
o lewitach i ofiarach, usitowano rozumie¢ dostownie, jako obowigzujace
nadal w takiej formie, w jakiej zostaty opisane w Ksiedze Kaptanskiej, Po-
wtorzonego Prawa itd. Zjednej strony prowadzito to do wzrostu zaintereso-
wania judaizmem, do uczeszczania do synagog i do wzdychania za porzad-
nym kultem $wigtynnym, czemu Ojcowie gwattownie sie sprzeciwiali
w licznych pismach PRZECIWKO ZYDOM, majgcych zniechecié chrzescijan do
tych praktyk. Z drugiej za$ strony - co jest bardziej interesujgce dla naszego
tematu - biblijng terminologie kultyczng zaczeto stosowa¢ do kultu
w Kosciele; juz nie na zasadzie alegorycznej interpretacji lub analogii, ale
wprost. Koscioty zaczyna sie nazywac Swiatyniami, prezbiterow kaptanami,
biskupdw arcykaptanami. W celu wiekszego skomplikowania doda¢ do tego
nalezy jeszcze masowos$¢ nawrdcen pogan na chrzescijaistwo w IV w., tym
wiekszg, im wieksze byto poparcie cesarza dla KosSciota i im bardziej okazy-
wato sie stosowne dla kariery. NawrGceni pospiesznie wyznawcy rdznych
religii, przyzwyczajeni do $Swiatyn i kaptandw, przenosili swe wyobrazenia na
chrzescijanstwo. Poganskie swigtynie zamieniane na koscioty, w potocznym
rozumieniu pozostawaty Swiagtyniami, tyle ze nowego Boga, aurzedujacy
w nich biskupi czy prezbiterzy byli postrzegani jako kaptani nowej religii.

Wszystko wskazuje na to, ze biskupom i prezbiterom przypadta do gustu
ta zmiana nomenklatury. Otrzymali te same przywileje co kaptani dawnych
kultéw, podobnie jak oni zostali zwolnieni ze stuzby wojskowej, zaczeli sie
po ,.kaptansku” ubiera¢, koscioty w charakterze $wigtyn otrzymywaly benefi-

A Por. H. Pietras, Poczatki teologii Kosciota, ZMT 28, Wydawnictwo WAM, Krakov
2000, 13Inn.; M. SIMONETTI, Miedzy dostownoscig a alegorig, ZMT 26, Wydawnictwo WAM,
Krakéw 2000.



cja, zwolnienia od podatkéw, biskupi dostali cywilng jurysdykcje nad swoimi
wiernymi®b. Glos rozsadku papieza Celestyna | (422-432), upominajacy li-
stownie biskupdw galijskich, by nie przebierali sie do sprawowania Euchary-
stii, gdyz majg sie odznacza¢ nauka, obyczajami i czystosScig umystu3g, a nie
strojem, okazat sie glosem wotajagcym nadaremnie. Zwrot sacerdos Christi,
w czasach przednicejskich obecny chyba jedynie raz, u Cypriana
z Kartaginy37, pdzniej staje sie coraz powszechniejszy, réwniez w tacifskich
ttumaczeniach Orygenesa dokonanych przez Rufina z Akwilei38.

Dalej poszto juz gtadko i konsekwentnie. Do tego stopnia, ze w literaturze
przedmiotu pisze sig, ze kaptani chrzescijanscy nazywani byli biskupami
i prezbiterami. Wyglada za$ na to, ze raczej byto odwrotnie: to biskupow
i prezbiteréw, a z czasem i diakonéw, zaczeto coraz powszechniej nazywac
kaptanami, przy tym coraz mniej poswiecano uwagi kaptanstwu wszystkich
ochrzczonych. Historii, oczywiscie, nie mozna zawracaé. Warto jednak pré-
bowaé zrozumiec¢ i wyciagac z tego wnioski3.

FROM PRESBYTER TO PRI1EST:
THE EVOLUTION OF THE CONCEPT OF MINISTRY

SUMMARY

In the Acts of the Apostles, the terms episkopos and presbyteros are used interchangeably.
In the early Church which spread thanks to smali communities (house churches), both terms
signified the leaders of these communities. They fulfilled various other supplementary roles in
the community, presiding also over celebrations of the Eucharist. Initially, the communities had
one leader who was assisted by deacons. The situation later became more complex when se-
veral communities were present in the same town and each was presided over by its own
bishop/presbyter. This lead to the gradual distinction of the respective functions of bishops and
presbyters.

However, in the eyes of contemporary Christians, none of these functions merited the title
of priest (hiereus). This title was referred, on the one hand, to Christ (Letter to the Hebrews)

P Por. J. GRZYWACZEWSKI, Przywileje duchownych w pierwszych wiekach chrzescijanstwa,
Vox Patrum 13-15 (1993-1995) z. 24-29, 217-225.

FHcCelestyn I, List do biskupéw prowincji Vienne i Narbonnel, PL 50, 431. Te samg mysl
zawarl juz Orygenes w KptHom 6, 6: poszczegdlne czesci stroju kaptariskiego oznaczajg alego-
rycznie obyczaje, nauke i madrosé, i to o te cechy chodzi, a nie o ubidr.

37 Cyprian z Kartaginy, Ojednosci Kosciota katolickiego, 17.

CBNp. Orygenes, RdzHom 16, 5.

P Dla uzupetnienia poleca sie: Kaptanstwo w starozytnosci chrzescijanskiej, numer spe-
cjalny Vox Patrum 13-15 (1993-1995) z. 24-29. Tamze bibliografia na ten temat zestawiona
przez ks. S. Longosza.



and, on the other, to the whole community, to the common priesthood of all the baptised. Even
later, for example for Tertulian, the priesthood is a characteristic of the whole people, whereas
the hierarchy is a matter of good order. The testimonies of the Fathers up to the end of the 3rd
century confirm the fact that bishops and presbyters were seen as leaders and teachers of the
communities. They possessed the privilege of presiding over the Eucharist, whereby there is no
evidence that this function could be delegated. The Holy Mass is understood as the sacrifice of
the Church, not as that of the bishop/presbyter.

Old Testament formulations conceming priests and sacrifices were related to all the bap-
tised in an allegorical way. Only in the case of Cyprian of Carthage do we find bishops and
presbyters being called "priests” directly. The situation began to change diametrically in the 4th
century. After the recognition of Christianity as one of the religions of the Empire, bishops
receive a status egual to the priests of other religions, with the Emperor as the high priest (pon-
tifex). Moreover, the rejection of the allegorical methods of exegesis by the Fathers of the
school of Antioch meant that Old Testament texts about priests were now applied literally to
Christian priests. Form this period on, churches are called "temples" and Bishops high "priests".

The appeal of Pope Coelestinus | seems to be an exception. He admonished the bishops of
Gaul not to put on special vestments for the celebration of the Eucharist. It was becoming
common practice to cali bishops and presbyters "priests”; the terminology was sometimes
carried over to deacons as well.

It is not possible to reverse historical processes. However, it is worth attempting to under-
stand these processes and draw appropriate conclusions.


https://www.researchgate.net/publication/279499321

