
Abraham Joshua Heschel

BÓG SZUKA 
CZ£OWIEKA
(filozofia  judaizmu)



 

 

BÓG SZUKA 

CZŁOWIEKA 

 

 

(filozofia judaizmu) 

 

 

 

 

przetłumaczył z angielskiego Gwido Zlatkes 

 

 

 

 

Abraham Joshua Heschel 



2  

 

 

 

Przedmowa tłumacza 11 

Wybrana bibliografia  19 

1. BÓG 21 

1. Samopoznanie judaizmu 22 

ODNALEŹĆ PYTANIA 22 

FILOZOFIA I TEOLOGIA 22 

MYŚLENIE SYTUACYJNE 23 

DOGŁĘBNE SAMOPOZNANIE 23 

TEOLOGIA GŁĘBINOWA 24 

SAMOPOZNANIE RELIGII 25 

KRYTYCZNA REEWALUACJA 26 

UCZCIWOŚĆ INTELEKTUALNA 27 

FILOZOFIA JAKO RELIGIA 27 

FILOZOFIA JAKO PUNKT WIDZENIA 27 

MYŚLENIE ELIPTYCZNE 28 

RELIGIA FILOZOFII 28 

SPOSÓB MYŚLENIA 29 

METAFIZYKA I META-HISTORIA 30 

WYZWANIE DLA FILOZOFII 31 

UWIELBIENIE ROZUMU 31 

IDEE I ZDARZENIA 33 

FILOZOFIA JUDAIZMU 34 

2. Drogi do Jego obecności 36 

BIBLIA JEST NIEOBECNA 36 

PAMIĘĆ I OLŚNIENIE 36 

LUDZKIE POSZUKIWANIE BOGA 38 

“SZUKAJCIE MEGO OBLICZA” 39 

TRZY DROGI 40 

3. To co wzniosłe 42 

WIELKIE ZAŁOŻENIE 42 

POTĘGA, PIĘKNO, MAJESTAT 42 

NIEUFNOŚĆ WIARY 43 

O WZNIOSŁOŚCI W BIBLII 44 

PIĘKNE I WZNIOSŁE 45 

TO CO WZNIOSŁE NIE JEST OSTATECZNE 46 



3  

GROZA I UNIESIENIE 47 

4. Zdumienie 48 

DZIEDZICTWO ZDUMIENIA 48 

MAŁA ŚRUBKA 48 

DWA RORZAJE ZDUMIENIA 49 

"ZATRZYMAJ SIĘ I ROZWAŻ" 50 

"ZA TWOJE NIEUSTANNE CUDA" 51 

TYLKO ON WIE 53 

5. Poczucie tajemnicy 56 

"NIEDOSIĘŻNE I NIEZGŁĘBIONE" 56 

W PODZIWIE I ZDUMIENIU 56 

"GDZIE MOŻNA ZNALEŹĆ MĄDROŚĆ?" 57 

DWA RODZAJE NEWIEDZY 58 

PRZYBLIŻAMY SIĘ, LECZ NIE DOCHODZIMY DO ZROZUMIENIA 58 

"RZECZY, KTÓRE WIDZIMY SĄ UKRYTE" 59 

6. Zagadka nie jest rozwiązana 61 

BÓG MIESZKA "W GŁĘBOKICH CIEMNOŚCIACH" 61 

BOCHENEK CHLEBA 62 

TAJEMNICA TO NIE BÓG 63 

POZA TAJEMNICĄ JEST MIŁOSIERDZIE 64 

TRZY NASTAWIENIA 65 

BÓG NIE JEST WIECZNIE MILCZĄCY 65 

7. Podziw 69 

"JAK WIELKA OTCHŁAŃ" 69 

POCZĄTKIEM MĄDROŚCI JEST PODZIW 69 

ZNACZENIE PODZIWU 70 

PODZIW I STRACH 71 

ZACHWYT POPRZEDZA WIARĘ 71 

POWRÓT DO CZCZENIA 71 

8. Chwała 73 

CHWAŁA JEST NIEWYRAŻALNA 73 

CHWAŁA NIE JEST RZECZĄ 73 

CHWAŁA JEST OBECNOŚCIĄ BOGA 74 

ŻYWA OBECNOŚĆ 74 

WIEDZA O CHWALE 75 

ŚLEPOTA NA CUDOWNOŚĆ 76 

ZATWARDZIAŁOŚĆ SERCA 76 

9. Świat 79 

UWIELBIENIE NATURY 79 

ROZCZAROWANIE 79 

ODSAKRALIZOWANIE NATURY 80 

TO CO JEST DANE NIE JEST OSTATECZNE 81 

PRZEMIENNOŚĆ NATURY 81 

FAŁSZ IZOLACJI 83 

WIELBIĄCA BOGA NATURA 83 



4  

RZECZ POPRZEZ BOGA 84 

KWESTIA ZDUMIENIA 85 

10. Pytanie zwrócone do nas 88 

SAMOTNOŚĆ METAFIZYCZNA 88 

NIE PROBLEM NAUKOWY 88 

POZA DEFINICJAMI 89 

ZASADA NIEWSPÓŁMIERNOŚCI 89 

WYMIAR NIENAZYWALNEGO 90 

ŚWIADOMOŚĆ TRANSCENDENTALNEGO ZNACZENIA 91 

ODCZUWANIE CUDOWNOŚCI NIE WYSTARCZA 91 

ARGUMENT PLANU 92 

RELIGIA ZACZYNA SIĘ OD ZDUMIENIA I TAJEMNICY 93 

PYTANIE ZWRÓCONE DO NAS 93 

"PAŁAC PEŁEN ŚWIATŁA" 94 

CO ROBIĆ ZE ZDUMIENIEM 94 

11. Przesłanka ontologiczna 96 

PRZEBŁYSKI INTUICJI 96 

SPOTKANIE Z NIEZNANYM 96 

MYŚLENIE PRZEDKONCEPCYJNE 96 

WZNIEŚĆ SIĘ PONAD WŁASNĄ MĄDROŚĆ 98 

OSTATECZNE zaangaŻowanie to AKT UWIELBIENIA 99 

WYSŁAWIAMY NIM DOWIEDZIEMY 99 

PRZESŁANKA ONTOLOGICZNA 100 

NIEPRZYSTAWALNOŚĆ DOŚWIADCZENIA I WYRAZU 101 

12. O znaczeniu Boga 103 

MINIMUM ZNACZENIA 103 

DWA WNIOSKI 104 

ROLA BOGA W INTUICJach CZŁOWIEKA 105 

SYTUACJA RELIGIJNA 106 

CHWILE 106 

ODPOWIEDŹ W PRZEBRANIU 107 

13. Bóg szuka człowieka 110 

"GDZIE JESTEŚ?" 110 

WIARA to ZDARZENIE 111 

BŁYSK W CIEMNOŚCI 111 

POWRÓT DO BOGA JEST DANĄ MU ODPOWIEDZIĄ 113 

ZDARZENIE DUCHOWE 114 

14. Intuicja 116 

SŁUCHAJ, IZRAELU 116 

INICJATYWA CZŁOWIEKA 116 

"OKO SERCA" 117 

“DRZWI DLA DUSZY” 118 

15. Wiara 121 

"CZYŻ BADANIEM MOŻNA ODNALEŹĆ BOGA?" 121 

NIE MA WIARY OD PIERWSZEGO WEJRZENIA 121 



5  

WIARA JESt PRZYWIĄZANIEM 122 

ZAŻENOWANIE WIARĄ 122 

WIARA OBEJMUJE WIERNOŚĆ 123 

16. Poza intuicją 125 

W ZASIĘGU ŚWIADOMOŚCI 125 

BÓG JEST PODMIOTEM 126 

PRZYSŁÓWKI 126 

JEDYNOŚĆ JEST MIARĄ 127 

OD INTUICJI DO DZIAŁANIA 127 

CZY TYLKO INTUICJE I NIC WIĘCEJ? 128 

2. OBJAWIENIE 130 

17. Idea objawienia 131 

CZŁOWIEK Z TORĄ 131 

PO CO BADAĆ TEN PROBLEM? 131 

ZAPOMNIELIŚMY PYTANIA 131 

DOGMAT SAMOWYSTARCZALNOŚCI CZŁOWIEKA 132 

IDEA NIEGODNOŚCI CZŁOWIEKA 133 

DYSTANS MIĘDZY BOGIEM A CZŁOWIEKIEM 134 

DOGMAT CAŁKOWITEGO MILCZENIA BOGA 134 

OSOBISTA ANALOGIA 135 

18. Prorocze niedopowiedzenie 136 

IDEA, TWIERDZENIE, SKUTEK 136 

CZYM JEST NATCHNIENIE PROROCZE? 136 

SŁOWA MAJĄ WIELE ZNACZEŃ 137 

POETYCKIE NIEDOPOWIEDZENIE 138 

JĘZYK WSPANIAŁOŚCI I TAJEMNICY 138 

SŁOWA OPISUJĄCE I WSKAZUJĄCE 139 

INTERPRETACJA ODPOWIADAJĄCA 140 

19. Tajemnica objawienia 141 

OBJAWIENIE A DOŚWIADCZENIE OBJAWIENIA 141 

TAJEMNICA OBJAWIENIA 141 

NEGATYWNA TEOLOGIA OBJAWIENIA 142 

WYOBRAZIĆ SOBIE TO ZNIEKSZTAŁCIĆ 142 

ELIMINACJA ANTROPOMORFIZMU 143 

JAK ŻADNE INNE ZDARZENIE 144 

20. Paradoks Synaju 145 

PARADOKS PROROCTWA 145 

W GŁĘBOKIEJ CIEMNOŚCI 146 

POZA TAJEMNICĄ 146 

DWA ASPEKTY 147 

CZY SYNAJ TO BYŁO ZŁUDZENIE? 147 

SPOSÓB MYŚLENIA 148 

EKSTAZA BOGA 149 



6  

21. Religia czasu 151 

MYŚL I CZAS 151 

BÓG ABRAHAMA 151 

KATEGORIA WYJĄTKOWOŚCI 152 

WYBRANY DZIEŃ 152 

WYJĄTKOWOŚĆ HISTORII 153 

UCIECZKA W TO CO PONADCZASOWE 154 

NASIONA WIECZNOŚCI 154 

UODPORNIONY PRZECIW ROZPACZY 155 

EWOLUCJA I OBJAWIENIE 155 

22. Proces i zdarzenie 157 

PROCES I ZDARZENIE 157 

WIDZIEĆ PRZESZŁOŚĆ W CZASIE TERAŹNIEJSZYM 158 

23. Zobowiązanie Izraela 159 

ZWIĄZEK Z WYDARZENIAMI 159 

PAMIĘĆ O ZOBOWIĄZANIU 159 

LOJALNOŚĆ WOBEC CHWILI 159 

SŁOWO HONORU 159 

ŻYCIE BEZ ZOBOWIĄZAŃ 161 

OBJAWIENIE TO POCZĄTEK 161 

24. Sprawdzanie proroków 163 

JAKI DOWÓD? 163 

BŁĘDNE WYOBRAŻENIE 164 

CZY OBJAWIENIE DA SIĘ OBJAŚNIĆ? 164 

CZY PROROCY SĄ WIARYGODNI? 165 

WYTWÓR SZALEŃSTWA 166 

SAMOWMÓWIENIE 166 

WYMYSŁ DLA CELÓW WYCHOWAWCZYCH 168 

POMIESZANIE 169 

DUCH CZASU 170 

PODŚWIADOMOŚĆ 171 

NIE MA DOWODÓW 172 

25. Biblia i świat 173 

CZY BIBLIA JEST ZŁUDZENIEM? 173 

CZY BÓG JEST WSZĘDZIE NIEOBECNY? 173 

MIEJSCE BIBLII W ŚWIECIE 174 

CO ZROBIŁA BIBLIA 174 

NIE MA SŁÓW PEŁNIEJSZYCH WIEDZY 175 

WYJĄTKOWOŚĆ BIBLII 175 

JAK JĄ WYJAŚNIĆ 176 

WSZECHMOC BIBLII 176 

DROGOCENNA BOGU 177 

ŚWIĘTOŚĆ W SŁOWACH 178 

IZRAEL JAKO DOWÓD 179 

JAK UCZESTNICZYĆ W PEWNOŚCI IZRAELA 179 

NIE PRZEZ DOWÓD 180 



7  

26. Wiara z prorokami 182 

WIARA Z PROROKAMI 182 

POCHODZENIE I OBECNOŚĆ 182 

POGRANICZE DUCHA 183 

NIE KSIĄŻKA 184 

"NIE WYGANIAJ MNIE" 185 

27. Zasada objawienia 187 

OBJAWIENIE TO NIE KWESTIA CHRONOLOGII 187 

TEKST JAKI JEST 188 

OBJAWIENIE TO NIE MONOLOG 188 

GŁOS na miarĘ CZŁOWIEKA 189 

MĄDROŚĆ, PROROCTWO I BÓG 189 

TORA NIEOBJAWIONA 190 

TORA JEST NA WYGNANIU 190 

IDEA I WYRAZ 191 

POSPOLITE FRAGMENTY 192 

Zgrzytliwe MIEJSCA 193 

BIBLIA TO NIE UTOPIA 195 

CIĄGŁE ROZUMIENIE 196 

TORY USTNEJ NIGDY NIE SPISANO 198 

3. ODPOWIEDŹ 201 

28. Nauka o uczynkach 202 

NAJWYŻSZA ZGODA 202 

SKOK W DZIAŁANIU 203 

UCZYNEK JEST RYZYKIEM 203 

OSTATECZNE ZAWSTYDZENIE 204 

PODEJŚCIE META-ETYCZNE 204 

PARTNERSTWO BOGA I CZŁOWIEKA 205 

DROGI A NIE PRAWA 206 

BOSKOŚĆ UCZYNKÓW 206 

ROBIĆ TO CZYM ON JEST 207 

PODOBIEŃSTWO W UCZYNKACH 207 

"POCIĄG DO DOBRA" 208 

CELE POTRZEBUJĄ CZŁOWIEKA 208 

NAUKA O UCZYNKACH 209 

29. Więcej niż wewnętrzność 210 

SAMĄ WIARĄ? 210 

BŁĄD FORMALIZMU 210 

NIE MA PODZIAŁU 211 

UDUCHOWIENIE NIE JEST DROGĄ 212 

AUTONOMIA I HETERONOMIA 212 

PRAWO 213 

PORZĄDEK DUCHOWY 214 

PRZESADA TEOLOGICZNA 215 

30. Sztuka bycia 218 

UCZYNKI I NIC WIĘCEJ? 218 



8  

WEZWANIE BY BYĆ TWÓRCZYM 218 

BÓG ŻĄDA SERCA 219 

CZEMU KAWANA? 220 

CZYNIĆ ABY BYĆ 221 

BÓG JEST W UCZYNKACH 221 

BYCIE OBECNYM 222 

31. Kawana 224 

SKUPIENIE UWAGI 224 

DOCENIENIE 224 

INTEGRACJA 225 

POZA KAWANĄ 225 

32. Behawioryzm religijny 228 

BEHAWIORYZM RELIGIJNY 228 

SPINOZA I MENDELSSOHN 228 

JUDAIZM I LEGALIZM 229 

NIEZBĘDNOŚĆ HAGADY 230 

TORA TO WIĘCEJ NIŻ PRAWO 231 

WIĘCEJ NIŻ HALACHA 232 

PAN-HALACHIZM 232 

RELIGIA BEZ WIARY 233 

DOGMAT NIE WYSTARCZY 234 

CZTERY ŁOKCIE 234 

33. Problem biegunowości 238 

HALACHA I HAGADA 238 

ILOŚĆ I JAKOŚĆ 238 

HALACHA BEZ HAGADY 239 

HAGADA BEZ HALACHY 240 

BIEGUNOWOŚĆ JUDAIZMU 241 

NAPIĘCIE POMIĘDZY HALACHĄ A HAGADĄ 241 

POWTARZALNOŚĆ I SPONTANICZNOŚĆ 242 

WARTOŚĆ NAWYKU 243 

UCZYNKI UCZĄ 243 

34. Sens praktykowania 246 

POCHODZENIE I OBECNOŚĆ 246 

SENS PRAKTYKOWANIA 246 

WIECZNOŚĆ, NIE UŻYTECZNOŚĆ 247 

SENS DUCHOWY 247 

ODPOWIEDŹ NA TAJEMNICĘ 248 

PRZYGODY DUSZY 249 

"CODZIENNIE PIEŚŃ" 250 

PRZYPOMNIENIA 250 

DZIAŁANIE JAKO PONOWNE SPOTKANIE 251 

PRZYŁĄCZENIE DO TEGO CO ŚWIĘTE 251 

EKSTAZA UCZYNKÓW 252 

35. Mycwa i grzech 254 

SENS MYCWY 254 



9  

"BO ZGRZESZYLIŚMY" 255 

"ZŁY POCIĄG" 256 

"JEST TYLKO KROK" 256 

36. Problem zła 258 

PAŁAC W PŁOMIENIACH 258 

"W ZŁYCH RĘKACH " 258 

POMIESZANIE DOBRA I ZŁA 259 

POKUTA ZA ŚWIĘTOŚĆ 260 

RELIGIA NIE JEST LUKSUSEM 260 

NAJWYŻSZE ROZRÓŻNIENIE 261 

JAK ZNALEŹĆ SPRZYMIERZEŃCA 262 

TORA JEST ODTRUTKĄ 262 

CZY DOBRO TO PASOŻYT? 263 

ZŁO NIE JEST PROBLEMEM OSTATECZNYM 263 

BÓG I CZŁOWIEK MAJĄ WSPÓLNY CEL 264 

ZDOLNOŚĆ WYPEŁNIENIA 264 

POTRZEBA ODKUPIENIA 265 

37. Problem neutralnego 267 

IZOLACJA MORALNOŚCI 267 

JAK POSTĘPOWAĆ WOBEC TEGO CO NEUTRALNE 267 

WSZELKA RADOŚĆ PRZYCHODZI OD BOGA 268 

38. Kwestia integralności 270 

INTERESOWNOŚĆ 270 

OBCE MYŚLI 270 

UCIECZKA W PODEJRZLIWOŚĆ 271 

PRÓBA HIOBA 272 

"DIADEM ABY SIĘ CHWALIĆ" 272 

POLITEIZM W PRZEBRANIU 273 

PORAŻKA SERCA 273 

39. Ja i nie-Ja 276 

CZY POŻĄDANIE JEST MIARĄ WSZYSTKIEGO? 276 

PRZEKSZTAŁCANIE POTRZEB 276 

SAMOWYRZECZENIE 277 

SZACUNEK DLA JA 278 

40. Uczynki zbawiają 279 

ŚWIADOMOŚĆ WEWNĘTRZNEGO ZNIEWOLENIA 279 

CHWILE CZYSTOŚCI 279 

SKRUCHA 280 

BÓG JEST PEŁEN WSPÓŁCZUCIA 280 

CEL OCZYSZCZA ŚRODKI 280 

UCZYNEK ZBAWIA 281 

"SŁUŻ MU Z RADOŚCIĄ" 282 

"MY PSUJEMY A ON NAPRAWIA" 282 

41. Wolność 284 

PROBLEM WOLNOŚCI 284 



10  

WOLNOŚĆ TO WYDARZENIE 284 

WOLNOŚĆ I STWORZENIE 285 

ZAANGAŻOWANIE Boga 286 

42. Duch judaizmu 288 

ZNACZENIE DUCHA 288 

DUCH JUDAIZMU 289 

SZTUKA WYCHODZENIA POZA CYWILIZACJĘ 290 

43. Lud Izrael 292 

ZNACZENIE ŻYDOWSKIEGO ISTNIENIA 292 

MYŚLENIE WSPÓŁMIERNE Z NASZYM PRZEZNACZENIEM 292 

IZRAEL - ZAKON DUCHOWY 293 

GODNOŚĆ IZRAELA 294 

Podziękowanie 297 

 



11  

 

Przedmowa tłumacza  

 

KSIĄŻKA SZUKA CZYTELNIKA 

 

 

 

Chyba powinienem zacząć tak: każdy ma w życiu tylko kilka naprawdę ważnych książek. 

Dla mnie “Bóg szuka człowieka” jest jedną z nich. 

Czytałem ją po raz pierwszy z górą dwadzieścia lat temu, pod koniec epoki jaruzelskiej w 

Polsce. Dla mnie, wtedy trzydziestoparolatka był to okres gruntownej przemiany wewnętrznej, 

której towarzyszył spory wysiłek żeby zrozumieć siebie samego. Szukałem drogi do zgody na 

samego siebie w późno odkrytym żydowskim pochodzeniu mojego ojca. Wydawało mi się, że 

powrót do korzeni, które kiedyś zostały odcięte jest konieczny – i możliwy. O Żydach 

wiedziałem tyle co nic, a większość z tego co wiedziałem wywodziła się z sentymentalnej 

Cepelii spod znaku “Skrzypka na dachu”, której i dziś pełno wokół. 

“God in Search of Man” Heschela pożyczył mi Konstanty Gebert. Mój angielski był w 

powijakach i zajęło mi ponad rok mozolne przebijanie się przez bitych 427 stron, słowo po 

słowie sprawdzane w słowniku. Ale w przedziwny sposób, jakby ponad barierą języka, książka 

Heschela była dla mnie całkowicie zrozumiała. Jakimś cudem nazywała wszystkie moje intuicje 

o tym, jaki powinien być Bóg by można było się na niego zgodzić i jak można w sposób 

rozsądny rozumieć to co wokół bez uproszczeń ateizmu albo popadania w mistyczny bełkot. 

Ukazywała rzeczy pozornie oczywiste w nowym, paradoksalnym świetle i zrozumiale 

wyjaśniała po co jest tajemnica. Miałem wrażenie jakbym u Heschela czytał własne myśli tuż 

przedtem nim przyszły mi do głowy.  

Toteż gdy w parę lat później wyjeżdżałem na stałe do Ameryki przyrzekłem sobie 

przetłumaczyć tę książkę dla polskich czytelników. Miałem zwłaszcza na myśli konkretną 

cytelniczkę – moją malutką (wtedy) córeczkę, która zostawała w Polsce i w kręgu katolicyzmu 

podczas gdy ja w Stanach miałem głębiej wnikać w judaizm. To dla niej książka Heschela miała 

zostać przetłumaczona; zamierzałem ją ofiarować jej gdy będzie już na tyle dojrzała by ją 

zainteresowała i gdy będzie w stanie ją zrozumieć. Przygotowywanie się do wypełnienia tej 

obietnicy odgrywało zawsze istotną rolę w moich studiach judaistycznych.  

(Nie przewidziałem tylko jednego – głębokości i zakresu zmian pokomunistycznej Polski. 

Mierząc rzeczy miarą własnego dzieciństwa, do głowy mi wtedy nie przycho-dziło, że dziś moja 

córka będzie w pełni światową młodą osobą i będzie znać angielski nie gorzej niż ja. Heschela 

może sobie przeczytać w oryginale, bez mojego pośrednictwa.) 

Dziś, wiele lat później czytam “Boga szukającego człowieka” ponownie – z zupełnie innej 

perspektywy, z innego miejsca w życiu. I choć nie odczuwam już takiego dreszczu jak wtedy, 

choć mikroskop tłumacza obnażył przede mną w książce wiele rzeczy, które umknęły mojej 



12  

uwadze za pierwszym razem, dobrych i nie tak znów dobrych, choć studia judaistyczne 

wzbogaciły moją świadomość kontekstów zaś życie codzienne przybliżyło mi żydowstwo takie 

jakie dziś jest, nie wyidealizowane – wciąż uważam, że jest to książka nadzwyczajna i że mój 

wysiłek tłumaczenia wart był podjęcia.  

Żałuję tylko, że wciąż muszę się czuć jak pionier. Heschel wciąż jest stosunkowo mało znany 

w Polsce. Z dwóch książeczek przełożonych przez Henryka Halkowskiego, “Pańska jest ziemia” 

przy jej wielkiej piękności należy do gatunku sentymentalnej idealizacji nieistniejącego świata, 

zaś “Szabat”, książka niepomiernie ważniejsza, traktuje o szczególnym wycinku rzeczywistości, 

w dodatku ujętym w sposób silnie zabarwiony mistyką. Prócz tego z książek mamy po polsku 

tylko wczesną rozprawkę o Abrawanelu przełożoną przez Ozjasza Tillemana i opublikowaną we 

Lwowie w 1938 roku – dzś niezmierna rzadkość. Krótki esej Heschela “Teologia głębi” 

wydrukował “Znak” przeszło czterdzieści lat temu. Dalszych kilka stroniczek: wstęp do “Pasji 

prawdy” i artykuł z pisma “Jewish Heritage” tłumacz Henryk Halkowski zamieścił w 

“Kalendarzu żydowskim – Almanachu” na rok 1992-1993. Wreszcie w 2001 roku wydawnictwo 

Znak opublikowało książkę „Człowiek nie jest sam” w przekładzie Katarzyny Wojtkowskiej-

Lipskiej. To bodaj wszystko. To swoisty paradoks, który trudno rozumieć – przy sporym 

zainteresowaniu judaikami w Polsce jeden z najważniejszych i najbardziej wpływowych 

religijnych myślicieli żydowskich dwudziestego wieku – a przy tym jeden z najbardziej 

przystępnych, pozostaje jednym z najmniej znanych.  

Co ważniejsze, dobór pism Heschela dotychczas opublikowanych po polsku uwypukla to, co 

judaizm różni od katolicyzmu. Tym co przede wszystkim interesuje wydawców judaików w 

Polsce jest egzotyka judaizmu – w rezultacie na drugi plan schodzi to, co wspólne obu religiom, 

czy też raczej wszystkim religiom judeo-chrześcijańskim, a co wynika ze wspólnego korzenia w 

religii starożytnych Żydów i z życia przez tysiaclecia obok siebie. Tymczasem to co w judaizmie 

jest odmienne niż w chrześcijaństwie ani nie stanowi o istocie judaizmu ani też w nim nie 

dominuje. Rewolucyjnym (dla nas) odkryciem Heschela jest coś o czym często zapominamy i co 

przeoczamy: że judaizm jest religią zwykłych ludzi.  

Kim był Abraham Joshua Heschel? Na fotografiach widać szopę siwych włosów, białą 

rozwichrzoną brodę i mnóstwo głębokich zmarszczek. Lekko przymrużone oczy za dużymi 

okularami zdradzają poczucie humoru. Podczas wywiadu udzielonego telewizji NBC na krótko 

przed śmiercią widzimy człowieczka wzrostu Lejzorka Rojtszwańca, ledwie będącego w stanie 

usiedzieć w krześle z powodu gwałtownej gestykulacji. W pewnym momencie spada mu z głowy 

jarmułka, a kamera miłosiernie udaje, że tego nie zauważa. 

Urodził się w 1907 r. w Warszawie w rodzinie chasydzkiej “arystokracji”. Wśród jego 

sławnych przodków i krewnych byli Dow Ber (Magid) z Międzyrzecza, Izrael z Różyna i dwóch 

jego imienników: Abraham Joshua Heschel z Opatowa i Abraham Joshua Heschel z Kopczyniec. 

Wśród krewniaków od strony matki wymienić można Lewiego Izaaka z Berdyczowa i dziadka 

Heschela, Jakuba Perlowa, cadyka z Mińska Mazowieckiego. Ojciec Abrahama, Mosze 

Mordechai Heschel, Rabi z Pelcowizny (gdzie osiadł w 1904) nie był zamożny. Dopiero gdy z 

rodziną przeniósł się z Pragi do centrum Warszawy na ulicę Muranowską zaczęło im się poodzić 

nieco lepiej. Mały Awrumele wyrastał w atmosferze wielkiej religijności, wśród żywych i 

umarłych chasydzkich świętych, książątko na dworze ściśle chronionym przed światem 



13  

zewnętrznym i od zarania przygotowywane do objęcia rządu dusz. Bardzo wcześnie odkryto w 

nim cudowne dziecko, pokładano nadzieje, że zostanie kolejnym cadykiem i odnowi 

podupadający chasydyzm. 

Wybrał jednak inaczej. Zamiast podążać utartym szlakiem religijnej edukacji zdecydował się 

na naukę w świeckim liceum żydowskim w Wilnie, a po jego ukończeniu wyjechał na studia 

filozoficzne na Uniwersytecie Berlińskim. Jednocześnie uczęszczał na wykłady w sławnej 

Wyższej Szkole Nauk Judaistycznych – Hochschule für die Wiesenschaft des Judentusms i w 

ortodoksyjnym Seminarium Hindelsheimera. W 1936 roku obronił doktorat na Uniwersytecie 

Berlińskim na podstawie pracy „Die Prophetische Bewusstein” (która stała się podstawą jego 

pierwszej znaczącej publikacji, książki „Die Prophetie” wydanej w Krakowie nakładem Polskiej 

Akademii Umiejętności). Ta praca i następna, monografia o Majmonidesie ugruntowały pozycję 

młodego uczonego i w 1937 roku emigrujący do Palestyny Martin Buber zaproponował ledwie 

trzydziestoletniemu Heschelowi rektorat Freies Jüdisches Lehrhaus we Frankfurcie nad Menem.  

Jednak Heschelowi nie dane było długo kierować żydowską szkołą w hitlerowskich 

Niemczech. Na jesieni 1938 roku, na tydzień przed Kristallnacht, jako Żyd – obywatel Polski 

zostaje wydalony z III Rzeszy. Wraca do rodzinnej Warszawy i przez następne 8 miesięcy 

wykłada w Instytucie Nauk Judaistycznych na Tłomackiem. Jednocześnie przygotowuje się do 

emigracji – otrzymuje propozycję profesury w Hebrew Union College w Cincinnati w Stanach 

Zjednoczonych. Jednak gwarancja pracy nie wystarcza do otrzymania wizy amerykańskiej. 

Heschel musiałby czekać co najmniej 9 miesięcy na rozpatrzenie podania wizowego, toteż 

zdecydował się wpierw jechać do Anglii i stamtąd kontynuować starania. Opuszcza Polskę na 

początku lipca 1939, ledwie na kilka tygodni przed rozpoczęciem wojny – gdyby został, 

prawdopodobnie skończyłby w komorze gazowej Treblinki lub Oświęcimia. 

W ciągu swego krótkiego, niespełna rocznego pobytu w Londynie Heschel organizuje 

kontynuację Lehrhaus, „Institute for Jewish Learning” dla którego wygłasza wykład 

inauguracyjny. Jednocześnie w wyniku skomplikowanych zabiegów biurokratycznych dostaje w 

końcu wizę amerykańską i w marcu 1940 roku schodzi z pokładu „Lancastrii” w Nowym Jorku. 

W swych dokumentach podróżnych podaje: „Abraham Heszel (…) zawód – profesor, 

obywatelstwo – polskie, narodowość – hebrajska, odcień skóry – ciemny, włosy – czarne, oczy – 

brązowe, wzrost – 168 cm, cel podróży – Cincinnati, Ohio.”* 

Od 1940 – 1945 r. uczy filozofii i studiów rabinicznych w tamtejszym Hebrew Union 

College. Potem przeniesie się do liberalno-konserwatywnego Jewish Theolgical Seminary w 

Nowym Jorku gdzie pozostanie przez następne 27 lat aż do śmierci w 1972 roku. Będzie nauczał 

etyki żydowskiej i mistycyzmu. Od 1966 będzie również gościnnie wykładał w Christian Union 

Theological Seminary. 

Listę książek Heschela otwiera niewielki tomik wierszy w jidisz, „Der szem hameforasz – 

mensz” (Niewyrażalne imię – człowiek) opublikowany w 1933 roku, po którym przychodzą 

rozprawy naukowe w języku niemieckim: „Die Prophetie” (1936) i poświęcone średniowiecznej 

filozofii żydowskiej „Maimonides. Eine Biographie” (1937), „Don Jizchak Abravanel” (1937). 

                                                 
*
 E. K. Kaplan, S. H. Dresner, Abraham Joshua Heschel, Prophetic Witness, Yale University Press, 1998, s. 302. 

Pisownia nazwiska jak w dokumencie. 



14  

Pierwsza książka po angielsku „The Quest of Certainty in Saadia’s Philosophy” (Poszukiwanie 

pewności w filozofii Saadii Gaona) ukazuje się w 1944; następną pozycją jest „The Earth is the 

Lord’s: The Inner Life of the Jew in Eastern Europe” (1950, „Pańska jest ziemia, wewnętrzny 

świat Żyda w Europie Wschodniej”, przekł. Henryk Halkowski, Tikkun, Warszawa 1996). Lata 

pięćdziesiąte przynoszą serię najważniejszych dzieł Heschela, kolejno: „Man Is Not Alone: A 

Philosophy Of Religion” („Człowiek nie jest sam, filozofia religii”, 1950), „The Sabbath: Its 

Meaning for Modern Man” („Szabat i jego znaczenie dla współcesnego człowieka”, 1951, 

przekł. Henryk Halkowski, Atext, Gdańsk, 1994), „Man’s Quest for God: Studies in Prayer and 

Symbolism” („Poszukiwanie Boga przez człowieka, eseje o modlitwie i symbolice”, 1954) i 

„God in Search of Man: A Philosophy of Judaism” („Bóg szuka człowieka, filozofia judaizmu” , 

1955). W latach 1962 – 1971 Heschel publikuje trzy hebrajskie tomy „Torah min ha-szamaim” 

(„Tora z niebios”) jak również „The Prophets” („Prorocy”, 1962, następne wydania w dwóch 

tomach; jest to rozszerzona angielska wersja pracy doktorskiej Heschela), „Who Is Man?” („Kim 

jest człowiek?” 1965), „The Insecurity of Freedom: Essays on Human Existence” („Niepewość 

wolności, eseje o egzystencji człowieka”, 1966) oraz „Israel: An Echo of Eternity” („Izrael, echo 

wieczności”, 1969). Dwie książki ukazały się pośmiertnie: „A Passion for Truth” („Pasja 

prawdy’, 1973) i „The Circle of Baal Shem Tov” („W kręgu Bal Szema”, 1985). 

Pomimo tej imponującej liczby prac napisanych w czterech językach (w jidisz, po niemiecku, 

angielsku i hebrajsku) Heschel był typem jak najdalszym mola książkowego. Aktywizm 

społeczny uważał nie tylko za moralny obowiązek uczonego i powinność Żyda – był on 

integralną częścią jego filozofii religii i filozofii w ogóle. Zgodność teorii z praktyką potwierdził 

idąc ramię w ramię z Martinem Lutherem Kingiem w słynnym marszu w Selmie, Alabama w 

1965 roku domagając się równouprawnienia Murzynów. Heschel był również jednym z 

pierwszych którzy upomnieli się o Żydów w Związku Radzieckim. Wieść niesie, żę to on 

namówił Eli Wiesela na podróż do ZSRR w wyniku której powstała słynna książka „The Jews of 

Silence” („Żydzi milczenia”). Heschel praktykował ekumenizm grubo przedtem zanim to słowo 

zrobiło karierę – wykładał w protestanckiej uczelni i przyjaźnił się z Reinholdem Nieburem, 

jednym z najwybitniejszych protestanckich teologów dwudziestego wieku. 

Miał także znaczny choć zakulisowy wpływ na zminę w stosunku kościoła katolickiego do 

Żydów dokonaną podczas Vaticanum II. Heschel brał udział w pracach American Jewish 

Committee przygotowującego na prośbę watykańskiego Sekretariatu ds. Jedności Chrześcijan 

kierowanego przez kardynała Bea informację dla soboru na tematy żydowskie. W decydującym 

okresie, gdy na soborze ważyły się szale między zwolennikami tradycyjnego dążenia do 

nawrócenia Żydów a nową koncepcją dialogu przy poszanowaniu odrębności Heschel został 

zaproszony do Rzymu gdzie papież Paweł VI przyjął go na prywatnej audiencji. W rezultacie tej 

wizyty słowa o ostatecznym nawróceniu Żydów na chrześcijaństwo nie weszły do encykliki 

“Nostra Aetate”. Tym co skłoniło Pawła VI do rozmowy z Heschelem była lektura książki “Bóg 

szuka człowieka”. 

Istnieje wiele opracowań na temat Heschela napisanych przez uczonych należących do 

różnych wyznań i światopoglądów, Żydów, katolików i protestantów. Krótką listę ważniejszych 

pozycji podaję na końcu niniejszej przedmowy. Książki te opisują ze szczegółami życie 

Heschela, w sposób systematyczny analizują jego pogłądy filozoficzne i religijne, a nawet 

poddają krytyce niektóre jego koncepcje. Nie znałem ich gdy po raz pierwszy czytałem “Bóg 



15  

szuka człowieka”, w rzeczy samej nie wiedziałem, że Heschel to sława o której pisze się książki! 

Jednak wątpię, że gdybym nawet wiedział pomogłoby mi to w lekturze. Nawet najlepsze analizy 

nie zastąpią bezpośredniego spotkania z tekstem. 

Nie będę zatem próbował streszczać tu własnymi słowami tego co jest u Heschela; zamiat 

tego chciałbym powrócić do tamtego pierwszego, spontanicznego czytania. Czemu? Gdyż 

myślę, że Heschel nie napisał “Bóg szuka człowieka” z myślą o profesjonalnych teologach i 

filozofach, ich językiem, ani też jako książki dla studentów, którym potrzebny jest łatwo 

przyswajalny bryk przed egzaminem. Wierzę, że książka ta napisana została przede wszystkim 

po to i w taki sposób, by być doświadczana i przeżywana indywidualnie, każdy po swojemu, tak 

właśnie jak mi się przytrafiło. Jako tłumacz nie chcę ci, czytelniku, tłumaczyć tej książki; chcę 

cię tylko zachęcić byś do niej przystąpił w podobny sposób jak ja kiedyś. 

A więc jak to było? Co było najważniejsze w tym moim czytaniu, albo żeby użyć jednej z 

podstawowych kategori Heschela, “dogłębnym samo-poznaniu”? 

Moje ogólne wrażenie było takie, że to książka niezwykle prosta, ale nie upra-szczająca; 

pełna optymizmu i afirmacji życia; uwzględniająca ludzkie niedoskonałości i niekonsekwencje a 

przecież sama jakoś konsekwentna i jednolita; głęboko wtopiona w tradycję i dlatego 

odpowiadająca na pytania współczesności; nieredukowalnie żydowska i włąśnie przez to 

uniwersalna.  

Prosta: w tym wypadku oznacza to jej przystępność i intuicyjną zrozumiałość 

szczegółowych kwestii. Jednakże te szczegóły składają się na bogatą i skomplikowaną 

całościową wizję człowieka w kosmosie i wobec Boga, nieustannego dialogu Boga z 

człowiekiem. Ta przystępność jest w niemałej mierze zasługą stylu Heschela – żywego i jasnego, 

opartego na przeciwstawieniach i kontrastach, nie stroniącego od narracji czy poetyckiej 

metafory. “Bóg szuka człowieka” wychodzi do czytelnika, nie zniechęca zawikłanym wywodem 

czy terminologią. W odróżnieniu od wielu dzieł filozoficznych czy tologicznych czytanie 

Heschela to prawdziwa przyjemność. 

Afirmująca i optymistyczna: “Bóg szuka człowieka” objaśnia świat przedstawiając go jako 

składający się ze stosunkowo prostych i sensownych elementów. Nie jest to mało, zważywszy, 

że większość myślicieli współczesnych albo uważa świat za wrogi lub bezsensowny, albo mniej 

lub bardziej otwarcie przyznaje się do niemożności całościowego objęcia świata. Heschel 

postrzega świat jako sensownie pomyślany i urządzony, wprawdzie nie wolny od problemów i 

nieszczęść i pełen niezgłębionych tajemnic, ale w ostatecznym rachunku gościnny i przyjazny 

człowiekowi. Przypisując Bogu troskę o świat, niejako sprowadzając Go z powrotem z 

wygnania, Heschel przywraca znaczenie Boga dla człowieka. Zaś interpretując nasze działania 

jako odpowiedzi na wezwanie Boga które całkowicie zależą od naszej wolnej woli Heschel 

dostrzega w każdym człowieku, w każdej jednostce jej jednosttkową ważność i ostateczną 

wolność. Jesteśmy wolni bo możemy wybierać, a to co wybieramy ma znaczenie nie tylko dla 

nas. 

Niedoskonała lecz jednolita: zawsze obecna w judaizmie akceptująca świadomość ludzkiej 

słabości, błędów i niedoskonałości znajduje się na przeciwległym biegunie chrześcijańskiego 

ideału ascetycznego, pogardy dla tego co ziemskie i dążenia do świętości i doskonałości. Bóg 



16  

przyjmuje nas takimi jakimi jesteśmy, twierdzi Heschel, nie oczekuje, że osiągniemy stan 

absolutnej czystości. Ale prosta konsekwencja prowadzi nas w stronę ładu to jest dobra i należy 

jedynie żyć tak jak się naprawdę myśli. Nie jest niespodzianką, że wsystkie biografie Heschela 

przytaczają przynajmniej jedną anegdotę z jego życia dla zilustrowania jego poglądów – rzecz 

nie tak znów często spotykana wśród uczonych hołdujących oddzielaniu tego co osobiste od 

przedmiotu badania w imię naukowego obiektywizmu.. 

Tradycja i nowoczesność: Biblia, zapis zdarzeń z dalekiej przeszłości zachowuje ważność 

także dziś, gdyż stanowi o naszej tożsamości. Ustami Heschela prorocy biblijni mówią o 

dzisiejszych czasach i dzisiejszych sprawach. To nie tylko i nie przede wszystkim kwestia teorii, 

problemu jak pogodzić wiarę w Boga z wynikami badań naukowych. To cały szereg 

praktycznych pytań związanych z życiem codziennym: o sens dobrych uczynków, wypełniania 

obrządków i rytuałów religijnych, stosunek pomiędzy wiarą wewnętrzną a zewnętrznymi 

działaniami i życiem codziennym. Heschel pokazuje zarówno w swej książce jak i przykładem 

swojego życia jak godzić osadzenie w tradycji i konserwatyzm z rewolucyjną nowoczesnością. 

My dziś znamy to choćby z przykładu Jana Pawła II, pięćdziesiąt lat temu wcale nie było to 

oczywiste! 

Żydowska i uniwersalna: Jednak to co u Heschela jest może najważniejsze to jego 

pojmowanie judaizmu, religii ludu wybranego wobec innych religii. W odniesieniu do judaizmu 

prawdziwy ekumenizm to coś więcej niż deklaracja, iż bycie narodem wybranym oznacza 

obowiązek a nie przywilej  Heschel był zwolennikiem ekumenizmu i międzyreligijnego dialogu, 

to jest uznawał w praktyce równoprawność różnych religii na długo przedtem zanim ta idea stała 

się popularna (co rzecz jasna nie zawsze przekłada się na społeczną praktykę, także wśród 

Żydów, którzy nieraz mylą “inny” z “lepszy”). Ważniejsze jest co innego. Heschel pisze jako 

Żyd dla Żydów, wewnątrz żydowskości – i okazuje się, że boryka się z tymi samymi 

problemami z jakimi borykają się księża katoliccy czy protestanccy, udziela odpowiedzi 

niesprzecznych z ich odpowiedziami. Ten ekumenizm nie jest powierzchowny i tu moim 

zdaniem leży główna wartość i przesłanie “Boga szukającego człowieka”: boże poszukiwanie 

człowieka jest jednakie niezależnie od religii jaką człowiek wyznaje – różne są ludzkie 

odpowiedzi na to poszukiwanie. Co oznacza, iż nie jest tak, że religie można dowolnie 

podmieniać, jedną zastępować drugą, że wolno bezkarnie odrzucać własną tradycję relgijną i 

kulturową. Głoszenie idei pluralizmu coś znaczy jedynie wtedy gdy jesteśmy świadomi i pewni 

własnej odrębności i tożsamości. Właśnie dlatego Heschela warto czytać nie po to aby zaspokoić 

intelektualną ciekawość, nie gwoli poznania innego, nie dla egzotyki (pod tym względem Martin 

Buber, produkt dziewiętnastowiecznego oświecenia żydowskiego wydaje się znacznie 

barwniejszy!) Heschela warto czytać gdy się szuka samego siebie – niezależnie od wyznania.  

Według Heschela główną kategorią żydowskiej egzystencji jest czas, nie przestrzeń. Czas to 

jądro judaizmu. “Tradycja żydowska utrzymuje, iż istnieje hierarchia momentów w czasie, że nie 

wszystkie wieki są takie same. Człowiek może jednako modlić się do Boga z wszystkich miejsc, 

ale Bóg nie przemawia do człowieka tak samo w każdym czasie.” (“Bóg szuka człowieka”, r. 21) 

W życiu jednostek i narodów, w historii ludzkości są gorsze i lepsze chwile. 

“Bóg szuka człowieka” jest książką proroczą. Heschel napisał ją w latach pięćdziesiętych, 

jakby na krok przed jej czasem. Wtedy wyprzedzała ona ów głód duchowości, który 



17  

charakteryzował lata sześćdziesiąte, zadawała pytania które dopiero miały zostać zadane. Ale 

nosi też ona piętno czasu, w którym została napisana, zarówno w dobrym jak i złym sensie, ze 

swą postholokaustową retoryką i widmem atomowej zagłady jako uniwersalnym straszakiem. Ta 

warstwa do pewnego stopnia się zdezaktualizowała, ten styl pisania dziś stracił część swojej siły 

przekonywania.  

Czy da się przewidzieć w jakim dla niej czasie “Bóg szuka człowieka” ukaże się w Polsce? 

Heschel był świadomy, że “Religia podupadła nie dlatego, że ją obalono ale ponieważ stała się 

nieważna, nudna, zniewalająca i bezbarwna. Gdy obrzędowość zastępuje wiarę, dyscyplina 

modlitwę, a przyzwyczajenie miłość, gdy dawna chwała przesłania obecny kryzys, gdy wiara 

staje się schedą miast być żywym źródłem i gdy religia przemawia wyłącznie w imię autorytetu 

zamiast mówić głosem współczucia – jej przekaz staje się bez znaczenia.” (“Bóg szuka 

człowieka”, r. 1) Nie bez kozery Heschel po wielokroć przypomina słowa z 1 Księgi Królów 19, 

11-12:  

“A oto Pan przechodził  

I wicher potężny i silny potrząsał górami 

I kruszył skały przed Panem, 

Lecz w tym wichrze nie było Pana; 

A po wichrze było trzęsienie ziemi,  

Lecz w trzęsieniu ziemi nie było Pana; 

Po trzęsieniu ziemi był ogień, 

Lecz w ogniu nie było Pana; 

A po ogniu cichy i łagodny głos. 

Tam gdzie dominuje religia instytucjonalna a tryumfalizm religijny, czy to katolicki czy 

żydowski i czy to w kościele, w sejmie, czy w radiu, jest językiem dnia, “cichy i łagodny głos” 

książki Heschela jest z pewnością potrzebny. A ponieważ tak się złożyło, że czytałem ją w 

momencie mojego życia, który był jakby specjalnie na nią przeznaczony, niech mi wolno mieć 

nadzieję, że może jeszcze paru osobom w Polsce przydarzy się coś podobnego. 

Tłumacz pragnący się zmierzyć z książką Heschela staje wobec najtrudniejszego zadania 

jakim jest zawsze prostota, zawsze zwodnicza. Celem tłumaczenia jest oddanie ducha oryginału 

w innym języku, uczynienie słów przekładu doskonale przezroczystymi i funkcjonalnymi, bez 

wysiłku przenoszącymi niczym niezmienione znaczenie. Ale dla osiągnięcia tego celu tłumacz 

musi zmieniać. Gramatyka i składnia polska i angielska są bardzo odmienne, można i czasem 

trzeba użyć innego czasu czy liczby. Co więcej, w wielu wypadkach trzeba użyć różnych słów 

tam gdzie autor konsekwentnie stosuje jeden wyraz, jak choćby w przypadku terminu “insight”, 

jednego z podstawowych u Heschela, a który ze względu na niepokrywające się konotacje w 

angielskim i polskim tu oddaję albo jako “intuicję” albo jako “olśnienie”. Podobnie termin 

“concern” tłumaczony jest w zależności od kontekstu jako „zainteresowanie”, „zaangażowanie” 

lub „troska”. Konsekwencja terminologiczna, która jest podstawową regułą w literaturze 

naukowej byłaby możliwa tylko za cenę nienaturalnego i ciężkiego stylu i gimnastyki 



18  

składniowej. Taka pozorna wierność byłoby większym sprzeniewierzeniem się oryginałowi niż 

odstępstwa w szczegółach, praktycznie zabiłaby książkę. Dlatego też zdecydowałem się na 

bardziej literacki przekład. 

Ta sama zasada odnosi się do przytaczanych przez Heschela fragmentów Biblii. Heschel 

używał powszechnie wówczas dostępnego przekładu Biblii żydowskiej na angielski (“The Holy 

Scriptures According to the Masoteric Text, A New Translation, The Jewish Publication Society 

of America, 1917) ale czasem wprowadzał zmiany niezbędne mu w toku rozumowania. W 

języku polskim odpowiednik Biblii żydowskiej nie istnieje jeśli nie liczyć przedwojennej Biblii 

Cylkowa, która jest białym krukiem. Dlatego po kilku próbach z rozmaitymi Bibliami polskimi: 

Tysiąclecia, Brytyjskiego Towarzystwa Biblijnego, Gdańską, Wujka, Psalmami Miłosza 

zdecydowałem się tłumacyć bezpośrednio z Heschela. Również inne cytaty przekładane są za 

Heschelem. 

 

Boston, 2002 

 



19  

Wybrana bibliografia nt. Heschela (w nawiasie podaję religię autora) 

 

A Conversation with Doctor Abraham Joshua Heschel, 20 Grudnia 1972, NBC – 

National Broadcasting Corporation, video; 

Fritz Rotschild, wstęp do antologii: Between God And Man, An Interpretation of 

Judaism from the Writings of Abraham Joshua Heschel, Free Press 1965 

(żydowska); 

Samuel H. Dresner, Heschel as a Hassidic Scholar, wstęp do A.J. Heschel, The Circle 

of Baal Shem Tov, The University of Chicago Press 1985 (żydowska); 

Morton C. Fierman, Leap of Action, Ideas in the theology of Abraham Joshua 

Heschel, University Press of America, 1990 (żydowska); 

Maurice Friedman, Abraham Joshua Heschel and Elie Wiesel: You Are My 

Witnesses, Farrar, Straus, Giroux 1987 (żydowska); 

Franklin Sherman, The Promise of Heschel, J.B. Lippincott Co. 1970 (protestancka); 

Donald J. Moore SJ, The Human and the Holy, The Spirituality of Abraham Joshua 

Heschel, Fordham University Press, 1989 (katolicka); 

John C. Merkle, The Genesis of Faith: The Depth Theology of Abraham Joshua 

Heschel, Macmillan Publishing Company, 1985 (katolicka). 

Abraham Joshua Heschel, Exploring His Life And Thought, ed. John C. Merkle, 

Macmillan Publishing Company, 1985 (materiały międzywyznaniowej konferencji 

nt. Heschela w College of St. Benedict, Minnesota); 

Edward K. Kaplan, Holiness in Words: Abraham Joshua Heschel’s Poetics of Piety, 

State University of New York Press, 1996 (żydowska); 

Edward K. Kaplan, Samuel H. Dresner, Abraham Joshua Heschel: Prophetic Witness, 

Yale University Press, 1998 (żydowska, pierwsza część dwutomowej biografii 

Heschela) 



20  

 

 

 

 

 

 

(filozofia judaizmu) 

 

 

 

 

 

BÓG SZUKA 

CZŁOWIEKA 

Dla Sylwii 



21  

 

 

1. Bóg 



22  

1. Samopoznanie judaizmu 

 

ODNALEŹĆ PYTANIA 

Winą za zanikanie religii we współczesnym społeczeństwie obarcza się zwykle świecką 

naukę i antyreligijną filozofię. Byłoby znacznie uczciwiej za porażki religii winić ją samą. 

Religia podupadła nie dlatego, że ktoś ją obalił, ale ponieważ sama stała się nieważna, nudna, 

zniewalająca i bezbarwna. Kiedy wiarę zastępuje obrzędowość, modlitwę dyscyplina, a 

przyzwyczajenie miłość, gdy za dawną chwałą nie widzi się obecnego kryzysu, gdy wiara staje 

się szacowną schedą miast być żywym źródłem i gdy religia przemawia wyłącznie w imię 

autorytetu zamiast mówić głosem współczucia – to co ma do przekazania staje się bez znaczenia.  

Religia jest odpowiedzią na ostateczne pytania człowieka. Gdy tylko przestajemy pamiętać o 

ostatecznych pytaniach, religia staje się niepotrzebna – następuje jej kryzys. Podstawowym 

zadaniem filozofii religii jest ponowne odkrycie pytań, na które odpowiada religia. Badanie musi 

postępować zarówno poprzez wgłębianie się w świadomość człowieka jak i wgłębianie się w 

nauki i metody tradycji religijnej. 

Są myśli martwe i są myśli żywe. Martwą myśl można porównać do kamienia zasianego w 

ziemię: nic z niego nie wyrośnie. Żywa myśl jest jak ziarno. Jeśli w procesie myślenia 

odpowiedź nie zawiera w sobie pytania to znaczy, że nie ma w niej życia. Taka odpowiedź może 

dotrzeć do umysłu, ale nie przeniknie do duszy. Może stać się częścią czyjejś wiedzy, ale nie 

zadziała jako siła stwórcza. 

 

FILOZOFIA I TEOLOGIA 

Dla naszego poszukiwania zapomnianych pytań metoda i duch badania filozoficznego mają 

większe znaczenie niż teologia, która zasadniczo jest opisowa, normatywna i historyczna. 

Filozofię zdefiniować można jako sztukę zadawania właściwych pytań. Jednym ze znamion 

myślenia filozoficznego, odróżniającym je od na przykład poezji, jest to że nie jest ono 

samowystarczalnym wyrazem olśnienia, lecz bezpośrednim sformułowaniem problemu i próbą 

udzielenia nań odpowiedzi. Teologia zaczyna od dogmatów, filozfia wychodzi od problemów. 

Filozofia wpierw widzi problem, teologia wpierw ma odpowiedź. Nie wolno nam jednak 

zapominać o innej istotnej różnicy. Nie tylko problemy filozofii nie są tożsame z problemami 

religii, odmienny jest również ich status. Filozofia jest niejako myśleniem, które ma początek 

lecz nie ma końca. Świadomość problemu pozostaje w nim dłużej niż wszystkie rozwiązania. 

Odpowiedzi są pytaniami w przebraniach: każda nowa odpowiedź rodzi nowe pytania1. 

Natomiast w religii tajemnica odpowiedzi unosi się ponad wszystkimi pytaniami. Filozofia 

zajmuje się problemami jako zagadnieniami uniwersalnymi, dla religii zagadnienia uniwersalne 

są problemami jednostek. A zatem filozofia kładzie nacisk na nadrzędność problemu, religia 

podkreśla nadrzędność osoby. 

Funadamentaliści twierdzą, że wszelkie ostateczne pytania mają już odpowiedzi, pozytywiści 

logiczni utrzymują że pytania ostateczne nie mają w ogóle sensu. Ci spośród nas, którzy nie 



23  

podzielają zarozumiałości pierwszych ani obojętności drugich i odrzucają zarówno zwodnicze 

odpowiedzi i fałszywe uniki zdają sobie sprawę z tego, że w życiu chodzi o coś ostatecznego 

czego ważność przerasta wszelkie ustalone sformułowania. To właśnie taka niepewność jest 

punktem wyjścia naszych rozważań. 

 

MYŚLENIE SYTUACYJNE 

Są dwa rodzaje myślenia: takie, które ma do czynienia z pojęciami i takie, które zajmuje się 

sytuacjami. W dzisiejszych czasach dziewiętnastowieczny konflikt pomiędzy nauką a religią 

zastępuje kontrowersja między myśleniem, w którym przedmiotem są poszczególne pojęcia 

umysłu a myśleniem, gdzie przedmiotem jest sytuacja człowieka. Myślenie pojęciowe jest 

czystym aktem rozumowania, myślenie sytuacyjne włącza doświadczenie wewnętrzne: osoba, 

która wydaje sąd o jakimś zagadnieniu sama stawia się pod osąd. Myślenie pojęciowe wystarcza 

gdy chcemy poszerzyć naszą wiedzę o świecie. Myślenie sytuacyjne jest niezbędne gdy 

podejmujemy próbę zrozumienia spraw, od których zależy cała nasza egzystencja. 

O perspektywach ludzkości w erze atomowej nie rozmawia się tak samo jak o pogodzie. 

Byłoby źle gdybyśmy z naszych rozważań wyłączyli podziw, lęk, pokorę, odpowiedzialność, 

które tak samo jak atomy należą do zagadnienia. To z czym mamy do czynienia to nie tylko coś 

istniejącego niezależnie od nas samych, lecz sytuacja, w której uczestniczymy, w której jesteśmy 

cali zanurzeni. Aby zrozumieć problem musimy zbadać sytuację. 

Nastawieniem osoby myślącej pojęciowo jest dystans: podmiot wobec niezależnego 

przedmiotu. Nastawieniem osoby myślącej sytuacyjnie jest zaangażowanie: podmiot zdaje sobie 

sprawę że sam uczestniczy w sytuacji, którą trzeba zrozumieć. 

Myślenie sytuacyjne nie zaczyna się od wątpliwości i dystansu, lecz od zdumienia, podziwu, 

uczestnictwa. Dlatego filozof jest świadkiem a nie ekonomem spraw innych ludzi. To w czym 

nie uczestniczymy nie istnieje dla nas. Jeśli sami nie kochamy, a przynajmniej żywo nie 

pamiętamy jak to było gdy byliśmy zakochani, nic nie wiemy o miłości. Twórcze myślenie 

pobudzają nie wyspekulowane problemy, ale kwestie osobiste. Dlatego na przykład 

zagadnieniem filozofii religijnej nie jest jak człowiek dochodzi do rozumienia Boga, ale jak my 

możemy dojść do rozumienia Boga. 

W gruncie rzeczy filozof nigdy nie jest tylko widzem. Jego mądrość to nie towar 

produkowany na zamówienie. Jego książki to nie responsa. Nie należy w nich widzieć luster w 

których odbijają się problemy innych ludzi, lecz okna pozwalające zajrzeć do duszy ich autora. 

Filozofowie nie trwonią sił i namiętności jeśli coś ich do tego nie zmusi. Tylko wtedy dusza 

przemawia do samej siebie gdy poruszone jest serce. Kłopoty zaglądające do serca filozofa 

motywują go do mozolenia się dla prawdy. Cała filozofia jest apologią pro vita sua. 

 

DOGŁĘBNE SAMOPOZNANIE 

Są dwa rodzaje filozofii. Filozofia moze być uprawiana jako proces myślenia, analizowanie 

zawartości myślenia: zasad, przesłanek, doktryn. Albo może być uprawiana jako myślenie o 



24  

myśleniu, dogłębne samopoznanie2, jako proces analizowania aktu myślenia, proces introspekcji, 

obserwacji intelektualnego ja w działaniu. 

Działanie, w jakie zaangażowane jest intelektualne ja ma miejsce na dwóch poziomach: na 

poziomie intuicji i na poziomie przekładu intuicji na pojęcia i symbole. Dogłębne samopoznanie 

musi obejmować nie tylko owoce myślenia, to jest pojęcia i symbole, lecz także podstawę 

myślenia, głębię olśnienia, momenty bezpośredniości we wzajemnym oddziaływaniu ja i 

rzeczywistości. 

Podobnie badanie religii ma dwa zasadnicze cele. Po pierwsze zrozumienie co to znaczy 

wierzyć – analizę aktu wierzenia, pytanie o to, co czyni koniecznym naszą wiarę w Boga. Po 

drugie wyjaśnienie i analizę treści wierzenia, badanie tego w co wierzymy. To pierwsze zajmuje 

się problemem wiary, konkretną sytuacją; drugie problemem wyznania, stosunkami między 

pojęciami. Średniowieczna filozofia żydowska zajmowała się głównie problemem wyznania. Na 

przykład, przykładała ona więcej uwagi do zagadnienia co jest treścią (i przedmiotem) naszej 

wiary w Boga niż do pytania o to co jest jej źródłem i dlaczego w ogóle powinniśmy wierzyć. 

Bardziej zajmowała ją kwestia co wiemy o Bogu niż kwestia jak to się dzieje, że o Nim wiemy. 

Dla nas zasadniczą sprawą jest nie analiza pojęć, lecz badanie sytuacji. Sytuacja religijna 

poprzedza powstanie pojęć religijnych i byłoby fałszywą abstrakcją, gdybyśmy na przykład 

zajęli się ideą Boga w oderwaniu od sytuacji w której ta idea występuje. Naszym podstawowym 

celem jest zatem nie budowanie filozofii określonej doktryny czy interpretowanie jakiegoś 

dogmatu, lecz filozofia konkretnych wydarzeń, działań, intuicji – wszystkiego co przynależne 

pobożnemu człowiekowi. Bo religia to więcej niż wyznanie lub ideologia i nie można jej 

zrozumieć w oderwaniu od działań i zdarzeń. Dochodzi ona do głosu w momentach, gdy duszę 

człowieka poraża nieodparta potrzeba zrozumienia co to wszystko znaczy – jakie jest jego 

miejsce w świecie i cel wpisany w jego istnienie. Przydarza się to w chwilach, gdy zawieszeniu 

ulegają wszystkie dotychczas uznawane prawdy, wszystkie krępujące życie błahostki. 

A zatem zagadnieniem, które należy najpierw rozważyć nie jest konkretne wierzenie, rytuał 

czy też doświadczenie religijne, lecz źródło tych zjawisk, całościowa sytuacja człowieka; nie to 

jak człowiek doświadcza nadnaturalnego, lecz czemu je doświadcza i przyjmuje3. 

 

TEOLOGIA GŁĘBINOWA 

Przedmiotem teologii są treści wierzeń. Przedmiotem niniejszego studium jest akt wierzenia. 

Jego celem jest zbadanie głębi wiary, podkładu z którego ta wiara wyrasta; a zatem tę metodę 

można nazwać teologią głębinową. 

Aby dotrzeć do głębin wiary religijnej spróbujemy zbadać nie tyle to co można wyrazić, ile 

to czego wyrazić się nie jest w stanie, intuicje, których nie nazwie żaden język. Musimy 

pamiętać, że “głównym niebezpieczeństwem dla filozofii, jeśli nie liczyć lenistwa i mętniactwa, 

jest scholastycyzm, którego istotą jest traktowanie tego co nieokreślone tak jakby miało 



25  

precyzyjne kontury i próby upchnięcia wszystkiego w jednoznaczne kategorie logiczne”4. 

Jednym z grzechów śmiertelnych teologii pojęciowej jest oddzielanie istnienia religijnego od 

twierdzeń na jego temat. Idei wiary nie można studiować w całkowitym oderwaniu od 

momentów wiary. Jeśli jakąś roślinę wyrywamy z korzeniami z gleby, usuwamy spod wpływu 

naturalnych dla niej wiatrów, promieni słonecznych i ziemskiego środowiska i trzymamy ją w 

szklarni, to czy obserwacja takiej rośliny ujawni jej pierwotną naturę? Wnętrze człowieka, 

rosnące, sięgające Boga i nachylające się ku Jego światłu nie daje się przesadzić w płytką glebę 

refleksji. Wyrwane ze swego środowiska w życiu ludzkim usycha jak róża sprasowana między 

kartkami książki. Religia sprowadzona do terminów i definicji, kodeksów i katechizmów to w 

gruncie rzeczy niewiele więcej niż zasuszona resztka żywej niegdyś rzeczywistości. Badać ją 

można jedynie w jej naturalnym środowisku wiary i pobożności, w duszy, gdzie to co boskie jest 

w zasięgu myśli. 

Do religii zbliżą się jedynie ci, którzy zdołają się w nią wgłębić, którym uda się połączyć 

intuicję i miłość z rygorem metody, którzy będą w stanie znaleźć topik pojęć łączących się z 

surową materią dla przetopienia niezmierzonego w oryginalny kształt. Nie wystarczy opisywać 

treści świadomości religijnej. Trzeba świadomość religijną gnębić pytaniami, zmusić człowieka 

do zrozumienia, odkrycia znaczenia tego, co ma miejsce w jego życiu tak jak się ono objawia na 

bożym widnokręgu. Badając świadomość człowieka pobożnego możemy sobie uzmysłowić 

tkwiącą poza nią rzeczywistość. 

 

SAMOPOZNANIE RELIGII 

Filozofia to myślenie refleksyjne, zatem filozofię religii można definiować jako refleksję 

religii nad jej podstawowymi intuicjami i podstawowymi nastawieniami, jako radykalne 

samopoznanie religii w kategoriach jej ducha. Filozofia religii jest wysiłkiem samoobjaśniania i 

samosprawdzania. 

Przez samoobjaśnianie rozumiemy wysiłek przypominania sobie w co mianowicie 

wierzymy, analizowanie doświadczeń, intuicji, postaw i zasad religii, odkrywanie jej 

zasadniczych wskazań i ostatecznych twierdzeń, ustalanie znaczenia jej głównych nauk, 

rozróżnianie między zasadami i poglądami. 

Przez samosprawdzanie rozumiemy wysiłek sprawdzania autentyczności naszego 

stanowiska. Czy nasza postawa religijna wynika z przekonania czy zaledwie z przypuszczeń? 

Czy istnienie Boga to dla nas prawdopodobieństwo czy pewność? Czy Bóg to dla nas jedynie 

słowo, nazwa, możliwość, hipoteza – czy też jest On żywą obecnością? Czy słowa proroków to 

tylko figura mowy, czy też wyzwanie dla naszej wiary? 

Myślenie religijne, wierzenia, uczucia, należą do najbardziej zwodniczych przejawów 

ludzkiego ducha. Często zdaje nam się, że to w co wierzymy to Bóg, podczas gdy jest to 

zaledwie symbolizacja naszej interesowności, a to ona naprawdę nas zajmuje. Może nam się 

                                                 

 Jeśli nie zaznaczono inaczej wszystkie cytaty przekładane są z tekstu angielskiego zamieszczonego w książce 

Heschela; odnosi sie to zwłaszcza do fragmentów biblijnych, dla których Biblie Tysiaclecia i Brytyjskiego i 

Zagranicznego Towarzystwa Biblijnego stanowią jedynie pomoc – dop. tlum. 



26  

wydawać, że czujemy poryw ku Bogu, podczas gdy przedmiotem naszej adoracji jest jakaś 

władza światowa. Przypuszczamy, że zależy nam na Bogu, a tymczasem to o co się troszczymy 

to nasze własne ego. Dlatego sprawdzanie naszego stanu religijnego jest zadaniem które stale 

trzeba podejmować. 

Zadaniem filozofii jest zozumieć co znaczymy. Myślimy w słowach, ale używać słów to nie 

to samo co rozumieć co znaczą. Co więcej, stosunek między słowami i ich znaczeniem jest 

elastyczny. Słowa pozostają, znaczenia ulegają zmianiom. Wyrażenie “nasz ojciec w niebie” 

może w kimś wywołać wyobrażenie cielesnej postaci siedzącej na tronie, dla innych może 

znaczyć maksimum majestatu, figura mowy dla wskazania Tego, który jest poza wszelkim 

słowem. 

Takie samopoznanie jest konieczne z wielu względów. Pierwotna nauka religii nie jest 

zawarta w racjonalnych, dogmatycznych kategoriach lecz zasugerowana w ekspresyjnych 

wyrażeniach. Dlatego konieczne jest objaśnianie jej znaczeń. Co więcej, jest ona sformułowana 

w starożytnym języku, zatem trzeba z ostrożnością przenikać prawdziwe zamiary auorów 

biblijnych. 

 

KRYTYCZNA REEWALUACJA 

Główną metodą zastosowaną w niniejszym tomie jest samopoznanie, jednakże istnieje także 

inne podejście, o którym trzeba pamiętać. Filozofię religii należy badać w dwojaki sposób: jako 

dogłębne rozumienie religii w kategoriach jej ducha i jako krytyczną reewaluację religii z punktu 

widzenia filozofii. Reewaluacja stanowi wysiłek religii aby uprawomocnić swe twierdzenia, 

wykazać swoją zasadność a nie tylko swoją potrzebę. Są fałszywi i prawdziwi prorocy, są też 

fałszywe i prawdziwe doktryny religijne. Jeśli religia utrzymuje, że jest prawdziwa, ma 

obowiązek przedstawić kryterium własnej zasadności w kategoriach idei lub w kategoriach 

zdarzeń.  

Krytycznej reewaluacji religii domaga się samo to, że myślimy. Nie można używać naszej 

zdolności krytycznego myślenia wszędzie indziej i jednocześnie powstrzymywać się przed 

zadawaniem pytań odnośnie religii. “Nasz wiek jest wiekiem krytyki, której podlega wszystko. 

Świętość religii i autorytet praw wielu uważa za tereny wyłączone spod oceny tego trybunału. 

Ale wyłączone stają się przedmiotem uzasadnionych podejrzeń i nie mogą domagać się 

szczerego poszanowania, które rozum przypisuje jedynie temu, co zdało egzamin swobodnej 

publicznej oceny”5.  

Krytyka religii musi dotyczyć nie tylko jej podstawowych dogmatów ale wszystkich jej 

twierdzeń. Religia ulega zniekształceniom z zewnątrz i rozkładowi od wewnątrz. A skoro często 

przejmuje idee pochodzące spoza jej ducha, należy rozróżniać między tym, co autentyczne a co 

rzekome. Ponadto powierzchowy stosunek, pycha, przekonanie o własnej wyższości, przesąd i 

pretensjonalność mogą skalać najszlachetniejszą tradycję. Wiara w swym zapale skłania się ku 

bigoterii. A zatem krytyka rozumu, konieczność sprostania wyzwaniu oraz wątpliwościom 

niewierzącego mogą bardziej przyczynić się do integralności wiary niż samo poleganie na 

własnej wierze. 



27  

 

UCZCIWOŚĆ INTELEKTUALNA 

Uczciwość intelektualna jest jednym z najważniejszych zadań filozofii religii gdyż 

samooszustwo jest głównym źródłem rozkładu myślenia religijnego, bardziej zabójczym niż 

błędy. Przyczyną duchowej zgnilizny jest znacznie częściej hipokryzja niż herezja. “Ty pożądasz 

prawdy we wnętrzu” człowieka (Ps. 51,8). 

Rabi Bunam z Przysuchy tak oto definiował chasyda: według źródeł średnio-wiecznych 

chasyd to ktoś kto czyni więcej niż wymaga prawo. A prawo powiada “Nie oszukuj bliźniego 

swego” (Kapł. 25, 17). Chasyd idzie nawet dalej – nie oszukuje samego siebie. 

Każdy król ma pieczęć, którą zamocowuje się do dokumentu dla poświadczenia jego 

autentyczności. Pieczęć zawiera symbol oznaczający władzę i majestat króla. Jaki symbol 

wyryty jest na pieczęci Króla królów? “Pieczęcią Boga jest prawda”6. Prawda jest naszym 

jedynym sprawdzianem. “Pochlebca nie ostanie się przed Nim” (Hiob 13, 16). 

 

FILOZOFIA JAKO RELIGIA 

Filozofia religii jako krytyka religii nie spełni swego zadania jeśli występować będzie jako 

przeciwnik, imitator lub konkurent religii. Krytyka często zapomina, że np. wielkie kierunki w 

sztuce są przez nią oceniane, ale nie stwarzane. To samo odnosi się do religii. Jest jednak faktem, 

że filozofia to stały rywal religii. Jest ona siłą, która gdyby tylko mogła, stworzyłaby religię. 

Filozofia wciąż od nowa próbowała swych sił w dawaniu odpowiedzi na pytania ostateczne i 

ponosiła klęskę.  

Filozofia nie zawsze sama stwarza sobie problemy. Jej przedmiot wywodzi się ze zdrowego 

rozsądku, ze świata sztuki, religii, nauki i życia społecznego. Tematy takie jak dobro, piękno, 

współczucie, miłość, Bóg, przyczynowość, porządek społeczny i państwo nie są wynalazkiem 

spekulatywnego umysłu. Filozofia jest bardziej twórcza w symbiozie z życiem niż gdy zajmuje 

się tematami zrodzonymi ze swojej własnej refleksji. Podobnie filozofia religii jest bardziej 

metodą objaśniania, sprawdzania i wartościowania niż źródłem ostatecznej iluminacji. Musi ona 

ponadto objaśnić różnicę istoty filozofii i religii. Jej zadaniem jest nie tylko sprawdzać pretensje 

religii wobec filozofii, lecz także odrzucać pretensje filozofii gdy ta usiłuje stać się substytutem 

religii, udowadniać niewystarczalność filozofii jako religii. 

 

FILOZOFIA JAKO PUNKT WIDZENIA 

Podejmując badanie intuicji religijnych filozofia winna pamiętać o swoim ograniczonym 

statusie, o tym mianowicie, że reprezentuje wąski choć rzeczywisty punkt widzenia jednej szkoły 

lub jednego okresu, że ogranicza ją doświadczanie jedynie części aktualnej rzeczywistości. Na 

dobrą sprawę bez wyróżniającego przymiotnika termin “filozofia” jest dość mylący. Istnieje nie 

jedna, lecz wiele filozofii, i różnica między Arystotelesem a Augustynem, stoikami a 

myślicielami indyjskimi jest tak samo rzeczywista jak różnica między Mojżeszem a Buddą. Kto 

wierzy w istnienie wiecznej filozofii może dopuszczać możliwość krytycznej reewaluacji religii 



28  

z punktu widzenia określonego systemu filozoficznego, którego ważność jest poza dyskusją. Ale 

dla tych, którzy wątpią w wieczną ważność filozofii sama filozofia znajduje się w ciągłym ruchu 

i wymaga ciągłego sprawdzania. Filozofię religii można by zatem definiować jako krytyczną 

reewaluację religii z punktu widzenia określonej sytuacji filozoficznej. 

Przy wszystkich swych ograniczeniach filozofia jest próbą osiągnięcia ogólnego oglądu 

rzeczy, widzenia świata zarazem w całości i w szcegółach. Skoro więc religia ma skłonność do 

rozpierania się i pomijania aspektów rzeczywistości nie odnoszących się bezpośrednio do 

dogmatów i rytuału, zadaniem filozofii religii jest umiejscawianie poznania religijnego w 

całokształcie ludzkiej wiedzy. Wiedza ludzka rozwija się nieustannie i wieczne zagadnienia 

religii zyskują nową ważność w konfrontacji z siłami nieskończonego procesu ludzkiej 

dociekliwości. 

 

MYŚLENIE ELIPTYCZNE 

Filozofia religii ma dwoje rodziców: filozofię i religię. Nie wywodzi się ona z samorefleksji 

religii lecz ze spotkania obojga. W rzeczy samej filozofia religii rodzi się gdy i religia i filozofia 

twierdzą, że oferują idee dotyczące problemów ostatecznych. Religia grecka nie twierdziła, że 

jest śródłem takich idei, zatem filozofia religii nie wywodzi się z Aten, lecz ze spotkania 

judaizmu z filozofią grecką7. 

Filozofia religii jest związana z biegunowością. Jak elipsa, obraca się ona wokół dwóch 

ośrodków: filozofii i religii. Za wyjątkiem dwu punktów znajdujących się w jednakowej 

odległości od obu ośrodków im bardziej myśl zbliża się do jednego z nich tym bardziej oddala 

się od drugiego. Niezdolność odczuwania glębokiego napięcia między kategoriami 

filozoficznymi i religijnymi jest przyczyną wielkich nieporozumień. 

Tej szczególnej sytuacji wystawienia na działanie dwóch różnych sił, dwóch 

konkurencyjnych źródeł poznania nie wolno nam porzucać. To właśnie napięcie, to myślenie 

eliptyczne wzbogaca tak filozofię jak i religię. 

 

RELIGIA FILOZOFII 

Aby pogodzić filozofię i naukę z religią nieraz próbowano udowadniać, iż między 

doktrynami wywodzącymi się z objawień a ideami wyparacowanymi drogą rozumową nie ma 

sprzeczności, a nawet że są one wewnętrznie tożsame. Jednak takie pogodzenie nie rozwiązuje 

problemu, lecz go rozwadnia, przy czym religia skazana jest na stopniowe zanikanie. Jeśli nauka 

i religia są wewnętrznie tożsame, jedno z nich musi być nadmiarowe. Przy takim pogodzeniu 

religia to niewiele więcej niż kiepska nauka i naiwne moralizatorstwo. Jej głębia znika, majestat 

ulega zapomnieniu, jej wartość zaczyna być wątpliwa. Jedyne jej uzasadnienie to pedagogika: 

jest ona folozofią na skróty, filozofią dla mas. 

Filozofowie często mylnie brali nonkonformizm religii za filozoficzną niedojrzałość i 

zamiast próbować zrozumieć religię jako religię podchodzili do niej jako do elementarnej formy 

filozofii. Przy takim podejściu przedmiot badania dopasowuje się do nastawienia badacza. 



29  

Kategorie religijne zostają zniekształcone zanim zacznie się je badać, traktuje się je jakby były 

filozoficzną abstrakcją. Rezultatem jest zwykle mocno rozcieńczona religia. Co się zaczyna jako 

filozofia religii kończy się jako religia filozofii. 

 

SPOSÓB MYŚLENIA 

Filozofia nie bierze się z niczego. W najlepszym razie można ją określić jako naukę o 

minimum przesłanek. Jednak nie może ona całkiem obejść się bez przesłanek. Co więcej, 

filozofia jest uwikłana w określony sposób myślenia, w swoiste procedury i kategorie, podejścia 

i oceny. Zasadnicze wyznaczniki zachodniej filozofii wywodzą się z greckiego sposobu 

myślenia. 

Istnieje więcej niż tylko jeden sposób myślenia. Izrael i Grecja nie tylko wytworzyły 

odmienne doktryny, również funkcjonowały w ramach różnych kategorii. Na przykład Biblia, 

podobnie jak filozofia Arystotelesa, zawiera coś więcej niż prostą sumę doktryn, odzwierciedla 

ona sposób myślenia: specyficzny kontekst w którym ogólne pojęcia posiadają konkretne 

znaczenia, kryteria oceny, formy ukierunkowania – nie tylko tkankę myślową, lecz również 

szczególny sposób czy też metodę jej splatania oraz wzajemnego odnoszenia intuicji i 

spostrzeżeń, specyficzną osnowę myśli. 

Umysł ludzki jest jednostronny, nie potrafi ogarnąć całej rzeczywistości naraz. Gdy 

patrzymy na rzeczy widzimy albo cechy, które są im wspólne, albo te, które je od siebie 

odróżniają. Są w historii myśli okresy, w których poczucie tego co wspólne i uniwersalne jest 

lepiej rozwinięte i są takie, w których szczególnie silne jest uwrażliwienie na to co odrębne i 

indywidualne. Umysł Filona, na przykład, poruszał się po ścieżce która wymijała to, co 

szczególne i odmienne zarówno w judaizmie jak i w hellenizmie. Oba miały dla niego tę samą 

treść. Wydawało mu się, że hellenistyczne transy są identyczne ze stanem w którym hebrajscy 

prorocy doznawali objawień8. Za jego przykładem wielu filozofów skupiało się na wskazywaniu 

na punkty zbieżne rozumu i objawienia, pragnęli oni zrównania tego, co w nich odmienne. Tym 

czego nie dostrzegali było niezwykłe bogactwo intuicji duchowych zawartych w proroczych 

ideach boskiego patosu. Myślenie hebrajskie działa w ramach kategorii odmiennych niż Platona i 

Arystotelesa i sprzeczność między nimi to nie tylko sprawa różnych sposobów wyrażania, lecz 

różnych sposobów myślenia. Poprzez koncentrację na elementach wspólnych rozumu i 

objawienia synteza tych dwóch sił duchowych została osiągnięta za cenę poświęcenia części ich 

szczególnych intuicji. 

Wychodzenie do kultur nieżydowskich w celu wchłaniania ich elementów dla wzbogacenia 

własnego życia i myśli, jakkolwiek niezbędne dla judaizmu, nie powinno się odbywać za cenię 

utraty jego jedności duchowej. Musimy pamiętać, że próba znalezienia syntezy myślenia 

proroków i greckiej metafizyki, jakby nie była pożądana w danej sytuacji historycznej, 

niekoniecznie musi mieć znaczenie sub specie aeternitatis. Z punktu widzenia geografii i historii 

Jerozolima i Ateny, epoka proroków i epoka Peryklesa są nie tak znów bardzo oddalone od 

siebie. Duchowo są to dwa różne światy. Z kolei gdyby Jerozolima znajdowała się u stóp 

Himalajów, tradycja monoteistyczna ulegałaby wpływom tradycji myślicieli orientalnych. A 

więc i nasza własna perspektywa usytuowana pomiędzy Atenami i Jerozolimą nie jest dana raz i 



30  

na zawsze. Opatrzność może pewnego dnia stworzyć okoliczności, które umieszczą nas między 

Jordanem a Gangesem i problemy takiego kontekstu będą odmienne niż te, z którymi borykała 

sią myśl żydowska gdy spotkała filozofię grecką. 

 

METAFIZYKA I META-HISTORIA 

Istnieje zasadnicza różnica w znaczeniu, nastawieniu i przedmiocie między, dajmy na to, 

naukową teorią pochodzenia wszechświata i tym, co chce przekazać pierwszy rozdział Księgi 

Rodzaju. Księga Rodzaju nie próbuje niczego wytłumaczyć: sekret stającego się świata w żaden 

sposób nie staje się bardziej zrozumiały przez takie zdanie jak Na początku Bóg stworzył niebo i 

ziemię. Biblia i nauka nie zajmują się tymi samymi problemami. Teoria naukowa pyta: jaka jest 

przyczyna wszechświata? Rozważa ona w kategoriach przyczynowości, zaś przyczynowość 

wynika z relacji między przyczyną a skutkiem jako części ciągłego procesu, jako zmienna część 

w ramach niezmiennej całości. Biblia z kolei wywodzi się z relacji Stworzyciela i wszechświata 

jako relacji pomiędzy dwiema istotowo różnymi i nieporównywalnymi całościami, uważa ona 

stworzenie jako takie za wydarzenie, nie zaś za proces (patrz rozdz. 22). Stworzenie jest zatem 

ideą, która wykracza poza przyczynowość: pokazuje nam ono jak to się dzieje, że w ogóle 

istnieje przyczynowość. Zamiast objaśniać świat w kategoriach pożyczonych od natury odsyła 

do tego, co uczyniło naturę możliwą, a mianowicie do aktu wolności Boga. 

Biblia pokazuje sposób rozumienia świata z perspektywy Boga. Nie zajmuje się ona bytem 

jako bytem, lecz bytem jako stworzeniem. Przedmiotem jej zainteresowania jest nie ontologia lub 

metafizyka, lecz historia i meta-historia; zajmuje się bardziej czasem niż przestrzenią. 

Nauka podąża drogą porównań. Biblia odwołuje się do tego, co wyjątkowe i bez precedensu. 

Granicą nauki jest badanie faktów i procesów natury, granicą religii jest rozumienie natury w 

relacji do woli Boga. Celem myślenia naukowego jest odpowiadanie na pytania człowieka i 

zaspokojenie jego potrzeby wiedzy. Ostatecznym celem myślenia religijnego jest odpowiedź na 

pytanie, które nie pochodzi od człowieka i zaspokojenie Bożej potrzeby człowieka. 

Filozofia jest próbą znalezienia istoty rzeczy i zasad bytu, religia biblijna jest próbą 

nauczania o Stworzycielu wszystkich rzeczy i poznawaniem Jego woli. Biblia nie stara się 

nauczyć nas zasad stworzenia i odkupienia. Została dana aby nauczać nas, że Bóg jest żywy, że 

On jest Stworzycielem i Odkupicielem, Nauczycielem i Prawodawcą. Filozofia zainteresowana 

jest analizowaniem i wyjaśnianiem, religię interesuje oczyszczanie i uświęcanie. Religia 

zakorzeniona jest w konkretnej tradycji lub w osobistych intuicjach, klasyczna filozofia twierdzi, 

że ma korzenie w uniwersalnych przesłankach. 

Spekulacja filozoficzna wychodzi od pojęć, religia biblijna wychodzi od zdarzeń. Religia 

żyje nie przez rozumowe przechowywanie idei, lecz przez zdarzenia i olśnienia, przez coś co 

zdarza się w czasie. 

 



31  

WYZWANIE DLA FILOZOFII  

Religia, powtórzmy, jest niezwykłym źródłem olśnień. Z tego wniosek, że intuicje i postulaty 

religii nie mogą być do końca uzgodnione z wnioskami żadnego systemu filozoficznego, ani też 

odpowiednio wyrażone w kategoriach nauki. To co ważne w religii niekoniecznie musi być 

ważne w filozofii i vice versa. Rolą religii jest być wyzwaniem dla filozofii, nie zaś jedynie 

przedmiotem badania. 

Filozofia może się nauczyć od Biblii wielu rzeczy. Dla filozofa dobro jest najszczytniejszą 

ideą. Dla Biblii idea dobra nie jest ostateczna: nie może istnieć bez świętości. Świętość jest 

istotą, dobro jej wyrazem. Rzeczy stworzone w ciągu 6 dni Bóg uznał za dobre, siódmy dzień 

uczynił świętym9. 

Eutyfron Platona podnosi kwestię, która często była dyskutowana w różnej formie w 

scholastyce chrześcijańskiej i muzułmańskiej, mianowicie czy bogowie pragną dobra dlatego, że 

jest dobrem, czy też jest ono dobrem dlatego, że pragną go bogowie? Pytanie to mogło zaistnieć 

jedynie wtedy, gdy bogowie i dobro uważane były za dwie odrębne całości i jedynie tam, gdzie 

uważano za oczywiste, że bogowie nie zawsze działają według najszczytniejszych zasad dobra i 

sprawiedliwości. Pytanie czy jakieś działanie jest święte (nakazane przez Boga lub miłe Bogu) 

bo jest dobre, czy też jest dobre bo jest święte (nakazane przez Boga lub miłe Bogu) byłoby tak 

samo bezprzedmiotowe jak pytanie czy określony punkt w kole nazywamy środkiem dlatego, że 

jest on równo oddalony od okręgu, czy też jest on równo oddalony od okręgu dlatego, że jest on 

środkiem. Dychotomia świętości i dobra jest obca duchowi proroków. W ich rozumieniu 

prawość Boga jest nierozdzielna z Jego istnieniem. 

Mądra krytyka zaczyna zawsze od samokrytyki. Podobnie filozofia potrzebuje ciągłego 

sprawdzania i oczyszczania. Rozum badający religię bada sam siebie: egzaminuje własne 

przesłanki, zakres i siłę, udowadniając że jest wystarczająco rozwinięty aby zrozumieć 

objawienia proroków. W rzeczy samej, istnieją olśnienia ducha do których rozum dochodzi 

póśno, często zbyt póśno, gdy już je odrzucił. 

Aby coś osiągnąć, filozofia religii musi pamiętać o wyjątkowości i ograniczeniach zarówno 

religii jak i filozofii. 

Jak zobaczymy, religia wychodzi poza filozofię, a zatem zadaniem filozofii religii jest 

doprowadzenie umysłu na sam szczyt myślenia, sprawienie, że zrozumiemy dlaczego problemy 

religii nie mogą być zgłębione w kategoriach nauki, pozwolenie nam na zdanie sobie sprawy, iż 

religia ma swój zakres, perspektywę i cel, że ma ona poddać nas majestatowi i tajemnicy wobec 

których umysł nie będzie głuchy na to, co przekracza umysł. Jednym z celów filozofii religii jest 

pobudzanie krytycznej oceny filozofii z perspektywy religii.  

 

UWIELBIENIE ROZUMU 

Nie należy definiować filozofii religii jako próby dostarczenia religii racjonalnej podstawy 

jako że taka definicja pośrednio utożsamiałaby filozofię z racjonalizmem. Gdyby racjonalizm był 

cechą filozofów, należałoby zdyskfalifikować jako filozofów Platona, Schellinga, Williama 

Jamesa i Bergsona. Według Deweya racjonalizm “wyklucza wiarę religijną w jakimkolwiek 



32  

określonym znaczeniu. Pozwala on jedynie na takie wierzenie, które jest racjonalnie 

wywiedzioną niepodważalną konkluzją z tego co absolutnie wiemy”10. 

Skrajny racjonalizm można zdefiniować jako porażkę rozumu w rozumieniu samego siebie, 

swojej alogicznej istoty i meta-logicznych przedmiotów. Trzeba umieć rozróżniać między 

ignorancją a poczuciem tajemnicy, pomiędzy tym, co poniżej rozumu, a tym co ponad rozumem. 

Droga do prawdy jest dziełem rozumu, miłość prawdy jest dziełem ducha. Każdy akt 

rozumowania ma swoje odniesienie w duchu. Myślimy rozumem bo pożądamy ducha. Myślimy 

rozumem bo jesteśmy pewni znaczenia. Bez ducha, bez prawdy o całości życia rozum usycha. 

Rozum bywał często utożsamiany z naukowością, ale nauka nie jest w stanie dać nam pełnej 

prawdy o całym życiu. Potrzebujemy ducha po to by wiedzieć co czynić z nauką. Nauka zajmuje 

się stosunkami pomiędzy rzeczami we wszechświecie, lecz człowiek obdarzony jest niepokojem 

ducha, a duch zajmuje się stosunkiem pomiędzy wszechŚwiatem a Bogiem. Nauka poszukuje 

prawdy o wszechświecie; duch poszukuje prawdy, która jest większa niż wszechświat. Celem 

rozumu jest badanie i weryfikacja obiektywnych stosunków, celem religii jest badanie i 

weryfikacja ostatecznych relacji jednostkowych. 

Rywalizacja to nie to samo co walka a różnice nie muszą oznaczać konfliktu. Życie w 

skrajnościach jest częścią natury ludzkiej. Pochodną naszej wiary w jednego Boga jest pewność, 

że w ostatecznej instancji rozum i objawienie pochodzą z tego samego źródła. Lecz to, co było 

jednym w momencie stworzenia, nie zawsze jest jednym w danej sytuacji historycznej. Odkrycie 

wyższej jedności rozumu i objawienia jest nam obiecane w odkupieniu. 

Powszechne utożsamienie judaizmu z racjonalizmem jest intelektualnym unikaniem 

głębokich problemów i paradoksów żydowskiej religii, wierzeń i obyczajów. Ludzkie 

pojmowanie tego, co rozumne ulega zmianom. Filozofowie rzymscy nie uważali za rozumne 

powstrzymywanie się od pracy przez jeden dzień w tygodniu. Za to nie wydawało się 

nierozumne niektórym właścicielom plantacji importowanie niewolników z Afryki do Nowego 

Świata. Z jakim etapem rozwoju rozumu powinna współgrać Biblia? 

Przy całym szacunku dla rozumu i naszej zań wdzięczności, inteligeligencja ludzka nigdy nie 

była uważana w judaizmie za samowystarczalną. “Ufaj Panu z całego serca ale nie polegaj na 

własnym sądzie” (Przysł. 3,5). “A tak się czułaś bezpieczna w swej niegodziwości, mówiłaś: 

Nikt mnie nie widzi; twoja mądrość i twoja wiedza zwiodły cię na manowce i powiedziałaś w 

swoim sercu: Oto ja, prócz mnie nie ma innej” (Iz. 47,10) 

Niektórych z podstawowych przesłanek judaizmu nie da się całkiem uprawomocnić w 

kategoriach ludzkiego rozumu. Idea natury człowieka jako stworzonego na obraz i podobieństwo 

Boga, idee Boga i historii, wybrania Izraela, modlitwy, a nawet moralności są sprzeczne z 

odkryciami, do jakich prawomocnie doszliśmy drogą analizy i badań. Wymagania pobożności są 

tajemnicą przed którą człowiek zmuszony jest do podziwu i milczenia11. Podziw, miłość, 

modlitwa, wiara wychodzą poza płytkie rozumowanie. 

Nie możemy przeto sądzić religii wyłącznie z punktu widzenia rozumu. Religia jest nie 

wewnątrz, lecz poza granicami rozumu. Jej zadaniem jest nie współzawodnictwo z rozumem, 

lecz pomaganie nam tam, gdzie rozum daje jedynie częściową radę. Jej znaczenie musi być 

rozumiane w kategoriach zbieżnych z poczuciem niewysłowionego. 



33  

Poczucie niewysłowionego jest wysiłkiem intelektualnym biorącym się z samej głębi rozumu 

i jest ono śródłem olśnienia poznawczego. A zatem nie ma rywalizacji pomiędzy religią a 

rozumem tak długo, jak długo świadomi jesteśmy ich odrębnych zadań i dziedzin. Stosowanie 

rozumu jest nieodzowne do rozumienia i wiary w Boga i religia bez rozumu usycha. Olśnienia 

wiary są na ogół ogólne i mało wyraśne i potrzebują konceptualizacji aby je przekazać 

umysłowi, muszą być scalone i doprowadzone do spójności. Bez rozumu wiara staje się ślepa. 

Bez rozumu nie wiedzielibyśmy jak stosować objawienia wiary do konkretnych zagadnień 

życiowych. Uwielbienie rozumu to arogancja, która zdradza niedostatek inteligencji. 

Wyrzeczenie się rozumu jest tchórzostwem, które zdradza niedostatek wiary. 

 

IDEE I ZDARZENIA 

Przedmiotem filozofii judaizmu jest judaizm. Ale jakiego rodzaju bytem jest judaizm? Czy 

jest to zespół ideii i zasad, doktryna? Próba wydestylowania Biblii, która bucha życiem, 

dramatem, napięciami, w jakiś ciąg zasad byłaby tym samym co redukowanie żywej osoby do 

schematu. Wyjście z Egiptu, objawienie na Synaju, oszczerstwo Miriam rzucone na Mojżesza – 

to zdarzenia, nie idee, coś co się wydarza, a nie reguła. Z drugiej strony próba sprowadzenia 

Biblii do katalogu zdarzeń, do świętej historii równie by się nie powiodła. Pan jest jeden, czy też 

Sprawiedliwości, sprawiedliwości winniście szukać to idee, a raczej normy, nie zaś wydarzenia. 

Z tego względu filozofia judaizmu jest filozofią zarówno idei jak i zdarzeń. 

Mojżesz Majmonides (1135 – 1204) podsumowuje esencję judaizmu w trzynastu artykułach 

wiary: 1. Istnienie Boga. 2. Jego jedność, 3. Jego bezcielesność. 4. Jego wieczność. 5. Jedynie 

Bóg jest przedmiotem wiary. 6. Objawienie poprzez Jego Proroków. 7. Mojżesz największym 

spośród Proroków. 8. Cały Pięcioksiąg zostal dany przez Boga Mojżeszowi. 9. Niezmienność 

Prawa zawartego w Torze. 10. Bóg wie o czynach i myślach człowieka. 11. Nagroda i kara. 12. 

Przyjście Mesjasza. 13. Zmartwychwstanie. Za wyjątkiem 6, 8, 12 i 13 artykuły te odnoszą się 

do zasad lub do obszaru idei, nie zaś do zdarzeń czyli obszaru historii. To znamienne, że formuła 

w jakiej te artykuły stały się popularne i jak są umieszczone w wielu modlitewnikach rozpoczyna 

się słowami: “Wierzę niezłomnie, że..” 

Wiara Majmonidesa opiera się na przesłance, że to właśnie w postaci idei wyraża się 

ostateczna rzeczywistość. Jednakże dla człowieka biblijnego ostateczna rzeczywistość wyraża 

się w zdarzeniach, nie tylko w ideach. Treść judaizmu dana jest zarówno w historii jak i w myśli. 

Przyjmujemy idee i pamiętamy zdarzenia. Żyd mówi: “Wierzę” a mówi mu się ”Pamiętaj!” Jego 

wiara zawiera i podsumowanie podstawowych idei, i podsumowanie szczególnych zdarzeń12. 

Umysłowość żydowska nie dochodzi do rozumienia Boga poprzez odwoływanie się na 

sposób grecki do wiecznych własności Najwyższego Bytu, do idei dobra lub doskonałości, lecz 

raczej przez wyczuwanie żywych przejawów Jego troski, Jego dynamicznej uwagi nakierowanej 

na człowieka. Nie mówimy o Jego dobroci w ogóle, lecz o jego współczuciu dla indywidualnego 

człowieka w konkretnej sytuacji. Dobroć Boga to nie kosmiczna siła, lecz konkretny akt 

współczucia. Nie wiemy jaka ta dobroć jest, wiemy jak się wydarza. Żeby posłużyć się 

przykładem: “Rabi Meir powiedział: Gdy istota ludzka cierpi, co mówi Szechina? Moja głowa 

jest zbyt ciężka dla mnie, moje ramię jest zbyt ciężkie dla mnie. A jeśli Bóg tak bardzo boleje 



34  

nad krwią niegodziwego gdy jest przelana, o ileż bardziej nad krwią sprawiedliwego”13. To 

stwierdzenie, przytoczone w Misznie bezpośrednio po opisie kary śmierci, ma na celu 

uświadomienie nam jak jest bolesne dla Boga cierpienie Jego dzieci, nawet wtedy, gdy jest to 

przestępca karany za swą zbrodnię. 

Takie podejście pociąga za sobą inne problemy. Zgadnieniem nie jest już jak pogodzić Biblię 

z arystotelesowskim poglądem na świat i człowieka, lecz raczej – jakie jest biblijne widzenie 

wszechświata i sytuacji człowieka we wszechświecie? Jak powinniśmy rozumieć siebie samych 

w kategoriach myślenia biblijnego? Pytanie brzmi: Jakie są ostateczne pytania istnienia na które 

odpowiedzią jest religia? Jakich idei broni człowiek religijny? 

 

FILOZOFIA JUDAIZMU 

Termin judaizm w wyrażeniu filozofia judaizmu może być użyty albo jako przedmiot, albo 

jako podmiot. W pierwszym znaczeniu filozofia judaizmu jest krytyką judaizmu, judaizm jest 

tematem lub przedmiotem naszego badania. W drugim rozumieniu filozofia judaizmu ma 

znaczenie porównywalne do znaczenia takiego wyrażenia jak filozofia Kanta czy filozofia 

Platona: judaizm jako śródło idei, które usiłujemy zrozumieć.  

Judaizm jest rzeczywistością, dramatem w ramach historii, faktem - nie zaś tylko uczuciem 

czy doświadczeniem. Utrzymuje on, że miały miejsce pewne nadzwyczajne zdarzenia, z których 

on sam się wywodzi. Broni pewnych podstawowych nauk. Twierdzi, że jest oddaniem się ludzi 

Bogu. Zrozumienie znaczenia tych zdarzeń, nauk i oddania jest zadaniem filozofii judaizmu. 

Jak już stwierdziliśmy metodą zastosowaną w tej książce jest głównie, choć nie wyłącznie, 

samo-rozumienie, a termin “judaizm” w podtytule książki użyty jest przede wszystkim 

podmiotowo. 

                                                 
1

 Wspólne dla filozofii i nauki jest to, że każda odpowiedź rodzi nowe pytania. Różnić je zadaje się to, że 

problemy filozofii są wieczne i nie ma takiej odpowiedzi która nie byłaby kwestionowana, a to dlatego, że 

każda odpowiedź musi być odpowiedzią całosciową. 

2

 Samowiedza lub samo-rozumienie było w różnych formach centralnym zagadnieniem filozofii (pierwszą 

z trzech maksym na frontonie światyni Apollina w Delfach było “Poznaj samego siebie”). Ważność 

samowiedzy podkreślali Sokrates i Platon, zob. Charmides 167B-172C, Alcybiades 133B, Xenofanes: 

Pamiątki IV, 2, 24, Arystoteles: Metafizyka 1027B 20. Por. Plotyn: Enneady IV, 4. 2, Theologie des 

Aristotles, tlum. Dieterici, Leipzig 1893 s. 18. Wszelka filozofia jest “duchowym samooglądem” (J. F. Fries, 

System der Metaphysik, 1824, s. 110), “samo-poznaniem ludzkiego ducha” (Kuno Fisher, Geschichte der 

Philosophie, t. I, ed, 5, s. 11); por. Max Scheler: Die transzendentale und die psychologische Methodei, 

Liepzig 1922, s. 179. W literaturze żydowskiej definicja filozofii jako samopoznania jest przytaczana przez 

Bahię Ibn Pakudę, Obowiazki serca, Szar habehina, r. 5, ed. Haymson, t. II s. 14. Por. Józef Ibn Saddik: 

Haolam Hakwaton, ed. S. Horovitz, Breslau 1903, początek. Patrz: Majmonides: Przewodnik 

zbłąkanych, 1, 53. Według Hermanna Cohena: Religion der Vernunft, Frankfurt n/Menem 1929, s. 23 

samopoznanie czlowieka jest najgłębszym źródłem religii. I. L. Zlotnik zebrał maksymy z literatury 

hebrajskiej dotyczące samowiedzy: Maamarim, Jerozolima 1939, ss. 17-26. 

3

 A. J. Heschel, Man Is Not alone, New York, 1951, s. 55. 

4

 F. P. Ramsey, The Foundations of Mathematics and Other Logical Essays, New York 1950, s. 269. 



35  

                                                                                                                                                             
5

 E. Kant, Krytyka czystego rozumu, przedmowa do pierwszego wydania, tlum angielskie J. M. D. 

Meikeljohn, New York 1899 s. xi, przypis. 

6

 Shabbat, 51a. 

7

 Patrz: Julius Guttmann, Religion und Wissenschaft im Mittelalterlichen und im Modernen Denken, 

W: Festschrift zum 50 Jaehrigen Behesten der Hochschule fuer die Wissenschaft des Judentums, 

Berlin 1922, s. 147n.  

8

 Patrz: A. J. Heschel, Die Prophetie, Kraków 1936, s. 15. Kategorie w jakich człowiek biblijny postrzegał 

Boga, człowieka i świat sa tak odmienne od założeń metafizyki, na których opiera sie wieksza część 

filozofii zachodniej, że niektóre intuicje brzemienne znaczeniami dla umysłowości biblijnej, dla 

umysłowości greckiej wydają się całkowicie pozbawione sensu. Rekonstrukcja osobliwej natury myślenia 

biblijnego i jasne określenie jego odmienności od wszelkich innych typów myślenia byłaby 

pierwszorzędnym osiągnięciem. Otworzyłaby ona nowe perspektywy dla zrozumienia problemów 

moralnych, społecznych i religijnych i wzbogaciłaby całe nasze myślenie. Myślenie biblijne może odegrać 

ważną rolę w kształtowaniu naszego filozoficznego poglądu na świat. 

9

 A. J. Heschel, The Sabbath, New York, 1951 s. 75. [Polskie wydanie: Szaabat, tłum. H. Halkowski, wyd. 

Atext, Gdańsk 1994] 

10

 Dewey, A Common Faith, New Haven, 1934. 

11

 Patrz: A. J. Heschel, Man’s Quest for God, New York, 1954, s. 104. 

12

 Patrz: Man Is Not Alone, s. 163. 

13 

Miszna Sanhedryn, VI,5. 



36 

 

2. Drogi do Jego obecności 

 

BIBLIA JEST NIEOBECNA 

Gdy czytamy dzieła filozofii zachodniej, postaciami na które wciąż się natykamy są Platon i 

Arystoteles, stoicy i neoplatonicy. Duch ich myśli unosi się nad każdą stronicą pisarstwa 

filozoficznego. Lecz wśród tajników zachodniej metafizyki próżno szukać Biblii. Gdy 

filozofowie mówią o Bogu, prorocy są nieobecni. 

To co rozumiemy przez nieobecność Biblii w historii filozofii to nie brak odwołań czy 

cytatów – biblijne fragmenty od czasu do czasu znajdują sobie miejsce. Mamy na myśli ducha, 

sposób myślenia, perspektywę oglądu świata i życia, podstawowe przesłanki rozważań o bycie, 

wartościach i znaczeniu. Otwórzcie jakąkolwiek historię filozofii. Tales i Parmenides są, ale czy 

omawia się Izajasza, Eliasza, Hioba czy Eklezjastę? Skutek tego pominięcia jest taki, że główne 

przesłanki filozofii zachodniej wywodzą się raczej z greckiego niż z hebrajskiego myślenia. 

W myśleniu filozoficznym dominują dwa podejścia do Biblii. Pierwsze z nich twierdzi, że 

Biblia to książka naiwna, poezja lub mitologia. Choć piękna, nie można jej traktować poważnie, 

bo jej myśl jest prymitywna i niedojrzała. Jak można coś takuiego porównywać z Heglem, 

Hobbsem, Lockem czy Schopenhauerem? Ojcem takiego lekceważenia wartości intelektualnej 

Biblii jest Spinoza, którego można obarczyć winą za wiele wypaczonych przedstawień Biblii w 

późniejszej filozofii i egzegezie. 

Drugie podejście zakłada, że Mojżesz uczył tych samych idei co Platon i Arystoteles i że nie 

ma poważniejszej niezgody pomiędzy naukami filozofów a naukami proroków. Różnica dotyczy 

zaledwie sposobu wyrażenia i stylu. Na przykład Arystoteles używał jednoznacznych terminów, 

podczas gdy prorocy stosowali metafory. Ojcem takiego podejścia jest Filon. Teoria Filona 

dominuje w teologii, podczas gdy filozofia powszechnie przyjęła nastawienie Spinozy .  

Jest taka historyjka o młodym dziennikarzu, którego wysłano na reportaż z wesela. Wrócił 

przygnębiony i powiedział, że nie ma o czym pisać bo pan młody się nie stawił... 

Prawda, próżno szukać w Biblii słownictwa filozoficznego. Ale poważny badacz nie 

powinien szukać tego, co i tak ma. Kategorie w ramach których operuje refleksja filozoficzna na 

temat religii wywodzą się raczej z Aten niż z Jerozolimy. Judaizm jest konfrontacją z Biblią i 

filozofia judaizmu musi być konfrontacją z myślą biblijną. 

 

PAMIĘĆ I OLŚNIENIE 

Biblia nie jest jedyną księgą w której można znaleźć zaintetresowanie ostatecznymi 

problemami religijnymi. W wielu miejscach i na przestrzeni wielu wieków człowiek poszukiwał 

Boga. Jednak okres biblijny jest w historii wielkim rozdziałem zmagania się człowieka z Bogiem 

(i zmagania się Boga z człowiekiem). I tak jak przy badaniu wartości moralnych nie wolno nam 

ignorować wielkiej tradycji filozofii moralnej, nie możemy też w naszych zmaganiach z 

                                                 

 Na temat pogladów Spinozy, patrz r. 32. 



37 

 

zagadnieniami religijnymi pominąć intuicji zebranych w Biblii. Zatem do epoki biblijnej, 

tysiąclecia objawień zwrócimy się po wskazówki. 

Co mamy wspólnego z ludźmi biblijnymi? Troski i radości życia, poczucie cudowności i 

opór przed nią, świadomość ukrywającego się Boga i chwile gdy pragniemy znalezść drogę do 

Niego. 

Centralną myślą judaizmu jest żywy Bóg. Jest to perspektywa, w której postrzega się 

wszelkie inne sprawy. Najważniejszym problemem każdej filozofii judaizmu jest pytanie co jest 

podstawą wiary człowieka w realność żywego Boga. Czy człowiek jest w ogóle zdolny do 

odkrycia tej podstawy? Jednak zanim spróbujemy zmierzyć się z tym zagadnieniem należy 

wpierw spytać czy zgodne z duchem judaizmu jest twierdzenie, iż to człowiek musi szukać 

zbliżenia do Boga, że jeśli się Go nie szuka to się Go nie zdoła znaleźć. Czy istnieją sposoby 

rozwijania naszego uwrażliwienia na Boga i więzi z Jego obecnością? 

Co było źródłem wiary ludzi w czasach biblijnych? Czy słuszne jest określanie ich wiary 

jako polegania na odziedziczonej doktrynie? Czy można powiedzieć że przez ponad trzy tysiące 

lat Żydzi mieli dostęp do jednego tylko źródła wiary, mianowicie do zapisów objawienia? Czy 

prawdą jest, że judaizm wywodzi swą religijną żywotność wyłącznie z wierności zdarzeniom, 

które miały miejsce za czasów Mojżesza i z posłuszeństwa Pismu w którym te zdarzenia są 

opisane? Takie przypuszczenie zdaje się nie doceniać natury człowieka i jego wiary. Wielkie 

zdarzenie, nawet najbardziej cudowne, gdyby miało miejsce tylko raz nie byłoby w stanie na 

zawsze zdominować świadomości człowieka. Sama tylko pamięć o nim nie byłaby dość silna by 

utrzymać w mocy swego zaklęcia duszę człowieka z jej ciągłym niepokojem i żywotnością. 

Tym, z czego wiara żydowska wywiodła swą siłę była walka o olśnienie. 

Biblia zawiera nie tylko słowa proroków, lecz również słowa które nie wyszły z ust 

prorockich. Biblia twierdzi, że przynosi słowa natchnione, lecz zawiera także wyraz ludzkich 

poszukiwań i niepokojów. Jest w Biblii słowo Boga do człowieka, są też słowa człowieka do 

Boga i o Bogu. Jest nie tylko to co Bóg odsłania, lecz również ludzka intuicja. Prorokowanie jest 

poza zasięgiem współczesnego człowieka. Ale prorocy byli także ludźmi. Momenty 

prorokowania były chwilami w ich życiu; oprócz nich były spotkania z dobrem i złem, 

światłością i ciemnością, życiem i śmiercią, miłością i nienawiścią – wszystko to co dziś jest tak 

samo realne jak trzy tysiące lat temu. Ich obserwacje odzwierciedlają ludzkie, a nie tylko 

prorocze myślenie. Zwłaszcza w tak zwanej literaturze mądrości, w księgach Hioba, Przysłów, 

Eklezjastesa, jak również w Księdze Psalmów znalazła wyraz spontaniczność ludzi epoki 

biblijnej.  

Zaangażowanie Bogiem trwało przez stulecia i żeby zrozumieć judaizm musimy również 

badać drogi i naturę tego zainteresowania w żydowskiej historii postbiblijnej.  

Mamy diostęp do dwóch źródeł myślenia religijnego: pamięci (tradycją) i indywidualnej 

intuicji. Powinniśmy polegać na naszej pamięci i musimy pragnąć nowych intuicji. Uczymy się z 

tradycji, lecz również rozumiemy przez nasze własne poszukiwania. Prorocy apelują do 

duchowej siły w człowieku: “Dowiedz się tedy dzisiaj i weź to sobie do serca, że Pan jest 

Bogiem na niebie w górze i na ziemi w dole, nie ma innego” (Powt. 4,39). Psalmista wzywa nas: 

“Skosztujcie i zobaczcie, że dobry jest Pan” (Ps. 34,9)1. Jak człowiek wie? Jak człowiek 

smakuje? 



38 

 

Aluzję do istniejącej w każdym człowieku potrzeby własnych poszukiwań Boga dostrzega 

homiletyczna wykładnia Pieśni Morza Czerwonego: 

On Bogiem moim przeto go uwielbiam, 

On Bogiem ojca mego przeto go wysławiam 

(Wyj. 15, 2) 

Przez swoje olśnienie człowiek musi najpierw dotrzeć do On Bogiem moim przeto go 

uwielbiam, by dopiero potem uświadomić sobie, że On Bogiem ojca mego przeto go wysławiam2. 

 

LUDZKIE POSZUKIWANIE BOGA 

Całopalenia, ofiary są istotnym elementem biblijnej pobożności. A przecież “Pragnę 

miłosierdzia a nie ofiary, rozumienia (poznania) Boga, nie całopaleń” (Oz. 6,6). Istnieje droga, 

która prowadzi do rozumienia. “Ty będziesz szukać Pana twojego Boga i znajdziesz go jeśli 

będziesz szukać z całego serca i z całej duszy” (Powt. 4,29; Jer. 29,13). 

“Jeśli jakiś człowiek powie ci: próbowałem, ale nie znalazłem, nie wierz mu. Jeśli mówi: nie 

próbowałem a mimo to znalazłem, nie wierz mu. Jeśli mówi: Próbowałem i znalazłem, możesz 

mu uwierzyć ”3. To prawda, że w poszukiwaniu Jego On sam nam dopomaga. Jednak inicjatywa 

i intensywność naszych poszukiwań zależą od nas samych. “Jeśli przywołasz rozsądek i głośno 

wzywać będziesz roztropności, jeśli szukać jej będziesz jak srebra i poszukiwać jak skarbów 

ukrytych, wtedy zrozumiesz bojaźń Pana i znajdziesz poznanie Boga”4. “Wszystko jest w mocy 

nieba prócz bojaźni i lęku przed niebem”5. 

Biblia ma kilka terminów na określenie czynności poszukiwania Boga (darasz, bekesz, 

szahar). W niektórych miejscach słowa te są użyte w sensie badania Jego woli i nakazów (Psalm 

119, wersety 45, 94, 155). Jednak w innych fragmentach słowa te oznaczają coś więcej niż tylko 

czynność zadawania pytania dla uzyskania informacji. Oznaczają one zwracanie się 

bezpośrednio do Boga w celu znalezienia się w jego bliskości. Wymaga to bardziej pragnienia 

doświadczenia czegoś niż szukanie informacji6. Poszukiwanie Boga uwzględnia przestrzeganie 

Jego przykazań lecz wykracza poza to posłuszeństwo. “Szukajcie Pana i Jego mocy, szukajcie 

wciąż oblicza Jego” (Ps. 105, 4). Modlenie się to w istocie nie tylko poszukiwanie pomocy, ale 

także poszukiwanie Jego. 

Przykazania “nie są dla ciebie ani za trudne ani za dalekie. Nie są na niebie abyś mówił: Któż 

wstąpi do nieba i je sprowadzi dla nas, i oznajmi je nam abyśmy je spełniali? Ani nie są one za 

morzem aby trzeba było mówić: Któż się przeprawi za morze i dla nas je sprowadzi i nam je 

oznajmi abyśmy je spełniali? Lecz słowo jest bardzo blisko ciebie, jest w twoich ustach i w 

twoim sercu abyś je czynił” (Powt. 30, 11-14). Jednak tego samego nie da się powiedzieć w 

odniesieniu do Boga. “Czyż jestem Bogiem z bliska, mówi Pan, a nie Bogiem z daleka?” (Jer. 

23, 23). Są takie chwile gdy On jest blisko i można Go odnaleść, ale są też momenty gdy jest 

daleko i ukrywa się przed człowiekiem. “Szukajcie Pana póki można Go znaleść, wzywajcie Go 

dopóki jest blisko” (Iz. 55, 6) Nie wszystkim ludziom biblijnym wystarcza świadomość potęgi i 

obecności Boga. Są i tacy “co szukają Jego, szukają Twego oblicza Boże Jakuba” (Ps. 24, 6). “O 

jedną rzecz prosiłem Pana, bym mógł szukać bym mógł zamieszkać w domu Pana przez 

                                                 

 Patrz r. 12. 



39 

 

wszystkie dni żywota mego, by oglądać piękno Pana” (Ps. 27, 4). “Lecz moim szczęściem być 

blisko Pana” (Ps. 73, 28). 

Legenda głosi, że na Synaju Izrael nie był zachwycony tym, że otrzymuje słowa boskie z ust 

pośrednika. Lud powiedział do Mojżesza “Chcemy słyszeć słowa naszego Króla od niego 

samego... Chcemy widzieć naszego Króla”7. 

 

“SZUKAJCIE MEGO OBLICZA” 

Pragnienie Boga nigdy nie ustępowało w duszy żydowskiej. Mimo ostrzeżenia: “Nie możesz 

oglądać mojego oblicza bo człowiek nie może mnie oglądać i pozostać przy życiu” (Wyj. 33,20) 

wielu nie przestawało pożądać tego, czemu Jehuda Halewi dał niezapomniany wyraz: “Mym 

jedynym pragnieniem jest ujrzeć oblicze Króla mego. Nikogo prócz Niego się nie lękam. Jego 

jedynie wielbię. Gdybym mógł Go widzieć we śnie, spać bym chciał przez całą wieczność. O 

gdybym mógł zatrzymać oblicze Jego w sercu! Na nic innego oczy me nie chciałyby już 

patrzeć!”8. 

Jak jeleń pragnie wód płynących 

Tak dusza moja pragnie Ciebie Boże. 

Moja dusza pragnie Boga, Boga żywego, 

Kiedy mam przyjść by ujrzeć oblicze Pana? 

(Ps. 42, 2-3) 

Jak Mojżesz, który błagał: “Ukaż mi, proszę, chwałę Twoją” (Wyj. 33,18), tak samo modli 

się Psalmista: 

Boże, Tyś mym Bogiem, gorliwie Ciebie szukam. 

Ciebie pragnie moja dusza, tęskni do Ciebie moje ciało, 

W ziemi suchej, spragnionej i bezwodnej. 

Tak wyglądałem Ciebie w świątyni 

By ujrzeć moc i chwałę Twoją. 

(Ps.  3, 2-3) 

Moja dusza tęskni za Tobą w nocy 

I mój duch szczerze pragnie Ciebie. 

(Iz. 26, 9) 

W owych dniach i w owym czasie, mówi Pan, 

Przyjdą synowie izraelscy 

Wraz z synami Judy 

I pójdą z płaczem, 

Będą szukać Pana swojego Boga. 

(Jer. 50, 4) 

Bóg czeka by człowiek zaczął go szukać. “Pan spogląda z niebios na ludzi by zobaczyć czy 

kto rozumny Go szuka” (Ps. 14, 2). “Z natchnienia Twego mówi serce moje Szukajcie oblicza 

mego” (Ps. 27, 8). A w Sądne Dni powtarzamy z pokorą “Aż do dnia śmierci jego Tyś oczekiwał 

na niego” aby powrócił. 



40 

 

Z drugiej jednak strony stajemy ciągle wobec możliwości porażki, niebezpieczeństwa 

znalezienia się w pułapce bez światła i wyjścia. Są tacy, których “uczynki nie pozwalają 

zawrócić do swego Boga (…) Ze swymi trzodami i ze swym bydłem przyjdą szukać Pana, lecz 

Go nie znajdą, odsunął się bowiem od nich” (Oz. 5, 4 i 6). 

Wciąż na nowo trzeba próbować wracać, musi nam na Nim zależeć, musimy Go szukać. Jest 

nadzwyczajnym aktem łaski bożej to, że ci którym na Nim nie zależy mogą nagle odkryć, że są 

blisko Niego. “Byłem przystępny dla tych, którzy o mnie nie pytali, dałem się znaleść tym, 

którzy mnie nie szukali. Powiedziałem Oto jestem, oto jestem narodowi, który nie wołałał 

mojego imienia” (Iz. 65, 1). W swych ostatnich słowach Dawid ostrzegał swego syna Salomona: 

“Jeśli Go szukać będziesz, da ci się znaleść, lecz jeśli Go opuścisz, odrzuci cię na wieki” (I Kron. 

28, 9). 

 

TRZY DROGI 

Jak Go szukać? Jak w tym świecie i w ramach własnego ludzkiego bytowania, swojej 

odpowiedzi na świat, znaleźć drogi wiodące do pewności Jego obecności? 

W literaturze żydowskiej jest wiele wskazówek świadomości tego problemu, jednakże 

świadomość ta jest rzadko wypowiadana wprost. Dawni Żydzi na ogół wstydzili się objawiać 

swe osobiste wątpliwości i doświadczenia religijne, w rezultacie tę ich wstrzemięśliwość brano 

często za apatię. Prawda jest taka, że dusza nigdy nie pozostawała w milczeniu. Aż po wiek 

dziewiętnasty niewielu było znaczących talmudystów których nie poruszyły błagania i 

rozmyślania zawarte w Zoharze. Pod spokojną powierzchnią religii i prawa kryły się niespokojne 

dusze. Naszym zadaniem jest tedy wyjść poza spokój religii i tradycji aby usłyszeć echa tych 

zmagań i na nowo uchwycić żywe intuicje. 

Są trzy punkty wyjścia do kontemplacji Boga, trzy szlaki wiodą do niego. Pierwszy to 

dostrzeganie obecności Boga w świecie, w rzeczach
9

. Drugi to dostrzeganie Jego 

obecności w Biblii. Trzeci to dostrzeganie Jego obecności w świętych uczynkach. Te 

trzy drogi przybliżają nam trzy fragmenty biblijne: 

Podnieś swe oczy i patrz. Kto to wszystko stworzył?  

(Iz. 40,26) 

Ja jestem Pan twój Bóg.  

(Wyj. 20,2) 

Uczynimy i usłuchamy.  

(Wyj. 24,7) 

 Te trzy drogi odpowiadają w naszej tradycji trzem głównym aspektom istnienia religijnego: 

modlitwie, studiowaniu i działaniu. Są one jednym, musimy iść wszystkimi trzema drogami 

naraz aby osiągnąć jeden I ten sam cel. To właśnie odkrył Izrael: Bóg przyrody jest Bogiem 

historii i drogą do poznania Jego jest spełnianie Jego woli.  

Aby odtworzyć intuicje znalezione na tych trzech drogach należy wrócić do korzeni 

biblijnego doświadczenia życia i rzeczywistości. Oznacza to zagłębienie się w religijnym 

dramacie Izraela dla uchwycenia tego, co Hiobowi pozwoliło powiedzieć: 



41 

 

Lecz ja wiem, Wybawca mój żyje, 

On świadkiem będzie ostatnim na ziemi. 

Po tym jak skóra moja zniszczona 

Ciałem mym Boga oglądam. 

Me oczy Go widzą, nie inne, 

Me serce mdleje we mnie.  

(Hiob 19,25-27) 

Jak człowiek osiąga stan w którym jest w stanie powiedzieć "Ciałem mym Boga oglądam"? 

Każda z trzech części niniejszej książki poświęcona jest jednej z tych dróg. 

 

                                                 
1

 Taam jako czasownik oznacza zawsze spostrzegać, smakować. Również jako rzeczownik słowo to uży-

wane jest w tym samym znaczeniu osądu. W niniejszym fragmencie Targum oddaje słowo taamu przez 

“zdaj sobie sprawę” a Septuaginta przez “posmakuj”. Por. Selforno: Commentary, ad loc. “posmakuj, 

mianowicie poczuj zmysłem i zobacz okiem rozumu, że Bóg jest dobry”. 

2

 Patrz: Rabi Issiah Horowitz, Szne Luhot Haberit, s. 40 a. Por. również: Man Is Not Alone, s. 164 przyp. 2. 

3

 Patrz: Megillah 6b. 

4

 Przysł. 2, 3-5. 

5

 Berachot 33b. 

6

 By wspomnieć tylko kilka przykładów: “Poszukiwał Boga całą swoją duszą” (I Kron. 22,9). “W czas 

niedoli szukam Pana” (Ps. 77,3) “Szukałem Pana a On mi odpowiedział i wybawiłl mnie od wszystkich 

obaw moich” (Ps. 34, 5). Szukanie Boga nie jest synonimem zanoszenia do Niego próśb czy też 

przestrzegania Jego praw. “Szczęśliwi którzy przestrzegają napomnień Jego, którzy poszukują Go całym 

sercem”. “Z całego serca szukałem Cię, nie daj mi odejść od przykazań Twoich” (Ps. 119, 2, 10). 

7

 Melichta do Ks. Wyjscia, 19,9. 

8

 Tłumaczenie angielskie patrz: Selected Poems of Jehudah Halevi, tlum. Ninah Salaman, Philadelphia 

1928, ss. 115-116. 

9

 Człowiekowi powiedziano: "Spojrzyj na niebo i patrz. Oglądaj obłoki wysoko ponad tobą" (Hiob 35,5); 

por. Amos 5,6 i 8-9. "Rozmyślajcie nad dziełami Pana bo tak poznacie Tego, przez którego słowo świat 

przyszedł do istnienia". Cytowane w imieniu Rabi Meira przez Majmonidesa, Responsa, wyd. A. Freimann, 

Jerozolima 1934, 347, s. 312. Patrz równiez Mądrosci Salomona, 13,1n. Ksiega Barucha 54,17n. [?] 

Według dawnych legend Abraham odkrył prawdziwa wiarę kontemplujac przyrodę, patrz Louis Ginzberg, 

The Legends of the Jews, t. V s. 210, nr 16. Por. również s. 112 w tejże książce. Według Bahii ibn Pakuda, 

Obowiazki serca, wyd. Moses Haymson, t. I s. 3, naszym obowiązkiem jest "rozmyślanie nad cudami 

objawionymi w Jego stworzeniach, aby nam służyły za dowód Jego istnienia". 

 

 



42 

 

3. To co wzniosłe
*

  

 

 

WIELKIE ZAŁOŻENIE 

Jak poprzez dostrzeganie świata tu i teraz człowiek znajduje drogę do uświadomienia sobie 

Boga? Aby zrozumieć odpowiedź, którą daje Biblia musimy upewnić się co znaczy świat i 

zrozumieć kategorie w jakich Biblia postrzega świat: wzniosłość, cud, tajemnica, podziw i 

chwała.  

Podnieś swe oczy i patrz. Jak człowiek podnosi oczy by widzieć wyżej samego siebie? To że 

człowiek jest w stanie przekroczyć samego siebie jest wielkim założeniem religii. Człowiek, 

będący częścią tego świata może nawiązać stosunek z Tym, który jest większy niż świat; 

człowiek może wznieść swą świadomość i być przyłączony do absolutu. Uwarunkowany 

wieloma czynnikami człowiek jest w stanie sprostać bezwarunkowym wymaganiom. Jak 

wznieść się ponad horyzont świadomości? Jak uwolnić się od perspektywy ego, grupy, ziemi i 

teraźniejszości? Jak w tym świecie znaleźć drogę wiodącą do świadomości Tego, który jest poza 

tym światem? 

 

POTĘGA, PIĘKNO, MAJESTAT  

Świat na który większość z nas zwraca uwagę jest mały i nasze zaangażowanie jest 

ograniczone. Co widzimy kiedy widzimy świat? Trzy aspekty natury przyciągają naszą uwagę: 

jej potęga, jej piękno i jej majestat. Podobnie na trzy sposoby przejawia się nasz stosunek do 

świata: możemy wykorzystywać świat, możemy cieszyć się nim, możemy przyjmować go w 

podziwie. W historii cywilizacji różne aspekty natury inspirowały talent człowieka – czasem jej 

potęga, czasem jej piękno, niekiedy majestat pobudzały jego umysł. Jak się wydaje szczególną 

cechą naszego wieku jest to, że użyteczność zdaje się być główną wartością natury; uzyskiwanie 

potęgi, wykorzystywanie zasobów natury uważa się za główny cel człowieka w stworzeniu 

bożym. Człowiek stał się przede wszystkim zwierzęciem wykonującym narzędzia i świat jest 

dziś gigantycznym pudełkiem z narzędziami służącymi zaspokajaniu jego potrzeb.  

Grecy uszyli się dla rozumienia. Hebrajczycy uczyli się aby czcić. Człowiek współczesny 

uczy się aby użytkować. Baconowi zawdzięczamy powiedzenie "Wiedza to potęga". Oto jak 

ludzie nakłaniani są do nauki: wiedza to sukces. Nie wiemy już jak inaczej uzasadnić 

jakąkolwiek wartość niźli w kategoriach wydajności. Człowiek skłonny jest określać siebie jako 

"poszukującego maksymalnej wygody za cenę minimalnego wydatkowania energii". Utożsamia 

wartość z tym co osiąga. Odczuwa, działa i myśli jakby jedynym celem wszechświata było 

zaspokajanie jego potrzeb. Współczesnemu człowiekowi wszystko wydaje się obliczalne, 

wszystko daje się zredukować do liczby. Ma on najwyższe zaufanie do statystyk i idea tajemnicy 

napełnia go odrazą. Uparcie ignoruje fakt, że jesteśmy wszyscy otoczeni rzeczami, do którch 

                                                 
*
 Autor używa terminu "the sublime", który w angielskim ma przede wszystkim pozytywną konotację "czegoś co 

wywołuje uniesienie podczas kontemplacji, czego piękna, potęgi, zasięgu, szlachetności nie da się w pełni objąć"; 

lecz również może być związany z negatywnymi odczuciami grozy, trwogi. Spośród możliwych polskich 

odpowiedników, rzeczownik "wzniosłość" i przymiotnik "wzniosłe" jest jednoznacznie pozytywny, "wyniosłość" i 

"wyniosły" - jednoznacznie negatywny – tłum. 



43 

 

możemy się zbliżyć, lecz których nie jesteśmy w stanie pojąć i nawet nasz rozum jest tajemnicą 

dla siebie samego. Człowiek jest przekonany, że można wyjaśnić każdą tajemnicę. Nie dawniej 

niż jedno pokolenie wstecz człowiek był pewien, że wiedza jest na najlepszej drodze do 

wyjaśnienia wszystkich zagadek świata. Mówiąc słowami poety: 

Wszystkiego co da się wiedzieć 

Pewnego dnia sią dowiemy.  

Wiedza religijna uważana jest za najniższą formę wiedzy. Według Augusta Comte umysł 

ludzki przechodzi przez trzy stadia myślenia: teologiczne, metafizyczne i pozytywne. Z 

prymitywnej wiedzy religijnej stopniowo wykształciła się metafizyka aby zostać zastąpiona 

pozytywną, naukową metodą myślenia. Osiągnąwszy ten ostatni poziom człowiek współczesny 

traci wszelkie zaangażowanie nie dającymi się obserwować bytami. W miejsce Boga, ludzkość – 

grand Etre – staje się najwyższym obiektem podziwu. Jednakże to co jest uznawane za 

osiągnięcie z punktu widzenia nowoczesnego człowieka, może będzie oceniane jako niedostatek 

przez człowieka post-nowoczesnego. “Ludziom przyszłych pokoleń trudno będzie zrozumieć jak 

mogły istnieć generacje, które nie uznawały idei Boga za najwyższe pojęcie do jakiego zdolny 

jest człowiek, lecz przeciwnie, wstydziły się go i uważały rozwój ateizmu za znak wyzwolenia 

ludzkiej myśli"1.  

Oszołomieni wspaniałymi osiągnięciami intelektu w naukach ścisłych i technice, staliśmy się 

nie tylko pewni, że jesteśmy panami na ziemi; co więcej, jesteśmy przekonani, że nasze potrzeby 

i nasz interes wyznaczają ostateczne kryterium tego co dobre i złe.  

Komfort, luksusy, sukcesy nieustannie pobudzają apetyt, przesłaniając nam to co konieczne 

choć nie zawsze pożądane. Sprawiają one, że łatwo stajemy się ślepi na wartości. Dla ślepego na 

wartości człowieka interesowność jest jego psem, jego drogowskazem i przewodnikiem.  

 

NIEUFNOŚĆ WIARY  

Nowoczesny człowiek stopniowo dochodzi do siebie po szoku związanym z 

uświadomieniem sobie, że z punktu widzenia intelektu nie ma on już prawa do marzeń, że nie 

ma już nawet prawa opłakiwać utraty pragnienia tego czego może potrzebuje, lecz wobec czego 

stał się obojętny. Gdyż w istocie człowiek od dawna przestał ufać swej woli wierzenia, a nawet 

martwić się z powodu utraty pragnienia wiary.  

Dreszcz zakrada się do nas nocą. Nie znajdzie się w naszych miastach choćby jednego domu 

gdzieby przynajmniej jedna dusza nie płakała pośród radości przerażona tym do czego doszła, 

pełna niesmaku z powodu własnego uzależnienia od potrzeb i niemożności wiary w to, co ceni.  

To samo co stosuje się do osądów moralnych jest prawdziwe również w odniesieniu do 

wierzeń religijnych. Od dawna wiadomo, że potrzeby i pragnienia odgrywają rolę w 

kształtowaniu naszych wierzeń. Lecz czy prawdą jest to, co często twierdzi nowoczesna 

psychologia, że nasze wierzenia religijne to nic innego jak próby zaspokojenia podświadomych 

pragnień? Że idea Boga to tylko projekcja samowyzwalających się emocji, obiektywizacja 

subiektywnych potrzeb, "ja" w przebraniu? Tendencja do kwestionowania szczerości 

zainteresowania człowieka Bogiem jest w istocie wyzwaniem nie mniej poważnym nż tendencja 

do kwestionowania istnienia Boga. Dowód na autentyczność wiary jest nam bardziej potrzebny 

niż dowód na istnienie Boga.  



44 

 

Mamy nie tylko wiarę zafałszowaną – w ogóle straciliśmy wiarę w znaczenie wiary. Tym co 

nam zostało jest poczucie grozy. Jesteśmy przerażeni naszą własną potęgą. Nasza dumna 

cywilizacja zachodnia nie stawiła czoła potokowi okrucieństwa i zbrodni wypływającemu z 

podskórnych źródeł zła w duszy człowieka. Prawie toniemy w strumieniu winy i niedoli, nie 

pozostawiającemu nikomu czystego sumienia. Co zrobiliśmy z naszą potęgą? Co zrobiliśmy ze 

światem? Powódź nieszczęść podmywa naszą monstrualną zarozumiałość. Kto tu jest Panem? 

Straciliśmy nadzieję na to, że kiedykolwiek odzyskamy zdolność odczuwania Jego, a nawet że 

odzyskamy wiarę w sens wiary. Z systemu idei, w którym wiedza to potęga, gdzie wartości to 

synonim potrzeb, gdzie piramida istnienia odwrócona jest do góry nogami – trudno jest znaleźć 

drogę do poczucia Boga. Jeśli świat to dla nas tylko potęga i jesteśmy ogarnięci gorączką złota, 

jedynym bogiem jaki może stanąć na naszej drodze jest złoty cielec. Natura jako pudełko z 

narzędziami to świat który nie wskazuje na nic poza samym sobą. Dopiero kiedy natura 

postrzegana jest jako tajemnica i majestat, wzywa nas ona do patrzenia poza siebie samą.  

Zdolność dostrzegania majestatu i tego co wzniosłe prawie znikła ze współczesnej 

świadomości. Nasz system edukacji kładzie nacisk na umożliwienie uczniowi wykorzystywania 

aspektu rzeczywistości związanego z potęgą. Do pewnego stopnia próbuje się rozwijać zdolnosć 

doceniania piękna. Ale nie ma nauczania tego, co wzniosłe. Uczymy nasze dzieci jak mierzyć i 

jak ważyć. Zaniedbujemy uczenia je jak wielbić, jak odczuwać zdumienie i podziw. Zmysł 

odczuwania wzniosłości, znak wewnętrznej wielkości ludzkiej duszy, coś co potencjalnie zostało 

dane każdemu z nas, dziś już jest rzadkim darem. Ale bez niego świat staje się płaski a dusza 

pusta. W tym oto miejscu biblijny pogląd na rzeczywistość może posłużyć nam za przewodnik. 

To znamienne, że tematem poezji biblijnej jest nie wdzięk czy piękno przyrody – wspaniałość, 

wzniosły aspekt natury jest tym, co próbuje święcić poezja biblijna.  

 

O WZNIOSŁOŚCI W BIBLII 

Często utrzymywano, że wzniosłość jest szczególną własnością Biblii żydowskiej nieznaną 

klasycznym pisarzom greckim. Colerige powiedział: "Czy ktoś kiedyś odkrył cokolwiek 

wzniosłego w naszym rozumieniu tego terminu w klasycznej literaturze greckiej? Wzniosłość 

jest z przyrodzenia żydowska". Jego "zaprzeczenie jest sugestywne, ale nazbyt kategoryczne. 

Można się upierać, że przykładów na najwyższą możliwą wzniosłość należy szukać u pisarzy 

hebrajskich jak Izajasz. Można też twierdzić, że nowożytni jak Milton zawdzięczają wiele ze 

swej wzniosłości bezpośrednio lub pośrednio źródłom hebrajskim. Jednakże z drugiej strony 

trudno odmówić tej cechy, jakkolwiek zawężającą jej definicję przyjęlibyśmy, wczesnym 

pisarzom greckim takim jak Homer czy Ajschylos, czy też wczesnym fazom niektórych 

bliższych współczesności literatur"2. Jednakże jest jasne że uwrażliwienie na to co wzniosłe jako 

specjalny i tajemniczy rodzaj piękna jest nieobecne w klasycznym okresie filozofii greckiej. Nie 

można stwierdzić istnienia greckiego terminu na wzniosłość jako środek stylistyczny przed 

pierwszym stuleciem naszej ery3.  

Najstarzy traktat poświęcony temu tematowi, Longinusa "O wzniosłości", został 

prawdopodobnie napisany po śmierci Augusta. Choć autor zajmuje się przede wszystkim 

wzniosłością jako właściwością stylu, odwołuje się też do wzniosłości w przyrodzie poza 

człowiekiem i z tego, że zdolny on jest odpowiedzieć na tę wzniosłość wnioskuje o wewnętrznej 

wielkości duszy ludzkiej. Natura zaszczepiła w duszy ludzkiej nezwyciężoną miłość do majestatu 

i pragnienie naśladowania tego, co zdaje się bliższe boskości niż ona sama. "Stąd się bierze, że 



45 

 

całego wszechświata nie wystarcza dla wielkiego zasięgu i przenikliwych spekulacji ludzkiego 

pojmowania, które przekracza granice świata materialnego i swobodnie wypuszcza się w 

nieskończoną przestrzeń". Natura skłania nas do podziwiania nie małej rzeczki, "która służy 

naszym potrzebom", lecz Nilu, Izery i Renu. Podobnie słońce i gwiazdy "zdumiewają" nas, a 

"wybuch Etny napełnia nas podziwem"4.  

Dla ilustracji tej teorii Longinus odwołuje się do Księgi Rodzaju. "Żydowski prawodawca, 

nie zaś zwykła osoba, gdyż miał zdolności zasługujące na otrzymanie boskiej mocy i okazanie 

jej, pisze na samym początku swych ustaw: 'I Bóg powiedział...' Cóż to takiego Bóg powiedział? 

'Niech się stanie światłość i stała się światłość', 'Niech się stanie ziemia i stała się ziemia'"5.  

 

PIĘKNE I WZNIOSŁE 

Co rozumiemy przez wzniosłe? I czemu Longinus twierdzi, że zdolność człowieka do 

odpowiedzi na nie świadczy o wewnętrznej wielkości duszy ludzkiej? Od czasów Edmunda 

Burke (1729-1797), to co wzniosłe przeciwstawia się temu co piękne6. Burke utożsamiał 

wzniosłość ze wszystkim co ogromne, groźne i niejasne, co wzbudza w nas uczucie bółu i 

przerażenia, zaś piękno z tym co łagodne, drobne i delikatne, co wzbudza uczucie miłości i 

czułości. "Wzniosłe przedmioty są ogromnych rozmiarów, w porównaniu z nimi to co piękne 

jest niewielkie. To co piękne powinno być łagodne i wygładzone... lekkie i delikatne; wielkie 

musi być solidne a nawet masywne".  

Według Kanta piękne jest to co sprawia bezinteresowną przyjemność, wzniosłe zaś to to co 

sprawia przyjemność na przekór rozumowi7. Definiuje on wzniosłe jako "coś w porównaniu z 

czym wszystko inne jest małe" (s. 102). Jest to "przyroda w tych jej przejawach, których 

kontemplacja wywołuje ideę nieskończoności" (s. 109). Jest to coś "co jest wielkie ponad 

wszelkie pojęcie".  

Nie zgadzając się z Burkem, iż przedmioty należące do sfery wzniosłości wzbudzają w nas 

poczucie strachu i bezpośredniego zagrożenia, Kant utrzymuje, że muszą być groźne. To co 

wzniosłe znajdujemy jedynie w przyrodzie, nie w ludzkiej postaci, umyśle lub sztuce ponieważ 

w nich "ludzki cel określa formę i rozmiar" (s. 113).  

Przedmiot wzniosłych uczuć jest według Kanta "wyrazisty i zagrażający, jak zwisająca skała, 

spiętrzone chmury co płyną po niebie wraz z błyskawicami i grzmotami, wulkan w całej swej 

niszczycielskiej mocy, huragan pozostawiający szlak zniszczenia, bezgraniczny ocean w trakcie 

burzy, ogromny wodospad potężnej rzeki" (s. 125).  

Naszym zdaniem znaczenie wzniosłości i jej postrzeganie nie zostało właściwie opisane w 

tych teoriach.  

Wzniosłe nie przeciwstawia się pięknemu, ponadto nie może być uważane za kategorię 

estetyczną. Wzniosłość może być dostrzegana zarówno w pięknych przedmiotach, w dobrych 

uczynkach, jak i w poszukiwaniu prawdy. Postrzeganie piękna może być początkiem 

doświadczenia wzniosłości. Wzniosłość jest tym, co spostrzegamy, ale nie jesteśmy w stanie 

wyrazić. Jest zawartą w rzeczach milczącą aluzją do znaczenia, które je przekracza. Jest tym, 

czego wszystkie rzeczy są w ostatecznym rachunku symbolem, "upartego milczenia świata, 

który pozostaje nieprzenikliwy dla ciekawości i dociekliwości jak odległe rośliny w mroku". Jest 

tym, czego nasze słowa, sformułowania i kategorie nigdy nie osiągną. Dlatego poczucie 



46 

 

wzniosłości należy uważać za źródło twórczej aktywności człowieka w sztuce, myśli i godnym 

życiu. Jak żadna roślina nigdy nie ujawniła w pełni ukrytej żywotności ziemi, tak żadne dzieło 

sztuki, żaden system filozoficzny, żadna teoria naukowa nie dała wyrazu całej głębi znaczenia i 

całej wzniosłości rzeczywistości w której żyją dusze świętych, artystów i filozofów8.  

Ponadto wzniosłość nie jest w sposób konieczny związana z tym co ogromne i przytłaczające 

rozmiarami. Może być ona odczuwana w każdym ziarnku piasku, w każdej kropli wody. Każdy 

kwiatek w lecie i płatek śniegu w zimie może wzbudzić w nas poczucie cudowności, które jest 

naszą odpowiedzią na wzniosłość.  

Najniepozorniejszy kwiatek przynosi mi 

Myśli zbyt głębokie dla łez.  

W. Wordsworth, "Pieśń na święto w zamku Brougham" 

Wzniosłe poczucie 

Czegoś o wiele bardziej złożonego, 

Czego mieszkaniem światło zachodzących słońc, 

I kula oceanu, i żyjący przestwór, 

Błękit niebios i umysł człowieka.  

Ruch i duch co porusza 

Wszystko co myśli i co jest myślane 

I toczy się w rzeczach.  

W. Wordsworth, "Żebrak z Old Cumberland" 

 

TO CO WZNIOSŁE NIE JEST OSTATECZNE 

Tym, czego człowiek biblijny jest świadomy nie jest wzniosłość jako taka. Dla niego 

wzniosłość to tylko sposób w jaki rzeczy reagują na obecność Boga. Nie jest ona nigdy 

ostatecznym wymiarem rzeczywistości, wartością samą w sobie. Objawia się w związku z czymś 

poza sobą samą, symbolizuje coś większego, czego nie sposób ogarnąć wzrokiem.  

To nie jest tak, że wzniosłość po prostu jest. To nie rzecz ani właściwość, raczej zdarzenie, 

działanie Boga, cud. Dlatego nawet góry nie uwarza się za rzecz. To co zdaje się być skałą jest 

dramatem, to co zdaje się być naturalne jest cudowne. Nie ma wzniosłych faktów, są jedynie 

boskie działania.  

Co więcej, to co wzniosłe w biblijnym rozumieniu znajdujemy nie tylko w ogromnym i 

potężnym, w "wyniosłych, nawisających i tak groźnych skałach", lecz również w żwirze 

przydrożnym. "Bo kamień ze ściany zawoła" (Hab. 2, 11). "Kamień odrzucony przez budujących 

stał się kamieniem węgielnym" (Ps. 118, 27). Zwykły kamień, który Jakub podłożył sobie na noc 

pod głowę został ustawiony jako słup "Domu Boga" (Rodz. 28, 18, 22). Wzniosłe objawia się 

nie tylko w "chmurach spiętrzonych na niebie z błyskawicami i grzmotami", lecz również w 

Bogu zsyłającym deszcz "dla nasycenia bezludnej i dzikiej pustyni aby wzeszły pączki miękkich 

ziół" (Hiob 38, 25-27), nie tylko w "wulkanach w całej ich niszczycielskiej mocy", lecz także w 

boskim "wywyższeniu tych, którzy są poniżeni" i udaremnieniu "zamysłów przebiegłych" (Hiob 

5, 11-12), nie tylko w "huraganie pozostawiającym szlak zniszczenia", lecz również w "małym 

cichym głosie" (I Kr. 19, 12), nie tylko w "bezgranicznym oceanie w trakcie burzy", lecz także w 

tym, że On wyznacza granice morzu mówiąc: "Dotąd dojdziesz, nie dalej, tu jest kres twych 

dumnych fal" (Hiob 38, 11).  



47 

 

 

GROZA I UNIESIENIE 

Uczuciem wywołanym przez wzniosłość jest zdumienie, które Burke definiuje jako "Stan 

duszy w którym wszystkie jej poruszenia ulegają zawieszeniu przez jakiś stopień grozy", w 

którym "umysł jest tak całkowicie wypełniony przedmiotem, że nie jest w stanie zająć się 

niczym innym, ani nawet nie jest w stanie spekulować na temat przedmiotu, który go zajmuje". 

W przeciwieństwie do tego gdy człowiek biblijny odczuwa wzniosłość, uskrzydla go pragnienie 

wynoszenia i wysławiania Stworzyciela świata: 

Wysławiaj Boga wszystka ziemio, 

Śpiewaj chwałę Jego imienia, 

Czść mu świetną oddaj, 

Powiedz Bogu: Jak wzniosłe są Twe dzieła! 

(Ps. 66, 2-3) 

Wobec przerażających widoków człowiek biblijny powiedziałby: "Choćbym szedł doliną 

cienia śmierci, zła sią nie ulęknę, bo Ty jesteś ze mną" (Ps. 23, 4).  

Jeszcze jedna właściwość odróżnia doświadczenie wzniosłości człowieka biblijnego od 

estetycznego doświadczenia wzniosłości. Najbardziej wzniosłe rzeczy takie jak niebo i gwiazdy, 

a także sam człowiek mają wspólną tajemnicę: pozostają w ciągłej zależności od żywego Boga. 

Dlatego reakcją na wzniosłe rzeczy jest nie "przerażające osłupienie" ani "ogłuszenie rozumu i 

zmysłów", które opisywał Burke, lecz zdumienie i podziw.  

 

                                                 
1

 Walter Schubart, Russia and Western Man, New York, 1950, s. 62n. 

2

 W. Rhys Roberts, Longinus On Style, Cambridge, 1899, s. 31. 

3

 Roberts, loc. cit. s. 209. Jest ciekawą zbieżnością, że pierwszy traktat na temat wzniosłości znany nam z 

tytułu napisany zostal przez Ceciliusa, retora sycylijskiego, który nauczał w Rzymie w czasach Augusta i 

który był "wiary żydowskiej"; patrz: W. R. Roberts, “American Journal of Philology”, XVIII s. 303n. oraz 

loc. cit. s. 220-222. Mommsen utrzymywał, że Longinus byl Żydem który wielbił na równi Mojżesza i 

Homera. Roemische Geschichte, t. VI s. 494. według Pauly-Wissowa, t. V, s. 1174n. Cecilius byl 

wierzącym Żydem. Jednak por. twierdzenie "Niech się stanie ziemia". 

4

 Longinus, On the Sublime, r. XXXV; cf. Samuel H. Monk, The Sublime, A Study of Critical Theories 

in XVIII-Century England, New York, 1935, s. 17. 
5

 Longinus, loc. cit. IX, 10. 

6

 W Badaniu filozowicznym pochodzenia idei wznioslosci i pieknosci, cz. II, Sekcja I, s. 8; III, 27. 

7

 "Piękne uczy nas jak kochać bezinteresownie, nawet samą naturę, wzniosłe uczy nas jak szanować nawet 

wbrew naszemu własnemu (rozsądkowo traktowanemu) interesowi". Krytyka władzy sądzenia, s. 134. 

8

 Man Is Not Alone, s. 4. 

 



48 

 

4. Zdumienie
*

  

 

DZIEDZICTWO ZDUMIENIA 

Wśród wielu rzeczy, które przechowuje dla nas tradycja religijna jest dziedzictwo zdumienia. 

Najpewniejszym sposobem na stłumienie naszej zdolności rozumienia znaczenia Boga i 

ważności wiary jest branie rzeczy za oczywiste. Obojętność wobec wzniosłej cudowności życia 

jest korzeniem grzechu.  

Człowiek współczesny wpadł w pułapkę przekonania, że wszystko daje się wytłumaczyć, że 

rzeczywistość jest prosta i trzeba ją jedynie uporządkować by nad nią zapanować. Wszystkie 

zagadki da się rozwiązać a wszelka cudowność to nic innego tylko "oddziaływanie nowego na 

niewiedzę". Człowiek jest przekonany, że świat sam się tłumaczy i dla zdania sprawy z jego 

istnienia nie ma potrzeby wychodzenia poza świat. Ten brak zdumienia i przypisywanie 

nadmiernych pretensji badaniom naukowym w większym stopniu charakteryzuje autorów 

książek popularnonaukowych i popularyzatorów nauki niż samych jej twórców. Spencer i inni 

"wydają się opętani ideą, że nauce udało się całkiem nieźle rozszyfrować świat, podczas gdy 

Newtonowie i Faradaye mają świadomość, że są dziećmi, które zebrały kilka ładnych kamyków 

na brzegu oceanu. Dla większości z nas wydaje się trudne rozpoznanie wielkości i cudowności w 

rzeczach, z którymi spotykamy się na codzień. Nikt nie jest prorokiem w swoim kraju – 

podobnie rzecz się ma w odniesieniu do fenomenów"1. "Ośmielamy się twierdzić, że fakty są tak 

zdumiewające, że od początku do końca żaden generalny obraz Natury osiągnięty czy to 

środkami naukowymi, czy innymi nie może nawet zbliżyć się do prawdy jeśli nie rozbrzmiewa 

w nim nuta radosnego uznania i pokornego zdumienia"2.  

"Nawet dziś historia myśli europejskiej jest skażona fatalnym nieporozumieniem. Można je 

nazwać Zafałszowaniem Dogmatycznym. Błąd polega na przekonaniu, iż jesteśmy w stanie 

wytworzyć pojęcia, które oddawałyby wystarczająco precyzyjnie złożoność związku 

stanowiącego ich odpowiednik w realnym świecie. Czy poszukiwania prowadzą do opisu 

świata? Być może za wyjątkiem prostych pojęć arytmetyki, nawet najbardziej swojskie idee, 

pozornie oczywiste, skażone są ową nieuleczalną ogólnikowością. Prawidłowe rozumienie 

metod postępu intelektualnego zależy od tego, czy pamiętamy o tej cesze naszych myśli (…) W 

średniowiecznej Europie głównymi grzesznikami w zakresie dogmatycznego finalizmu byli 

teologowie. W ostatnich trzech stuleciach ten ich niedobry nawyk zaraził ludzi nauki"3.  

 

MAŁA ŚRUBKA 

Gdy w Warszawie po raz pierwszy pojawił się tramwaj elektryczny, wielu poczciwych 

starych Żydów nie wierzyło własnym oczom. Wóz co jedzie bez konia?! Niektórzy byli 

oszołomieni i przerażeni i nie wiedzieli jak sobie wytłumaczyć cudowny wynalazek.  

                                                 
*

 Termin wonder, którego używa Heschel, ma w jezyku polskim dwa odmienne znaczenia: cud i 

zdumienie. Nie udalo sie utrzymać jednolitego tlumaczenia tego terminu i jego pochodnych, jest on 

tłumaczony w zależności od kontekstu (przyp. tłum.) 



49 

 

Raz gdy dyskutowano sprawę w synagodze wszedł człowiek, który oprócz tego, że studiował 

Talmud znany był z tego, że czytał świeckie książki, prenumerował gazetę i znał się na rzeczach 

światowych.  

- Ty musisz wiedzieć jak to działa - wszyscy zwrócili się do niego.  

- Oczywiście, że wiem - odparł. Wszyscy z wielką uwagą słuchali jego słów.  

- Wyobraźcie sobie cztery wielkie koła poruszające się pionowo w czterech 

rogach prostokąta, połączone ze sobą drutami. Jasne? 

- Jasne.  

- Te druty są związane ze sobą wewnątrz prostokąta i umieszczone w środku 

wielkiego koła, które jest ułożone poziomo. Jasne? 

- Jasne.  

- Nad wielkim kołem jest jeszcze kilka kół, jedno mniejsze od drugiego. Jasne? 

- Tak, jasne.  

- W środku najmniejszego koła znajduje się mała śrubka połączona drutem z 

wnętrzem wagonu, który znajduje się ponad kołami. Jasne? 

- Tak, jasne.  

- Motorniczy w wagonie przyciska guzik, który przekręca śrubkę, która porusza 

poziome koła i w taki sposób tramwaj jedzie po ulicach.  

- Aha, teraz rozumiemy! 

 

DWA RORZAJE ZDUMIENIA 

Zdumienie, czyli stan absolutnego zadziwienia jest zasadniczą cechą stosunku człowieka 

religijnego do historii i przyrody. Jedno jest obce jego naturze: branie rzeczy za oczywiste, 

uznawanie że wszystko, co się wydarza jest rezultatem naturalnego biegu spraw. Nawet 

znalezienie prawdopodobnej przyczny jakiegoś zjawiska nie ucisza jego najgłębszego 

zdumienia. Wie on, że są prawa regulujące przebieg naturalnych procesów, jest świadomy 

powtarzalności i schematów. Jednakże wiedza ta zawodzi w odniesieniu do jego nieustannego 

poczucia zaskoczenia faktem, że fakty w ogóle istnieją. Patrząc na świat mówi: "To dzieło Pana, 

cudowne w naszych oczach" (Ps. 118, 23).  

Już Platon twierdził, że "zdumienie jest uczuciem filozofa a filozofia zaczyna się od 

zdumienia"4, zaś Arystoteles utrzymywał, że: "to dzięki zdumieniu ludzie zaczynają filozofować, 

tak dziś jak i na początku"5. Do dziś dnia racjonalne zdumienie ceni się jako "semen scientiae", 

nasienie wiedzy, jako coś wiodącego do rozumienia, nie zaś pierwotnie w nim zawartego6. 

Zdumienie jest przygrywką do wiedzy, kończy się gdy zjawisko zostaje wyjaśnione7.  

Ale czy wartość zdumienia sprowadza się do tego, iż jest ono bodźcem do zdobywania 

wiedzy? Czy zdumienie to to samo co ciekawość? Dla proroków zdumienie jest formą myślenia. 

Nie jest początkiem wiedzy, lecz aktem wychodzącym poza wiedzę i nie kończącym się gdy 

wiedza jest już zdobyta; jest to nastawienie które nigdy się nie kończy. W świecie nie istnieje 

odpowiedź dla absolutnego zdumienia człowieka.  

 



50 

 

"ZATRZYMAJ SIĘ I ROZWAŻ" 

Wraz z rozwojem cywilizacji poczucie zdumienia zanika. To zanikanie jest alarmującym 

objawem stanu naszej umysłowości. Ludzkość nie zginie z powodu braku informacji, raczej 

przez nieumiejętność doceniania. Początek naszego szczęścia zależy od zrozumienia, że życia w 

którym nie ma zdumienia nie warto żyć. To czego nam brak to nie wola wiary, lecz wola 

zdumienia.  

Świadomość boskości zaczyna się od zdumienia. Jest ona rezultatem tego, jak człowiek sobie 

radzi ze swą niezdolnością do rozumienia na wyższym poziomie. Największą przeszkodą dla tej 

świadomości jest nasze przystosowanie do konwencjonalnych pojęć, do schematów myślowych. 

Zdumienie czyli absolutne zdziwienienie, stan nieprzystosowania do słów i pojęć, jest przeto 

warunkiem wstępnym prawdziwej świadomości tego co jest.  

Absolutne zdziwienie ma szerszy zasięg niż jakikolwiek inny akt człowieka. Podczas gdy 

każda inna czynność postrzegania czy rozumienia ma jako swój przedmiot wybrany fragment 

rzeczywistości, absolutne zdziwienie odnosi się do całej rzeczywistości. Nie tylko do tego, co 

widzimy lecz także do samej czynności widzenia jak również do nas samych, do naszego "ja", 

które widzi i jest zadziwione swą zdolnością widzenia.  

Wspaniałość czy też tajemnica istnienia to nie konkretna zagadka dla umysłu, jak na 

przykład przyczyny wybuchu wulkanów. Aby się na nią natknąć nie musimy sięgać aż do kresu 

myślenia. Wspaniałość, tajemnica to coś przed czym stajemy ciągle i wszędzie. Już sama 

czynnność myślenia poraża nasze myślenie, tak samo jak każdy poznawalny fakt, przez samo to, 

że jest faktem, przesycony jest paraliżującą obcością. Czyż tajemnica nie króluje wewnątrz 

rozumu, w samym postrzeganiu, w samym wyjaśnianiu? Gdzież samopoznanie które by 

pomogło rozwikłać cud naszego myślenia, wytłumaczyłoby nasz dar otwierania konkretu 

zaklęciami abstrakcji? Jakaż formuła potrafi wytłumaczyć i rozwiązać zagadkę samego faktu 

myślenia? Nie posiadamy ani rzeczy ani myśli, a jedynie subtelną magię mieszaniny obydwu.  

Tym co wprawia nas w absolutne zadziwienie nie jest to, że wszystko jest wzajemnie 

powiązane, lecz fakt, że nawet minimum postrzegania to maksimum tajemnicy. Najbardziej 

niepojęte jest to, że w ogóle pojmujemy8.  

Droga do wiary prowadzi poprzez akty zdumienia i absolutnego zdziwienia. Słowa 

wypowiedziane do Hioba stosują się do każdego człowieka: 

Słuchaj, Hiobie,  

Zatrzymaj się i rozważ cudowne dzieła Pana.  

Czy wiesz jak Bóg im rozkazuje, 

I świeci z chmur błyskawicą? 

Czy znasz równowagę chmur, 

Cudowne dzieła Tego, którego wiedza jest doskonała, 

To że ubranie twoje jest suche gdy ziemia spoczywa pod wiatrem z 

                                                                             południa?  

Czy potrafisz jak On rozciągnąć niebiosa 

Jak polerowane zwierciadło? 



51 

 

Naucz nas co mu odpowiedzieć, 

Przez ciemność nie możemy się tłumaczyć.  

Czy trzeba Mu powiedzieć: Będę mówił? 

Któż chciałby być połknięty? 

Oto człowiek nie może patrzeć w światłość 

Gdy jest jasna na niebiosach 

Gdy przeszedł wiatr i je przetarł.  

Z północy nadciąga wspaniałość złota, 

Bóg w majestacie strasznym.  

(Hiob, 37, 14-22) 

Przyjdźcie i oglądajcie dzieła Boga 

Wzniosłe wobec synów ludzkich 

(Ps. 66, 5.) 

Wielkie dziwy nie przygniatają duszy, wzniosłość wywołuje pokorę. Patrząc na usiane 

gwiazdami niebo Psalmista wykrzykuje: 

Gdy patrzę na twe niebo, dzieło Twoich palców, 

Księżyc i gwiazdy któreś Ty utwierdził: 

Czymże jest człowiek, że o nim pamiętasz.  

Czymże syn człowieczy, że o nim myślisz? 

(Ps. 8, 4-5.) 

W absolutnym zdziwieniu człowiek biblijny staje wobec "Rzeczy wielkich i niezbadanych, 

zdumiewających rzeczy, którym nie ma liczby" (Hiob, 5, 9). Spotyka je w przestrzeni i w czasie, 

w przyrodzie9 i w historii10, nie tylko w niezwykłych, lecz również w zwyczajnych przejawach 

natury11. Nie tylko rzeczy zewnętrzne wywołują podziw człowieka biblijnego, już samo jego 

istnienie napełnia go zdumieniem.  

Dziękował będę Panu 

Że tak cudownie mnie stworzył.  

Cudowne są Twoje dzieła 

Moja dusza dobrze to wie.  

(Ps. 139, 14)12.  

 

"ZA TWOJE NIEUSTANNE CUDA" 

Głębokie i ciągłe uwrażliwienie na cudowność istnienia stało się częścią żydowskiej 

świadomości religijnej. Trzy razy dziennie modlimy się: 

Dziękujemy Ci. . .  

Za Twe cuda, które są z nami codziennie, 

Za Twe nieustające dziwy. . .  

Podczas nabożeństwa wieczornego recytujemy słowa Hioba (9, 10): 



52 

 

Kto czyni wielkie, niezbadane rzeczy 

I cuda, którym nie ma miary.  

Każdego wieczora powtarzamy: "On stwarza światłość i czyni ciemności". Dwa razy 

dziennie mówimy: "On jest Jedyny". Jakie jest znaczenie tego powtarzania? Teorii naukowej, raz 

ogłoszonej i przyjętej, nie trzeba powtarzać dwa razy dziennie. Cudowne olśnienia trzeba ciągle 

podtrzymywać. Stąd potrzeba codziennego zdumienia, potrzeba codziennej modlitwy.  

Odczuwanie "cudów, które są z niami codziennie", odczuwanie "ciągłej cudowności", jest 

źródłem modlitwy. Nie ma wiary, muzyki, miłości tam gdzie zarówno błogosławieństwa, jak i 

porażki życiowe uważa się za oczywiste. Żadne nawyki społeczne, fizyczne czy też psychiczne 

nie powinny stępić naszej zdolności odczuwania zdumienia, że w ogóle istnieje to, co społeczne, 

fizyczne, psychiczne. Uczy się nas kultywowania naszego odczuwania zdumienia poprzez 

zmawianie modlitwy przed jedzeniem. Za każdym razem nim wypijemy szklankę wody 

przypominamy sobie centralną tajemnicę stworzenia: "Błogosławiony jesteś Panie /… / przez 

którego słowo wszystko zaistniało". Prosta czynność, a zarazem odwołanie się do najwyższego 

cudu. Gdy chcemy zjeść kromkę chleba albo owoc, uraczyć się przyjemnym zapachem lub 

kubkiem wina, gdy pierwszy raz w roku próbujemy jakieś owoce, oglądamy tęczę albo ocean, 

widzimy okwiecone drzewa, spotykamy uczonego w Piśmie albo w świeckiej nauce, słyszymy 

dobre albo złe nowiny – nauczono nas przywoływać Jego wielkie imię, naszą świadomość Jego. 

Nawet podczas wykonywania czynności fizjologicznych mówimy: "Błogosławiony jesteś Panie 

(…) który uzdrawiasz wszelkie ciało i czynisz cuda".  

Taki jest jeden z celów żydowskiego sposobu życia: doświadczać zwyczajne czynności jak 

duchowe przygody, odczuwać ukrytą we wszystkich rzeczach miłość i mądrość.  

W Pieśni Morza Czerwonego czytamy: 

Któż jest jak Ty, Panie, między bogami? 

Któż jest jak Ty, władczy w świętości, 

Wzniosły we wspaniałych uczynkach, czyniący cuda.  

(Wyj. 15, 11) 

Rabini zauważyli: nie jest tu napisane Który uczyniłeś cuda, lecz Który czynisz cuda… On 

uczynił i wciąż czyni dla nas cuda w każdym pokoleniu, jak jest powiedziane: 

Cudowne są Twe dzieła 

I duszę moją znasz dokładnie.  

(Ps. 139, 14)13 

Rabi Eleazar mówi: "Zbawienie można przyrównać do zarabiania na chleb. Jest cud w 

zarabiabniu na chleb i jest cud w zbawianiu świata. Tak samo jak zarabianie na chleb odbywa się 

każdego dnia, tak i zbawianie świata odbywa się każdego dnia"14.  

Król Dawid powiedział: "Będę świadczył będę o miłości Świętego Błogosławionego i o 

dobrodziejstwach jakie On zsyła Izraelowi w każdej godzinie i każdego dnia. Każdego dnia 

dusza człowieka sprzedawana jest [w niewolę] i każdego dnia jest zbawiana. Każdego dnia 

odbiera się duszę człowiekowi i oddaje się ją Strażnikowi, a rankiem się mu ją zwraca, jako jest 

powiedziane: W twoje ręce powierzam duszę moją, Tyś mnie wybawił, o Panie, Tyś Bogiem 

prawdy (Ps. 31, 6). Każdego dnia cud taki sam jak ten, który się wydarzył podczas Wyjścia 

przydarza się człowiekowi, każdego dnia doświadcza on odkupienia jak ci, którzy wyszli z 



53 

 

Egiptu, każdego dnia pije z piersi matki, każdego dnia karany jest za swe uczynki jak dziecko 

przez nauczyciela"15.  

 

TYLKO ON WIE 

Świadomość cudu to nie to samo co wiedza o cudach, które już się wydarzyły. Cuda 

wydarzają się nam nawet gdy nie jesteśmy w stanie ich zauważyć. Psalmista (136, 3) ogłasza: 

Dziękujcie. . .  

Temu który sam czyni wielkie cuda.  

A Rabini zauważają: "Czyż jest cokolwiek, co On czyni z pomocą kogoś innego? Jakie jest 

znaczenie słowa sam? On sam wie jakie cuda czyni… Powiedziane jest: 

Wiele rzeczy uczyniłeś Panie, Boże mój, 

I Twe cudowne dzieła i Twoje o nas myśli.  

Nikt Tobie nie dorówna! 

Gdybym chciał je ogłosić i mówić o nich, 

Jest ich więcej niż można wyrazić 

(Ps. 40, 6) 

Nie mam prawa chwalić Ciebie, niewart jestem opowiadać o Twoich cudach"16.  

Wiara w "ukryte cuda jest podstawą całej Tory. Człowiek nie ma udziału w Torze jeśli nie 

wierzy, że wszystkie rzeczy i wszystkie zdarzenia w życiu jednostki i społeczeństwa to cuda. Ne 

ma czegoś takiego jak naturalny bieg wydarzeń. . . "17.  

Zmysł cudowności i transcendencji nie powinien stać się "poduszką dla leniwego umysłu". 

Nie może on zastąpić analizy tam, gdzie analiza jest możliwa, nie powinien tłumić wątpliwości 

tam gdzie wątpliwości są uprawnione. Jednak musi być nieustanną świadomością czy człowiek 

zachowuje godność stworzenia Bożego, ponieważ ta świadomość jest śródłem wszelkiego 

twórczego myślenia.  

Ta świadomość była pożywką zasadniczej intuicji Kanta: "Dwie rzeczy napełniają ducha 

coraz to nowym i wzrastającym podziwem i zdumieniem im częściej i dokładniej zastanawiamy 

się nad nimi: niebo gwiaśdziste nade mną i prawo moralne we mnie (…) Pierwszy widok 

nieskończonej wielości światów unicestwia moje znaczenie jako stworzenia cielesnego, które po 

tym, jak na krótki czas obdarzone jest siłą życiową, nie wiadomo w jaki sposób, musi na powrót 

oddać materię, z której jest uformowane planecie, którą zamieszkuje (nie więcej niż pyłek we 

wszechświecie). Drugi, przeciwnie, nieskończenie wywyższa moją wartość jako inteligencję 

poprzez moją osobowość, w której prawo moralne objawia mi życie niezależne od cielesności, a 

nawet od całego świata zmysłowego – przynajmniej w takim zakresie, o jakim można 

wnioskować z przeznaczenia danego memu istnieniu przez to prawo, przeznaczenia nie 

ograniczonego do warunków i ograniczeń życia doczesnego, lecz sięgającego 

nieskończoności"18. 

                                                 
1

 Charles S. Peirce, Collected Papers, Cambridge, Mass. 1935, t. V, s. 65.  

2

 J. Arthur Thomson, The System of Inanimate Nature, s. 650.  
3

 A. N. Whitehead, Adventures of Ideas, New York, 1935, s. 185.  



54 

 

                                                                                                                                                             
4

 Theatetus, 155 d.  

5

 Metafizyka, 12, 928b, 12.  

6

 "Szczególne nastawienie filozoficzne polega przede wszystkim na tym, że człowiek jest zdolny do 

nadzwyczajnego i niecodziennego poziomu zdumienia (…) Im niżej pod wzgledem intelektualnym znajduje 

się człowiek, tym mniejszym problemem jest dla niego bytowanie jako takie. Wszystko – takie jak jest i to 

że jest – jawi mu się w istocie jako naturalny bieg rzeczy", Schopenhauer, Świat jako wola i 

wyobrażenie, Dodatek, r. XVII.  

"Odczuwanie zdumiewania się jest źródłem i niewyczerpaną fontanną [dziecięcego] pragnienia wiedzy. 

Sprawia ono nieodparcie, że dziecko wciąż rozwiązuje tajemnice i jeśli w trakcie tych prób natknie się ono 

na związek przyczynowy, będzie powtarzać ten sam eksperyment po dziesięć razy, po sto razy, aby wciąż 

na nowo doznawać dreszczu odkrywania /. . . / Powodem dla którego dorosły już się nie zdumiewa jest 

nie to, ze rozwiazał zagadkę życia, lecz ze się przyzwyczaił do reguł rządzacych jego światoobrazem. Lecz 

to dlaczego działają te właśnie, a nie inne prawa, pozostaje dla niego tak samo zadziwiające i 

niewyjaśnione jak dla dziecka. Kto nie rozumie tej sytuacji nie docenia jej olbrzymiego znaczenia, a kto 

osiągnal stan w którym nic go już nie zdumiewa, ujawnia jedynie, że zatracił zdolność rozumnej refleksji". 

Max Planck, Scientific Autobiography, New York, 1949, s. 91-93.  

7

 Mechanica, 847a, 11.  

8

 Patrz: Man Is Not Alone, ss. 11, 13n.  
9 

Bóg jest Tym "Który daje ziemi deszcz i zsyła wodę polom. Wynosi tych, którzy są nisko. Ci, którzy są w 

żałobie znajdują pokój. Udaremnia zamysły przebieglych tak, że im sie nie udaje. Chytrych łapie na ich 

własnej chytrości i szybko kładzie kres knowaniom podstępnych. Spotyka ich ciemność w południe, w 

dzien błądzą jako w nocy. Ale chroni od miecza z ich warg, a potrzebujacego od możnego, tak ze ubogi 

ma nadzieję, a nieprawość ma zamknięte usta" (Hiob 5, 10-16). "Panie, Tyś jest mym Bogiem, będę Cię 

wysławial, wynosił będę Twoje imię, boś sprawił cudowne rzeczy. . . Boś miasto obrócił w perzynę, 

warowne miasta w ruinę. Zamek pysznych obrócileś w nic, nie bedzie odbudowany. . . Boś Ty ucieczką 

biednych, ucieczką potrzebujących w utrapieniu" (Iz. 25, 1-4). Patrz: Ps. 107, 8, 15, 21, 31, 24; Iz. 40, 26.  

10

 Wyj. 3, 20; 34, 10; Joz. 3, 5; Jer. 21, 2; Mich. 7, 15; Ps. 72, 18; 86, 10; 98, 1; 101, 22; 136, 4; Hiob 9, 10.  

11

 "Bóg zdumiewa grzmotem swego głosu; Czyni cuda niepojęte. On mówi śniegowi: ‘Padaj na ziemię’; 

Deszczowi i ulewie: ‘Badźcie mocne’. Ludziom kładzie na ręku pieczęć by każdy rozważał Jego dzieła. 

Zwierzęta zaszywają się w swych kryjówkach, kryją się w swych legowiskach. Bo z Jego komory burza i 

zimny wiatr z północy. Przez tchnienie Boga lód i zamarzają wody. Nasącza wodą gęste obłoki, chmury 

sypią Jego błyskawice. Obracają się w myśl jego wskazań. Osiąga to rozkazując im na powierzchni wód 

życia. Jako napomnienie, czy przez wzgląd na swą ziemie, czy przez milość to sprawia" (Hiob 37, 5-13).  

12

 Czy nie wylaleś mnie jak mleko i nie zwarzyłeś jak ser? Ty odzialeś mnie skórą i ciałem, ulepiłeś z 

kością i ścięgnem. Ty dałeś mi życie i wytrwałą miłość. Twoja opieka strzegła mego ducha. Lecz to co 

ukryłes w sercu, wiem że to jest przy Tobie" (Hiob 10, 10-13).  

13 

Mechilta do Ks. Wyjscia 15, 11.  

14

 Mówi Rabi Samuel bar Nachmani: "Zarabianie na chleb jest nawet wiekszym cudem niż zbawienie, bo 

zbawienie odbywa się przez anioła a zarabianie na chleb jest możliwe dzieki Świetemu Błogosławionemu. 

W odniesieniu do pierwszego czytamy: Anioł, który wybawił mnie od wszelkiego zła (Rodz. 48, 16), 

podczas gdy w odniesieniu do drugiego czytamy: Ty otwierasz swoja dlon, Ty nasycasz wszelkie żywe 

stworzenie (Ps. 145, 16)". Rabi Joszua ben Lewi mówi: "Zarabianie na chleb jest większym cudem niż 

rozdzielenie wód Morza Czerwonego". Patrz: Genesis Rabba, r. 20, 22. Por. Pesahim 118a.  

15

 Seder Eliyahu Rabba, r. 2, wyd. Friedmann, s. 8 (w: Nahum N. Glatzer, In Time and Eternity, s. 22n.): 

"Tak jak Świety Błogosławiony uczynił wiele cudów by wybawić Izrael z Egiptu, tak samo czyni On z 

kazdym kawalkiem chleba, który czlowiek podnosi do ust" Pesikta Rabbati, wyd. M. Friedmann, r. 33, s. 

152a. "Większy jest cud, który się zdarza gdy chora osoba wymyka sie śmiertelnej boleści niż ten, który 

zdarzyłl się gdy Hananiasz, Miszael i Azariasz umknęli z rozpalonego pieca. Bo Hananiasz, Miszael i 



55 

 

                                                                                                                                                             
Azariasz wymkneli sie ogniowi rozpalonemu przez człowieka i który człowiek może ugasić, a chory 

umyka ogniowi niebieskiemu, a któż go może ugasić?" Nedarim, 41a.  

16

 Midrash Tehillim, 136,4. "Cuda zdarzają sie cały czas. Jednak ponieważ przychodzą do nas nie dlatego, 

ze zasługujemy na ratunek, lecz za sprawą Jego wielkiej litości i łaski, sa niezauważalne. Jedynie 

pokolenie, które sluży Mu z całego serca warte jest poznania cudów, które sie mu przydarzają". Patrz: 

Rabi Eliezer z Tarnogrodu, Amarot Tehorot, Warszawa 1838, o Ps. 136, 4.  
17

 Nachmanides, Komentarz do Wyj. 13, 16.  

18

 Kant, Krytyka praktycznego rozumu (tlum. angielskie Abbott, London 1889, s. 260).  



56 

 

5. Poczucie tajemnicy 

 

"NIEDOSIĘŻNE I NIEZGŁĘBIONE" 

W ksiądze Koheleta czytamy o człowieku, który szukał mądrości, próbował przeniknąć świat 

i jego sens. "Powiedziałem: będę mądry" (7, 23) i "Użyłem rozumu by poznać mądrość i 

dowiedzieć sią co się wydarza na ziemi" (8, 16). Czy mu się udało? Twierdzi: "Nagromadziłem 

wielką mądrość, przewyższając wszystkich, którzy przede mną rządzili Jerozolimą" (1, 16). 

Jednak ostatecznie zdaje sobie sprawę, "że człowiek nie może zbadać tego co sią wydarza pod 

słońcem. Jakkby się nie trudził, nie zbada; nawet mędrzec, choćby twierdził, że wie, nie zbada" 

(8, 17).  

"Powiedziałem, że będę mądry, lecz było to niedosiężne dla mnie. To co jest, jest niedosiężne 

i niezgębione, niezmiernie głęboko. Kto może to znaleźć? (7, 23-24). Kohelet mówi nie tylko, że 

mędrcy świata są nie dość mądrzy, lecz coś bardziej radykalnego. To co jest, jest czymś wiącej 

niż można zobaczyć; to co jest, jest "niedosiężne i niezglębione, niezmiernie głęboko". Istnienie 

jest tajemnicze.  

Jest to jedna z głównych intuicji Koheleta: "Widziałem zadanie, jakie Bóg naznaczył synom 

człowieka (…) Uczynił wszystkie rzeczy pięknymi w swoim czasie; lecz również zasadził w 

sercach ludzi tajemnicę, aby człowiek nie mógł zrozumieć co Bóg uczynił od początku do 

końca" (3, 10-11)1.  

Mądrość jest poza naszym zasięgiem. Nie jesteśmy w stanie przeniknąć ostatecznego 

znaczenia i celu rzeczy. Człowiek nie zna myśli swego własnego umysłu ani nie jest w stanie 

zrozumieć własnych snów (zob: Dan. 2, 27).  

 

W PODZIWIE I ZDUMIENIU 

W podziwie i zdumieniu prorocy stają wobec tajemnicy wszechświata: 

Kto swą garścią zmierzył wody, 

A łokciem zmierzył niebiosa, 

Zmieścił proch ziemi w miarce, 

Zważył góry na wadze, 

A pagórki na szalach? 

(Iz. 40, 12)  

Jeszcze głębsze poczucie pokory wyrażone jest w słowach Agura: 



57 

 

Zaprawdę, zbyt głupi jestem jak na człowieka, 

Brak mi zrozumienia człowieka, 

Nie nauczyłem się mądrości, 

Ani nie mam wiedzy Świętego.  

Kto wstąpił do nieba i zstąpił w dół? 

Ko zebrał wiatr w dłonie? 

Kto odział płaszczem wody? 

Kto ustanowił krańce ziemi? 

Jakie jest jego imię i jakie imię jego syna, 

Czy to wiesz? 

(Przysł. 30, 2-4) 

 

 

"GDZIE MOŻNA ZNALEŹĆ MĄDROŚĆ?" 

Filozofia jest miłością i poszukiwaniem mądrości. Zdobycie mądrości jest jednym z 

najwyższych pragnień.  

Lecz gdzie można znaleźć mądrość? 

I gdzie jest siedziba zrozumienia? 

Człowiek nie zna drogi do niej, 

Nie można jej znaleźć w krainie żyjących.  

Otchłań mówi: "Nie ma jej we mnie", 

Morze mówi: "Nie ze mną jest". . .  

Skąd wiąc bierze sią mądrość? 

I gdzie jest siedziba zrozumienia? 

Ukryta jest przed oczami wszystkich żyjących 

I zatajona przed ptactwem na niebie.  

Zniszczenie i śmierć mówią: 

Uszy nasze słyszały wieść o niej".  

(Hiob 28, 12-14, 20-22) 

Co Hiob, Agur, Kohelet odkryli w swych poszukiwaniach? To, że istnienie świata jest 

tajemniczą rzeczą. Odwołując się nie do cudów i zaskakujących zjawisk, lecz do naturalnego 

biegu rzeczy utrzymywali, że znany świat jest światem nieznanym, ukrytym, tajemniczym. Tym, 

co poruszyło ich dusze nie było to, co ukryte ani też to, co oczywiste, lecz to co ukryte w 

oczywistym, nie porządek, lecz tajemnica porządku wszechświata.  

Żyjemy na skraju rzeczywistości i mało wiemy jak dotrzeć do jej sedna. Czym jest nasza 

mądrość? To co obliczamy jest nieobliczalne. Badamy ścieżki istnienia, lecz nie wiemy czym 

jest istnienie, dlaczego i po co jest. Ani świat ani nasze myślenie o nim, ani też nasza troska o 

świat nie dają sią zmierzyć. Odczucia zmysłowe i idee są nam narzucane, przychodzą nie 

wiadomo skąd. Każde odczucie zakotwiczone jest w tajemnicy, każda nowa myśl jest sygnałem, 

którego nie umiemy w całości odczytać. Być może uda nam się rozwiązać wiele zagadek, 

jednakże sam umysł pozostanie dla nas sfinksem. Tajemnica jest jądrem tego co oczywiste, a to 

co znane to tylko oczywisty aspekt nieznanego. Żaden fakt w świecie nie jest oderwany od 

uniwersalnego kontekstu. Nic nie jest ostateczne. Tajemnica jest nie tylko poza nami i daleko od 



58 

 

nas. Jesteśmy w nią uwikłani. Jest ona naszym przeznaczeniem i "losy świata zależą od 

tajemnicy"2.  

 

DWA RODZAJE NEWIEDZY 

Są dwa rodzaje niewiedzy. Jedna jest "tąpa, nieczuła i jałowa", skutek przyrodzonego braku 

zdolności, druga bystra, przenikliwa i błyskotliwa; pierwsza prowadzi do zarozumiałości i 

samozadowolenia, druga do skromności. Od pierwszej próbujemy uciekać, w drugiej nasz umysł 

znajduje wytchnienie.  

Im głąbiej szukamy tym bliżej dochodzimy do wiedzy, że nie wiemy. Cóż naprawdę wiemy 

o życiu i śmierci, duszy i społeczeństwie, historii i przyrodzie? "Staliśmy się coraz bardziej i 

coraz boleśniej świadomi naszej przepastnej ignorancji. Pięćdziesiąt lat temu żaden uczony nie 

miał pojącia, że tak mu brakowało wiedzy, fakt z którego dziś wszyscy znaczący naukowcy 

doskonale zdają sobie sprawę"3. "Czyż nie widzimy, że wszystkie owe niezłomne prawa, jak i 

wszystkie absoluty i niezmienniki, są tak samo bajkowe jak złoty garnek na krańcu tęczy"4. 

"Strzeżcie się mówić: Znaleźliśmy mądrość" (Hiob 32, 13)5. "Którzy podróżują w poszukiwaniu 

mądrości krąęcą się w kółko i po wszystkich trudach powrócą w końcu do pierwotniej swej 

niewiedzy"6. "Żadne objawienie – zauważa Joseph Conrad w Złotej strzale – nie wymaże 

tajemnicy ze świata. Po odejściu ciemności pozostają cienie".  

 

PRZYBLIŻAMY SIĘ, LECZ NIE DOCHODZIMY DO ZROZUMIENIA 

Tajemnica jest kategorią ontologiczną. To, co to słowo oznacza dostąpne jest większości 

ludzi w sposób najbardziej oczywisty przy doświadczaniu niezwykłych zdarzeń. Jednakże 

tajemnica jest cechą każdego istnienia i może być doświadczana zawsze i wsządzie. Używając 

terminu tajemnica nie mamy na myśli jakiejś szczególnej ezoterycznej właściwości, która może 

być objawiona wtajemniczonym, lecz istotną tajemnicę bytu jako bytu, samą naturę bycia 

stworzonym przez Boga z niczego, a zatem czymś, co pozostaje poza zasięgiem ludzkiego 

rozumienia. Nie natykamy sią na to jedynie na wyżynach myślenia, czy też obserwując 

niezwykłe i dziwne zjawiska, lecz w zaskakującym fakcie, że zjawiska w ogóle istnieją: byty, 

wszechświat, następstwo czasu. Możemy dostrzec to na każdym kroku, w ziarnku piasku, w 

atomie, w gwiezdnej przestrzeni. Wszystko zawiera wielką tajemnicę. Uwikłanie w 

nieskończoną tajemnicę jest nieuniknioną sytuacją każdego istnienia. Możemy próbować nie 

zauważać tajemnicy, lecz nie możemy od niej uciec. Świat jest czymś do zrozumienia czego 

przybliżamy się, lecz nigdy nie dochodzimy.  

Charakterystyczną rzeczą jest, że hebrajskie słowo olam, które w czasach pobiblijnych 

nabrało znaczenia "świat", według niektórych uczonych wywodzi się od 'alam, co oznacza 

"chować", "ukrywać"7. Świat jako taki jest kryjówką, jego istotą jest tajemnica.  

Taka świadomość jest nieodłączną częścią religijnego światopoglądu Żydów. Wyrażała się 

ona na wiele sposobów. Poniższy fragment jest jej dobitnym przykładem.  

 



59 

 

"RZECZY, KTÓRE WIDZIMY SĄ UKRYTE"  

"'[Psalm] synów Koracha, na melodię 'Alamot. Pieśń' (Ps. 46, 1) Takie jest znaczenie 

wersetu: 'On czyni wielkie, niezbadane rzeczy, cuda, którym nie masz liczby' (Hiob 9, 10). Jest 

ponad moc człowieka policzyć wszystkie cuda i dziwy, które czyni Święty Błogosławiony. 

Powiedziane jest: 'Temu, który sam czyni wielkie cuda' (Ps. 136, 4). Co znaczy słowo ‘sam’? To 

On sam który wie, co czyni dla was. W tym znaczeniu synowie Koracha śpiewali pieśń na 

melodię 'Alamot: ukryte są rzeczy, które widzimy, nie wiemy co widzimy.” ('alam, jak to było 

powiedziane powyżej oznacza "ukryć", "schować")8.  

Nie mamy wglądu w naturę ostatecznej rzeczywistości. Nawet to, co jest nam objawione jest 

niepełne i występuje w przebraniu. O Mojżeszu, największym spośród proroków mówi się, że 

Bóg dał mu władzę nad wszystkimi "pięćdziesięcioma bramami mądrości oprócz jednej"9. 

Mojżesz nie był ani doskonały, ani też wszechwiedzący, były rzeczy, które trudno mu było 

zrozumieć10 i kwestie w Prawie, których nie potrafił rozstrzygnąć11. I choć wstąpił do nieba i 

otrzymał Torę bezpośrednio od Boga, tajemnica Boga pozostała dlań niezgłębiona12.  

Legenda głosi, że Bóg objawił Mojżeszowi skarby Tory, mądrości i wiedzy oraz całą 

przyszłość świata13. A przecież były tajniki Tory które mu nie zostały objawione. Te tajniki 

zawarte są w "koronach", czyli trzech małych znakach pisanych nad siedmioma literami alfabetu 

hebrajskiego wsządzie gdzie pojawiają sią one w Torze14. To o tych napomknieniach, które nie 

są wyrażone literami ani słowami, powiada się, że "to co nie zostało objawione Mojżeszowi, 

wiedział Rabi Akiba" (zginął śmiercią męczeńską ok. 132 n.e. )15.  

Mówi się nam, że Tora jest zarówno ukryta jak i objawiona16, podobnie jest z naturą całej 

rzeczywistości. Wszystkie rzeczy są zarówno znane jak i nieznane, zwykłe i zagadkowe, jasne i 

nieprzeniknione. "Ukryte są rzeczy, które widzimy, nie wiemy co widzimy." Świat jest zarazem 

otwarty i zasłonięty, jest zwykłym faktem i tajemnicą. Wiemy i zarazem nie wiemy – taki nasz 

los.  

Piącioksiąg zamykają zastanawiające słowa. Po szczegółowym określeniu miejsca gdzie 

pochowny został Mojżesz:  

I pochowany został w dolinie 

w ziemi Moab, 

naprzeciw Bet Peor 

Tora podsumowuje: 

I nikt nie zna jego grobu po dziś dzień.  

Rabini powiadali, że Tora uczy nas dróg wiary. Choć wiemy gdzie jest miejsce grobu 

Mojżesza i mamy wszystkie znaki jego geograficznej lokalizacji musimy zdać sobie sprawę, że 

nie wiemy gdzie się znajduje17.  

 

                                                 
1

 Problematycznym słowem jest tu ha-olam, które Septuaginta tłumaczy jako "wieczność", Wulgata jako 

"świat", inni jako "wiedzę" (na bazie pokrewnego wyrazu arabskiego). Raszi, za źródłami rabinicznymi 

(Kohelet Rabba 3, 15; Tanhuma, Kedoszim, 8; Midrasz Tehillim 9, 11) tłumaczy to słowo jako "stan 

ukrycia", czyli tajemnicę.  

2

 Zohar, t. III, s. 128a.  



60 

 

                                                                                                                                                             
3

 Abraham Flexner, Universities, New York 1930, s. 17.  

4

 Gilbert N. Lewis, The Anatomy of Science, New Haven, 1926, s. 154.  

5

 Według Sokratesa, "tylko Bóg jest maądry", zaś człowiek, który utrzymuje, ze posiadł mądrość winny jest 

zarozumiałości, jeśli nie bluźnierstwa. Sokrates określał siebie mianem milośnika mądrosci. Obrona, 20n.  

6

 Olivier Goldsmith, The Citizen of the World, list 37.  

7

 Ta etymologia jest powszechnie poddawana w wątpliwość przez współczesnych uczonych. Por. hasło w: 

Brown, Driver, Briggs, A Hebrew and English Lexicon of the Old Testament, Oxford, 1906, s. 761.  

8

 Midrash Tehillim 46, 1; Yalkut Shimoni, II, 751. Charakterystyczne, że Midrasz Tehillim, 45, 4 

wywodzi ideę cichej modlitwy: "Moje serce przepełniają reczy błogosławione" (Ps. 45, 2; por. Or Zarua, s. 

112) od synów Koracha, którzy gdy ziemia rozwarla się by połknąć Koracha i jego drużyne, pokajali się w 

milczeniu i nie umarli (Li. 26, 11). Pózniej otrzymali oni władzę prorokowania i układali psalmy. Według 

jednej z legend za życia wstąpili do raju. Patrz: Lois Ginsberg, Legends of the Jews, t. VI, s. 104. Por. 

Genesis Rabba 12, 1.  

9

 Rosh Hashanah 21b.  

10

 Mechilta do Wyj. 12, 2; Yalkut Shimoni I, 764.  

11

 Sifre do Ks. Liczb, s. 68.  

12

 Midrash Tehillim do 106, 2.  

13

 Yalkut Shimoni, I, 173.  
14

 Yalkut Reubeni do Wyj. 19, 2.  

15

 Numbers Rabba, 19, 5.  

16

 Zohar, t. III, s. 159a. Por. z uwagą nt. "Niech się stanie światło" w t. I, s. 140a.  

17

 Patrz: Ecclesiastes Rabba do 12, 9.  



61 

 

6. Zagadka nie jest rozwiązana 

 

 

BÓG MIESZKA "W GŁĘBOKICH CIEMNOŚCIACH" 

Tajemnica Boga jest na zawsze zamknięta przed człowiekiem. Nie możesz ujrzeć mojego 

oblicza bo człowiek nie może oglądać mnie i nie umrzeć. Przed obliczem Boga nawet serafiny 

zasłaniają twarze skrzydłami (Iz. 6, 2). Salomon, budowniczy wielkiej Świątyni Jerozolimskiej 

wiedział, że Bóg, który zawiesił słońce na niebiosach zdecydował, że sam "zamieszka w 

głębokich ciemnościach" (‘arafel, patrz: I Kr. 8, 12)1. 

Uczynił ciemności miejscem swego ukrycia (Ps. 18, 12). "Bóg jest wielki, większy niż nasza 

wiedza" (Hiob 36, 26). "Bóg przedziwnie grzmi swoim głosem, czyni wielkie rzeczy, których nie 

rozumiemy" (Hiob 37, 5). Nie tylko Jego istota, Jego drogi są głębokie, tajemnicze i niezbadane. 

"Jak wysokie góry" Jego prawość jest ponad nasze pojęcie, a Jego wyroki są głębokie jak 

"wielka otchłań" (Ps. 36, 7). "Bo myśli moje to nie wasze myśli, a drogi moje to nie wasze drogi, 

mówi Pan. Ale jak niebiosa są wyższe niż ziemia, tak moje drogi są wyższe niż wasze drogi i 

moje myśli niż wasze myśli" (Iz. 55, 8-9), 

Tajemnice przyrody i historii stanowiły wyzwanie dla człowieka biblijnego i nierzadko go 

przerażały. Jednak wiedział on, iż zgłębienie ich jest ponad jego siły. "Tajemnice należą do 

Boga" (Powt. 29, 28). "Bóg jest w niebie a ty na ziemi; dlatego niech twoich słów będzie 

niewiele" (Ekl. 5, 1) 

Wszystko co mamy to świadomość obecności tajemnicyi tej obecności umysł nigdy nie zdoła 

przeniknąć. Takiemu podejściu można przeciwstawić charakterystykę Hegla przejścia od religii 

egipskiej do greckiej: "Zagadka została rozwiązana; według głęboko znaczącego i pięknego mitu 

egipski sfinks został zabity przez Greka i w ten sposób zagadka została rozwiązana"2. 

Dla umysłowości żydowskiej ostateczne zagadki są nierozwiązywalne. "Chwałą Pana jest 

ukrywać rzeczy" (Przysł. 25, 2). Królewskim przywilejem człowieka jest badanie świata w 

czasie i przestrzeni, ale na próżno próbowałby badać to, co jest poza sferą czasu i przestrzeni. 

"Ktokolwiek oddaje swój umysł czterem rzeczom, byłoby lepiej dla niego gdyby nie przychodził 

na świat: to co jest ponad, to co jest pod, to co było przed czasem i to co będzie potem"3. "Tego 

co jest nazbyt cudowne dla ciebie, nie badaj, ani nie szukaj tego co przed tobą zakryte. 

Rozmyślaj o tym co tobie dozwolone. Nie zajmuj się tajemnicami"4. Okultyzm to zarozumiałość. 

Magia, wróżenie, nekromancja są zakazane przez prawo. "Rzeczy ukryte należą do Boga" i 

jedynie od Niego może pochodzić wiedza i odpowiedź. 

Byli ludzie, którzy jak autor średniowiecznego Hymnu Chwały wyznawali: "Moja dusza 

pragnęła pod Twą opieką poznać całą Twą tajemnicę". Lecz Psalmista oświadcza: "Uciszyłem i 

uspokoiłem mą duszę jak odstawione od piersi dziecię, gdy wraca do matki". "Panie, nie 

wywyższa się serce moje i nie wznoszą się moje oczy, i nie mierzę się z rzeczami które są zbyt 

wielkie i zbyt cudowne dla mnie" (Ps. 131, 1-2). 

Pełni podziwu i z drżeniem musieli kapłani i Lewici "przystępować do rzeczy 

najświętszych". Tylko "Aron i jego synowie wejdą, oni wyznaczą każdemu jego służbę i co ma 

nosić; sami jednak nie mogą wejść by patrzeć na rzeczy święte gdy się je okrywa, inaczej umrą" 

(Li. 4, 19-20)5.  



62 

 

 

BOCHENEK CHLEBA 

Stwierdziliśmy powyżej, że korzenie wiary tkwią w postrzeganiu "cudów, które wydarzają 

się codziennie". Nie istnieje wiara ani obrządek religijny bez poczucia tajemnicy. Wiara i 

obrządek zakładają możliwość naszego zwracania się do Boga – założenie, które nie da się 

pogodzić z żadnym czysto naturalistycznym systemem – i mają znaczenie jedynie jako tajemnica 

w którą wierzymy nie mogąc poddać jej krytycznej analizie ani eksperymentowi. Co więcej, 

wszelka wiara i obrządki są w istocie usiłowaniami przezwyciężenia naszej własnej 

niewrażliwości na tajemnicę naszego istnienia i dążeń.  

Weśmy bochenek chleba. Jest on wytworem klimatu, gleby i pracy rolnika, kupca i piekarza. 

Gdyby naszą intencją było wysławianie sił, które przyczyniły się do wyprodukowania bochenka 

chleba, musielibyśmy oddać hołd słońcu i deszczowi, ziemi i rozumowi człowieka. A jednak coś 

innego wysławiamy przed dzieleniem się chlebem. Mówimy: "Błogosławiony jesteś Panie Boże, 

Królu Wszechświata, który dajesz chleb ziemi". Z punktu widzenia empirii, czyż nie byłoby 

słuszniej dziękować rolnikowi, kupcowi i piekarzowi? W warstwie zewnętrznej to oni dają 

chleb.  

Tak samo pomijamy tajemnicę wyrastania i cud uprawy. Błogosławimy Tego, który czyni 

możliwymi naturę i cywilizację. Nie jest ważne by za każdym razem rozwodzić się nad tym, 

czym jest chleb z punktu widzenia empirii, czyli: "artykułem żywnościowym składającym się z 

mąki zbożowej zmieszanej z wodą, do których zwykle dodaje się drożdże w celu wywołania 

fermentacji; mieszanina ta jest wyrabiana i pieczona w bochenkach". Ważne, by za każdym 

razem skupić się na tym, czym chleb jest naprawdę. 

Prawa natury są stałe i nieuchronne. A jednak mówi się nam, że rolnik sypiący w ziemię 

ziarno by wyrosło ma czynić to z wiarą w Boga, a nie w przyrodę6. Taka bowiem jest istota 

wiary: nawet to co wydaje się nam naturalną koniecznością, jest działaniem Boga7. 

Religia żydowska jest stałym przypominaniem. Jest ona głośnym wołaniem by zważać na 

Tego, który jest ponad przyrodą nawet wtedy, gdy zajmujemy się przyrodą. Świadomość 

tajemnicy, niezbyt często wyrażana wprost, znajduje się stale w podtekście. Klasycznym 

przykładem tej świadomości jest stosunek do Niewyrażalnego Imienia. 

Prawdziwe imię Boga jest tajemnicą. Talmud stwierdza: "I Bóg powiedział do Mojżesza ... 

To jest moje imię na zawsze (Wyj. 3, 15). Hebrajskie słowo "na zawsze" (leolam) jest zapisane w 

taki sposób, że można je czytać lealem, co znaczy "ukryć". Imię boga ma pozostawać ukryte"8. 

Przez wieki Żydzi powstrzymywali się od wymawiania, a nawet – do pewnego stopnia – od 

pełnego zapisywania czteroliterowego Świętego Imienia Bożego (Tetragrammatonu)9. Poza 

Biblią imienia tego zazwyczaj nie zapisuje się w całości. Nawet podczas czytania Pęcioksiągu w 

trakcie nabożeństwa nigdy nie wymawia się Imienia tak jak jest ono napisane. Prawdziwe imię 

to Imię Niewysłowione. Jest ono tłumaczone przez Żydów jako Adonai (dosłownie: "Mój Pan")10, 

przez Samarytan jako Haszem, a przez tłumaczy Biblii na grekę słowem "Pan" (kyrios). Według 

Abby Saula, ten kto wymawia Niewysłowione Imię stawia się między tymi, którzy nie będą mieć 

udziału w przyszłym życiu11. "Niech nikt nie wypowiada tajemnicy Twojego imienia"12. 

Jedynie raz w roku, podczas Dnia Pojednania, Arcykapłan wymawiał Niewysłowione Imię w 

Świątyni Jerozolimskiej. A gdy imię wychodziło z jego ust “w świętości i czystości”, “ci co stali 



63 

 

blisko padali na twarze, a ci co stali w oddaleniu mówili 'Niech będzie błogosławione imię (…) 

na wieki wieków'”. Imię wymawiano dziesięciokrotnie podczas nabożeństwa, lecz ludzie 

zapominali jak się je wymawia nim jeszcze wyszli ze Świątyni13. Według średniowiecznego 

żródła nawet Arcykapłan zapominał imienia gdy tylko opuszczał Świątynię14.  

Do dziś dnia kapłani zamykają oczy wymawiając błogosławieństwo, ponieważ gdy istniała 

Świątynia wymawiali Niewysłowione Imię ... a Szechina spoczywała na ich oczach. Na pamiątkę 

tego zamykają oczy15. 

Dekalog nie zawiera przykazania zobowiązującego nas do wiary w Boga. Mówi nam "Czcij 

ojca swego i matkę swoją", nie mówi nam "Czcij swego Boga, módl się do niego, składaj mu 

ofiary". Jedyne odwołanie do wiary jest pośrednie i negatywne: Nie używaj mojego imienia 

nadaremno.  

Poczucie niewyrażalnego, świadomość wspaniałości i tajemnicy istnienia jest wspólna 

wszystkim ludziom. To właśnie w głębi tej świadomości nasze uczynki i myśli religijne zyskują 

pełnię znaczenia. Idee religijne są odpowiedzią kiedy tajemnica jest problemem. Gdy sprowadza 

się je do poziomu myślenia użytkowego, gdy ich sens jest traktowany dosłownie jako 

rozwiązania problemów naukowych, z konieczności tracą jakiekolwiek znaczenie. Dlatego też 

podstawowe idee judaizmu mają więcej niż tylko jeden wymiar. To do czego się odnoszą jest 

tajemnicą – gdy traktuje się je się je jako prosty opis stanu rzeczy natychmiast się je wypacza. 

Idea człowieka uczynionego na podobieństwo Boga, idea stworzenia, boskiej wszechwiedzy, 

wybrania Izraela, problem zła, mesjnizm, wiara w zmartwychwstanie, czy też wiara w 

objawienie stają się karykaturą gdy zmienia się je w kategorie spłycającego myślenia16. 

Gdy Mojżesz żegnał się z tym światem powiedział: "Panie Wszechświata, proszę Cię o jedną 

łaskę nim umrę. Spraw by bramy niebios i bramy otchłani otwarły się i ludzie przed Tobą ujrzeli 

że nie ma nikogo oprócz Ciebie"17. Prośba Mojżesza nie została wysłuchana i bramy pozostają 

zamknięte. 

 

TAJEMNICA TO NIE BÓG 

Czy sytuacja człowieka to w istocie bycie to bycie przywiązanym do stosu i wytrzymywanie 

przeciwności? Hiobowi nie mówi się by całował kij, poddał się konieczności. Nie mówi mu się, 

że nie ma sprawiedliwości ani mądrości, że jest tylko ciemność tajemnicy. Gdy Hiob pyta o sens, 

otrzymuje odpowiedź: 



64 

 

Bóg zna drogę do niego, 

I zna jego miejsce. 

Bo on patrzy na krańce ziemi 

I widzi wszystko pod niebiosami. 

Gdy On dał ciężar wiatrowi 

I zmierzył miarę wód, 

Gdy ustanowił deszcz, 

I drogę dla błyskawicy gromu, 

Wtedy zobaczył i ogłosił. 

Ustanowił i znalazł. 

I powiedział człowiekowi: 

"Zaprawdę, bojaśń Boża jest mądrością 

A odejście od zła jest rozumem. 

(Hiob 28, 23-28) 

Moc Boża nie działa dowolnie. “Wszechmogący – którego nie możemy odszukać – jest 

ogromny mocą, jednak nawet On nie łamie sprawiedliwości i wielkiej prawości.” To co dla nas 

jest tajemnicze jest wiecznie znaczące w oczach Boga. Natura jest obiektem jego celowej woli, a 

człowiek, który otrzymał udział w Jego mądrości, jest wezwany do odpowiedzialnego życia i do 

bycia wspólnikiem Boga w zabawianiu świata.  

Nieskończone ukrycie się Boga jest faktem, którego winniśmy być nieustannie świadomi. 

Jednak Jego troska, Jego rada, Jego wola, Jego przykazania, są objawione człowiekowi i dane 

jego doświadczeniu. 

Bóg to tajemnica, ale tajemnica to nie Bóg18. On jest Odkrywcą tajemnic (Dan. 2, 47). "On 

odsłania głębokie i tajemnicze rzeczy; On wie co jest w ciemności, a światło w nim mieszka" 

(Dan. 2, 22) Słowa liturgii Strasznych Dni: "Ty znasz wieczne tajemnice i ostateczne sekrety 

całego stworzenia". Pewność, że w tajemnicy kryje się sens jest powodem absolutnej radości.  

Pan króluje, niech raduje się ziemia; 

Niech cieszą się wszystkie lądy! 

Chmury i głęboka ciemnność są wokół niego; 

Prawość i sprawiedliwość podstawą jego tronu. 

(Ps. 97, 1-2) 

Nie ubóstwiamy tajemnicy; wielbimy Tego, który w swej mądrości przewyższa wszelkie 

tajemnice. Jak powiedzieliśmy wyżej, nie jest naszym celem przełamywanie barier, zgłębianie 

tajemnic. Prawo zakazuje jakichkolwiek prób łamania tajemnic za pomocą magii, nekromancji 

czy też odwoływania się do wróżb19. 

 

POZA TAJEMNICĄ JEST MIŁOSIERDZIE 

Gdy wielka chwila nadeszła i głos Boga stał się słyszalny na Synaju, jakie tajemnice nam 

odkrył? Apokaliptyczne objawienia ukazują "skarby gwiazd", góry złota, morza ze szkła, miasta 

z jaspisu. Czy na Synaju Izrael dowiedział się czegokolwiek o zagadkach wszechświata? O losie 

dusz umarłych? O demonach, aniołach, o niebie? Głos, który usłyszeli mówił: Pamiętaj abyś 

dzień święty święcił... Czcij ojca swego i matkę swoją... 



65 

 

Gdy na prośbę Mojżesza Pan objawił się by powiedzieć mu kim jest czyż powiedział: Jestem 

wszechmądry, doskonały, pełen nieskończonego piękna? Powiedział: Jestem pełen miłości i 

współczucia. Gdzie przed Mojżeszem w historii religii Najwyższa Istota była sławiona za swą 

wrażliwość na cierpienia człowieka? Czyż jak zauważył Nietzsche, filozofowie nie są zgodni w 

potępianiu litości?  

 

TRZY NASTAWIENIA 

Są trzy nastawienia w stosunku do tajemnicy: fatalistyczne, pozytywistyczne i biblijne. 

Dla fatalisty tajemnica to wyższa siła rządząca całą rzeczywistością. Wierzy on, że światem 

włada irracjonalna i absolutnie niezbadana ślepa siła pozbawiona zarówno sprawiedliwości jak i 

celu. Egipski Maat, Pta i Asza Persów i Hindusów, Moira wśród Greków oznaczają moce 

ustanowione nad bogami. Surowych wyroków Moiry obawia się nawet Zeus. Pojęcie losu 

zakłada, że historia jest niezgłębioną zagadką a człowiek znajduje się w ciemnej niepewności co 

do przyszłości. Tragiczna zagłada wisi nad światem, podlegają jej tak ludzie jak i bogowie i 

jedynym nastawieniem, jakie należy przyjąć, jest rezygnacja. Jest to pogląd, który można znaleść 

w najrozmaitszym natężeniu i formach w niemal wszystkich religiach pogańskich, w wielu 

nowoczesnych historiozofiach (historia jako cykl narodzin i rozkładu) jak również w 

popularnym myśleniu. 

Pozytywista ma stosunek rzeczowy. Dla niego tajemnica nie istnieje; to co się za nią uważa 

jest po prostu tym, czego jeszcze nie wiemy, lecz pewnego dnia będziemy w stanie to wyjaśnić. 

Logiczny pozytywista utrzymuje, że wszystkie domniemania na temat natury rzeczywistości lub 

w dziedzinie wartości wykraczających poza oswojony świat są pozbawione sensu znaczenia. I 

odwrotnie, zasadniczo wszystkie sensowne pytania mają swoje odpowiedzi. 

Świadomość tajemnicy była powszechna wśród ludzi starożytności. To na początku nowej 

ery człowiekowi powiedziano, że tajemnica nie jest ostateczna; że to nie demoniczna ślepa siła 

rządzi światem, lecz prawy Bóg. W tragedii greckiej człowiek nieodmiennie pada ofiarą jakiejś 

niewidzialnej siły, która skazuje go na katastrofę. "Straszna jest tajemna potęga losu". "Nie módl 

się bo nie ma dla śmiertelnych ulgi od przeznaczonych nieszczęść"20. Inaczej Abraham – staje 

przed Bogiem spierając się o ocalenie Sodomy: "Nie dopuść by zabito prawego razem z 

niegodnym, aby prawy dzielił los niegodnego! Nie dopuść do tego! Zaliż sędzia całej ziemi nie 

winien czynić słusznie?"21. 

Teologia losu zna tylko jednostronną zależność od ostatecznej potęgi. Potęga ta nie troszczy 

się o człowieka ani go nie potrzebuje. Historia toczy się swoim kursem jako monolog. W religii 

żydowskiej jest inaczej, historia jest określona przez przymierze: Bóg potrzebuje człowieka22. 

Ostateczne jest nie prawo, lecz sędzia, nie siła lecz ojciec. 

 

BÓG NIE JEST WIECZNIE MILCZĄCY 

Żydowski stosunek do tajemnicy można zestawić z następującym stwierdzeniem Plotyna: 

"Gdyby człowiek miał pytać Natury: 'Skąd bierzesz swoje stworzenia?' a ona zechciałaby 

wysłuchać pytania i na nie odpowiedzieć, powiedziałaby: "Nie pytaj, lecz wiedz w milczeniu, 

jak i ja milczę'"23. 



66 

 

Żyd nie przyjmie takiej odpowiedzi. Nie przestanie się modlić: "Boże, nie przedłużaj Twego 

milczenia, nie pozostawaj w spokoju ani nie bądź nieruchomy, Boże" (Ps. 32, 3). "Czemu 

ukryłeś Twoją twarz? Czemu zapomniałeś o naszym nieszczęściu i niedoli?" (Ps. 44, 25). Bóg 

nie zawsze milczy a Izrael oczekuje na słowo. "On jest naszym Bogiem; On jest naszym Ojcem; 

On jest naszym Królem; On jest naszym Wybawcą. On w swoim miłosierdziu znów nam objawi 

wobec wszego stworzenia (…) by być wam Bogiem - Ja jestem Panem, waszym Bogiem"24. 

Co więcej, najbardziej dyskutowaną kwestią w myśli żydowskiej jest nie "Czemu uczyniłeś 

stworzenia?", lecz "Gdzie Twoje miłosierdzie?", "Gdzie Twoja troska i potęga? Twoje serce i 

Twoje współczucie są mi odebrane". "Popatrz w dół z nieba i zobacz, z Twego świętego i 

wspaniałego mieszkania"25. 

W legendzie talmudycznej odbijają się dwa problemy, które gnębiły rabinów: wybranie 

Izraela i cierpienie Izraela. Oba problemy zostały podniesione przez Mojżesza i zilustrowane 

życiem Rabi Akiby. Pierwszy problem: czemu Mojżesza wybrano spośród wszystkich ludzi aby 

przyniósł światu słowo boże choć taki człowiek jak Rabi Akiba wcale nie był gorszy od niego 

pod względem zdolności intelektualnych?26 Drugie zagadnienie: czemu Rabi Akiba cierpiał 

męczeństwo? 

Gdy Mojżesz wstąpił do nieba, zastał Świętego Błogosławionego zajętego zamocowywaniem 

koron na literach Tory (patrz wyżej, r. 5). Spytał Mojżesz, Panie wszechświata, któż sprosta 

Twej ręce i objaśni w słowach co ledwie zasugerowane w koronach? A On odpowiedział: Oto po 

wielu pokoleniach przyjdzie człowiek o imieniu Akiba ben Józef, który w każdej najmniejszej 

kropeczce odkryje wiele pokładów prawa. Panie wszechświata, powiedział Mojżesz, pozwól mi 

go ujrzeć. Odwróć się i patrz, odpowiedział Pan. Poszedł Mojżesz i siadł z tyłu za ósmym 

rzędem, i słuchał dyskusji Rabi Akiby z uczniami. Mojżesz nie był w stanie nic zrozumieć, i 

bardzo się zasmucił, ale po chwili usłyszał jak uczniowie pytali mistrza: Skąd o tym wiesz? A on 

odpowiedział: To jest prawo dane Mojżeszowi na Synaju. I Mojżesz był pocieszony. Potem 

Mojżesz powrócił do Świętego Błogosławionego i powiedział: Panie wszechświata: Oto jest taki 

człowiek a Ty przeze mnie dałeś Torę Izraelowi! A Bóg odpowiedział: Milcz, taka jest moja 

wola. I powiedział Mojżesz: Panie wszechświata, pozwoliłeś mi usłyszeć jego naukę, pozwól mi 

ujrzeć nagrodę jaka jest mu przeznaczona. Odwróć się i patrz, powiedział Pan i Mojżesz 

odwrócił się i zobaczył jak rzymscy żołnierze sprzedają ciało męczennika na targu. Panie 

wszechświata, krzyknął Mojżesz, taka ma być nagroda za taką naukę? I odpowiedział Pan: 

Milcz, taka jest moja wola27. 

 

                                                 
1

 W Septuagincie paradoks ten stał sie dosłowny poprzez dodanie kilku słów. Werset brzmi: "On sprawił, 

że słońce pojawiło się na niebie. Powiedział Pan, że zamieszka w ciemności". 

2

 Hegel, Filozofia religii, t. II s. 22. Z analizą Hegla trudno się zgodzić. 

3

 Miszna, Hagiga, 2, 2. 

4

 Sirach 3, 21n. Patrz: Jeruszalmi Hagiga 77 c; Genesis Rabba 8, 12; "Wielkie tajemnice świata znane są 

jedynie Bogu", Majmojnides w liście do Rabi Hisdaja, w: Kobets, ed. Lichtenberg, t. II s. 24d. Pierwsze 

słowa Pana jakie usłyszał Mojżesz brzmiały: Mojżeszu, Mojżeszu, nie podchodź tu. Mojżesz obrócił się 

aby zobaczyć "wielkie zjawisko", płonący krzew, lecz gdy głos dotarł do jego duszy "ukrył twarz bo się 

bał patrzeć na Boga" (Wyj. 3, 3 i 5n.) Komentarz Rabinów: w nagrodę za to, że "Mojżesz ukrył twarz", "Pan 

rozmawiał z Mojżeszem twarzą w twarz" (Wyj. 33, 11), dlatego że Mojżesz bał się patrzeć, czytamy: "I 



67 

 

                                                                                                                                                             
obraz Pana ogląda" (Li. 12, 8). Lecz Nadab i Abihu, którzy odkryli głowy i sycili oczy odbiciem Szechiny, 

czyż nie otrzymali [kary śmierci] za to, co uczynili? (Exodus Rabba, Exodus 3, 1) 

5

 Powód tego stwierdzenia jest taki, że skoro Świete Świetych jest siedzibą "chwały która spoczywa nad 

cherubinami, Lewitom nakazane jest by nie ośmielali się spoglądać na Boga. Muszą czekać aż kapłan 

spuści zasłonę. Wtedy chwała zostanie objawiona w ukryciu swojej mocy i powróci do swej siedziby" 

Nachmanides, Komentarz do Ks. Liczb 4, 20; patrz: Rabi Eliezer z Majenic, Yereyim, 325. 
6

 Shabbat 31a, patrz: komentarz w Tossafot do Iz. 36, 6. 

7

 Rabi Izaak Alter z Ger, cytowany w Sefat Emet, t. III, s. 81a. 

8

 Kiddushin, 71a. 

9

 K. Kohler, w: Jewish Encyclopedia, t. I s. 202-203, h. "Adonai"; W. Bacher, ibid. t. XI, s. 262-264, h. 

"Szem Hameforasz"; L. Blau, ibid. t. XII, s. 119-120, h. "Tetragrammaton". Znaczenie hebrajskiego 

odpowiednika Niewysłowionego Imienia. "Szem Hameforasz" (jak również "Szem Hamejuchad") jest 

niejasne. O "substytutach Tetragramatonu", patrz: Jacob Z. Lauterbach, Proceedings of the American 

Academy for Jewish Research, 1931, t. II, ss. 39-67. 

10

 Jeden z babilonskich amoraitów nastepująco sparafrazował Ks. Wyjscia 3, 15: Nie czyta się mnie, mówi 

Bóg, tak jak się mnie pisze; zapisano mnie jako Tetragramaton, a czyta się jako "Adonai". 

11

 Miszna Sanhedrin X, 1. 

12

 Z nabożenstwa Musaf podczas Sądnych Dni. 
13

 Jeruszalmi Yoma, III, 7, 40d; Bab. Yoma, 39b; Ecclesiastes Rabba 3, 15. 

14

 Otzar Hegeonim, Kiddushin 71a. 

15

 Sefer Hasidim, ed. Wistinetzki, Frankfurt a. M. 1924, ss. 388, 1588. 

16

 W wersecie 1 Psalmu 9 wielka Massora czyta al mut jako jedno słowo w sensie "bycia ukrytym"; patrz: 

Raszi Komentarz. Midrasz Tehillim wydaje się przyjmować tę samą lekcję (patrz: uwaga S. Bubera ad 

loc.) i w rezultacie wymienia kilka "ukrytych" wątków, takich jak paradoks, że popioły czerwonego kozła 

oczyszczają nieczystego i czynią czystego nieczystym; nagroda za dobre uczynki, kres dni. Zatem pierwszy 

rozdział Księgi Rodzaju nie miał nam dostarczać informacji o tym, jak świat został stworzony. W ludzkim 

języku nie ma słów, które byłyby w stanie przekazać nam taką informację. "Ponieważ przekazanie nam 

informacji o tym, jak zaistniał świat nie było możliwe, Pismo ukryło ją w słowach Na początku Bóg 

stworzył niebo i ziemię". Batei Midrashot, ed. Wertheimer, Jerusalem 1950, t. 1 s. 251; Maimonides 

Przewodnik zbłąkanych, wstęp; Nachmanides, Komentarz do Gen. 1,1. O tajemnicy boskiej wiedzy 

Majmonides powiada: "Jest to coś, co jest poza zdolnością ust by to wypowiedzieć, poza zdolnością uszu 

by to usłyszeć i poza możliwościami serca człowieka by pojąć tego znaczenie". Miszna Tora, Jesode 

Hatora, 2, 10. Podobnie "kres dni" jest czymś czego człowiek nie może sobie wyobrazić. Gdyby ktoś ci 

mówił kiedy nadejdzie dzień zbawienia, odpowiedz mu, że Pan powiedział "to jest w mym sercu". "Jeśli 

serce nie wyjawiło sekretu ustom, komu moje usta mogłyby go wyjawić!" Eklezjastes Rabba do wersu 12, 

9; por. Sanhedryn, 99a i komentarz Maharasziego. Nawet dla proroków "przyszły świat" był tajemnicą. 

"Nie było takiego, który by słyszał na własne uszy, żadne oko tego nie widziało". Jest to "wino 

przechowywne w gronach od stworzenia Świata" (Berachot 34b i Iz. 64,4). 

17

 Deuteronomy Rabba 11, 8. Zwykle każda nowa porcja (sedra) Pentateuchu jest oddzielona od 

poprzedniej odległością dziewiściu liter. Jednak porcja w Ksiśdze Rodzaju w której opisane są ostatnie dni 

Jakuba jest "zamknięta" – oddzielona jest od poprzedniej odległością jednej tylko litery. Tłumaczy się to 

tym, że "Jakub chciał odkryć koniec (gdy przyjdzie Mesjasz) ale zostało to ukryte (zamknięte) przed nim" 

(Genesis Rabba 96, 1). Gdy synowie stali wokół złotego łoża na którym leżał Jakub, Szechina spoczęła na 

nim na chwilę i natychmiast odeszła, a wraz z nią zniknął ze świadomości Jakuba wszelki ślad wiedzy o 

wielkiej tajemnicy. Jakub chciał objawić koniec swoim synom i powiedział do nich: Zbierzcie się razem 

żebym wam powiedział co was spotka na końcu dni (Rodz. 49, 2). Bóg powiedział do niego: Jest 

chwałą Boga coś ukrywać (Przysł. 25, 2). Te rzeczy nie są dla ciebie. Ten który chodzi jako bajarz, 



68 

 

                                                                                                                                                             
odkrywa sekrety, lecz kto jest wiernego serca, ukrywa rzecz (Przysł. 11, 13). Genesis Rabba, r. 96 

(nowa wersja). 

18

 Język Biblii jest szczególnie bogaty w słowa wyrażające ideę "ukrycia" i "bycia ukrytym". Ta obfitość jest 

szczególnie uderzająca w porównaniu z greką. Greckim tłumaczom Biblii udało się znaleść tylko jedno 

słowo krypto (w uzupełnieniu do kalypto) którym oddawali liczne hebrajskie synonimy. Theologisches 

Woertebuch zum Neuen Testament, t. III, s. 967.   

18

 "Bo Pan jest Bogiem poznania" I Sam. 2, 3. 

19

 Niech kłamliwe usta porazi niemota, że mówią arogancko przeciw prawym, z pychą i pogardą" (Ps. 31, 

19). Słowa te rabini objaśniali następująco: "Niech będą zakneblowane! Niech będą porażone niemotą! 

Niech będą uciszone! kłamliwe usta które mówią z arogancją przeciw (woli) Sprawiedliwego, który jest 

życiem wszystkich Światów o rzeczach, które On odsunął od swoich stworzeń, z pychą – by się 

przechwalał i mówił: Oto dyskutuję o (tajemnicy) Stworzenia, i z pogardą – by myślał że pogardza Moją 

chwałą". Genesis Rabba, 1, 5. 

20

 Sofokles, Antygona, 951 i 133 n. 

21

 Rodz. 18,25. 

22

 Man Is Not Alone, s. 241 n. 

23

 Plotyn, Enneady, III, 8,4. 

24

 Z liturgii Musaf na Szabat. 

25

 Iz. 63, 15, zob. Ps. 89, 50 i Yoma, 69b. 

26

 Por. Majmonides, Przewodnik zbłąkanych, t. II, r. 25. 

27

 Menahot, 29b. 



69  

7. Podziw 

 

"JAK WIELKA OTCHŁAŃ" 

Podziw i pokora odczuwane wobec tajemniczości i wspaniałości przyrody i historii wpłynęły 

na biblijne pojmowanie charakteru, zasięgu i wartości ludzkiej wiedzy i mądrości. Skoro cała 

rzeczywistość jest objęta wolą i myślą Boga, kto chce zrozumieć świat musi próbować 

zrozumieć Boga. Ale jaka droga prowadzi do zrozumienia Boga? 

Czyż szukając odnajdziesz Boga? 

Czy dowiesc się jaki jest cel Wszechmogącego? 

Jest wysoki jak niebo; cóż poczniesz? 

Głębszy niż świat niebytu; cóż możesz wiedzieć? 

Miara tego jest większa niż ziemia 

I szersza niż morze. 

(Hiob 11, 7-9) 

Wiele powiedziano ku chwale mądrości i mędrców: "Nauki mędrca są fontanną życia" 

(Przysł. 13, 14). "Mowa mędrca przynosi zdrowie" (Przysł. 12, 14). "Mądrość przedłuża życie 

tego, kto ją posiada" (Ekl. 7, 12). Jednak ludzka mądrość nie jest naszą ostateczną ochroną. 

Ludzka mądrość jest względna, nie absolutna. Dana jest nam przez Boga i może być przez 

Niego odebrana. "Bo Pan daje mądrość" (Przysł. 2, 6), ale również On"zawraca mądrych i czyni 

ich wiedzę głupotą" (Iz. 44, 25). 

Osiągalna przez człowieka praktyczna mądrość, tak szczerze doceniana i sławiona zmienia 

się w ignorancję gdy stajemy wobec tajemnic przyrody i historii. 

Przesłaniem Biblii nie jest rozpacz i brak wiary. Hiob nie mówi po prostu, że "My nie 

wiemy", mówi że Bóg wie, "Bóg rozumie drogi do niej", On wie gdzie jest mądrość. To co 

nieznane i ukryte przed nami, jest wiadome Bogu i otwarte przed Nim. Zatem takie jest właściwe 

znaczenie tajemnicy w tak jak to pojęcie rozumiemy. Tajemnica nie jest synonimem nieznanego, 

lecz raczej nazwą dla znaczenia odwołującego się do Boga. 

 

POCZĄTKIEM MĄDROŚCI JEST PODZIW 

Sens ostateczny i ostateczna mądrość nie są w świecie lecz w Bogu i jedyna droga do 

mądrości wiedzie, jak to już było powiedziane, poprzez związek z Bogiem. Związkiem tym jest 

podziw. Podziw w takim rozumieniu jest czymś więcej niż emocją; jest sposobem rozumienia. 

Podziw jako taki jest aktem przeniknięcia do znaczenia większego niż my sami.  

Na pytanie Gdzie znaleść mądrość? Psalmista odpowiada: podziw dla Boga jest początkiem 

mądrości1. Biblia nie głosi podziwu jako rodzaju intelektualnej rezygnacji, nie twierdzi, że 

podziw jest kresem mądrości. Wydaje się, że jej intencją jest pokazanie, że podziw jest drogą do 

mądrości. W księdze Hioba znajdujemy całkowite utożsamienie: podziw dla Boga jest 

mądrością2. 

Początkiem podziwu jest zdumienie a początkiem mądrości jest podziw. 

 



70  

 

ZNACZENIE PODZIWU 

Podziw jest sposobem bycia w związku z tajemnicą całej rzeczywistości. Podziw który 

odczuwamy, lub powinniśmy odczuwać gdy stajemy w obecności drugiego człowieka jest 

momentalną intuicją obrazu Boga zawatego w istocie tego człowieka. Nie tylko człowiek, nawet 

przedmioty nieożywione znajdują się w związku ze Stwórcą. Sekretem każdego bytu jest 

włożona weń boska opieka i troska. Stawką każdego zdarzenia jest coś świętego3. 

Podziw jest intuicją, iż wszystkie rzeczy mają godność jako twory boże, są drogocenne w 

oczach Boga. Jest to zdanie sobie sprawy, że rzeczy są nie tylko tym czym są, lecz również że 

pośrednio reprezentują coś absolutnego. Podziw jest odczuciem transcendencji, obecności we 

wszystkim odniesienia do Tego, który jest ponad wszelką rzeczą. Podziw jest objawieniem, które 

łatwiej przekazać poprzez stosunek do czegoś niż w słowach. Im bardziej pragniemy to 

objawienie wyrazić, tym mniej z niego zostaje. 

Sensem podziwu jest zdanie sobie sprawy, że życie dzieje się w ramach szerokich 

horyzontów, które wykraczają poza bieg poszczególnego życia, czy nawet życia narodu, 

pokolenia, epoki. Podziw umożliwia nam dostrzeganie w świecie śladów boskości, odczuwania 

w małych rzeczach początku nieskończonego znaczenia. Daje nam odczuwać to co ostateczne w 

tym co pospolite i proste, i spokój tego co wieczne w gorączce tego co przemijalne. 

Analizując lub oceniając jakąś rzecz myślimy o niej i osądzamy ją ze specyficznego punktu 

widzenia. Psycholog, ekonomista i chemik zwracają uwagę na odmienne aspekty tego samego 

przedmiotu. Nasz umysł jest ograniczony, nie potrafi zobaczyć budynku z trzech stron naraz. 

Niebezpieczeństwo pojawia się wtedy, gdy całkowicie zasklepieni w jednej perspektywie 

próbujemy rozważać część jako całość. W cieniu takiej ograniczonej perspektywy nawet obraz 

części zostaje zniekształcony. Czego nie możemy zrozumieć poprzez analizę, z tego zdajemy 

sobie sprawę w podziwie. Gdy "stajemy nieruchomo i rozważamy", stajemy wobec i jesteśmy 

świadkami tego, co nie poddaje się analizie. 

Wiedza karmi się ciekawością, mądrość karmi się podziwem. Prawdziwa mądrość jest 

udziałem w mądrości Boga. Niektórzy ludzie za mądrość uważają "zwykły rozsądek w 

niezwykłym nasileniu". Dla nas mądrość to zdolność patrzenia na wszystkie rzeczy z punktu 

widzenia Boga, współ-odczuwania boskireo patosu, utożsamienia własnej woli z wolą Boga. "To 

mówi Pan: Niechaj mądry nie chlubi się swoją mądrością, potężny swoją potęgą, bogaty swoim 

bogactwem, lecz niech ten się chlubi chlubą swej mądrości kto mnie zna i rozumie, że ja jestem 

Pan który czyni dobro, sprawiedliwość i prawość na ziemi, bo w tych rzeczach się lubuję, 

powiada Pan" (Jer. 9, 22-23).  

Oczywiście są chwile większego lub mniejszego natężenia podziwu. Gdy ktoś staje się 

uwrażliwiony na fakt, że Bóg "jest wielkim władcą, opoką i fundamentem wszystkich światów, 

przed którym wszystkie rzeczy są niczym, jako jest powiedziane: wszyscy mieszkańcy ziemi są 

niczym" (Dan. 4, 32)4 oszałamia go poczucie świętości Boga. Taki podziw widać w nakazie 

proroków: "Wejdź do środka skały, ukryj się w pyle, przed grozą Pana, przed wspaniałością Jego 

majestatu" (Iz. 2, 10).  

Klasyczny wyraz rozumienia sensu i wyraz podziwu znajdujemy u Majmonidesa: 

“Kiedy człowiek znajduje się w obecności potężnego króla nie siada, nie porusza 

się, ani się nie zachowuje w taki sam sposób jak gdy jest sam we własnym domu, 



71  

ani też nie mówi w królewskiej sali tronowej w taki sam niedbały sposób jakby 

był wśród swej rodziny czy też w kręgu przyjaciół. Dlatego każdy kto pragnie 

osiągnąć ludzką doskonałość i chce być prawdziwym "człowiekiem Boga" musi 

otworzyć się na to, że wielki Król który stale go chroni i jest blisko niego jest 

potężniejszy od każdego człowieka, nawet od Dawida i Salomona. Ten Król i 

niezmordowany strażnik to duch tchnięty w nas i będący więzią pomiędzy nami i 

Bogiem. Tak jak my widzimy Go w świetle, które On emanuje na nas – jako jest 

powiedziane: W Twym świetle widzimy światło (Ps. 36, 9) – w tym samym 

oświetleniu Bóg patrzy na nas w dół. To dlatego, że Bóg jest nieustannie z nami 

patrząc na nas z góry, Czy kto się może ukryć w tajemnym miejscu abym go 

nie widział, powiada Pan. (Jer. 23, 24)”
5

. 

 

PODZIW I STRACH 

Według Biblii najważniejszą cnotą religijną jest yirah. Jaka jest natura yirah? Słowo to ma 

dwa znaczenia: strach i podziw. Oto człowiek który boi się Pana bo pokarał jego ciało, rodzinę i 

majątek. Inny boi się Pana bo obawia się kary w życiu przyszłym. Te dwa typy ludzi uważane są 

w judaizmie za podrzędne6. Pobożność Hioba, który powiedział: "Choć uderzył we mnie, ufam 

Jemu" była motywowana nie tyle strachem co podziwem, zdaniem sobie sprawy ze wspaniałości 

Jego wiecznej miłości. 

Strach jest oczekiwaniem na zło lub ból; jest przeciwieństwem nadziei, która jest 

oczekiwaniem dobra. Z drugiej strony podziw jest odczuciem cudowności, pokorą inspirowaną 

przez to co wzniosłe lub odczuwaną wobec tajemnicy. Strach jest "poddaniem obrony rozumu"7; 

podziw jest doznawaniem olśnień przygotowanych dla nas w świecie. Podziw odmiennie niż 

strach nie powoduje, że stronimy od wywołujących zachwyt rzeczy, lecz przeciwnie, pociąga nas 

do nich. Dlatego zachwyt porównywalny jest z miłością8 i radością9. 

Zachwyt jest niejako przeciwieństwem strachu. Odczuwać, że "Pan jest moim Światłem i 

moim ratunkiem" to odczuwać: "Kogo miałbym się bać?" (Ps. 27, 1)10. "Bóg jest moją ucieczką i 

moją siłą. Zawsze obecną pomocą w potrzebie. Dlatego nie będziemy się bać, choćby ziemia się 

zmieniła a góry przesunięto w głębinę mórz" (Ps. 46, 2-3). 

 

ZACHWYT POPRZEDZA WIARĘ 

Zachwyt poprzedza wiarę; jest u korzeni wiary. Musimy rosnąć w zachwycie by dosięgnąć 

wiary. Musimy się kierować zachwytem byśmy byli godnymi wiary. Główne nastawienie 

religijnego Żyda to w większym stopniu zachwyt niż wiara. Zachwyt jest "początkiem i drogą 

wiary, najpierwszą zasadą, na której opiera się cały świat"11. W judaizmie yirat haszem, zachwyt 

Bogiem, lub yirat szamaim "zachwyt niebem" jest nieomal równoważnikiem słowa "religia". W 

języku biblijnym człowiek religijny nie jest nazywany "wierzącym" jak na przykład w Islamie 

(mu'min), ale yare haszem. 

 

POWRÓT DO CZCZENIA 

A zatem istnieje tylko jedna droga do mądrości: zachwyt. Sprzeniewierz swoje poczucie 

zachwytu, pozwól by twoja pycha zmniejszyła twą zdolność oddawania czci, a wszechświat 



72  

stanie się dla ciebie targowiskiem. Utrata zdolności zachwytu jest wielką przeszkodą dla intuicji. 

Powrót do czczenia jest pierwszym warunkiem odnowy mądrości, odkrywania świata jako aluzji 

do Boga. Mądrość wywodzi się w większym stopniu z zachwytu niż z inteligencji. Powoływana 

jest nie w spekulacjach, lecz w w momentach zgodności z tajemnicą rzeczywistości. Największe 

olśnienia przychodzą do nas w momentach zachwytu. 

Moment zachwytu jest chwilą samouświęcenia. Ci co odczuwają cudowność mają udział w 

cudowności. Ci co święcą rzeczy święte sami stają się świętymi12. 

 

                                                 
1

 Ps. 111, 10; Przysł. 9, 10; patrz: Przysł. 1, 7; 15, 33; Ekl. 12, 13; Mądr. 25, 12-13 i Mądrości Ojców, III, 21: 

  Gdzie nie ma mądrości, nie ma też podziwu; 

  Gdzie nie ma podziwu, nie ma też mądrości. 

2

 Hiob 28, 28. 

3

 Patrz: Man Is Not Alone, s. 286. 

4

 Zohar, t. I, 11b. W pierwszym akapicie Szulchan Aruch, Kodeksu Prawa, sformułowanie Psalmisty 

Mam Boga zawsze przede mną (Ps. 16, 8) jest opisane jako "podstawowa reguła Tory" (według rabi 

Mojżesza Isrelesa). Pobożnosć żydowska wymaga by być nieustannie świadomym Jego obecności. By 

pomóc w pamiętaniu sugerowano, by każdy stale miał przed swoim wewnętrznym okiem cztery litery 

Niewysłowionego Imienia. Parafrazując werset Psalmu 32,2, mówi się, że błogosławiony jest ten, dla 

którego nawet jedna chwila niemyślenia o Bogu to grzech. 

5

 Majmonides, Przewodnik zbłąkanych, t. III r. 52. (Tłum. za wersją angielską, z której korzystał autor: 

The Guide of the Perplexed, tr. Ch. Rabin, London 1952 – dop. tłum.). 

6

 W odniesieniu do Boga yirad jest używane w Bibli przede wszystkim w znaczeniu podziwu. Patrz: 

Gesenius – Driver – Briggs, Hebrew and English Lexicon of the Old Testament, Oxford, 1906, s. 431. 

Por. też: "Bój się człowieku matki i ojca" (Kapł. 19, 3) odnoszące się do słów Dekalogu "Czcij" lub "Szanuj 

ojca i matkę" (Wyj. 20, 12); patrz: Oz. 3, 5. Patrz również: Robert H. Pfeiffer, “The Fear of God”, w: Eretz 

Israel, vol. III, s. 59n. W niektórych miejscach yirah rzeczywiście oznacza strach przed karą bożą za 

grzech. Patrz: Abraham Ibn Daud, Emunah Ramah, Frankfurt n. Menem, 1852, s.100 i Józef Albo, 

Ikkarim, ed. Husik, Philadelphia, 1930, vol. III, r. 34. 

Według Louisa Finkelsteina, Mabo le-Massekot Abot ve-Abot d'Rabi Natan, New York, 1950, s. 33n. 

Szkoła Szamaja miała przeciwny pogląd na relację między strachem i miłoscią. 
7

 Mądrosć Salomona, 17, 12. 

8

 Patrz: Albo, Ikkarim, ed. Husik, Philadelphia, 1930, vol. III, r. 32. 

9

 Powt. 10, 12; patrz: Ps. 2, 11. Por. Seder Eliahu Rabba, r. 3: "Pasłem się w radości, radowałem się w 

strachu a moja miłość dominowała nad wszystkim". 

10

 Patrz też: Ps. 23, 1-4; 102, 26-29; 112, 7. 

11

 Zohar, t. I, s. 11 b. Patrz: Shabbat 31 b. Por. Man is Not Alone, s. 146. 

12

 Patrz: Mądr. 6, 10. 



73  

8. Chwała 

 

 

CHWAŁA JEST NIEWYRAŻALNA 

Podczas wielkiego objawienia Izajasza głos serafinów dobiegł proroka jeszcze zanim 

usłyszał on głos Boga. Oto co Izajaszowi objawiily serafiny: "Święty, Święty, Święty, Pan 

zastępów; pełna jest ziemia Jego chwały " (Iz. 6,3). Zostało mu to ogłoszone nie jako mesjańska 

obietnica, lecz jako fakt. Człowiek mógł tego nie odczuwać, lecz serafiny to głosiły. Były to 

pierwsze wyrazy, które Izajasz przyjął jako prorok. Podobnie Ezechiel, gdy otworzyły się przed 

nim niebiosa nad rzeką Chebar, usłyszał naglący głos: "Bołgosławiona chwała Pana w miejscu 

jego" (Ez. 3, 12). A gdy ponownie "dłoń Pana spoczywała na Ezechielu" zobaczył on "Chwałę 

Boga Izraela przychodzącą ze wschodu; głos Jego jako głos wielu wód; a ziemia jaśniała Jego 

chwałą" (Ez. 43, 2). W Pięcioksiągu to, że chwała Boża przenika Świat jest ogłaszane w Jego 

imieniu. "I powiedział Pan (…) zaprawdę, jako żyję – i jako ziemia napełniona jest chwałą 

Pana..." (Li. 14, 21). 

Czy obecność chwały w świecie jest boską tajemnicą, czymś wiadomym jedynie Bogu i 

serafinom? Według Psalmisty "Niebiosa głoszą chwałę Pana" (Ps. 19, 2). Jak ją głoszą? Jak ją 

objawiają? "Dzień po dniu głoszą mowę, a noc po nocy objawiają wiedzę". Mowa? Wiedza? Jaki 

to język, jakie słowa, którymi niebiosa wyrażają chwałę? "To nie mowa, to nie słowa, ich głos 

jest niesłyszalny" (Ps. 19, 4). A przecież "Ich promienność przenika wskroś ziemię, a ich słowa 

sięgają aż po kraj świata" (Ps. 19, 5). Pieśń niebios nest niewyrażalna. 

Chwała jest ukryta, a jednak są chwile, kiedy jest objawiana, zwłaszcza prorokom. Podczas 

wędrówki na pustyni zdarzało się nieraz, że "chwała Pana objawiła się przed ludem" (Kapł. 9, 

23; Li. 16, 19; 17, 7; 20, 6) by księga Powtórzonego Prawa mogła stwierdzić, że "Pan nasz Bóg 

objawił nam swoją chwałę" (Powt. 5, 21)1. 

 

CHWAŁA NIE JEST RZECZĄ 

Jaka jest natura i znaczenie chwały, czy też jak ją później nazywano, Szechiny? Skoro chwała 

była często objawiana w obłoku, a jej wygląd porównywano do pochłaniającego ognia (Wyj. 24, 

17), bywała ona charakteryzowana jako czysto zewnętrzna manifestacja, całkowicie pozbawiona 

zawartości; pokaz mocy, nigdy zaś ducha2. Jednakże takie ujęcie jest błędne. Czy możliwe jest 

zastąpienie ogniem albo obłokiem chwały w proroctwie Hagajasza (2, 7): "Napełnię ten dom 

chwałą"? Albo w słowach Psalmisty (85, 10): "Zaiste Jego zbawienie jest z tymi, którzy się Go 

boją, że [Jego] chwała zamieszka w naszym kraju"? Czy jest ponadto do pomyślenia, że to, co 

ogłaszają serafiny to ziemia pełna ognia albo obłoków? 

Prawdą jest, że chwała jako objawienie niosące proroctwo nie pojawia się bez przebrania. 

Wzniosłe zjawisko, takie jak burza, ogień, obłok, czy też błyskawica (Wyj. 24, 15n; 40, 33n; I 

Kr. 8, 11) dostarcza "scenerii dla chwały, lecz nie jest samą chwałą"3. 

Chwała nie jest także tym samym co istota czy też istnienie Boga. Modlitwa Psalmisty 

"Niech chwała Pana trwa na wieki" (Ps. 104, 31) nie może być rozumiana jako "Niech istnienie 

Boga trwa na wieki" – byłoby to bluśnierstwo. 



74  

 

CHWAŁA JEST OBECNOŚCIĄ BOGA 

Jaka jest zatem natura chwały? Być może to właśnie chciał wiedzieć Mojżesz gdy się modlił: 

"Ukaż mi, proszę Twoją chwałę". Jego modlitwa została wysłuchana i Pan powiedział: "Sprawię, 

że cała moja dobroć objawi się przed tobą" (Wyj. 33, 18-19). Chwała nie jest zatem zjawiskiem 

fizycznym. Jest zrównana z dobrocią Boga. 

Chwała została objawiona w taki oto sposób. Mojżesz stanął sam na szczycie góry i chwała 

przeszła przed nim. "Pan zstąpił w obłoku" i objawiona została wielka odpowiedź: 

Pan, Pan, Bóg miłościwy i łaskawy 

długo cierpiący i obfity w dobroć i 

prawdę; okazujący łaskę do tysiącznego 

pokolenia, przebaczający niegodziwość, występek 

i grzech; lecz w żadnym razie nie pozostawiający  

winnego bez kary, widzący niegodziwość ojców 

w dzieciach i w dzieciach dzieci 

aż do trzeciego i czwartego pokolenia. 

(Wyj. 34, 6-7) 

 

Chwała jest obecnością, nie zaś istotą Boga, jest działaniem a nie własnością, procesem a nie 

treścią. Zasadniczo chwała objawia się jako siła przytłaczająca świat. Domaga się ona hołdu, jest 

ona siłą zstępującą aby nas prowadzić i napominać. Chwała odzwierciedla obfitość dobra i 

prawdy, to siła która oddziaływuje w przyrodzie i historii. 

Pełna jest ziemia Jego chwały. Nie znaczy to, że chwała wypełnia ziemię w taki sam sposób 

jak eter wypełnia przestrzeń czy woda wypełnia ocean. Znaczy to, że cała ziemia pełna jest Jego 

obecności4.  

 

ŻYWA OBECNOŚĆ 

W języku angielskim wyrażenie, że jakaś osoba "posiada obecność" (has presence) jest 

trudne do zdefiniowania. Są ludzie, których samo przebywanie gdzieś jest wyraśnie odczuwane 

nawet jeśli się nie przejawia w ich działaniach czy też słowach. Są "obecni". Inni mogą gdzieś 

być przez cały czas i nikt nie będzie sobie zdawał sprawy z ich obecności. O osobie, której 

zewnętrzność mówi jakoś o jej wewnętrznej sile lub wielkości, której dusza jest świetlista i daje 

znać o sobie bez słów mówimy, że "posiada obecność". 

Pełna jest ziemia Jego chwały. Zewnętrzność świata mówi nam jakoś o wewnętrznej 

wielkości Boga, która jest świetlista i daje znać o sobie bez słów. "Nie ma mowy, nie ma słów i 

głos nie jest słyszalny" A jednak "ich świetlistość przenika całą ziemię a ich słowa sięgają 

krańców ziemi" (Ps. 19, 4-5). 

Chwała nie jest kategorią estetyczną ani fizyczną. Można ją dostrzec we wspaniałości, lecz 

jest czymś więcej niż wspaniałość. Jak już powiedzieliśmy jest ona żywą obecnością, lub też 

światłością żywej obecności. 

 



75  

WIEDZA O CHWALE 

Czy chwała jest czymś co widać, słychać, co można wyraśnie spostrzec? W tym samym 

widzeniu, w którym wszechobecność chwały jest objawiona Izajaszowi, dana jest mu także 

zapowiedź tymczasowo zawieszonej percepcji człowieka:  

Idź i ogłoś ludowi: 

"Słuchajcie pilnie, lecz nie rozumiejcie 

Patrzcie uważnie, lecz nie dostrzegajcie". 

Spraw, że serca ludu obrosną tłuszczem, 

a ich uszy będą ciężkie, 

zamknij im oczy; 

Bo inaczej ujrzą na własne oczy 

usłyszą na własne uszy, 

I zrozumieją w sercach, 

i zawrócą i zostaną uleczeni. 

(Iz. 6, 9-10) 

Pełna jest ziemia Jego chwały, ale my jej nie dostrzegamy; jest ona przy nas, lecz poza 

naszym zasięgiem.  

Oto przechodzi obok mnie, lecz ja Go nie widzę; 

Idzie, lecz ja Go nie dostrzegam. 

(Hiob 9, 11.) 

Pełna jest ziemia chwały, ale nie wiedzy o chwale. W przyszłym świecie "ziemia pełna 

będzie wiedzy o chwale Pana tak jak wody wypełniają morze" (Hab. 2, 14). Obecnie chwała jest 

zasłonięta, w przyszłym świecie "chwała Pana zostanie odsłonięta i wszelkie stworzenie 

zobaczy ją całą" (Iz. 40, 5). To w tym właśnie mesjańskim sensie Psalmista modli się: "Niech 

ziemię całą napełnia chwała Jego. Amen, amen" (Ps. 72, 19)5. Mimo to chwała nie jest nam 

całkowicie nieznana. To, że nie tylko niebiosa mogą ją głosić widać w tym, że wszyscy 

zostaliśmy wezwani: "Ogłaszajcie Jego chwałę wśród narodów, Jego cuda wśród ludów" (I 

Kron. 16, 24; patrz też Ps. 145, 5). Nie mamy słów na opisanie chwały; nie mamy odpowiednich 

sposobów aby ją poznać. Jednak to nie nasza wiedza jest decydująca, lecz świadomość, że ona o 

nas wie. 

Ty wyznaczasz mój szlak i mój spoczynek, 

Znane ci są wszystkie moje drogi.  

Bo jeszcze nie ma słowa na moim języku, 

Lecz Ty, o Panie, Ty już wiesz o nim. 

 



76  

Gdzież mógłbym ujść przed Twoim duchem? 

I gdzież uciec przed Twą obecnością? 

Jeśli wstąpię do nieba, Ty tam jesteś; 

Jeśli spocznę w podziemiach, zaiste Ty tam jesteś. 

Jeśli ulecę na skrzydłach poranka 

I zamieszkam w najgłębszych rejonach mórz; 

Nawet tam będzie mnie prowadzić Twoja dłoń. 

I Twa prawica mnie podtrzyma. 

A jeśli powiem: "Zaprawdę niech mnie skryje ciemność, 

A światło moje niech się stanie nocą"; 

Nawet noc świeci jak dzień; 

Nawet ciemność jest jak światło. 

(Ps. 139, 3-4; 7-12) 

Stając twarzą w twarz ze światem często wyczuwamy w nim obecność niepojętego ducha. 

Świat jest dla nas zbyt wielki. Cuda wypełniają go po sam brzeg. Chwała nie jest w nim czymś 

wyjątkowym, lecz aurą, która spowija wszelkie istnienie, duchową scenerią rzeczywistości. 

Dla człowieka religijnego jest to tak jakby wszystkie rzeczy odwrócone były do niego 

plecami, twarzą zaś zwrócone ku Bogu. To tak jakby chwała rzeczy polegała na tym, że są 

przedmiotem boskiej myśli6.  

 

ŚLEPOTA NA CUDOWNOŚĆ 

Dostrzeganie chwały to rzadka rzecz w naszym życiu. Nie potrafimy się zdumiewać, nie 

potrafimy zareagować na obecność. Jest to tragedia każdego człowieka: "zabijanie wszelkiej 

cudowności obojętnością". Życie polega na rutynie, a rutyna jest oporem wobec cudowności. 

"Świat jest pełen śwatłości duchowej, pełen wzniosłych i cudownych tajemnic. Lecz mała dłoń 

przed oczami zasłania je wszystkie" - powiedział Bal Szem. "Jak mały pieniążek trzymany przed 

twarzą może przesłonić widok góry, tak drobiazgi życia zasłaniają widok na nieskończoną 

światłość"7. 

Cuda są z nami codziennie, a jednak "nie widzi cudu kto go doświadcza"8. Poznanie cudu 

nie jest kwestią percepcji fizycznej. "Jakiż pożytek z otwartych oczu jeśli serce jest ślepe?"9. 

Można widzieć wiele rzeczy nie dostrzegając ich – "ma uszy otwarte, ale nie słyszy"10. 

"Doszło mnie słowo Pana: 'Synu człowieczy, mieszkasz w domu buntu, masz oczy by 

widzieć, a nie widzisz, masz uszy by słyszeć, a nie słyszysz'"11. 

"Biada ludziom, którzy widzą, a nie wiedzą co widzą, którzy stoją, a nie wiedzą, na czym 

stoją"12. 

 

ZATWARDZIAŁOŚĆ SERCA 

W Biblii nieczułość jest korzeniem grzechu. Jest wiele określeń na jej wyrażenie: "upór 

serca", "zatwardziałość serca" (Powt. 29, 18; Tr. 3, 65) "bezczelny i o sercu nieczułym" (Ez. 2, 

                                                 

 Patrz wyżej, r. 4. 



77  

4); "o twardym sercu" ( Iz. 46, 12); "o sercu nieobrzezanym" (Jer. 9, 25). "Serce [bezbożnika] 

jest obrzydliwe jak tłuszcz" wykrzykuje Psalmista (Ps. 119, 70). 

Prorocy nieustannie wypominają Izraelowi brak wrażliwości: 

 

Widzi wiele rzeczy, ale na nie nie patrzy; 

Uszy ma otwarte, ale nie słyszy 

(Iz. 42, 20) 

Z goryczą skarży się prorok, iż nieczułość stała się powszechna wśród ludu: 

Nigdy nie wiedzieliście, nigdy nie słyszeliście 

Od dawna wasze uszy nie były otwarte. 

Bo wiedziałem, że będziecie działać zdradliwie 

I że od urodzenia zwano was buntownikami. 

(Iz. 48, 8) 

 

Nasi ojcowie, gdy byli w Egipcie nie myśleli 

 O Twych cudownych dziełach. 

Nie pamiętali o obfitości Twej wiernej miłości, 

Ale zbuntowali się przeciw Najwyższemu nad Morzem Czerwonym. 

(Ps. 106, 7.) 

 

 

                                                 
1

 Patrz też, Wyj. 16, 6; 7; 10; 24,16n. 

2

 Patrz: I. Abrahams, The Glory of God, Oxford, 1925, s, 17; polemika z: A. Von Gal, Die Herrlichkeit 

Gottes, Giessen, 1900. 

3

 I. Abrahams, op. cit. s. 24n. 

4

 Kawod, hebrajskie słowo na oznaczenie chwały ma jako źródłosłów "ciężar", fakt bycia ciężkim, także 

bogactwo, siłę, honor, sławę, godność i wartość. Oznacza ono również wyższą duszę, tak jak to widać w 

Psalmach 30, 31; 16, 9; 57, 9; 7, 6; oraz Rodz. 49, 6. Stąd Psalmista mówi: "Moje serce jest wierne, będę 

śpiewał i wysławiał w mojej chwale" (Ps. 108, 2). Por. Quimhi, Sefer ha-Szeraszim, Berlin, 1847, s. 311, cf. 

I. Abrahams, The Glory of God, s. 18 i Pedersen, Israel, I-II, index, hasło kabhodh. W niniejszej pracy 

interesuje nas jedynie kawod w odniesieniu do Boga. Byłoby oczywiście nonsensem założenie jakoby w 

najbardziej wzniosłym widzeniu proroczym serafiny ogłaszały "Święty, Święty, Święty, Pan zastępów, 

pełna jest ziemia jego popularności". 

5

 Patrz też : Iz. 59, 19; 60, 1-3; 66, 18; Ps. 97, 1 i 4-6. 

6

 Man is Not Alone, s. 63 n. 

7

 Likkute Maharan, I, 133. "Rabi Helbo powiedział: Wino z Perugity (miejsce w północnym Izraelu 

sławne ze swych winnic) i woda z Diomsit oderwały dziesięć szczepów Izraela (tak były zajęte tymi 

przyjemnościami, że zaniedbały naukę i utraciły wiarę, co w efekcie przyczyniło się do ich wygnania i 

zniknięcia)". "Rabi Eleazar ben Arak odwiedził to miejsce i uległ [mieszkańcom i ich życiu w luksusie] i [w 

rezultacie] zaniedbał uczoność. Gdy powrócił [do swego miasta rodzinnego], podniósł się by czytać ze 

Zwoju [Tory]. Chciał czytać Hahodesz haze lekem [Ten miesiac niech będzie dla ciebie poczatkiem] 

(Wyj. 12, 2), [lecz zamiast tego przeczytał] haharesz haja libbam (co znaczy: ich serca milczały lub były 

zatwardziałe). Przekręcił literę w każdym słowie tekstu" Szabat 147a. 



78  

                                                                                                                                                             
8

 Patrz Nidda, 31a. 

9

 Ibn Gabriol, A Choice of Pearls, ed. Ascher, London, 1859, s. 82. 

10

 Iz. 42, 20. 

11

 Ez. 12, 1; patrz: Jer. 5, 21. 

12

 Hagiga, 12b. Dla niegodziwego światło duchowe, które jest ukryte przed cielesnymi oczami jest nie do 

odróżnienia od ciemności. Sprawia to jego ślepota. Gdyby byli mądrzy, zrozumieliby, odkryliby to 

(Powt. 32, 29). Ale oni nie wiedza ani nie rozumieja; idą w ciemnościach. Nie wiedzą nawet tego, że 

idą w ciemnościach. Błądzą w południe "tak jak ślepy błądzi w ciemności". Jest to podwójna ciemnośc: sa 

ślepi i nie zdają sobie sprawy z własnej ślepoty. Rabi Pinehas Horowitz, Hamakneh, przedmowa. 



79  

9. Świat 

 

 

UWIELBIENIE NATURY 

Nie ma człowieka, który nie posiadałby zdolności zachwycania się, potrzeby podziwu, 

przymusu uwielbienia. Pytanie tylko, co podziwiać, czy też konkretniej, jaki przedmiot jest 

godny naszego najwyższego podziwu. "Gwiaździste niebo ponad głową (…) napełnia umysł 

coraz nowym i wzrastającym uwielbieniem i podziwem". Doprawdy, trudno żyć pod niebem 

pełnym gwiazd i nie odczuwać jego tajemniczości. Słońce obdarzone jest potęgą i pięknem dla 

każdych oczu. Któż może się powstrzymać przed wychwalaniem jego wspaniałości? Kto może 

wyjść poza stwierdzenie: natura to ostateczna tajemnica i tajemnica jest kresem?  

Grecy uważali podstawowe siły natury za święte. Wyrażenia takie jak "święty deszcz" czy 

"święte światło" są charakterystyczne dla ich myślenia1. "O Naturo, jakże cię wielbimy, nawet 

wbrew naszej woli" – wyznaje Seneka2. W Królu Lirze Edmund wykrzykuje: "Ty, naturo jesteś 

mi boginią, Twemu prawu należne moje służby"3. Belarius mówi: "Pokłońcie się, chłopcy, ta 

brama uczy was jak wielbić niebo i nakłania was do Świętej służby porankowi"4. 

Religia przyrody, uwielbianie danej nam wspaniałości, zawsze ma swych zwolenników. 

Pomimo ostrzeżenia: "Strzeżcie się byście nie podnosili swoich oczu do nieba i gdy zobaczycie 

słońce i gwiazdy, cały zastęp niebieski, byście nie odeszli by się modlić do nich" (Powt. 4, 19), 

nawet w czasach Niewoli Babilońskiej byli tacy, którzy zwracali swe twarze ku wschodowi i 

wielbili słońce5. 

Istotnie, piękno przyrody może być przeszkodą dla naszego pojmowania duchowego; istnieje 

śmiertelne niebezpieczeństwo oczarowania jego potęgą. 

Gdybym popatrzył w słońce gdy świeciło, 

Albo na przesuwający się majestatycznie księżyc 

A moje serce było skrycie uwiedzione, 

I moja dłoń od mych ust słała pocałunki; 

To także byłoby niegodziwością którą sędziowie winni karać, 

Bo świadczyłbym fałszywie przeciwko Bogu na wysokościach. 

(Hiob, 31, 26-28.) 

 

 

ROZCZAROWANIE 

Romantyzm przyniósł nowy entuzjazm dla przyrody po dziś dzień tkwiący w wielu 

umysłach. Natura nabrała sensu ostateczności i stała się najwyższym obiektem podziwu, 

jedynym źródłem pocieszenia i ratunku, absolutnym sprawdzianem wartości. Miłość przyrody, 

pozostawanie z nią w stałym związku, wystawianie się na jej lecznicze oddziaływanie uważane 

było za najwyższą formę doświadczenia religijego. Bożek Pan zmartwychwstał. Lecz wkrótce 

znów umarł gdy postromantyczny człowiek odkrył, że przyroda nie może go ocalić, że sama 

potrzebuje ratunku. Milczenie niebios jest bezlitosne. Przyroda jest głucha na nasze skargi i 

obojętna wobec naszych wartości. Jej prawa nie znają litości ni przebaczenia. Są nienaruszalne, 

nieugięte, bezwzględne. 



80  

By ulżyć swym troskom Grecy zwracali się do ziemi i powietrza. "Ale wiary, że moc natury 

może pocieszyć serce i napełnić pokojem dusze ludzkie nie znajdziemy ni śladu w greckiej 

poezji. Uczuciowość grecka nie uwzględnia słów Cowpera: 'Chandrę rzadko się czuje kiedy 

Flora króluje'. Grecy nie uważali przyrody za lekarstwo. Nieożywiona materia nie mająca 

własnego życia moralnego nie może dawać moralnych impulsów"6. 

“Od czasów Wordswortha komunia z duszą Natury jest powszechnie uznaną 

praktyką. Przyroda, upewnia nas Coleridge, posiada sposoby którymi uzdrawia 

swe zbłąkane i nieposłuszne dzieci... 

Nie wierzę, że Natura ma duszę; podejrzewam, że jak wielu innym pięknościom 

przypisano jej duszę ze względu na wygląd (…) Cóż jej po duszy albo rozumie? 

Wie, że jest piękna i jest całkowicie zadowolona z tej świadomości; stworzona by 

na nią patrzeć spełnia zadanie dla którego została stworzona (…) Nie może dać 

tego, czego sama nie potrzebuje; gdybyśmy byli tak stworzeni też bylibyśmy 

wolni od współczucia. Człowiek nie może dążyć wprost do swych celów gdyż ma 

duszę; nie może jeść, pić, spać, zarabiać pieniędzy i być zadowolony – bo ma 

duszę. Jest to zwodnicza rzecz i dlatego kto jest mądry korzysta z pierwszej okazji 

by się jej pozbyć. 

Lecz sprawa jest zbyt poważna by z niej żartować. Co to jest dusza Przyrody, jeśli 

takie coś w ogóle istnieje? Czy jest to, wedle popularnego sądu wywodzącego się 

od Wordswortha i Shelleya, dusza pełna miłości, podobna do duszy człowieczej i 

na tysiąc sposobów wyrywająca się ku człowiekowi z niemym współczuciem? 

Nie, powtarzam teraz serio to, co powiedziałem już żartem: przyroda nie ma 

duszy"
7

. 

 

Stopniowe zanikanie naturalizmu w sztuce i filozofii współczesnej jest w pewnym sensie 

ruchem duchowego obrazobórstwa. Zarazem przyroda, niegdyś przedmiot ostatecznego 

podziwu, zagraża, że stanie się źródłem ostatecznej rozpaczy. W judaizmie ubóstwienie przyrody 

jest absurdalne tak samo jak wyobcowanie z natury jest zbędne . 

 

ODSAKRALIZOWANIE NATURY 

Myśleniu biblijnemu udało się przezwyciężyć powszechną u starożytnych skłonność do 

obdarzania przyrody tajemniczą mocą taką jak mana czy orenda. Dokonało się to poprzez 

podkreślanie mądrości i dobroci Stwórcy w całej naturze. 

Jednym z wielkich osiągnięć proroków było potępienie przyrody jako przedmiotu 

uwielbienia. Próbowali oni uczyć nas, że ani piękno natury, ani jej wspaniałość, ani siła ani też 

pozycja, ani pieniądze ani zjawiska w przestrzeni nie są warte naszego najwyższego uwielbienia, 

miłości, poświęcenia ani oddania. Ale to odsakralizowanie natury nie pociągnęło za sobą 

wyalienowania natury. Połączyło ono człowieka ze wszystkimi rzeczami we wspólnocie 

sławienia. Człowiek biblijny mógł o sobie powiedzieć że żył "we wspólnocie z kamieniami 

polnymi" (Hiob 5, 23). 

 

 



81  

TO CO JEST DANE NIE JEST OSTATECZNE 

A zatem co jest ostateczne? Jaki przedmiot godzien jest naszego najwyższego uwielbienia? 

Te pytania związane są z wszystkimi problemami z którymi człowiek zmaga się po dziś dzień. 

Człowiek zachodu musi wybierać pomiędzy oddawaniem czci Bogu i oddawaniem czci naturze. 

Biblia głosi, że mimo całej swej potęgi i drogocenności, piękna i wspaniałości, natura to nie 

wszystko. Wzywa nas byśmy pamiętali, że to co zostało nam dane nie jest ostateczne. Wzywa 

nas byśmy nie dopuścili by świat stał się przegrodą między nami a Bogiem. 

Dla greckiej umysłowości wszechświat jest sumą i treścią wszystkiego co istnieje; nawet 

bogowie są raczej częścią niż przyczyną wszechświata. "świat (kosmos) taki sam dla wszystkich, 

nie został zrobiony przez żadnego boga, lecz był zawsze, jest i będzie"8. Dla Platona 

wszechświat to "widzialne żyjące istnienie... postrzegalny bóg... największy, najlepszy, 

najbardziej doskonały"9. "O Naturo, z ciebie wszystko, w tobie wszystko, do ciebie wszystko 

wraca"10. 

W przeciwieństwie do tego biblijna umysłowość jest głęboko świadoma, że to co ostateczne, 

Bóg, znajduje się poza tym, co dane. To co jest dane jest nieostateczne, lecz stworzone przez 

Niego, który nie jest dany. Nigdzie w Bibli realność wszechświata nie jest kwestionowana, ale 

jednocześnie dominuje pewność, że przy całej swej wielkości wszechświat jest niczym w 

porównaniu z jego Stwórcą. "Niebo jest tronem moim, a ziemia moim podnóżkiem" (Iz. 66, 1). 

"Wszystkie ludy przed Nim są niczym; uważa je za nicość, marność" (Iz. 40,17) To zapewne ta 

świadomość uczyniła możliwymi te sławne słowa: "Marność nad marnościami, powiada 

Kohelet, marność nad marnościami i wszystko marność. Jaki ma zysk człowiek z prac swoich 

dopóki się tudzi pod słońcem?" (Ekl. 1, 2-3). 

Wśród Greków i wśród wielu innych ludów ziemia jest znana jako Matka Ziemia. Jest ona 

matką, która zsyła owoce, dawczynią dzieci, a dla ludzi miejscem powrotu po śmierci. Grecka 

poezja i dramat wysławiają boskość ziemi, a według Plutarcha "Imię Gea jest drogie każdemu 

helleńczykowi i nasza tradycja stanowi by czcić ją na równi z bogami". Wielbienie piękna i 

obfitości ziemi jest w greckiej literaturze naznaczone wdzięcznością dla ziemi za jej dary 

przynoszone ludziom. 

Idea taka jest obca człowiekowi biblijnemu11. Uznaje on tylko jednego rodzica: Boga jako 

swego ojca. Ziemia jest bardziej jego siostrą niż matką. Człowiek i ziemia są jednakowo 

stworzeniami Boga. Prorocy i Psalmista nie czcili ani nie wysławiali ziemi, choć zajmowali się 

jej wspaniałością i obfitością. Wznosili modły do tego, który ją stworzył. 

 

 

PRZEMIENNOŚĆ NATURY  

Dla człowieka biblijnego za wszelkimi zjawiskami kryje się moc Boga12; interesuje go 

bardziej poznanie woli Boga niż poznanie porządku natury. Natura jest ważna dla niego i 

wywiera na nim wrażenie, ale Bóg znacznie większe. Dlatego Psalm 104 to raczej hymn do 

Boga niż oda do kosmosu. 

Idea kosmosu to jedno z najważniejszych osiągnięć filozofii greckiej, jednak możemy 

zrozumieć czemu podobna koncepcja nie pojawiła się w myśleniu żydowskim. Idea kosmosu, 



82  

totalności rzeczy samych w sobie pociąga za sobą pojęcie immanentnych norm natury, porządku, 

którego podstawa znajduje się w naturze. 

Ale jaki jest fundament natury? Dla przyjmujących świat jako dany Greków odpowiedzią jest 

sama Natura, Porządek. Dla umysłowości biblijnej z jej dogłębnym zdumieniem, natura, 

porządek nie są odpowiedzią, lecz pytaniem: Dlaczego w ogóle istnieje porządek, dlaczego 

istnieje istnienie? 

Jake są podstawy ziemi? Ziemia nie ma naturalnych podstaw. Podstawy świata są nie w tym 

świecie. Ziemia trwa ze względu na Niego 

Który siedzi ponad kręgiem ziemi 

A jej mieszkańcy jako koniki polne... 

Który niweczy możnych. 

I w nic obraca władców ziemi, 

Ledwo są posadzeni, 

Ledwo zasiani 

Ledwo ich rodzaj zapuści korzeń w ziemię; 

A już dmuchnie na nich i usychają 

A zawierucha porywa ich jak słomę. 

(Iz. 40, 22-24.) 

Oczywiście człowiek biblijny świadomy jest porządku natury, na którym można się oprzeć w 

życiu codziennym. Ale porządek ten został narucony naturze wolą Boga i stale zależy od Niego. 

To nie immanentne prawo, ale boski nakaz dominuje nad wszystkim. Bóg wydał nakaz morzu, 

wyznaczył podstawy ziemi (Przysł. 8, 29) i wciąż włada światem spoza świata. Natura jest 

przedmiotem Jego nieustannej troski, lecz ta właśnie zależność natury od boskiej opieki jest 

wyrazem jej uwarunkowania. Człowiek biblijny niczego nie traktuje jako danego raz na zawsze, 

prawa natury tak samo podlegają modyfikacjom jak procesy którymi rządzą. To, że Bóg jest 

wierny przymierzu gwarantuje dalsze istnienie świata. "Mówi Pan: Jeśli moje przymierze nie 

było by z dniem i z nocą..." (Jer. 33, 25). Świat nie jest ontologicznie niezbędny. W gruncie 

rzeczy niebo i ziemia mogą nie trwać wiecznie: 

Z dawna Ty położyłeś fundamenty ziemi; 

A niebiosa są dziełem Twych rąk. 

Znikną, lecz Ty trwać będziesz; 

Tak, wszystkie zetrą się jak szaty; 

Jak odzienie zmieniasz je i przeminą; 

Lecz Ty jesteś niezmienny, 

I Twojemu czasowi nie będzie końca. 

(Ps. 102, 26-28.)13 

Dla Biblii świat nie jest wszystkim, a więc wszystko nie może oznaczać świata. Biblijny 

człowiek nie pozostaje pod urokiem tego, co dane. Zdaje sobie sprawę z alternatywy, 

mianowicie unicestwienia tego, co dane. Nie pozostaje pod urokiem porządku gdyż może sobie 

wyobrazić inny porządek. Nie zatraca się ani w tym co tu i teraz, ani w tym co poza. Wyczuwa 

to co nie-dane wraz z tym co dane, przeszłość i przyszłość wraz z teraśniejszością. Uczy się go, 

iż "góry mogą przeminąć, pagórki zniknąć, ale Moja dobroć nie przeminie od ciebie..." (Iz. 54, 

10). A. N. Whitehead słusznie określił koncepcję hebrajską jako doktrynę narzuconego prawa, w 

odróżnieniu od immanentnego prawa wykształconego przez filozofię grecką. Według doktryny 



83  

narzuconego prawa każde istnienie ma narzuconą konieczność wchodzenia w związki z innymi 

częściami stanowiącymi naturę. Te narzucone wzorce zachowań są prawami natury. Na przykład 

Newton stwierdza wyraśnie, że wzajemnnie uwarunkowane sposoby zachowania się ciał 

tworzących system słoneczny wymagają Boga dla narzucenia zasad od których wszystkie one 

zależą. 

Doktryna narzuconego prawa prowadzi do monoteistycznej koncepcji Boga jako zasadniczo 

transcendentnego i jedynie w pewnych aspektach immanentnego. Doktryna immanentnego 

prawa prowadzi do panteistycznej doktryny Boga jako zasadniczo immanentnego i w żaden 

sposób nie transcendentnego. "Kolejne spekulacje – wskazuje Whitehead – oscylują pomiędzy 

tymi dwiema skrajnościami próbując znaleść sposób ich pogodzenia. W tej, podobnie jak i w 

większości innych spraw, historia myśli zachodniej składa się z prób połączenia idei o 

zasadniczo hellenistycznym rodowodzie z ideami, które u źródeł są zasadniczo semickie"14. 

W istocie rzeczy najlepszą odpowiedzią na pytanie co to jest rzeczywistość i czym jest świat 

dla człowieka biblijnego jest odpowiedź na inne pytanie, mianowicie czym jest świat dla Boga? 

Dla człowieka biblijnego przedmiot pytania – świat – jest zbyt cudowny by być w pełni 

zrozumiały jego w związku z człowiekiem. W ostatecznym sensie świat należy rozumieć w 

związku z Bogiem, a odpowiedś na pytanie brzmi: wszystkie rzeczy są Jego sługami. 

Panie, na zawsze 

Twe słowo niezmienne w niebie. 

Twoja wierność po wszystkie pokolenia. 

Ustanowiłeś ziemię, i oto jest. 

Stoją dziś według twych zaleceń; 

Bo wszystkie rzeczy są Twymi sługami. 

(Ps. 119, 89-91.) 

 

FAŁSZ IZOLACJI 

Prorocy piętnowali to, co można nazwać fałszywą izolacją. Rzeczy i zdarzenia, człowiek i 

świat nie mogą być traktowane oddzielnie od woli Boga, ale jedynie jako nieodłączne części 

sytuacji, w której stawką jest boskość. Parafrazując werset: "że nie można dotknąć kwiatu bez 

poruszenia gwiazdy" prorok mógł powiedzieć: "nie można obrazić osoby ludzkiej bez dotknięcia 

żywego Boga". Uczy się nas wiary, że gdziekolwiek człowiek kocha drugiego człowieka, Jego 

imię jest uświęcane; że w harmonii między mężem i żoną mieści się obecność Boga. 

Dla człowieka biblijnego to co wzniosłe jest jedynie formą w jakiej objawia się obecność 

Boga. Rzeczy nie zawsze są nieruchome. W Jego obecności góry drżą, gwiazdy śpiewają15. Aby 

myśleć o Bogu człowiek musi słyszeć świat. Człowiek nie jest sam w uświęcaniu Boga. 

Wychwalanie Go to łączenie się z wszystkim w pieśni do Niego. Nasze związek z naturą to 

związek uwielbienia. Wszystkie byty chwalą Boga. Żyjemy w społeczności uwielbienia. 

 

WIELBIĄCA BOGA NATURA  

Pieśni opiewających piękno natury jest w Biblii sporo. Pieśni te są świadectwem, że 

człowiek biblijny był niezwykle wrażliwy na kolor, formę, potęgę i ruch. Jednakże ponieważ 

więź pomiędzy światem a Bogiem nie została w ludzkim umyśle zerwana, piękno wszechświata 



84  

nie jest najwyższym przedmiotem jego uwielbienia. Dla człowieka biblijnego piękno świata 

wywodzi się się z wspaniałości Boga. Jego majestat dominuje ponad zapierającą dech w 

piersiach tajemnicą wszechświata. Zamiast być zgnieciony przez tajemniczość, człowiek został 

natchniony do wielbienia majestatu. I zamiast wielbić świat za jego piękno, wezwał świat do 

wielbienia Stwórcy. 

To co Psalmista czuł wobec świata jest jasno wyrażone w jego okrzyku:  

Śpiewajcie Panu pieśń nową! 

Śpiewaj Panu cała ziemio! 

(Ps. 96, 1.) 

Wychwalaj Go, słońce i księżycu, 

Wychwalajcie Go, wszystkie lśniące gwiazdy, 

Wychwalajcie Go, najwyższe niebiosa, 

I wy, wody ponad niebiosami... 

Wychwalajcie Pana z ziemi, 

Potwory morza i wszystkie głębiny, 

Ogniu i gradzie, śniegu i mrozie, 

Burzliwy wichrze co spełniasz jego rozkaz! 

Góry i pagórki, 

Drzewa owocowe i cedry! 

Dziki zwierzu i ty bydło, 

pełzające gady i latające ptaki! 

(Ps. 148, 3-9.) 

Egipski kapłan nie mógł przywoływać gwiazd aby wychwalać bogów. Wierzył on, że dusza 

Izydy błyszczyła w Syriuszu, dusza Horusa w Orionie, a dusza Tyfona w Wielkiej 

Niedźwiedzicy16. Idea, że wszystkie byty stoją w podziwie i wielbią Boga była poza zasięgiem 

jego wyobraźni. Dla umysłowości biblijnej wsszystkie stworzenia zostały powołane przez Boga 

do istnienia i do udziału w jego chwale. Każde stworzenie ma swój własny hymn pochwalny, 

którym wysławia swego Stwórcę. "Wszystkie Twe dzieła chwalą Ciebie" (Ps. 145, 10). Jest to 

wierzenie, które jest wielokrotnie powtarzane i potwierdzane w liturgii żydowskiej. 

Istnieje mała hebrajska książeczka napisana w średniowieczu, zwana Rozdział pieśni. 

Zawiera ona 84 pieśni, których niebieskie i ziemskie byty używają dla chwalenia Boga. Gwiazdy 

i chmury, wiatr i deszcz, śródła i rzeki, drzewa i jarzyny, zwierzęta i ptaki - każde stworzenie ma 

swą własną pieśń17. 

 

RZECZ POPRZEZ BOGA 

Według Biblii życie "wewnętrzne" przyrody jest zamknięte przed człowiekiem. Biblia nie 

twierdzi, że rzeczy mówią do człowieka; twierdzi jedynie, że mówią do Boga. Przedmioty 

nieożywione są martwe w odniesieniu do człowieka, żywe są w stosunku do Boga. Śpiewają 

Bogu. Góry topią się jak wosk, wody drżą w obecności Pana (Ps. 77, 17; 97, 5). "Drżyj, o ziemio 

w obecności Pana, w obecności Boga Jakuba" (Ps. 114, 7). 

Czy nasze uszy słyszały drzewa śpiewające Bogu? Czyj rozum myślał kiedy o wezwaniu 

słońca by chwaliło Pana? A jednak Biblia czyni oczywistym dla naszej duszy to, czego uszy nie 



85  

są w stanie słyszeć a rozum nie jest w stanie pomyśleć. Jest to wyższa prawda, możliwa do 

pojęcia duchem. 

Współczesnego człowieka zajmuje porządek i potęga natury; proroków zajmowała 

wspaniałość i twórcza siła natury. Człowiek wsółczesny skupia swą uwagę na możliwym do 

objęcia i zrozumienia aspekcie wszechświata podczas gdy tamci – na jego tajemniczości i 

cudowności. To co prorocy wyczuwali w naturze nie było bezpośrednim odbiciem Boga, lecz 

aluzją do niego. Natura nie jest częścią Boga, lecz spełnieniem Jego woli. 

Podnieś oczy na to co w górze i zobacz kto to stworzył. Jest wyższy sposób widzenia. 

Musimy się nauczyć jak podnosić oczy na to, co w górze aby zobaczyć, że świat jest w 

większym stopniu pytaniem niż odpowiedzią. Piękno i potęga świata są niczym w porównaniu z 

Nim. Wspaniałość natury to tylko początek. Poza wspaniałością jest Bóg. 

Człowiek biblijny nie widzi natury w oderwaniu od Boga, ale w związku z Nim. "Na 

początku Bóg stworzył niebo i ziemię" – te kilka słów ustanowiło nie-ostateczność i absolutną 

podległość całej rzeczywistości. A zatem, czym jest rzeczywistość? Dla człowieka Zachodu jest 

to recz sama w sobie; dla człowieka biblijnego, jest to rzecz przez Boga. Gdy patrzy na rzeczy, 

jego oczy dostrzegają nie tyle formę, kolor, siłę i ruch, ile dzieło Boga. Świat jest bramą a nie 

murem. 

 

KWESTIA ZDUMIENIA 

Filozofia grecka zrodziła się w świecie bez Boga. Nie mogła zaakceptować bogów, ani 

przykładu płynącego z ich zachowań. Platon musiał zerwać z bogami by zapytać co to jest 

dobro. W ten sposób narodziło się zagadnienie wartości. I to idea wartości zastąpiła Boga. Platon 

kazał Sokratesowi zapytać: co to jest dobro? Pytaniem Mojżesza było: czego Bóg wymaga od 

ciebie? 

W hebrajszczyznie biblijnej nie ma słowa na wyrażenie zwątpienia, natomiast jest wiele 

określeń zdumienia. Kiedy coś osądzamy naszym punktem wyjścia jest wątpienie. W taki sam 

sposób biblijnym punktem wyjścia wobec rzeczywistości jest zdumienie. Odczuwana przez 

człowieka biblijnego przechodząca pojęcie wspaniałość rzeczywistości powstrzymała jego 

władzę wątpienia przed ustanowieniem własnej, niezależnej hierarchii. Wątpliwość jest aktem, w 

którym umysł sprawdza swe własne idee; zdumienie jest aktem, w którym umysł mierzy się ze 

wszechświatem. Radykalny sceptycyzm wyrasta z niejakiej próżności i samozadufania. A 

przecież w prorokach nie było próżności, Psalmista nie był zadufny w sobie. 

Biblijny człowiek nigdy nie pyta: czy Bóg istnieje? Zadanie takiego pytania, w którym 

zawarta jest wątpliwość, która z dwóch możliwości jest prawdziwa oznacza uznanie mocy i 

zasadności trzeciego nastawienia a mianowicie nastawienia wątpliwości. Biblia nie zna 

wątpliwości jako nastawienia absolutnego. Gdyż nie ma takiego wątpienia, w którym nie 

miałaby udziału wiara. Pytania wysuwane przez Biblię są innego rodzaju. 

Podnieś oczy na to co w górze i zobacz kto cię stworzył? 

To pytanie nie odzwierciedla uporządkowanego procesu myślenia: wpierw wątpliwość, 

następnie wiara; najpierw pytanie, potem odpowiedź. Odzwierciedla ono sytuację w której umysł 

staje twarzą w twarz wobec tajemnicy, nie zaś wobec własnych pomysłów. 



86  

Pytanie jest to zdanie badające, domagające się pozytywnej lub negatywnej odpowiedzi. 

Lecz zdanie: Kto ciebie stworzył? jest pytaniem zawierającym niemożność udzielenia 

negatywnej odpowiedzi; jest ono odpowiedzią w prebraniu; pytaniem wynikającym ze zdumienia, 

nie z ciekawości. Taka jest zatem teza proroka: istnieje sposób zadawania wielkiego pytania, 

który umożliwia jedynie pozytywną odpowiedź. Jaki to sposób? 

"W końcu dni moich ja, Nabuchadonozor, wzniosłem oczy do nieba i moja władza 

rozumienia wróciła do mnie". To wyznanie króla Babilonu przekazane w Księdze Daniela (4, 

31) dostarcza nam wskazówki jak odzyskać zdolność zadawania ostatecznego pytania: wznosząc 

oczy do nieba. Jest to to samo sformułowanie, którego użył Izajasz: "Podnieś oczy na to co w 

górze i zobacz kto to stworzył?" 

Przytoczmy przypowieść rabi Nachmana z Bracławia: 

Był raz książę, który mieszkał daleko od swego ojca – króla i bardzo za nim tęsknił. 

Pewnego razu otrzymał list od ojca. Ucieszył się ogromnie i strzegł listu jak sakrbu. Ale radość i 

satysfakcja z listu sprawiły, że jeszcze wzmogła się jego tęsknota. Siedział i narzekał: "Oj, oj, 

gdybym tylko mógł dotknąć jego ręki! Gdyby wyciągnął do mnie dłoń, jakbym ją uściskał. 

Całowałbym każdy jego palec z wielkiej tęsknoty do mojego ojca, mojego nauczyciela, mojej 

światłości. Łaskawy ojcze, jakbym pragnął dotknąć choćby twojego małego palca!" I kiedy tak 

narzekał, czując i tęskniąc za dotykiem ojca, zaświtała mu myśl. Czyż nie mam listu od ojca, 

napisanego jego własną ręką! Czy własnoręczne pismo króla nie da się przyrównać do jego ręki? 

I ogarnęła go wielka radość. 

Gdy patrzę na niebiosa, dzieło Twych palców 

(Ps. 8, 4.) 

 

 

                                                 
1

 Sofokles, Król Edyp, 1424-1429; Elektra, 86-95. 

2

 Hippolitus, akt IV, 1116. 

3

 Król Lir, akt I, scena 2, 1-2.  
4

 Cymbelin, akt III, scena 3, 2-7. 

5

 Ez. 8, 16; por. II Kr. 17, 16; 21, 3. 

6

 G. Soutar, Nature in Greek Poetry, London, 1939, s. 178-191. 

7

 The Works of Francis Thompson, t. III, s. 80-81. Patrz: Will Herberg, Judaism and Modern Man, New 

York, 1951, s. 34. 

8

 Diels, Die Fragmentie der Vorsokraitiker, Heraklit, fr. 30. 

9

 Timajos, zak. 

10

 Marek Aureliusz, Rozważania IV, 23. 

11

 Sformułowanie w Mądrości Syracha, 40, 1, mówiące o ziemi jako o "matce wszelkiego życia" było 

często błędnie interpretowane jako wyrażające koncepcję ziemi jako matki człowieka. Prawdziwym 

sensem jest, jak się wydaje, odwołanie do głębin ziemi jako sfery życia po śmierci. Por, Ez. 26, 20; 32, 32; 

Hiob 1, 21; Ps. 116, 9. Ps. 139, 15 odwołuje się nie do ziemi, lecz do głębin ziemi. Bóg jest tym, który 

stworzył człowieka; głębiny ziemi były miejscem tego formowania. Por. IV Ezra, 5, 28. 

12

 Każde wydarzenie w naturze było uważane za akt boskiej opatrzności, patrz: Iz. 40, 26, Hiob 27, 27, 4-6. 



87  

                                                                                                                                                             
13

 Por. Abrawanel, Mifalot Elohim, VII, 3. Podobnie jak Saadia, Abrawanel popiera swą tezę o 

zniszczalności wszechświata odwołaniami do literatury rabinicznej. Majmonides, Przewodnik 

zbłąkanych, II, r. 27 i 29, Gerszonides, Milhamot Haszem, VI, 1.16; a w czasach noowożytnych Hermann 

Cohen, Etik des reinen Willens, s. 387nn. opowiadają się za tezą o niezniszczalności. 

14

 Adventures of Ideas, s. 154. 

15

 Hiob 38, 7; Ps. 114, 4. 
16

 J. G. Frazer, The Dying God, s. 5. 

17

 Patrz: Louis Ginzberg, The Legends of the Jews, t. I, s. 44 i t. V, s. 60 przyp. 194. 



88  

10. Pytanie zwrócone do nas 

 

 

SAMOTNOŚĆ METAFIZYCZNA 

Ideały do których dążymy, wartości, które próbujemy wcielać w życie – czy mają one 

jakiekolwiek znaczenie w królestwie procesów natury? Słońce jednako rzuca promienie na 

sprawiedliwego i na łajdaka, na kwiaty i na węże. Serca oprawców i zabójców uderzają 

normalnym rytmem. Czy zatem dobro i dążenie do prawdy to tylko złudzenie naszego umysłu 

bez odpowiednika w rzeczywistości? Gdzie obowiązują wartości duchowe? W życiu 

wewnętrznym człowieka? Ale duch jest gościem w naszej duszy. Takie żądanie jak "Kochaj 

bliźniego jak siebie samego" nie jest wygodnie zadomowione wewnątrz naszego ja. 

Wspólna jest nam przerażająca samotność. Dzień po dniu rozpaczliwie powtarzamy w duchu 

pytanie: Czy jesteśmy sami w pustyni naszego ja, sami w milczącym wszechświecie, którego 

jesteśmy częścią i w którym równocześnie czujemy się jak obcy? 

To właśnie sprawia, że gotowi jesteśmy szukać głosu Boga w ludzkim świecie: smak 

kompletnej samotności; odkrycie, że bez głosu Boga życie duchowe jest kalekie, że świat bez 

Boga to kadłub, dusza bez wiary to obciosek. 

 

NIE PROBLEM NAUKOWY 

Jaka jest podstawa naszej pewności, że Bóg jest realny? Jest oczywiste, że religii nie można 

poddać logice naukowej. Nauka nie jest jedyną drogą do prawdy a jej metody nie obejmują 

całości ludzkiego myślenia. Co więcej, są one nie na miejscu w tym wymiarze ludzkiej 

egzystencji w którym palącym pytaniem jest Bóg. 

Bóg nie jest problemem naukowym i metody naukowe nie mogą go rozwiązać. Powodem, 

dla którego często się uważa, że metody naukowe mogą przynieść rozwiązanie są sukcesy ich 

stosowania w naukach pozytywnych. Błąd analogii polega na traktowaniu Boga jakby był On 

zjawiskiem należącym do porządku natury. Ale problem Boga odnosi się nie tylko do zjawisk 

wewnątrz natury, lecz także do samej natury; nie tylko do pojęć w myśleniu lecz również do 

samego myślenia. Ten problem odnosi się do czegoś co przekracza naturę, co znajduje się poza 

wszelkimi rzeczami i wszelkimi pojęciami. 

W momencie gdy wypowiadamy imię Boga porzucamy poziom myślenia naukowego i 

wkraczamy do królestwa tego co niewypowiadalne. Takiego kroku nie dokonuje się w sposób 

naukowy gdyż wykracza on poza granice tego co oczywiste. Wbrew licznym ostrzeżeniom 

człowieka nigdy nie przestały niepokoić pytania ostateczne. Nauka nie może go zaspokoić gdyż 

kategorie naukowe są bez znaczenia dla ducha, który zadaje te pytania, bez znaczenia dla 

zainteresowania prawdą większą niż świat, w poznawanie którego zaangażowana jest nauka. 

Bóg nie jest jedynym problemem niedostępnym dla nauki. Również problem pochodzenia 

rzeczywistości jej się opiera. Istnieją aspekty rzeczywistości, które są zgodne z kategoriami 

logiki naukowej, są też takie, które są niedostępne dla tej logiki. Nawet niektóre aspekty i pojęcia 

naszego własnego myślenia nie poddają się analizie. 

 



89  

POZA DEFINICJAMI 

Jeden z najwcześniejszych dialogów Platona, Charmides poświęcony jest rozstrząsaniu 

problemu co to takiego umiarkowanie. Przytoczone jest kilka definicji ale wszystkie okazują się 

niewystarczające. W końcu Sokrates przyznaje, że umiarkowanie nie da się zdefiniować: 

“Poniosłem całkowitą porażkę i nie udało mi się odkryć co to jest to, czemu dawca imion nadał 

nazwę umiarkowania”. Możliwe, że człowiek "w jakiś sposób wie to czego w ogóle nie wie".  

Najgłębsze doktryny "nie dopuszczają ekspresji słownej tak jak inne nauki". Można je 

rozumieć jedynie "w wyniku ich ciągłego stosowania do ich własnego przedmiotu i w komunii z 

nim". Takie rozumienie "rodzi się w duszy nagle jak światło zapalone od przeskakującej iskry by 

następnie żywić się samo sobą"1. 

Nie da się zdefiniować "dobroci" ani "faktu" nie dlatego, że oznaczają coś irracjonalnego 

albo nieznaczącego, ale ponieważ oznaczają idee które wykraczają poza granice jakiejkolwiek 

definicji; są one raczej ponad-racjonalne niż pod-racjonalne. Nie możemy zdefiniować 

"świętego" ani wyrazić w słowach co rozumiemy przez "niech będzie błogosławiony". To do 

czego odnosi się "święty" i to co rozumiemy przez "niech będzie błogosławiony" znajduje się 

poza zasięgiem słów. "Najlepsza cząstka piękności to ta której obraz nie wyrazi"2. 

Jeżeli nasze podstawowe pojęcia nie poddają się analizie, nie powinniśmy być zaskoczeni, że 

ostatecznych odpowiedzi nie da się wypracować za pomocą wyłącznie rozumu. Jeśli nie da się 

zdefiniować "dobroci", "wartości" czy też "faktu" jakim cudem miałoby nam się udać definicja 

Boga? Każdy religijny uczynek i sąd zawiera uznanie tego, co nie do wypowiedzenia, 

potwierdzenie tego, co nie do pomyślenia. Gdy podstawowe zagadnienia religii takie jak Bóg, 

objawienie, modlitwa, świętość czy przykazania zostają rozwodnione do obiegowych kategorii i 

pozbawione wzniosłej ważności, stają się nieomal nieznaczące. 

Jak już mówiliśmy kategorie myślenia religijnego są wyjątkowe i reprezentują myślenie na 

poziomie głębszym niż poziom pojęć, sformułowań i symboli. Jest to myślenie bezpośrednie, 

nienazywalne, metasymboliczne. Nauczyciele religii zawsze próbowali podnieść swoje głębokie 

intuicje do poziomu wyrazu, dogmatu, wierzenia. Jednak aby się nie stały przeszkodą na drodze 

do prawdziwej wiary ich wypowiedzi muszą być rozumiane jako wskazówki, próby 

przedstawienia tego co nie da się właściwie wyrazić. 

 

ZASADA NIEWSPÓŁMIERNOŚCI 

Przedmiotem nauki jest wyjaśnianie procesów przyrody. Każde naukowe wyjaśnienie 

naturalnego zjawiska opiera się na założeniu, że rzeczy zachowują się w sposób zasadniczo 

racjonalny i poznawalny dla rozumu ludzkiego3. W wyniku postępu naukowego coraz więcej 

zjawisk okazuje się poznawalnymi, a zatem potwierdzają one przypuszczenie, że rzeczy 

zachowują się w sposób racjonalny i współmierny z ludzkim rozumem. Wiele niewyjaśnionych 

dziś zjawisk wedle wszelkiego prawdopodobieństwa będzie wyjaśnione w miarę postępu badań 

naukowych. 

Jednakże istota rzeczywistości jest niewspółmierna z naszymi kategoriami. Natura, byt jako 

byt, a nawet sam akt myślenia, znajdują się poza zasięgiem wyjaśniania. Istota rzeczy jest 

niewypowiadalna, a zatem niewspółmierna z ludzkim umysłem, i to ta niewspółmierność jest 

źródłem wszelkiego twórczego myślenia w sztuce, religii i życiu moralnym. Zatem można 



90  

zasugerować, że jak odkrycie współmierności rzeczywistości z ludzkim umysłem jest podstawą 

nauki, tak samo odkrycie niewspółmierności świata z ludzkim umysłem jest podstawą intuicji 

artystycznych i religijnych. To w dziedzinie niewypowiadalnego, gdzie tajemnica jest w zasięgu 

wszystkich myśli, rodzą się ostateczne problemy religii. 

 

WYMIAR NIENAZYWALNEGO 

Pod pojęciem nienazywalne nie rozumiemy tego co nieznane jako takie; rzecz dziś nieznana 

może być znana za tysiąc lat. Przez nienazywalne rozumiemy ten aspekt rzeczywistości, który z 

samej swojej natury znajduje się poza naszym pojmowaniem i jest uznawany przez umysł jako 

leżący poza zasięgiem umysłu. Nienazywalne nie odnosi się również do sfery oddzielonej od 

tego co postrzegalne i znane, ale do wzajemnego związku tego co znane i co nieznane, 

poznawalne i niepoznawalne, do którego rozum dociera w każdym przejawie myślenia i czucia. 

Poczucie nienazywalnego jest poczuciem transcendencji, poczuciem że rzeczywistość 

odwołuje się do ponad-racjonalnego znaczenia. Nienazywalne jest zatem synonimem ukrytego 

znaczenia, nie zaś nieobecności znaczenia. Oznacza wymiar, który w Biblii nazywany jest 

chwałą, wymiar tak realny i wzniosły, że poraża naszą zdolność to wielbienia go i wypełnia nas 

bardziej zdumieniem niż ciekawością. 

Wszechświat z milionami milionów ciał, z których najdalsze znajduje się w niepojętej 

odległości od naszego globu nie pozostaje w żadnym związku z potrzebami życia tak jak je 

rozumiemy. Z perspektywy człowieka wszechświat nie wydaje się mieć kierunku ani celu i 

gdyby człowieka brać za miarę sensu wszechświat wydawałby się bez sensu. Lecz tu popadamy 

w sprzeczność. Jak człowiek może być miarą sensu jeśli w ostatecznym rachunku sens nie 

istnieje? Wobec przekraczającej rozum wspaniałości wszechświata nie możemy nie przyznać że 

istnieje sens większy niż człowiek. Wydaje się, że istnieją dwa kierunki w ludzkim myśleniu: 

jeden zaczyna od człowieka i jego potrzeb i kończy na przypuszczeniu, że wszechświat to 

pozbawiony sensu pozór lub czysta strata energii; drugi zaczyna od pełnego podziwu i pokory 

zdumienia i dochodzi do przekonania, że wszechświat jest pełen chwały przewyższającej 

człowieka i jego rozum, pełen wiecznego sensu dla Tego, który spowodował istnienie. 

Przypomnijmy co w innym miejscu powiedzieliśmy4 odpowiadając na pytanie: Co można w 

sposób uprawniony stwierdzić o nieskończonym ogromie tajemnicy w którym zanurzone sa 

nasze dusze? Że jest on nieznany i niwwspółbrzmiący z naszymi kategoriami ze względu na to, 

że pozbawiony sensu? Sugerowaliśmy, że jeśli nasze przebłyski zdumienia nie są jedynie 

oznakami szaleństwa i jeśli szyderstwo ze wspaniałości i tajemnicy wszechświata nie ma być 

jedynym zasadnym nastawieniem duszy to odrzucenie intuicyjnego poczucia tejemnicy i 

utrzymywanie, że ostateczne zagadki pojawiają się na granicy z chaosem nie zaś na brzegu 

nieskończonego znaczenia byłoby dowodem naszej bezduszności. 

Zamknięci w naszych gabinetach możemy zabawiać się każdą ideą jaka tylko przychodzi 

nam do głowy. W takich warunkach można sobie mówić że świat nie ma wartości a wszelki sens 

to sen lub fikcja. A jednak nie drwi się z gwiazd, nie przedrzeźnia świtu, nie wyśmiewa się 

początku wiosny, ani nie szydzi z całego istniena. Z dala od ogromu, zamknięci we własnych 

koncepcjach, możemy drwić z wszystkiego i obrażać wszystko. Lecz gdy stajemy pomiędzy 

niebem a ziemią, stajemy uciszeni. 

 



91  

ŚWIADOMOŚĆ TRANSCENDENTALNEGO ZNACZENIA 

Jesteśmy uwarunkowani strukturą natury i strukturą naszego umysłu. Ważniejsze nawet niż 

uczucie zdumienia jest to, że zdumienie jest prawomocne i konieczne, niepodważalne umysłem 

człowieka. Zdumienie jest świadomością transcendentalnego znaczenia, duchowej kreatywności 

rzeczywistości, sugestii transcendentalnego znaczenia. Świat w swej wspaniałości pełen jest 

duchowego promieniowania, dla którego nie mamy nazwy ani pojęcia. 

Oszałamia nas świadomość ogromnej wartości istnienia: wartości, która nie jest przedmiotem 

analizy lecz powodem zadziwienia. Jest ona niewytłumaczalna, bez nazwy i nie może być 

wyszczególniona ani zamknięta w żadnej z naszych kategorii. A jednak mamy pewność nawet 

bez wiedzy: ta wartość jest realna choć nie jest wyrażalna. Nie może być zakomunikowana 

innym; każdy musi sam ją odnaleźć. W momentach gdy czujemy niewyrażalne jesteśmy tak 

samo pewni wartości świata jak jego istnienia. Możemy wątpić czy świat jest doskonały. 

Jednakże nawet gdy stwierdzamy jego niedoskonałość wartość jego wspaniałości jest 

niewątpliwa. 

Zdumienie jest zatem czymś więcej niż uczuciem. Jest odpowiedzią serca i rozumu daną 

obecności tajemnicy we wszystkich rzeczach, intuicją znaczenia, które jest poza tajemnicą, 

świadomością transcendentalnej wartości wszechświata. 

Stwierdzając, że istnieje transcendentalne znaczenie wszechświata niezależne od naszego 

rozumienia nie przypisujemy istnienia jakiejś idei, nie bardziej niż gdybyśmy unoszeni na falach 

stwierdzali "Oto ocean". Tajemnica i wspaniałość wobec których stajemy są wszechogarniająco 

realne. To co oznaczają jest tak wzniosłe, iż poraża naszą zdolność uwielbiania. Imperatyw 

zdumiewania się jest tego widomym dowodem, powszechnym dowodem który składamy naszym 

drżeniem i fascynacją nie dlatego, że tego pragniemy, ale dlatego, że jesteśmy porażeni i nie 

możemy tego pokonać. W rzeczywistości jest znacznie więcej znaczenia niż dusza może przyjąć. 

Dla naszego poczucia tajemnicy i cudowności świat jest nazbyt niewiarygodny, nazbyt pełen 

znaczeń, a jego istnienie najbardziej nieprawdopodobnym, najbardziej nie do wiary faktem, 

sprzecznym ze wszystkimi rozsądnymi wyjaśnieniami. Nawet nasza zdolność zdumiewania się 

napełnia nas zdumieniem. 

Tę intuicję zyskujemy wobec zachodzących cudów: nie mierzyć znaczenia kategoriami 

naszego własnego umysłu lecz wyczuwać znaczenie nieskończenie większe niż my sami. 

Na pewności ostatecznego sensu opieramy nasze życie. W każdym sądzie który wydajemy, 

każdym naszym działaniu zakładamy, że świat ma znaczenie. Życie byłoby niczym gdybyśmy 

działali jakby nie było żadnego ostatecznego sensu. W gruncie rzeczy taka negacja prowadziłaby 

do wewnętrznej sprzeczności gdyż gdyby nie było ostatecznego sensu sam akt zaprzeczania mu 

także nie miałby sensu. W świecie w którym sens nie rządzi różnica między afirmacją a negacją 

jest bez znaczenia. 

 

ODCZUWANIE CUDOWNOŚCI NIE WYSTARCZA 

Nasze twierdzenie opatrzyć należy zastrzeżeniem. Nie każda spekulacja prowadzi do 

zdumienia. Kepler doświadczał Boga w matematycznych prawach natury. Gdy odkrył porządek i 

harmonię natury wykrzyknął: "Myślę Twoje myśli za Tobą, Boże" Jednakże przeszliśmy długą 

drogę od podejścia dawnych naukowców. Zanim zdecydujemy czy ta utrata zdumienia jest 

nieodwracalna musimy spróbować zrozumieć jak do niej doszło. 



92  

Nowoczesny naukowiec nie zajmuje się przyrodą; zajmuje się liczbami, formułami i 

instrumentami. "Aby zrozumieć strukturę cząsteczki atomowej musi wydać pół miliona funtów 

na jakieś olbrzymie urządzenie, a kiedy odbywa się eksperyment musi być przygotowany na to, 

że będzie oddzielony grubą betonową ścianą od tego co się wydarza. Patrząc wstecz, na przykład 

na spór Goethego z Newtonem o naturę światła widać wyraźnie, że tym czego brakowało 

Goethemu u Newtona było nastawienie nacechowane podziwem. Nie można się poruszać wśród 

dzisiejszych naukowców nie czując w dużej mierze tego samego: jest szacunek i podniecenie, 

czasami nawet zdziwienie, jednakże zbyt rzadko podziw"5. 

Niebiosa głoszą chwałę Pana. Człowiek staje wobec świata, który odsyła do czegoś poza 

samym sobą, do prawdy poza doświadczeniem. Jest to odwołanie do znaczenia które jest nie z 

tego świata, i to odwołanie daje nam świadomość duchowego wymiaru rzeczywistości, związku 

bytu z transcendentalnym sensem. 

Prawda, tajemnica istniena jest milcząca. Nie ma mowy, nie ma słów, głos jest niesłyszalny. 

Jednak poza naszym rozumowaniem i poza naszą wiarą istnieje przedkonceptualna zdolność 

odczuwania chwały, obecności Boskości. My jej nie spostrzegamy. Nie mamy wiedzy, mamy 

jedynie świadomość. Jesteśmy świadkami. A świadczyć to więcej niż zdawać relację. Nie mamy 

idei ani nie możemy wypracować teorii. Wszystko co mamy to świadomość czegoś co nie może 

być zracjonalizowane ani zawarte w symbolach. 

Odpowiedź na ostateczne pytanie nie znajduje się w twierdzeniu, że podstawy świata spowite 

są nieprzeniknioną mgłą. Mgła nie jest substytutem światła a całkowicie nieznany Bóg nie jest 

bogiem a jedynie inną nazwą kosmicznej ciemności. Bóg którego obecność w świecie 

odczuwamy jest anonimowy i tajemniczy. Możemy czuć że jest, lecz nie czym jest. Jakie jest 

Jego imię, Jego wola, Jego nadzieja pokładana we mnie? Jak powinienem mu służyć, jak Go 

wyznawać? Odczucie zdumienia, podziwu i tajemnicy jest konieczne lecz niewystarczające dla 

znalezienia drogi od zdumienia do wyznania, od chęci do spełnienia, od podziwu do działania. 

 

ARGUMENT PLANU 

 Spośród rozmaitych sposobów na jakie dowodzono istnienia najwyższej inteligencji, dowód 

teleologiczny czyli argument planu jest tym, który według Kanta "należy zawsze wymieniać z 

szacunkiem" Głosi on, że porządek i układ wszechświata nie może być zadowalająco 

wytłumaczony bez założenia działania myślącego Boga6. 

Argument planu wywodzi istnienie boskiej siły z celowej struktury przyrody. Porządek 

wskazuje na inteligencję. Ta inteligencja to Bóg. Klasyczne sformułowanie znaleźć można w 

znanym fragmencie Teologii naturalnej Paleya (1803): rozdz. 1: "Przypuśćmy, że znalazłem na 

ziemi zegarek (…) Obserwując jego mechanizm (…) dochodzimy do nieodpartego wniosku, że 

musi istnieć stwórca zegarka; że musiał istnieć w pewnym momencie czasu i w takim czy innym 

miejscu, rzemieślnik lub rzemieślnicy, którzy skonstruowali go w celu, który możemy określić; 

którzy obmyślili jego konstrukcję i zaplanowali jego użytkowanie". Świat w relacji do Boga ma 

się tak jak zegarek w odniesieniu do mechanika, który go skonstruował (…) Niebiosa są dziełem 

Jego rąk tak jak zegarek jest dziełem zegarmistrza. 

To porównanie traktuje zarówno wszechświat jak i zegarek jako odrębne, niezależne i 

abnsolutne całości. Natura jest rzeczą samą w sobie, kompletną i samowystarczalną w tym 

momencie teraźniejszości. Takie podejście do problemu odnosi się nie do istnienia 



93  

wszechświata, lecz do jego przyczyny; nie do jego teraźniejszości, lecz przeszłości. Sokro 

ostateczna struktura i porządek natury zostały zaplanowane w kategoriach mechanicystycznych, 

ich pochodzenie lub stworzenie było również wymyślone jako proces mechaniczny, 

porównywalny do procesu budowania zegarka. 

Wadą takiego poglądu jest to, iż przyjmuje on jako dane istnienie zarówno zegarka jak i całej 

rzeczywistości. Ale ostateczny problem to nie tylko jak to się stało, że rzeczywistość zaistniała, 

lecz również jak to jest że jest. Problem rozciąga się nawet dalej, nietylko do treści pytania, lecz 

do samej czynności zadawania pytania. Nie możemy przyjąć istnienia zegarka jako bezpieczny 

punkt wyjścia i tylko pytać kto przywiódł go do istnienia. Czy sam zegarek nie jest tajemnicą? 

Czy moja czynność postrzegania zegarka i moje rozumienie jego konstrukcji nie jest faktem w 

najwyższym stopniu niezrozumiałym? 

 

RELIGIA ZACZYNA SIĘ OD ZDUMIENIA I TAJEMNICY 

Siła argumentu planu polega na tym, że jest on odpowiedzią na problem intelektualny; jego 

słabością jest to, że zawodzi jako odpowiedź na problem religijny. Pierwszy problem wynika z 

poszukiwań tych którzy są pewni tego, co wiedzą (faktu planowego urządzenia wszechświata); 

drugi problem bierze się ze zdumienia tych którzy wiedzą, że nie wiedzą. Umysł spekulatywny 

poszukuje wytłumaczenia tego, co znane; umysł religijny szuka drogi, jak dać wyraz 

niewiadomemu. Jeśli uważamy świat za dany, jedyne co musimy wiedzieć to jego przyczyna; 

lecz jeśli świat jest tajemnicą to najpilniejszym pytaniem jest co się za nią kryje. Jakie jest 

znaczenie świata? W tym wypadku wszelkie odniesienia do idei analogicznych do ziemskich 

zjawisk są całkowicie niewystarczające. 

Świat nie zawiera wyjaśnienia ostatecznego zdumienia człowieka światem. Nie ma 

odpowiedzi wewnątrz ja na ostateczne zdumienie własnym ja. Na pytanie: kto to stworzył? nie 

można odpowiedzieć odwołując się do przyczyny czy do potęgi, gdyż pozostanie problem: kto 

stworzł przyczynę i potęgę. Nic w tym świecie nie zasługuje na nazwę Bóg. Świat jest tajemnicą, 

pytaniem, nie zaś odpowiedzią. Jedynie idea większa niż świat, idea nie wywiedziona z 

doświadzcenia czy spekulacji zasługuje na zastosowanie do problemu religijnego. Tajemnica 

stworzenia, nie zaś pomysł planu.; Bóg, który jest ponad tajemnicą, nie inżynier czy też planista; 

Bóg w relacji do którego świat tu i teraz może uzyskać znaczenie - to są odpowiedzi stosowne 

dla problemu religijnego. Przyznanie, że nie rozumiemy pochodzenia wszechświata jest 

uczciwsze niż uznanie projektanta. 

 

PYTANIE ZWRÓCONE DO NAS 

Jest też inna zasadnicza różnica pomiędzy kwestią Boga w spekulacji filozoficznej o kwestią 

Boga w religii. To pierwsze jest pytaniem o Boga; drugie jest pytaniem od Boga. Pierwsze 

zajmuje się rozwiązaniem problemu czy Bóg istnieje, a jeśli istnieje, to jaka jest Jego natura. 

Drugie zajmuje się naszą osobistą odpowiedzią na pytanie skierowane do nas w faktach i 

wydarzeniach świata i własnego naszego doświadczenia. Inaczej niż pytanie nauki, które 

możemy, jeśli taka jest nasza wola, zostawić do rozwiązania innym, ostateczne pytanie nie daje 

nam spokoju. Każdy z nas wezwany jest do odpowiedzi. 

Dla umysłu spekulatywnego świat jest niewiadomą; dla umysłu religijnego świat jest 

wyzwaniem. Problem spekulatywny jest nieosobisty; problem religijny jest problemem 



94  

adresowanym do osoby. Pierwszy zajmuje się znajdowaniem odpowiedzi na pytanie jaka jest 

przyczyna istnienia? Drugi dawaniem odpowiedzi na pytanie o co jesteśmy pytani? 

Myślenie nie jest zjawiskiem izolowanym: oddziaływuje na całe nasze życie i odwrotnie, jest 

kształtowane przez wszystko co wiemy, czujemy, cenimy, używamy i czynimy. Na czynność 

myślenia o Bogu wpływają podziw myślącego i jego arogancja, jego pokora i egoizm, 

wrażliwość i bezduszność. 

Nie myślimy w próżni. Myślenie oznacza przede wszystkim refleksję nad tym, co jest obecne 

w umyśle. To co jest w nas obecne w myśleniu religijnym to nie hipoteza, ale wzniosłość, 

cudownść, tajemnica, wyzwanie. Myślenie o Bogu nie oznacza po prostu teoretyzowania czy też 

wnioskowania o czymś co jest niezrozumiałe i nieznane. Nie wnioskujemy o znaczeniu Boga z 

niczego. To nie próżnia wobec czego stajemy, lecz wzniosłość, cudowność, tajemnica, 

wyzwanie. 

Nie ma zainteresowania Bogiem gdy nie ma zdumienia. Jedynie w momentach zdumienia 

Bóg jest odczuwany jako problem. W obojętności lub samopotwierdzeniu On może być ideą, 

lecz nie problemem, a jedynie problem wywołuje myślenie religijne. 

  

"PAŁAC PEŁEN ŚWIATŁA" 

Podnieś swe oczy w górę. Religia jest rezultatem tego, co człowiek zrobi ze swym 

ostatecznym zdumieniem, z chwilami zachwycenia, z odczuciem tajemnicy. 

Jak Abraham zdobył pewność, że istnieje Bóg, który troszczy się o świat? Według rabinów 

Abrahama można "porównać do męża wędrującego z miejsca do miejsca który nagle ujrzał pałac 

światłości7. "Czy możliwe by nikt nie dbał o pałac?" – zdumiewa się. Wreszcie właściciel pałacu 

spojrzał na niego i rzekł: "Ja jestem właścicielem pałacu". Podobnie nasz ojciec Abraham dziwił 

się "Czy to możliwe, że świat nie ma przewodnika?" Święty Błogosławiony spojrzał i powiedział 

"Ja jestem Przewodnikiem, Władcą świata"8. Abrahamowe poszukiwanie Boga zaczęło się od 

zdumienia. 

 

CO ROBIĆ ZE ZDUMIENIEM 

A zatem u źródeł religii jest nie odczuwanie tajemnicy życia ani odzucie podziwu, zdumienia 

czy lęku, lecz raczej pytanie o to co robić z poczuciem tajemnicy życia, co robić z podziwem, 

zdumieniem, lękiem. Myślenie o Bogu zaczyna się gdy już nie wiemy jak się zdumiewać, lękać 

się, podziwiać. Zdumienie nie jest stanem doznawania estetycznej przyjemności. Nieskończone 

zdumienie jest nieustannym podnieceniem, sytuacją w której jesteśmy poruszeni 

niewystarczalnością naszego podziwu, niedostatkiem naszego poruszenia, jest też stanem bycia 

pytanym o pytanie ostateczne. 

Dusza obdarzona jest poczuciem zadłużenia i zdumienia, podziwu, i lęk uruchamia to 

poczucie zadłużenia. Zdumienie jest naszym stanem bycia pytanymi. 

Wbrew naszej dumie, wbrew naszemu paragnieniu panowania kieruje nami świadomość, że 

czegoś się od nas wymaga; że wymaga się od nas zdumienia, podziwu, myślenia i życia w 

sposób odpowiedni dla wspaniałości i tajemnicy życia. 



95  

Tym co rodzi religię jest nie ciekawość intelektualna, lecz fakt i doświadczenie bycia 

pytanym. 

Mamy wybór – odpowiedzieć lub odmówić odpowiedzi. Lecz im uważniej słuchamy tym 

bardziej opada z nas z arogancja i bezduszność, które umożliwiają nam odmowę. Niesiemy w 

sobie ładunek cudowności chcąc zamienić go na prostotę wiedzy po co żyć, ładunek którego 

nigdy nie złożymy i który niesiemy do nikąd9. 

Jeśli podziw jest rzadkością, jeśli zdumienie umarło a poczucie tajemnicy zanika, problem co 

robić z podziwem, zdumieniem i tajemnicą nie istnieje, a człowiek nie odczuwa, że jest pytany. 

Świadomość bycia pytanym łatwo stłumić gdyż jest ona echem napomknienia, które było małe i 

ciche. Jednak nie jest ono przytłumione na zawsze. Zbliża się dzień gdy drrobne napomknienie 

staje się "jako wiatr i burza co spełnia jego słowa" (Ps. 148, 8) 

Martwa pustka w sercu jest nie do zniesienia dla żywego człowieka. Nie przetrwamy jeśli nie 

będziemy wiedzieć o co się nas pyta. Lecz czy człowiek w swej bezcennej i nieokiełznanej 

wolności jest komuś cokolwiek winien? Skąd przychodzi pytanie? Komu człowiek odpowiada? 

                                                 
1

 Platon, Listy, VII, 341. 

2

 Bacon, Apothegms, 64. 

3

 Patrz: r. 28. 

4

 Man is Not Alone, s. 28n. 

5

 C. A. Coulson, Science and Religion: A Changing Relationship, broszura, Cambridge 1954. 

6

 Godne uwagi przeformułowanie argumentu teleologicznego znajduje się w Philosophical Theology 

Fredericka Roberta Tennanta, vol. II, ss. 78n, Cambridge 1929-1930. Por. również Frederick J. E. 

Woodbridge, Nature and Mind, New York 1937, ss. 29-36. 

7

 Słowo doleket jest dwuznaczne. Może oznaczać "oświetlony", "pełen świateł", może również "w 

płomieniach". W pierwszym sensie jet rozumiane przez Rasziego, Komentarz do Genesis Rabba, w 

drugim w Yade Moshe i komentarzach Rabi Dawida Lurii i Rabi Zewa Einhorna. Przypowiesć jest 

znacząca w obu rozumieniach. Patrz, r. 36. 

8

 Genesis Rabba, r. 39. 

9

 Man is Not Alone, s. 69. 

 

 



96  

11. Przesłanka ontologiczna 

 

 

PRZEBŁYSKI INTUICJI 

Ale jak możemy osiągnąć zrozumienie Tego który znajduje się poza tajemnicą? Jak 

postępować od sugestii boskości do poczucia realności Boga? Pewność realności Boga 

przychodzi: 

Jako odpowiedź całej osoby na tajemnicę i transcendencję życia. 

Jako odpowiedź jest ona aktem powstawania w głębi umysłu przesłanki ontologicznej, która 

sprawia, że ta odpowiedź jest intelektualnie zrozumiała. 

Znaczenie i potwierdzenie przesłanki ontologicznej przychodzi w rzadkich przebłyskach 

intuicji. 

 

SPOTKANIE Z NIEZNANYM 

To tajemnica wzbudza nasze religijne zaangażowanie a więc myślenie religijne musi się 

zaczynać od tajemnicy. W tradycyjnej spekulacji teologicznej sposobem myślenia o Bogu była 

via eminentiae, postępowanie od znanego do nieznanego. Naszym punktem wyjścia jest nie to, 

co jest znane, skończone, nie porządek, ale to co nieznane wewnątrz znanego, nieskończone 

wewnątrz skończonego, tajemnica wewnątrz porządku. 

Wszelkie myślenie twórcze wywodzi się ze spotkania z nieznanym. Nie podejmujemy badań 

czegoś co jest na pewno znane, chyba że nagle stwierdzimy, że to coś co od dawna uważaliśmy 

za znane jest w rzeczywistości zagadką. A zatem aby odczuć to, co prowadzi do wiedzy umysł 

musi wyjść ze skorupy swojej wiedzy. Gdy zaczynamy coś pojmować, czyli oswajać i 

dopasowywać rzeczywistość do naszych myśli nasz umysł znów się chowa w swej skorupie.  

W rzeczywistości wiedza nie pojawia się wyłącznie jako owoc myślenia. Jedynie skrajny 

racjonalista czy solipsysta mógłby utrzymywać, że wiedza jest wytwarzana wyłącznie poprzez 

kombinacje koncepcji. Każde prawdziwe spotkanie z rzeczywistością jest spotkaniem z 

nieznanym, jest intuicją w której uświadamiamy sobie przedmiot uzyskując podstawową, 

przedkoncepcyjną wiedzę. Żaden przedmiot nie może być naprawdę poznany jeśli nie był 

wpierw doświadczony w swojej nie-znaności. 

To że czujemy więcej niż potrafimy wyrazić jest czymś niezwykle doniosłym. Wobec 

wspaniałości świata każde sformułowanie naszych myśli rozczarowuje. W świadomości, że 

tajemnica przed którą stajemy jest nieporównanie głębsza niż wszystko, co wiemy rodzi się 

wszelkie twórcze myślenie. 

 

 

MYŚLENIE PRZEDKONCEPCYJNE 

 



97  

Spotkanie z rzeczywistością nie następuje na poziomie świadomości i przy udziale 

logicznych kategorii; pojęcia są wynikami przemyśleń. Wszelka konceptualizacja jest 

symbolizacją, aktem dopasowywania rzeczywistości do ludzkiego umysłu. Żywe spotkanie z 

rzeczywistością ma miejsce na poziomie poprzedzającym konceptualizację, na poziomie 

oddźwięku, bezpośreniego, przedkoncepcyjnego i przedsymbolicznego1. Teoria, spekulacje, 

generalizacje i hipotezy są próbami wyjaśnienia i uprawomocnienia intuicji, które przynosi 

doświadczenie przedkoncepcyjne. "Domniemanie, że wiedza pojawia się wyłącznie jako owoc 

refleksji, że jest wytwarzana w ramach i poprzez manipulacje symbolami i znakami to w 

zasadzie powrót do tego samego bałwana racjonalizmu, przeciw któremu cały prężny ruch 

nowoczesnego empiryzmu dał tak skuteczny i konieczny odpór"2.  

Wszystkie intuicje zachodzą pomiędzy dwiema sferami, sferą obiektywnej rzeczywistości i 

sferą poznania koncepcyjnego i słownego. Poznanie koncepcyjne musi wytrzymać podwójny 

test: odniesienie do naszego systemu pojęć i odniesienie do intuicji z których się wywodzi. 

Zwłaszcza w myśleniu religijnym i artystycznym żadne słowa ani symbole nie oddadzą 

niewspółmierności między tym co nas spotyka a tym co wyrażają nasze słowa i symbole. W 

sytuacji religijnej transcendentu nie pojmujemy – stajemy wobec niego, jesteśmy świadkami. 

Cokolwiek wiemy jest niewystarczające, cokolwiek powiemy będzie niedopowiedzeniem. Nasza 

świadomość jest głębsza niż nasze koncepcje. Posiadamy intuicje niedostępne władzy wyrażania. 

Wiedza to nie to samo co świadomość, a przekaz to nie to samo co doświadczenie. 

Przechodząc od świadomości do wiedzy zyskujemy na jasności, tracimy na bezpośredniości. 

Pprzekształcając doświadczenie w przekaz zyskujemy na wyrazistości ale tracimy na 

autentyczności. Ta różnica staje się niewspółmiernością gdy przy konceptualizacji gubimy 

pierwotne intuicje, gdy symbolizacja fałszuje nasze spotkanie z niewyrażalnym, gdy 

dogmatyczne formułki stają się ważniejsze od sytuacji religijnej. 

Całość myśli i ekspresji religijnej to sublimacja wiedzy przedsymbolicznej biorącej się ze 

świadomości niewyrażalnego. Ta świadomość może być jedynie częściowo przetopiona w 

racjonalne symbole. 

Filozofia religii musi być wysiłkiem przywoływania i utrzymywania przy życiu meta-

symbolicznej ważności terminów religijnych. Myślenie religijne jest stale zagrożone daniem 

pierwszeństwa koncepcjom i dogmatom, zarzuceniem bezpośredniego olśnienia i zapomnieniem, 

że to co znane jest jedynie przypomnieniem Boga, że dogmat to tylko żeton jego woli, 

minimalny wyraz niewyrażalnego. Koncepcje i słowa nie powinny być ekranami, trzeba w nich 

widzieć okna.  

Korzenie intuicji rzeczy ostatecznych można znaleźć, jak już mówiliśmy, nie na poziomie 

dyskursywnego myślenia, ale na poziomie zadziwienia i ostatecznego zdumienia, w głębokim 

podziwie, w uwrażliwieniu na tajemnicę, uświadomieniu sobie niewyrażalnego. To poziom na 

którym z duszą dzieją się wielkie rzeczy, gdzie wydarzają się niezwykłe intuicje sztuki, religii i 

filozofii. 

Pewność realności Boga pochodzi nie z doświadczenia, lecz z naszej niezdolności 

doświadczania tego, co dane umysłowi. To nie porządek istnienia, lecz transcendent obecny w 

przypadkowości wszelkiego porządku, aluzja do transcendencji zawarta we wszystkich 

działaniach i wszystkich rzeczach stanowi wyzwanie dla naszego najgłębszego rozumienia.  



98  

Nasza pewność jest rezultatem cudu i absolutnego zdumienia, podziwu wobec tajemnicy i 

znaczenia totalności życia poza naszym racjonalnym pojmowaniem. Wiara jest odpowiedzią na 

tajemnicę, przebiciem się znaczenia; jest odpowiedzią na wyzwanie, którego nikt nie może 

lekceważyć w nieskończoność. "Niebo" jest tym wyzwaniem. Gdy "Wznosisz swe oczy do góry" 

spotyka cię tam pytanie. Wiara jest aktem człowieka, który przekraczając siebie samego 

odpowiada Temu, który przekracza świat. 

 

WZNIEŚĆ SIĘ PONAD WŁASNĄ MĄDROŚĆ 

Taka odpowiedź jest znakiem godności człowieka. Istota i wielkość człowieka nie polega na 

umiejętności sprawiania przyjemności swemu ego i zaspokajania swych potrzeb, lecz raczej na 

zdolności wykraczania poza własne ego i ignorowania własnych potrzeb; na poświęcaniu 

własnego dobra w imię świętości. Potrzeba duszy by poddać osądzowi swoje własne sądy, by 

szukać sensu poza zasięgiem tego co uchwytne i skończone – jednym słowem potrzeba duszy 

wzniesienia się ponad własną mądrość – jest korzeniem wiary religijnej. 

Bóg jest wielką tajemnicą, jednakże nasza wiara w Niego pozwala nam rozumieć Go lepiej 

niż dzięki rozumowi czy obserwacji. 

Rabiemu Mendlowi z Kocka opowiadano o współczesnym mu wielkim świętym, który 

twierdził, że podczas siedmiu dni święta Kuczek widział na własne oczy jak Abraham, Izaak, 

Jakub, Józef, Mojżesz, Aaron i Dawid przyszli do jego szałasu. Rabi Mendel powiedział: "Ja nie 

widuję gości z nieba tylko wierzę, że są obecni w moim szałasie, a mieć wiarę to więcej niż 

widzieć". 

Na tym naprawdę polega wielkość człowieka: być zdolnym do wiary. Gdyż wiara jest aktem 

wolności, uniezależnienia od naszych ograniczonych możliwości, rozumu, czy też zmysłów-

postrzegania. Jest to akt duchowej ekstazy, wzniesienia się ponad naszą własną mądrość. 

W tym rozumieniu, potrzeba wiary jest odwrotnością działania artystycznego, w którym 

próbujemy zawrzeć to co nieuchwytne w tym co uchwytne. W wierze nie próbujemy niczego 

odcyfrowywać i wyrazić w naszych kategoriach; usiłujemy wznieść się ponad własną mądrość, 

myśleć o świecie w kategoriach Boga, żyć w zgodzie z tym, co ma dla Boga znaczenie. 

Mieć wiarę to nie poddawać się lecz wznosić na wyższy poziom myślenia. Mieć wiarę to nie 

przeczyć ludzkiemu rozumowi, lecz mieć udział w mądrości bożej. 

Podnieś swoje oczy i zobacz: Kto stworzył to wszystko. Trzeba wznieść się na wyższy poziom 

myślenia aby zobaczyć, wyczuć aluzje, dostrzec chwałę i obecność. Trzeba wznieść się na 

wyższy poziom życia i dowiedzieć się o natycmiastowości ostatecznego pytania, najwyższej 

ważności wieczności. Kto nie dotarł do najwyższej sfery, sfery tajemnicy, kto nie zdaje sobie 

sprawy że żyje na krawędzi tajemnicy, kto odczuwa jedynie to co oczywiste i zewnętrzne nie jest 

w stanie podnieść oczu, bo to co jest zewnętzne nie jest związane z najwyższą sferą; to co 

najwyższe jest ukryte. Wiara, ufanie Bogu jest związkiem z najwyższą sferą, sferą tajemnicy. To 

jest istota. Nasza wiara jest zdolna osiągnąć królestwo tajemnicy3. 

 



99  

OSTATECZNE ZAANGAŻOWANIE TO AKT UWIELBIENIA 

Odczucie zadziwienia, zdumienia i tajemnicy nie zapewnia nam wiedzy o Bogu lecz tylko 

prowadzi nas do poziomu, na którym nie daje się uciec od pytania o Boga, do sytuacji w której 

odkrywamy, że nie możemy ani schować naszego niepokoju w bezpiecznej skrytce opinii, ani 

też obarczyć innych pilnym zadaniem odpowiedzi na pytanie ostateczne. 

Takie ostateczne zaangażowanie jest aktem uwielbienia, najżarliwszym uznaniem 

nadrzędności tej kwestii. Nie jest to akt swobodnego wyboru, coś co można bez końca 

lekceważyć. Jest to wyraz faktu uwielbienia, fundamentalnego faktu ludzkiego istnienia. 

Każdy z nas musi mieć coś co uwielbia, jednak mamy swobodę wyboru tego czegoś. Bez 

tego nie można żyć; może to być coś fikcyjnego albo prawdziwego, Bóg albo bałwan. 

Mówienie o "problemie Boga" to charakterystyczne odwrócenie. Stawką w dyskusji o 

problemie Boga jest problem człowieka. Problemem jest człowiek. Jego fizyczna i umysłowa 

rzeczywistość są poza dyskusją; pytaniem domagającym się odpowiedzi jest jego znaczenie, 

duchowa ważność. Uwielbienie jest odpowiedzią. Uwielbienie jest dla człowieka aktem 

odniesienia się do ostatecznego znaczenia. Jeśli człowiek nie jest zdolny do wejścia w związek z 

ostatecznym znaczeniem, jego uwielbienie to iluzja. A jeśli uwielbienie nic nie znaczy życie 

ludzkie jest nonsensem. 

Skoro nasze zaangażowanie w pytanie o Boga to akt uwielbienia, a uwielbienie zakłada 

realność swojego przedmiotu, to już samo nasze zaangażowanie implikuje uznanie Jego 

realności. 

Podobnie jak najwyższe uwielbienie tego co ostateczne jest naturalne dla człowieka, tak 

samo otwarte zaprzeczenie realności tego co ostateczne jest nonsensem. Nawet gdyby człowiek 

wygłaszał swe wyparcie się przez głośnik grzmiący aż do Drogi Mlecznej i na tysiące lat stąd i 

tak byłoby to śmieszne. 

Nie można ucziwie zaprzeczyć istnieniu Boga. Możliwa jest jedynie albo wiara albo uczciwe 

przyznanie się do niezdolności do wiary – albo też arogancja. Człowiek mógłby pozostawać 

niezdolnym do wiary albo powstrzymać się od sądu gdyby presja życia nie wpychała go w 

sytuacje, w których musi decydować na tak lub na nie, musi zdecydować co lub kogo uwielbiać. 

Jest popychany w kierunku jakiejś afirmacji. Jakąkolwiek decyzję podejmie przez implikację 

przyjmie albo realność Boga albo absurd zaprzeczania Mu. 

 

WYSŁAWIAMY NIM DOWIEDZIEMY 

Do rozumienia Boga nie dochodzi się przywoływaniem argumentów za i przeciw Niemu dla 

rozstrzygnięcia czy jest On rzeczywistością czy złudą umysłu. Boga nie można odkryć w wyniku 

przemyśleń, jako wytłumaczenie pochodzenia wszechświata. Jest On albo tym pierwszym i 

ostatnim, albo jedynie koncepcją jakich wiele. 

Spekulacja nie poprzedza wiary. Wiarę poprzedza przesłanka cudowności i przesłanka 

wysławiania. Modlitwa do Bog poprzedza stwierdzenie jego realności. Wysławiamy zanim 

dowiedziemy. Odpowiadamy zanim zapytamy. 

Dowody istnienia Boga mogą dać dodatkową siłę naszej wierze, ale jej nie produkują. 

Istnienie ludzkie zakłada realność Boga. Mamy w sobie pewność bez wiedzy która odpowiada za 



100  

to, że zadajemy ostateczne pytania, przedkonceptualną pewność leżącą poza wszelkimi 

sformułowaniami czy werbalizacją.  

 

PRZESŁANKA ONTOLOGICZNA 

To stwierdzenie że Bóg jest realny, niezależny od naszej przedkoncepcyjnej świadomości 

stanowi poważną trudność. Subiektywna świadomość nie zawsze jest wskaźnikiem prawdy. Coś 

co jest subiektywnie prawdziwe niekoniecznie musi być transsubiektywnie realne. Wszystko 

czym dysponujemy to świadomość napomknień o Jego zaangażowaniu, sugestie Jego obecności. 

Mówienie o jego realności to przekraczanie świadomości, wychodzenie poza granice myślenia. 

To jakby swobodne wyskakiwanie ponad ziemię. Czy da się intelektualnie uprawomocnić 

wywodzenie z naszej świadomości rzeczywistości leżącej poza nią? Czy mamy prawo wznosić 

się ze sfery tego świata do sfery, która jest poza nim? 

Nierzadko grzeszymy niezrozumieniem natury twierdzeń takich jak "Bóg jest".  Gdyby 

stanowiło naddatek naszej niewyrażalnej świadomości Boga takie stwierdzenie byłoby 

przeskokiem myślowym. Jednakże w rzeczywistości powiedzenie "Bóg jest" oznacza mniej niż 

zawiera nasza bezpośrednia świadomość. Stwierdzenie "Bóg jest" jest niedopowiedzeniem. 

A więc pewność realności Boga nie pojawia się jako wynik logicznych przesłanek, jako 

przeskok ze sfery logiki do sfery ontologii, od przypuszczenia do faktu. Przeciwnie, jest to 

przejście od bezpośredniego zetknięcia się do myśli, od przedkoncepcyjnej świadomości do 

całkowitej pewności, od oszołomienia obecnością Boga do świadomości Jego istnienia. Tym co 

próbujemy zrobić w akcie refleksji jest wzniesienie tej przedkoncepcyjnej świadomości do 

poziomu rozumienia. 

Poprzez wyczuwanie wymiaru duchowego wszelkiego stworzenia stajemy się świadomi 

absolutnej realności tego co boskie. Przez formułowanie wyznania wiary, przez stwierdzanie: 

Bóg jest, zaledwie sprowadzamy paraliżującą rzeczywistość do poziomu myśli. Nasza myśl nie 

jest niczym więcej jak tylko po-wierzeniem. 

Innymi słowy nasza wiara w rzeczywistość Boga to nie przypadkek posiadania najpierw idei 

a potem proponowania jej ontycznego odpowiednika, czy też, by użyć sformułowania 

kantowskiego, posiadania najpierw idei stu dolarów a następnie utrzymywania, na bazie tej idei, 

że się je posiada. Zachodzi tu wpierw faktyczne posiadanie dolarów a następnie próba obliczenia 

sumy. Możliwe są pomyłki przy liczeniu banknotów, ale same banknoty mamy w ręku4. 

Inaczej mówiąc nasza wiara w Jego rzeczywistość nie jest przeskokiem ponad brakującym 

ogniwem sylogizmu, lecz odzyskiwaniem, bardziej wyrzeczeniem się jakiegoś poglądu niż 

dodawaniem czegoś, jest wykraczaniem poza samoświadomość i kwestionowaniem ja i jego 

pretensji poznawczych. Jest ona przesłanką ontologiczną. 

W głębi ludzkiego myślenia zakładamy jakąś ostateczną rzeczywistość, która na poziomie 

myślenia dyskursywnego krystalizuje się w ideę siły, zasady lub struktury. A zatem kolejność 

naszego myślenia i istnienia jest taka: to co ostateczne, czyli Bóg jest najpierw, a nasze 

wnioskowanie o Nim jest potem. Spekulacja metafizyczna odwraca tę kolejność. Rozumowanie 

przychodzi najpierw a pytanie o Jego realność potem; On jest albo dowiedziony albo nie jest 

rzeczywisty. 



101  

Jednak tak samo jak nie ma myślenia o świecie bez przesłanki realności świata, nie może być 

myślenia o Bogu bez przesłanki realności Boga. 

 

NIEPRZYSTAWALNOŚĆ DOŚWIADCZENIA I WYRAZU 

Przy niektórych stwierdzeniach, zwłaszcza takich, które mają za zadanie opisywać 

funkcjonalne aspekty rzeczywistości, aspekt siły, nie ma problemu z nieprzystawalnością słów 

czy nieodpowiedniością wyrazu. To co może być zmierzone, zważone czy policzone może być 

dokładnie sformułowane. Ale stwierdzenia których zadaniem jest przekazanie istoty 

rzeczywistości lub aspektu tajemnicy i wspaniałości są zawsze niedopowiedzeniami, 

nieodpowiedniość jest ich wyraźną cechą. Podobnie nie mamy odpowiednich słów czy symboli 

dla opisania Boga czy też tajemnicy istnienia. 

Różnica między tym co myślimy a tym co mówimy jest wynikiem dostosowania intuicji do 

wspólnych kategorii myśli i języka. A zatem to jak człowiek religijny ma uzasadniać swoje 

koncepcje, swoją wiarę religijną w kategoriach religijnej intuicji i doświadczenia jest 

poważniejszym problemem niż to jak człowiek religijny powinien uzasadniać swoją wiarę 

religijną w kategoriach myślenia filozoficznego. Jest olbrzymia różnica pomiędzy człowiekiem a 

rzeczywistością, pomiędzy doświadczeniem a wyrazem, pomiędzy świadomością a koncepcją, 

pomiędzy umysłem a tajemnicą. Zatem różnica między wiarą a wiarą religijną jest zasadniczym 

problemem filozofii religii. 

Majmonides zaleca czytelnikom Przewodnika zbłąkanych by osiągnęli odpowiednie 

zrozumienie "jedności Boga" i stali się jednymi z tych, "którzy mają pojęcie o prawdzie i zbliżyli 

się do niej, nawet jeśli nie wyrażają jej tak, jak zalecane jest wiernym, Złącz się z sercem twoim 

nad łożem twoim i bądź w nieustającym spokoju (Ps. 4, 5)5. Czemu "w neustającym spokoju"? 

Czemu woli się milczenie? Powodem jest być może doświadczenie Majmonidesa 

nieodpowiedniości naszych kategorii. Podążając za stwierdzeniem, że jedność Boga nie jest 

czymś naddanym Jego istocie ("On jest Jedyny bez jedności") Majmonides stwierdza: "Te 

subtelne koncepcje nieomal przekraczające zrozumienie naszego umysłu niełatwo wyrazić 

słowami. W ogóle słowa są jedną z głównych przyczyn błędów gdyż jekiegobyĘmy języka nie 

używali, zawsze się okazuje, że ograniczenia, które on narzuca na to co chcemy wyrazić są 

niezmiernie poważne. Używając nieprecyzyjnego języka nie możemy nawet nakreślić tej 

koncepcji."6 A wszak wszelki język jest nieprecyzyjny. 

Ażeby mówić musimy dokonywać ustępstw i kompromisów. Musimy zatem pamiętać, że 

ostatecznych idei nigdy nie da się wyrazić. "Skoro wiadomym jest, że nawet ta wiedza o Bogu, 

która jest dostępna człowiekowi nie jest osiągalna na innej drodze niż poprzez negację i że 

negacje nie dostarczają prawdziwej idei Bytu do którego się odnoszą, ludzie (…) ogłosili, że Bóg 

nie może być przedmiotem ludzkiego poznania, że nikt prócz Niego samego nie rozumie czym 

On jest, i że nasza wiedza polega na świadomości, że jesteśmy niezdolni do poznania Go (…) Ta 

idea jest najlepiej wyrażona w księdze Psalmów: Milczenie jest modlitwą do Ciebie (Ps. 65, 2) 

Jest to bardzo wymowna uwaga, gdyż cokolwiek byśmy nie wypowiadali z intencją wynoszenia 

i chwalenia Go zawiera coś, co nie stosuje się do Boga, jakieś pomniejszające sformułowanie. 

Przeto bardziej przystoi milczeć i zadowalać się refleksją intelektualną (…) Rozważcie w sercach 

waszych na łożach waszych i milczcie (Ps. 4, 5)"7. 



102  

Milczenie jest lepsze od mowy. Słowa nie są niezbędne dla poznania. Są one konieczne 

jedynie gdy chcemy przekazać nasze idee innym albo udowodnić im, że osiągnęliśmy poznanie8. 

W zakończeniu swych rozważań o naturze i własnościach Boga Majmonides pisze: 

"Błogosławiony Ten, który jest taki, że gdy nasz umysł próbuje wyobrazić sobie Jego istotę 

nasza władza pojmowania zmienia się w głupotę; gdy bada połączenia między Jego dziełami a 

Jego wolą, jego wiedza staje się ignorancją; a gdy nasz języki chce głosić Jego wielkość w 

kategoriach opisowych, wszelka wymowność staje się jałowa i jest głupstwem"9. 

 

Stwierdziliśmy, że Bóg jest przesłanką ontologiczną i że wszelkie wypowiedzi o Nim są 

niedopowiedzeniami. Ale jakie jest znaczenie i treść tej przesłanki ontologicznej? Wierzymy, że 

istnieje inne źródło pewności, że Bóg istnieje i to takie, które jest nam w stanie dać rozumienie 

wychodzące poza samą tylko świadomość. Badanie tego żródła pewności jest przedmiotem 

następnych rozdziałów. 

 

                                                 

 

1

 Sławne zdanie W. von Humboldta, że "człowiek żyje wśród przedmiotów przede wszystkim tak /... / jak 

przedstawia mu je język" (patrz: Ernst Cassirer, Language and Myth, New York 1946, s. 9) nie ma 

zastosowania w myśleniu twórczym. Nie należy utożsamiać intuicji i ekspresji. Myśl zawiera elementy, 

które nie mogą być sprowadzone do ekspresji słownej i znajdują się poza poziomem werbalizacji. Sztukę 

bezprzedmiotową można scharakteryzować jako próbę przekazania przedkoncepcyjnego, 

przedsymbolicznego spotkania z rzeczywistością. Por. również Philip Wheelwright, The Burning 

Fountain, Bloomington 1954, s. 18n. Analiza i krytyka symboliki w religii i teologii, zob. A. J. Heschel, 

Man's Quest for God, ss. 117-144. 

2

 George P. Adams, "The Range of Mind", W: The Nature of Mind, Berkeley, Cal. 1936 s. 149. Por. J. 

Loewenberg, The Discernment of Mind, ibid. s. 90n. 

3

 Rabi Loew z Pragi, Netivot Olam, netiv haavodah, r. 2. 

4

 Patrz: Man is Not Alone, s. 94n. 

5

 Przewodnik zbłąkanych, t. I s. 90 (wyd. angielskiego) 

6

 Ibid. s. 57. 
7

 Ibid. s. 59. 

8

 Ibid. s. Ks. II s. 5. 

9

 Ibid. Ks. II, s. 58. Podnieś twoje oczy i zobacz: Kto stworzył to wszystko. "Czy mamy stąd wyobrażać 

sobie, że poprzez uniesienie oczu w górę człowiek może wiedzieć i widzieć to, czego nie wolno wiedzieć i 

widzieć? Nie, prawdziwy sens tego fragmentu jest taki, że ktokolwiek pragnie zastanawiać się nad dziełami 

Świętego i osiągnąć wiedzę o nich, niech uniesie oczy w górę i spojrzy na miliard zastępów i legionów 

które tam istnieją, a każdy odmienny od drugiego, każdy potężniejszy od drugiego. Wtedy niech ten co 

patrzy zapyta: kto (mi) je stworzył? 'Kto je stworzył?' sprowadza się do stwierdzenia, że całe stworzenie 

wywodzi się z miejsca, które pozostaje wiecznym kto? przez to, że pozostaje nieodkryte." Zohar, t. II, 231b. 



103  

12. O znaczeniu Boga 

 

 

MINIMUM ZNACZENIA 

Gdy podejmujemy jakieś badanie musimy od początku posiadać minimum wiedzy o 

znaczeniu tego czego próbujemy się dowiedzieć. Żadne badanie nie zaczyna się od niczego. Już 

zadając pierwsze pytanie musimy coś przewidywać o naturze tego, o co pytamy gdyż inaczej nie 

wiedzielibyśmy w którą stronę podążać ani czy wynik naszego badania będzie odpowiedzią na 

zadane przez nas pytanie. 

Pytamy o Boga. Zatem jakie jest owo minimum znaczenia jakie dla nas ma słowo Bóg? Po 

pierwsze jest to idea ostateczności. Bóg jest Bytem poza którym żaden inny byt nie istnieje ani 

nie jest możliwy. Dalej znaczy to Jedyny, niepowtarzalny, wieczny. Jednakże wszystkie te 

przymiotniki są wtórne wobec rzeczownika do którego są doczepione. Same z siebie nie 

wyrażają istoty. Mówimy Bóg jest Jedyny – twierdzenie, że Jedyny jest Bogiem byłoby 

intelektualnym bałwochwalstwem. Jakie zatem jest znaczenie rzeczownika do którego 

doczepiona jest ostateczność albo jedyność? Czy jest to idea absolutu? Idea pierwszej 

przyczyny? 

Gdybyśmy powiedzieli, że nasze szukanie Boga jest szukaniem idei absolutu jedynie 

wyminęlibyśmy problem, który próbujemy badać. Pierwsza przyczyna czy też idea absolutnego 

– pozbawiona życia, pozbawiona wolności – jest bardziej problemem nauki i metafizyki niż 

troską duszy i sumienia. Potwierdzenie takiej przyczyny lub takiej idei byłoby odpowiedzią na 

niewłaściwe to pytanie. Żyjącej duszy nie zajmuje martwa przyczyna lecz żywy Bóg. Naszym 

celem jest stwierdzenie istnienia Bytu któremu możemy wyznać nasze grzechy, Boga, który nie 

jest ponad naszą troską i naszym poszukiwaniem Jego, który jest ojcem a nie absolutem. 

Od początku musimy przyjąć jako pewnik, że minimum znaczenia, które wiążemy z Bogiem 

to to, że On żyje. Albo, wyrażając rzecz przez zaprzeczenie, że On nie jest od nas niższy w 

hierarchii istnień. Nie interesuje nas byt, któremu brakuje atrybutów istnienia osobowego. 

Takie jest zatem minimum znaczenia, jakie ma dla nas słowo Bóg: Bóg jest żywy. Przeciwna 

supozycja, mianowicie iż słowo Bóg oznacza istnienie pozbawione życia i wolności – niższe od 

nas w hierarchii istnień, bardziej skończone niż my sami – unieważniłoby od razu problem 

podobnie jak przesłanka, że wszechświat jest bardziej skończony niż nasze ciało unieważniłaby 

każdy wysiłek badania znaczenia wszechświata. 

W gruncie rzeczy można zacząć tylko na dwa sposoby: albo myślenie o Bogu w kategoriach 

wolnego i spontanicznego bytu lub w kategoriach bytu nieożywionego. Albo On jest żywy albo 

pozbawiony życia. Obie przesłanki są niedowodliwe, a jednak druga z nich w postaci 

powiedzenia, że Bóg jest wielką niewiadomą, wydaje się większości ludzi bardziej godną 

szacunku. Zbadajmy tę przesłankę. 

Zdanie "Bóg jest wielką niewiadomą" oznaczające, że nigdy nie został poznany i nigdy 

poznany być nie może jest twierdzeniem absolutnym opartym na teorii, że Bóg pozostaje 

wieczną tajemnicą. Jednakże taka teoria jest dogmatem prowadzącym do sprzeczności. Gdyż 

przypisując ostateczną tajemniczość ostatecznemu bytowi stanowczo twierdzimy, że to wiemy. 

A zatem istnienie ostateczne jest nie nieznanym lecz znanym Bogiem. Innymi słowy jest to Bóg, 



104  

którego znamy, ale taki, który nie zna, Wielki Niewiedzący. Głosimy niewiedzę Boga a zarazem 

naszą wiedzę o tym, że On jest nieświadomy! 

Jest to być może część naszego pogańskiego dziedzictwa. Mówimy, że Najwyższy Byt jest 

kompletną tajemnicą, a nawet przyjmujemy ideę pierwszej przyczyny i jej mocy powołania 

świata do istnienia a przeto trzymamy się założenia, że siła, która uczyniła możliwym powołanie 

świata do istnienia nigdy nie była zdolna dać się poznać. Lecz czemuż mielibyśmy zakładać, że 

absolutna moc jest absolutnie bezsilna? Czemuż a priori odmawiać życia i wolności 

ostatecznemu istnieniu? 

Zapewne można wyjść w myśleniu o Bogu jako przedmiocie spekulacji od przesłanki Jego 

absolutnej tajemniczości. Myślenie o Bogu jako problemie religijnym zaczyna się od 

zadziwienia, podziwu, wysławiania, bojaźni, drżenia i absolutnego zdumienia i nie może 

postąpić nawet kroku jeśli jest związane z przypuszczeniem, że Bóg nie ma życia. Nie możemy 

wypowiadać słów i zarazem zaprzeczać istnieniu słówa i nie możemy w myśleniu religijnym 

mówić Bóg i jednocześnie przeczyć temu, że jest żywy. Jeśli Bóg nie żyje, wiara jest głupotą. 

Problemem myślenia religijnego jest nie tylko to czy Bóg jest martwy czy żywy, lecz także 

czy my jesteśmy martwi czy żywi w stosunku do Jego realności. Poszukiwanie Boga pociąga za 

sobą poszukiwanie naszej własnej miary, sprawdzenie naszego własnego potencjału duchowego. 

Z całą pewnością, istnieją poziomy myślenia gdzie możemy spokojne przyjąć, że Bóg nie jest 

żywy: na poziomie pychy i nieczułości wobec wspaniałości i tajemnicy życia. W chwilach gdy 

niesiemy ładunek zasadniczego zdumienia wiemy, że powiedzenie, że Bóg jest żywy jest 

niedopowiedzeniem. 

Jak się wydaje istnieje trzecia możliwość. Bóg nie jest ani żywy ani pozbawiony życia, ale 

jest symbolem. Jeśli Boga definiuje się jako "nazwę ostatecznej troski człowieka", to jest On 

jedynie symbolem troski, obiektywizacją subiektywnego stanu umysłu. Jako taki Bóg byłby 

czymś niewiele więcej niż projekcją naszej wyobraźni. 

Tak jak dwa pierwsze z Dziesięciu Przykazań nakazują przyjęcie Boga i odrzucenie 

bożyszcz, odrzucenie symbolu nakazane jest w trzecim przykazaniu: "Nie będziesz brał imienia 

Boga nadaremno". 

Oczywiście Bóg jest czymś więcej niż "nazwą dla ostatecznego zainteresowania człowieka.” 

Jedynie święci ostatecznie interesują się Bogiem. Tym co ostatecznie interesuje nas jest nasze 

ego. Świadomość biblijna zaczyna się nie od zainteresowania człowieka, lecz zainteresowania 

Boga. Najważniejszym faktem dla proroków jest obecność zainteresowania Boga człowiekiem i 

brak zainteresowania człowieka Bogiem. To boże zainteresowanie człowiekiem wygląda spoza 

każdego słowa ich przesłania. Ale jak stajemy się świadomi Jego zainteresowania? 

 

DWA WNIOSKI 

Założenie, że o bogu nie należy myśleć w kategoriach braku życia pociąga za sobą dwa 

istotne wnioski. Jedna wiąże się z Jego udziałem w naszym procesie rozumienia Go, druga – z 

rolą czasu w tym rozumieniu. 

Moje usiłowania by zaznajomić się z kamieniem czy rośliną zależą nieomal całkowicie od 

mojej woli i inteligencji. Roślina i kamień nie mają głosu w procesie badania i prez cały czas są 

do mojej dyspozycji. Inaczej moje wysiłki by zapoznać się z jakąś osobą: zależy to nie tylko ode 



105  

mnie, lecz również od woli tej osoby by zostać przeze mnie zobaczoną i zrozumianą. Mogą 

istnieć ludzie, których ta osoba uzna za godnych być jej znajomymi i inne, z którymi będzie 

utrzymywać dystans. Może ona również w różnych momentach różnie traktować tę samą osobę. 

Jeśli teraz przypuścimy, że Bóg jest nie biernym przedmiotem lecz Bytem posiadającym co 

najmniej tyle samo życia co i my, rozumienie Jego nie może być procesem postępującym 

niezależnie od Jego przyzwolenia. Jeśli Bóg jest żywy musimy przyjmować, że gra on rolę w 

podejmowanych przez nas próbach zrozumienia Go; że nasze rozumienie Boga zależy nie tylko 

od gotowości człowieka do zbliżenia się do Niego, lecz również od woli Boga by dać się do 

siebie zbliżyć1. 

 

ROLA BOGA W INTUICJACH CZŁOWIEKA 

Istnieje powszechne nieporozumienie dotyczące znaczenia boskiej pomocy w judaizmie. 

Należy powiedzieć, że nadzieja na nią jest nieodłączną częścią świadomości religijnej. Jednak 

zwykle ograniczamy ją do sfery praktycznej, tak jakbyśmy oczekiwali od Boga by pomagał nam 

w naszych przedsięwzięciach materialnych, ale nie duchowych. Tymczasem prawdą jest, iż we 

wszystkich naszych aspiracjach jesteśmy ślepi duchem jeśli nie otrzymamy pomocy. 

Bóg nie jest perłą na dnie oceanu, której odkrycie zależy od zręczności i inteligencji 

człowieka. Inicjatywa musi wyjść od nas, jednak osiągnięcie zależy od Niego, nie tylko od nas. 

Bez Jego miłości, bez Jego pomocy człowiek nie jest w stanie się do Niego zbliżyć2. 

A przecież "wszystko jest w ręku niebios oprócz bojaźni niebios"3. Człowiek ma swobodę 

poszukiwania Jego i ignorowania Jego. Lecz tylko ten, który podejmuje wysiłek aby się oczyścić 

otrzymuje pomoc z wysokości4. Tylko ten który choć trochę uświęca siebie obdarzany jest 

większą świętością z wysokości5. 

 

ROLA CZASU 

Co więcej, jeśli o Bogu nie myślimy w kategoriach bytu nieożywionego, w kategoriach bytu 

nie obdarzonego wolą ani wolnością, musimy przyjąć, że nie pozostaje on przez cały czas do 

naszej dyspozycji. Czasami On wychodzi na nasze spotkanie a czasami chowa swoje oblicze 

przed nami6. 

Historyk Leopold von Ranke utrzymywał, że każda epoka jest jednako bliska Bogu. Dla 

osoby myślącej w kategoriach biblijnych stwierdzenie to równa się powiedzeniu, że każda epoka 

jest jednakowo odległa od Boga. Tradycja żydowska utrzymuje, że istnieje hierarchia momentów 

w czasie, że wszystkie wieki nie są do siebie podobne. Człowiek może modlić się do Boga 

jednako w każdym miejscu, ale Bóg nie przemawia do człowieka jednako w każdym czasie. 

Synaj nie zdarza się codziennie a proroctwo nie jest ciągłym procesem. Są epoki gdy ludzie 

powoływani są by być prorokami i są epoki gdy głos proroctwa jest stłumiony. 

A jednak nie znaczy to, że w naszym wieku Bóg całkiem milczy. Boski głos nie ucichł 

zupełnie do "dalekiego echa z judejskich wzgórz". Może się przebić przez zatrważającą ciszę 

naszych dni. Jest wiele dróg i poziomów na których wola Boga staje się wiadoma człowiekowi. 

Rola czasu jest również warunkowana przez sytuację ludzi. Skoro nasze rozumienie Boga 

obejmuje całą osobę, jej umysł i duszę, jej inteligencję i zainteresowania, jej doświadczenia i 



106  

związki, nie może być ono uznawane za niezmienne, ponadczasowe i uniwersalne. Człowiek nie 

jest przez cały czas taki sam. Jedynie w pewnych momentach staje się świadomy trudnej do 

zniesienia nieobjętości świata w którym żyje i który na ogół ignoruje. W takich momentach 

zdumiewa się: jakie jest moje miejsce w środku tego porażającego ogromu czasu i miejsca? Jaki 

jest mój cel? W jakiej jestem sytuacji? 

 

SYTUACJA RELIGIJNA 

Nie uda nam się zrozumieć powodów, które zmuszają nas do oparcia się na pewności 

realności istnienia Boga jeśli nie zrozumiemy sytuacji w której jesteśmy przejęci pytaniem o 

rzeczy ostateczne. 

Każde uprawnione pytanie przedstawia sobą coś więcej niż samo mówi. Reprezentuje ono 

szczególną sytuację, która sprawia że się pojawia, raison d'etre dla obecności pytania w umyśle. 

Pytanie o Boga nie zawsze zaprząta nasz umysł. Czasem nas niepokoi, czasem wydaje się 

nieznaczące. Są chwile gdy zdumienie jest martwe, gdy ostateczne pytanie nic dla nas nie 

znaczy; są chwile gdy wszystko jest zdumieniem a tajemnica kryje się w każdej myśli. 

Nie możemy zatem zajmować się ostatecznym pytaniem w oderwaniu od sytuacji w której 

ono istnieje, w oderwaniu od intuicji, w których jest ono przywoływane i w które jest 

zaangażowane. W oderwaniu od jego ludzkiego i indywidualneo umiejscowienia usycha ono do 

problemu spekulacji. A przecież zajmujemy się nim jako zagadnieniem religijnym. 

Ponadto pytanie ostateczne jest takim, które pojawia się na poziomie niewyrażalnego. Jest 

formułowane nie w koncepcjach, lecz w działaniach, i żadne abstrakcyjne sformułowanie nie 

jest w stanie go wyrazić. Jest zatem niezbędne zrozumienie wewnętrznej logiki danej sytuacji i 

klimatu duchowego, w którym ono istnieje aby zrozumieć co pociąga za sobą pytanie ostateczne. 

Jest to sytuacja, w której jesteśmy wyzywani, podniecani, pobudzani przez to, co wzniosłe, przez 

cud, tajemnicę i Obecność. Nie wybieramy aby zapytać, jesteśmy zmuszeni do pytania. 

Pytanie wyłania się z uświadomieniem sobie, że to człowiek jest problemem; że bardziej niż 

Bóg jest osobistym problemem dla człowieka, człowiek jest problemem dla Boga. Pytanie czy 

istnieje osoba Boga jest przejawem niepewności czy istnieje osoba człowieka. 

W chwilach gdy dusza w bolesny sposób uświadamia sobie tajemnicę wibrującą pomiędzy 

jej własnym jakże niepewnym istnieniem a jej niezmierzonym znaczeniem definiowanie istoty 

człowieka za pomocą tego, co on wie lub jest w stanie wytworzyć wydaje się nam kompletnym 

absurdem. W świetle poczucia niewyrażalnego istota człowieka polega na jego byciu środkiem 

dla wyższego wyrazu, na jego byciu przybliżeniem niewyrażalnego sensu. 

 

CHWILE 

A zatem inaczej niż myślenie naukowe, zrozumienie realności Boga nie przychodzi jako 

sylogizm, jako ciąg abstrakcji, jako myślenie postępujące od pojęcia do pojęcia, ale drogą 

intuicji. Ostateczne olśnienie jest wynikiem chwil gdy jesteśmy niewypowiedzianie poruszeni; 

naszych zdziwień, podziwów, chwały, bojaźni, drżenia i radykalnego zdumienia; uświadomień 

sobie wspaniałości; spostrzeżeń, które jesteśmy w stanie uchwycić, lecz których nie jesteśmy w 

stanie przekazać; odkryć nieznanego; chwil w których porzucamy pozór, że znamy świat; wiedzy 

przez nieznajomość. To właśnie w największym natężeniu takich momentów osiągamy pewność, 



107  

że życie ma sens, że czas to coś więcej niż przemijanie, że poza wszelkim istnieniem znajduje się 

ktoś, komu zależy. 

Powtórzmy, jedynie w takich chwilach które przeżywamy na poziomie niewyrażalnego 

kategorie i działania religii są dostatecznie znaczące. Uczynki miłości znaczą jedynie dla osoby, 

która kocha, nie dla kogoś, czyje serce i dusza są obolałe. To samo odnosi się do kategorii religii. 

Gdyż ostateczne olśnienie ma miejsce na przedsymbolicznym, przedkoncepcyjnym poziomie 

myślenia. Intuicje formułowane w przedsymbolicznym języku zdarzeń wewnętrznych naprawdę 

trudno jest przełożyć na symboliczny język koncepcji7. 

W myśleniu konceptualnym, to co jest jasne i oczywiste w jednej chwili pozostaje jasne i 

oczywiste we wszystkich innych chwilach. Inaczej ostateczne olśnienia, są one zdarzeniami, nie 

zaś ciągłymi stanami umysłu: to co w jednej chwili jest jasne może następnie ulec zaciemnieniu. 

Koncepcje wypracowujemy i posiadamy. Nauczyliśmy się, że dwa plus dwa to cztery i skoro raz 

zostaliśmy przekonani o ważności tego równania pewność już nas nie opuści. Życie duchowe 

przeciwnie, nie zawsze pozostaje w zenicie a łaska Boga nie w każdej chwili opatruje człowieka 

najwyższym błogosławieństwem. Błyski intuicji "przychodzą i odchodzą, przenikają nas i 

opuszczają, występują i wycofują się". Bo w taki sposób działa wszelka emanacja: "Światłość 

wypływa z Niego i światłość wpływa ciągle, z najwyższych wysokości do najniższych głębin". 

Bezpośrednia pewność, którą osiągamy w momentach intuicji nie zachowuje swej 

intensywności gdy chwila przeminie. Co więcej, takie doświadczenia i inspiracje są rzadkimi 

wydarzeniami. Dla niektórych ludzi są one jak spadające gwiazdy, przemijające, nie 

zapamiętywane. Innym zapalają światłość nie do zgaszenia. Pamięć o takim doświadczeniu i 

wierność odpowiedzi na tę chwilę są siłami, które żywią naszą wiarę. W tym sensie wiara jest 

wiernością, wiernością wydarzeniu, wiernością naszej nań odpowiedzi8. 

 

ODPOWIEDŹ W PRZEBRANIU 

Ostateczne pytanie wybuchające w naszej duszy jest nazbyt natarczywe, nazbyt brzemienne 

niewypowiedzianym zdziwieniem by mogło być kwestią akademicką, jednako zawieszoną 

pomiędzy tak i nie. Nie możemy dłużej pytać: czy Bóg istnieje? W pokorze i zawstydzeniu 

uświadamiamy sobie nieodpowiedniość takiego pytania. Im głębiej medytujemy tym jaśniej 

zdajemy sobie sprawę, że pytanie, które zadajemy to pytanie które jest nam zadawane, że ludzkie 

pytanie o Boga jest bożym pytaniem o człowieka. 

Kto nigdy nie znalazł się w takiej ekstremalnnej sytuacji nie zrozumie pewności, którą ona 

przynosi. Kto się uchyla, kto jest nieobecny gdy obecny jest Bóg powinien wytłumaczyć powody 

swego bycia gdzie indziej i powstrzymać się od świadectwa. Ktokolwiek raz przeżył chwilę 

ostatecznej intuicji nie może świadczyć o nieistnieniu Boga bez brania winy na swą duszę. 

 

                                                 
1

 "Albowiem pałac zostanie opuszczony, ludne miasto opustoszeje, wzgórze i wieża strażnicza na wieki 

staną się norami, radością dla dzikich osłów, pastwiskiem dla trzód; aż duch zostanie na nie wylany z 

wysokości i pustynia stanie się żyznym polem, a żyzne pole uważać będą za las" (Iz. 32, 14-15). 
2

 W historii o Hagar czytamy: "I Bóg otworzył jej oczy i zobaczyła studnię z wodą" (Rodz. 21,19). "Wszyscy 

ludzie są ślepi dopóki Bóg nie otworzy im oczu" (Genesis Rabba 53, 13). Gdy Hagar ze swym dzieckiem 

wędrowała po pustyni Berszeby nie mogąc znaleźć wody porzuciła dziecko pod krzakiem i odeszła 



108  

                                                                                                                                                             
mówiąc "Niech moje oczy nie oglądają śmierci tego dziecka". Nie dostrzegała tego, co znajdowało się 

przed jej oczami aż "Bóg otworzył jej oczy i zobaczyła studnię z wodą". Gdy Balaam poszedł do Moabu 

aby przekląć lud Izraela nie widział tego co widziała jego oślica aż "Pan otworzył oczy Balaamowi i 

zobaczył anioła pańskiego stojącego wpoprzek drogi" (Li. 22, 31). "Jest ponad siły człowiecze widzieć wiele 

rzeczy, chyba że Bóg zechce by je widział" (Lekah Tov do Li. 22, 31). Stosuje się to zarówno do jednostek 

i do całego ludu. "Nie wiedzą ani nie odkrywają, bo On zamknął im oczy aby nie widzieli; i ich umysły 

aby nie rozumieli" (Iz. 44, 18). 

"Dam im serce aby mnie poznali, że jestem Panem" (Jer. 24, 7). "Przyciągnę go w pobliże i zbliży się do 

mnie. Bo któżby sam z siebie ważył się zbliżyć do mnie, to mówi Pan" (Jer. 30, 21). To dlatego Psalmista 

mówi: "Błogosławiony ten, którego wybrałeś by się zbliżył" (Ps. 65, 5). Bóg jest Nauczycielem, nie tylko 

Stworzycielem, dawcą mądrości, nie tylko dawcą życia. "Jam jest Pan Bóg twój który cię uczy dla Twego 

dobra prowadząc cię drogami, którymi powinieneś iść" (Iz. 48, 17). Musimy poszukiwać prawdy z całej 

naszej mocy, musimy też modlić się o Jego przewodnictwo we wszystkich naszych poszukiwaniach. "Z 

samego końca ziemi będę Cię wołał gdy me serce osłabnie: prowadź mnie do skały co za wysoka dla 

mnie" (Ps. 61, 3). "Prowadź mnie tam gdzie sam nie mogę się wspiąć" (Rabi David Kimchi). Nie wolno nam 

załamywać się kiedy nasze wysiłki idą na marne. "Bo Pan będzie z tobą tam gdzie jest kres twej mądrości 

i będzie chronił twą stopę przed wnykami" (Przysł. 3, 26, wg Jeruszalmi Peah 1, 1). "To nie wielcy są 

mędrcami, ani starcy to ci co wiedzą co prawe" (Hiob 32, 9). "Nie każdy kto studiuje Torę staje się 

mędrcem. Jeśli Bóg nie obdarzy człowieka duchem, nie oswoi się z tym, co wie" (Tanhuma, wyd. Buber, 

I, s. 193). "Ten kto trudzi się Torą, Tora się trudzi dla niego" (Sanhedrin 99b). Patrz również Megillah 6b 

o pamiętaniu. 

3

 Berachot 33b. 

4 

Shabbat 104a. 

5 

Yoma 39a. Do życia jednostki stosuje się zasada, że “błogosławieństwa zstępują z góry tylko wtedy gdy 

jest jakaś treść, a nie sama pustka”. Werset "Jestem mego miłego, i ku mnie zwraca się jego pożądanie" 

(PnP 7, 11) uznano za odnoszące się do stosunku między Bogiem a człowiekiem: najpierw muszę stać się 

Jego, a potem, w rezultacie, jego pożądanie zwraca sie do mnie; najpierw przygotowuję miejsce dla Niego 

a dopiero potem Jego pożądanie zwraca się do mnie. Jedynie "jeśli człowiek dokonuje samooczyszczenia i 

zbliża się do Boga, wtedy Szechina spoczywa na nim." Zohar, t. I, 86b; patrz III, 132b. "Jak można 

rozpoznać osobę w której Święty znajduje upodobanie i w której ma swoje mieszkanie? Gdy widzimy, że 

ten człowiek podejmuje służbę Świętemu z radością, z całym sercem i duszą i wolą, wtedy możemy być 

zupełnie pewni, że Szechina ma w nim pomieszkanie" Zohar, t. II, 128b. "Nawet tych rzeczy które 

dostrzegamy zmysłami nie możemy poznać inaczej niż dzięki łaskawości, która od ciebie pochodzi. Bo 

samo światło – nie widzimy go, nasz wzrok jest przez nie przyćmiony. To boskie światło daje nam władzę 

częściowego dostrzegania światła i umożliwia naszemu widzeniu przejść od potencjalności do aktualności 

/... / Słusznie łaską rozumienia ci co Go znają są bardziej obdarowani niż inni", Albo, Ikkarim II, r. 15, 

wyd. Husik, s.97n. 

6

 Rola czasu w rozumieniu religijnym jest często przedstawiana w literaturze żydowskiej. Komentując 

werset Izajasza 55, 6: "Szukaj Pana gdy można go znaleźć", Rabini rozważali problem jaki jest ten czas, 

w którym można Go odnaleźć? Odpowiedzią było: dziesięć dni powrotu, od dnia Nowego Roku do Dnia 

Pojednania; Rosh Hashanah 18a, Majmonides, Mishneh Torah, teszuwa 2, 6. 

Izajasz (55, 6) powiedział "Szukaj Pana kiedy możnago znaleźć, wołaj Go gdy jest w pobliżu", a Dawid 

powiedział "Szukaj Pana i jego mocy, nieustannie wyglądaj Jego obecności" (1 Kron. 16, 10). Czemuż to 

Dawid mówi nam by nieustannie szukać Jego obecności? Aby pouczyć nas, że Bóg jest czasami widoczny 

a czasami niewidoczny, że On czasami słucha a czasami nie słucha, że czasami jest osiągalny a czasami 

nie jest osiągalny, czasem się Go znajduje a czasem się Go nie znajduje, czasami jest blisko a czasami 

daleko. Raz był widziany, jako jest napisane: "Pan rozmawiał z Mojżeszem twarzą w twarz", (Wyj. 33, 11); 

innym razem nie był widziany, jako jest napisane: "Modlił się Mojżesz: pokaż mi więc swoją chwałę" (Wyj. 

33, 18). Podobnie widziano Go na Synaju, jako jest napisane: "I widzieli Boga Izraela" (Wyj. 24, 10) i 

"wygląd chwały Pana był jak pożerający płomień" (Wyj. 24, 17); lecz innym razem nie widziano Go, jako 

jest napisane: "Nie widzieliście żadnej postaci w dniu, w którym Pan mówił do was na Horebie" (Powt. 4, 



109  

                                                                                                                                                             
15), i "Dęwięk słów słyszeliście ale nie widzieliście postaci" (Powt. 4, 12). Gdy Izrael był w Egipcie, 

napisane jest: "I Bóg słyszał ich lamenty" (Wyj. 2, 24), ale gdy Izrael zgrzeszył, jest napisane: "I nie 

wysłuchał Pan waszego wołania ai nie zwrócił na was uwagi" (Powt. 1, 45). On odpowiedział na wołanie 

Samuela w Micpah, jako jest napisane: "I Samuel wołał do Pana i Pan mu odpowiedział" (1 Sam. 7, 9), ale 

potem znów mu nie odpowiedział, jako jest napisane: "Jak długo będziesz się smucił nad Saulem widząc, 

że ja go odrzuciłem?" (1 Sam. 16, 17). Gdy Izrael pokutuje, On jest dostępny dla swego ludu, jako jest 

napisane: "Ale stąd będziesz szukać Pana i Go znajdziesz" (Powt. 4, 29), ale gdy Izrael nie pokutuje, On nie 

jest dla nich dostępny, jako jest napisane: "Wraz ze stadami i trzodami wyruszą by szukać Pana, ale Go 

nie znajdą" (Oz. 5, 6). On jest czasami blisko, jako jest napisane: "Pan jest blisko tych, którzy do Niego 

wołają" (Ps. 148, 18), a czasami jest daleko, jako jest napisane: ""Pan jest daleko od niegodziwego" (Przysł. 

15, 29). Pesikta de Rav Kahana, XXIV, wyd. Buber, Łuck 1868, s. 156a. Patrz również Jerushalmi 

Makkot 2, 31d. 

"Jest czas gdy Bóg jest szczodrobliwy i gotów udzielać błogosławieństw tym, którzy się modlą do niego i 

czas gdy On nie jest szczodrobliwy i sąd panuje nad światem, i jest czas gdy sąd jest w zawieszeniu. Są 

pory roku gdy dominuje łaska i są pory gdy sąd dominuje, i takie gdy sąd dominuje lecz trzymany jest w 

zawieszeniu. Podobnie jest z miesiącami i podobnie z dniami tygodnia, a nawet z częściami każdego dnia i 

każdej godziny. Dlatego jest napisane: "Każda rzecz ma swój czas" (Ekl. 3, 1). A także "Moja modlitwa do 

Ciebie, o Panie, we właściwym czasie" (Ps. 69, 14). Dlatego mówi się: "Niech nie zachodzi do Przybytku w 

każdym czasie". Rabi Symeon powiedział: "Ta interpretacja słowa czas jest prawidłowa. Oto Bóg ostrzegł 

Arona aby nie czynił tego samego błędu co jego synowie i nie próbował skojarzyć z Królem 

niewłaściwego "czasu" nawet gdyby widział, że władza nad światem oddana została na pewien czas w 

ręce tego drugiego i choćby miał siłę zjednoczenia się z nim i przybliżenia go do Świętości". Zohar, t. III, 

58a. 

7

 Należy jasno rozumieć, że gdy jeden z tych, którzy osiągnęli głębsze objawienia "zechce powiedzieć, czy 

to słowami, czy też na piśmie, cokolwiek z tajemnic, które pojął, nie jest możliwe by wyłożył jasno i 

systematycznie to, co sam zrozumiał, tak jak zrobiłby niechybnie w każdej innej dziedzinie mającej 

ustaloną metodę nauczania. Gdy próbuje nauczać innych musi się zmagać z tą samą trudnością, która 

spotkała go w trakcie jego własnych studiów, mianowicie, że rzeczy stają się na chwile jasne a następnie 

cofają się w ciemność. Wygląda na to, że taka jest natura tego przedmiotu, czy część badającego w nim 

jest wielka czy też mała. Z tego powodu gdy jakiś metafizyk lub teolog posiadający część prawdy chce 

przekazać swą naukę nie czyni tego inaczej niż za pomocą porównań i zagadek. Ci którzy pisali na te 

tematy użyli wiele rozmaitych porównań, odmiennych nie tylko w szczegółach, lecz w swym zasadniczym 

charakterze." Majmonides, Przewodnik zbłąkaych, wstęp, wyd. J Ibn Shmuel, s. 7. 

8

 Man's Quest for God, New York, 1954, s. 74; Man is Not Alone, s. 165. 



 

 

110  

13. Bóg szuka człowieka 

 

"GDZIE JESTEŚ?" 

W większości teorii religii punktem wyjścia jest określenie sytuacji religijnej jako 

poszukiwania Boga przez człowieka. Przyjmują one za pewnik, że Bóg jest milczący, ukryty i 

nie interesuje się poszukiwaniami człowieka. Lecz przy takim założeniu odpowiedź mamy 

jeszcze przed zadaniem pytania. W myśleniu biblijnym taka definicja sytuacji religijnej jest 

niepełna, a założenie fałszywe. Biblia mówi nie tylko o poszukiwaniu Boga przez człowieka, 

lecz również o poszukiwaniu człowieka przez Boga. "Złowiłeś mnie jak lwa" – wykrzykiwał 

Hiob (10,11). 

"Od samego początku wyróżniłeś człowieka i uznałeś go godnym by stał w twej obecności"1. 

Taki jest dziwny paradoks wiary biblijnej: Bóg podąża za człowiekiem2. To tak jakby Bóg nie 

chciał być sam i wybrał człowieka aby Mu służył. To, że my Jego szukamy jest również Jego 

sprawą, nie tylko człowieka, a zatem nie może być rozumiane jako rzecz pozostająca wyłącznie 

w gestii ludzi. Jego wola ma swój udział w naszych dążeniach. Całą historię ludzkości, tak jak ją 

opisuje Biblia, można podsumować w jednym zdaniu: Bóg szuka człowieka. Wiara w Boga jest 

odpowiedzią na pytanie Boga. 

Panie, gdzie odnajdę Ciebie? 

Wyniosły jesteś i skryty w swym mieszkaniu; 

I gdzie Cię nie odnajdę? 

Świat jest pełen chwały Twojej. 

Wyglądałem Twojej bliskości 

Z całego serca Cię przyzywałem  

I wychodząc Ci na spotkanie 

Ujrzałem, że idziesz ku mnie. 

I gdy przez cud Twej mocy 

Ujrzałem Cię w Twej świętości  

Któż powie, że cie nie widział? 

Oto niebiosa i ich zastępy  

Głoszą bojaźń Twoją 

Chociaż głos ich niesłyszalny
3

. 

Gdy Adam i Ewa ukryli się przed Jego obliczem, Pan zawołał: Gdzie jesteś? (Rodz. 3,9). To 

wezwanie rozlega się wciąż od nowa. Jest cichym i łagodnym echem cichego i łagodnego głosu. 

Nie wyraża się ono w słowach, nie mieści się kategoriach rozumu, ale jest niewysłowione i 

tajemnicze, tak tajemnicze i niewysłowione jak chwała napełniająca świat. Spowite jest w ciszę, 

skryte i pokorne, a przecież wszystko jest jakby zastygłym echem tamtego pytania: Gdzie jesteś? 

Wiara wypływa z podziwu, ze świadomości, że wystawieni jesteśmy na Jego obecność, z 

pragnienia dania odpowiedzi na wyzwanie rzucone przez Boga, ze świadomości, że zostaliśmy 

powołani. Religia składa się z wezwania Boga i odpowiedzi człowieka. Droga do wiary jest drogą 

wiary. Droga do Boga jest drogą Boga. Jeśli Bóg nie zada nam pytania, wszelkie nasze 

poszukiwania są daremne. 



 

 

111  

Odpowiedź trwa przez chwilę, a zobowiązanie pozostaje. Jeśli odczuwanie niewyrażalnej 

tajemnicy istnienia nie stanie się stałym stanem naszego umysłu, tym co pozostanie będzie 

pozbawiony wiary obowiązek. Zwiększenie naszego uwrażliwienia na tajemnicę, doskonalenie 

czci dla niej – taki jest sens modlitwy i praktykowania religii. Musimy nie ustawać w modlitwie i 

wypełnianiu nakazów aby pozostać w wierze i być w kontakcie z Jego obecnością.  

Niezgłębiony jest wymiar, w którym spotykają się Bóg i człowiek, a przecież nie całkiem 

nieprzenikniony. On umieścił w człowieku coś ze swego ducha (zob. Izajasz 63, 10) i “to duch w 

człowieku, tchnienie Wszechmogącego, czynią go rozumnym” (Hiob 32, 8). 

 

WIARA TO ZDARZENIE 

Ludzie nieraz próbowali dawać szczegółowe relacje dlaczego to musieli uwierzyć w istnienie 

Boga. Takie świadectwa są jak dojrzałe owoce, które zrywamy z drzew. A przecież to poza 

wszelkimi uzasadnieniami, pod ziemią ziarno zaczyna być drzewem i wydarza się akt wiary.  

Dusza rzadko wie jak przenosić swoje najgłębsze sekrety na dyskursywne poziomy 

świadomości. Dlatego nie możemy utożsamiać aktu wiary z jej wyrażaniem. Wyrażanie wiary 

jest potwierdzaniem prawdy, zdecydowanym osądem, przekonaniem, podczas gdy sama wiara 

jest wydarzeniem; jest raczej czymś co nam się przytrafia niźli czymś, czego mamy zapas. Jest 

chwilą w której dusza człowieka łączy się z chwałą Boga4.  

Zasklepiona w sobie świadomość człowieka nie ma dostępu do drabiny, po której może on o 

własnych siłach wspiąć się do wiedzy o Bogu. Ale jego dusza wyposażona jest w przejrzyste 

okna wychodzące na to, co jest poza. Jeśli człowiek powstaje by Go dosięgnąć, to właśnie 

odblask boskiej światłości w nim jest tym czymś, co daje mu siłę takiego pragnienia. Zdarza się, 

że rozpalamy się przeciwko samym sobie i ponad własne siły, i jeśli człowieka nie opuści dusza 

jak w szpitalu obłąkanych, to analiza tego promienia dowodzi prawdziwości tej intuicji. 

Bo Bóg nie zawsze jest milczący i człowiek nie zawsze jest ślepy. Jego chwała napełnia 

świat, Jego duch unosi się nad wodami. Bywają chwile gdy, by użyć wyrażenia z Talmudu, 

niebo i ziemia całują się, kiedy to unosi się zasłona nad horyzontem tego co wiadome i otwiera 

się wizja tego, co wieczne w czasie. Niektórzy z nas przynajmniej raz doświadczyli chwili 

realności Boga. Niektórzy uchwycili przynajmniej odblask piękna, spokoju i mocy 

przepływających w duszach tych, co Mu się oddali. Może się zdarzyć chwila jak grzmot w 

duszy, kiedy to tajemnicza dłoń Boga nie tylko doradza i prowadzi człowieka, lecz także naucza 

jak doradzać i kierować innymi stworzeniami. Głos Synaju rozlega się wiecznie: “Te słowa 

mówił Pan do całego waszego zgromadzenia na górze spośród ognia, spośród chmury i spośród 

gęstych ciemności, głosem wielkim który rozbrzmiewa wiecznie”5. 

 

BŁYSK W CIEMNOŚCI 

To, że żywa pewność wiary jest w gruncie rzeczy wnioskiem wyciąganiętym ze 

zdarzenia, nie zaś z logicznych przesłanek, stwierdza Majmonides: 

“Nie wyobrażaj sobie, że te wielkie tajemnice są całkowicie i dogłębnie znane 

któremukolwiek spośród nas. W żadnym razie: czasami prawda błyska przed 

naszymi oczami jak jasny dzień, zaraz jednak zaciemniają ją ograniczenia naszej 



 

 

112  

materialnej natury i nawyków społecznych, i opadamy z powrotem w ciemność 

prawie tak samo czarną jak ta, w której byliśmy uprzednio. Jesteśmy zatem jak 

osoba, której otoczenie od czasu do czasu rozświetlane jest błyskawicami, 

podczas gdy pomiędzy nimi zanurzona jest ona w nocy choć oko wykol. 

Niektórzy z nas doświadczają takich błysków intuicji tak często, że w rezultacie 

znajdują się w stanie nieomal ciągłej jasności, tak że noc przemienia im się w 

dzień. Taki był przywilej największego spośród proroków (Mojżesza), któremu 

Bóg powiedział: Ale ty pozostań przy mnie (Powt. 5, 28 (31)) i o którym Pismo 

powiada: skóra na jego twarzy promieniała (Wyj. 34, 35). Inni oglądają tylko 

jeden błysk światła w ciągu całej nocy swojego życia. To przypadek tych, o 

których powiedziane jest: wtedy prorokowali a potem już nigdy (Li. 11, 25). Z 

jeszcze innymi jest z kolei tak, że mają dłuższe lub krótsze przerwy pomiędzy 

błyskami intuicji. Są wreszcie tacy, którym nie dane jest by blask błyskawicy 

rozświeltił, ich ciemność a jedynie odblask jakiegoś błyszczącego przedmiotu lub 

coś w tym rodzaju, jak na przykład kamienie albo [fosforyzujące] substancje, które 

lśnią w ciemnej nocy. Lecz nawet to rozproszone światło które nas oświetla nie 

jest stałe, lecz to błyska to znika, jakby było blaskiem wirującego miecza 

(Rodz. 3, 24). W zależności od tych różnic różne są stopnie doskonałości 

człowieka. Ci co nawet przez moment nie oglądają światła, lecz błądzą w nocy to 

ci o których powiedzioane jest: Nie wiedzą i nigdy nie zrozumieją, idą w 

ciemności (Ps. 82, 5). Prawda jest całkowicie zakryta przed nimi pomimo jej 

ogromnej jasności, jako że również powiada się o nich: A człowiek nie widzi 

światła które jest jasne na niebie (Hiob 37, 21). Taka jest ogromna większość 

ludzkości...”
6

. 

Tylko ci, co przeżyli dni, w których nie było słów na podorędziu, gdy najświetniejsze teorie 

drażniły ucho niby pusty żargon – jedynie ci, co doświadczyli ostatecznej niewiedzy, 

niemożności wydobycia głosu za względu na duszę porażoną cudownością, kompletnej niemoty 

– są w stanie dotknąć znaczenia Boga, znaczenia przerastającego nasz umysł. 

Jest w nas samotność, która słyszy. Gdy dusza porzuca towarzystwo ego i jego świtę 

małostkowych próżnostek, gdy przestajemy eksploatować wszystko dokoła, a zamiast tego 

podziwiamy krzyki i szepty świata, wtedy nasza samotność może usłyszeć żywą łaskę ponad 

wszelką moc.  

Musimy wpierw zajrzeć w głąb ciemności, poczuć zdławienie i zamurowanie w grobie 

beznadziejności życia bez Boga, zanim staniemy się gotowi do odczuwania obecności Jego 

żywej światłości. 

“I stanie się tak, że zbiorę chmury nad ziemią i łuk ukaże się na obłoku” (Rodz. 1,14). Gdy 

ignorancja i pomieszanie wywabią wszelką myśl, światłość Boga może nagle wytrysnąć w 

umyśle jak tęcza na niebie. Nasze zrozumienie wielkości Boga przydarza się jako akt olśnienia. 

Jak powiedział Bal Szem Tow: “jak błyskawica, co nagle rozświetla cały świat, tak Bóg 

rozświetla umysł człowieka, dając mu zrozumieć wielkość naszego Stwórcy”. Takie właśnie jest 

znaczenie słów Psalmisty: “Wypuścił swoje strzały i rozsypał [chmury]; wystrzelił błyskawice i 

pomieszał ich szyki” Cofają się ciemności, “aż ukazało się łożysko wód i obnażyły się podstawy 

świata” (Ps. 18,15-16)7. 



 

 

113  

Sednem żydowskiego myślenia religijnego nie jest zajmowanie się ideą Boga, lecz zdolność 

wyrażenia pamięci o chwilach olśnienia Jego obecnością. Izrael nie jest ludem tych co dają 

definicje, ale ludem świadków: “Jesteście mymi świadkami” (Iz. 43,10). Pamiątki tego, co 

zostało nam objawione zawisły nad naszymi duszami jak gwiazdy, odległe i o przerastającej 

rozum wspaniałości. Świecą nam one w ciemnych i niebezpiecznych wiekach, a ich odblask 

widoczny jest w życiu tych, co strzegą ścieżki świadomości i pamięci wśród dżungli 

bezdusznego życia. 

Odkąd te wieczne pamiątki osadziły się w naszych umysłach nie opuściło nas zdumienie 

cudownością. Dobrze, że patrzymy przez teleskop starożytnych ceremonii, bo inaczej 

utracilibyśmy nieustającą jasność napływającą do naszych dusz. Nasz umysł nie rozniecił 

płomienia, nie stworzył tych zasad. A mimo to nasze myśli błyszczą ich światłem. Jaka jest 

natura tego blasku, naszej wiary i jak ją postrzegamy? 

 

POWRÓT DO BOGA JEST DANĄ MU ODPOWIEDZIĄ 

Nie musimy odkrywać świata wiary, musimy jedynie go odzyskać. Nie jest to terra 

incognita, ziemia nieznana – jest to ziemia zapomniana. Nasz stosunek do Boga to raczej 

palimpsest niż tabula rasa. Nie ma człowieka, któryby nie miał wiary. Każdy z nas stał u stóp 

Synaju i słyszał głos objawiający Ja jestem Panem twoim Bogiem8. Każdy z nas uczestniczył w 

deklaracji Uczynimy i usłyszymy. Jednak zło w człowieku i zło w społeczeństwie zagłuszają to co 

w głębi duszy i są tym, co blokuje i krępuje naszą wiarę. “Jest oczywiste i dobrze Tobie 

wiadome, że pragniemy czynić Twoją wolę. Ale co staje na przeszkodzie? Kwas który jest w 

cieście (złe skłonności) i służebność królestw”9. 

Zgodnie z duchem judaizmu nasze poszukiwanie Boga jest powrotem do Boga, nasze 

myślenie o nim jest przypominaniem sobie, próbą odzyskania pełni naszego stłumionego 

przywiązania. Hebrajskie słowo na pokutę, teszuwa, znaczy powrót. Ale oznacza ono również 

odpowiedź. Powród do Boga jest daną Mu odpowiedzią. Bo Bóg nie milczy. “Powróćcie, 

niewierne dzieci, powiada Pan” (Jer. 3,14)10. Tak jak to rozumieli Rabini codzienie, przez cały 

czas “Głos się rozlega: gotujcie drogę Panu na bezdrożach, uczyńcie na pustyni równy gościniec 

dla Boga naszego” (Iz. 40,3). “Głos Pana woła na miasto” (Mich. 6,9)11.  

“Każdego poranka On budzi moje ucho bym słuchał jak ci, co się uczą” (Iz. 50,4). 

Ożywienie w człowieku pragnienia obrócenia się ku Bogu jest w gruncie rzeczy 

“przypomnieniem danym człowiekowi przez Boga”12.Jest to wołanie, którego nie dostrzegają 

fizyczne zmysły człowieka, ale “dusza jego duszy” odbiera wezwanie13. Najcenniejszy z darów 

przychodzi do nas nieświadomych i pozostaje niezauważony. Boża łaska brzmi w naszym życiu 

stacatto. Jedynie poprzez odzyskiwanie pozornie niepowiązanych nut osiągamy zdolność 

uchwycenia tematu. 

Czy możliwe jest zdefiniowanie takich doświadczeń? Nie jest to postrzeganie rzeczy, czegoś 

fizycznego, również nie zawsze jest to odkrywanie dotychczas nieznanych idei. To przede 

wszystkim, jak się wydaje, rozbudowywanie duszy, wyostrzanie naszego zmysłu duchowego, 

wyposażanie w nową wrażliwość. Jest to odkrywanie czegoś co jest w czasie, nie zaś czegoś co 

jest w przestrzeni. 



 

 

114  

Podobnie jak jasnowidze mogą widzieć przyszłość, człowiek religijny osiąga zdolność 

odczuwania chwili obecnej. Jest to niezwykłe osiągnięcie. Teraęniejszość jest obecnością Boga. 

Rzeczy mają przeszłość i przyszłość, ale jedynie Bóg jest czystą teraźniejszością. 

 

ZDARZENIE DUCHOWE 

Jednak skoro intuicje nie są zdarzeniami fizycznymi, to w jakim sensie są one realne? 

U podstaw poglądu współczesnego człowieka na świat leży to, że obiektywna rzeczywistość 

jest fizyczna, że wszelkie niematerialne zjawiska da się sprowadzić do zjawisk materialnych i 

objaśnić w kategoriach fizycznych. Zatem jedynie te rodzaje ludzkich doświadczeń, które 

wskazują na ilościowe aspekty zjawisk materialnych, odnoszą się do rzeczywistego świata. 

Żadne spośród naszych doświadczeń innego rodzaju, takich jak modlitwa czy świadomość 

obecności Boga, nie ma żadnego obiektywnego odpowiednika. Są one iluzją w tym sensie, że nie 

zaznajamiają nas z naturą obiektywnego świata.  

W społeczeństwie nowoczesnym, kto nie godzi się na utożsamienie rzeczywistego z 

fizycznym uznawany jest za mistyka. Ale skoro Bóg nie jest przedmiotem fizycznego 

doświadczenia, z utożsamienia tego wynika niemożność Jego istnienia. Albo Bóg jest tylko 

słowem nie oznaczającym niczego realnego, albo jest On co najmniej tak samo realny jak 

człowiek, którego widzę przed sobą. 

Taka jest przesłanka wiary: zdarzenia duchowe są realne. W gruncie rzeczy wszelkie twórcze 

zdarzenia powodowane są przesz akty duchowe. Bóg który stwarza niebo i ziemię jest Bogiem, 

który komunikuje swoją wolę duszy człowieka. 

“W Twej światłości zobaczymy światłość” (Ps. 36,10). W każdej duszy jest boska światłość, 

ale jest ona w uśpieniu i przesłonięta głupstwami tego swiata. Najpierw musimy tę światłość 

obudzić, a wtedy zstąpi na nas wyższa światłość. W Twej światłości, która jest w nas, widzimy 

swiatłość (Rabi Aron z Karlina).  

Nie możemy biernie czekać na olśnienia. W najciemniejszych chwilach musimy próbować 

wydobyć z siebie naszą wewnętrzną światłość. “A ona wstaje gdy jeszcze noc” (Przysł. 31,15). 

 

                                                 
1

 Liturgia Dnia Pojednania 

2

 "Rabi Jose powiedział: Tak werset Bóg zstąpił z Synaju (Powt. 33,2) objaśniał Juda: Nie tak należy to 

czytać, lecz: Bóg zstąpił na Synaj. Ale ja nie przyjmuję takiej interpretacji, lecz Bóg zstąpił z Synaju aby 

powitać Izrael tak jak narzeczony wychodzi na powitanie narzeczonej". Mechilta, Bahodesh do 19, 17. 

Przymierze Boga z Izraelem było aktem łaski. "To on spowodował nasze wyzwolenie z Egiptu abyśmy 

stali się Jego ludem a On naszym Królem", Kuzari II, 50. "Pierwszy człowiek nigdy by nie poznał Boga 

gdyby On nie zwrócił się do niego i nie naznaczył mu nagrody i kary (…) To go przekonało, że On jest 

Stworzycielem świata, więc zaczął Go określać słowami i przymiotami i nazwał go Panem. Gdyby nie to 

doświadczenie wystarczyła by mu nazwa Bóg; bo nie umiałby dostrzec co to jest Bóg, czy On jest jeden 

czy wielu, czy wie o poszczególnych osobach, czy też nie" Kuzari, IV,3. 

3

 Wiersz Jehudy Halewiego.  

4

 A.J. Heschel: Man Is Not Alone, s. 87n. 



 

 

115  

                                                                                                                                                             
5

 Powt. 5, 19 (22) wg. aramejskiego tłumaczenia Onkelosa i Jonatana ben Uziel, a także wg interpretacji 

Sanhedryn 17b i Sota 10b, jak również wg pierwszej interpretacji Rasziego. 

6

 More Newuchim (Przewodnik Zbłąkanych), przedmowa. W nieco podobnym duchu czytamy w księdze 

Zohar, że Tora objawia myśl: “na jedno mgnienie i natychmiast spowija je w nowe odzienie, tak że 

pozostaje ona ukryta i nie objawia się. Ci, co są mądzy, którym mądrość dodaje oczu, przenikają przez to 

odzienie do samej istoty słowa, które jest tam ukryte. Więc kiedy słowo objawione jest na chwilę , w tym 

okamgnieniu ci, których oczy są mądre, mogą widzieć to, co zaraz znów jest ukryte” Zohar, t. II s. 98b. 

Por. Platon, Listy, VII, 413. 

7

 Rabi Jakub Józef z Ostroga: Raw Jewi, Ostróg 1808, s. 43b. 

8

 Tanhuma, Yitzo, I. Według rabinów słowa były słyszane nie tylko przez Izrael, lecz przez mieszkańców 

całej ziemi. Boski głos podzielił się na “siedemdziesiąt języków” człowieka aby wszyscy mogli zrozumieć. 

Exodus Rabba, 5,9. 

9

 Berachot 17 a. 

10

 Według Rabi Jonatana “Trzy i pół roku Szechina pozostawała ponad Górą Oliwną w nadziei, że Izrael 

powróci, lecz on nie powrócił, aż głos z nieba wypowiedział wezwanie: Powróćcie, niewierni synowie”. 

Lamentations Rabba, proemium 25. 

11

 Według Mesechet Kallah, r. 5, wyd. M. Higger, New York 1936, s. 283 te fragmenty odnoszą się do 

nieustającego głosu.  
12

 “To wołanie Boga przychodzi do tego, kto wziął sobie Torę za światło swojej drogi, osiągnął dojrzałość 

intelektualną i zdolność jasnego pojmowania, pragnie zdobyć łaskę Wszechmogącego i wznieść się na 

wyżyny duchowe świętych, i odwraca swe serce od spraw i trosk światowych”, Bahia, Obowiązki serca, 

Avodat Elohim, r. 5 (t. II s. 55). 

13

 Rabi Mordechaj Azulai, Or Hachamah, Przemyśl 1897, t. III s. 42b.  



 

 

116  

14. Intuicja 

 

 

SŁUCHAJ, IZRAELU 

Głos Boga nie zawsze jest niesłyszalny. "Każdemu pokoleniu objawiłeś część tajemnicy 

Swojego imienia"1. 

“Co dzień głos z nieba rozbrzmiewa z góry Horeb głosząc: 'Biada ludowi, gdyż lekceważy 

Torę'”2. “Każdego dnia głos odzywa się mówiąc: 'Jak długo szydercy będą chlubić się swym 

szyderstwem a głupcy nienawidzieć mądrości?' 'Powróćcie niewierni synowie, uleczę was z 

braku wiary' (Jer. 3, 22) Ale nikt nie nakłania ucha. Tora wzywa człowieka a nikt nie zwraca 

uwagi”3. 

Bal Szem Tow pytał: Jaka jest funkcja głosu? Jeśli nikt nigdy go nie słyszy, jaki z niego 

pożytek? Jeśli zawsze jest ktoś, kto słyszy czy przyznałby się do tego? I czy ktokolwiek by mu 

uwierzył? Bal Szem Tow tak to wyjaśnił: głos, który dochodzi z wysoka nie dosięga fizycznego 

słuchu człowieka. “Tu nie ma mowy, tu nie ma słów, ten głos jest niesłyszalny”4. Jest wyrażony 

nie w dźwiękach, lecz w myślach, w znakach, które człowiek musi nauczyć się dostrzegać. 

“Człowiek, który nie rozumie co mu się objawia gestem nie jest godny pokazywać znaków 

królowi”5. Nachodzące człowieka pragnienie powrotu do Boga jak również każdy wewnętzny 

przejaw czy to radości czy strachu powodowane są przez ten głos6. 

“Błogosławcie Pana, wszyscy Jego anieli, potężni mocą, którzy wypełniacie Jego słowo, 

słuchając głosu Jego słowa” (Ps. 103, 20). Przez aniołów rozumie się świętych tego świata, 

którzy są tak samo poważani przez Świętego Błogosławionego jak aniołowie w niebie... Słyszą 

oni głos Pana, mają przywilej słyszenia co dzień głosu z wysokości"7. 

Słuchaj, Izraelu... "Co dzień rozbrzmiewa z góry Horeb głos który słyszą prawi. To znaczy 

Słuchaj, Izraelu: Izraelu, słuchaj głosu który mówi przez cały czas, w każdej chwili: Pan jest 

naszym Bogiem, Pan jest Jeden". "Czyny Boże są wieczne i trwają zawsze. Każdego dnia każdy 

kto jest tego godny otrzymuje Torę stojąc na Synaju. Każdy Izraelita jest w stanie osiągnąć ten 

stan, stan bycia na Synaju"8. 

 

INICJATYWA CZŁOWIEKA 

"Ja śpię lecz moje serce czuwa, to głos mojego miłego, to jego pukanie: Otwórz mi, siostro 

moja, miła moja, gołąbko" (PnP 5, 2). "Głos mojego miłego, Świętego Błogosławionego woła: 

Uchyl mi szparę nie większą niż ucho igielne a ja otworze dla ciebie nadnaturalne bramy. 

Otwórz mi, siostro bo ty jesteś drzwiami przez które jest wejście do mnie; jeśli nie otworzysz, 

pozostanę zamknięty"9. 

Wciąż od nowa Jego głos woła do duszy: Otwórz się dla mnie, moja siostro, moja miła, 

gołąbeczko; lecz to wołanie gubi się zwykle w pomieszaniu serca, w niejasności świata. Jednak 

Bóg próbuje na wiele sposobów dotrzeć do duszy. "Ty zawracasz człowieka ku skrusze i 

mówisz: 'Wracajcie, synowie człowieczy'" (Ps. 90, 3). 



 

 

117  

Bez boskiej pomocy człowiek nie może Go znaleźć. Bez poszukiwania człowieka Jego 

pomoc nie jest udzielana.  

“Lud Izraela mówił przed obliczem Świętego Błogosławionego: 

- Panie Wszechświata, od Ciebie to zależy, zwróć nas ku Tobie. 

Odpowiedział im: 

- Od was to zależy, jako jest powiedziane 'Powróćcie do mnie a ja powrócę do 

was, mówi Pan zastępów' (Mal. 3, 7), 

Lud mówił: 

- Panie Wszechświata, to zależy od Ciebie, jak powiedziano: Odnów nas, Boże 

zbawco nasz (Ps. 85, 5). 

I dlatego Księga Lamentacji kończy się słowami: Zwróć nas do siebie, Panie, a 

zostaniemy zwróceni”. 

Człowiek może Go szukać, ale nie jest w jego mocy znaleźć Go. Wszystko co Abraham miał 

było cudem a to na co go było stać była gotowość na jego przyjęcie. Odpowiedź została mu 

odkryta, nie została przez niego znaleziona10. 

Ale wierzymy, że inicjatywa należy do człowieka. Wielka intuicja nie zostanie nam dana 

jeśli nie jesteśmy gotowi na jej przyjęcie. Bóg kończy, lecz my zaczynamy.  

"Ktokolwiek wyrusza by się oczyścić otrzymuje pomoc z góry"11. Szechiny, boskiej 

obecności nie znajdziesz wśród grzeszników; ale gdy człowiek podejmuje wysiłek 

samooczyszczenia i zbliżenia się do Boga, Szechina spoczywa na nim. Kiedy człowiek gotów 

jest powiedzieć "Jestem miłego mego", wtedy "Jego pożądanie zwraca się ku mnie"12. 

 

Płomień rozpalonego węgla lub świecy składa się z dwu świateł: jedno białe i świetliste i 

drugie czarne lub granatowe. Białe światło znajduje się wyżej i spokojnie płonie. Oba światła są 

nierozdzielnie złączone, białe jest osadzone na czarnym. Niebieska czy czarna podstawa jest z 

kolei umocowana na czymś poniżej, co utrzymuje ją płonącą i sprawia, że wspina się do białego 

światła u góry. Jest ona łącznikiem pomiędzy białym światłem u góry i ciałem stałym poniżej, na 

który jest zamocowane. Impuls, dzięki któremu to niebieskie płonie przychodzi tylko od 

człowieka13. Niebieskie światło nie zajmie się od białego światła jeśli najpierw nie zacznie się 

wspinać, ale kiedy już zacznie, białe światło schodzi na nie. O białym świetle powiedziane jest: 

"Panie, nie trwaj w milczeniu, nie spoczywaj i nie milcz, Panie" (Ps. 83, 2). W odniesieniu do 

niebieskiego światła powiedziano: "Wy, co przypominacie Panu, nie spoczywajcie" (Iz. 62, 6)14. 

 

"OKO SERCA" 

W swym wielkim zbiorze praw, rozpoczynającym się słowami "Zasadą wszystkich zasad i 

filarem, na którym spoczywa cała nauka jest wiedza, że istnieje Pierwszy Byt który przywiódł 

wszyskie istniejące rzeczy do istnienia", Majmonides nie daje rozumowego dowodu istnienia 

Boga. Stwierdza jedynie, że źródłem naszej wiedzy o Bogu jest wewnętrzne oko, "oko serca", 

średniowieczna nazwa intuicji15. 



 

 

118  

Dla dawnych myślicieli żydowskich dowodem na to, że Bóg na pewno istnieje nie był ani 

sylogizm wywiedziony z abstrakcyjnych przesłanek, ani też doświadczenie fizyczne, ale intuicja. 

Oko cielesne nie jest tym samym co duchowe; wierzono, że dusza czasami osiąga wyższe 

intuicje16. 

Bahia Ibn Pakuda wierzył, że każdemu, czyj umysł jest zawsze otwarty na Boga On odkryje 

"tajemnice Swojej mądrości". Taka osoba "zobaczy bez używania oczu, usłyszy bez używania 

uszu, przemówi bez języka, ujrzy rzeczy, których jej zmysły nie mogą widzieć i pojmie bez 

myślenia"17. 

Mojżesz Ibn Ezra mówi nam: "Moje myśli sprawiły, że Cię ujrzałem i pozwoliły mi widzieć 

cuda Twoje okiem mojego serca'18.  

Jehuda Halewi utrzymuje, że jak Pan dał nam cielesne oczy do postrzegania rzeczy 

zewnętrznych, tak obdarzył też pewnych ludzi "wewnętznym okiem", czy też "wewnętrznym 

zmysłem"19. W swym poemacie mówi on jak sam widział Boga sercem (nie zaś cielesnym 

wzrokiem)20. "Moje serce ujrzało Ciebie i uwierzyło w Ciebie"21. "Ujrzałem Ciebie okiem 

serca"22. 

Stworzyciel, odkrywca wszystkiego z niczego, 

Objawia się sercu, nie oku; 

Przeto nie pytaj jak i gdzie –  

On wypełnia niebo i ziemię. 

Wypleń spośród siebie żądzę; 

A znajdziesz Twojego Boga w twoim łonie, 

Łagodnie spacerującego w twym sercu –  

Tego który wywyższa i poniża
23

. 

 

“DRZWI DLA DUSZY” 

W księdze Zohar czytamy następujący komentarz do wersetu: Jej męża szanują u bramy gdy 

zasiada pomiędzy starszyzną (Przysł. 31, 23). "Święty Błogosławiony jest transcendentalny w 

swej chwale, jest ukryty i oddalony daleko poza zasięgiem wzroku; nie ma nikogo na świecie, 

ani nigdy nie było, komu nie wmyka się Jego mądrość i istota, gdyż jest On tajemny i ukryty i 

poza zasięgiem wzroku, więc ani wyższe, ani też niższe byty nie są zdolne do złączenia się z 

Nim jeśli nie wymówią słów 'Błogosławiona chwała Pana z miejsca Jego' (Ez. 3, 12). Stworzenia 

ziemi myślą o Nim jako o kimś na wysokości, głosząc: "Jego chwała ponad niebiosa" (Ps. 113, 

4), podczas gdy istoty niebieskie sądzą, że jest poniżej, głosząc: "Jego chwała jest ponad ziemią" 

(Ps. 57, 12), aż wszystkie, te w niebiosach i te na ziemi, ogłoszą w zgodzie: "Błogosławiona 

chwała Pana z miejsca jego" bo jest On niepoznawalny i nikt nie może Go zrozumieć naprawdę. 

Jeśli tak jest, jak można mówić: 'Jej męża szanują u bramy'? Bo zaprawdę święty daje się poznać 

każdemu według intuicji jego serca i zdolności złączenia się z duchem mądrości bożej; i dlatego 

'Jej męża szanują', nie 'u bramy' (bi sze'arim) ale, jak można również przetłumaczyć, 'poprzez 

intuicję', choć pełna wiedza jest poza zasięgiem wszelkiego istnenia... Według innej interpretacji, 

wspomniane w tym fragmencie bramy są tymi samymi co bramy we fragmencie 'Podnieście 

szczyty, o bramy' (Ps. 24, 7) i odnoszą się do wyższych stopni przez które i tylko przez które 

                                                 

 "Mąż" albo "Pan" rozumiany jest jako synonim Boga. 



 

 

119  

wiedza o Wszechmocnym jest dostępna człowiekowi, i poza którymi człowiek nie może mieć 

udziału w Bogu. Tak też duszy człowieka nie można bezpośrednio poznać inaczej niż poprzez 

członki ciała, które są stopniami formującymi narzędzia duszy. A zatem dusza jest zarazem 

znana i nieznana. Podobnie jest ze Świętym Błogosławionym, gdyż jest On duszą dusz, Duchem 

duchów, zasłoniętym i zakrytym przed wszystkimi, przez te bramy, które są drzwiami dla duszy, 

Święty daje się poznać. Bo są drzwi wewnątrz drzwi, stopień za stopniem, przez które chwała 

Świętego daje się poznać"24. 

 

                                                 
1

 Siddur Saadia, s. 378. Według Mądrości Salomonowych (7, 25 i 27) mądrość przez którą stworzony 

został świat jest "tchnieniem mocy Boga, przeczystym wypływem chwały Wszechmocnego. Przeto nic 

skażonego nie znajdzie dostępu do niej (…) przez pokolenia wchodząc w dusze święte czyni je przyjaciółmi 

Boga i proroków". I Bóg rzekł: niech się stanie światłość, i stała się światłość (Rodz. 1, 3). Według 

starożytnego poglądu gdyby ta światłość pozostała w świecie człowiek mógłby ogarniać świat jednym 

spojrzeniem od krańca do krańca. Przewidując zło grzesznych pokoleń potopu i wieży Babel, które 

negodne były cieszyć się taką światłością, Bóg zasłonił ją. W przyszłym świecie objawi się ona pobożnym 

w całej swej nienaruszonej chwale (Hahiga 12a). Ale gdyby została ona ukryte na zawsze, zgodnie z 

innym poglądem świat "nie mógłby istnieć nawet przez moment. Lecz została ona tylko ukryta jak ziarno, 

które tworzy nowe, ziarna i owoce, i świat jest utrzymywany przez nią. Nie ma dnia w którym nie jest 

wypromieniowywana cząstka tej światłości dla utrzymania wszystkich rzeczy, bo to nią święty żywi świat", 

Zohar, t. II s. 149a. Patrz t. II ss. 166b-167a. W tej kwestii por. moje studium “Did Maimonides Strive for 

Prophetic Inspiration?" w: Louis Ginzberg Jubilee Volume, tom hebrajski, New York 1945, ss. 159-188; 

"Inspiration in the Middle Ages", w: Alexander Marx Jubilee Volume, tom hebrajski, New York 1950, ss. 

175-208. 

2

 Abot 6, 2. 

3

 Zohar, t. III, ss. 126a, 52b, 58a; t. I, ss. 78a, 90a, 124a, 193a; t. II, s. 5a; patrz Hagiga 15b i Pirke de Rabi 

Eliezer r. 15. 

4

 Wg Ps. 19, 3. 

5 

Hagiga 5b. 

6

 Toledot Yaakov Yosef, Lemberg 1863, s. 172a; patrz źródła wzmiankowane w Sefer Baal Shem Tov, t. 

II, s. 167 i Rabi Eliezer Azkari, Haredim, Venice 1601, s. 81a. 
7

 Rabi Lewi Izaak z Berdyczewa, Kedushat Levi, Lublin 1927, s. 186b, patrz s. 28a; por. Lekkute 

Yekarim, Mesyrov 1797, s. 2d. 

8

 Zohar, t. I. s. 90a. 

9

 Midrash Rabba do Pieśni nad Pieśniami, 5, 2 i Zohar, t. III, s. 95a. 

10

 Według Numbers Rabba, 14, 7, werset "Ktokolwiek spodziewał się mnie, odpłacę mu" (Hiob 41, 3) 

odnosi się do Abrahama, który sam z siebie osiągnął wiedzę o istnieniu Boga. "Nie było nikogo kto by go 

nauczył jak osiągnąć wiedzę o Świętym Błogosławionym". Był on jednym z czterech ludzi, którzy 

samodzielnie nauczyli się znać Pana. Pozostali trzej to Hiob, Hezekiasz i Mesjasz. Jednakże intencją tego 

wersetu jest podkreślenie, że Abrahamowi nie pomagał żaden człowiek. Nie odnosi się on do boskiej 

pomocy. Co więcej, fakt, że czterej ludzie są wyróżnieni jest wyjątkiem potwierdzającym regułę. 

11

 Yoma, 38b. 
12

 Zohar, t. I s. 88b. 

13

 Zohar, t. I, s. 51a. 

14

 Zohar, t. I, s. 77b. 



 

 

120  

                                                                                                                                                             
15

 "Nie można zobaczyć materii bez formy ani formy bez materii (…) Formy pozbawione materii nie mogą 

być postrzegane cielesnymi oczami,a jedynie okiem serca. W taki sam sposób znamy Pana Wszechświata 

bez fizycznego postrzegania", Mishne Toreh, Yesode Hatorah, IV, 7. Patrz: Obowiązki serca, t. II, s. 55. 

Wybrani są obdarzeni "wewnętrznym okiem, którym widzą rzeczy takimi, jakie są" (Kuzari IV, 3); patrz: 

Ibn Ezra Komentarz do Ks. Wyjścia 7, 89. Terminu tego używa również Gazzali, patrz: David Kaufmann, 

Geschichte der Attributenlebre, Gotha 1877, s. 202, n. 180; i J. Obermann, Der philosophische und 

religioese Subjektivismus Ghazalis, Wien 1921, s. 27. Por. Arystoteles, De Mundo, 391: "przez boskie 

oko duszy podchodząc do rzeczy boskich o tłumacząc je ludzkości". 

16

 Idea olśnienia zda się być zawarta w wyrażeniu z Talmudu: ovanta deliba. Jest to akt, w którym 

osiągana jest percepcja sekretów Merkawy, patrz Megilla 24a i Tosafot, Avoda Zara , 28b. 

17

 Obowiązki serca, heszwon hanefesz, r. 3, par. 10. Bahia odwołuje się do "wewnętrznej nauki", którą 

opisuje jako światło serc i promieniowanie dusz. O tej nauce Pismo powiada: Oto Ty pożądasz Prawdy w 

ukrytym istnieniu, naucz mnie przeto mądrości w mym najgłębszym sercu (Ps. 51, 8). Obowiązki serca, t. 

I, s. 7. 

18

 Selected Poems of Moses Ibn Esra, ed. Heinrich Brody (tłum. angielskie Solomon Solis-Cohen), 

Philadelphia 1945, s. 124. To wyrażenie występuje również u Bahii, ibidem, Avodat Elohim, r. 5. 

19

 Kuzari, IV, 3. 

20

 Shirim NIvharim, ed. Shirman, wiersz 4, wers 22. 
21

 Shirman, ibid. wiersz 2, wers 5. 

22

 Selected Poems of Jehuda Halevi, Philadelphia 1928, s. 94. 

23

 Divan des (…) Jehuda ha-Levi, ed. H. Brody, Gottesdienstliche Poesie, Berlin 1911, s. 159. 

24

 Zohar, t. I, s. 103a-b; patrz: t. II s. 116b. Patrz pogląd Rabbenu Hananela cytowany w Komentarzu do 

Księgi Jecira przez R. Jehudę b. Barsilai z Barcelony, ed. Halberstam, Berlin 1885, s. 32. Zohar odnosi 

bisze'arim do czasownika lesza'er, szacować. Patrz: Przysł. 23, 7 i Raszi do Sotah 38b.  



 

 

121   

15. Wiara 

 

"CZYŻ BADANIEM MOŻNA ODNALEŹĆ BOGA?" 

Myślenie o tym, co ostateczne, wspinanie się do tego, co niewidzialne prowadzi ścieżką z 

niezliczonymi szczelinami i tylko bardzo niewielu stopniami. Z całą naszą wierą łatwo nam się 

zatracić w złych przeczuciach, których nie potrafimy w pełni rozproszyć. Co można 

przeciwstawić wrażeniu, że nasze pragnienie zrozumienia Boga to tylko mrzonka? 

Człowiek w swej spontaniczności może sięgać do ukrytego Boga i swym umysłem przenikąć 

ciemność Jego oddalenia. Ale jak ma wiedzieć czy to, czego dosięga to Bóg a nie jakaś 

personifikacja? Jak ma wiedzieć gdzie i kiedy znalazł Boga? W chwilach medytacji możemy 

spotkać Jego obecność. Ale czy Bóg spotyka nas? Możemy głęboko, z całego serca podziwiać 

Jego chwałę. Ale skąd wiemy, że On zauważa nasz podziw? 

"Czyż badaniem można odnaleźć Boga?" (Hiob 11, 7). Hiob otwarcie przyznaje: "Bóg jest 

wielki ponad naszą wiedzę" (Hiob 36, 26)1. "Wszechmocnego – nie można go znaleźć; Jest 

wielki mocą i sprawiedliwością i obfity prawością której nie łamie (Hiob 37, 23). Wszyskim co 

Abraham osiągnął o własnych siłach było zdziwienie i zdumienie; wiedza, że jest żywy Bóg 

dana mu została od Boga. 

Nie istnieje namiastka wiary, ani alternatywa proroctwa, ani erzatz tradycji. 

 

NIE MA WIARY OD PIERWSZEGO WEJRZENIA 

Nie ma wiary od pierwszego wejrzenia. Wiara, która pojawia się jak motyl jest efemeryczna. 

Kto prędko wierzy prędko zapomina. Wiara nie rodzi się z niczego, mimowolnie, bez 

przygotowania, jako niezasłużona niespodzianka. Wiarę poprzedza podziw, momenty zdziwienia 

rzeczami, do których się zbliżamy, lecz których nie możemy pojąć. W opowieści o Morzu 

Czerwonym czytamy: "Izrael widział wielkie dzieła, których dokonał Pan (…) i lud bał się Pana 

(…) i wierzył w Pana" (Wyj. 14, 31). Aby doznać intuicji wiary musimy się nauczyć jak widzieć 

"cuda które są z nami na codzień", musimy się nauczyć jak żyć w podziwie. 

"Bezmyślny wierzy każdemu słowu, ale skromny patrzy gdzie idzie" (Przysł. 14, 15). Wola 

wiary może być ukrytą wolą mocy, a jednak wola mocy i wola wiary nawzajem się wykluczają. 

Bo w naszym pragnieniu władzy zawłaszczamy to, co należne Bogu i tłumimy w sobie 

świadectwo Jego obecności. Musimy nauczyć się jak pozwalać zwyciężać Jego woli. Musimy 

rozumieć, że nasza wiara jest nie tylko naszą sprawą, lecz również Jego; że ważniejsza niż nasza 

wola wiary jest Jego wola byśmy wierzyli.  

Niełatwo jest osiągnąć wiarę. Nie sprawi się tego decyzją woli, pragnieniem by wierzyć. 

Przez wszystkie dni życia musimy pogłębiać nasze wyczulenie na tajemnicę aby stać się 

godnymi osiągnięcia wiary. Brak poszanowania dla tajemnicy jest ogromną przeszkodą. W 

sztucznym świetle pychy i samozadowolenia nigdy nie ujrzymy wspaniałości. Jedynie w Jego 

świetle możemy ujrzeć światłość. 

Poszukiwanie Boga przez człowieka to nie tylko poszukiwanie informacji. W kategoriach 

informacji niezbyt wiele zostało osiągnięte przez niezliczonych badaczy, którzy wysilali swe 



 

 

122   

umysły dla znalezienia odpowiedzi. Coś osiągnięto jedynie w kategoriach uwrażliwienia, 

odpowiedzi dawanej Temu który nas pyta i w tym zakresie każdy z nas wiele może osiągnąć. W 

sferze nauki pojedyńcza osoba może zadać pytanie i znaleźć odpowiedź ważną dla wszystkich 

ludzi. W sferze religii, każda dusza z osobna staje przed pytaniem i udziela sobie odpowiedzi. 

Bóg jest nieważny jeśli nie jest najważniejszy2. Nie możbyć niepewni czy istnieje żyjący Bóg 

zainteresowany integralnością człowieka, czy też nie. Nie możemy być niepewni tego czy wiemy 

czy nie wiemy co On od nas wymaga. Na te pytania nie można odpowiadać tak sobie. Według 

Majmonidesa, "Dobrze wiadomo i jest całkiem oczywiste, że miłość do Boga nie może zapuścić 

głębokich korzeni w sercu człowieka jeśli nie zajmuje ona całkiem jego umysłu, tak że nic w 

świecie nie jest dla niego ważne prócz miłości do Boga"3. To co odnosi się do miłości Boga, 

odnosi się także w pewnym stopniu do wiary w Boga. 

 

WIARA JEST PRZYWIĄZANIEM  

Wiara to nie to samo co przekonanie, nie to samo co uważanie czegoś za prawdziwe4. Gdy 40 

dni po Synaju lud Izraela modlił się do złotego cielca z pewnością czynił to z przekonaniem. 

Wiara jest dziełem całej osoby, umysłu, woli i serca. Wiara jest wrażliwością, rozumieniem, 

zaangażowaniem i oddaniem, nie czymś danym raz i na zawsze, lecz nastawieniem, które można 

osiągnąć i stracić. 

Pokolenie, które wyszło z Egiptu i było świadkiem cudów na Morzu Czerwonym i Synaju 

nie osiągnęło całkowitej wiary. Pod koniec 40 lat na pustyni Mojżesz wezwał lud Izraela i 

powiedział mu: "Widzieliście wszystko, co Pan uczynił przed waszymi oczami w kraju egipskim, 

faraonowi i wszystkim jego sługom i całej ziemi, wielkie próby, które widziały wasze oczy, znaki 

i wielkie cuda. Lecz do dziś dnia Pan nie dał wam rozumu abyście zrozumieli i oczu abyście 

zobaczyli, ani uszu abyście usłyszeli" (Powt. 29, 1-3). 

"Cudowne rzeczy uczynił On na oczach" Izraela. "Lecz mimo to trwali w grzechu i nie 

wierzyli w Jego cudowne dzieła" (Ps. 78, 14-32). 

 

ZAŻENOWANIE WIARĄ 

Powtórzmy: Wiarę w żywego Boga niełatwo osiągnąć. Gdyby można było udowodnić Jego 

istnienie ponad wątpliwości ateizm byłby obalony dawno temu jako błąd. Gdyby można było 

obudzić w każdym człowieku zdolność odpowiedzi na Jego ostateczne pytanie wielcy prorocy 

osiągnęliby to już dawno. Zażenowanie człowieka wierzącego jest tragiczne. "Łzy stały mi się 

chlebem w dzień i w nocy gdy wciąż mi mówią, gdzie jest twój Bóg?" (Ps. 42, 4). "Gdzie 

wszystkie cudowne dzieła Jego, o których mówił nam nasz ojciec?" (Neh. 6, 13; patrz: Ps. 44, 2). 

"Jak długo, o Panie, wciąż się będziesz ukrywał?" (Ps. 89, 47). ""Boże, mój Boże, czemuś mnie 

opuścił?" (Ps. 22, 2). 

Często pytamy w modlitwach: czemu odszukanie Ciebie uczyniłeś tak trudnym? Czemu 

musimy napotykać tak wiele niepokojów i trudów zanim uda nam się na chwilę uchwycić Twoją 

obecność? Jakimże smutnym spektaklem są szczere wysiłki wielkich umysłów aby dowieść 

Twojego istnienia! I czemu pozwalasz by wiara tak łatwo mieszała się z bigoterią, arogancją, 

okrucieństwem, głupotą i przesądem? 



 

 

123   

O Panie, czemu sprawiasz, że gubimy Twoje ścieżki 

I zatwardzamy nasze serca iż nie boimy się Ciebie? 

(Iz. 63.17) 

Musi istnieć ważny tego powód, całej ogromnej nędzy człowieka. Być może powodem jest 

to, że Bóg w swoim odnoszeniu się do nas podąża nie tylko ścieżką współczucia, lecz również 

ścieżką sprawiedliwości i Jego współczucie zasnuwa Jego sprawiedliwość, a Jego 

sprawiedliwość Jego współczucie. 

 

WIARA OBEJMUJE WIERNOŚĆ 

Wiara obejmuje wierność, siłę czekania, uznanie Jego ukrycia, podjęcie wyzwania historii.  

Panie Boże 

Inni panowie niż Ty władają nami, 

Ale tylko Twoje imię uznajemy. 

(Iz. 26, 13)  

Nie było smutniejszej chwili w historii ludzkości niż ta, gdy Bóg powiedział Mojżeszowi, "I 

zaprawdę ukryję tarz moją w tym dniu z powodu wszystkiego zła jakie uczynili, bo zwrócili się 

do innych bogów" (Powt. 31, 18)5. 

"Kto milczy jak Ty!" Kto jest tak milczący jak Ty "który widzisz obrazę gromadzoną 

przeciw Twoim dzieciom i milczysz?"6. 

Przeoczanie Go, niezdolność bezpośredniego zbliżenia się do Niego to smutny paradoks 

naszego życia religijnego. Był to niezwykły moment gdy człowiek gotów był wykrzyknąć: 

Oto mój Bóg, będę Go wysławiał 

Bóg moich ojców, będę Go czcił 

(Wyj. 15, 2) 

Zwyczajność wyrażają słowa Hioba: 

Oh, przechodzi obok, a Go nie widzę, 

I mija, lecz Go nie dostrzegam 

(Hiob 9, 11) 

Jednak Bóg nie pozostaje obojętny na poszukiwania człowieka. On potrzebuje człowieka, 

ludzkiej cząstki zbawienia. Bóg, który stworzył świat nie jest w nim u siebie w domu, w 

ciemnych zaułkach nędzy, lekceważenia i zaprzeczenia. 

O Noem powiedziano, Noe szedł z Bogiem (Rodz. 6, 9), zaś Abrahamowi Pan powiedział, 

Idę przede mną (Rodz. 17, 1). Midrasz mówi: "Noego można porównać z przyjacielem króla 

który błądził w ciemnych zaułkach i gdy król wyjrzał i go zobaczył powiedział mu: Zamiast 

błądzić w ciemnych zaułkach, chodź i spaceruj ze mną. Ale przypadek Abrahama można raczej 

porównać do króla, który ginął w ciemnych zaukach i gdy jego przyjaciel ujrzał go zapalił dla 

niego światło w oknie. Powiedział do niego: Zamiast świecić mi przez okno przyjdź i zaświeć 

światło przede mną"7. Świat był zakryty ciemnością lecz Abraham przyniósł światło, które 

oświetliło Jego obecność. 



 

 

124   

Słowa "Jestem obcy na ziemi" (Ps. 119, 19) interpretowano jako odnoszące się do Boga. Bóg 

jest obcy na ziemi. Szechina, boska obecność, przebywa na wygnaniu. Naszym zadaniem jest 

sprowadzenie Boga z powrotem do świata, do naszego życia. Wierzyć oznacza poszerzać 

obecność Boga w świecie. Mieć wiarę w Boga to odkrywać to co zakryte. 

 

                                                 
1

 Podnieś swoje oczy w górę. "Czyniąc tak będziesz wiedział, że to tajemniczy Przedwieczny, który to 

stworzył, którego istoty można szukać, ale się nie znajdzie (…) Będzie zawsze poszukiwany w tym co 

tajemnicze i nieobjawione (…) Ale gdy już człowiek prez swoje badania i myślenie osiągnie najdalszy kres 

wiedzy (…) zatrzymuje się jakby chciał powiedzieć, coś poznał? Co dały twoje poszukiwania?" Zohar, t. I, 

s. 1b.  

2

 Man is Not Alone, s. 92. 
3

 Mishnah Torah, teshuvah, x, 6. 

4

 Złodziej włamując się do domu aby go okrasć modli się do Boga o pomoc, jak przypomina Rabi Szneur 

Zalman z Liadów, patrz: Berachot 63a. 

5

 Jerushalmi Sanhedrin, x, 2, 28b. 

6

 Mechilta do Wyj. 15, 11. Według legendy w Gittin, 56b, Tytus miał bluznierczo powiedzieć: "Nawet 

milczący czasem mówią ale Ty zawsze milczysz", patrz: Arugat Habosem, t. I, s. 26. 

7

 Genesis Rabba 30, 10. 



 

 

125   

16. Poza intuicją 

 

W ZASIĘGU ŚWIADOMOŚCI 

Jaka jest wartość poznawcza naszych intuicji? Co w takich chwilach zostaje odkryte, a co 

pozostaje nieodkryte? Gdy kogoś trafi kula, czuje on ból, nie kulę. Gdy kogoś wzywamy do 

powrotu, odczuwa on fakt bycia wezwanym raczej niż samo wezwanie. Ręka która nami kieruje 

jest ukryta, to co czujemy to bycie przedmiotem zaangażowania. Nie byłoby wezwania 

skierowanego do człowieka bez zaangażowania w człowieka. 

Oto pewność, ogarniająca nas w takich chwilach: człowiek żyje nie tylko w czasie i 

przestrzeni lecz także w wymiarze Bożej troski. Bóg to zaangażowanie, nie tylko potęga. Bóg 

jest tym, przed kim odpowiadamy.  

W wyniku religijnej intuicji zachowujemy świadomość, że transcendentalny Bóg jest Tym, 

na kogo otwarta jest nasza świadomość. Mimo niejasności co do szczegółowych wymagań 

utrzymujemy z Nim kontakt, który jest bezpośredni i który może pozostać niezakłócony. 

Jesteśmy wystawieni na wyzwanie siły, której nasza wola ani nie powołała do istnienia, ani 

nawet nie zapraszała do siebie, a która pozbawia nas naszej niezależności poprzez swój sąd o 

prawości bądź nieprawości naszych działań i dręczy nasze serca ilekroć wykroczymy przeciw jej 

nakazom. To tak jakbyśmy nie mieli prywatności wewnątrz nas samych, żadnej możliwości czy 

to wycofania się, czy ucieczki, żadnego miejsca w nas gdzie można by pogrzebać resztki nasego 

poczucia winy. Wciąż jest ten głos, który sięga wszędzie i belitośnie rozgrzebuje cmentarze 

dobroczynnego zapomnienia. 

Czy Bóg takiej świadomości to Bóg przed którym odpowiadamy? Czy taka swiadomosć 

wytwarza się sztucznie poprzez strachy i złudzenia, wykształca stopniowo jako stosunek do praw 

regulujących prymitywnym społeczeństwem? Nawet ci, którzy to przyjmują nie powinni 

popełniać błędu oceniania rzeczy na podstawie sposobu, w jaki one powstały. Wiele spośród 

najważniejszych, podstawowych instytucji ludzkości powstało przypadkowo. Możliwe, że 

umiejętność wytwarzania narzędzi albo odkrycie fermentacji mają swe źródła w magii i 

przesądach. Jekiekolwiek byłoby pochodzenie sumienia, niewiele jest innnych rzeczy w życiu 

ludzkim o tak podstawowym znaczeniu. Jest ono tak śmiałe i tak daleko sięgające jak rozum. Bo 

tak jak rozum zakłada, że procesy w przyrodzie są poznawalne i istnieje racjonalny związek 

między zdarzeniami, a zatem że inteligencja ludzka i porządek naturalny są zasadniczo zgodne, 

tak samo nasze sumienie, nasz zmysł moralny wnosi, że istnieje moralny związek między 

Bogiem a człowiekiem. 

Nasze poczucie co jest dobre a co złe może być czasem niepewne. Tym co jest niewątpliwie 

pewne jest nasze poczucie obowiązku odpowiedzialności za nasze zachowanie. Niezwykłą 

właściwością sumienia jest to, że inaczej niż w przypadku rozumu jego główna aktywność nie 

polega na wymyślaniu czegoś, ale na odnoszeniu się do czegoś co jest, na odpowiedzialności, 

byciu sądzonym oraz sądzeniu. Odpowiedzialność oznacza bycie odpowiedzialnym przed kimś. 

Kto jest tym kimś? Ten ktoś nie może być abstrakcyjnym prawem ani ślepą siłą; łamiąc fizyczne 

prawo nie czujemy winy. Ani nie może to być nasze własne ja – to, że “ja” nie może być 

ostatecznym autorytetem jest podstawowym stwierdzeniem duszy. Nie mamy władzy wybaczać 

sobie samym zła, które popełniliśmy. Jesteśmy otwarci i gotowi do dialogu z kimś, kto nas 

przekracza i jest zainteresowany naszym życiem. 



 

 

126   

 

BÓG JEST PODMIOTEM 

Poczucia realności Boga nie odnajdzie się w niedowarzonych konceptach, w bystrych, 

jałowych czy też nieśmiałych opiniach; w miłości, której jest nie dość i która bywa kapryśna. 

Wyczulenie na Boga dane jest złamanemu sercu i umysłowi, który wznosi się ponad własną 

mądrość. Jest to wyczulenie, które rozbija abstrakcje. Nie jest to jedynie czcza żonglerka 

pojęciami. Nie ma przekonania bez pokajania, uznania bez zaangażowania. Świadomość Boga to 

odpowiedź a Bóg to znacznie bardziej wyzwanie niż pojęcie. Nie myślimy o Nim, jesteśmy 

przez Niego poruszeni. Nigdy Go nie opiszemy, możemy jedynie do Niego wracać. Możemy 

zwracać się do Niego; nie możemy Go zrozumieć. Możemy czuć Jego obecność, nie możemy 

pojąć Jego istoty. 

Do Niego należy wezwanie, nasze to parafraza; Jego jest stworzenie, nasze to odbicie. On nie 

jest przedmiotem który można by pojąć, tezą, którą można popierać, ani też sumą tego co jest 

(faktów) ani też brykiem tego co powinno być (ideały). On jest ostatecznym podmiotem. 

Drżące poczucie tutejszości Boga jest założeniem naszej odpowiedzialności przed Nim. 

Świadomość Boga nie jest aktem Boga bycia znanym człowiekowi; to świadomość człowieka 

bycia znanym Bogu. Gdy myślimy o Nim jesteśmy myśleni przez Niego1. 

 

PRZYSŁÓWKI 

Jeśli zaczniemy od przyjęcia opinii, że Bóg jest absolutem Jego realność pozostanie 

abstrakcją. Opinie są uproszczeniami, konkluzjami. Nie zaświadczają oddziaływania lecz 

wysnuwają wnioski z przesłanek. Nawet oddziaływanie rzeczy na umysł nie może być wyrażone 

w formie opinii czy też wniosku. Wnioskować znaczy doprowadzać rzecz do logicznego końca. 

A kto zdoła doprowadzić do końca oddiaływanie nieba na duszę? 

Mówiąc o naturze Boga powinniśmy unikać rzeczowników. Rzeczownik zakłada 

pojmowanie. A przecież nawet świat, w którym żyjemy jest światem do którego się zbliżamy ale 

nie jesteśmy w stanie go pojąć. 

Bóg wydaje się odległy, a przecież nic nie jest bliżej niż On2. Gdy myślimy, że On jest 

blisko, jest daleko; kiedy myślimy, że jest daleko, wtedy jest blisko (Bal Szem). Mostem 

wiodącym do Boga jest podziw. 

W podziwie naszym pytaniem jest nie jaka jest Jego istota lecz jaki jest Jego stosunek do 

człowieka. Jeśli Bóg jest wywiedziony z abstrakcji Jego obojętność w stosunku do człowieka i 

nieważność człowieka dla Niego są porównywalne z Jego wielkością. Ale jeśli nasza 

świadomość Boga jest odzewem na Jego poszukiwanie człowieka, czyli odpowiedzią, wtedy 

świta nam zarazem Jego realność i Jego troska. Pytanie Boga do człowieka jest aktem Jego 

troski. 

Nie mamy rzeczowników którymi można by opisać Jego istotę, mamy jedynie przysłówki dla 

wskazania sposobów jakimi działa w stosunku do nas. 

 



 

 

127   

JEDYNOŚĆ JEST MIARĄ 

Tajemnicę napotykamy wszędzie: w skale i w pszczole, w chmurze i w morzu; to tak jakby 

wszystkie rzeczy były drogami do niej. Ale czy wszystkie drogi prowadzą do jednego celu, 

jednego Boga? Skąd możemy wiedzieć, że wszyscy ludzie doświadczają w każdym czasie i 

miejscu jednej i tej samej rzeczywistości? Czyż wielość doświadczeń tajemnicy nie świadczy 

raczej o wielości bóstw niż o jednym Bogu? 

Przy całej jej drogocenności i intensywności intuicję religijną można podać w wątpliwość. 

Co daje nam pewność, że treść naszej intuicji nie jest projekcją naszej własnej duszy? Czyż 

dusza nie jest kolebką złudzeń? Skąd wiemy, że nasza interpretacja tego, co jest nam dane w 

chwilach objawienia religijnego jest prawidłowa? Skąd wiemy, że to żywy Bóg, stwórca nieba i 

ziemi, którego troska dosięga naszej duszy? Jaka jest miara, którą spradzamy prawdziwość 

intuicji religijnych? 

Taką miarą musi być idea, nie zdarzenie. Musi to być absolutna idea, godna służyć jako znak 

rozpoznawczy tego co boskie, a jednocześnie najwyższa idea ludzkiej myśli, idea uniwersalna. 

Taką ideą jest jedyność albo miłość, która jest wyrazem jedyności. 

Wszelka wiedza i rozumienie w nauce, sztuce, etyce jak również w religii opiera się na 

swojej ważności3. Jedyność jest normą, miarą i celem. Jeśli w poświacie po naszej religijnej 

intuicji zobaczymy drogę na której możemy pozbierać nasze rozbite życie, scalić to co 

rozproszone – to wiemy, że była ona znakiem na Jego drodze. 

Jeśli myśl wyzwala pychę, obojętność na cierpienia innych ludzi, lekceważenie 

niebezpieczeństwa zła – wiemy, że to odejście od Jego drogi. 

Intuicja nic nie znaczy dla jednego człowieka jeśli nie może znaczyć dla wszystkich ludzi. 

Ten, który uczynił co istnieje zawsze oświetla człowieka myślami, które zawsze powinny być 

ważne. 

Tylko to co jest dobre dla wszystkich ludzi jest dobre dla każdego człowieka. Nikt nie może 

być naprawdę natchniony tylko dla samego siebie. Błogosławiony jest błogosławieństwem dla 

innych. 

Jest wiele dróg lecz tylko jeden cel. Jeśli jest jedno źródło wszystkiego, musi być jeden cel 

wszystkiego. Pragnienia są nasze, lecz odpowiedę jest Jego. 

Poza wszelką tajemnicą jest miłosierdzie Boga. Jest to miłość, miłosierdzie, które przekracza 

świat, jego wartość i zasługi. Życie taką miłością, odbijanie jej nawet w najskromniejszym 

zakresie to sprawdzian istnienia religijnego. 

Podsumowując: siłą prawdy religijnej jest moment intuicji, a jej zawartością jest jedyność 

czyli miłość. Źródło i zawartość można oddać jednym słowem: transcendencja. 

Transcendencja jest sprawdzianem prawdy religijnej. Prawdziwa intuoicja burzy zamknięcie 

serca i udziela człowiekowi mocy wzniesienia się ponad siebie samego. 

 

OD INTUICJI DO DZIAŁANIA 

Jak możemy być pewni, że jedyność to naprawdę droga Boga? Jak mamy wiedzieć to co jest 

poza tajemnicą? Pewność bycia wystawionym na obecność spoza świata jest faktem ludzkiego 



 

 

128   

istnienia. Jednak ta pewność nie znajduje swojego spełnienia w kontemplacji estetycznej; jest 

ona równoczesna z żądaniem by żyć w sposób, który jest godny tej obecności. 

Początkiem wiary nie jest, jak już mówiliśmy, poczucie tajemnicy życia ani odczucie 

podziwu, zdumienia, zachwytu. Korzeniem religii jest pytanie co począć z poczuciem tajemnicy, 

co zrobić z podziwem, zdumieniem i zachwytem. Religia zaczyna się od świadomości, że 

jesteśmy o coś pytani. Zawarta jest ona w tym dręczącym, wiecznym pytaniu w które uwikłana 

jest dusza i które wywołuje ludzką odpowiedź. 

O coś się nas pyta. Ale o co? Ostateczne pytanie, które podrażnia naszą duszę jest 

anonimowe, tajemnicze, potężne ale niewyrażalne. Kto ułoży słowa, kto nauczy nas drogi do 

Boga? Jak mamy wiedzieć, że ta, którą wybraliśmy jest tą, którą on chce byśmy szli? 

W momentach intuicji jesteśmy wezwani do powrotu. Ale jak się wraca? Jaka jest droga do 

Niego? Wszyscy czujemy wspaniałość i tajemnicę. Ale kto nam powie jak odpowiedzieć na 

tajemnicę? Kto nam powie jak żyć w sposób odpowiedni do wspaniałości, tajemnicy i chwały? 

Wszystko co mamy to obserwacja, lecz brak nam słów i uczynków w których można by było 

sformułować czy też ukształtować naszą odpowiedź. Człowiek nie żyje jedynie intuicjami; 

potrzeba mu reguł wiary, dogmatów, wyrazu, sposobu życia. Intuicje nie są naszą własnością; są 

ogólne i rzadkie. Są jak iskry boże, rozbłyskające przed nami i znów ciemniejące gdy my znów 

zapadamy się w ciemność "prawie tak czarną, jak ta, w której byliśmy poprzednio". Problem jest 

to jak rozciągnąć te rzadkie chwile intuicji na całe nasze życie? Jak przełożyć intuicje na pojęcia, 

niewyrażalne – na słowa, olśnienie – na racjonalne rozumienie? Jak przekazać nasze intuicje 

innym i złączyć się w braterstwie wiary? 

Momenty intuicji nie są doświadczane z jednaką intensywnościa przez wszystkich ludzi. Te 

iskry są wystarczając potężne by zapalić duszę, lecz nie dość silne by oświetlić świat. Czy Bóg 

nie powiedział: Niech będzie światło, aby cały świat zobaczył? W momentach intuicji Bóg 

zwraca się do pojedyńczej duszy. Czyż nigdy nie zwracał się do świata, ludzi, społeczności? Czy 

oddalił się sam bez śladu w historii dla tych, którzy nie mają dość siły by ciągle Go poszukiwać? 

 

CZY TYLKO INTUICJE I NIC WIĘCEJ? 

W myśleniu o świecie nie można posuwać się naprzód bez przewodnika zaopatrzonego w 

logikę i metodę naukową. W myśleniu o żywym Bogu musimy zwócić się po przewodnictwo do 

proroków.  

Ci, którzy mają udział w dziedzictwie Izraela wierzą, że Bóg nie zawsze nas unika. W 

rzadkich chwilach ogranicza się do tych, którzy zostali wybrani by być przewodnikami. Nie 

możemy wyrazić Boga, ale Bóg wyraża nam swoją wolę. To poprzez Jego słowo wiemy, że Bóg 

nie jest poza dobrem i złem. Nasze własne myślenie pozostawiłoby nas w stanie konfuzji gdyby 

nie przewodnictwo, które otrzymujemy. 

Nie powinniśmy czekać na Boga jakby On nigdy nie wkraczał do historii. W swym 

poszukiwaniu Boga człowiek żyjący po epoce Synaju musi nauczyć się realności boskiego 

poszukiwania człowieka. Nie wolno mu zapominać o świecie proroków, Boga czekającego na 

człowieka. 

Biblia robi z naszym najwspanialszymi intuicjami to samo co rzeźbiarz czyni z blokiem 

marmuru. Jest to nadawanie wyrazu tajemnicy. 



 

 

129   

Indywidualne intuicje i inspiracje przygotowują nas na przyjęcie tego, co przekazują nam 

prorocy. Umożliwiają nam rozumienie pytania, dla którego odpowiedzią jest objawienie. Gdyż 

nasza wiara nie czerpie swej pełnej zawartości z indywidualnych intuicji. Nasza wiara jest wiarą 

przez to, że jest częścią ludu Izraela, przez to, że mamy udział w wierze proroków. Z ich słów 

wywodzimy normy, którymi sprawdzamy prawdziwość naszych intuicji. 

To u proroków możemy spotkać się z Nim jako z Tym, który istnieje poza tajemnicą. U 

proroków niewyrażalne stało się głosem, odkrywając, że Bóg nie jest bytem, który jest inny i 

oddalony od nas samych, jak wierzył człowiek starożytny; że On nie jest niewiadomą, lecz 

sprawiedliwością, miłosierdziem; nie tylko potęgą przed którą odpowiadamy, lecz także wzorem 

dla naszego życia. On nie jest Nieznanym; On jest Ojcem, Bogiem Abrahama; z nieskończonych 

wieków płynie współczucie i prewodnictwo. Nawet ktoś, kto czuje się opuszczony pamięta Go 

jako Boga swoich ojców. 

  

                                                 
1

 Man is Not Alone, s 74. 

2

 Jerushalmi Berachot, 9, 1. 

3

 Szczegółowa analiza, patrz: Man is Not Alone, s. 102-123. 



 

 

130  

 

 

2. Objawienie 

 



 

 

131  

 

17. Idea objawienia 

 

CZŁOWIEK Z TORĄ 

Odkąd głos Boga przytłoczył nas na Synaju nigdy już nie byliśmy tacy sami. Powrót do ery 

poprzedzającej Synaj jest już dla nas na zawsze zamknięty. Zdarzyło się coś 

bezprecedensowego. Bóg objawił nam swoje imię i nosimy imię po Nim. "Wszyscy ludzie na 

ziemi zobaczą, że jesteś wezwany w imię Pana" (Powt. 28,10). Istnieją dwie hebrajskie nazwy na 

określenie Żydów: Jehudi, w którym pierwsze trzy litery to trzy pierwsze litery 

Niewysłowionego Imienia i Izrael, którego końcówka, el oznacza po hebrajsku Boga. 

Inne religie można ująć jako związki między człowiekiem a Bogiem, judaizm należałoby 

określić jako związek między człowiekiem z Torą a Bogiem. Żyd nigdy nie jest sam przed 

obliczem Pana, Tora jest z nim zawsze. Żyd bez Tory nie istnieje. 

Tora nie jest mądrością Izraela lecz jego przeznaczeniem, nie jest naszą literaturą, lecz naszą 

istotą. Mówi się, że nie zaistniała ona ani przez spekulacje ani przez poetyckie natchnienie, ale 

przez proroctwo, to jest objawienie. 

Łatwo powiedzieć: proroctwo, objawienie. Ale czy czujemy co mówimy? Czy rozumiemy co 

te słowa znaczą? Czy gdy mówimy o proroctwie czy objawieniu odnosimy to do pewności, czy 

do złudy, do idei czy do faktu, do mitu czy do tajemnicy? Czy to, że Bóg objawił swą wolę kilku 

ludziom ku pożytkowi wszystkich ludzi zdarzyło się naprawdę? 

 

PO CO BADAĆ TEN PROBLEM? 

To nie historyczna ciekawość wywołuje nasze zainteresowanie problemem objawienia. Jako 

wydarzenie z przeszłości, które następnie oddziałało na bieg cywilizacji, objawienie inspiruje 

nowoczesny umysł nie bardziej niż bitwa pod Maratonem czy Kongres Wiedeński. Jeśli nas 

zajmuje, to nie przez wpływ jaki objawienie miało na przeszłe pokolenia, lecz jako coś, co być 

może ma ciągłe nie zmniejszające się znaczenie. Rozpoczynając dyskusję nad objawieniem nie 

wywołujemy cienia jakiegoś archaicznego zjawiska, lecz usiłujemy rozważyć pytanie, czy 

należy wierzyć, że istnieje w świecie głos, który nas błaga w imię Boga. 

Zatem jest to nie tylko sprawa osobista, lecz taka, która dotyczy historii wszystkich ludzi od 

początku czasu po kres wszystkich dni. Nikt kto choćby raz w życiu poczuł przerażającą powagę 

historii ludzkości albo dotkliwość pojedyńczego istnienia nie może sobie pozwolić na 

ignorowanie tego problemu. Musi zadecydować, wybrać pomiędzy tak i nie. 

 

ZAPOMNIELIŚMY PYTANIA 

Największa przeszkoda, jaką napotykają ludzie nam współcześni podejmujący dyskusję o 

objawieniu nie wynika z ich wątpliwości o autentyczności relacji proroków o ich 

doświadczeniach. Najbardziej krytyczne uzasadnienie tych relacji, gdyby nawet było możliwe, 

miałoby niewielkie znaczenie. Najpoważniejszym problemem jest nieobecność problemu. 



 

 

132  

Odpowiedź, aby miała znaczenie, zakłada świadomość pytania, jednak atmosfera, w której 

żyjemy nie sprzyja kultywacji pytań, których pielęgnacja zajęła stulecia. Bibla jest odpowiedzią 

na naczelne pytanie: czego Bóg od nas żąda? Lecz to pytanie znikło ze świata. Bóg 

przedstawiany jest jako niezróżnicowana masa za zasłoną zagadek a Jego głos stał się obcy 

naszym umysłom, naszym sercom i duszom. Nauczyliśmy się słuchać każdego "ja" oprócz "Ja" 

Boga. Człowiek w naszych czasach może dumnie głosić: Nic co zwierzęce nie jest mi obce, lecz 

wszystko co boskie – jest. Taki jest status Biblii w nowoczesnym życiu: jest ona wzniosłą 

odpowiedzią, tyle, że nie znamy już pytania. Jeśli nie odnajdziemy pytania, nie ma nadziei na 

zrozumienie Biblii. 

 

DOGMAT SAMOWYSTARCZALNOŚCI CZŁOWIEKA 

Opór wobec objawienia wywodzi się w naszych czasach z dwóch przeciwstawnych 

koncepcji człowieka: pierwsza utrzymywała, że człowiek jest zbyt wielki by potrzebował 

boskiego przewodnictwa, druga, że człowiek jest zbyt mały by na nie zasługiwać. Pierwsza 

koncepcja wywodzi się z nauk społecznych, druga z nauk przyrodniczych. 

Od czasów deistów idea samowystarczalności człowieka używana była jako argument 

dyskredytujący wiarę w objawienie. Pewność, że człowiek jest zdolny znaleźć pokój, 

doskonałość i sens życia zyskiwała na sile wraz z postępem technicznym. Mówiono nam, że los 

człowieka zależy wyłącznie od rozwoju jego świadomości społecznej i użycia jego własnych sił. 

Bieg historii uważany był za ciągły wzrost współpracy, coraz doskonalsze harmonizowanie 

interesów. Człowiek był zbyt dobry by potrzebować ponadnaturalnego przewodnictwa. 

Idea samowystarczalności człowieka, ludzka przesadzona świadomość samego siebie 

opierała się na uogólnieniu. Z faktu, że technologia potrafiła rozwiązać niektóre problemy 

wywodzono, iż potrafi rozwiązać wszelkie problemy. To okazało się fałszem. Myślano, że 

reformy społeczne usuną wszelkie choroby i wyeliminują wszelkie zło w świecie. A jednak w 

końcu odkryliśmy to, o czym prorocy i święci zawsze wiedzieli: chleb i władza same nie zbawią 

ludzkości. Istnieje pasja i popęd do okrucieństwa, które jedynie podziw i bojaźń boża mogą 

uśmierzyć. Jest w człowieku zaduch samolubstwa, które tylko świętość może wywietrzyć. 

Człowiek nie ma znaczenia bez Boga i żadna próba ustanowienia systemu wartości na bazie 

dogmatu samowystarczalnności człowieka nie może się powieść.  

Nasze rozumienie człowieka i jego wolności przeszło ogromną zmianę w dzisiejszej epoce. 

Problem człowieka wygląda znacznie poważniej niż myśleliśmy jeszcze przed pokoleniem. To 

co przeczuwaliśmy w najgorszych przewidywaniach okazało się łagodną utopią w porównaniu z 

tym, co się naprawdę zdarzyło w naszych czasach. Odkryliśmy, że rozum może się wynaturzyć i 

że nauka nie zapewnia bezpieczeństwa. 

Czy sama wolność jest najwyższym dobrem, niezależnie od tego, co z nią zrobimy, 

niezależnie od dobra i zła, łagodności i okrucieństwa? Czy też wolność jest pustym konceptem – 

możnością robienia tego co się podoba? Czy znaczenie wolności nie jest zależne od jej 

współbrzmienia z prawością? Nie ma wolności oprócz danej nam przez Boga; nie ma wolności 

bez świętości. 

 



 

 

133  

IDEA NIEGODNOŚCI CZŁOWIEKA 

Rozwój nauk przyrodniczych i społecznych zmusił nas do zdania sobie sprawy jak 

nieznaczący i mały jest człowiek porównaniu z wszechświatem i jak daremne są jego próby 

ustanowienia powszechnie obowiązującego systemu wartosci. To dzięki tej pokorze człowiek 

współczesny uważa za niewiarygodne przypuszczenie, że wieczny duch mógłby zstępować dla 

złączenia się ze słabym i ograniczonym ludzkim rozumem, że człowiek mógłby nakłaniać ucha 

Bogu. Z ideą absolutu tak oddaloną od możliwości pojmowania człowiek może być co najwyżej 

oszołomiony twierdzeniami proroków. Skoro ma jedynie względne poczucie wartości i umysł 

uwarunkowany przez okoliczności i ograniczony do ogarniania fragmentów rzeczywistości, 

skoro wciąż zawodzi w próbach ustanowienia spójnego systemu powszechnych idei – jak 

człowiekowi może w ogóle przyjść do głowy, że jest w stanie pojąć to, co nie jest 

uwarunkowane? 

Co więcej, trudno jest naszemu umysłowi uwierzyć, iż jakikolwiek przedstawiciel gatunku 

zdolnego bez wyrzutów sumienia zorganizować mordowanie milionów, czy choćby tylko być 

tego świadkiem, może być zdolny do przyjęcia myśli bożej. Jeśli człowiek może być obojętny 

wobec horroru eksterminacji milionów mężczyzn, kobiet i dzieci, jeśli może być splamiony 

krwią i przekonany o własnej prawości, przekręcać to, co mu podpowiada sumienie, robić z ludzi 

mydło – jak możemy przypuszczać, że jest on godny tego by nieskończony Bóg zbliżał się do 

niego i go prowadził? 

Człowiek rzadko zdaje sobie sprawę z tego jak jest niebezpiecznie silny. W naszej epoce 

zaczyna być dla nas oczywiste, że jeśli człowiek nie przyłączy się do źródła siły duchowej – 

odpowiednika źródła energii, którą obecnie może wykorzystywać – kilku ludzi może pchnąć całą 

ludzkosć ku ostatecznej katastrofie. Jest tylko jedno takie źródło: wola i mądrość żywego Boga. 

Zdanie sobie sprawy z niebezpiecznej wielkości człowieka, jego ogromnej mocy i zdolności 

zniszczenia wszelkiego życia na ziemi musi całkowicie zmienić nasą koncepcję miejsca 

człowieka i jego roli w boskim planie. Jeśli nasz świat nie jest błahostką w oczach Boga, jeśli 

Stworzyciela naprawdę obchodzi Jego stworzenie, to człowiek – który ma władzę zarówno 

stwarzania kultury jak i popełniania zbrodni, ale który jest również zdolny do działania w 

zastępstwie boskiej sprawiedliwości – jest wystarczająco ważny by otrzymywać światło 

duchowe w nieczęstych jutrzenkach swojej historii. 

Jeśli historia nie jest bezsensownym kaprysem musi istnieć przeciwwaga dla ogromnej siły 

niszczycielskiej człowieka, musi istnieć głos, który człowiekowi mówi NIE, głos który nie jest 

ogólnikowy, słaby, swrócony do wewnątrz tak jak wyrzuty sumienia, lez równy mocą duchową 

niszczycielskiej mocy człowieka. 

Głos przemawia do ducha proroków w rzadkich momentach ich życia a do mas krzyczy 

poprzez horror historii. Prorocy nań odpowiadają, masy rozpaczają, 

Przemawiając w imieniu Bytu, który łączy sprawiedliwość z wszechmocą Biblia jest 

nieustającym krzykiem "Nie!" skierowanym do ludzkości. W samym środku naszego 

świętowania triumfów cywilizacji Biblia uderza jak nóż przecinając naszą bierność i 

przypominając nam, że Bóg także ma swój głos w historii. Tylko ci, którzy są zadowoleni ze 

stanu rzeczy albo ci, co wybrali łatwą ścieżkę ucieczki od społeczeństwa zamiast w nim być 

trzymając się z dala od fałszywej chwały mogą się poczuć urażeni zamachem Biblii na ludzką 

niezależność. 



 

 

134  

 

DYSTANS MIĘDZY BOGIEM A CZŁOWIEKIEM 

Opór wobec objawienia wynika również z koncepcji Boga. Jedna rzecz wydaje się nam 

pewna: Bóg przebywa w absolutnym oddaleniu od człowwieka i pozostaje w głębokim 

milczeniu. Czy ma zatem jakikolwiek sens mówienie o porozumiewaniu się Boga i człowieka? 

Świat przyrody jest cierpliwy, spolegliwy, poddający się rozumowi, lecz uparcie milczy. 

Podziwiamy jej bogactwo i cichą mądrość, pracowicie odczytujemy jej znaki, lecz ona nigdy do 

nas nie mówi. Czyż oczekujemy od gwiazd, że nas zrozumieją, albo od morza, że się da nam 

przekonać? Porozumiewanie się jest czynnością zależną od tak wielu złożonych i wzajemnie 

posplatanych warunków, że idea natury zwracającej się do człowieka jest nie do pomyślenia. 

Komunikacja zakładałaby nie tylko posiadanie duszy przez naturę, lecz także człowieka 

posiadającego zdolności umysłowe rozumienia jej właściwych znaków. A jednak twierdzenie 

proroków, że wieczny Bóg zwrócił się do śmiertelnego umysłu nie jest sprzeczne z rozsądkiem. 

Sama struktura materii stała się możliwa w taki sam sposób jak nieskończone krystalizuje się w 

najmniejszym. Jeśli strumień energii przechowywany w słońcu i gleba mogą być zmienione w 

źdźbło trawy, czemu a priori wykluczać, że duch boży dosięga ludzkiego umysłu?  

Od słońca do kwiatu jest wielka odległość. Czy kwiat, o całe światy oddalony od źródła 

energii, może osiągnąć pogląd na swe pochodzenie? Czy kropla wody może wznieść się by 

zobaczyć, nawet na chwilę, odległe źródło strumienia? W proroctwie jest tak jakby słońce 

złączyło się z kwiatem, jakby ęródło wysłalo prąd, który dosięga kropli. 

Zatrzymajmy się na chwilę by rozważyć ciągłą interakcję zachodzącą pomiędzy tym co 

somatyczne i tym co psychiczne. Dotknięcie opuszka palca tłumaczone jest na pojęcie gdy 

intencja umysłu jest komunikowana ciału. To jak zachodzi ta interakcja pozostaje nieopisywalne. 

Czy zatem słusznie, ze względu na nieopisywalność objawienia, a priori odrzucamy jako 

nieprawdziwe, twierdzenia proroków jakoby, w określonych momentach w historii Izraela, 

boskść dotknęła kilku wybranych dusz? Że stworzyciel, źródło naszego własnego ja przemówił 

do człowieka?  

Jeśli są momenty, w których geniusz przemawia w imieniu wszystkich ludzi, czemu 

mielibyśmy zaprzeczać, że są też momenty w których głos przemawia w imieniu Boga? Że 

źródło dobra ukazuje swe drogi ludzkiemu umysłowi? 

Prawda, wydaje się niewiarygodne, że mielibyśmy mieć przed oczami słowa zawierające 

tchnienie Boga. O czym zapominamy to to, że w takiej chwili oddychamy tym co Bóg stwarza, 

że oto przed sobą widzimy dzieła, które odbijają Jego nieskończoną mądrość, Jego nieskończoną 

dobroć. 

 

DOGMAT CAŁKOWITEGO MILCZENIA BOGA 

Dla wielu umysłów nieznanie Boga to otchłań z krążącą pogłoską o bycie ostatecznym, o 

którym wie się tylko tyle, że jest olbrzymią nieświadomą masą tajemnicy. Z takiej perspektywy 

twierdzenia proroków wyglądają niewiarygodnie. 

Spróbujmy przeanalizować tę perspektywę. Przypisując wieczną tajemniczość ostatecznemu 

bytowi stwierdzamy, że posiadamy o nim wiedzę. A zatem ostateczny byt jest nie nieznanym, 



 

 

135  

lecz znanym Bogiem. Inaczej mówiąc jest to Bóg, o którym my wiemy, lecz który sam nie wie: 

wielki Niewiedzący. Głosimy ignorancję Boga jak również naszą wiedzę o tym, że On nie wie! 

Wydaje się to częścią naszego pogańskiego dziedzictwa: mówiąc, że Najwyższy Byt jest 

całkowitą tajemnicą, a nawet uznając Boga stworzenia wciąż trwamy w przekonaniu, że ten, 

który ma moc stworzenia świata nie jest zdolny do wypowiedzenia słowa. Ale czemu 

mielibyśmy zakładać, że Bóg jest na zawsze więźniem milczenia? Czemu a priori odmawiać 

absolutnemu bytowi władzy wyrażania? Jeśli świat jest dziełem Boga czy jest rzeczą nie do 

pomyślenia, że w Jego dziele będą znaki ego ekspresji? 

Nie przestajemy głosić dogmatu całkowitego milczenia Boga i działać tak, jakby Bóg nigdy 

nic nie mówił i jakby uczynił człowieka zbyt głuchym by słyszeć. Lecz czasami niektórzy z nas 

wzdrygają się: czy nie jest taki dogmat okropną obrazą?  

Prawda, twierdzenie proroków jest wstrząsające, prawie niewiarygodne. Lecz dla nas, 

żyjących w tym strasznie pięknym świecie, nieprzeniknione milczenie Boga jest niepomiernie 

bardziej wstrząsające i całkowicie niewiarygodne. 

 

OSOBISTA ANALOGIA 

W naszym własnym życiu wielu z nas stwierdziło, że poza spekulacją i obserwacją istnieją 

inne inne drogi do wiedzy. Kiedy w naszym życiu udaje nam się sprostać cudowi stale 

objawiającej się mądrości czasami czujemy jakby echo echa głosu przenikało ciszę, dareemnie 

próbując zwrócić naszą uwagę. Czasami czujemy się powołani nie wiedząc przez kogo, wbrew 

naszej woli, przerażeni potęgą daną naszym słowom, uczynkom i myślom. 

W naszym własnym życiu głos Boga przemawia powoli, sylaba po sylabie. Gdy osiągamy 

pełnię lat i tracimy część naszych najgłębszych złudzeń uczymy się jak patrzeć wstecz by 

wyrazić sens naszych doświadczeń życiowych. Niektórzy z nas odkrywają jak te rozproszone 

sylaby formułują pojedyncze zdanie. Ci co wiedzą, że nasze życie dzieje się w świecie nie 

dającym sie całkowicie objaśnić w ludzkich kategoriach, że każdy moment jest Jego ukrytym 

aktem stworzenia, nie mogą się powstrzymać od pytania czy jest coś w czym Jego głos nie jest 

zamknięty? Czy istnieje coś w czym nie ukrywa się jego stworzenie? 

Niektórzy ludzie odczuwają dęwięk Niech się stanie, pełnię istnienia za świetlistą chmurą 

życia zwodzącą nieoswojone dusze. U innych nie tylko pieśń, lecz i bezpośredni głos sięgał 

duszy unosząc zasłonę niepoznawalnego. Ci co wiedzą, że wskazówka może być w końcu 

udzielona tym, co się o nią modlą, i że na przekór temu, że są niegodni i podli mogą być 

oświeceni iskrą która z dalekosiężną mądrością pojawia się niespodziewanie, niezasłużona lecz 

zbawcza, nie czują obcości wobec umysłów, które postrzegały nie iskrę, lecz płomień. 

Idea objawienia pozostaje nonsensem tak długo jak długo jesteśmy niezdolni do pojęcia 

natężenia, z jakim realność Boga ogarnia człowieka, każdego człowieka. Jednakże zbierając 

pamiątki po iskrach objawień, które mieliśmy, cząstkowych intuicji, którymi zostaliśmy 

obdarowani przez lata, stwierdzamy, że nie można być pewnym niemożliwości objawienia. 



 

 

136  

18. Prorocze niedopowiedzenie 

 

IDEA, TWIERDZENIE, SKUTEK 

W poprzednim rozdziale rozważaliśmy ideę objawienia i główne przyczyny ludzkiego oporu 

wobec niego. Próbowaliśmy wskazać jej ważność dla sytuacji człowieka i sugerowaliśmy, iż 

niemożliwa jest pewność iż objawienie jest niemożliwe. Jednak nawet jeśli udowodni się, że 

potencjalnie możliwa, idea jeszcze nie musi być faktem. Czyż nie da się pomyśleć, że Bóg nie 

zdołał zaspokoić naszych oczekiwań? Co daje nam pewność że nasza wiara w objawienie nie jest 

uleganiem myśleniu życzeniowemu? Czy nie powinniśmy poprzestać na wierze, że Bóg istnieje, 

lecz nie posiada głosu? 

Objaśnienie tej kwestii zależeć będzie od tego w jaki sposób potraktujemy inny problem, a 

mianowicie czemu sięgamy po Biblię w poszukiwaniu głosu Boga w świecie? Dlatego gdyż 

Biblia oferuje coś więcej niż tylko wskazanie możliwości objawienia. W Biblii natykamy się na 

stwierdzenie, na proroków którzy twierdzą, iż przekazują wolę Boga. Jest to fakt, który zaważył 

na historii Izraela. A zatem gdy sięgamy po Biblię, to to z czym mamy do czynienia to nie 

zasada, ogólna idea czy też metafizyczna możliwość, ale konkretne wydarzenia proroctw, które 

według Biblii miały miejsce w życiu Izraela między czasami Mojżesza a czasami Malachiasza.  

Gdyby Biblia zaginęła, gdyby słowa proroków znikły a tym co zostało byłaby tyklo pamięć 

ludzi twierdzących, że byli prorokami, jedynym przedmiotem badania byłoby to ich twierdzenie. 

Ale Biblia jest z nami po dziś dzień i to z czym mamy do czynienia to nie jedynie ludzie 

twierdzący, że doświadczyli czegoś nadzwyczajnego – mamy do czynienia z nadzwyczajnymi 

słowami. A więc nie tylko, ani nawet nie przede wzystkim to ich twierdzenie wiedzie nas do 

Biblii. Wyzwaniem rzuconym naszemu życiu, naszemu myśleniu, tym co powoduje nasze 

wysiłki zrozumienia znaczenia tego twierdzenia jest to co prorocy mówią. 

A zatem konieczne jest rozróżnienie między trzema aspektami problemu objawienia: ideą, 

twierdzeniem i wynikiem. Ideę objawienia omawialiśmy w poprzednim rozdziale. Obecnie 

zajmiemy się twierdzeniem by następnie omówić słowa, czyli wynik. 

Od naszego badania zależy nie tylko nasza wiara, że wola Boga może dosięgnąć umysłu 

człowieka, lecz także kwestia przyjęcia lub odrzucenia znamiennego twierdzenia zawartego w 

Biblii, że Bóg jest naprawdę taki jak utrzymują prorocy, że Jego wola jest naprawdę taka, jak 

twierdzą prorocy. 

 

CZYM JEST NATCHNIENIE PROROCZE? 

Świadomość proroków, że są pod wpływem natchnienia, ich niewzruszone przekonanie, że 

posłanie, które przynoszą ludowi nie jest dziełem ich własnych serc będzie punktem wyjścia w 

naszym badaniu. 

 

W chwili kryzysu Mojżesz kładzie cały swój autorytet na szali twierdzenia, iż jest natchniony 

przez Boga1. Na różne sposoby prorocy utrzymują, że ich słowa nie biorą się "z ich serca" (Ez. 

13, 2), że ich proroctwa są natchnione, nie wymyślone, że to Bóg posyła ich do ludu (Iz. 48, 16) 



 

 

137  

Naszym zadaniem jest zajęcie się dwoma problemami: jakie jest znaczenie natchnienia 

proroczego i co jest prawdą w natchnieniu proroczym. Pierwszy bada jakiego rodzaju działania 

opisywane są w proroczym natchnieniu? Drugi pyta czy to jest prawda? Czy to zdarzyło się 

naprawdę? 

Musimy rozpocząć od pierwszego z tych pytań gdyż musimy wiedzieć co to jest natchnienie 

prorocze zanim podejmiemy próbę udowodnienia lub zaprzeczenia, że miało ono miejsce. 

Jakiego rodzaju fakt jest określany terminem proroctwo? Co ten termin oznacza? 

Dziś można sobie wyobrazić sobie wielkiego mówcę, którego posłanie mogłoby skupić 

uwagę całej ludzkości. Lecz wyobrażenie sobie, iż jakiś człowiek mógłby się stać centrum uwagi 

nieba i ziemi i że do niego zwracałby się cały wszechświat jest dla nas nie do pomyślenia. Nawet 

gdy założymy, że isnieje duch, który ożywia całe istnienie, jego tajemniczość zasadniczo 

przekracza zasięg ludzkiego umysłu. Doświadczenie, że mówił do nas On, który jest więcej niż 

niebo i ziemia przytłacza ogromem w porównaniu z którym wszelkie słowa tracą wagę. Badanie 

psychologicznych i historycznych okoliczności niewiele daje. Jakakolwiek byłaby odpowiedź na 

pytania jak zaistniało proroctwo, czy było ono wewnętrznym, czy też zewnętrznym 

doświadczeniem, jakie były jego okoliczności historyczne itd. obracać się ona będzie wokół tego 

co drugorzędne, tak samo jak z dyskusji o przecinkach i wielokropkach nie wynika zawartość 

zdania. Wpierw należy zrozumieć słowa i ich znaczenie. 

Właściwe zrozumienie jakiegoś sformułowania zależy od tego czy jest ono zgodne ze 

znaczeniem zamierzonym przez autora tego sformułowania. A zatem należy zapytać co rozumiał 

prorok przez wyrażenie "Bóg mówił"? Aby zrozumieć twierdzenia proroka o jego doświadczeniu 

musimy mieć w pamięci następujące zasady dotyczące natury tych twierdzeń: 1) rzeczy i słowa 

miewają wiele znaczeń; 2) wypowiedzi proroka są niedopowiedzeniami; 3) język proroka to 

język wspaniałości i tajemnicy; 4) jest różnica między słowami opisowymi i wskazującymi; 5) 

wypowiedzi proroka mają wywołać naszą odpowiedź. 

 

SŁOWA MAJĄ WIELE ZNACZEŃ 

Najprostrzą drogą do niezrozumienia objawienia jest jego literalne pojmowanie, wyobrażanie 

sobie, że Bóg prowadził z prorokiem zamiejscową rozmowę telefoniczną. A przecież wielu z nas 

ulega temu złudzeniu zapominając, że literalne nastawienie umysłu jest grzechem głównym w 

myśleniu o rzeczach ostatecznych. 

Błąd literalnego nastawienia umysłu polega na przyjęciu, iż rzeczy i słowa mają tylko jedno 

znaczenie podczas gdy prawdą jest, że rzeczy i słowa mają różne znaczenia w różnych 

sytuacjach. Złoto to dla kupca bogactwo, dla jubilera ozdoba, "nierdzewny, miękki, przewodzący 

elektryczność metal o dużym ciężarze właściwym" dla inżyniera, a dla retora łagodność ("serce 

ze złota"). Światło jest formą energii dla fizyka, środkiem wyrazu dla artysty, wyrazem 

wspaniałości w pierwszym rozdziale Biblii. Ruah, hebrajskie słowo oznaczające ducha, oznacza 

również oddech, wiatr, kierunek. A kto myśli jedynie o oddechu zafałszowuje głębokie 

znaczenie tego terminu. Bóg jest nazywany ojcem, lecz jeśli ktoś traktuje to biologicnie, 

zniekształca znaczenie Boga. 

W języku wiary jest kilka słów tylko jemu właściwych, większość terminów zapożyczona 

jest z ogólnej puli ludzkiego doświadczenia, nadano im jedynie nowe znaczenia. A więc biorąc 

te terminy dosłownie gubimy szczególne odniesienia, których nabrały w użyciu religijnym. 



 

 

138  

Znaczenie słów w języku naukowym powinno być jasne, jednoznaczne, przekazujące tę 

samą ideę wszystkim ludziom. Inaczej w poezji, słowa, które mają tylko jedno znaczenie uważa 

się za płaskie. Właściwe słowo to często takie, które wywołuje wielość skojarzeń, takie które 

należy rozumieć na więcej niż jednym poziomie. Co w jęzku naukowym jest zaletą jest wadą 

ekspresji poetyckiej. 

Czy należy się upierać, że słowa biblijne trzeba rozumieć wyłącznie zgodnie z ich 

dosłownym znaczeniem? Często wydaje się, że prorocy chcieli być rozumiani nie w jeden tylko 

sposób i nie na jednym poziomie, lecz na wiele sposobów i na wielu poziomach, w zależności od 

sytuacji w której się znajdujemy. A jeśli taka była ich intencja, nie powinniśmy ograniczać 

naszego rozumienia do jednego tylko znaczenia. 

 

POETYCKIE NIEDOPOWIEDZENIE 

Często się uważa, że autorzy Biblii mieli skłonność do wzniosłego i napuszonego języka, 

lubowali się w udziwnieniach i przesadzie. Jednak rozważając treść tego, co próbowali 

powiedzieć, okazuje się, że to co brzmi jak grandilokwencja jest niedopowiedzeniem i oszczędną 

formą. Ich słów nie należy brać dosłownie dlatego że dosłowne rozumienie byłoby rozumieniem 

częściowym i płytkim jako że znaczenie dosłowne to jedynie minimum znaczenia2. 

"Bóg przemówił". Czy należy traktować to symbolicznie: On nie mówił, naprawdę było tak 

jak gdybyby mówił? Prawdą jest, że to co jest dla nas dosłownie prawdziwe, jest przenośnią w 

porównaniu z tym, co jest dla Boga metafizycznie realne. Nasze tysiąc lat to dla Niego dzień. A 

nasze najmocniejsze to zaledwie niedopowiedzenia słowa gdy się odnoszą do Niego. 

Jednak to, że "Bóg przemówił" to nie symbol. Symbol nie stwarza świata z niczego. Ani też 

symbol nie powołuje Biblii do istnienia. Mowa Boga jest nie mniej, lecz nawet bardziej niż 

dosłownie realna. 

 

JĘZYK WSPANIAŁOŚCI I TAJEMNICY 

Współczesny badacz Biblii wystawiony jest na pokusę interpretowania Biblii poprzez swój 

własny obraz świata. Aby zrozumieć prawdziwe znaczenie Biblii musimy mieć w pamięci jej 

podstawową koncepcję świata. Człowiek biblijny jest w pierwszym rzędzie uwrażliwiony na 

aspekt wspaniałości, a jego językiem dla oddania objawienia jest mowa wspaniałości i 

tajemnicy. 

"Słowo Boga", "Bóg przemówił" – z czym to porównać? Czy porównywać z artykułowaną 

mową, głosem istoty ludzkiej? Aby człowiek spostrzegł słowo Boga musi ono być 

zakomunikowane głosem, jednak aby było boskie, musi być komunikowane przez coś większego 

niż głos. W świecie jest wiele głosów, co jest boską jakością w wypowiedzi? Jeśli Bóg jest tym, 

który stworzył świat, jak Jego wypowiedź może być porównywana ze zjawiskiem, które tak 

mało znaczy nawet w planie świata? 

Powiedzieć, że dla człowieka biblijnego słowo Boga jest wielkie jak kosmiczna moc 

utrzymująca razem wszystkie pierwiastki i siły byłoby niedopowiedzeniem. Słowo Boga jest 

potęgą stworzenia. On powiedział: Niech się stanie i się stało. 



 

 

139  

Przez słowo Boga niebiosa zostały uczynione 

I wszystkie ich zastępy, przez tchnienie ust jego. 

(…) 

Bo on rzekł i się stało,  

On rozkazał i powstało. 

(Ps. 33, 6-9) 

Świat jest wzniosły i wspaniały. A przecież gdyby nie Jego słowo nie byłoby świata, nie 

byłoby wziniosłości ani wspaniałości.  

Czym jest dla proroków słowo Boga? Kombinacją dźwięków przenoszących 

konwencjonalne idee, mogącą służyć jako część zdania? 

Czyż nie jest moje słowo jako ogień, powiada Pan, i jako młot kruszący skały? 

(Jer. 23, 29) 

Tajemnicza wszechmoc jest niezwykłą własnością boskiego słowa. Od Boga wyszła Jego 

tajemnica wypowiedź i słowo, dźwięk dotarło do uszu człowieka. Duch Jego twórczej mocy 

powołał do istnienia świat materialny; duch Jego objawiającej mocy powołał do istnienia Biblię. 

 

SŁOWA OPISUJĄCE I WSKAZUJĄCE 

Ludzki umysł jest skarbnicą rozmaitych idei . Część z nich jest określona i daje się wyrazić, a 

część stawia opór określeniom i pozostaje niewyrażalna. Analogicznie, istneją dwa rodzaje 

słowa: istnieją słowa opisujące, które są w ustalonym związku z konwencjonalnymi i 

określonymi znaczeniami, np. konkretne rzeczowniki: krzesło, stół, albo terminy nauki; istnieją 

także słowa wskazujące, których relacja do niewypowiadalnych znaczeń jest płynna i które 

zamiast opisywać, zaledwie przybliżają coś co przeczuwamy lecz nie jesteśmy w stanie 

całkowicie pojąć. Zawartości znaczeniowej słów takich jak Bóg, czas, piękno, wieczność, nie 

można sobie wiernie wyobrazić ani odtworzyć w naszym umyśle. A przecież dostarczają one 

bogactwo znaczeń naszemu zmysłowi niewypowiadalnego. Ich funkcją jest nie przywołanie w 

naszym umyśle definicji, lecz wprowadzenie nas do rzeczywistości, w której znaczą. 

Funkcją słów opisujących jest przywoływanie idei, którą już posiadamy w naszym umyśle, 

przywoływanie z góry ustalonych znaczeń. Słowa wskazujące mają inną funkcję. To co 

wywołują to nie tyle pamięć co odpowiedź, idea o której jeszcze nie słyszano, znaczenie, 

któregośmy przedtem nie byli w pełni świadomi. 

Wiele słów służy zarazem jako opisujące i wskazujące. Dla kapitana żaglowca słowa "wiatr" 

i "świt" mają określone znaczenia: masa powietrza poruszającego się w określonym kierunku i z 

określoną siłą; moment dający się określić w kategoriach zegara. Ale kiedy w wierszu czytamy o 

"wietrze co wzdycha przed świtem", czy próbujemy określić dokładny moment, który poeta miał 

na myśli? Czy pytamy o kierunek i siłę wiatru? A przecież nie ma wątpliwości, że poeta 

odwołuje się do tego samego wiatru i tego samego świtu, z którym ma do czynienia kapitan. 

Tyle, że odwołuje się do innego aspektu tego samego zjawiska.  

Czytając o "wietrze co wzdycha" nikt nie będzie dociekał fizjologii wiatru podczas 

wdychania i wydychawnia powietrza. Jednak istnieje typ czytelnika, który gdy się z nim 

rozmawia o drabinie Jakubowej pyta ile miała stopni. 



 

 

140  

 

INTERPRETACJA ODPOWIADAJĄCA  

Wiatr w przytoczonej powyżej linijce to nie figura mowy. Traktowanie go figuratywnie, 

uważanie, że odnosi się do czegoś innego niż wiatr byłoby niezrozumieniem intencji i 

doświadczenia poety. Z drugiej strony, traktowanie go dosłownie, w taki sam sposób, jak 

rozumie meteorolog, byłoby kurczowym trzymaniem się innego poziomu znaczenia niż ten, na 

którym odczuwał go poeta. Poeta odwołuje się do wiatru na metasymbolicznym poziomie 

znaczenia. Słowa użyte w takim sensie nie powinny być brane dosłownie ani figuratywnie, ale 

odpowiadająco. 

Dosłowne traktowanie słowa oznacza odtwarzanie w umyśle idei, którą to słowo reprezentuje 

i z którą jest ono trwale kojarzone w pamięci. Jest oczywiste, że jedynie słowa opisowe mogą 

być traktowane dosłownie. Traktowanie słowa opisowego figuratywnie to przyjmowanie, że 

autor jest nieszczery: mówi jedno, a myśli co innego. Jest oczywiste, że jedynie wyrażenia 

metaforyczne mogą być traktowane figuratywnie. Słowa wskazujące muszą być brane 

odopwiadająco. Aby je rozumieć musimy pozbyć się z góry przyjętych znaczeń, schematy 

myślowe są bezużyteczne. Słowa te nie są obrazami, ale wskazówkami, służą nam jako 

przewodnik, sugerują trop myślenia. 

Taka jest w istocie nasza sytuacja w odniesieniu do stwierdzenia takiego jak "Bóg 

przemówił". Odnosi się ono do idei obcej naszemu umysłowi i jedynym sposobem na pojęcie 

znaczenia tego stwierdzenia jest odpowiedź na nie. Musimy dostosować nasz umysł do 

znaczenia, o którym przedtem nie miał on pojęcia. Słowo jest tu tylko wskazówką, niczym 

więcej; zadanie zrozumienia spoczywa na umyśle i duszy czytającego. 

 

                                                 
1

 "I rzekł Mojrzesz: po tym poznacie, że Pan mnie posłał abym dokonał wszystkich tych uczynków, i że z 

własnej woli nic nie uczyniłem" (Li. 16, 28). 

2

 Prorocy dostosowywali swe słowa do zdolnosci ludzkiego pojmowania, patrz Mechilta do Wyj. 19,18; 

por. The Mishnah of Rabi Eliezer, decyzja 14, ed. Enelow, New York, 1933, s. 25. 



 

 

141  

19. Tajemnica objawienia 

 

OBJAWIENIE A DOŚWIADCZENIE OBJAWIENIA  

Jeśli objawienie to moment, w którym Bogu udaje się dosięgnąć człowieka, to próba opisania 

tego momentu wyłącznie w kategoriach optyki czy akustyki, pytanie czy była to wizja, czy też 

dźwięk, czy było to głośne czy ciche, byłaby jeszcze bardziej niedorzeczna niż pytanie o siłę 

"wiatru co wzdycha przed świtem". Oczywiście, prorocy twierdzili, że widzieli, że słyszeli. Ale 

widzenie i słyszenie tego rodzaju nie może być przedmiotem analizy psychologicznej ani 

fizjologicznej. Analiza zdolności poety słyszenia westchnień wiatru nie ma znaczenia dla 

naszego rozumienia wiersza. Czy prorok twierdzi, że spotkał Boga w taki sam sposób jak 

spotykał któregoś ze swych współczesnych albo jak Arystoteles spotkał się z Aleksandrem 

Wielkim? 

Gdyby objawienie było jedyne aktem psychofizycznym, nie byłoby niczym więcej niż 

doświadczeniem człowieka, zdarzeniem w ludzkim życiu. A przecież tak jak rzeźba jest czymś 

więcej niż tylko kamień w którym jest wyrzeźbiona, objawienie jest czymś więcej niż ludzkim 

doświadczeniem. To prawda, objawienie, które by nie zostało poznane w doświadczeniu byłoby 

jak rzeźba wyrzeębiona w powietrzu. Jednakże fakt jego bycia ludzkim doświadczeniem jest 

jedynie częścią tego co naprawdę wydarza się w objawieniu. Przeto nie należy zrównywać 

samego zdarzenia objawienia z ludzkim doświadczeniem objawienia. 

 

TAJEMNICA OBJAWIENIA 

Natura objawienia jako zdarzenia należącego do sfery niewyrażalnego jest czymś, czego 

słowa nie mogą wypowiedzieć, czego język ludzki nigdy nie będzie w stanie opisać. Nasze 

kategorie są nieprzystawalne do tego co jest zarazem wewnątrz i na zewnątrz sfery materii i 

umysłu. Gdy mowa o objawieniu, im bardziej opisowego używamy języka, tym mniej 

przystający jest nasz opis. Słowa w jakich prorocy próbowali przekazać swoje doświadczenia nie 

były fotografiami ale malowidłami, nie opisami lecz pieśniami. Psychologiczna rekonstrukcja 

aktu prorokowania jest zatem nie bardziej możliwa niż próba namalowania czyjejś fotograficznej 

podobizny na podstawie piosenki. Słowo "objawienie" jest jak wykrzyknik; jest bardziej 

terminem wskazującym niż opisowym. Jak wszystkie terminy wyrażające to co ostateczne, raczej 

wskazuje ono na swoje znaczenie nięli w pełni je oddaje. "Bardzo trudno mieć prawdziwe 

pojęcie o tym, co się wydarzyło na Synaju bo nigdy przedtem nie było, ani już nigdy nie będzie 

niczego podobnego"1. "Wierzymy – powiada Majmonides – że Tora znalazła się w rękach 

Mojżesza gdyż zostazła mu dana przez Boga w sposób opisany w Piśmie figuratywnie terminem 

"słowo" i że nikt nigdy nie wiedział jak to sie stało, oprócz samego Mojżesza, którego to słowo 

dosięgło"2.  

Nie możemy próbować czytać rozdziałów Biblii traktujących o wydarzeniu na Synaju jakby 

były wykładami teologii systematycznej. Ich intencją jest święcenie tajemnicy i raczej 

wprowadzenie nas do niej niż jej przeniknięcie czy objaśnienie. Jako sprawozdanie z objawienia, 

sama Biblia jest midraszem. 

Aby przekazać to czego doświadczyli prorocy Biblia mogła się posłużyć terminami 

opisującymi albo terminami wskazującymi. Każdy opis aktu objawienia w kategoriach 



 

 

142  

empirycznych przyniósłby w efekcie karykaturę. Dlatego też Biblia poprzestaje na stwierdzeniu 

że objawienie miało miejsce; to jak to się odbyło jest czymś co mogło być oddane w słowach 

które są wskazujące i sugerujące.  

To samo słowo może być użyte w rozmaity sposób. Dźwięk jest ten sam, lecz duch jest inny. 

Powiedzenie "I Bóg rzekł: Niech będzie światło" jest odmienne z ducha od "Kowalski 

powiedział: zapal światło". Drugie stwierdzenie przekazuje konkretne znaczenie; pierwsze 

wywołuje wewnętrzną odpowiedź na niewyrażalne znaczenie. Stwierdzenie “człowiek mówi” 

opisuje fizjologiczny i psychologiczny akt; stwierdzenie “Bóg mówi” przekazuje tajemnicę. 

Wywołuje w nas zmysł cudowności i zdumienia abyśmy odpowiedzieli na tajemnicę 

przekraczającą naszą zdolność pojmowania. 

Istnieją fakty duchowe całkowicie nie poddające się redukcji do ekspresji słownej i 

całkowicie poza zasięgiem zarówno wyobraźni jak i definicji. 

To nieistotne czy Jego wola przekazana była jako dźwięk; istotne że stała się nam wiadoma. 

Dęwięk czy widok jest dla transcendentalnego wydarzenia tym czym metafora dla abstrakcyjnej 

zasady. 

 

NEGATYWNA TEOLOGIA OBJAWIENIA 

Atakowani prorocy mogli jedynie zaprzeczać, że to co mówili pochodziło od nich samych: 

"Nie z mojego serca" (Li. 16, 28; por. Ez. rozdz. 13). Objawienie może być opisane jedynie via 

negationis; możemy jedynie powiedzieć czym nie jest. Prawdopodobnie najstarszy przykład 

teologii negatywnej odnosił się do rozumienia objawienia. Czytamy, iż Eliaszowi 

zakomunikowano: 

Wyjdź i stań na górze przed Panem. 

A oto Pan przechodził 

I wicher potężny i silny potrząsał górami 

 

I kruszył skały przed Panem, 

Lecz w tym wichrze nie było Pana; 

A po wichrze było trzęsienie ziemi,  

Lecz w trzęsieniu ziemi nie było Pana; 

Po trzęsieniu ziemi był ogień, 

Lecz w ogniu nie było Pana; 

A po ogniu cichy i łagodny głos.  

(I Król. 19, 11-12) 

Dosłownie głos ciszy. Dopiero po usłyszeniu tego co niemal niesłyszalne raptus Eliasz zakrył 

płaszczem twarz; wyszedł i stanął w wejściu do jaskini by słuchać głosu. 

Głos, który postrzegał był nieomal nieruchomością. 

 

WYOBRAZIĆ SOBIE TO ZNIEKSZTAŁCIĆ 

A zatem wyobrażanie sobie objawienia, mianowicie myślenie o nim jakby to był psychiczny 

lub fizyczny proces, to wypaczenie jego natury i zniszczcenie jego tajemnicy. Myślenie o 



 

 

143  

objawieniu jako o akcie psychofizycznym jest tak samo błędem jak myślenie o Bogu jako bycie 

cielesnym. Niewielu z nas zdolnych jest myśleć tak by gościńca naszego myślenia nie przecinała 

scieżka wyobraźni. To zazwyczaj na skrzyżowaniu myślenia i wyobraźni wielka płaszczyzna 

ducha skręca w ślepą uliczkę paraboli-wyobrażenia. 

Powiadają, że pewien chasyd po wysłuchaniu wykładu na temat wzniosłego pojęcia Boga 

według filozofów powiedział: "Gdyby Bóg był taki jakim go sobie wyobrażacie, nigdy bym w 

Niego nie uwierzył". Jakby nie były wyrafinowane i subtelne nasze spekulacje, gdy tylko są 

opisowe, czyli skończone, ograniczają Go i wpychają w ciasnotę naszych umysłów. Nigdy nasz 

umysł nie okazuje się tak nieodpowiedni jak przy próbach opisania Boga. To samo odnosi się do 

idei objawienia. Gdy jest ono zdefiniowane, opisane wtedy kompletnie się nam wymyka. 

 

ELIMINACJA ANTROPOMORFIZMU 

Smutny to widok gdy prawda wycieka przez niezręczne sformułowania; jak wiele naszych 

spekulacji o Nim i Jego działaniach zdaje się Go ograniczać i wypaczać. Skłonni jesteśmy do 

przypisywania Bogu ludzkich kształtów i do myślenia o prorokowaniu jako działaniu psycho-

fizycznym. A przecież to, że Bóg, który stworzył świat jest inny niż świat jest pewnikiem 

myślenia biblijego. Stwarzanie sobie obrazu Jego lub jego działań to zaprzeczanie Jego istnieniu. 

Nie cała rzeczywistość jest materialna i nie wszystkie rzeczywiste działania możemy postrzegać 

naszymi zmysłami. Człowiek słyszy nie tylko uszami. Nie tylko dźwięki fizyczne docierają do 

duszy człowieka. 

Czołowi przedstawiciele myśli żydowskiej napominają nas byśmy nie wyobrażali sobie, że 

Bóg przemawia i wydaje dęwiźki za pomocą organów mowy. 

"Percepcja poprzez zmysły, zwłaszcza poprzez wzrok i słuch jest nam najlepiej znana; nie 

mamy wyobrażenia ani pojęcia o żadnym innym prócz mowy sposobie komunikacji pomiędzy 

duszą jednego człowieka a duszą drugiego, mianowicie poprzez dęwięki wydawane przez wargi, 

język i inne organy mowy. A zatem gdy mamy się dowiedzieć, że Bóg posiada wiedzę o 

rzeczach i ta wiedza jest przez Niego udzielana prorokom, którzy z kolei przekazują ją nam, to 

oni przedstawiają Go nam (…) jako mówiącego, a mianowicie, że posłanie od Niego dociera do 

proroków"3. Jednakże gdy "mówią nam, że Bóg zwracał się do proroków i mówił do nich, nasze 

umysły powinny jedynie przyjąć do wiadomości, że istnieje boska wiedza, do której prorocy 

otrzymali dostęp; mamy być pod wrażeniem idei, że rzeczy, o ktorych mówią nam prorocy 

pochodzą od Boga i nie są całkowicie produktem ich myślenia i idei. (…) Nie powinniśmy 

zakładać, że Bóg gdy mówił używał głosu czy dźwięków"4. 

"Każda inteligentna osoba wie", że kiedy Biblia stwierdza, że ludzie widzieli czy też słyszeli 

głos na Synaju, to nie odnosi się to do "percepcji oczami" czy też "percepcji uszami", ale do 

percepcji duchowej5. "Nie był to ani fizyczny głos, ani fizyczna percepcja, lecz raczej głos 

duchowy (…) Czy daje się pomyśleć, że słowa mówione przez Boga powinny mieć 

podobieństwo ludzkiej mowy? Te słowa były słyszane przez Mojżesza ale nie przez lud. Czy to 

naturalne, że jeden i ten sam głos słyszany jest przez jedną osobę, ale nie przez inną?"6. 

 



 

 

144  

JAK ŻADNE INNE ZDARZENIE 

Wysiłek by odtworzyć ukryte okoliczności, w jakich słowo Boga poruszyło duszą proroka 

skazany byłby na niepowodzenie. Któż może odkryć boskie dane albo poskładać dziwne 

doznania Mojżesza? Prorok nie pozostawił na ten temat żadnych informacji. Wzszystko co 

mamy to pewność proroka, jego bezbrzeżne zdumienie i podziw. To co mamy to Księga, a to co 

możemy to próbować poprzez jej słowa wyczuć niewysłowione. 

To co w naprawdę przeniknęło jest tak samo niewyobrażalne dla nas jak było nie do 

uwierzenia dla tych, którzy byli świadkami. Nie możemy tego pojąć. Możemy jedynie 

odpowiedzieć. Lub odmówić odpowiedzi. 

Niektórzy podchodzą do Biblii podskakując na szczudłach definicji. Ale kimże jesteśmy aby 

mówić o tajemnicy bez wiedzy i stwierdzać co znaczy, że Jego duch wybuchnął z ukrycia? Kto 

przeniknął głębie Biblii? Czy wstąpiliśmy do źródeł jej mądrości albo przechadzaliśmy się w 

cieniu jej najgłębszych znaczeń? Czy bramy jej świętości kiedykolwiek otworzyły się dla nas i 

czy kiedykolwiek pojęliśmy ogrom jej słowa? Gdzie byliśmy gdy słowo ustanowione zostało 

jako granica i Bóg powiedział: Dotąd moja mądrość ma być objawiona i nie dalej? 

Nie dzięki definicjom dusza staje wobec łańcucha gór. A zatem naszym celem musi być nie 

znalezienie definicji, ale nauczenie się jak wyczuwać wolę Boga w słowach. Istota intuicji to nie 

chwytanie tego, co daje się opisać, ale wyczuwanie tego, co niewyrażalne. Celem jest 

wyćwiczenie rozumu w docenianu tego, co leży poza rozumem. Jedynie poprzez zmysł 

niewyrażalnego możemy domyślić się tajemnicy objawienia. 

Dogmatyczny teolog próbujący zrozumieć akt objawienia w kategoriach swoich generalizacji 

traktuje siebie samego nazbyt serio i popełnia grzech nadmiernego uproszczenia. Objawienie jest 

tajemnicą dla której rozum nie posiada kategorii. Ignorowanie tej tajemniczej natury to 

przeoczenie o fatalnych skutkach. Głos dobiegł Mojżesza z ciemności i z ciemności Słowo 

dochodzi do nas. Problem jest zagadkowy. 

A jeśli pytamy jak to było gdy lud stał na Synaju i słyszał głos Boga, to odpowiedź będzie: 

jak żadne inne zdarzenie w historii ludzkości. Są niezliczone legendy, mity, relacje, lecz żadna z 

nich nie opowiada wszystkiego o ludzie będącym świadkiem wydarzeia takiego jak Synaj. 

 

                                                 
1

 Majmonides, Przewodnik zbłąkanych, ks. II, r. 33. 

2

 Wstęp do Majmonidesa Komentarza do Miszny Sanchedryn, r. X, Zasada 8. 

3

 Majmonides, Przewodnik zbłąkanych, I, 65. 

4

 Ibid, 1, 41. 

5

 Rabi Szlomo Ibn Adret, Maamar Al Iszmael, w: J. Perles, Rabi Szlomo b. Abraham b. Aderat, Breslau 

1863 (hebr.) s. 12. 

6

 Rabi Löw z Pragi, Tiferet Israel, r. 43. 



 

 

145  

20. Paradoks Synaju 

 

PARADOKS PROROCTWA 

Jak objawienie jest możliwe to dla nas dziś wielka zagadka. Jak jest do pomyślenia, że to co 

wiecznie ukryte nagle staje się odkryte? Lecz dla człowieka biblijnego wielką zagadką było jak 

jest możliwe doświadczenie objawienia? Jak człowiek może wytrzymać wstrząsającą wszystkim 

obecność Boga? 

Dla człowieka biblijnego Bóg jest Bytem, którego objawienie się to coś więcej niż człowiek 

z krwi i kości jest w stanie znieść. Nie można Go usłyszeć, nie można Go zobaczyć i pozostać 

przy życiu (Wyj. 33, 20; Powt. 4, 33). "Lęk i głęboka ciemność" ogarnęły Abrahama (Rodz. 15, 

12). Postrzegać Go to być przygniecionym Jego majestatem. W Jego obliczu serafiny zakrywają 

twarze a prorok wykrzykuje: "Zginąłem!" (Iz. 6,5). Ogień pochłania świat rozpalony Jego 

obecnością. 

I oto przychodzi niezwykła chwila: Bóg objawia się Mojżeszowi "w płomieniu ognia ze 

środka krzewu; i spojrzał, a oto krzew płonął ogniem ale się nie spalał" (Wyj. 3, 2). Widząc to 

niezwykłe zjawisko Mojżesz mówi: "Zejdę ze swej drogi by zobaczyć to wielkie zjawisko, 

dlaczego krzew się nie spala" (Wyj. 3, 3). Pytanie "dlaczego" nigdy nieznalazło odpowiedzi. I w 

rzeczy samej, jak to możliwe, że świat jest w stanie znieść to co boskie? 

Możliwe, że takie jest znaczenie płonącego krzewu. Nowy element został powołany do 

istnienia: ogień, który płonie a nie spala. Wskazywał on na nowy ład w stosunku Boga do 

człowieka, a mianowicie, że aby odkryć Pan musi ukryć, że aby odsłoniić swą mądrość musi On 

ukryć swoją moc. To umożliwiło objawienie. 

Krzew był prefiguracją Synaju przez to, że nie uległ zniszczeniu i Izraela przez to, że nie 

został spalony. Gdy Pan miał wypowiedzieć słowa: 

Góra Synaj spowita była w dymy, 

gdyż Pan zstąpił na nią w ogniu; 

jej dym unosił się jak dym z pieca, 

a cała góra trzęsła sie bardzo. 

(Wyj. 19, 18) 

Góra płonęła ogniem aż do serca niebios, 

ciemność, chmury i gęste ciemności. 

(Powt. 4, 11) 

Góra płonęła ogniem ale się nie spaliła. 

Dla człowieka biblijnego cudem objawienia był nie tylko fakt, że Bóg przemówił, ale także 

to, że człowiek był w stanieto znieść. 

"Bo zapytaj dawnych czasów, które były przed tobą od dnia, kiedy Bóg stworzył człowieka 

na ziemi i zapytaj od jednego krańca niebios do drugiego, czy taka wielka rzecz już się kiedyś 

wydarzyła, albo czy o tym słyszano. Czy kiedykolwiek jakiś lud słyszał głos boga mówiącego 

spośród ognia, jak ty słyszałeś i pozostał żywy?" (Powt. 4, 32n.) 



 

 

146  

U stóp Synaju lud błagał Mojżesza: Mów ty do nas, a będziemy słuchać, ale niech Bóg do 

nas nie przemawia, bo pomrzemy" (Wyj. 20, 19). 

 

W GŁĘBOKIEJ CIEMNOŚCI 

Zawartość Delakogu jest prosta, całkiem zwyczajna: Nie będziesz zabijał... Nie będziesz 

kradł... Jednak sposób w jaki słowa te zostały wypowiedziane otacza tajemnica. "Te słowa 

(Dekalog) Pan wypowiedział do całego zgromadzenia ze środka ognia (esz), chmury ('anan) i 

gęstych ciemności ('arafel)" (Powt. 5, 19). Aby zrozumieć co tu jest wyrażone musimy w 

pierwszym rzędzie ocenić czy "ogień" "chmura" i "gęste ciemności" to zwykły banał, czy też 

konkretne terminy, słowa wyrażające określoną ideę. 

"Gęste ciemności" ('arafel) to miejsce gdzie przebywa Bóg. Salomon, budowniczy wielkiej 

Świątyni w Jerozolimie, wiedział, że Pan, który zawiesił słońce w niebie sam wybrał mieszkanie 

w "gęstych ciemnościach"1. 

Z zadziwiającą konsekwencją Biblia zapisuje, że teofanie, których świadkiem był Mojżesz 

miały miejsce wśród chmur. Coraz to słyszymy, że Pan "wezwał Mojżesza spośród obłoku" 

(Wyj. 2, 16); że Pan objawił się mu i przemawiał "w słupie dymu" (Li. 12, 4; Powt. 12, 5; Ps. 99, 

7); że Pan zstąpił w obłoku (Wyj. 34, 5; Li. 11, 25); "Chwała Pana objawiła się w obłoku" (Wyj. 

16, 10); "Ja się objawie w chmurze" (Kapł. 16, 2). 

Nie wolno nam ignorować ani też nadużywać poprzez alegoryzację tych ważnych terminów. 

Do jakiegokolwiek konkretnego faktu by się nie odnosiły, niedwuznacznie przekazują umysłowi 

tę podstawową prawdę, że Bóg był uktyty nawet wówczas gdy objawiał, że nawet gdy Jego głos 

się objawiał, Jego istota pozostawała ukryta. 

W boskich słowach, które po raz pierwszy obwieściły Mojżeszowi że oto ma się wydarzyć 

na oczach całego ludu nieporównywalna teofania Synaju, można znaleęć niezrównane słowa, 

które nie pojawiają się nigdzie indziej w Biblii i które wyrażają jaka była ta teofania: "Oto 

przychodzę do ciebie w gęstym obłoku" (Wyj. 19, 9). To w najciemniejszej i najbardziej ukrytej 

części chmury, w ukryciu głębszym niż to, o którym wiedział Mojżesz, miała miejsce teofania na 

Synaju.  

 

POZA TAJEMNICĄ 

Pomiędzy Bogiem a ludem jest tajemnica. Lud na synaju jest wszechogarnięty zdumieniem; 

drży i trzyma się z daleka2. Jednakże poza tajemnicą jest sens, poza "głęboką ciemnością" jest 

światło i to dlatego Mojżesz był w stanie zbliżyć się do "głębokiej ciemności gdzie był Bóg" i 

wejść "do chmury" (Wyj. 20, 21; 24, 18).  

Niezwykłe ukrycie się Boga było faktem, którego człowiek biblijny był nieustaniie 

świadomy. Ta właśnie świadomość wyjaśnia transcendentne znaczenie Boskiego Słowa. Jasna i 

niedwuznaczna wola Boga jest powyżej a nie poniżej tajemnicy. Poza tajemnicą jest sens. Taki 

jest powód nieustannej radości: 



 

 

147  

Pan króluje, raduj się ziemio, 

weselcie się wyspy przybrzeżne. 

Chmura i głęboka ciemność wokół niego, 

prawość i sprawiedliwość fundamentem Jego tronu. 

 (Ps 97, 1-2.) 

 

DWA ASPEKTY 

Co się wydarzyło na Synaju? Biblia próbuje to opowiedzieć na dwa sposoby. To co mówi to 

coś co z trudem mieści się w słowach: "Pan zstąpił na Górę Synaj" (Wyj. 19, 20). Nigdy nie było 

w świecie zdania, które mówiłoby więcej: oto ten który jest poza, ukryty i wyniesiony poza 

przestrzeń i czas skromnie pojawia się aby poczuł Go cały Izrael. Lesz Biblia objaśnia to także w 

w inny sposób: "Ja mówiłem do ciebie z nieba" (Wyj. 20, 22). On nie zstąpił na powierzchnię 

ziemi; to co się stało to jedynie Jego słowo wylało się "z nieba". Te fragmenty wzajemnie sobie 

nie przeczą, odnoszą się nie do jednego, lecz do dwóch zdarzeń. Gdyż objawienie było zarówno 

zdarzeniem dla Boga i zdarzeniem dla człowieka. W rzeczy samej, w drugim fragmencie to Bóg 

przemawia (w pierwszej osobie); zaś pierwszy fragment przekazuje to czego doświadczyli ludzie 

(mówi o Bogu w trzeciej osobie). Ta sama czynność ma dwa aspekty. Bóg zstąpił na ziemię i 

zarazem nie zstąpił. Głos przychodził z nieba, lecz ludzie słyszeli go z góry Synaj. 

Skąpe i ubogie są zapisy tego zdarzenia przekazujące nam jedynie opis dosłowny, jako 

zjawiska naturalnego. Dla nas dziś ogień to zjawisko fizyczne nie przekazujące żadnej 

wiadomości, nie zawierające odniesień do Boga, który stwarza świat i siłę ognia. Synaj był 

momentem, w którym ogień co nie spalał świadczył o Bogu. 

A przecież obserwacja ognia, gromu i błyskawicy była obserwacją na odległość. Ujrzeli 

zapierający dech w piersiach widok, ale nie śmieli zbliżyć się doń. 

"A cały lud oglądał grzmoty i błyskawice, i głos trąby, i górę dymiącą i ludzie przerazili się i 

drżeli i stanęli w oddali… Ale Mojżesz zbliżył się do gęstej ciemności gdzie był Bóg" (Wyj. 20, 

18-21). 

Gdy święty mąż, rabi Izaak Jakub, Jasnowidz z Lublina miał w święto Sukot wypowiedzieć 

błogosławieństwo nad czterema roślinami wielki tłum wepchnął się za nim do szałasu. 

Przygotowując się do błogosławieństwa mędrzec pogrążył się w zamyśleniu, które trwało prawie 

godzinę, przez cały czas kiwając się w bojaźni i drżeniu. Tłum, który obserwował każdy jego 

ruch dał się unieść tym, co widział i razem z nim kiwał się i drżał. Ale był tam jeden chasyd, 

który stał z boku i nie pogrążył się w ekstazie przygotowań. Jednak gdy kiwanie się i drżenie 

skończyło się i mędrzec zaczął wypowiadać słowa błogosławieństwa, chasyd zbliżył się by 

wchłonąć to co słyszał. 

Podobnie było na Synaju. Lud widział to co zewnętrzne: dostrzegał dźwięki trąb i grzmoty, i 

błyskawice, i górę ognia, i drżał na ten widok – ale trzymał się z daleka. Mojżesz nie zwracał 

uwagi na te zjawiska, lecz "zbliżył się do gęstej ciemności gdzie był Bóg"3. 

 

CZY SYNAJ TO BYŁO ZŁUDZENIE? 

Skąd lud Izraela wiedział, że to co dostrzegły ich uszy i oczy na pustyni Synaj nie było marą? 

Miraże często zdarzają się na pustyni. Co to takiego miraż? Jest to złudzenie optyczne w którym 



 

 

148  

coś znanego z poprzednich doświadczeń pojawia się tam gdzie tego nie ma. Dzięki warunkom 

atmosferycznym podróżni, którzy wcześniej widzieli prawdziwy zbiornik wody mogą zobaczyć 

na autostradzie w gorący dzień pozór zbiornika. A gdzie i kiedy przed momentem Synaju lud 

Izraela, czy jakikolwiek inny naród, słyszał głos z powietrza mówiący: 

Ja jestem Pan twój Bóg, który cię wywiódł z ziemi egipskiej, zdomu niewoli. 

Nie ma takiej obserwacji której nie dało by się posądzić o to, że jest złudzeniem. Jednakże są 

obserwacje tak wstrząsające, że żadne podejrzenia nie mają wobec nich znaczenia. 

Kosmiczny lęk ogarnął wszystkich tych, którzy stali na Synaju, chwila wstrząsająca ponad 

wytrzymałość serc. Ziemia zareagowała jeszcze gwałtowniej niż ludzkie serca: "Lud drżał… 

góra trzęsła się bardzo" (Wyj. 19, 16n.) Czy ta obserwacja była złudzeniem? To co widzimy, 

może być złudzeniem, to że widzimy nie może być podane w wątpliwość. Grzmoty i błyskawice 

na Synaju mogły być tylko wrażeniami, ale to że nagle było można było zobaczyć cały świat 

porażony obezwładniającym podziwem dla Boga było nowym rodzajem postrzegania. 

W owej chwili lud Izraela był nie tylko zdolny do odzczuwania, ale także do udziału w 

podziwie, który ogarnął cały świat. Jedynie w chwilach gdy potrafimy uczestniczyć w 

wypełniającym świat duchu podziwu jesteśmy w stanie pojąć co zdarzyło się Izraelowi na 

Synaju. Powiada się, że taki był cel tego zdarzenia: "abyście bojaźń Jego mieli przed oczami, 

abyście nie grzeszyli" (Wyj. 20, 20).W modlitwie bożej: "Oby ludzie mieli serce takie jak dziś 

przez wszystkie przyszłe dni: aby się mnie bali" (Powt. 5, 29). 

Podobnie ważny jak zagadnienie pochodzenia, to jest bezpośredniego autorstwa Biblii jest 

problem ważności Biblii: czy normy, które ona głosi są przedmiotem zainteresowania jedynie 

człowieka, czy również Boga. Objawienie oznacza, że głucha cisza wypełniająca nieskończone 

odległości pomiędzy Bogiem a ludzkim umysłem została przebita i człowiekowi powiedziano, że 

Boga obchodzą problemy człowieka; że nie tylko człowiek potrzebuje Boga, ale również Bóg 

potrzebuje człowieka. Jest to wiedza, która czyni duszę Izraela niepodatną rozpaczy. Tu prawda 

nie jest bezczasowa i oderwana od świata, ale jest sposobem życia i jest włączona we wszystkie 

działania Boga i człowieka. Słowo Boga nie jest przedmiotem kontemplacji. Słowo Boga musi 

stać się historią. 

A więc słowo Boga przeniknęło do ludzkiego świata; nie jako "powinno być", idea 

zawieszona pomiędzy bytem a niebytem, cień woli, ustępstwo rozumu, ale jako ciągłe zdarzenie, 

żądanie Boga bardziej realne niż góra, potężniejsza niż wszelkie grzmoty. 

 

SPOSÓB MYŚLENIA 

Ducha filozofii określano często jako poszukiwanie wartości, poszukiwanie tego, co ma 

największą wartość. Co jest duchem Biblii? Nie zajmuje się ona abstrakcyjną ideą bezcielesnych 

wartości, oderwanych od konkretnego życia. Zajmuje się ona człowiekiem i jego stosunkiem do 

woli Boga. Biblia jest poszukiwaniem prawego człowieka, prawych ludzi. 

Pan spogląda z niebios na dzieci człowiecze 

aby zobaczyć czy są tacy, co czynią rozumnie, co szukają Boga. 

Wszyscy zbładzili,wszyscy się zepsuli; 

nie masz jednego, któryby czynił dobro, nawet jednego. 

(Ps. 14, 2-3) 



 

 

149  

Zdarzenia zapisane w Biblii to dla uważnego oka epizody jednego wielkiego dramatu: 

poszukiwania człowieka przez Boga; Jego poszukiwania człowieka i ucieczki człowieka przed 

Nim. 

Judaizm jest sposobem myślenia, nie tylko sposobem życia. Oto jedna z jego zasadniczych 

przesłanek: źródła prawdy nie znajduje się w "procesie rozwijającym się w nieskończoność w 

duszy człowieka", lecz w niepowtarzalnych zdarzeniach, które miały miejsce w szczególnych 

momentach w historii. Nie ma zastępstw dla objawienia, dla wydarzeń proroczych. Myśl 

żydowska nie kieruje się abstrakcjnymi ideami, uogólnioną moralnością. Na Synaju nauczyliśmy 

się, że wartości duchowe to nie tylko nasze wewnętrzne aspiracje, ale również odpowiedzi na 

transcendentalne wezwanie skierowane do nas. 

 

EKSTAZA BOGA 

Mimo całego nieokreślenia, jedna cecha wyraziście rzuca się w oczy. W umyśle proroka 

objawienie to nie tylko zdarzenie, które przytrafia się jedynie jemu. Akt proroczy to 

doświadczenie działania Boga, które zarazem przekracza człowieka i odbywa się dla niego. 

Inaczej niż doświadczenie mistyczne, objawienie jest nie wynikiem poszukiwania 

ezoterycznego przeżycia. Na odwrót, tym co charakteryzuje proroka jest wysiłek uniknięcia tego 

doświadczenia. Prorok nigdy nie cieszy się ze swej wizji tak jak cieszymy się z osiągnięcia 

upragnionego celu. Objawienie nie jest aktem w którym on szuka, ale w którym jest szukany, 

aktem Boga poszukującego człowieka. Prorok nie starał się osiągnąć Boga. Boskie poszukiwanie 

człowieka, nie zaś ludzkie poszukiwanie Boga zostało pomyślane jako główne wydarzenie w 

historii Izraela. To właśnie sedno całej myśli biblijnej: Bóg nie jest oderwany od człowieka aby 

być przez niego poszukiwany, ale jest tą siłą, która szuka, ściga i wzywa człowieka. Droga do 

Boga jest drogą Boga. Religia Izraela wywodzi się bardziej z inicjatywy Boga niż z usiłowań 

człowieka. Nie jest wynalazkiem człowieka, lecz kreacją Boga; nie produktem cywilizacji, lecz 

światem samym w sobie. Człowiek nie wiedziałby o Nim gdyby On nie zwrócił się do 

człowieka. Stosunek Boga do człowieka poprzedza stosunek człowieka do Boga. 

Doświadczenie mistyczne to człowiek zwracający się do Boga; zdarzenie prorocze to Bóg 

zwracający się do człowieka. To pierwsze jest przede wszystkim wydarzeniem w życiu 

człowieka, zależy od aspiracji i inicjatywy człowieka; to drugie jest ponad wszystko zdarzeniem 

w życiu Boga, zależnym od patosu i inicjatywy Boga. Przez doświadczenie mistyczne możemy 

uzyskać wgląd człowieka w życie Boga; poprzez zdarzenie prorocze dowiadujemy się o 

wglądnięciu Boga w życie człowieka. 

A zatem określanie objawienia jako proroczej intuicji lub też doświadczenia to redukowanie 

rzeczywistości do jej percepcji. Widziane poprzez swój ludzki aspekt, otrzymanie objawienia to 

bycie świadkiem tego jak Bóg zwraca się do człowieka. To nie gapienie się na boską 

rzeczywistość, nieruchomą i wieczną tajemnicę. Prorok znajduje się w samym środku boskiego 

dziania się, wewnątrz zdarzenia w życiu Boga, gdyż przez zwrócenie się do proroka Bóg 

wychodzi ze swej niedostrzegalności aby być słyszalnym przez człowieka. Cała intensywność 

tego zdarzenia nie polega na tym, że "człowiek słyszy", lecz na "fakcie", że oto "Bóg 

przemawia" do człowieka. Doświadczenie mistyczne to ekstaza człowieka; objawienie to ekstaza 

Boga. 



 

 

150  

Opisany przez proroków w kategoriach czasu i przestrzeni akt objawienia przedstawia obraz 

zdarzenia transcendentalnego tak jak się ono odbija w ograniczonych kategoriach ludzkiego 

doświadczenia. Jego właściwą cechę można znaleźć w twórczym fakcie jak to co boskie zostało 

przeniesione do konkretnego doświadczenia ludzkiego. Przeniknięci świadomością 

druzgocącego cudu realności Boga, w porównaniu z którą ludzkość wydaje się mniej niż 

niczym4, prorocy musieli być bardziej oszołomieni własnym doświadczeniem niż ktokolwiek z 

nas, dla których transcendencja Boga to tylko blada idea, której tylko od czasu do czasu jesteśmy 

świadomi w spokojnym myśleniu. 

Podsumowując, objawienie jest chwilą w której Bogu udaje się dosięgnąć człowieka; 

zdarzeniem dla Boga i zdarzeniem dla człowieka. Otrzymanie objawienia to bycie świadkiem 

tego, jak Bóg zwraca się do człowieka. 

 

                                                 
Fenomenologiczna analiza proroczego zdarzenia tak jak odbija się ono w swiadomosci proroków jak 

również porównanie biblijnego proroctwa z analogicznymi zjawiskami w innych religiach, por. moja 

książka Die Prophetie. 

1

 I Kr. 8, 12 "U stóp miał gęstą ciemnosć"; Ps. 18, 10; II Sam, 22, 10. 

2

 Biblia powtarza dwukrotnie: “Ludzie stali z daleka”, Wyj. 20, 18 i 21. 

3

 Rabi Jehuda z Zaklikowa, Lekute Maharil, Lublin 1899, s. 47a. 

4

 Iz. 40, 17; patrz też: Dan. 4, 32. 



 

 

151  

21. Religia czasu 

 

MYŚL I CZAS 

Niewiele mamy zapisów i ustnych przekazów o życiu i charakterze Euklidesa jak też o 

okolicznościach, w jakich postały jego Elementy. Prawa jego geometrii są ponadczasowe, a 

chwila w której po raz pierwszy zaświtały w ludzkim umyśle jak się wydaje nie miała wpływu 

na ich znaczenie i ważność. Czas i myśl, działanie i jego treść, autor i jego nauka, zdają się być 

niepowiązane ze sobą. 

Inaczej ze słowami Biblii. Nie wiszą one w próżni ani nie powiewają w aurze bezczasowości. 

Czas i myśl, działanie i jego treść, autor i jego nauka są głęboko powiązane ze sobą. 

Biblia to nie tylko system norm, lecz także zapis zdarzeń w historii. W gruncie rzeczy 

niektóre z biblijnych maksym i zasad można znaleźć gdzie indziej, albo też gdzie indziej 

mogłyby zostać pomyślane. Tym co nie ma odpowiednika gdzie indziej w świecie są zdarzenia, 

o których opowiada Biblia oraz to, że doprowadza je do miejsca spotkania Boga z człowiekiem. 

Zdarzenia to jedna z podstawowych kategorii według których żyje człowiek biblijny; są one dla 

jego istnienia tym samym czym pewniki dla miar i wag. 

Judaizm jest religią historii, religią czasu. Boga Izraela nie odnajdywano w pierwszym 

rzędzie w zjawiskach natury. Przemawiał on poprzez zdarzenia w historii. Podczas gdy 

bożyszcza innych narodów kojarzono z miejscami lub przedmiotami, Bóg proroków był Bogiem 

zdarzeń: Wybawicielem z niewoli, Odkrywcą Tory, objawiającym się raczej w wydarzeniach 

historii niż w przedmiotach czy miejscach1.  

Wydarzenia, z których wywodzi się religia Izraela, szczególne momenty w czasie w których 

spotkali się Bóg i człowiek są dla judaizmu tak samo podstawowe jak wieczność boskiej 

sprawiedliwości i współczucia oraz wielka prawda, że Bóg i człowiek przez cały czas pozostają 

we wzajemnym związku. Kto utrzymuje, że wyjście z Egiptu to tylko symbol, że ważna jest 

ogólna idea wolności, stanowiąca o znaczeniu tej historii, ten mija się z sednem wiary 

żydowskiej. 

Judaizm domaga się uznania paru podstawowych idei i norm, lecz również związku z kilku 

przełomowymi zdarzeniami. Idee i zdarzenia są w judaizmie nierozłączne. Duch objawia się 

poprzez obecność Boga w historii i działania tego objawienia są weryfikowane poprzez 

podstawowe myśli, czy też normy. 

 

BÓG ABRAHAMA 

Wyrażenie "Bóg Abrahama, Izaaka i Jakuba" jest semantycznie odmienne od takiego zwrotu 

jak "Bóg prawdy, dobra i piękna". Abraham, Izaak i Jakub nie oznaczają idei, zasad, ani 

abstrakcyjnych wartości. Nie pojawiają się również jako nauczyciele czy myśliciele, a zatem 

wyrażenia tego nie należy rozumieć w podobnym sensie jak "Bóg Kanta, Hegla i Schellinga". 

Abraham, Izaak i Jakub to nie zasady, które trzeba pojąć, lecz życia, które należy kontynuować. 

Życie kogoś, kto przyłącza się do przymierza Abrahama jest przedłużeniem życia Abrahama. Bo 

teraźniejszość i przeszłość nie są osobno. "Abraham ciągle stoi przed Bogiem" (Rodz. 18, 22). 

Abraham trwa wiecznie. To my jesteśmy Abrahamem, Izaakiem, Jakubem. 



 

 

152  

 

KATEGORIA WYJĄTKOWOŚCI 

Dla większości z nas idea objawienia jest nie do przyjęcia nie dlatego, że nie można jej 

dowieść czy wyjaśnić, ale dlatego, że nic jej nie poprzedza. To nawet nie to, że ją odrzucamy, po 

prostu nie dociera ona do naszej świadomości; nie posiadamy formy ani kategorii do których 

mogłaby się odnieść. Wyszkolono nas w szukaniu ogólnych praw wyjaśniania tego, co się 

wydarza, w traktowaniu każdej rzeczy za przejaw jakiegoś typowego zjawiska; trudno nam 

uwierzyć w to co nadzwyczajne, absolutnie pojedyńcze. Trudno nam uwierzyć, że jakieś 

zdarzenie, które nie zachodzi ciągle, czy też od czasu do czasu, może zdarzyć się tylko jeden raz, 

w jednym czasie. Uważa się za oczywiste w nauce, że w obrębie przestrzeni proces, który raz 

zaszedł może powtarzać się ciągle, ale nie posiadamy dostatecznych zdolności by pojąć, że w 

obrębie czasu pewne zdarzenia się nie powtarzają. Objawienie jest zdarzeniem, które nie 

wydarza się ciągle, lecz w szczególnym czasie, w wyjątkowej chwili czasu. 

Żaden inny niedostatek tak nie wyjaławia duszy jak brak poczucia wyjątkowości. Człowiek 

twórczy to taki, któremu udaje się uchwycić to co wyjątkowe i natychmiastowe nim 

znieruchomieje to w jego umyśle. W języku twórczego myślenia wszystko co jest żywe, jest 

wyjątkowe. Prawdziwa intuicja to moment spostrzegania czegoś zanim to zstygnie w coś 

podobnego do czegoś innego. 

Jedynie geniusz wie jak przekazać innym poczucie tego co natychmiastowe i wyjątkowe, i 

cała poezja wszystkich wieków zdołała uchwycić zaledwie cząstkę nieskończonej muzyki tego 

co nieporównywalne. Więcej odkrywamy odczuwając niewyrażalną wyjątkowość jakiegoś 

zdarzenia niż gdy próbujemy je do końca wytłumaczyć za pomocą naszego stereotypowego 

wątpienia. 

Tak samo jak istnieją idee, które są prawdziwe choćby tylko niewielu było w stanie 

potwierdzić je albo sprawdzić, są też doświadczenia, które są rzeczywiste mimo że mało kto 

może w nich uczestniczyć. Wiele rzeczy wydarza się między Bogiem a człowiekiem, które 

umykają uwadze nawet tych, którym one się przydarzają. 

 

WYBRANY DZIEŃ 

Jeśli nie nauczymy się cenić i rozróżniać chwil czasu tak jak rozróżniamy przedmioty w 

przedtrzeni, jeśli nie staniemy się wrażliwi na niezwykłość pojedyńczych zdarzeń, sens 

objawienia pozostanie przed nami zakryty. Niezwykłość jest w istocie kategorią przynależną 

bardziej do sfery czasu niż do sfery przestrzeni. Dwa kamienie, dwie rzeczy w przestrzeni mogą 

być do siebie podobne; dwie godziny w życiu osoby czy też dwa wieki w historii ludzkości 

nigdy nie są do siebie podobne. Coś, co się stało już nigdy się nie stanie na nowo w tym samym 

znaczeniu. Wiek Peryklesa ani okres Renesansu nigdy się nie powtórzą. Brak poczucia czasu, 

nieświadomość głębi zdarzeń prowadzi do twierdzenia, że historia się powtarza. To dzięki 

głębokiemu poczuciu czasu człowiek biblijny mógł pojąć, że na Synaju był świadkiem zdarzenia 

bez precedensu w historii ludzkości. 

"Zapytaj się dawnych czasów, które były przed tobą od dnia, kiedy Bóg stworzył 

człowieka na ziemi i od jednego krańca niebios do drugiego, czy stało się już coś 

tak wielkiego, albo czy słyszano kiedy o czymś podobnym. Czy kiedykolwiek 



 

 

153  

jakiś lud słyszał głos Boga przemawiającego spośród ognia, tak jak tyś słyszał, i 

pozostał żywy? Albo czy spróbował jakiś bóg przyjść i i wywieść dla siebie jakiś 

naród spośród innego narodu, doświadczeniami, znakami cudami i przez wojnę, 

ręką potężną i wyciągniętym ramieniem, i przez wielki strach, tak jak to wszystko 

co Pan, wasz Bóg, na oczach twoich uczynił dla was w Egipcie?" 

 (Powt. 4, 32-34) 

Dla biblijnego rozumienia historii ważna jest nie tylko idea wybranego narodu, lecz także 

idea wybranego czasu; wybór dnia, nie zaś tylko ludu. Izrael przyjął zwierzchność tej wybranej 

chwili. Chwila ta zmieniła dla nas świat. W odniesieniu do tej chwili mędrzec Talmudu 

wykrzyknął: "Gdyby nie przez ten dzień…!"2 

Wiele się wydarzyło od dnia, gdy nikomu nieznana grupa niewolników wyszła z Egiptu. 

Powstawały imperia, toczono wojny, które wstrząsały światem, dokonywano podbojów i odkryć, 

wydarzały się rewolucje, katastrofy i triumfy. Czemu wciąż obchodzimy pamiątkę Wyjścia? 

Czemuż miało by to być bardziej godne pamięci niż choćby Rewolucja Francuska? 

Podporządkowywanie filozofii pewnym historycznym zdarzeniom w Palestynie wydaje mi 

się absurdalne, coraz bardziej i bardziej absurdalne" – stwierdził Sir Walter Raleigh, oksfordzki 

profesor nauk politycznych. Musi to się wydawać absurdalne wszystkim, którzy nie mają 

poczucia wyjątkowego charakteru czasu i wyjątkowości tego, co się wydarza w czasie. Zaiste, 

czemuż jakaś jedna godzina spośród nieskończonej ilości godzin miałaby mieć szczególne 

znaczenie w historii człowieka? Cemuż miałoby znaczenie Synaju przekraczać ważność 

wszystkich następnych zdarzeń? 

Ale prorok powiedziałby: "Podporządkowywanie historii abstrakcyjnym prawom wydaje mi 

się absurdalne coraz bardziej i bardziej absurdalne". 

Brak realizmu, upieranie się przy generalizacjach za cenę totalnego lekceważenia tego, co 

poszczególne i konkretne jest czymś co byłoby obce myśleniu prorockiemu. Słowa proroka 

nigdy nie są oderwane od konkretnej sytuacji historycznej. To nie ponadczasowe, abstrakcyjne 

posłanie; odnosi sie ono zawsze do aktualnej sytuacji. To co ogólne jest dane w tym, co 

specyficzne, potwierdzenie tego, co abstrakcyjne jest w tym, co konkretne.  

Judaizm nie próbuje podporządkowywać filozofii zdarzeniom i wiecznych prawd 

szczegółom historii. Próbuje wskazywać na ten poziom rzeczywistości, na którym zdarzenia są 

przejawami boskich zasad, gdzie historia jest rozumiana jako wypełnianie się prawdy.  

Znaczenie historii głęboko nas obchodzi. Trudno być obojętnym wobec niepokojących pytań 

skąd przychodzimy, gdzie jesteśmy i dokąd zdążamy. 

 

WYJĄTKOWOŚĆ HISTORII 

Wyjątkowość historii jest czymś co trudno pojąć. Toteż dla jej zrozumienia często 

korzystamy z metod i kategori nauk przyrodniczych, np. odwołujemy się do starożytnej teorii, 

według której historia podlega temu samemu cyklicznemu porządkowi co ciała niebieskie, 

zasadzie ciągłej powtarzalności tego samego, czy też do teorii Spenglera, iż każda cywilizacja 

przechodzi przez to samo następstwo faz rozwoju co życie organiczne. Teorie te traktują 

zdarzenia jakby były one procesami. Wszyscy mamy wyraziste poczucie tego, co rzeczy mają 

wpólnego, zaś słabe tego co jest nieporównywalne i osobliwe. Dla rozumienia historii niezbędne 



 

 

154  

są wyjątkowe kategorie ponieważ to, co pojedyńcze nie może być zrozumiane w kategoriach 

ogólnych. Kategoria tego co ogólne jest kluczem do wiedzy o świecie przestrzeni; kategoria tego 

co indywiduane jest kluczem do rozumienia świata czasu. 

W nocy – w duszy – każda chwila wygląda tak samo. Większość z nas docenia i rozróżnia 

rzeczy, miejsca, lecz pozostaje niewrażliwa na wyjątkowość pojedynczych zdarzeń. Toteż ideę 

świętego miejsca znajdujemy prawie w każdej religii i zachowuje ona siłę przemawiania do ludzi 

wszystkich epok: religijnych, świeckich i zabobonnych. Łatwo nam uznać świętość pewnych 

rzeczy i nikt nie pochwala bezczeszczenia świątyni religijnych czy narodowych. Każdy przyzna, 

że Wielki Kanion wzbudza więcej podziwu niż okop. Każdy widzi różnicę między robakiem a 

orłem. Ale ilu spośród nas ma podobne poczucie różnorodności czasu? Historyk Ranke twierdził, 

że każdy wiek jest jednako bliski Bogu. Jednak tradycja żydowska utrzymuje, iż istnieje 

hierarchia momentów w czasie, że nie wszystkie wieki są takie same. Człowiek może jednako 

modlić się do Boga z wszystkich miejsc, ale Bóg nie przemawia do człowieka tak samo w 

każdym czasie. Na przykład w pewnym momencie duch proroczy opuścił Izrael3. 

 

UCIECZKA W TO CO PONADCZASOWE 

Lekceważenie czasu zdaje się być charakterystyczne dla myśli ludzkiej nieomal wszędzie. W 

umysłowości hinduistycznej, podobnie jak w greckiej, w porównaniu z wiecznością czas zdaje 

się pusty, nieważny i zasadniczo nierzeczywisty. Rzeczy, które wydarzyły się w historii mają 

niewielkie znaczenie, jedynie te ponadczasowe są naprawdę ważne. "W mahajanie* wierny jest 

przestrzegany – właśnie jako wyznawca Kriszny (…) że Kriszna Lila to nie historia, ale wiecznie 

rozwijający się proces w sercu człowieka – że sprawy faktów historii są dla religji bez 

znaczenia". Historia dzieje się w niezmiennych cyklach. Kurę można zdefiniować jako "proces 

w którym jajko wytwarza nowe jajko", a historię można rozumieć jako akt Brahmy 

"wyłaniającego, utrzymującego i znów pochłaniającego świat bez żadnego specjalnego powodu 

oprócz wyzwolenia nadmiaru energii"4. 

Według Mistrza Eckharta: "Czas jest tym, co powstrzymuje światło przed dosięgnięciem nas. 

Dla Boga nie ma większej przeszkody niż czas. I to nie tylko to, co tymczasowe, i nie tylko 

tymczasowe rzeczy, ale i tymczasowe uczucia; nie tylko tymczasowe uczucia, ale nawet sam 

ślad i zapach czasu"5.  

 

NASIONA WIECZNOŚCI 

Grecji należy się chwała odkrycia idei kosmosu, świata przestrzeni; osiągnięciem Izraela 

było doświadczenie historii, świata czasu. Judaizm głosi, że czas jest niezmiernie ważny. Jakby 

nie był trudny do uchwycenia jest brzemienny nasionami wieczności. Rzeczy, które wydarzają 

się w czasie, w historii, są znaczące dla Boga i decydują o przeznaczeniu człowieka. Historia 

biblijna to zwycięstwo czasu nad przestrzenią. Izrael nie wybił się na istnienie dzięki serii 

przypadków. Przyroda nie wyewoluowała drogą procesu, jako rezultat własnej konieczności; 

została ona powołana do istnienia poprzez zdarzenie, akt Boga. Historia jest najważniejszym 

świadkiem Boga. 

                                                 
*
 Kierunek buddyzmu - dop. tłum. 



 

 

155  

Była to nowa intuicja. Nie-proroczy człowiek religijny znajdował się pod wrażeniem procesu 

przyrody; wyczuwał w nim boską tajemnicę i znajdował w nim powód dla podziwu i 

uszanowania. Zdarzenia nie zawierały dla niego żadnego trwałego znaczenia religijnego, ani też 

nie nakładały na niego żadnego duchowego obowiązku. Dla człowieka nie-proroczego czas jest 

ciemnym niszczycielem, a historia w ostatecznym rachunku nie ma sensu, jest monotonnym 

powtrarzaniem się nienawiści, rozlewu krwi i chwilowych rozejmów. 

 

UODPORNIONY PRZECIW ROZPACZY 

W świetle Biblii historia jest nie tylko następstwem faits accomplis, faktów dokonanych, 

którym nie ma co się sprzeciwiać. Chociaż sprawy nie biegną wedle z góry przeznaczonego 

planu i choć ostatecznego celu nie da się wyrazić jednym słowem, czy też w ogóle ująć w słowa, 

to jednak wierzymy, że historia jako całość ma sens, który wykracza poza jej poszczególne 

części. Należy pamiętać o tym, że Bóg uczestniczy w naszych uczynkach, że nie tylko 

ponadczasowe jest ważne, ale przede wszystkim to, co doczesne, zadanie dane nam tu i teraz. 

Człowiek ma ogromne możliwości. Czas to tylko niewiele mniej niż wieczność, a historia to 

dramat w którym swą stawkę mają oboje, Bóg i człowiek. W wydarzeniach historii słychać 

zarówno głos jak i milczenie Boga. 

 

EWOLUCJA I OBJAWIENIE 

Istnieje pewien aspekt doświadczenia proroczego nawiązujący do uniwersalnego pytania 

filozofii, a mianowicie czy wszystkie idee, wizje i aspiracje mają swój początek w duszy 

człowieka, czy też w ostatecznej instancji wywodzą się one ze źródła zewnętrznego wobec 

człowieka?  

Mamy płytką swiadomość trzymania w ręku wodzy naszego rozumu. Ale skąd mamy rozum 

i wodze? Na pierwszy rzut oka myślenie jawi się jako sprawa czysto ludzka, samowzbudzająca 

się bez dostrzegalnego poza nią samą powodu. A przecież taka percepcja może być podobna do 

widoku błękitu nieba – nie rzeczywistością lecz złudzeniem. Jakbyśmy nie byli zręczni w 

czerpaniu ze studni myśli, z całą pewnością sami nie jesteśmy studnią. Nie wiemy skąd sie 

bierze władza myśenia i co jest poza wszelką pewnością. Umysłem możemy objąć jedynie to, co 

da się sprowadzić do przedmiotu myślenia; nie może on wyjść poza siebie i zbadać własnego 

pochodzenia. Znajdując się w ciągłym ruchu, musiałby stać się nieruchomy by ogarnąć to, co go 

wprawiło w ruch. W aktach proroczych rozpoczyna się nowy ruch i człowiek staje u źródła 

wszelkiego myślenia. 

Dziś przyzwyczajeni jesteśmy do myślenia o początku rzeczy w kategoriach ich rozwoju i 

brak nam umiejętności uchwycenia tego co staje się nagle, czystych zdarzeń, rzeczy w trakcie 

stawania się. Nawet ci co utrzymują, że ludzka świadomość wywodzi się w swej istocie ze 

świadomości uniwersalnej skłonni są myśleć o tej proweniencji w kategoriach ewolucji. 

Biblia twierdzi, że człowiek ani nie powołał sam siebie do istnienia, ani też nie dał sobie 

samemu mądrości; że obie te rzeczy otrzymał z woli Boga. Biblia uczy nas także, że pewne 

intuicje docierają do nas nie w powolnym procesie ewolucji, lecz z Jego bezpośredniego 

natychmiastowego nadania. 



 

 

156  

Nie wszystkie zjawiska umysłowe wywodzą się od bardziej prymitywnych i bardziej 

instynktownych, jak bardzo by w swoim pojawieniu się i kierunku nie były zabarwione i 

uwarunkowane przez funkcje instynktu. Ludzkiego życia nie da się pomyśleć bez skłonności 

duchowych. 

Z przypuszczenia, że istnieje w duszy skłonność do poszukiwania moralnego i duchowego 

sposobu życia wynika, że posiadamy tę skłonność nie będąc świadomi jej pochodzenia. 

Proroctwo głosi wiarę w szczególny akt komunikacji – taki, który miał miejsce nie poza, ale w 

ramach świadomości człowieka i nie przed, ale w świecie jego istnienia historycznego – który to 

akt pouczył nas o tym czego mamy pragnąć, do czego dążyć, czego się spodziewać. 

 

                                                 
1

 A. J. Heschel, The Shabbath, New York, 951, s. 7n. (Polskie tłumaczenie: Szabat i jego znaczenie dla 

współczesnego człowieka, przeład H. Halkowski, Wytd Atext, Gdańsk 1994). 

2

 Pesahim, 68b. 

3

 The Sabbath, s. 96. 

4

 Ananda K. Coomaraswamy, cytowany przez Aldousa Huxleya w The Perennial Philosophy, New York, 

1945, s. 51. Por. s. 53: "Ogromna liczba Buddów i Bohisattwów o której mówią teologowie mahajamy 

odpowiada ogromowi ich kosmologii. Czas jest dla nich bez początku a niezliczone światy, każdy z nich 

zaludniany przez najrozmaitsze świadome istoty, rodzą się, rosną, rozkładają się i umierają jedynie po to, 

aby powtórzyć ten sam cykl – wciąż od nowa, aż po ostatnie nieskończenie oddalone spełnienie, kiedy to 

wszelkie świadome istoty we wszystkich światach osiągną wybawienie od czasu i przejdą w wieczną 

Istność czyli stan Buddyzmu". 

5

 Cyt. przez Huxleya, ibid. s. 189. 



 

 

157 
 

 

 

 

22. Proces i zdarzenie 

 

PROCES I ZDARZENIE 

"Jest mniej lub bardziej oczywiste, że życiodajna wiara religijna musi wyrażać się w świecie, 

w którym żyje nowoczesny człowiek. Opieranie religii na zdarzeniach, które nie mogą się 

powtórzyć to izolowanie jej od codziennego doświadczenia dzisiejszego człowieka"1. To w tym 

duchu Martineau głosił, że "objawienie oznacza nie jakieś szczególne historyczne zdarzenie, 

którego autentyczność poświadczał cud, ale postępujące samo-objawienie, w którym Bóg 

ogłasza o swoim istnieniu i swojej naturze w najbardziej boskich doświadczeniach duszy 

ludzkiej"2. 

Musimy przyznać, iż objawienie nie jest codziennym doświadczeniem współczesnego 

człowieka"; a nawet sama myśl o nim wprawia nas w intelektualne zakłopotanie. Ale 

przymierzanie objawienia do naszych nawyków intelektualnych zniekształca je zanim nawet 

podejmiemy próbę zbadania go. Musimy być przygotowani na wyjście poza kategorie naszego 

własnego doświadczenia nawet jeśli taka procedura mogłaby naruszyć nasze przyzwyczajenia 

umysłowe i dobre samopoczucie. 

Inspiracja prorocza musi być rozumiana jako zdarzenie, nie jako proces. Jaka jest różnica 

pomiędzy zdarzeniem a procesem? Proces zachodzi regularnie według jakiegoś w miarę 

ustalonego wzoru; zdarzenie jest nadzwyczajne, wyjątkowe. Proces bywa ciągły, stały, 

określony; zdarzenia następują nagle, nieregularnie, przypadkowo. Proces jest typowy, zdarzenia 

są wyjątkowe. Proces przebiega zgodnie z regułami, zdarzenie stwarza precedens.  

Proces występuje w porządku fizycznym. Ale nie wszystkie zdarzenia można sprowadzić do 

kategorii fizycznych. Z życia Beethovena pozostała muzyka a przecież jego oddziaływanie na 

świat oceniane w kategoriach fizycznych odczuwano mniej niż skutki normalnej burzy czy 

trzęsienia ziemi. 

Człowiek żyje w porządku zdarzeń, nie tylko w porządku procesów. Jest to porządek 

duchowy. Momenty intuicji, momenty podejmowania decyzji, chwile modlitwy mogą być 

nieznaczące w świecie przestrzeni, a jednak to one nadają życiu kierunek. 

Przyroda składa się z procesów – np. życie organiczne można opisać jako składające się z 

pocesów narodzin, wzrastania, dojrzałości i rozkładu; historia składa się przede wszystkim z 

wydarzeń. To co nadaje życiu Peryklesa czy Arystotelesa ludzki i historyczny charakter to nie 

organiczne procesy przez które przechodził, ale działania nadzwyczajne, zaskakujące i 

nieprzewidywalne, ich osiągnięcia i zdarzenia, które odróżniają ich od wszystkich innych ludzi. 

Zdarzenie jest czymś czego nie da się zredukować do części procesu. Jest to coś czego nie 

możemy przewidzieć ani w pełni wytłumaczyć. Gdy mówimy o zdarzeniach to zakładamy, że w 

świecie zachodzą rzeczy, które są poza zasięgiem naszego wytłumaczenia. To co świadomość 

zdarzeń sugeruje wiara w objawienie głosi otwarcie, mianowicie iż do świata przenika głos Boga 

domagający się od człowieka by spełnił Jego wolę. 

Co to takiego"świat"? Jeśli pod tym słowem rozumiemy absolutny, zamknięty, ustalony i 

samowystarczalny system zjawisk zachodzących zgodnie ze znanymi nam prawami, to takie 

pojęcie wyklucza możliwość ponad-ziemskiej interwencji czy też przeniknania do świata głosu 

nie potwierdzonego tymi prawami. Jeżeli uważamy świat opisywany przez nauki przyrodnicze 



 

 

158 
 

 

 

 

za absolutny to nie ma sensu szukać tego co boskie, czyli z samej definicji absolutne. Jak może 

jedno absolutne być wewnątrz innego absolutnego? 

To co twierdzi Biblia nie ma sensu, chyba że jesteśmy gotowi przyjąć, że świat jak go bada i 

opisuje nauka jest zaledwie cienką powierzchnią czegoś dogłębnie nieznanego. Porządek to tylko 

jeden spośród wielu aspektów przyrody; jej rzeczywistością jest tajemnica dana nam, lecz nie 

znana. Niezliczone związki określające nasze życie w historii nie są ani znane ani 

przewidywalne. To, co historia czyni z prawami natury nie da się wyrazić jako prawo natury.  

Wśród wielu problemów jest i taki: aby duch Boga mógł wniknąć w strukturę rozumu i 

materii musi istnieć błąd w jej doskonałym mechanizmie. Założenie, że świat z jego 

całą niezmierzoną wspaniałością to tylko małe cymbałki w dłoniach Boga, w których jedynie 

czasami dźwięczy tylko jedyna dusza choć wszystkie blaszki są uderzane; innymi słowy 

przyjęcie, że wolność Boga przekracza całość praw przyrody ma u podstaw metafizyczne 

rozumienie, że prawa przyrody wywodzą się nie ze ślepej konieczności, ale z wolności, że 

absolutne jest nie przeznaczenie, ale Bóg. Objawienie nie jest aktem interwencji w normalny 

bieg procesów przyrody, lecz aktem wprowadzania nowego twórczego momentu w bieg historii. 

Łańcuch przyczynowości i rozumowania dyskursywnego, w który zakute są rzeczy i myśli 

jest zawieszony w przestrzeni nieskończonych możliwości jak serce w środku milczącego 

dzwonu. To jakby cały wszechświat był przytwierdzony w jednym jedynym punkcie. W 

objawieniu dzwon dzwoni a słowa wibrują w świecie. 

 

WIDZIEĆ PRZESZŁOŚĆ W CZASIE TERAŹNIEJSZYM 

Proces nie ma przyszłości. Przemija i jest zawsze zastępowany przez swoje własne skutki. 

Nie zastanawiamy się nad przeszłorocznym śniegiem. Inaczej zdarzenie – zachowuje znaczenie 

nawet gdy samo się skończyło, pozostaje trwałym motywem ze względu na swe skutki i 

niezależnie od nich. Wielkie zdarzenia podobnie jak wielkie działa sztuki są ważne ze względu 

na nie same. Nasze zainteresownaie nimi trwa długo po tym jak przeminęły. 

Jest to w rzeczy samej jedna z przedziwnych cech ludzkiego istnienia, to że przeszłość nie 

znika całkowicie, że niektóre zdarzenia z zamierzchłej starożytności mogą trzymać nad nami 

zaklęcie nawet po dziś dzień. Zdarzenia, które są martwe, rzeczy przeszłe nie mogą być 

odczuwane ani wypowiadane. Z drugiej strony są takie zdarzenia, które nigdy nie stają się 

przeszłością. Świętą historię można określić jako usiłowanie przekroczenia linii odzdielającej 

przeszłość od teraźniejszości, jako próbę widzenia przeszłości w czasie teraźniejszym. 

Takie rozumienie czasu nie ogranicza się do historyków. Jest ono nieświadomie podzielane 

przez wszystkich ludzi i ma zasadnicze znaczenie dla cywilizowanego życia.

                                                 
1

 G. B. Smith, Religious Thought in the Last Quarter-Century, Chicago 1927, s. 103n. 

2

 Cyt. w: H. McLachlan, The Religious Opinions of Milton, Locke, and Newton, Manchester 1941, s. 98. 



 

 

159  

23. Zobowiązanie Izraela 

 

ZWIĄZEK Z WYDARZENIAMI 

Bóg filozofów to koncept wywiedziony z abstrakcyjnych idei. Bóg proroków wywodzi się z 

aktów i wydarzeń. Sednem wiary żydowskiej nie jest pojmowanie abstrakcyjnych zasad, lecz 

wewnętrzny związek ze świętymi wydarzeniami. Wierzyć to pamiętać a nie tylko uznawać zespół 

dogmatów za prawdę. Nasz związek wyraża się w sposobie świętowania tych wydarzeń, w 

cotygodniowym czytaniu Pięcioksiągu nie zaś w recytowaniu wyznania wiary. Ignorowanie tych 

wydarzeń i przywiązywanie wagi jedynie do tego, czego podczas nich nauczano Izrael to 

pomijanie zasadniczego aspektu. 

 

PAMIĘĆ O ZOBOWIĄZANIU 

Doświadczenie estetyczne pozostawia po sobie wspomnienie percepcji i doznanej 

przyjemności. Doświadczenie prorockie pozostawia po sobie pamięć o zobowiązaniu. 

Objawienie nie było aktem doznania przyjemności. Bóg przemówił a człowiek nie tylko słuchał, 

lecz także przyjął wolę Boga. Objawienie trwa chwilę, przyjęcie pozostaje. 

A zatem to co jest nam przekazywane w tradycji żydowskiej to nie idea objawienia, lecz 

dane w nim zobowiązanie. Musimy zbadać nasz stosunek do tego zobowiązania. Czy nasza 

lojalność wobec zdarzeń sprzed przeszło trzech tysięcy lat ma jakieś znaczenie? 

 

LOJALNOŚĆ WOBEC CHWILI 

Życie w mniej lub bardziej stałym i obliczalnym związku z innymi ludźmi jest dla człowieka 

najwyższą koniecznością. Takich związków jest wiele, np. małżeństwo, przyjaźń, organizacje 

zawodowe, międzynarodowe zjazdy. Poza niewielu wyjątkami jak te, ktore wyrastają z 

rodzicielstwa itp., związki społeczne nie są dane naturalnie; nie wywodzą się z procesu, 

rozpoczynają się jako akt albo zdarzenie w konkretnej chwili w czasie. Związki te mogą 

przetrwać jedynie wtedy, gdy pozostajemy wierni obietnicom, które złożyliśmy lub umowom 

które zawarliśmy. Gdy kończy się nasza lojalność, związki te rozpadają się. 

Paradoksalna natura takiej lojalności jest oczywista. Czemu ktoś miałby być na całe życie 

związany tym co zrobił lub powiedział w jakiejś jednej jedynej chwili? A jednak cywilizowani 

ludzie wciąż przyznali, że ich obietnice miały jakąś siłę oddziaływania na ich przyszłe uczynki. 

Ludzie wierzą w przeminjanie czasu; twierdzą, że przeszłość jest na zawsze martwa. Istotnie, 

chwila w której obietnice zostały złożone szybko przemijają: przeszłość w naszym kalendarzu, 

na naszym zegarku. A przecież skłonni jesteśmy ją traktować jakby była nieśmiertelna. Innymi 

słowy uznajemy zdarzenia, które miały miejsce w przeszłości jakby ta przeszłość była wciąż 

obecna, jakby te chwily wydarzały się teraz. 

 

SŁOWO HONORU 

Synaj, decydujący moment w historii Izraela zainaugurował nowy rodzaj związku między 

Bogiem a człowiekiem: Bóg wziął swój lud w opiekę. Izrael uznał ten nowy związek, związał się 



 

 

160  

z Bogiem. Było to wydarzenie, w którym oboje byli partnerami. Bóg dał słowo Izraelowi a Izrael 

dał swoje słowo honoru Bogu.  

Obiecuje się na zawsze. Składając obietnicę oddajemy w zastaw całą naszą przyszłość. Jest 

to moment, który trwa; jest to chwila, która określa wszystkie inne chwile. 

Pamiętaj Jego przymierze na zawsze, słowo 

Jego obietnicy przez tysiąc pokoleń. 

(I Kron. 16, 15.) 

Izrael uznał przymierze: Izrael dał słowo honoru, że będzie go przestrzegał. 

W jakim sensie to uznanie wpływa na nasze życie? Czy jedno pokolenie ma prawo 

zobowiązywać do przymierza wszystkie inne pokolenia? Do czego i dlaczego mamy czuć się 

zobowiązani?1  

Synaj jest zarówno zdarzeniem, które miało miejsce raz i tylko raz i zdarzeniem, które 

wydarza się cały czas. To co robi Bóg wydarza się zarówno w czasie jaki i w wieczności. 

Widziane z naszej perspektywy zdarzyło się raz; widziane z Jego perspektywy, wydarza się 

ciągle. Pomniki z kamienia skazane są na zniknięcie, dni ducha nigdy nie umierają. O przybyciu 

ludu na Synaj czytamy w Księdze Wyjścia: "W trzecim miesiącu po tym jak synowie Izraela 

wyszli z Egiptu, tego dnia przybyli na pustynię Synaj" (Wyj. 19, 1). To wyrażenie już w 

starożytności zastanawiało rabinów: "tego dnia"? Powinno być: "Onego dnia". Oznaczać to 

może tylko, że nadawanie Tory nigdy nie może stać się przeszłością, tamten dzień jest tym 

dniem, każdym dniem. Tora, kiedykolwiek ją studiujemy, musi dla nas być "jakby nadana nam 

została dzisiaj"2. 

Każdy z nas słyszał Głos; każdy z nas otrzymał boży dar wolności na Synaju. To dlatego nikt 

nie ma prawa sprzedać się w niewolę. Ucho tego, kto dobrowolnie staje się niewolnikiem ma być 

przekłute (Wyj. 21, 1-6). "Święty Błogosławiony powiedział: To ucho, które słyszało mój głos 

na Górze Synaj gdy ogłaszałem, Bo są moimi sługami synowie Izraelscy, są moimi sługami 

(Kapł. 25, 55), ale nie sługami sług, a ten oto człowiek nabył dla siebie pana – niech będzie 

przekłuty"3.  

"Słucham rozkazu królewskiego ze względu na przysięgę wierności" (Ekl. 8, 2). Rabi Jose 

powiedział: "Słucham rozkazów Króla Królów, który powiedział mi na Synaju, ja jestem Pan 

twój Bóg"4. Powiada się nam, że wszystkie pokolenia Izraela były obecne na Synaju (patrz 

wyżej, s. 115). 

Ani też nie jedynie z wami czynię to przymierze obwarowane przysięgą, lecz i z 

tym, którego tu dziś nie ma, jako i z tym, który tu stoi przed Panem, naszym 

Bogiem. 

(Powt. 29, 13-14) 

Był to akt przekraczania teraźniejszości, historia na odwrót: myślenie o przyszłości w czasie 

teraźniejszym. Było to prorocze przewidywanie, gdyż bycie prorokiem to bycie przed czasem 

innych ludzi, mówienie o przyszłości w czasie teraźniejszym. 

To dzięki zdolności myślenia o życiu w kategoriach czasu współczesnym Mojżesza udało się 

wyjść poza teraźniejszość i związać następne pokolenia słowem Boga. 



 

 

161  

Nie mieli własnej przestrzeni, nie mieli ziemi; wszystko co posiadali to był czas i obietnica 

ziemi. Ich przyszłość zależała od wierności Boga danej przez Niego obietnicy i w ich wierności 

proroczym zdarzeniom tkwiło sedno ich przyszłości. 

 

ŻYCIE BEZ ZOBOWIĄZAŃ 

Niektórzy mogą pomyśleć: Jak niemądre ze strony naszych przodków było zobowązywanie 

wszystkich przyszłych pokoleń do przymierza z Bogiem. Ale życie dawnego narodu nie różni się 

od życia jednostki. Jak już zauważyliśmy nie ma cwilizowanego życia bez bez wchodzenia w 

związki społeczne, a takie wchodzenie pociąga za sobą zobowiązania, danie obietnicy albo 

przyjęcie poręczenia. Aby wejść w związek z Bogiem lud musiał przyjąć zobowiązanie. 

Sokrates nauczał, że nie warto żyć bez myślenia. Owszem, myślenie to szlachetny wysiłek, 

ale najbardiej wyrafinowane myślenie może sie okazać próżne. W myśleniu człowiek jest 

pozostawiony sobie samemu; może wznosić się w przestrzeń międzygwiezdną i ogłaszać 

najwznioślejsze myśli; ale jakie będą miały echo i jakie znaczenie dla duszy? 

Biblia uczy nas, że nie warto żyć bez zobowiązań; że myślenie bez korzeni wydaje kwiaty 

ale nie owoce. Mamy zobowiązanie wobec Boga a nasze korzenie są w proroczych zdarzeniach 

Izraela. 

Godność człowieka to sprawa jego zobowiązań tak samo jak jego praw. Godność bycia 

Żydem jest w poczuciu zobowiązania a sens historii żydowskiej obraca się wokół wierności 

Izraela przymierzu. 

 

OBJAWIENIE TO POCZĄTEK 

A przecież sama wierność zdarzeniom nie wyraża w pełni istoty życia żydowskiego. 

Zdarzenie to kategoria formalna określająca sam fakt wydarzania się. Jakkolwiek mówienie o 

czystym zdarzeniu, o zdarzeniu samym w sobie, jest mówieniem o sztucznej abstrakcji, która 

nigdzie nie istnieje prócz umysłów niektórych teologów. Momentu objawienia nie można 

oddzielać od jego zawartości czyli treści objawienia. Wierność normom i myślom przekazanym 

podczas zdarzenia jest tak samo istotna jak realność zdarzenia. Przyjęcie nie miało swego końca, 

nie wydarzyło się spełnienie. Decydujący moment dopiero nadejdzie. Zdarzenie musi się 

wypełnić, nie tylko trzeba w nie wierzyć. Co było oczekiwane na Synaju spełniania się w 

dobrych uczynkach. Przykazanie jest przewidywaniem, uczynek jest spełnieniem. Uczynek 

dopełnia zdarzenie. Objawienie to tylko początek, nasze uczynki muszą je kontynuować, nasze 

życie musi je dopełnić. 

Nie wolno absolutyzować momentu zdarzenia. Wola Boga jest wieczna, przekraczająca 

wszystkie momenty, wszystkie zdarzenia, włączając w to objawienia. Znaczenie czasu zależy od 

tego co w czasie zostae zrobione w związku z Jego wolą. w Spełnienie moment na Synaju zależy 

od obecnego momentu, od wszystkich momentów. Gdyby po Synaju Izrael był nielojalny to 

wielkie to zdarzenie zostałoby pozbawione wszelkiego znaczenia. Gdziekolwiek pojawia się 

złoty cielec tablice zostają rozbite. Wierzymy, że każda chwila ma moc nadania znaczenia – lecz 

także odebrania znaczenia – wszystkim innym chwilom5. 



 

 

162  

                                                 
1

 Formuła rebus sic stantibus wyraża ograniczenie stosowane w umowach. Aby podjęte zobowiązanie 

moralnie obowiazywało okoliczności muszą pozostac zasadniczo niezmienione. 

2

 Tanhuma, wyd. Buber, II, 78; Sifre do Powt.Prawa, 11, 13; Berachot, 63b; Raszi do Ks. Wyjścia, 19, 1; 

Powt. Prawa, 11, 13 i 26, 16. 

3

 Kidushin, 22b. 

4

 Jeruszalmi Sanhedrin, IV, 21b. 
5

 "Kto należycie swietuje chocby jeden Szabat to jakby swietował wszystkie Szabaty od dnia w którym Bóg 

stworzył świat aż do czasu zmartwychwstania" Mechilta do Wyj. 31, 16. 



 

 

163  

24. Sprawdzanie proroków 

 

JAKI DOWÓD? 

W naszych dotychczasowych rozważaniach pokazaliśmy co sprawia, że zadajemy sobie 

pytanie o objawienie, wyjaśniliśmy znaczenie objawienia i ustaliliśmy możliwość i 

prawdopodobieństwo tego, że miało ono miejsce. Ale jak zauważyliśmy powyżej, to co jest 

możliwe i prawdopodobne niekoniecznie jest rzeczywiste i pewne. Tym co interesuje nas 

najbardziej jest czy objawienie w ogóle się zdarzyło. Czy są jakiekolwiek nieodparte powody dla 

uznania Biblię za wyraz woli Boga? 

Naszym głównym celem jest znalezienie odpowiedzi na pytanie czy objawienie było faktem. 

Czy rzeczywiście miało miejsce? Odpowiedź taka będzie oczywiście zależała od naszej 

zdolności znalezienia argumentów na potwierdzenie lub obalenie tego co głosili prorocy. Nim 

jednak rozpoczniemy nasze badanie powinniśmy dokładnie wiedzieć czego szukamy. W naszym 

przypadku musimy mieć jasność jakiego rodzaju dowody pragniemy znaleęć. 

Narzuca się myśl że idealnym rozwiązeniem naszego problemu byłoby odkrycie 

archeologiczne jakiegoś bezstronnego dowodu, na przykład świadectwa współczesnych 

Egipcjan, którzy towarzyszyli Izraelitom w ich marszu przez pustynię i zapisali co się wydarzyło 

na Synaju, albo Asyryjczyków, którzy odwiedzili Palestynę, spotkali Amosa i Izajasza i 

przeprowadzili z nimi wywiady. Nowoczesny człowiek byłby skłonny uważać takie świadectwa 

za bardziej godne zaufania niż zapisy Biblii. Jeśli ktoś twierdzi, że ogromna ilość biblijnych 

zapisów okazała się ścisła i dlatego można wierzyć zapisom dotyczącym objawienia otrzymuje 

odpowiedź że doświadczenie objawienia jest osobną klasą wydarzeń. Ale jeżeli tak jest, jak 

można się spodziewać po Egipcjanach czy Asyjryjczykach zapisów o tym, co stanowiło istotę 

doświadczenia proroczego? Jaki byłby pożytek z jeszcze jednego opisu zewnętznych 

okoliczności zdarzenia na Synaju? Widowisko gromów i grzmotów oraz tajemniczego głosu 

dochodzącego spośród chmur istotnie poddałoby się bezstronnemu zapisowi fotograficznemu 

albo stenogramowi. Ale aspekt fizyczny, to co postrzegały oczy i uszy ma niewielkie znaczenie. 

Grom czy błyskawica są dla zmysłów bardziej efektowne niż cichy szept, a przecież Eliasz ufał 

jedynie "cichemu małemu głosowi". Istota tego, co sie zdarzyło na Synaju, inspiracja i duchowe 

uniesienie całego ludu nie mogły być dostrzeżone, zapisane ani potwierdzone przez 

bezstronnych sprawozdawców. 

To co jest prawdziwe w stosunku do współczesnych Mojżeszowi Egipcjan odnosi się tak 

samo i do Egipcjan dziś. Każdy z nas jest takim Egipcjaninem od czasu do czasu zadając pytanie 

"Kim jest Pan, że powinienem słuchać Jego głosu?" (Wyj. 5, 2). 

Co sprawia, że jesteśmy w stanie przyjąć i odpowiedzieć na to, co znajduje się poza 

zasięgiem duszy? Czyżby prorocy byli obdarzeni specjalnymi zdolnościami, specjalnym 

zmysłem? Nic takiego nie daje się odnaleźć w ich wypowiedziach. Wielcy prorocy mieli tylko 

jedną cechę wspólną: objawienie przychodziło do nich jako niespodzianka, jako nagły wybuch. 

Bardziej zaskoczeni byli tym, że słyszeli niż tym co słyszeli. Ich uwrażliwienie przychodziło do 

nich wraz z objawieniem. To objawienie czyni człowieka zdolnym do przyjęcia objawienia. 

Doświadczenie czyni go ekspertem. 

 



 

 

164  

BŁĘDNE WYOBRAŻENIE 

Wielu ludzi odrzuca Biblię ze względu na błędne wyobrażenie iż nauka udowodniła, że 

objawienie jest niemożliwe. Wszystko jest niezmiernie proste: myśl nie ma innego źródła niż 

ludzki umysł. Biblia to książka taka jak inne a prorocy nie korzystali ze źródeł, które nie byłyby 

dostępne dla nas. Biblia to tylko literatura narodowa Żydów. A zatem dla przeciętnego umysłu 

objawienie to coś w rodzaju umysłowej aberracji niegodnej dyskusji. W najlepszym wypadku 

uważane jest za bajkę, na równi z ideą, że błyskawica i grzmot to znaki gniewu rozmaitych 

bóstw lub demonów a nie wynik nagłego rozprężenia powietrza przy wyładowaniu 

elektrycznym. Bo czyż psychologia i antropologia dawno nie ustaliły, że to po prostu złudzenie, 

które prymitywny człowiek bierze za zdarzenie nadnaturalne? 

Tymczasem prawda jest taka, że objawienie jest czymś wymykającym się badaniu 

naukowemu. Żaden uczony nie wymyślił soczewki któraby przeniknęła tę tajemnicę. Krytyce 

biblijnej może się udać znaleźć plamy na słońcu i zmusić nas do zmiany naszego rozumienia jak 

tekst biblijny był przekazywany, lecz akt objawienia pozostaje poza jej zasięgiem. Intelektualna 

niedojrzałość głosicieli, że Mojżesz nigdy nie żył, a jeśli nawet żył, to nie był monoteistą to 

ciekawostka dla psychologa jako przykład obrazoburczego nastawienia, lecz rzecz niezbyt 

interesująca dla kogoś, kto poszukuje prawdy duchowej. Stosunkowo niewielkie wewnętrzne 

sprzeczności w Biblii dowodzą jedynie, że słowa Mojżesza były zapisywane w rozmaitych 

sytuacjach i dla różnych potrzeb i że tekst jest żywym organizmem a nie jednolitą skałą. Jednak 

nie można "podważać fundamentów świątyni dla załatania małej szpary czy mysiej dziury albo 

naprawienia obluzowanego kamienia czy dwóch na zewnętrznym dziedzińcu" (Coleridge). 

 

CZY OBJAWIENIE DA SIĘ OBJAŚNIĆ? 

Twierdzenia proroków można by zweryfikować gdyby ich doznania można było powtórzyć i 

poddać testom. Jednak sami prorocy mogli jedynie opowiedzieć, a nie odtworzyć to co im się 

przydarzyło. Usiłowali bronić swej wiarygodności za pomocą przewidywania i przekonywania; 

samo zdarzenie nie mogło być przedstawione innym. Jednak to, że nie możemy dzielić się 

doświadczeniem nie podważa jego autentyczności. Wiele spośród naszych własnych 

doświadczeń, zwłaszcza te najcenniejsze i najbardziej indywidualne z trudnością dają się dzielić 

z kimkolwiek innym. Większość z tego, przez co przechodzi człowiek nie da się opowiedzieć, a 

tym, czego się nie da opowiedzieć, nie można się dzielić. Wszelka komunikacja to próba 

uczynienia czegoś zrozumiałym dla innych poprzez podawanie tego w uniwersalnych i 

typowych kategoriach. Jednak iskra pojedyńczego gaśnie w powietrzu ogólników. Zwłaszcza 

oddziaływanie tego, co transcendentalne na ludzki umysł tak samo daje się opisać w ogólnych 

kategoriach jak moje postrzeganie piękna zmierzyć w funtach i łutach. Jak można oczekiwać, że 

to się da wyjaśnić? 

Czy warto pozwolić naszemu szeptowi imitować grom nawet gdyby to było możliwe? W 

objawieniu ważne jest to, że się wymyka badaniom. Wyjaśnić je, uczynić je zrozumiałym i 

przejrzystym, to je zlekceważyć. Udowodnione straciłoby znaczenie. W objawieniu uczestniczy 

ktoś, z kogo myślami nasze kategorie umysłu są niespójne. 

Objawienia nie należy odrzucać dlatego, że jest niezrozumiałe. Nie jest ono jedyną rzeczą 

niepoddającą się badaniu i nieweryfikowalną doświadczalnie. Tego co niezrozumiałe nie można 

uważać za nieistniejące. Czy umiemy wytłumaczyć jak zaistniało istnienie? Czy potrafimy 



 

 

165  

dokładnie opisać jak napięta siła ducha wodzi smyczkiem po strunach skrzypiec i stwarza z 

niczego delikatny świat? Czy daje się teoretycznie zrozumieć krzyk i strach sześciu milionów 

męczenników? 

W istocie nie ma sposobu na wyjaśnienie jak myśl nieskończonego Boga porusza się po 

wąskiej ścieżce ludzkiego umysłu. Wszelkie objaśnianie i dowodzenie odbywa się na drodze 

analogii. Tłumaczymy coś co wątpliwe przez porównywanie z rzeczami które są prawdopodobne 

lub pewne. Siła dowodu albo wyjaśnienia zależy od tego jak pełne jest podobieństwo pomiędzy 

tymi rzeczami. A jednak autentyczność objawienia przejawia się w tym, że jest ono inne niż 

wszystkie inne zdarzenia i doświadczenia. Jego prawdziwość polega na jego wyjątkowości. 

Można mu wierzyć jedynie jako czemuś wyjątkowemu. Zapewne dlatego Księga Powtórzonego 

Prawa podkreśla, że zdarzenie na Synaju nie miało precedensu (Powt. 4, 32-37). 

Jedyne co możemy zrobić to analizowanie naszych własnych powodów przyjęcia objawienia 

i eliminowanie możliwości, że ulegliśmy złudzeniu albo że nasza wiara to tylko racjonalizacja, 

wynajdowanie rozsądnych argumentów dla uzasadnienia czegoś, w co w głębi ducha nie 

wierzymy. 

Gwoli intelektualnej wygody pragniemy jakiegoś efektownego dowodu, że prorocy nie byli 

psychopatami albo kłamcami. Jednak jakże byłoby dziwne i niegodne Boga gdyby dając 

człowiekowi to co bezcenne musiał jeszcze uwiarygodniać ludzkie banalne świadectwa o 

prawdziwości swojego daru! Czy słońce, aby zostać uznane, musi mieć metkę ze znakiem 

autentyczności?  

To, że nie potrafimy dowieść, iż relacja proroka zawiera dokładny opis tego, co on 

rzeczywiście doświadczył nie wyklucza prawomocności twierdzenia, że relacja jest prawdziwa. 

Badając dokumenty historyczne człowiek nigdy nie jest w stanie porównać relacji z faktami; 

może jedynie badać czy jakiś dokument jest zgodny z jego wiedzą i z obrazem epoki, do której 

jest przypisywany. Z jaką wiedzą i z jakimi faktami miałoby być zgodne objawienie? 

 

CZY PROROCY SĄ WIARYGODNI? 

Nie byliśmy świadkami aktu objawienia i nie mamy o nim żadnej wiedzy poza tą, której 

dostarczają nam prorocy. Dlatego nasz stosunek zależeć będzie od tego, czy jesteśmy gotowi 

traktować słowa proroków serio. A zatem jest sprawą zasadniczą czy prorocy są wiarygodni? 

Czy ich świadectwo jest godne zaufania? 

Wzywając proroków do stawienia się przed naszym krytycznym sądem jesteśmy jak krasnale 

podejmujący się mierzenia wzrostu olbrzymów. Jak nasze osiągnięcia duchowe mogą być miarą 

tego co dokonali prorocy jeżeli ich zamierzenia tak bardzo przerastały nasze? Czy jesteśmy 

otwarci na Boga jak oni? Czy to co Bóg ma do powiedzenia obchodzi nas tak bardzo i tak 

wyłącznie jak ich? 

Młody kompozytor nie porównuje Beethovena do siebie, lecz siebie do Beethovena. To co 

nas przekracza nie jest tym co sądzimy, ale tym według czego jesteśmy sądzeni, a bycie 

prorokiem to reprezentowanie sobą czegoś przekraczającego nas duchowo. 

Nasza sytuacja jest podobna do sytuacji osoby która stanąwszy wobec zapierającego dech w 

piersiach piękna ma powiedzieć co myśli. W rzeczywistości to jego inteligencja jest sądzona, 

choć pozornie to on ma poddać ocenie jakość piękna. 



 

 

166  

Proroków można oceniać na trzy sposoby: albo mówili prawdę, albo świadomie zmyślali swe 

opowieści, albo też ulegali złudzeniom. Inaczej mówiąc, objawienie jest albo faktem, albo 

wytworem szaleństwa, samowmówienia, albo też wymysłem dla celów wychowawczych, sprawą 

pomieszania umysłowego, myślenia życzeniowego, działania podświadomości. 

 

WYTWÓR SZALEŃSTWA 

Czy należy sądzić, że tacy ludzie jak Mojżesz, Samuel, Natan, Eliasz, Amos, Micheasz, 

Izajasz, Jeremiasz byli umysłowo niezrównoważeni, ofiarami halucynacji? W istocie często tak 

twierdzono. Ale na jakiej podstawie? Aby udowodnić patologiczną naturę proroków 

podejmowano desperackie wysiłki. Jednak żaden symptom nienormalności czy szaleństwa nie 

został odnaleziony u Mojżesza czy Izajasza, u Amosa czy Jeremiasza1. Z drugiej jednak strony 

sposób, w jaki prorocy odnosili się do problemów ich czasów oraz fakt, że proponowane przez 

nich rozwiązania wydają się być ważne dla wszystkich czasów skłaniały ludzi w każdym 

pokoleniu do powtarzania truizmu iż prorocy byli jednymi z najmędrszych ludzi. Ich posłanie 

wyprzedza ludzkie myślenie o całe wieki, gdyby zacząć poddawać w wątpliwość ich normalność 

byłoby trudno uwierzyć w normalność naszego własnego umysłu. Zaiste, jeśli to ma być 

szaleństwo powinniśmy się wstydzić tego, że jesteśmy zdrowi. 

Rzecz jasna gdyby nawet, co mało prawdopodobne, udało się wykryć ślady szaleństwa w 

życiu proroków, bo już Nietzsche twierdził w swej sławnej formule: "Nie wydaje się możliwe 

być artystą i nie być chorym"2, odrzucenie ich twierdzeń byłoby takim samym nonsensem. Czyż 

nie ma więcej sensu opinia, że trzeba być chorym by zobaczyć to, czego nie dostrzegają 

zaślepieni własnym zdrowiem i samozadowoleniem? Biologiczna normalność nie jest niezbędna 

dla intuicji duchowych. 

 

SAMOWMÓWIENIE 

Czy prorocy nie byli ofiarami samowmówienia? Czy objawienie nie było drażnieniem się z 

nimi, pułapką? Wmówienie sobie to zazwyczaj osiągnięcie pozornego celu, który się pojawia 

gdy się nie zdołało osiągnąć celu rzeczywistego do którego się dążyło. Jednak dar prorokowania 

nie był czymś o co prorocy się ubiegali. 

Inaczej niż doświadczenie mistyczne, które osiąga się wskutek pragnienia nawiązania 

bezpośredniego kontaktu z Bogiem, objawienie przychodzi wbrew woli proroka. Nie jest dla 

niego łaską ale przerażającym ciężarem. Dla Izajasza (6, 5) widzenie Boga jest czymś 

szokującym, nabrzmiałym katastrofą i przerażeniem, czymś ponad wytrzymałość jego duszy: 

"Biada mi! 

Jestem zgubiony! 

… Bo moje oczy ujrzały Króla." 

Mojżesz ukrył twarz; obawiał się spojrzeć na Boga (Wyj. 3, 6). Gdy byli powołani, prorocy 

wahali się, wymawiali, prosili by ich zostawić w spokoju. "Boże, proszę, poślij kogoś innego" 

brzmiała odpowiedź Mojżesza któremu zlecano misję. Ten niewiarygodny opór pozwala 

prorokom szczerze mówić: Nie ja, ale Bóg: "To mówi Pan". Czyż doświadczanie oporu przed 

doświadczeniem nie jest znakiem jego prawdziwości, autentyczności – czy może także jest 

częścią samowmówienia? 



 

 

167  

Żaden z proroków nie miał w tym interesu ani też nie żywił pragnienia osiągnięcia władzy 

czy uznania. Żaden nie kochał bycia prorokiem ani nawet nie chwalił się swym osiągnięciem. 

Czy poszukiwanie szczęścia skłoniło Jeremiasza do zostania prorokiem? Oto jego odpowiedź: 

Przeklęty dzień 

W którym się urodziłem… 

Za to, że nie uśmiercił mnie w łonie; 

By moja matka stała mi się grobem… 

Po cóż wychodziłem z łona matki, 

Aby doznać znoju i udręki, 

I trawić swoje dni w hańbie. 

(Jer. 20, 14-17-18) 

Nad życiem proroka wypisane są niewidzialne słowa: Porzućcie wszelkie pochlebstwo, wy 

którzy tu wchodzicie. Wszak pochlebstwo jest tym, czego ludzie lubią słuchać. Ten kto niesie 

pochodnię nadziei rozpala entuzjazm i zyskuje poklask. A przecież prawie każdy prawdziwy 

prorok rozpoczyna od posłania zagłady i jedynie po długim czasie ciemności i nieszczęścia 

zdobywa się na mówienie o świcie i głoszenie posłania nadziei. 

Gorzki jest smak boskiego słowa w duszy proroka; nie obiecuje mu ono żadnej nagrody a i 

żadna też nagroda nie byłaby w stanie złagodzić tej goryczy. W tej samej chwili, gdy wezwanie 

doszło Ezekiela, dowiedział się też czego ma się spodziewać: będzie mu tak jakby otaczały go 

kolce i ciernie, jakby żył wśród skorpionów. "Nie obawiaj się ani nie lękaj" (Ez. 2, 6). 

Samotność i nędza były tylko częścią zapłaty, jaką prorokowanie przyniosło Jeremiaszowi: 

"Usiadłem sam pod ciężarem Twojej ręki" (Jer. 15, 17). Wyśmiewany, strofowany i 

prześladowany, myślał o zarzuceniu swego celu: 

"A gdy mówię, że nie wspomnę o Nim, ani nie będę więcej przemawiał w Jego 

imieniu moje serce jest jak płonący ogień, zamknięty w moich kościach. Jestem 

zmęczony znoszeniem tego ale nie daję rady tego stłumić".  

(Jer. 20, 9) 

Jakże mało prorocy troszczą się o samych siebie. Uważają się za sługi, nie za panów i 

otrzymanie objawienia nie jest dla nich samo w sobie czymś szczególnym. Inaczej niż w 

doświadczeniu mistycznym, proroctwo jest znaczące nie dla tego, który dostrzega, lecz dla tych, 

którym słowo boże ma być przekazane. Samo doświadczenie jest początkiem, raczej środkiem 

niż celem. Prorocy mieli na względzie nie tyle słuchanie głosu, co sprawianie, iż oddziaływał on 

na rzeczywistość i życie ludzi. Zgodnie z tym istota proroctwa tkwiła w jego treści, nie zaś w 

samym akcie; objawienie było przygrywką do działania. 

Prosto z pola Amos poszedł do Betel aby publicznie prorokować, że król Izraela zginie od 

miecza i że lud Izraela pójdzie z własnej ziemi w niewolę. Oburzony tym przerażającym 

posłaniem kapłan odpowiedział Amosowi: idź stąd, uciekaj i nigdy nie prorokuj w Betelu bo to 

świątynia królewska i dom królewski. Lecz prorok odparł: 

"Nie jestem prorokiem ani uczniem proroka; jestem pasterzem i hodowcą 

drzewek sykomorowych. Lecz Pan wziął mnie od mojej trzody i rzekł do mnie: 

Idź i prorokuj memu ludowi izraelskiemu. A teraz posłuchaj słowa Pana: 



 

 

168  

Ponieważ mówisz: Nie prorokuj przeciw Izraelowi 

I nie każ przeciwko domowi Izaaka; 

Dlatego to mówi Pan: 

Twoja żona będzie nierządnicą w mieście, 

A twoi synowie i córki padną od miecza, 

Twoja ziemia będzie podzielona sznurem; 

A ty umrzesz w nieczystej ziemi. 

Izrael zaś pognają precz w niewolę z jego ziemi." 

(Amos 7, 14-17) 

Prorok nie zgłosił się na ochotnika by wypełnić słuszną misję; została mu ona narzucona. Jak 

mógł opierać się mocy Boga? "Ręka Boga spoczęła na nim" (Ez. 3, 22) Został uwiedziony, był 

porażony (Jer. 20, 7). Nie było wyboru. 

"Gdy lew zaryczy 

któż by się nie bał? 

Gdy Pan przemówi 

któż by nie prorokował?" 

(Amos 3, 8) 

"Co do mnie, napełnia mnie siła 

 duch Pana, 

 sprawiedliwość i moc 

By ogłosić Jakubowi jego występek, 

 Izraelowi jego grzech" 

(Mich. 3, 8.) 

 

WYMYSŁ DLA CELÓW WYCHOWAWCZYCH 

To także może być teoria. Prorocy podobnie jak greccy filozofowie dochodzili do swych idei 

na drodze spekulacji bądź intuicji, a pragnąc narzucić ludziom swój autorytet wymyślili 

opowieść o objawieniu. Możliwe, że nie chodziło im o osiągnięcie osobistego prestiżu lecz 

pragnąc przynieść moralną czy też duchową porawę warunków swojego ludu decydowali się na 

użycie kłamstwa uważając, że cel usprawiedliwia środki. 

Nikt, komu nie jest całkiem obca dyscyplina duchowa proroków i ich brak przekonania o 

własnej nieomylności nie mógłby im przypisać takiego sposobu myślenia. Czy ktoś jak Izajasz, 

kto czuł się zdruzgotany porażającą potęgą świętości Boga mógłby wyssać z palca taką rzecz jak 

widzenie (rozdz. 6)? Bojaźń boża nazbyt ich krępowała by brali imię Boga nadaremno. Czyż nie 

jest sednem ich myśli, że Bóg nade wszystko nienawidzi oszustwa? 

Czy jest do pomyślenia, że człowiek, który stawia boże żądanie prawości ponad interes 

swego własnego kraju i ponad chwałę własnej świątyni – i który potępia kłamstwo jako 

zasadnicze zło – mógłby sam żyć w kłamstwie?  

Co więcej, proroctwo nie było jedynie epizodem w życiu paru jednostek i byłoby czystą 

fantazją przypuszczenie, że z pokolenia na pokolenie ludzie o najwyższej pasji prawdy i 

najgłębszej pogardzie dla oszustwa spiskowali i konspirowali aby zwodzić lud Izraela. Czy 

Mojżesz modlił sie o spiskowców gdy pytał Boga "Czyli wszystek lud ma być prorokami"? 



 

 

169  

 

POMIESZANIE 

A może należałoby powiedzieć, że wzniosłe twierdzenia proroków były rezultatem ich 

niezdolności poprawnego analizowania własnego życia wewnętrznego, mylnego brania uczuć 

mających źródło w sercu za ideę daną im z zewnątrz? A zatem czy proroctwo nie było wynikiem 

pomieszania umysłowego? Prorocy twierdzą, że wiele spośród ich doświadczeń to nie były 

chwile biernego przyjmowania czy jedynie słuchania Głosu, ale dialogi z Bogiem, a w zapisach 

swoich doświadczeń wyraźnie rozróżniają między słowami, które słyszeli, a słowami, które 

mówili3. Czy nie świadczy to o ich zdolności rozróżniania? 

Co więcej, okoliczności zmuszały proroków do jasnego rozróżniania pomiędzy głosem serca, 

a głosem Boga. Coś sie stało: 

"Rzeczy okropne i ohydne 

dzieją się w tym kraju: 

Prorocy prorokują fałszywie, 

a kapłani nauczają według własnego widzimisię. 

Mój lud zaś lubuje się w tym."  

(Jer. 5, 30-31) 

Na przykład Jeremiasz nie podawał w wątpliwość szczerości tak zwanych "fałszywych 

proroków". Potępiał ich za branie "snu" za boski przekaz. Bo mówi Pan: 

"Słyszałem co mówili 'prorocy', 

Ci co prorokują kłamstwa w moim imieniu, mówiąc: 

'Miałem sen, miałem sen'. 

Jak długo to będzie trwać?… 

Prorok, który ma sen niech opowiada sen; 

Ale ten, który ma słowo, niech zwiastuje moje słowo 

 

Wiernie, 

Mówi Pan. 

Cóż plewie do ziarna? 

Mówi Pan. 

Czy moje słowo nie jest jak ogień? 

Mówi Pan. 

I jak młot, który kruszy skałę? 

(Jer. 23, 25-29) 

Nie ma wątpliwości, że potępiając "fałszywych proroków, którzy prorokują z własnego 

serca" (Ez. 13, 17), wzywając ich w imię boże: "powiadacie: to Pan mówił, choć ja nie 

przemawiałem" (Ez. 13, 7), "prorocy prorokują kłamstwa w moim imieniu: Nie posyłałem ich 

ani do nich nie mówiłem: prorokują tobie kłamliwe widzenia, wieszczby, rzeczy nicpotem, 

oszustwa własnych serc" (Jer. 14, 14) – tacy ludzie jak Jeremiasz czy Ezechiel krytykowali 

proroctwo jako takie. A skoro podawali w wątpliwość nie tylko idee, lecz przede wszystkim 

twierdzenie fałszywych proroków, że otrzymali oni słowo od Boga, musieli posiadać jakies 

kryterium odróżniania rzeczywistego doświadczenia od iluzji. Naśladowcy zawsze się znajdują, 

lecz obfitość imitacji i fałszerstw nie umniejsza wartości tego co autentyczne. 



 

 

170  

Słowo proroków nie było głoszone do łatwowiernego, prymitywnego społeczeństwa. Lud 

Izraela, którego państwo podlegało wpływom wielkich sąsiednich cywilizacji Egiptu i Babilonii 

znał języki i mądrość innych narodów. Najdalszy był od przyjmowania proroctw. Historia 

działalności proroków to ciągła walka z rywalami, sprzeciwem, niewiarą. Gdyby dzieje 

proroctwa były wymysłem autora Biblii byłaby to historia narodu wciągniętego w wiarę przez 

siłę proroctwa. Zamiast tego opór wobec proroctwa odnotowany jest z bezwzględną szczerością. 

Co dawało prorokom pewność, że byli świadkami boskiego wydarzenia a nie wytworu 

własnej wyobraźni? Potwierdzaniem autentyczności boskiego charakteru objawienia nie były 

znaki zewnętrzne, widzialne czy słyszalne; objawienie nie opierało się na specjalnej percepcji 

zmysłowej, na słyszeniu głosu czy widzeniu światła. Grom z jasnego nieba, głos przychodzący 

znikąd, skutek bez widocznej przyczyny nie wystarczyłyby do uznania ich percepcji za przekaz 

boży. Ogromy rzeczywistości przyrodniczej, ulewa świateł olśniewających umysł, gdyby nawet 

nie były fantasmagoriami, ukazywałyby potęgę przyrody, nie Boga.  

Właśnie to zdaje się być wskaźnikiem autentyczności: iż prorocze objawienie było nie tylko 

aktem doświadczanym, lecz również aktem bycia doświadczanym, bycia wystawionym, 

powołanym, porażonym i ogarniętym przez Tego, ktory szukał tego, kogo wysyłał do ludzkości. 

To nie Bóg jest doświadczeniem człowieka; to człowiek jest doświadczeniem Boga. 

 

DUCH CZASU 

Istnieje jeszcze jeden sposób na wytłumaczenie prorokowania. Historia pokazuje, że 

człowiek w swoim myśleniu i uczuciach podlega wpływowi "ducha czasu" w którym żyje. W 

wieku, w którym żyli prorocy powszechnie wierzono, że bóstwa objawiały się człowiekowi. 

Mogło być łatwo ulec złudzeniu. Jednak czemu "duch czasu" nie stwarza proroków w Asyrii i 

Babilonii, wśród Asyryjczyków czy Kanaanitów? Znając jak my dziś literaturę starożytnego 

wschodu łatwo sobie wyobrazić życie i literaturę dawnego Izraela bez boskiej inspiracji. 

Gdy północni sąsiedzi Izraela, Moabici toczyli wojnę a ich król, Mesza widział, że losy 

bitwy obracają się przeciwko niemu, "wziął swojego najstarszego syna który miał po nim 

wstąpić na tron i uczynił z niego ofiarę całopalną pod murami" (II Król. 3, 27). Również 

królowie Izraela Ahaz i Manase spalili swoich synów jako ofiary "zgodnie z obrzydliwymi 

zwyczajami narodów" (II Król. 16, 3; por. 21, 6). Jeśli prorocy byli powodowani "duchem 

czasu" czemu wyrażali zgrozę wobec takich aktów "najwyższej pobożności"? Czemu wiara w 

Boga Izraela była odmienna od wiary w Baala czy Tamuza? 

Religię i wiarę można znaleźć wśród wszystkich narodów. Ale prorocy byli tymi, którzy w 

imię Boga wystąpili przeciw temu, co większość ludzi po dziś dzień uważa za religię. 

Natura Biblii jest w istocie czymś, co nie się zgadza ze wszystkim co wiemy o warunkach 

historycznych w których Biblia miała miejsce. Byłoby bardziej zgodne a naszym ogólnym 

rozumieniem gdyby wielkie religijne objawienia były dane mędrcom Egiptu lub Aten a nie 

bezdomnemu ludowi włóczącemu się i głodującemu na pustyni półwyspu Synaj. Cud Biblii 

przeczy wszelkim ludzkim oczekiwaniom i gdyby nie przez jego widoczną wspaniałość 

duchową, a może przez niewytłumaczalną siłę ludzkiej wiary, odrzucony by został jako 

bezsensowny i nieprawdopodobny. 

 



 

 

171  

PODŚWIADOMOŚĆ 

Czy podświadomość była czynnikiem, który oddziaływał jako zapalnik w doświadczeniach 

proroków? Czy Biblia wyrasta z zawirowania sił psychicznych wywołanego przez pragnienie i 

wyobraźnię? Taki pogląd, choć nie podaje w wątpliwość uczciwości ani zdrowia psychicznego 

proroków naznacza ich jako zwiedzionych zwodzicieli. Nie przybliża nas do zrozumienia tego 

co się rzeczywiście wydarzyło, zaledwie podstawia niewiadomą w miejsce tajemnicy. 

Podświadomość jest hipotezą tak szeroką i nieokreśloną, że jest niewiele bardziej poznana 

naukowo niż to co nadnaturalne. Dziwne, że zwodniczy demon podświadomości, na przekór 

swej wszechobecności i niepohamowanej żywotności nigdzie indziej nie stworzył dzieł o tak 

wzniosłej sile! Ścieżki wyobraźni otwarte przez mitologie były z pewnością niezmierzone, ale 

dokąd prowadziły? Czy gdzieś jeszcze boska idea uświęciła historię? Czy gdzieś jeszcze historia 

ludu stała się świętym pismem? 

Zakładanie, że objawienie prorocze było wyrazem konieczności ukrytej w sercu proroka, 

której nie tylko on sam był nieświadomy, ale której się opierał, oznaczałoby przyjęcie działania 

siły duchowej tak mądrej i tak świętej, że nie byłoby dla niej innej nazwy prócz Boga. 

W objawienie można albo wątpić, albo wierzyć; nie można mu ani zaprzeczyć, ani go 

dowieść. Wszystko czym dysponujemy to świadectwa proroków i żaden z nas nie jest w staniew 

badaniach wyjść poza ich słowa, ani też bezpośrednio prześledzić ich doświadczeń. Nie istnieją 

naukowe przesłanki, które zmuszałyby nas do uważania objawień za subiektywne 

doświadczenia, podzczas gdy sami prorocy, którzy byli pierwszymi krytykami tak zwanych 

fałszywych proroków, podkreślali nie-subiektywny charakter swoich doświadczeń. 

Ale co zrobić jeśli poza wszystkimi odpowiedziami i zapewnieniami wątpliwości nie dają się 

uciszyć – wszak nawet geniusz może się mylić! Czy wiedza proroka o jego spotkaniu z Bogiem 

nie jest zbyt płytka, zbyt uwewnętrzniona, zbyt subiektywna by na niej budować? Czemu 

ludzkość miałaby opierać swe najważniejsze decyzje na wiarygodnośći garstki ludzi? Czyż 

"fałszywi prorocy" nie byli także pewni tego, że otrzymali objawienie? 

W istocie to nie zdanie proroka na temat jego doświadczenia, mądrości, czy też jego 

samoświadomości stanowi ostateczny dowód. Jakże znaczące, że Mojżesza nie sławiono za 

mądrość czy bohaterstwo; inaczej niż Salomon Mojżesz był nie najmądrzejszym, lecz 

najskromniejszym z ludzi (Li. 11, 3) Nie był też ani sprytny ani niezłomny. "Nie tak jest ze sługą 

mym Mojżeszem, w całym moim domu jest on mi wiernym" (Li. 12, 7). 

Zakomunikowanie w słowach woli Boga było dla nich łatwiejsze niż wyrażenie słowami 

aktu objawienia. Gdyby prorok opisując to co go spotkało próbował wyjść poza napomknienia 

mógłby powiedzieć nam o tym mniej więcej tyle samo ile wielki poeta białemu niedźwieziowi o 

wiośnie we Włoszech. Więcej niż opis mówi skąpość opisu i niezdolność do powiedzenia 

czegokolwiek poza To mówi Pan. Światło którym promienieje prorok usuwa w cień jego własną 

siłę tworzenia wizji i samoświadomość. 

Gdy Mojżesz zszedł z Góry Synaj z dwoma tablicami cały lud Izraela widział, że jego twarz 

promieniała więc bali się podejść. Tylko Mojżesz nie wiedział, że twarz mu się świeci. 

 



 

 

172  

NIE MA DOWODÓW 

"Powiadam, iż istnieje granica ludzkiego rozumu i dopóki dusza mieszka w ciele 

nie może ogarnąć tego co ponad przyrodą, bo to co zanurzone w przyrodzie nie 

może widzieć ponad przyrodą. Rozum jest ograniczony to sfery przyrody i 

niezdolny jest do rozuminia tego co ponad swymi własnymi granicami (…) Wiedz, 

że istnieje poziom poznania wyższy nad wszelką filozofię, a mianowicie 

proroctwo. Proroctwo jest odmiennym źródłem i kategorią poznania. Dowód i 

badanie nie dają się doń zastosować. Jeśli proroctwo jest prawdziwe nie może i 

nie musi zależeć od potwierdzenia rozumem. Jedyny sprawdzian jakiego 

kiedykolwiek Pismo żądało od proroka odnosił się do prawdziwości jego 

twierdzenia iż jest prorokiem, lecz nikt nigdy nie zażądał dowodów, powodów 

bądę uzasadnień ponad samym proroctwem (…) Rozum i dowód nie mogą 

aspirować do tego samego poziomu intuicji na jakim istnieje proroctwo – jak 

zatem można go dowieść lub mu zaprzeczyć? (…) Nikt nie może żądać uzasadnień 

Tory od rozumu czy też dowodów na nią od logiki jeśli się wprzód nie 

podważyautentyczności twierdzenia Mojżesza iż jest On prorokiem. Nasza wiara 

oparta jest na zasadzie, iż słowa Mojżesza są proroctwem a przez to znajdują się 

posa sferą spekulacji, uprawomocnienia, dyskusji lub dowodu. Rozum jest ze swej 

natury niezdolny do wydawania sądów w sferze gdzie się rodzi proroctwo. 

Byłoby to jakby próbować wlać wszystką wodę świata w jeden mały kubek"
4

. 

Nie ma takich dowodów które ukazałyby piękno muzyki człowiekowi który jest zarazem 

głuchy i niewrażliwy i nie ma dowodów na prawdziwość oświadczenia proroka dla człowieka 

który jest głuchy duchowo i pozbawiony wiary i mądrości. Dowody mogą pomagać przy 

bronieniu pewności, lecz nie we wzbudzaniu jej; zasadniczo są one objaśnieniami tego co jest 

już dla nas intuicyjnie oczywiste5. 

Celem naszego "badania" proroków nie było wystawienie prorokom listów 

uwierzytelniających, lecz raczej wskazanie na trudność odrzucenia wprost ich twierdzeń. 

Dowody nie otworzą bram tajemnicy dla wszystkich ludzi. Jedyne co możemy to otworzyć naszą 

duszę przed Bogiem, otworzyć bramy naszych umysłów i odpowiedzieć na słowa proroków. Ich 

słowa nadają siłę ich twierdzeniom a historia nadaje siłę ich słowom. 

 

                                                 
1

 Patrz: A. J. Heschel, Die Prophetie, Kraków 1936, ss. 8-40. 

2

 Wola mocy, 811. 

3

 Amos 7, 2-9; 15; 8, 1-2; Mich. 7, 1-10; 18-20; Iz. 6, 5-12; 16, 9-11; 21, 2-10; 24, 4-14; 25, 1-5; 26, 8-19; 29, 11-

12; 40, 6; 49, 3-6; 50, 4-9; 64, 6-12; Jer. 1, 6-14; 4, 10; 19-21; 12, 1-6; 14, 7-9; 13-14; 18, 22; 15, 10-21; 17, 15-18; 

18, 18-23; 32, 16-25. 

4

 Majmonides w liście do Rabi Hisdaja, w: Kobets Teshubot Harambam Weiggerotav, ed. Lichtenberg, 

Leipzig 1859, II ss. 23a-23b. 

5

 Man Is Not Alone, s. 83.   



 

 

173  

25. Biblia i świat 

 

CZY BIBLIA JEST ZŁUDZENIEM? 

Omówiliśmy ideę proroctwa; rozważaliśmy też twierdzenia proroków. Pora więc zająć 

się samą Biblią jako taką. Biblia to nie abstrakcjyjna idea ani duchowa potencjalność. Biblia to 

coś więcej niż twierdzenia ludzi, którzy żyli dawno temu. Biblia jest rzeczywistością która jest 

ciągle obecna i to właśnie poprzez tę obecność Biblii powracamy do zagadnienia natchnienia 

proroczego. 

Z jakiego źródła prorocy wywiedli ów strumień intuicji, który spłynął w księgi biblijne? Kto 

uczynił z nimi to, co oni uczynili z nami? Czy to tylko ich serca emanowały pewnością siebie 

zdolną rozświetlić ciemności duchowe świata?  

Odpowiedź proroków jest wciąż ta sama: to słowo Boga sparzyło mi język. Czy takie 

oświadczenia można ignorować, pomniejszać lub dyskwalifikować? 

Stajemy wobec nieodpartego faktu. Cała plejada ludzi jak Mojżesz, Natan, Eliasz, Amos, 

Izajasz i Jeremiasz twierdzi, że usłyszałała słowo Boga. Jeśli te ich oświadczenia są fałszywe, 

czyż nie należy ich potępić jako fałszerzy od ponad trzech tysięcy lat zatruwających umysły? 

W tym punkcie natura Biblii jest czymś najbardziej niewygodnym, jednak rzecz jest zbyt 

ważna by ją zignorować. Bardziej niż problem osobisty, a mianowicie czy gotowi jesteśmy 

wierzyć, niepokoi pytanie obiektywne: czy proroctwo biblijne to złudzenie? Odpowiedź 

twierdząca pociągnęłaby za sobą poważne implikacje. A więc problemem jest nie tylko to czy 

można uwierzyć w objawienie, lecz również czy można uwierzyć w zaprzeczanie objawienia.  

 

CZY BÓG JEST WSZĘDZIE NIEOBECNY? 

Wydaje się, że można łatwo igrać z ideą, iż Biblia jest taką samą książką jak wszystkie inne a 

historia Synaju to bajka. Jednak w takim igraniu wystawiamy na hazard nasze zobowiązanie, 

nasz związek z Bogiem. 

Rozważmy co wynika z takiego zaprzeczenia. Jeśli Mojżesz i Izajasz nie zdołali odkryć jaka 

jest wola Boga, któż zdoła? Jeśli Boga nie ma w Biblii, gdzie Go szukać?  

Pytanie o Biblię jest pytaniem o świat. Jest pytaniem ostatecznym. Jeśli Bóg nie miał do 

czynienia z prorokami to nie ma nic do czynienia z ludzkością. A jeśli Bóg miał do czynienia z 

prorokami, to nie byli oni ani kłamcami ani nie podawali się za kogoś kim nie byli. 

A mimno to upieramy się jak Filistyni przy intelektualnych schematach i przyjmowaniu 

naszego życia za model i miarę tego co osiągali prorocy. Słowu proroków przeciwstawiamy 

nasze twierdzenie, iż głos Boga nie wpada do ucha, że Bóg nigdy się nie zniży by zaświecić 

słowo w umyśle człowieka. Ale co niemożliwe dla nas niemożliwe dla innych jest zasadą 

głupców. Przeciętny człowiek nie jest żadną miarą. To co badamy nie było osiągnięciem 

człowieka. To coś w czym zadziałała moc Boga. Nie nam mówić czy Bóg ma się stosować do 

naszych miar. Nasze płaskie teorie nie rozstrzygają spraw największych. Wiele jest rzeczy 

między Bogiem a człowiekiem o których się nie śniło uczonym. Czy psychologia decyduje o 

ważności praw matematycznych? Czy historia postępuje jak przewiduje logika? 



 

 

174  

 

MIEJSCE BIBLII W ŚWIECIE 

Jakie jest miejsce Biblii w świecie ducha? Do czego można ją porównać? 

Czy Księga, która głosi: 

Wdzięk jest zwodniczy 

a piękno jest próżnością  

powinna być sławiona ze względu na swe wartości estetyczne? Są tacy, co chwalą Biblię 

jako "literaturę"1 jakby takie przeciwstawienie było najwyższą pochwałą, jakby "literatrura" była 

szczytem rzeczywistości duchowej. 

Co by Mojżesz lub Izajasz powiedział na taką pochwałę? Pewnie to samo co powiedziałby 

Einstein gdyby rękopis jego teorii względności chwalono za piękne pismo. Któż prócz dziecka 

twierdzi, że istotą oceanu jest piękno? Albo że znaczenie gwiazd polega na ich wdzięku? 

Od dziewiątego stulecia mahometanie uważali “piękno Koranu” i “nieporównywalny styl 

Koranu” za dowód boskiego pochodzenia Islamu2. Zasadność tego twierdzenia zawsze umykała 

rozumieniu nie-muzułmanów. Jest znaczące, że wartości estetyczne Biblii nigdy nie były 

używane jako argument dowodzący dogmatów objawienia. Jak mogli Żydzi i chrześcijanie nie 

zauważać – do niedawna – że Biblia ma niezwykłą formę, że nigdy nie odziano myśli w bardziej 

wyrafinowany kształt i że ludzka wyobraźnia nigdy nie stworzyła dzieła porównywalnego pod 

względem głębokiego, trwałego i często nieznośnego piękna? 

Wszyscy mamy potrzebę piękna i pragnienie szlachetnego wyrazu. Piękno i szlachetność 

wyrazu można znaleźć w różnym stopniu wszędzie w świecie. Ale czy dusza potrzebuje tylko 

piękna i szlachetności wyrazu? Wierzymy, że dusza potrzebuje uświęcenia; aby ten cel osiągnąć 

trzeba zwrócić się do Biblii. Jest wiele literatur lecz tylko jedna Biblia. 

Biblia jest odpowiedzią na pytanie: jak uświęcić życie. A jeśli powiadamy, że nie potrzeba 

nam uświęcania, jedynie dowodzimy, że Biblia jest nieodzowna. Bo to Biblia uczy nas odczuwać 

potrzebę uświęcania. 

 

CO ZROBIŁA BIBLIA  

Co prorocy zrobili dla sytuacji ludzi? Przypomnijmy choćby kilka spośród wielu rzeczy.  

Biblia ukazała człowiekowi jego niezależność od przyrody, jego wyższość w stosunku do 

zewnętrznych okoliczności i nauczyła go do zdawania sobie sprawy z ogromnych konsekwencji 

prostych działań. Nie tylko gwiazdy, również uczynki człowieka wędrują szlakami, które albo 

odzwierciedlają, albo wypaczają myśl Boga. To w jakim stopniu potrafimy docenić Biblię jest 

więc określane przez nasze wyczulenie na boską godność ludzkich uczynków. Wgląd w boskie 

konsekwencje ludzkiego życia jest szczególnym przesłaniem Biblii.  

Biblia pokonała złudzenie człowieka, że jest sam. Synaj przełamał kosmiczne milczenie 

mrożące krew w żyłach rozpaczą. Bóg nie pozostaje obojętny na nasz płacz. Jest nie tylko 

wzorem, lecz także potęgą; życie jest odpowiedzią, nie monologiem.  

Biblia pokazuje drogę Boga z człowiekiem i drogę człowieka z Bogiem. Zawiera zarówno 

skargę Boga na złych i krzyki porażonago człowieka domagającego się boskiej sprawiedliwości.  



 

 

175  

W jej kartach mieszka również przypomnienie o niewiarygodnej bezduszności i uporze 

człowieka, o jego niepomiernych możliwościach sprowadzania nieszczęść na samego siebie, a 

także jak zapewnienie, że poza wszelkim złem jest współczucie Boga. 

Kto szuka odpowiedzi na najbardziej dręczące pytanie – czym jest życie, znajdzie ją w 

Biblii: przeznaczeniem człowieka jest bycie partnerem, nie panem. Istnieje cel, prawo i droga: 

celem jest odkupienie, prawem – czynić sprawiedliwość, kochać łaskę, a drogą – tajemnica bycia 

zarazem ludzkim i świętym. Gdy ledwie zipiemy z rozpaczy, gdy mądrość nauki i wspaniałość 

sztuki nie pomagają przeciw lękowi i poczuciu beznadziejności, wtedy Biblia ofiarowuje nam 

jedyną nadzieję: historia to okrężna drogą dla kroków Mesjasza. 

 

NIE MA SŁÓW PEŁNIEJSZYCH WIEDZY 

Nie ma w świecie słów pełniejszych wiedzy, bardziej odkrywczych i bardziej niezbędnych, 

zarówno surowych jak pełnych wdzięku, kojących serce i leczących duszę. Prawdy 

uniwersalniejszej: Bóg jest Jeden. Myśli bardziej pocieszającej: On jest z nami w potrzebie. 

Odpowiedzialności tak porażającej: Jego imię można zbezcześcić. Planu czasu: od stworzenia do 

odkupienia. Drogowskazu: Siódmy Dzień. Ofiary: poczucie winy. Utopii: żeby wszyscy ludzie 

byli prorokami. Intuicji: człowiek żyje wiernością, czas jego domem, w uczynkach jego istota. 

Wyżej umieszczonej poprzeczki: będziesz święty. Odważniejszego przykazania: kochaj 

blięniego jak siebie samego. Wznioślejszej rzeczy: patos boski i ludzki mogą współbrzmieć. I 

daru tak niezasłużonego: zdolności pokuty. 

Biblia to największy przywilej ludzkości. Jest tak daleka i tak bezpośrednia, tak wymagająca 

i tak pełna współczucia dla sytuacji człowieka. Żadna inna książka tak nie kocha i nie szanuje 

życia człowieka. Nigdy nie wyśpiewano wznioślejszych pieśni o jego walce i chwale, udręce i 

radościach, nędzy i nadziei i nigdzie ludzka potrzeba przewodnictwa i pewność ostatecznego 

odkupienia nie była tak dokładnie przemyślana. Biblia zawiera słowa, które przerażają 

winowajcę i obietnicę, która podtrzymuje opuszczonego. Kto szuka języka na wyrażenie swych 

najgłębszych trosk znajdzie go w Biblii. 

Biblia nie jest końcem lecz początkiem; wyjątkiem a nie regułą. To że jest osadzona w 

konkretnych historycznych realiach nie przeszkadza jej być wieczną. Nic w niej nie jest 

wulgarne czy też banalne. Nie jest eposem o życiu herosów lecz opowieścią o zwykłych ludziach 

w każdym miejscu i w każdym czasie. Jej przedmiotem jest świat, całość historii i zawiera w 

sobie wzór konstytucji zjednoczonej ludzkości wraz z wskazówkami jak ustanowić tę unię. 

Pokazuje ona drogę narodom i jednostkom. Przez cały czas zasiewa ziarna sprawiedliwości i 

współczucia, odbrzmiewa płaczem Boga nad światem i przebija pancerz niewrażliwości 

człowieka. 

 

WYJĄTKOWOŚĆ BIBLII 

Gdy pojawia się wielki poeta nie przedstawia dowodów, że jest poetą. Jego poezja 

przemawia za siebie pobudzając w nas zdolność docenienia nowatorskiej i wyjątkowej wizji 

życia w zamian za odrzucenie ustalonych koncepcji. Dzieła nie rozpoznajemy jako poezji za 

pomocą przyjętych wcześniej pojęć. Geniusz sam się przedstawia.  



 

 

176  

Biblia nie potrzebuje dowodu na swą wyjątkowość. Od wieków sprawuje władzę nad duszą 

człowieka nie dlatego, że ma wywieszkę "Słowo Boga" i wlewa się ją do ludzkich umysłów 

lejkiem dogmatu, ale dlatego że zawiera ogień który zapala duszę. Gdyby przyszła do nas bez 

famy i bez etykietki nasze zdumienie jej potęgą byłoby nawet większe. 

Dlaczego Biblia przekracza wszystko czego dokonał człowiek? Dlaczego nie istnieje dzieło 

godne porównania z nią? Czemu nie ma namiastki Biblii, opowięści równej tej którą ona 

stworzyła? Czemu wszyscy którzy szukają Boga muszą sięgać do jej kart? 

Postawmy Biblię obok którejkolwiek z prawdziwie wielkich książek stworzonych przez 

geniusz człowieka a zobaczymy jak maleje ich ranga. Biblia nie troszczy się o formę literacką i 

piękno słów a przecież jej absolutne wyrafinowanie widać na każdej stronie. Jej wersety są tak 

monumentalne a zarazem tak proste że ktokolwiek usiłuje się z nimi zmierzyć stwarza 

komentarz lub karykaturę. Biblia jest dziełem które nie wiemy jak ocenić. Sonda nauki jej nie 

zgłębi ani analiza krytyczna nie uchwyci jej istoty. Można ocenić, zmierzyć, porównać inne 

książki; Biblię można jedynie wysławiać. Jej olśnienia przekraczają naszą miarę. Nie ma nic 

większego. 

Czyż nie jest prawdą, że Biblia jest jedyną książką w świecie, której nie sposób zastąpić, 

jedyną księgą bez której nasza przeszłość i nasza przyszłość są ciemne, pozbawione znaczenia i 

nie do zniesienia? Żadna inna księga nie może zająć jej miejsca ani przejąć jej funkcji. Strach ją 

nawet wysławiać! 

 

JAK JĄ WYJAŚNIĆ 

Można próbować wytłumaczyć inne książki, lecz próba wyjaśnienia zjawiska Biblii to 

najlepsza droga do popadnięcia w śmieszność. 

Rusz wyobraźnią, spróbuj wymyślić książkę większą niż Biblia. Zmuszony będziesz 

przyznać, że potęga ducha nigdy nie sięgnęła dalej niż Biblia. Gdzież umysł, który mógłby 

wyrazić jej wartość? Spróbuj ją ocenić a odkryjesz, że umysł nie podoła zadaniu. To nie jest 

książka – to granica ducha na ziemi. 

Nasze serca zamierają gdy rozważamy jej przerażający ogrom. Jest ona jedyną rzeczą w 

świecie, którą można kojarzyć z wiecznścią; jedyną rzeczą w świecie, która jest wieczna. 

Wieczna Księga. Ziemia może nie być najważniejszą planetą, nasz czas może nie być jedynym 

czasem. Ale w tym świecie i w tym czasie Biblia jest najtrwalszym naczyniem ducha. 

 

Jak rozumieć ten niezrozumiały fakt? Skąd i jak się pojawił? Jaki układ okoliczności musiał 

zaistnieć by ten niezrównany cud mógł się wydarzyć? Jeśli Bóg milczał gdy żył Mojżesz, jeśli 

Bóg nie przemawiał gdy Mojżesz słuchał, to Mojżesz był czymś, czego istota przekraczała 

wszystko co ludzkie. W takim wypadku pochodzenie Biblii nie jest tajemnicą, jest całkowitą 

ciemnością. 

 

WSZECHMOC BIBLII 

Wszechmoc Boga nie zawsze jest dostrzegalna podczas gdy wszechmoc Biblii jest wielkim 

cudem historii. Jak Boga, jest ona często nadużywana i wypaczana przez nieczyste umysły. A 



 

 

177  

jednak jej zdolność przetrwania nawet najgorszych ataków jest bezgraniczna. Żywotność i 

prawdziwość jej idei daje się spostrzec pod rdzą i grudą dwóch tysiącleci sporów o dogmaty: nie 

blednie na przekór teologii ani nie załamuje się pod przemocą. Biblia jest ciągłym ruchem ducha, 

oceanem znaczeń którego fale biją o strome brzegi wad człowieka a odgłos dociera w ślepe 

zaułki ludzkich potyczek z rozpaczą. 

Nie ma smutniejszego dowodu na nieprzenikliwość duchową człowieka niż jego 

niewrażliwość na Biblię. "Statek który króluje na rzece, wobec oceanu wydaje się mały". 

Wielkość Biblii staje się bardziej widoczna gdy jest ona badana w perspektywie historii 

powszechnej a jej majestat rośnie im bardziej czytelnik sieę a nią zapoznaje. 

Niemożliwa do zanegowania, niezniszczalna, niezmożona przez czas, Biblia wędruje przez 

stulecia ofiarując się każdemu człowiekowi jakby należała do każdej duszy na ziemi. Przemawia 

w każdym języku i w każdej epoce. Wzbogaca sztuki piękne nie współzawodnicząc z nimi. 

Wszyscy z niej czerpiemy a ona pozostaje czysta, niewyczerpana, całkowita. W ciągu trzech 

tysięcy lat nie postarzała się ani o dzień. Jest książką, która nie może umrzeć. Zapomnienie 

ulatuje z jej stron. Jej siła się nie zmniejsza. W gruncie rzeczy jest ciągle na samym początku 

swej kariery, jej pełna treść zaledwie dotknęła progu naszych umysłów. Tak jak ocean na dnie 

którego leżą niezliczone perły czekające na odkrycie tak jej duch wciąż oczekuje na odsłonięcie. 

Choć jej słowa wydają się zwykłe a jej język przezroczysty raz po raz wyłaniają się 

niedostrzeżone znaczenia, sugestie o których nikomu się nie śniło. Przez ponad dwa tysiące lat 

czytania i badań nie udało się zgłębić jej pełnego znaczenia. Dziś jest tak jakby nikt nigdy jej nie 

dotknął, nikt nigdy nie badał, jakbyśmy nawet nie zaczęli jej czytać.  

Jej duch jest czymś więcej niż znieść może jedno pokolenie. Jej słowa objawiają więcej niż 

możemy przyjąć. Tym co zazwyczaj nam się udaje jest próba zagarnięcia paru pojedyńczych 

wersów tak by nasz duch utożsamił się z jej fragmentem. 

 

DROGOCENNA BOGU 

Wszelkie ciało jest trawą, 

A cały jego wdzięk jak kwiat w polu... 

Trawa usycha, kwiat więdnie 

Ale słowo naszego Boga trwa na wieki 

(Iz. 40, 6-7,8) 

Nigdy przedtem i nigdy potem nic takiego nie zostało wypowiedziane. Któż powątpiewa, że 

to prawda? Czyż słowo skierowane do ludu Izraela nie przeniknęło do wszystkich krańców ziemi 

i nie zostało przyjęte jako posłanie od Boga w tysiącu języków? Czemu większość religii nie 

zrodzonych z jego ziarna umiera podczas gdy każde pokolenie na nowo przyjmuje zawartego w 

nim ducha? Niezliczone kulty, kraje, cesarstwa uschły jak trawa, miliony książek spoczywają w 

grobie, "Ale słowo naszego Boga trwa na wieki". W momentach wielkich kryzysów wszyscy 

zawodzą: kapłani, filozofowie, uczeni – jedynie prorocy zwyciężają.  

Mądrość, nauka i pociecha Biblii nie kłócą się z najnowszymi osiągnięciami ludzkiego 

rozumu lecz raczej są daleko w przodzie przed naszymi usiłowaniami. Na przykład idea 

równości ludzi upowszechniła się w naszych ustach, lecz jakże jej daleko do stania się 

nieodpartym instynktem a nawet szczerym, niezłomnym przekonaniem. Biblia nie pozostaje w 

tyle za naszym czasem, jest całe wieki przed naszymi dążeniami. 



 

 

178  

Jest coś co trzeba sobie wyobrazić. Biblia mogła zginąć w zawierusze historii, Abraham, 

Mojżesz, Izajasz mogli się zachować jedynie jako mgliste wspomnienia. Czego by brakowało w 

świecie, jaka byłaby kondycja i wiara człowieka gdyby Biblia się nie przechowała? 

Jest ona źródłem najpiękniejszych dążeń człowieka zachodu. Wzbudziła u ludzkości więcej 

świętości i miłosierdzia niż jesteśmy w stanie pojąć. Większość z tego co szlachetne i 

sprawiedliwe wywodzi się z jej ducha. Zrodziła niezliczoną ilość drogocennych rzeczy w życiu 

jednostek i narodów.  

Wolna od cienia stronniczości, czy to dla klasy czy narodu, bez taryfy ulgowej dla osób, czy 

to dla najwyższego wśród proroków Mojżesza, czy dla Dawida, najgodniejszego z królów, 

niezależna od jakiejkolwiek instytucji, czy to państwa Judy czy Świątyni Jerozolimskiej – jest 

całkiem możliwe, że jest drogocenną księgą nie tylko dla człowieka, lecz również dla Boga. Jej 

celem nie jest prowadzenie kroniki historii, lecz raczej zapisywanie spotkania tego co boskie z 

tym co ludzkie na poziomie konkretnego życia. Nieporównanie ważniejsze niż wszystkie piękno 

i mądrość jakimi obdarza nasze życie jest sposób w jaki otwiera człowiekowi zrozumienie tego 

czym jest Bóg, osiąganie świętości poprzez sprawiedliwość, poprzez prostotę duszy, poprzez 

wybór. Ponadto nigdy nie przestaje ona głosić, że bojaźń Boża bez sprawiedliwości dla 

człowieka jest obrazą boską i twierdzić, że tak jak problemem człowieka jest Bóg, problemem 

Boga jest człowiek. 

 

ŚWIĘTOŚĆ W SŁOWACH 

Biblia jest świętością w słowach. Dla człowieka naszej epoki nic nie jest tak znane i banalne 

jak słowa. Spośród wszystkich rzeczy są one najtańsze, najbardziej nadużywane, najmniej 

poważane. Są przedmiotem nieustannego bezczeszczenia. Żyjemy w słowach, czujemy w 

słowach, myślimy w słowach. Lecz gdy zaniedbujemy troskę o ich niezależną godność i gubimy 

szacunek dla ich siły i wagi, sprawiamy że wiotczeją i wymykają się nam – stają się pyłem w 

ustach3. Stajemy przed Biblią której słowa są jak domy zbudowane z kamienia i nie wiemy jak 

odnaleźć wejście. 

Możemy pytać czemu światło Boga zostało nam dane w języku. Jak to się stało, że to co 

boskie zawarte jest w takim kruchym naczyniu jak spółgłoski i samogłoski? Pytanie to zdradza 

grzech naszej epoki: lekceważenie eteru który niesie świetlne fale ducha. Cóż jeszcze w świecie 

zdolne jest sprawić, że ludzie się spotykają ponad odległościami w czasie i przestrzeni? Spośród 

wszystkich rzeczy na ziemi tylko słowa nie umierają. Posiadają tak niewiele materii a tak dużo 

treści. 

Biblia nie zajmuje się tym co boskie lecz tym co ludzkie. Gdy zwracamy się do ludzi w 

ludzkich sprawach, jakiego języka mamy używać jeśli nie ludzkiego? A przecież to tak jakby 

Bóg wziął tamte hebrajskie słowa i tchnął w nie swoją moc i słowa stały się kablem pod 

napięciem napełnionym Jego duchem. Do dziś dnia są one łącznikiem między niebem a ziemią. 

Jakiego innego medium można było użyć dla przekazania tego co boskie? Obrazków 

malowanych na księżycu? Posągów wyciosanych w skale? Cóż jest złego w ludzkim 

dziedzictwie słownictwa biblijnego? 

Gdyby Biblia była świątynią równą splendorem i majestatem wspaniałej prostocie jej 

obecnej formy może jej boski język przekazywałby znaki bożej godności z siłą bardziej 

nieodpartą dla większości ludzi. Lecz wtedy człowiek wielbiłby bardziej Jego dzieło niż wolę – i 



 

 

179  

temu właśnie Biblia próbuje zapobiec. Tak jak nie można sobie wyobrazić Boga bez świata, tak i 

nie można wyobrazić sobie Jego miłosierdzia bez Biblii.  

Jeśli Bóg żyje, Biblia jest Jego głosem. Żadne inne dzieło nie jest równie godne by je uważać 

za przejaw Jego woli. Nie ma w świecie innego lustra w którym Jego wola i przewodnictwo 

duchowe odbijałyby się tak nieomylnie. Jeśli wiara w bezpośrednią obecność Boga w naturze ma 

cechy prawdopodobieństwa, to wiara w bezpośrednią obecność Boga w Biblii jest nie do 

odrzucenia. 

 

IZRAEL JAKO DOWÓD 

Judaizm nie jest religią proroków, jest religią ludu. Proroków można znaleźć także wśród 

innych ludów. Wyjątkowe jest to, że świętość przeniknęła życie całego Izraela a proroctwa 

zamiast pozostać prywatnymi doświadczeniami jednostek przełożyły się na konkretnę dzieje. 

Biblijne objawienie wydarzyło się nie dla dobra proroków, ale dla całego Izraela i wszystkich 

ludzi. 

Niemal każdy kult i w każda religia ma jakieś istoty, rzeczy, miejsca czy działania które 

uważa się za święte. Jednakże idea świętości całego ludu, Izraela jako świętego ludu, nie ma 

podobnej sobie w całej historii. Świętość to w religii najcenniejsze słowo; używano go jedynie 

na określenie czegoś co uważano za nie ulegający kwestii prejaw niezwykłej, ponadnaturalnej 

własności jakiejś rzeczy. Jedynie nadzwyczajne, nadnaturalne zdarzenie w dziejach Izraela 

mogło uczynić możliwym użycie wyrażenia "lud święty". 

Gdyby Izrael nie otrzymał objawienia, zagadka byłaby większa. Jak to się stało, że spośród 

wszystkich narodów świata temu właśnie, nieznanemu i politycznie nieznaczącemu dano moc 

wyrażania duszy wszystkich ludzi zachodniej cywilizacji? 

Cud Izraela, cud istnienia żydowskiego, przetrwanie świętości w dziejach Izraela jest 

ciągłym potwierdzeniem cudu Biblii. Objawienie Izraelowi stało się objawieniem przez Izrael. 

Zapytany przez Fryderyka Wielkiego, "Profesorze, niech mi pan da dowód na Biblię, ale 

któtko, bo nie mam dużo czasu", Christian Fürchtegott Gellert odpowiedział: "Wasza Wysokość, 

Żydzi"4. 

 

JAK UCZESTNICZYĆ W PEWNOŚCI IZRAELA 

Nasz stosunek do Biblii to nie tylko problem odosobnionej wiary jednostkowej. Nasza 

ostateczna decyzja musi zapaść jako decyzja członków społeczności Izraela. Spoza społeczności 

Izraela i jej stałego dialogu z Bogiem któż zdoła zrozumieć głos? Żyjemy w bliskości ludu 

napominanego i sytuacji w której padły słowa jak również w bliskości proroków. Jako Żydzi 

jesteśmy duchowo współczesnymi proroków.  

Nie odrzucenie dogmatów może oderwać nas od Biblii ale zerwanie więzów, które łączą nas 

z ludem który żył razem z głosem. 

Naszym problemem jest zatem jak mieć udział w pewności Izraela, że Biblia zawiera to, co 

Bóg chce byśmy wiedzieli i słuchali; jak osiągnąć zbiorowe poczucie obecności Boga w słowach 

biblijnych. W tej właśnie kwestii zawiera się dylemat naszego losu; w odpowiedzi zawiera się 

nasz świt albo zmierzch. 



 

 

180  

 

NIE PRZEZ DOWÓD 

Kto nie potrafi się zdecydować, kto nie otwiera swej duszy na Biblię dopóki uzasadnienie jej 

boskiej godności nie podda się całkowicie jego rozumowi jest jak osoba odmawiająca patrzenia 

na obraz zanim odczyta nazwisko artysty na podpisie w jego rogu. Nie zdaje on sobie sprawy, że 

to dzieło nadaje tożsamość podpisowi. Podpisy mogą być fałszowane, dzieło sztuki musi być 

stworzone. Łatwo zapominamy, że także uzasadnienia potrzebują uzasadnień, że żaden dowód 

nie jest ostateczny ani wystarczający sam z siebie. 

Biblia jest swoim własnym świadkiem. Dowód jej wyjądkowego pochodzenia to dowód na 

samą siebie. W ciągu wieków objawiła swą tożsamość jako głos Boga. Jeśli cokolwiek w 

świecie zasługuje na atrybut boskości to tym czymś jest Biblia. Istnieje wiele książek o Bogu – 

Biblia jest księgą Boga. Odkrywając miłość Boga do człowieka otworzyła nasze oczy na jedność 

tego, co ma znaczenie dla człowieka i co jest święte dla Boga; ukazała nam jak uczynić swiętym 

naród a nie tylko życie jednostki. Zawsze ma nową obietnicę dla uczciwych w upadku podczas 

gdy ci, którzy ją odrzucają zapraszają nieszczęście. 

Nie przyjmujemy słów Boga ze względu na dowód jeden, drugi czy trzeci. Przyjmujemy je 

bo gdy się do nich zbliżamy nasze najwspanialszełe pomysły wyglądają blado a wobec dźwięku 

słów proroczych nawet bezdyskusyjne dowody wydają się prymitywne. Nie zwracamy się do 

Biblii z racjonalnych powodów, zwracamy się do niej by odnaleźć sens egzystencji bo to ona 

nadaje pewność wszelkim powodom.  

A przecież nasze intuicje mogą być błędne. Czyż nie jest możliwe że zostaliśmy oszukani? 

Wszystko da się pomyśleć, lecz w takim razie nie wolno nam zapominać co wynika z takiej 

możliwości. 

Zaprzeczenie boskiemu pochodzeniu Biblii to potraktowanie całej historii wysiłków i 

osiągnięć duchowych judaizmu, chrześcijaństwa i islamu jako rezultatu olbrzymiego kłamstwa, 

jako triumfu oszustwa, które omotało najwspanialsze dusze przez ponad dwa tysiące lat. Ale 

takie twierdzenie stanowiłoby wstrząs tak olbrzymi, że podważyłby on nawet samą możliwość 

jego sformułowania. Jeśli najwspanialsze dusze były tak słabe, jak my możemy twierdzić, że 

osiągamy wiedzę o samowmówieniu proroków? Co by nam zostało prócz rozpaczy? Biblia albo 

poczęła się z kłamstwa, albo jako dzieło Boga. Jeśli Biblia jest oszustwem, to diabeł jest 

wszechmogący i nie ma żadnej nadziei na osiągnięcie kiedykolwiek prawdy, nie ma oparcia w 

duchu: samo nasze myślenie jest bezużyteczne, nasze wysiłki daremne. A zatem w ostatecznym 

rachunku nie przyjmujemy Biblii ze względu na jakieś powody, ale dlatego, że jeśli Biblia jest 

kłamstwem, wszystkie powody są fałszywe. 

 

                                                 
1

 Teoria, iż Biblia jest literaturą była już głoszona przez współczesnych Ezechiela. Bóg poleca prorokowi 

głoszenie "na puszczy": "Słuchaj głosu Pana: To mówi Pan Bóg: Zaprawdę zapalę w tobie ogień co 

pochłonie wszystkie zielone drzewo w tobie (…) a wszystkie oblicza od południa do północy zgoreją. I 

wszelka bestia ujrzy, że to ja Pan ją podpalę; i nie zostanie ugaszona". Lecz prorok wiedział co jego lud 

powie, i mówił do Pana: "Panie Boże! Mówią o mnie: Czyż nie jest wymyślaczem opowieści?" (Ez. 21, 1-5) 

"Biada człowiekowi który uważa Torę za za zwykłą książkę opowieści i rzeczy powszednich! Gdyby tak 

było, nawet my moglibyśmy ułożyć Torę zajmującą się powszednimi sprawami i nawet doskonalszą. 

Nie, książęta tego świata posiadają księgi o większej wartości których możemy użyć jako model przy 



 

 

181  

                                                                                                                                                             
układani nawet kilku Tor.” Zohar III 152a. Docenienie literackich wartości Biblii znajdujemy u Ibn Ezry, 

Shirat Israel. 

2

 Patrz: Tor Andrae, Die Person Muhammeds, Stockholm, 1918, s. 97 i Gustave E. von Grunebaum, 

Medieval Islam, Chicago 1946, ss. 94n. Na temat zastrzeżeń Mutazilitów, partz: I. Goldizher, Vorlesungen 

ueber den Islam, Heidelberg 1910, s. 102. 
3

 A. J. Heschel, Man's Quest for God, s. 25. 

4

 A. Jeremias, Juedische Froemmigkeiti, s. 57. 



 

 

182  

26. Wiara z prorokami 

 

WIARA Z PROROKAMI 

Wiara w proroków to nie jedyna podstawa naszego myślenia o Biblii. Byłoby tak gdyby 

wszystkim co mamy były ich sprawozdania z tego co im się przytrafiło. Jednakże wyzwaniem 

dla nas są nie tylko ich relacje, lecz także skutki ich doświadczeń. Całość Biblii dana jest 

wszystkim ludziom by ją sobie przyswoili. Droga jest taka: od zdolności uwierzenia w wiarę 

proroków do zdolności udziału w wierze proroków w to, że Bóg przemawia. 

To co się – w teorii – zaczyna jako wiara w proroków, przemienia się i wyrasta w wiarę z 

prorokami. Biblia pozwala nam usłyszeć część tego, co oni słyszeli, choć nie w ten sam sposób, 

w jaki oni słyszeli. 

Dusza proroka jest zwierciadłem Boga. Dzielenie z prorokiem jego wiary to więcej niż 

postrzeganie tego, czego się nie dostrzega zwykłym rozumem. Oznacza to bycie tym, czym 

zwykli ludzie nie są: zwierciadłem Boga. Dzielenie wiary proroka oznacza wzniesienie się do 

jego poziomu istnienia1.  

Głos Boga jest niewspółmierny z uchem człowieka. Traktując rzecz symbolicznie, o Synaju 

nie mówimy, że cały lud słyszał głos, ale że widział głos (Wyj. 20, 18). 

Bal Szem Tow użył następującego porównania. Muzyk grał na bardzo pięknym instrumencie 

a muzyka tak porwała ludzi, że zaczęli tańczyć w ekstazie. I oto przechodził człowiek głuchy, 

który nie wiedział nic o muzyce i widząc rozradowanych tańczących ludzi myślał, że poszaleli. 

Gdyby był mędrcem, wyczułby ich radość i dołączył się do tańca2. 

Nie słyszymy głosu. Jedynie widzimy słowa Biblii. Chociaż jesteśmy głusi możemy zobaczyć 

podniecenie, które niosą słowa. 

 

POCHODZENIE I OBECNOŚĆ 

Kto chce się zastanawiać co jest poza Biblią musi się najpierw nauczyć wrażliwości na co co 

jest w Biblii. Nie musimy wierzyć Mojżeszowi i prorokom tylko na słowo. Ważniejsza od 

pochodzenia Biblii od Boga jest obecność Boga w Biblii. Wyczuwanie tej obecności prowadzi 

nas do wiary w jej boskie pochodzenie.  

Badanie czy idee zawarte w słowach Biblii w pełni zgadzają się z osiągnięciami naszego 

rozumu bądź ze zdrowym rozsądkiem nie jest dobrym sposobem na wyczuwanie obecności Boga 

w tych słowach. Gdyby zgodność taka nawet istniała, dowodziłaby ona jedynie, że Biblia jest 

wytworem zdrowego rozsądku – albo że duch, w którym się zrodziła nie ma do powiedzenia nic 

ponad to, co może głosić rozum. A zatem należy pytać czy w Biblii nie ma czegoś, co jest poza 

zasięgiem naszego rozumu, poza zakresem zrowego rozsądku. Czy jej nauka jest spójna z 

naszym poczuciem niewypowiadalnego, z ideą jedności, która umożliwia nam wychodzenie 

poza rozum bez negowania rozumu i pozwala człowiekowi wychodzić poza samego siebie bez 

samozatraty. Jest to szczególna właściwość Biblii: na najwyższym poziomie całkowitego 

zdumienia, gdzie kończy się wszelka ekspresja, daje nam ona słowo. Objawienie jest czymś co 

musi się decydować na poziomie niewypowiadalnego. 



 

 

183  

Zapytajmy czy treść Biblii przemawia do nas w momentach wiekiej duchowej jasności, gdy 

cała nasza wiedza staje się ciemna w świetle tego, czego nie wiemy, a nasze życie odczuwamy 

jako przelewanie się w nas czegoś większego od nas samych, jako nadmiar ducha nie będącego 

nami. Gdyby Biblia odwoływała się tylko do potocznego rozumienia człowieka byłaby książką, 

która mogłaby się pojawić w każdym czasie, zarówno w epoce Synaju jak i w epoce Holywoodu. 

Trzeba zatem pytać czy w Biblii nie ma czegoś co jest poza czasem. 

Objawienie jest oberwaniem chmury, ulewą – a przecież żyjemy na suchej i umęczonej ziemi 

gdzie niebo jest z żelaza a powietrze to kurz. Większość z nas jest jak krety ryjące w ziemi i jeśli 

napotykamy jakiś strumień, to jest on pod ziemią. Niewielu jest w stanie w rzadkich momentach 

wznieść się ponad własny poziom. A przecież w takich momentach gdy odkrywamy, że istota 

ludzkiej egzystencji polega na tym, że jest ona zawieszona pomiędzy niebem a ziemią, 

zaczynamy pojmować istotę tego co głoszą prorocy. 

Poczucie, że nasze istnienie jest zawieszone pomiędzy niebem a ziemią jest niezbędne dla 

bycia poruszonym przez Boga tak jak archimedejski punkt podparcia jest konieczny dla ruszenia 

ziemi z posad. Całkowite zdumienie jest dla rozumienia realności Boga tym samym czym 

jasność i precyzja rozróżnień jest dla rozumienia idei matematycznych. Nie wystarczy myśleć o 

prorokach, musimy myśleć prorokami. Nie dość czytać Biblię dla jej mądrości, trzeba modlić 

się Biblią dla zrozumienia tego, co głosi. 

Wiele zrobiono dla zniszczenia naszego związku ze światem proroków. Dziś droga do Biblii 

zaśmiecona jest górami stereotypów i uprzedzeń a umysł dochodzący do jej słów jest zaślepiony 

płytką wiedzą. Na pewno pierwszym warunkiem dla zrozumienia proroków jest wykształcenie 

wrażliwości na to, o co im chodzi. Przed tymi, dla których Bóg jest mniej realny niż 

"pochłaniający ogień", którzy znają odpowiedzi ale nie wiedzą co to zdziwienie, droga jest 

zamknięta. Ci którzy szukają drogi do Biblii muszą zapomnieć wiele myśli i przywołać 

wrodzone poczucie zdumienia, systematycznie zacierane przez fałszywą mądrość. 

Abstrakcyjne powody nigdy by nas nie przekonały gdyby sam Bóg nas nie przebłagał. 

Zależy Mu na naszym stosunku do Jego słowa a Jego wola byśmy wierzyli może działać na 

sposoby niedostępne naszej własnej woli wiary. I rzeczywiście, istnieje sposób w jaki my 

możemy nie wprost otrzymać to, co prorocy otrzymali wprost. 

Nie wszystkim ludziom dane jest rozpoznać to co boskie. Jego światło może na nas świecić a 

my możemy nie zdołać go wyczuć. Bez cudu pozostajemy głusi na to co wzniosłe. Nie możemy 

wyczuć Jego obecności w Biblii inaczej niż odpowiadając na nią. Jedynie życie jej słowami , 

jedynie współczucie z jej patosem otwiera nasze uszy na jej głos. Słowa biblijne są jak nuty 

boskiej harmonii, które jedynie najcieńsze struny duszy mogą zagrać. To nasze poczucie 

świętosci postrzega obecność Boga w Biblii. 

Sami nie zbliżymy się do Biblii. Otwiera się ona jedynie dla człowieka wraz z Bogiem. 

 

POGRANICZE DUCHA 

Boska jakość Biblii nie jest od razu widoczna, nie jest oczywista dla próżnego i tępego 

umysłu, tak jak świętość wszechświata nie jest oczywista dla kogoś, kto deprawuje innych. Gdy 

do Biblii przychodzimy z duchową putką, powodowani intelektualną próżnością, pragnąc 

wykazać naszą wyższość nad tekstem albo jako turyści zwiedzający świat proroków, to 

odkrywamy powłokę, ale omijamy sedno. Łatwiej doznawać przyjemności estetycznej niż 



 

 

184  

odczuwać świętość. Aby móc odczuwać ducha w słowach, musimy nauczyć się pragnąć 

bliskości patosu Boga. 

Aby odczuwać obecność Boga w Biblii należy się nauczyć jak być obecnym dla Boga w 

Biblii. Obecność to nie idea, ale sytuacja. Aby rozumieć miłość nie wystarczy czytać opowieści 

o miłości. Trzeba wzuć się w proroków aby zrozumieć proroków. Trzeba samemu być 

natchnionym aby zrozumieć natchnienie. Tak samo jak nie można sprawdzić myślenia nie 

myśląc, nie można odczuć świętości samemu nie będąc świętymi. Obecność nie odsłania się 

obojętnym, tym którzy tylko chcą sądzić, ani tym którzy nie znajdują w sobie siły by wyjść poza 

wartości do których są przyzwyczajeni, ani tym którzy widzą jedynie opowieść ale nie patos, 

ideę a nie realność Boga. 

Biblia to pogranicze ducha gdzie trzeba być w ruchu i żyć aby odkrywać i badać. Otwiera 

się ona dla tych, którzy jej się poświęcają, którzy żyją w jej bliskości. 

Obecność można wyczuć jedynie odpowiadając na nią. Trzeba nauczyć się odpowiadania 

nim się usłyszy, spełniania zanim się wie. To Biblia umożliwia nam poznanie Biblii. To poprzez 

Biblię odkrywamy treść Biblii. Jeśli nie stajemy naprzeciw słowa, jeśli nie podtrzymujemy 

naszego dialogu z prorokami, jeśli nie odpowiadamy, Biblia przestaje być Pismem. 

Poruszamy się po kole. Uznalibyśmy Biblię gdybyśmy byli pewni obecności Boga w jej 

słowach. Ale aby rozpoznać Jego obecność musimy wiedzieć kim jest, a taką wiedzę możemy 

mieć jedynie z Biblii. Żaden umysł ludzki, uwarunkowany przez własny punkt wiedzenia, 

związki i aspiracje nie jest zdolny sam z siebie ogłosić wszem i wobec: "To jest Bóg i nic innego 

nie jest Bogiem". A zatem trzeba przyjąć Biblię by poznać Biblię; trzeba uznać jej wyjątkowy 

autorytet by odczuć jej wyjątkową wartość. Taki jest paradoks wiary, paradoks istnienia. 

W naszym codziennym doświadczeniu używamy słów jako srodków przekazywania znaczeń. 

W Biblii, mówienie jest działaniem a słowo czymś więcej niż tylko narzędziem wyrazu; jest 

przenośnikiem boskiej mocy, tajemnicy stworzenia. Słowo prorocze stwarza, nadaje kształt, 

zmienia, buduje, i niszczy (por. Jer. 1, 10). 

Człowiek gdy mówi to próbuje zakomunikować jakieś określone znaczenie; gdy mówi 

prorok, odkrywa żródło wszelkich znaczeń. Słowa Biblii są źródłami ducha. Przynoszą 

duszy ogień i przywołują z ukrytych początków naszą zagubioną godność. Olśnieni, nagle 

przypominamy sobie, odzyskujemy moc nieskończonego pragnienia odczuwania wieczności w 

czasie. 

"Kto się modli przemawia do Boga, ale kto czyta Biblię, do tego Bóg przemawia, jako jest 

powiedziane: Twoje prawa są Twoją rozmową ze mną" (Ps. 119, 99)3. 

 

NIE KSIĄŻKA 

Jak pewne zdarzenia zachodziły w określonych momentach czasu, tak istnieje słowo co 

przemawia do wszystkich ludzi i w każdym czasie.  

Biblia to wieczny wyraz ciągłego zaangażowania, wołanie Boga do człowieka – nie zaś list 

od kogoś, kto wysłał wiadomość i jest mu obojętne co myśli odbiorca. Nie jest ona książką do 

czytania, lecz dramatem w którym się uczestniczy, nie książką o zdarzeniach, lecz sama jest 

zdarzeniem. Jest ona przedłużeniem zdarzenia podczas gdy nasze w nią zaangażowanie jest 



 

 

185  

przedłużeniem odpowiedzi. To zdarzenie będzie trwać tak długo jak długo trwać będzie nasza 

odpowiedź. Gdy otwieramy ją tak, jakby była książką, milczy. Jako siła duchowa, jest głosem: 

 "… dzień w dzień z miłością przywołującym człowieka(…) Tora wypowiada 

słowo i na chwilę wyłania się ze swej skorupy, ale zaraz znów się chowa. Lecz 

robi to tylko dla tych, którzy ją rozumieją i jej słuchają. Podobna jest do pięknej i 

dostojnej damy ukrytej w odosobnionej komnacie pałacu. Ma ona kochanka o 

którym nie wie nikt prócz niej. Z miłości do niej kochanek czatuje wciąż u jej 

drzwi, rozgląda się na wszystkie strony by ją zobaczyć. A ona wiedząc, że on 

nachodzi pałac, co robi? Otwiera małą furtkę w swym ukrytym pałacu, przez 

moment odsłania twarz kochankowi i natychmiast ją znów zasłania. Nikt prócz 

niego tego nie dostrzega, lecz jego serce i dusza, i wszystko co w nim jest wyrywa 

się do niej gdyż wie, że odsłoniła się dla niego na chwilę bo go kocha. Tak samo 

jest z Torą, która odsłania swe ukryte sekrety tylko tym, co ją kochają. Ona wie, 

że tylko ten, kto jest mądry w sercu codziennie nawiedza bramy jej domostwa. 

Cóż tedy robi? Ukazuje mu twarz z pałacu dając mu znak miłości i zaraz wraca 

do wewnątrz. Nikt prócz niego nie rozumie jej posłania, a on jej pożąda sercem i 

duszą i całym sobą. Tak więc Tora objawia się na chwilę w miłości tym co ją 

miłują aby odświeżyć ich miłość"
4

. 

Słowo nie zostało dane prorokom dla nich samych. Wszyscy stanęliśmy przed obliczem 

Boga gdy prorocy stanęli przed Nim. Do nas wszystkich mówił gdy zwracał się do proroków. 

Nasza wiara czerpie z naszego uwrażliwienia na słowo, które skierowane zostało do nas 

wszystkich. 

Lud Izraela zaufał Mojżeszowi nie ze względu na cudy, których dokonywał – takich 

pokazów mogli dokonywać również kapłani egipscy. Tym co umożliwiło im uwierzenie 

Mojżeszowi było to, że przez chwilę byli na tym samym co on stopniu otwarcia na Boga. To co 

się odnosi do nich jest również prawdą dla nas. Nasze namiętne uwielbienie Biblii nie jest w 

pierwszym rzędzie wynikiem sprawdzenia prawdomówności proroków, to pewien zakres zmysłu 

proroczego jaki w sobie mamy pozwala nam powiedzieć: Tu jest obecny Bóg. 

 

"NIE WYGANIAJ MNIE" 

W głębinach każdego ludzkiego istnienia znajduje się ziarno proroka. "Wzywam niebo i 

ziemię na świadka, że duch świętości spoczywa na każdym człowieku, Żydzie i nie Żydzie, 

mężczyźnie i kobiecie, słudze i służącej, na miarę ich dobrych uczynków"5. Duch święty 

spoczywa na tych, którzy żyją w Przymierzu6. 

Jak w słowach Biblii historia stała się Pismem, tak w życiu Izraela Pismo stało się historią. 

Biblia była objawieniem Boga Izraelowi, historia żydowska jest objawieniem Bogu świętości 

Izraela.  

Dostęp do proroków znajdujemy nie jako jednostki, lecz jako naród Izraela. Biblia żyje w 

tych, którzy żyją w Przymierzu. Społeczność Izraela żyje Jego obietnicą: "Co do mnie zaś, takie 

jest moje Przymierze z nimi, mówi Pan: Mój duch który spoczywa na was, i moje słowa, które 

włożyłem wam w usta, nie zejdą z waszych ust ani z ust waszych dzieci, ani z ust dzieci waszych 

dzieci, mówi Pan, odtąd i na wieki wieków"7. Ale jednostka może zafałszować ducha. Dlatego 



 

 

186  

się modlimy: "Nie wyganiaj mnie sprzed Twego oblicza i nie odbieraj mi Twego ducha 

świętego"8. 

Drogą do rozumienia sensu tora min haszamaim ("Biblia z nieba") prowadzi przez 

rozumienie sensu haszamaim min hatora (“niebo z Biblii”). Cały smak “nieba” na ziemi jest w 

Biblii. 

 

 

                                                 
1

 Kto przyjmuje choćby jedną mycwę w prawdziwej wierze jest wart by Duch Święty spoczywał na nim." 

Mechilta do 14, 31, wyd. Lauterbach, I, s. 252. 

2

 Degel Mahneh Ephraim, Yitro. 

3

 Yosippon, ed. D. Guenzburg, Berdichev, 1913, s. 22. 

4

 Zohar, t. II, 99a; p. t. III, 58a. 

5

 Seder Eliahu Rabba, IX, ed. M. Friedmann, Wiedeń 1902, s. 48. 

6

 Hillel powiedział: "Zostawcie Izrael w pokoju. Duch Święty spoczywa na nich. Choć nie są prorokami, są 

uczniami proroków". Tosefta Pesahim, 4, 8. 

7

 Iz. 59, 21. "Proroctwo nigdy was nie opuści", Rabi Dawid Kimchi, Komentarz, ad. loc. 

8

 Iz. 51, 13(?) Patrz Targum i Raszi ad loc. To błaganie należy do liturigii na czas pokuty. 



 

 

187  

27. Zasada objawienia 

 

OBJAWIENIE TO NIE KWESTIA CHRONOLOGII 

Natchnienie prorocze można rozważać na dwóch poziomach, na poziomie wiary i na 

poziomie przekonania czyli wyznania. Wiara to stosunek do zdarzenia proroczego, przekonanie 

czyli wyznanie to stosunek do czasu ksiąg biblijnych. 

Redukcja problemu objawienia do chronologii jest grubym nieporozumieniem. Często uważa 

się, że autorytet i świętość Pięcioksiągu polega na tym, że został on w całości spisany w czasach 

Mojżesza; samo przypuszczenie, że choćby kilka fragmentów zostało dodanych już po jego 

śmierci jest zaprzeczeniem zasady objawienia. 

Czy świętość Biblii zależy od upływu czasu pomiędzy chwilą objawienia a chwilą przelania 

jego treści na pergamin? Gdyby Bóg chciał żeby Jozue spisał niektóre objawione Mojżeszowi 

fragmenty Pięcioksiągu, to czy ujęłoby to coś z jego świętości? Albo gdyby przypuścić, że dusza 

Mojżesza wróciła na ten świat po tym jak już opusciła ciało i żyjąc w nowym wcieleniu została 

natchniona do dodania paru linii do Pięcioksiągu, czy uczyniłoby to Pięcioksiąg mniej 

mojżeszowy?1 
Czy godzi się traktować boską godność Biblii tak jakby to była kwestia 

chronologii, jakby jej autentyczność mógł poświadczyć notariusz?  

Sens objawienia jawi się tym, którzy mają umysł nakierowany na tajemnicę a nie na 

dosłowność; istotny jest fakt teologiczny a nie chronologiczny, istotne jest to co szaszło między 

Bogiem a prorokiem, a nie to co zaszło między prorokiem a pergaminem. Uznajemy autorytet 

Pięcioksiągu nie dlatego, że jest mojżeszowy, ale dlatego, że Mojżesz był prorokiem. 

W odniesieniu do Pięcioksiągu dogmat objawienia składa się z dwu części: natchnienia Boga 

i autorstwa Mojżesza. Pierwsza odnosi się do tajemnicy, druga do faktu historycznego. Pierwsza 

część może być jedynie zasugerowana, wyrażona w kategoriach wspaniałości i zdumienia, drugą 

można analizować, badać, przekazać w kategoriach informacji chronologicznej. 

Filozofia religii musi zajmować się pierwszą częścią. Jej przedmiotem nie jest to, czy 

Pięcioksiąg został zapisany w całości w trakcie czterdziestu lat wędrówek Izraela po pustyni; jej 

celem jest raczej rozumienie i uzasadnenie twierdzenia, że wola Boga dosięgła rozumienia 

człowieka i że Pięcioksiąg to zwierciadło Boga dosięgającego człowieka. Druga część należy do 

sfery zainteresowania teologii, która musi zdefiniować dogmat objawienia i dać odpowiedź na 

pytania historyczne2. 

Istota naszej wiary w świętość Biblii polega na tym, że jej słowa zawierają to, co Bóg chce 

byśmy wiedzieli i wypełniali. To jak te słowa zostały zapisane nie jest kwestią zasadniczą. To 

dlatego sfera krytyki biblijnej nie należy do zagadnień wiary tak samo jak kwestia czy grom i 

błyskawica na Synaju były zjawiskami naturalnymi jest bez znaczenia dla naszej wiary w 

objawienie. Przypuszczenie niektórych komentatorów, że Dekalog został dany w dzień 

deszczowy nie ma wpływu na nasze pojmowanie tego zdarzenia3. 

Akt objawienia jest tajemnicą podczas gdy zapis objawienia jest faktem literackim 

wyrażonym w języku człowieka.  

 



 

 

188  

TEKST JAKI JEST 

Czy słowa Pisma są współmierne i tożsame ze słowami Boga? 

Dla kogoś, kto codziennie doświadcza niemożności pełnego objęcia znaczenia wersetu 

biblijnego takie pytanie to próba porównania czegoś ledwo poznanego z zupełnie nieznanym. 

Wszyscy wiemy, że tekst Pisma który do nas dotarł składa się z klejnotów Boga i diamentów 

wydobytych z dusz proroków, lecz są one osadzone w ludzkiej oprawie. Ale kto może o sobie 

powiedzieć, że jest ekspertem w odróżnianiu tego co boskie od tego co "nieco poniżej" 

boskiego? Co jest duchem bożym a co sformułowaniem Amosa? Duch boży osadzony jest w 

języku człowieka – kto rozsądzi co jest treścią a co formą? Wygląda na to, że ci co najwięcej 

zgadują są najmniej kompetentni. Więcej jest rzeczy między niebem a ziemią, które nie poddają 

się naszym sądom niż skłonni jesteśmy przyznać. 

Objawienie trwało chwilę; tekst trwa w czasie i przestrzeni. Objawienie przydarzyło się 

prorokowi, tekst jest dany nam wszystkim. "Tora nie jest w niebie" – słowo nas prowadzi, słowo 

jest naszym przewodnikiem, światłem w mroku stereotypów i błędów. Nie można redukować 

objawienia do samego faktu, ani też przeciwnie, uduchawiać Biblii niszcząc jej faktograficzną 

integralność. 

Biblia w obecnej formie jest jedyną rzeczą w świecie nie potrzebującą pochwał ani 

uświęcenia. Biblia w jej obecnej formie jest jedynym miejscem na ziemi którego Bóg nigdy nie 

opuścił. Jest księgą, której Izrael się poddał; niech zadrży kto by chciał manipulować przy niej. 

 

OBJAWIENIE TO NIE MONOLOG 

Upierając się przy twierdzeniu, że Biblia ma obiektywnie objawieniowy charakter teologia 

dogmatyczna często traciła z oczu głęboką, decydującą rolę jaką odgrywa człowiek. 

Prorok nie był biernym odbiorcą, instrumentem zapisu poddanym oddziaływaniu z zewnątrz 

bez udziału jego serca i woli. Ale nie był też osobą, która doznawała wizji dzięki własnej sile i 

staraniom. Osobowość proroka to jedność natchnienia i doświadczenia, oddziaływania na niego 

z zewnątrz i jego odpowiedzi. Na to co z zewnątrz prorok odpowiadał uczuciem, każde zdarzenie 

objawienia wywoływało w nim reakcję, każdy dany mu okruch prawdy musiał się spotkać z jego 

zrozumieniem. 

Nawet w samym momencie gdy rzecz się wydarzała był on, jak to się mówi, aktywnym 

partnerem w zdarzeniu. Jego odpowiedź na to co było mu odkrywane przekształcała objawienie 

w dialog. Można by powiedzieć, że proroctwo składa się z objawienia Boga i współ-objawienia 

człowieka. Część należąca do proroka przejawia się nie tylko w tym, co on daje od siebie, ale też 

w tym czego nie jest w stanie przyjąć. 

Objawienie nie zdarza się gdy Bóg jest sam. Dwa klasyczne terminy na określenie zdarzenia 

na górze Synaj to mattan torah i kabbalat torah: "nadanie Tory" i "przyjęcie Tory". Było to 

zarówno zdarzenie w życiu Boga jak i zdarzenie w życiu ludzi. Zgodnie z legandą rabiniczną, 

Pan proponował Torę wszystkim narodom i szczepom zanim dał ją Izraelowi. Cud przyjęcia jej 

przez Izrael był tak samo decydujący jak cud ekspresji Boga. Dopóki Izrael się z Nim nie 

związał Bóg był samotny w świecie. Na Synaju Bóg objawił swe słowo a Izrael objawił swą 

zdolność odpowiedzi. Bez tej zdolności odpowiedzi, bez tego, że lud był tam gotów przyjąć, 



 

 

189  

wysłuchać boskiego nakazu, Synaj byłby niemożliwy. Bo Synaj składał się na równi z boskiego 

ogłoszenia i ludzkiego przyjęcia. Był to moment, w którym Bóg nie był sam. 

Biblia zawiera nie tylko zapis tego, co przeniknęło w chwili natchnienia proroczego, zapisuje 

również słowa i zachowania człowieka. Błędem jest utrzymywanie, iż wszystkie słowa Biblii 

mają swe pochodzenie w duchu bożym. Bluźniercze tyrady faraona, buntownicze słowa 

Koracha, krętactwo Efrona, słowa żołdaków w obozie Midianitów wzięły się z ducha ludzkiego. 

Tego co prorok odpowiada Bogu gdy On się do niego zwraca nie uważamy za mniej święte niż 

to co mówi Bóg gdy zwraca się do proroka. 

A zatem Biblia jest czymś więcej niż słowem Boga: jest słowem Boga i człowieka, zapisem 

objawienia i odpowiedzi, dramatem przymierza między Bogiem a człowiekiem. Kanonizacja i 

przechowanie Biblii są dziełem Izraela. 

 

GŁOS NA MIARĘ CZŁOWIEKA 

Żaden człowiek nie jest w stanie bezpośrednio słyszeć głosu Boga. "Bóg przedziwnie grzmi 

swoim głosem" (Hiob 37, 5). “Na Synaju głos brzmiał z siłą dostosowaną do indywidualnej 

wrażliwości każdej osoby – do starców zgodnie z ich siłą, do młodych zgodnie z ich siłą (…) i 

nawet do Mojżesza zgodnie z jego siłą, jako jest powiedziane: Mojżesz rzekł a Bóg odpowiedział 

mu głosem (Wyj. 19, 19), to znaczy głosem, który Mojżesz mógł wytrzymać. Podobnie mówi 

się: Głos Pana z mocą (Ps. 29, 4), a mianowicie z mocą każdej jednostki. To dlatego Dekalog 

rozpoczyna się: Ja jestem Pan Bóg Twój, w drugiej osobie liczby pojedyńczej a nie liczby 

mnogiej: Bóg zwracał się do każdej osoby w zależności od jej zdolności pojmowania”4. 

Nie sugeruje to subiektywizmu. Przemawianie do człowieka według jego zdolności słuchania 

jest siłą głosu Boga. Cudem Jego głosu jest dzielenie się na siedemdziesiąt głosów, 

siedemdziesiąt języków tak aby wszystkie narody mogły zrozumieć. 

 

MĄDROŚĆ, PROROCTWO I BÓG 

Bóg sam się nie objawia, objawia jedynie swoje drogi. Judaizm nie mówi o samo-objawieniu 

Boga lecz o objawieniu człowiekowi Jego nauki. Biblia odzwierciedla objawienie przez Boga 

Jego stosunku do historii a nie objawienie Jego własnego Ja. Nawet Jego wola i Jego mądrość 

nie zostają całkowicie wyrażone poprzez proroków. Proroctwo stoi ponad ludzką mądrością a 

miłość Boga jest ponad proroctwem. Ta hierarchia duchowa jest wprost wyrażona przez 

Rabinów: 

"Zapytano Mądrość: Jaka ma być kara na grzesznika? Mądrość odpowiedziała: 

Nieszczęście ściga grzesznych (Przysł. 13, 21). Zapytano Proroctwa: Jak należy 

ukarać grzesznika? Proroctwo odparło: Dusza, która zgrzeszyła winna umrzeć. 

Zapytano Świętego Błogosławionego: Jaka ma być kara grzesznika? A On 

odpowiedział: NIech odpokutuje, a będzie mu dane pojednanie"
5

. 

Bóg jest nieskończenie bardziej wzniosły niż to co prorocy byli w stanie zrozumieć a 

mądrość niebios głębsza niż to co zawiera Tora w swojej obecnej formie.  

"Jest pięć niepełnych zjawisk (lub niedojrzałych owoców). Niepełnym doświadczeniem 

śmierci jest sen, niepełną formą proroctwa jest widzenie senne, niepełną formą przyszłego świata 



 

 

190  

jest Szabat, niepełną formą niebiańskiego światła jest krąg słoneczny, niepełną formą 

niebiańskiej mądrośći jest Tora"6. 

 

TORA NIEOBJAWIONA 

Słowo Tora używane jest w dwóch znaczeniach: Tora na wysokości, której istnienie 

poprzedzało świat7, i Tora objawiona. W odniesieniu do Tory na wysokości Rabini utrzymywali, 

że "Tora jest ukryta przed oczami wszelkiego stworzenia… Człowiek nie zna jej ceny"8. 

"Mojżesz otrzymał Torę" – ale nie całą Torę – "na Synaju"9. Ponadto nie wszystko co było 

objawione Mojżeszowi zostało przekazane Izraelowi; jako przykład podaje się znaczenie 

przykazań10. Wdzięczności za słowo objawione towarzyszy pragnienie znaczenia, które dopiero 

ma zostać objawione. "Pan dał Izraelowi Torę i mówił do nich twarzą w twarz a pamięć tej 

miłości jest im bardziej rozkoszna niż wszelka inna radość. Obiecano im, że powróci do nich 

znowu by objawić sekretne znaczenie Tory i jej ukrytą treść. Izrael błaga Go by dotrzymał tego 

przyrzeczenia. Takie jest znaczenie wersetu: Niech mnie pocałuje pocałunkiem ust swoich - bo 

Twoja miłość jest lepsza niż wino"11. 

Istnieje w żydowskim piśmiennictwie teoria zawierająca głęboką prawdę w formie paraboli, 

wedle której Tora będąc wieczna w duchu, przyjmuje różne formy w poszczególnych erach. 

Adam w Ogrodzie Edenu znał Torę, choć nie w dzisiejszej formie. Nakazy odnoszące sie do 

miłosierdzia dla ubogich, obcego, sieroty i wdowy nie miałyby sensu w Rajskim Ogrodzie. W 

tamtej epoce Tora była znana w swej formie duchowej12. Tak samo jak człowiek po wygnaniu z 

Raju przybrał swą materialną formę, tak i Tora przybrała swoją postać materialną. Gdyby 

człowiek zachował "ubiór ze światła", duchową formę swej egzystencji, Tora także zachowałaby 

swą formę duchową13. 

 

TORA JEST NA WYGNANIU 

Bóg jest nie tylko w niebie, lecz także i na ziemi. Ale aby zamieszkać na tym świecie, 

boskość musi przybrać formę, którą świat jest w stanie znieść, "łuski" w których ukryta będzie 

światłość. Również Tora aby wejść do świata historycznego została zamknięta w "łuski" gdyż w 

splamionym niedoskonałościami świecie w swej doskonałej formie nie mogłaby ani istnieć ani 

zostać wypełniona14. 

Tak samo jak Szechina przebywa na wygnaniu, tak i Tora przebywa na wygnaniu. 

Dostosowując się do sytuacji człowieka "Tora przybrała w naszej epoce dziwny strój i łuski 

pozbawione piękna i powabu, takie jak rozdział 36 Księgi Rodzaju czy w księdze Powtórzonego 

Prawa, werset 2, 23 i wiele innych. Do tej samej kategorii należy wiele fragmentów o 

charakterze hagadycznym w literaturze rabinicznej które są bezbarwne a nawet budzą sprzeciw, 

a przecież w zakrytej formie zawierają tajemnice Tory. Wszystko to jest spowodowane 

koniecznością zasłonięcia światła, wiedzy w przebraniu kelipy i sił nieczystych. Bóg, Tora i 

Izrael pozostaną na wygnaniu dopóki duch nie zstąpi na nas z wysokości by przywrócić niewolę 

ze względu na Jego Torę i Jego Imię, i to co dobre i święte będzie oczyszczone od zła i 

łusek…"15. 

Rabi Szymon Ben Lakisz śmiało oświadczył: "Jest wiele wersetów, które wedle wszelkich 

zasad powinny być spalone tak samo jak księgi heretyków, naprawdę jednak są one niezbędną 



 

 

191  

częścią Tory". Jako przykłady podaje się: I Chiwwijczycy którzy mieszkają w osiedlach aż po 

Gazę (Powt. 2, 23); Bo Heszbon było miastem Sihona króla Amorejczyków, który walczył 

przeciw dawnemu królowi Moabu (Liczb 21, 26)16. 

W swojej obecnej formie Tora zajmuje się sprawami materialnymi pomiędzy ludźmi. W erze 

mesjańskiej w Torze objawi się wyższa mądrość niż ta, którą w niej obecnie znajdujemy. Zatem 

mądrość dostępna nam w tej epoce to ledwie początek objawienia17. 

"Bo jeśli człowiek żyje wiele lat niech się nimi raduje (Ekl. 11, 8) radością Tory i niech 

pamięta o dniach ciemności, to jest dniach zła, bo będzie ich wiele. Tora której uczy się człowiek 

na tym świecie jest marnością w porównaniu z Torą [której sie będzie uczył za dni] Mesjasza"18. 

Przewidywania Izajasza na dni przyszłości "Z radością będziecie czerpać wodę ze studni 

zbawienia" (Iz. 12, 2) Raszi objaśnia w sposób następujący: "Otrzymacie nową naukę gdyż Bóg 

powiększy wasze rozumienie… Tajemnice Tory, które zostały zapomniane podczas wygnania 

babilońskiego ze względu na nieszczęścia jakie cierpiał Izrael zostaną im odkryte". 

Słowa Pisma są jedynym istniejącym zapisem tego, co zostało ogłoszone prorokom. Ale nie 

są one ani przez cały czas takie same ani też nie oddają boskiej mądrości wciąż tak samo 

dokładnie. Jako odbicie Jego nieskończonej światłości tekst w jego obecnej formie jest, mówiąc 

obrazowo, jednym z nieskończonej liczby możliwych odbić. Wierzono, że w dni ostatnie 

niezliczone nieznane kombinacje słów i liter oraz nieznane tajemnice Tory zostaną odkryte. W 

swej obecnej formie tekst zawiera to, co Bóg chce byśmy wiedzieli19. 

 

IDEA I WYRAZ 

Jest jeszcze jeden aspekt roli odgrywanej przez proroków. Według Rabinów "Ta sama idea 

jest objawiana wielu prorokom lecz nigdy dwaj prorocy nie wyrażają jej tak samo. Fakt, że 

czterystu proroków króla Ahaba użyło tych samych słów uznany został za dowód, że nie byli oni 

natchnieni przez Boga20. Gdy w sądzie dwaj świadkowie zaznający na temat tego samego 

wydarzenia używają identycznego języka podejrzewa się ich, że umówili się dla złożenia 

fałszywego świadectwa21. Prorocy składają świadectwo o wydarzeniu. Wydarzenie jest boskie, 

lecz sformułowanie pochodzi od poszczególnego proroka. Wedle tej koncepcji idea zostaje 

objawiona a prorok daje jej wyraz22. Wyrażenie "słowo Boga" nie odnosi sie do słowa jako 

dźwięku czyteż kombinacji dźwięków. Nieraz utzrymywano, że to co dosięgło uszu człowieka 

nie było tożsame z tym co wyszło z ducha wiecznego Boga. Gdyż "Izrael w żaden sposób nie 

mógł otrzymać Tory jaka wyszła z ust Pana bo słowo Pana jest ogniem a Pan jest 'ogniem który 

pochłania ogień'. Człowiek z pewnością stanąłby w płomieniach gdyby został wystawiony na 

słowo jako takie. Dlatego słowo zostało przyodziane zanim weszło w świat stworzony. Dlatego 

Psalmista śpiewa o objawieniu jako o 'węglach rozżarżonych które wyszły z Niego' (Ps. 18, 9). 

Samo słowo Boga jest jak palący płomień a Tora, którą otrzymaliśmy jest zaledwie częścią 

węgla do którego dołączony jest płomień. A przecież nawet w tej formie pozostałaby poza 

naszymi możliwościami pojmowania dopóki jesteśmy śmiertelni. Słowo musiało zejść jeszcze 

niżej i przyjąć formę ciemności (arafel) aby stać się dostępne człowiekowi"23. 

Z doświadczenia proroków wynikły słowa i słowa te próbują interpretować to co oni 

widzieli. Do dziś dnia słowa te sprawiają, że to co zaszło w przeszłości staje sę teraźniejszością. 

Tak jak cudowność i znaczenie zdarzenia były natchnieniem dla duchowego pojmowania 

proroka, znaczenie i cudowność słów Biblii wciąż inspiruja rozumienie ludzi.  



 

 

192  

Biblia odzwierciedla zarówno boskie jak i ludzkie autorstwo. Wyrażona w języku 

specyficznej epoki zwraca się do wszystkich epok; choć przejawia się w konkretnych działaniach 

jej duch jest wieczny. Wola Boga jest w czasie i w wieczności. Bóg pożyczył sobie język ludzki 

i stworzył dzieło jakiego człowiek nie stworzył. Jest zadaniem wiary trzymać się tego dzieła, 

cenić jego mieszaninę czasowości i wieczności i ciągle rozumieć biegunowość jej treści. 

 

POSPOLITE FRAGMENTY 

Mówiliśmy już o obecności Boga w Biblii i określiliśmy to jako świętość w słowach. Są 

jednakże w Biblii fragmenty, o których możnaby pomyśleć, że brak w nich Boga, miejsca zbyt 

trywialne lub zbyt brutalne by odzwierciedlać ducha bożego. 

Spróbujmy rozważyć problemy jakie prezentują obydwa rodzaje fragmentów. 

Nasuwa się pytanie: "Jeśli nie godzi sie królowi z krwi i kości wdawać się w pospolitą 

pogawędkę a tym mniej zapisywać ją, czy jest do pomyślenia by najwyższemu Królowi, 

Świętemu Błogosławionemu zabrakło świętych tematów do wypełnienia Tory że aż musiał 

zebrać tak trywialne sprawy jak anegdoty o Ezawie i Hagar, przemowy Labana do Jakuba, słowa 

Balaama i jego oślicy, Balaka, Zimri i tym podobne i z nich uczynić Torę? Jeśli tak, czemu 

nazywana jest ona 'Torą prawdy'? Czemu czytamy 'Tora Pana jest doskonała (…) Świadectwo 

Pana jest pewne (…) Nakazy Pana są prawdziwe (…) Bardziej godne pożądania niż złoto, tak, 

niż wiele najlepszego złota' (Ps. 119, 18)?"24. 

Odpowiedzią może być to, że w Biblii jest wiele poziomów znaczenia. Choć większość z 

nich poddaje się jednoznacznej interpretacji, wiele z nich pozostaje zamkniętych dla tych co 

pojmują Biblię dosłownie. 

"Dawid modlił się: Panie wszechświata, jest Twoją wolą bym stosował się do Twych słów, 

'Otwórz więc mi oczy a bym widział cudowności Twojej Tory' (Ps. 119, 18). Jeśli nie otworzysz 

moich oczu jak mam wiedzieć? Bo choć mam otwarte oczy, nic nie wiem"25.
 

"Rabi Symeon powiedział: 'Biada tym, którzy Torę uważaja za książkę opowieści i 

pospolitych spraw! Gdyby tak było, nawet my moglibyśmy ułożyć Torę zajmującą 

się codziennymi rzeczami i to nawet doskonalszą. Zaprawdę, książęta tego świata 

posiadają księgi o większej wartości, które mogłyby nam posłużyć jako wzór dla 

ułożenia jeszcze paru tor. Jednakże Tora zawiera w swych słowach prawdy z 

niebios i wzniosłe tajemnice. Zważ doskonałą równowagę pomiędzy wyższymi i 

niższymi światami. Izrael tu na ziemi posiada przeciwwagę w aniołach na 

wysokości, o których Tora mówi: 'Kto zmienia twe anioły w wiatry' (Ps. 114, 4). 

Gdyż anioły zstępując na ziemię zakładają na siebie ziemski przyodziewek gdyż 

inaczej nie mogłyby przebywać w świecie ani też świat nie mógłby ich znieść. A 

skoro tak jest z aniołami, o ileż bardziej z Torą – z Torą która je stworzyła, która 

stworzyła wszystkie światy i dzięki której one trwają. Gdyby więc Tora nie 

przyodziała się w suknie tego świata świat nie wytrzymałby jej. Historie Tory są 

zatem jedynie jej wierzchnimi szatami a ktokolwiek patrzy na te suknie jak na 

samą Torę, biada mu! Taki człowiek nie będzie miał udziału w przyszłym 

świecie. Dlatego Dawid powiedział: Otwórz więc mi oczy a bym widział 

cudowności Twojej Tory' (Ps. 119, 18); dla zrozumienia rzeczy, które są pod 

sukniami. Zważ. Suknie noszone przez człowieka są jego najbardziej widoczną 



 

 

193  

częścią i ludzie nierozumni patrząc na niego zdają się nie widzieć nic prócz sukni. 

Ale w rzeczywistości chlubą sukni jest ciało człowieka, a chlubą ciała jest dusza. 

Podobnie Tora ma ciało uczynione z przepisów Tory zwane gufe torah (główne 

zasady Tory) i to ciało spowite jest w suknie uczynione zs światowych opowieści. 

Nierozumni ludzie widzą jedynie suknie, zaledwie opowieści; ci którzy są trochę 

mądrzejsi przenikają aż do ciała; ale naprawdę mądrzy, słudzy najwyższego 

Króla, ci, którzy stali na Górze Synaj przenikają wprost do duszy, głównej zasady 

wszystkiego, do prawdziwej Tory. W przyszłości, ci są wybrani do przeniknięcia 

nawet do samej superduszy (duszy duszy) Tory. Zauważ, że w podobny sposób w 

wyższym świecie też są suknie, ciało, dusza, i superdusza. Wszystkie one są 

zawarte w sobie nawzajem. Biada grzesznikom, którzy uważają, że Torra to tylko 

światowe opowiastki, którzy widzą jedynie wierzchnie suknie; Szczęśliwi prawi, 

których oczy utkwione są w samej Torze. Wino można przechowywać tylko w 

dzbanie, tak samo Torapotrzebuje wierzchnich sukien. To historie i opowieści, 

lecz ona wzywa nas do przeniknięcia poza nie"
26

. 

 

ZGRZYTLIWE MIEJSCA 

Na jeszcze poważniejszy problem natykamy się w licznych fragmentach, które zdają 

się podważać naszą pewność współczucia bożego. 

Analizując ten niesłychanie trudny problem należy wpierw pamiętać, że kryteria wedle 

jakich oceni się te fragmenty pochodzą z samej Biblii, która jest głównym czynnikiem 

uszlachetniania naszego sumienia i dawania nam wrażliwości, która sprzeciwia się wszelkiemu 

okrucieństwu. 

Musimy ponadto zdać sobie sprawę, że zgrzytliwe miejsca pojawiają się w Biblii jedynie 

przy opisach działań podejmowanych w określonej chwili, i ostro kontrastują ze współczuciem, 

sprawiedliwością i mądrością praw zadekretowanych po wsze czasy.  

Jak już mówiliśmy, nie należy utożsamiać proroctwa z Bogiem. Proroctwo jest ponad ludzką 

mądrością, a ponad proroctwem jest miłość Boga. Nie każde sformułowanie zawarte w Biblii 

należy uważać za normę czy też wzorzec postępowania, Mówi się nam, że Mojżesz, Eliasz, 

Izajasz byli strofowani przez Boga za używanie ostrych słów w odniesieniu do ludu choć słowa 

te są także częścią Biblii (Wyj. 4, 1; I Król. 19, 14; Iz. 6, 5)27. 

Niezwykłą cechą pisarstwa biblijnego jest jego bezwzględna szczerość. Żaden z proroków nie 

jest przedstawiony jako człowiek bez skazy, żaden z bohaterów nie jest nieskalany. Chwała 

spowita jest w chmurę, a odkupienie osiąga się za cenę wygnania. W podejściu biblijnym nie ma 

ani doskonałości, ani słodyczy, ani sentymentalizmu. Abraham miał odwagę wykrzyknąć: "To 

sędzia świata sam nie działa sprawiedliwie?" A Hiob miał odwagę wątpić w to, że 

Wszechmocny postępuje fair. Oskarżając swych przyjaciół, którzy usprawiedliwiają Boga o to, 

że są "lakiernikami kłamstwa", Hiob ogłasza: 



 

 

194  

Czy w obronie Boga będziecie mówić fałszywie, 

I zwodzić chcecie dla Niego? 

Czy chcecie brać Jego stronę, 

albo bronić Jego sprawy? 

Czy dobrze się z wami stanie gdy On was znajdzie? 

Czy zwieść go możecie tak jak się zwodzi ludzi? 

On na pewno was skarci 

gdy potajemnie będziecie stronniczy. 

(Hiob 13, 7-10) 

Poddanie się, przyjęcie niepojętej woli Boga to wyraz zwykłej pobożności. Z prorokiem jest 

inaczej, choć nie odwrotnie – zamiast nie pytać i być powolnym w obliczu Boga odważa się on 

kwestionować Jego sądy, przypomina Mu o Jego przymierzu i błaga Go o miłosierdzie. W duchu 

pobożności Żyd i chrześcijanin przymuje zło tak samo jak dobro i modli się "Bądź wola 

Twoja"28, podczas gdy prorok błaga: "Odwróć Twój srogi gniew i odstąp od złego przeciw 

Twemu ludowi" (Wyj. 32, 12). 

Abraham sprzeciwił się zamiarowi Pana zniszczenia Sodomy. W imię bożego miłosierdzia 

my także mamy prawo kwestionować surowe stwierdzenia proroków. Oto dwa przykłady: 

"Zaprawdę, wzywam niebo i ziemię na świadków, że Pan nie mówił Mojżeszowi 

tego, co Mojżesz powiedział u bram obozu – Kto staje po stronie Pana, niech 

stanie przy mnie…! To mówi Pan Bóg Izraela: Niech każdy mąż przypnie 

swój miecz do boku (Wyj. 32, 27) – Lecz pobożny Mojżesz wywnioskował to 

własnym rozumem. Myślał: jeśli ja rozkażę ludowi – 'Niech każdy mąż zabije 

swego brata, swego towarzysza, swego sąsiada' – ludzie podniosą sprzeciw, 

powiedza: Czy sam nas nie uczyłeś, że sąd, co skazuje na śmierć choćby jedną 

osobę na siedemdziesiąt lat ma być uważany za żądny krwi? Jakże to więc sam 

zarządzasz zabicie trzech tysięcy w jednym dniu? – Przeto Mojżesz przypisał 

rozkaz władzy Pana i powiedział ‘To każe Pan’. Stwierdzając, że Lewici wykonali 

rozkaz Pismo mówi: i synowie Lewiego uczynili wedle słów Mojżesza"
29

. 

Niepodległość ludzkich sądów i władza człowieka kwestionowania twierdzeń proroków 

może być również zobrazowana poniższą legendą: 

"Gdy Hezekiasz zapadł na zdrowiu, Święty Błogosławiony powiedział Izajaszowi: 

Doprowadź dom swój do porządku bo żyć przestaniesz i umrzesz (Iz. 38, 1). I 

rzekł Hezekiasz: Jest w zwyczaju, że osoba odwiedzająca chorego winna 

powiedzieć: 'Niech się Niebo zlituje nad tobą'. Gdy przychodzi lekarz, mówi 

choremu: 'Jedz to a nie jedz tamtego, pij to a nie pij tamtego'. Nawet gdy go widzi 

bliskiego śmierci nie mówi mu: 'Doprowadź swój dom do porządku' bo to może 

go zmartwić. A ty mi mówisz: Doprowadź dom twój do porządku bo żyć 

przestaniesz i umrzesz! Nie będę zwracał uwagi na to co mi mówisz ani nie 

posłucham twej rady. Tego się tylko trzymać będę, co powiedział mój przodek: 

Gdzie wiele słów wiele jest też snów i marności, lecz ty bój się Boga (Ekl. 5, 

6)
30

. 

 



 

 

195  

BIBLIA TO NIE UTOPIA 

Pierwsze światło było ukryte. Gdyby Tora wymagała doskonałości pozostałaby utopią. 

Prawa Tory wymagają od każdego pokolenia by wypełniło to co jest w stanie wypełnić. Niektóre 

z tych praw (np. Wyj. 21, 2n.)31 nie przedstawiają ideału, lecz są kompromisami, realistycznymi 

usiłowaniami by poprawić stan moralny starożytnych ludzi. 

Największym pragnieniem Dawida, wielkiego i namaszczonego Króla było zbudowanie 

świątyni dla Pana tak aby była "przewspaniała, sławna i podziwiana we wszystkich ziemiach". 

Rozpoczął ogromne przygotowania gdy "doszło go słowo Pana mówiąc: Rozlałeś wiele krwi i 

toczyłeś wielkie wojny; nie zbudujesz domu dla mojego imienia" (I Kr. 22, 8; 28, 3). A więc 

Biblia musiała zajmować się szpetnymi prawami wojny choć była w pełni świadoma szpetoty 

wojny. Tora także jest na wygnaniu32. 

Musimy wciąż pamiętać, iż Biblia nie jest książką ułożoną dla jednej epoki i jej znaczenie 

nie może być oceniane według standardów moralnych i literackich jednego pokolenia. 

Fragmenty, które jedno pokolenie uważało za przebrzmiałe okazywały się żródłem pociechy dla 

następnego. Wielu z nas uważało krzyk Jeremiasza: "Wylej swój gniew na narody, które Cię nie 

znają i na rodziny, które nie wzywają Twojego imienia; bo pożarły Jakuba, o tak, pożarły go, 

pochłonęły i spostoszyły jego siedziby" (Jer. 10, 25) za prymitywny. Lecz jakich innych słów 

szukać do mówienia gdy matki widziały swe niemowlęta posyłane do komór gazowych w 

hitlerowskich obozach zagłady? Czy aby powinniśmy zabierać się do sądzenia w imię 

moralności tych, którzy nauczyli świat co znaczy sprawiedliwość? 

Nie ma prostej odpowiedzi na te pytania. Nie wolno nam zapomnieć, że istnieje wyższa 

prawda niż ta, którą jesteśmy w stanie od razu pojąć. 

Gdy lud Izraela wędrował po pustyni Pan rozkazał Mojżeszowi wysłać ludzi aby 

wyszpiegowali Kanaan, ziemię obiecaną. Mojżesz wybrał dwunastu spośród najlepszych ludzi i 

powiedział im: Idźcie i zobaczcie jaka jest ta ziemia, czy ludzie, co ją zamieszkują są silni czy 

słabi i czy jest ich wielu czy mało. Poszli więc i zbadali tę ziemię. Po czterdziestu dniach wrócili 

i zdali sprawę: "Poszliśmy do ziemi, do której nas wysłałeś; opływa ona mlekiem i miodem. Ale 

ludzie, którzy mieszkają w tej ziemi są silni a miasta warowne i bardzo wielkie. Nie damy rady 

zmierzyć się z tym ludem bo jest silniejszy od nas. Widzieliśmy tam też olbrzymy i 

wydawaliśmy się sobie świerszczami i tacy się im wydaliśmy" (Li. 13, 27n.). 

Szpiegów potępiono a ich raport określono jako oszczerstwo. Ale czemu? Ich obserwacje 

były prawidłowe, ich sprawozdanie rzetelne. 

Mówienie tego co oczywiste nie oznacza mówienia prawdy. Gdy to co oczywiste jest 

sprzeczne ze Słowem, prawdą jest odmowa uznania, że treść jest zgodna z faktami takimi jak się 

wydają. Prawdą jest odwaga rozumienia faktów tak aby widzieć jak się one mają w stosunku do 

Słowa33.  

Takie były ostatnie słowa Hioba: 



 

 

196  

Któż zaciemnia Twoją radę nie posiadając wiedzy? 

Ale ja mówiłem o rzeczach, których nie rozumiałem, 

O sprawach nazbyt cudownych dla mnie, o których nie wiedziałem. 

Słuchaj, błagam, chcę mówić; 

Będę cię pytał i ogłoszę Ciebie. 

Słysazłem o Tobie słuchem moich uszu; 

Lecz teraz moje oko ujrzało Cię; 

Przeto odwołuję swoje słowa i się kajam, 

Bo widzę, że prochem jestem i pyłem. 

(Hiob 42, 3-6) 

Słowa Hioba 28, 13: "Człowiek nie rozumie jej układu" odnoszą się do Tory. "Powikłane są 

ścieżki Tory". Rabini wierzyli, że gdyby ludzie znali prawdziwy układ Tory wiedzieliby jak 

wskrzeszać zmarłych i jak czynić cuda34.  

"Jestem nowicjuszem na ziemi, nie urywaj Twych przykazań przede mną" (Ps. 119, 19). 

"Czy Dawid był nowicjuszem? Oto co to oznacza: tak jak nowicjusz nic nie rozumie z Tory, tak 

samo człowiek choć ma oczy otwarte nic nie rozumie z Tory. Jeśli Dawid, kompozytor 

wszystkich pieśni i psalmów powiedział, że jest nowicjuszem i nic nie wiem, o ileż bardziej 

stosuje się to do nas (…) Gdyż jesteśmy nowicjuszami przed Tobą i przybyszami jak i nasi 

ojcowie (I Kron. 29, 16)"35. 

W naszym spotkaniu z Biblią możemy przyjąć albo postawę fundamentalistyczną, uznającą 

każde słowo jego literalnym sensie, nie czyniącą rozróżnienia między wiecznym i czasowym i 

nie zostawiającym miejsca na osobiste lub historyczne rozumienie, ani na głos sumienia. Albo 

możemy przyjąć postawę racjonalistyczną która uznając naukę za kamień węgielny religii uznaje 

Pismo za poetycki wytwór mitu użyteczny ludziom na niższym stopniu rozwoju cywilizacji a 

przeto przestarzałą na następnym etapie historii. 

Filozofia religii musi prowadzić walkę na dwóch frontach próbując obalać fałszywe pojęcia 

fundamentalistów i rozmiękczając pewność siebie racjonalistów. Ostatecznym celem jest 

doprowadzenie nas na wyższy stopień wiedzy i doświadczenia, poprzez rozumienie do 

przywiązania. 

Musimy się strzec obskurantyzmu kryjącego się w mechanicznym poddaniu się Biblii. Słowa 

prorocze dane były nam dla rozumienia a nie tylko dla mechanicznego powtarzania. Biblia ma 

być rozumiana przez ducha, który rośnie wraz z nią, zmaga się z nią i modli się wraz z nią. 

Prorocy czynią nas partnerami przeznaczonego nam życia. To co zostało im objawione nie 

było tylko z ich powodu, ale dla inspirowania nas. Słowo nie powinno zastygać w nawyk, musi 

pozostawać wydarzeniem. 

Niedocenianie wagi ciągłego rozumienia jest unikaniem żywego wyzwania proroków, 

ucieczką przed pilnością odpowiedzialnego doświadczenia każdego człowieka, zaprzeczeniem 

głębszego znaczenia "Tory ustnej". 

 

CIĄGŁE ROZUMIENIE 

Biblia to nie intelektualna ciepła posadka, a jej przyjęcie nie powinno być zainstalowaniem 

talizmanu-zamka, który pieczętuje rozum i sumienie przed inwazją nowych myśli. Objawienie 



 

 

197  

nie jest substytutem myślenia. Jego zadaniem nie jest zastępowanie, ale powiększanie naszego 

rozumienia. Prorocy próbowali poszerzyć horzont naszej świadomości i przekazać nam sens 

boskiego partnerstwa w tym jak się odnosimy do dobra i zła i w naszych zmaganiach z 

zagadkami życia. Próbowali uczyć nas jak myśleć w kategoriach Boga: Jego świętości, 

sprawiedliwości i miłosierdzia. Przyswojenie tych kategorii nie zwalnia nas nas z obowiązku 

przyjmowania nowych intuicji w naszych czasach, a zarazem jest wyzwaniem do poszukiwania 

sposobów tłumaczenia przykazań biblijnych na dyrektywy stosowne dla naszych warunków. 

Pełne znaczenie słów Biblii nie zostało odkryte raz i na zawsze. Co godzina wychodzą na jaw 

ich nowe aspekty. Słowo zostało dane raz; wysiłek jego zrozumienia musi trwać ciągle. Nie 

wystarczy przyjąć czy nawet wypełniać przykazania. Studiowanie, komentowanie, badanie Tory 

jest formą wiary, najwyższym obowiązkiem. Gdyż Tora jest zaproszeniem do 

spostrzegawczości, wezwaniem do ciągłego rozumienia. 

Traktowana jako myślenie zastępcze Tora staje sie kłodą pod nogami. Kto mówi: mam tylko 

Torę, ten nie ma nawet Tory. Karaici głosili, że stosują się do czysto biblijnej religii. Jednak 

judaizm nie jest religią czysto biblijną. Mojżesz nie był założycielem judaizmu. Na długo zanim 

się urodził dzieci Izraela ceniły tradycje sięgające wstecz do dni Abrahama. Część Tory ustnej 

jest starsza niż Tora zapisana. Mówi się nam, że Szabat był znany Izraelowi jeszcze przed 

zdarzeniem na Górze Synaj36. Nie wszystkie nauki mojżeszowe zostały włączone do 

Pięcioksiągu. Liczne zasady i reguły pozostały "ustna nauką" przekazywaną z pokolenia na 

pokolenie. I to w odniesieniu zarówno do zapisanej jak i "ustnej nauki" przymierze na Synaju 

zostało ustanowione. 

Stykamy się z prawami Biblii poprzez interpretację i mądrość Rabinów. Bez ich interpretacji 

tekst praw jest często nieczytelny. Przeto judaizm opiera się na minimum objawienia i 

maksimum interpretacji, na woli Boga i na rozumieniu Izraela. W uzyskiwaniu tego rozumienia 

zależymy od niepisanej tradycji Izraela. Natchnienie proroków i objaśnienia mędrców są 

jednakowo ważne. Istnieje partnerstwo Boga i Izraela w odniesieniu zarówno do świata jak i do 

Tory: On stworzył ziemię a my ją uprawiamy; On dał nam tekst a my go uszlachetniamy i 

uzupełniamy. Święty Błogosławiony dał Torę Izraelowi jak ziarno z którego należy zemleć 

piękną mąkę, albo jako płótno, z którego należy uszyć odzienie"37. 

Biblia jest nasieniem, Bóg jest słońcem ale my wszyscy jesteśmy glebą. Każde pokolenie ma 

przynieść nowe rozumienie i nowe spełnienie. 

Słowo jest słowem Boga, ale On przekazał ludziom rozumienie słowa. Źródłem autorytetu 

jest nie słowo dane w tekście, lecz rozumienie tekstu przez Izrael. Na Synaju otrzymaliśmy 

zarówno słowo, jak i ducha rozumiena słowa. Myśliciele są spadkobiercami proroków; to oni 

określają i interpretują znaczenie słowa. Jest wiele swobody i wiele potęgi w intuicjach 

mędrców: mają oni moc odsunięcia na bok przepisu Tory gdy wymagają tego warunki. Tu, na 

ziemi, ich opinia może przeważyć opinię nieba.  

Część pierwotnego rozumienia i odpowiedzi Izraela przelana została w słowa, przekazana z 

ust do ust, powierzona pismu; lecz wiele z tego czego słowa były jedynie odbiciem pozostało nie 

powiedziane, nie zapisane, tradycja przekazywana z duszy do duszy, dziedziczona jak władza 

miłości i utrzymywana przy życiu przez nieustanną komunię ze Słowem, poprzez studiowanie 

jego, strzeżenie jego, życie nim i przez gotowość oddania życia za nie. W rękach wielu ludów 

stała się ona ksiegą, w życiu Izraela pozostała ona głosem, Torą w sercu (Iz. 51, 7). 



 

 

198  

Izrael nie wygrał tego rozumienia słowa łatwo czy bezboleśnie. Zostało ono nabyte za cene 

całych tysiącleci zmagania się, wytrwałości i gorzkich doświadczeń upartego ludu, 

nieporównywalnego męczeństwa i samopoświęcenia mężczyzn, kobiet i dzieci, lojalności, 

miłości i ciągłego studiowania. Cóż współczesny uczony może przeciwstawić intuicji takiego 

ludu? Tora jest nie tylko naszą matką, jest "naszym życiem i trwaniem naszych dni, będziemy 

rozważać (jej słowa) w dzień i w nocy" (Liturgia wieczorna). 

Bez naszych ciągłych usiłowań zrozumienia Biblia jest jak papierowe pieniądze bez 

pokrycia. A przecież takie rozumienie wymaga surowej dyscypliny i może być osiągnięte 

jedynie przez przywiązanie i oddanie, prez zatrymywanie i preżywanie na nowo pierwotnego 

rozumienia tak jak było one wyrażone przez proroków i starożytnych mędrców. 

Istnieje zawsze niebezpieczeństwo prób interpretowania Biblii w kategoriach pogańskich. 

Tak jak istnieje fałszywe proroctwo, tak samo istnieje fałszywe rozumienie. Możliwe jest 

popełnienie morderstwa w imię Tory; można być łajdakiem i funkcjonować zgodnie z literą 

prawa (Nahmanides). W rzeczy samej tak wiele było pobożnych nadużyć, że Biblia często musi 

być ratowana z rąk jej wielbicieli. 

 

TORY USTNEJ NIGDY NIE SPISANO 

Przez stulecia zakaz spisywania "nauki ustnej" uważany był za podstawową zasadę. "Którzy 

spisują halachę są jak ci, co palą Torę"38. "Kto spisuje hagadę traci swój udział w przyszłym 

świecie"39. Potem Rabini zdecydowali poddać "naukę ustną" formie pisanej. Dla uzasadnienia 

tak radykalnej reformy interpretowali oni werset Psalmu 119, 126 jako znaczący "Przychodzi 

czas kiedy można uchylić Torę by wykonać pracę Pana". Rabini utrzymywali, że lepsze jest 

uchylenie jednej części Tory niż zapomnienie całej Tory40. Zgromadzenie ogromnej ilości 

nauki, rozproszenie społeczności żydowskiej i słabnięcie pamięci występowały przeciw 

systemowi ustnemu. 

Rabi Mendel z Kocka pytał: Jak starożytni Rabini na podstawie jednego jedynego wersetu w 

księdze Psalmów mogli zaprzeczyć podstawowej zasadzie judaizmu, zasaddzie niezapisywania 

tego, co powinno być tradycją ustną? Prawda jest taka, że Tora ustna nigdy nie została spisana. 

Znaczenie Tory nigdy nie zostało zawarte w książkach.  

 

                                                 
Autor ma zamiar opublikować osobno szczegółowe studium na temat czym była w żydowskiej tradycji 

zasada objawienia. 

1
 Porównaj stwierdzenie Rabiego Mojżesza Cordovero cytowane przez Rabiego Abrahama Azulai, Or 

Hachama, Przemyśl 1897, t. II, ss. 145d-146a. 

2

 Majmonides dyskutuje drugie z tych twierdzeń w swym Komentarzu do Miszny. W Przewodniku 

zbłąkanych omawia on pierszą kwestię. 

3 

"Istnieje żywa tradycja wsród naszego ludu, że dzień objawienia na Górze Synaj był mglisty, chmurny i 

deszczowy". Majmonides, Przewodnik zbłąkanych, ks. III, r. 9. Por. Rabi Izaak Karo (talmudysta 

hiszpański i komentator Biblii działający w drugiej poł. XV w. – pierwsza poł. XVI w., wuj Rabi Józefa 

Karo), Toldot Iizhak, Amsterdam, 1708, s. 65a. 
4

 Exodus Rabba, 5, 9. 

5 

Jerushalmi Makkot, 2, 31b. 



 

 

199  

                                                                                                                                                             
6

 Genesis Rabba, 17,5. 

7 

Jest ona porównywana do Mądrości, która mówi o samej sobie: "Bóg stworzył mnie na samym początku 

swojej drogi, przed dawnymi swymi dziełami", Przysł. 8, 22. Patrz: Ekl. 1, 4; Mądr. 9, 9. Por. Louis 

Ginzberg, The Legends of the Jews, t. V, ss. 4 i 132n. 

8

 Szewuot, 5a. 

9

 Rabi Jehuda Loew ben Bazalel (Maharal), Derech Hayim, Warszawa 1833, s. 8d. Patrz także wyżej, s... 
10

 Por. Pesikta de Rabi Kahana, ed. Buber, s. 39a i Sanhedrin, 21b. 

11

 Raszi, Komentarz do Pieśni nad pieśniami, 1, 2. Patrz: Tanhuma, Balak, 14; Numbers Rabba, 20, 20. 

12

 Rabi Moses Cordovero, Pardes Rimonim, XXI, 6, Korzec, 1786, s. 165a. 

13

 Rabi Isaiah Horowitz, Shne Luhot Haberit, s. 59a. 

14 

Rabi Abraham Azulai, Hesed Leavraham, mayan 2, nahar 12. W odniesieniu do prawa Powt. 21, 10-14 

Talmud zauważa: "Tora bierze pod uwagę zjawisko namiętności". Kidduszim 21b.  

Według Majmonidesa prawo uwzględniało ofiary gdyż ówczesny lud nie mógłby się obejść bez ofiarnej 

formy praktyk religijnych, do której był przyzwyczajony podobnie jak wszystkie ludy w tamtych czasach. 

Przewodnik zbłąkanych, ks. III, 32, 46. Na tę motywację być może wskazuje Kapł. 17, 7; jest ona 

jednoznacznie sformułowana w Leviticus Rabba 22, 5; patrz: Zohar, t. III, 224a. Kultu ofiarnego nie 

wspomina Dekalog. Pojawia się dopiero gdy dzieci Izraela modlą się do Złotego Cielca. Patrz: Abravanel, 

Komentarz do Jer. 7, 22 i Seforno, Komentarz, wprowadzenie do Ks. Kapłańsiej. Patrz Zev Yaavets, 

Toldot Israel, t. I, Berlin 1925, ss. 154-160. 

15 

Leshem Shevo Veahlamah, Piotrków, 1911, t. II s. 305b. 

16

 Hullin 60b. 

17

 Toameha Hayim Zahu, Jerozolima 1924, t. III, s. 40. 

18

 Ecclesiastes Rabba, ad loc. 

19

 Patrz: Temunah, Korzec, 1784, ss. 27a, 30a-31a; Rabi Moshe ben Joseph di Trani (1505-1585), Bet 

Elohim, Wenecja 1576, s. 58b; Rabi Abraham Azulai, Hesed Leavraham, mayan 2, nahar 11; Rabi 

Gedalia z Łunińca, Teshuot Hen, w imieniu Bal Szema. 

20

 Sanhedrin, 89a. Słowo signon użyte jest w dwóch znaczeniach, zarówno jako idea jak i wyraz. Patrz 

uwaga Husika w jego edycji Ikkarim Alby, III, s. 84. 

21

 Rabi Samuel Edels, Komentarz do Sanhedrin, 89b. 

22

 Dekalog jest podany w Pięcioksiągu w dwóch wersjach (Wyj. 20, 2-17 i Powt. 5, 6-18) wykazujących 

pewne różnice. Rabini rozwiązali tę trudnosć przyjmując, że obie wersje mają identyczne boskie 

pochodzenie i zostały cudownie wyrażone w tym samym czasie (Mechilta do 20, 8). Jednak Ibn Ezra 

utrzymuje, że ten i wiele podobnych wariantów Biblii należy przypisać temu, że dla Mojżesza istotą 

objawienia była jego tresć a nie słowo. "Wiedz, że słowa są jako ciała a znaczenia jako dusze; ciało jest 

naczyniem duszy. Taki jest powód, że uczeni (…) są uważni gdy chodzi o znaczenie ale nie przejmują się 

zmianą czy też użyciem różnych słów jesli tylko znaczenie pozostaje to samo". Wprowadzenie do 

Dekalogu w jego Komentarzu do Wyj. 20; patrz: jego Komentarz do Powt. 5, 5. Por. Ibn Adret, 

Responsa, 1,12; Nachmanides, Komentarz do Li. 2,4 i do Wyj. 1,4; Ibn Zimra, Responsa, III, 149; Szem 

Tow, Komentarz do Przewodnika zbłąkanych, II, 29; Rabi Szneur Zalman z Ladów, Tanya, r. 21. 

23

 Rabi Jakub Józef z Ostroga, Rav Yevi o Ps. 18. Ta sama idea jest omawiana przez Rabi Moshe Alsheh, 

Komentarz do Kapł. 9, 2. Według Rabinów wszyscy prorocy oglądali Boga w ciemnym zwierciadle 

podczas gdy Mojżesz widział go w jasnym zwierciadle. Według Rasziego różnica była taka, że prorocy 

wierzyli, że oglądają Boga choć go nie widzieli zaś Mojżesz, który patrzał w jasne zwierciadło wiedział, że 

go nie widzi! Yebamot, 45b. Patrz: Joseph Albo, Ikkarim, cz. 3, 9. 



 

 

200  

                                                                                                                                                             
24

 Zohar, t. III, s. 52a. 

25

 Midrasz Tehillim, 119, 12, wyd. Buber, s. 493. 

26

 Zohar, t. III, s. 152a. 

27

 Shabbat, 97a, Pieśń nad Pieśniami Rabba 1, 39. Por: Shabbat 89b; Yebamot 49b; Baba Kamma 38a; 

Sanhedrin 111b; Midrash Tehillim 7, 1, 3. 

28

 Tosefta Berachot, 3, 7. 
29

 Seder Eliahu Rabba, r. 4, wyd. M. Friedmann, Wiedeń, 1902, s. 17 

30

 Ecclesiastes Rabba, 5, 4. 

31

 Patrz wyżej przyp. 14. 

32

 Leszem Szewo Wealema, t. II, s. 305 b. Patrz wyżej, przyp. 15. 

33

 Rabi Mendel z Kocka. 

34

 Midrash Tehillim, 3, 1 

35 

Midrash Tehillim do 119, 19. 

36

 Patrz: I. Reicher, Torat Hariszonim, Warszawa 1926; S. Gandz, The Dawn of Literatre, Osiris, t. VII, 

1939, s. 438n. 

37

 Seder Eliahu Zuta, r. 2, wyd. Friedmann, s. 172. 

38

 Temurah, 14b. 

39

 Jerushalmi Shabbat, XVI, 1. 
40

 Temurah, 14b; Gittin, 60a. 



 

 

201  

 

 

 

 3. Odpowiedź 

 



 

 

202  

 

28. Nauka o uczynkach 

 

NAJWYŻSZA ZGODA 

Wiedza o Bogu jest wiedzą o życiu z Bogiem. Na religijne istnienie Izraela składają się trzy 

nastawienia wewnętrzne: oddanie się żywemu Bogu przed którym się rozliczamy, oddanie się 

Torze, w której słychać Jego głos i oddanie się Jego trosce o nas wyrażane w mycwach 

(przykazaniach).  

Oddanie się Bogu wydarza się poprzez akty duchowe. Oddanie się Torze to rezultat studiów i 

obcowania z jej słowami. Oddanie się Jego trosce o nas dokonuje się poprzez wykonywanie 

podstawowych praktyk religijnych. Sens tego oddania objawia się w aktach religijnych. 

Gdyby Bóg był teorią, drogą do zrozumienia Go byłoby studiowanie teologii. Ale Bóg żyje i 

potrzebuje miłości i uwielbienia. Dlatego myślenie o Bogu jest nieodłączne od praktykowania 

religii. Podobnie jest z rozumieniem artystycznym, śpiewamy Mu nim Go zrozumiemy. Aby 

wiedzieć musimy pokochać. Jeśli się nie nauczymy śpiewać, jeśli nie wiemy jak kochać, nigdy 

się nie nauczymy jak Go rozumieć. 

Tradycja żydowska interpretuje słowa, które Izrael wypowiedział na Synaju: "wszystko, co 

powiedział Pan uczynimy i usłyszymy" (Wyj. 24, 7) jako obietnicę wykonania Jego rozkazów 

nawet przed ich usłyszeniem, jako wiarę poprzedzającą wiedzę. "Gdy na Synaju Izrael 

powiedział uczynimy i usłyszymy (zamiast powiedzieć 'usłyszymy i uczynimy') dał się słyszeć 

głos z nieba mówiący: 'Kto objawił moim dzieciom tajemnicę, którą aniołowie posługi spełniają 

– wypełniania Jego słowa nim usłyszą głos"1. 

Talmud opowiada o heretyku, który krytykował Żydów za cechującą ich jego zdaniem 

nadgorliwość. "Najpierw powinniście byli posłuchać, i jeśli przykazania były możliwe do 

wykonania należało je przyjąć, a jeśli ponad wasze siły, odrzucić". Bo faktycznie, najwyższe 

poznanie Izraela na Synaju było odwróceniem, wywróceniem na nice porządku podchodzenia do 

zagadnień właściwego myśleniu abstrakcyjnemu. Czyż nie utrzymujemy zawsze, że wpierw 

należy zbadać jakiś system zanim się go przyjmie? Taka procedura badawcza stosuje się do 

czystej teorii, do zasad i reguł, ale ma swoje ograniczenia w zastosowaniu do dziedzin gdzie 

myśl i zdarzenie, to co abstrakcyjne i to co konkretne, teoria i doświadczenie są nierozłączne. Na 

przykład byłoby bezcelowe badać muzykę powstrzymując się od słuchania muzyki. Tak samo 

byłoby bezcelowe badanie myśli żydowskiej na dystans, pozostając całkowicie na zewnątrz niej. 

Myśl żydowska odsłania się w żydowskim życiu. A więc jest to sposób istnienia religijnego. Nie 

badamy najpierw po to by dopiero później zdecydować czy akceptujemy życie po żydowsku. 

Musimy przyjąć aby móc badać. Na początku jest zobowiązanie, najwyższa zgoda. 

 



 

 

203  

SKOK W DZIAŁANIU 

W naszej odpowiedzi na Jego wolę dostrzegamy Jego obecność w naszych uczynkach. Jego 

wola objawia się w tym, co czynimy. Wykonując święte uczynki odmykamy studnie wiary. Ja 

zaś w sprawiedliwości ujrzę oblicze Twoje (Ps. 17, 15). 

Istnieje droga która wiedzie od pobożności do wiary. Pobożność i wiara niekoniecznie 

występują razem. Akt wiary może być dokonany bez pobożności. Wiara jest wizją, wrażliwością 

i oddaniem się Bogu; pobożność jest próbą uzyskania takiej wrażliwości i oddania. Bramy wiary 

nie są uchylone, lecz mycwa jest kluczem. Żyjąc jak Żydzi możemy osiągnąć to, że będziemy 

wierzyć jak Żydzi. Nie wierzymy z powodu uczynków ale poprzez święte uczynki możemy 

osiągnąć wiarę. 

Od Żyda wymaga się raczej skoku w działaniu niż skoku w myśleniu. Wymaga się by 

wyszedł poza swe potrzeby i czynił więcej niż rozumie by zrozumieć więcej niż czyni. 

Obracanie słów Tory w czyn oswaja Żydów z obecnością sensu duchowego. Poprzez ekstazę 

uczynków uczą się pewności, że Bóg jest obecny tu i teraz. Prawe życie wiedzie do prawego 

myślenia. 

Poczucie niewyrażalnego, uczestnictwo w Torze i Izraelu i skok w działaniu prowadzą do 

tego samego celu. Brak szacunku dla tajemnicy istnienia, oderwanie się od Tory i Izraela, 

okrucieństwo i wulgarność życia odrywają Żydów od Boga. Odpowiedź na cud, uczestnictwo w 

Torze i Izraelu i zdyscyplinowanie w życiu codziennym przybliżają nas do Niego. 

Jakie zobowiązania muszą poprzedzać doświadczenie takiego znaczenia? Jakich przekonań 

trzeba się trzymać by takie olśnienia stały się możliwe? Nasz sposób życia musi być zgodny z 

naszą istotą, która została uczyniona na obraz i podobieństwo Boga. Musimy być ostrożni, by nie 

zniekształcić ani nie zafałszować tego naszego podobieństwa. W tym jak żyjemy musimy być 

wierni nie tylko naszemu poczuciu władzy i piękna, lecz również poczuciu wspaniałości i 

tajemnicy istnienia. Prawdziwe znaczenie istnienia odkrywa się w momentach życia w obecności 

Boga. Problem przed którym stajemy to jak żyć zgodnie z tymi przekonaniami. 

 

UCZYNEK JEST RYZYKIEM 

Jak powinien żyć człowiek, istota stworzona na obraz i podobieństwo Boga? Jaki sposób 

życia jest współmierny ze wspaniałością i tajemnicą życia? Jest to coś co człowiek zawsze 

usiłował ignorować. Na bruku rzymskiego miasta Timgat znaleziono napis: "Polowanie, kąpiel, 

hazard, śmiech – to jest życie". Judaizm jest przypomnieniem, że życie jest wspaniałe i że dzieje 

się naprawdę. 

W jakim wymiarze istnienia człowiek staje się świadomy wspaniałości i prawdziwości 

życia? Przy jakich okazjach odkrywa swą własną naturę, konieczność zbadania stanu i uleczenia 

swej duszy? W samotnej kontemplacji samego siebie, ja może się sobie zdawać źródłem 

pięknych myśli i idei. A przecież myśl może być omamem a idee mogą być znoszone jak 

pożyczony diadem. 

 To poprzez uczynki człowiek uświadamia sobie czym naprawdę jest życie, zdaje sobie 

sprawę ze swej władzy ranienia i krzywdzenia, niszczenia i burzenia, swej zdolności czerpania 

radości i udzielania jej innym, zmniejszania i zwiększania napięcia swojego i innych ludzi. Nie 

poprzez myślenie, lecz używając swej woli konfrontuje on własne ja takie jakim jest, nie jakim 



 

 

204  

chciałby żeby było. W uczynkach odsłania swe wrodzone i stłumione pragnienia, wyraża nawet 

te, do których nie może dotrzeć. Często w uczynkach wyraża to, o czym nie waży się myśleć. 

Uczynek jest sprawdzianem, próbą i ryzykiem. To co robimy zdaje się nikłe lecz ma 

olbrzymie konsekwencje. Zły uczynek jednostki może się stać początkiem klęski narodowej. 

Słońce znika za horyzontem lecz uczynki nie ustają. Ciemność jest ponad wszystkim, co 

uczyniliśmy. Gdyby człowiek mógł objąć jednym spojrzeniem to, czego dokonał w ciągu 

swojego życia, co by poczuł? Byłby przerażony zakresem swej mocy. Gdyby przywiązać 

wszystko to, co zrobiliśmy do naszej świadomości albo do naszego umysłu, byłoby to jak próba 

podwiązania ulewy do trawy. Nawet pojedyńczy uczynek wytwarza nieskończoną lawinę 

skutków, zaczynając coś, czego nawet najpotężniejszy człowiek nie jest w stanie przewidzieć. 

Pojedyńczy uczynek może zakuć życia niezliczonych ludzi w łańcuchy nieprzewidzianych 

skutków. Tym co mamy jest przelotna intencja, to co z niej wyniknie przeżyje i przekroczy naszą 

siłę. Patrzącego trzeźwo na świat człowieka ogarnia często strach przed działaniem, strach, który 

bez znajomości Boga obraca się często w rozpacz. 

 

OSTATECZNE ZAWSTYDZENIE 

Waga tego co czynimy przekracza zakres naszej świadomości. Konsekwencje naszych 

działań są bezgraniczne, a przecież nasza mądrość ma granice. Gdy człowiek jest sam, jego 

odpowiedzialność zdaje nikła jak kropla w oceanie konieczności. Byłoby ponadludzką rzeczą 

ponosić odpowiedzialność za wszystko co robimy i wszystko czego nie robimy, odpowiadać za 

wszystkie ofiary naszych uczynków. Jak można pogodzić nieskończoną odpowiedzialność ze 

skończonym rozumem? Jak odpowiedzialność jest w ogóle możliwa? 

Nieskończona odpowiedzialność bez nieskończonej mądrości i nieskończonej władzy jest 

powodem naszego ostatecznego zawstydzenia.  

Nie rzeczy lecz uczynki są źródłem naszego smutnego zagubienia. Stając wobec świata 

rzeczy człowiek puszcza w ruch lawinę uczynków. Bajeczny fakt, iż człowiek może działać, cud 

czynienia jest niemniej zdumiewający niż cud istnienia. Ontologia pyta: Czym jest bycie? Umysł 

religijny zastanawia się: Czym jest czynienie? Co to znaczy robić? Jaka jest relacja między 

czyniącym a uczynkiem? Między cynieniem a byciem? Czy jest cel do wypełnienia, zadanie do 

wykonania? 

"Człowiek powinien zawsze myśleć o sobie tak jakby był na wpół winny a na wpół pełen 

zasług; gdy robi jeden dobry uczynek jest błogosławiony bo przechyla szalę w kierunku zasługi, 

jeśli popełnia grzech, biada mu, bo przesuwa wagę w stronę winy". Nie tylko jednostka, lecz i 

cały świat jest w równowadze. Jeden czyjś uczynek może zadecydować o losach świata. "Gdy 

robi jeden dobry uczynek jest błogosławiony bo przechyla szalę nie tylko dla siebie, lecz i dla 

całego świata w kierunku zasługi, jeśli popełnia grzech, biada mu bo przesuwa wagę w stronę 

winy swojej i całego świata"2. 

 

PODEJŚCIE META-ETYCZNE 

Co mamy robić? Jak żyć? To podstawowe pytania etyki. Są one też pytaniami religii. 

Filozofia religii musi badać: czemu zadajemy te pytania? Czy mają one znaczenie? Na jakim 

podłożu je formułujemy? W etyce są to pytania człowieka wywołane naturą ludzkiej egzystencji. 



 

 

205  

"Co powinniśmy robić?" to według Kanta podstawowe pytanie etyki. Nasze podejście jest 

jednak bardziej radykalne, meta-etyczne. Pytanie etyczne odnosi się do konkretnych uczynków, 

pytanie meta-etyczne, do wszelkich uczynków. Zajmuje się ono czynieniem jako takim, nie tylko 

tym co mamy robić, ale czy mamy w ogóle prawo robić? Dysponujemy zdolnością oswajania i 

władania siłami natury. Korzystając z tej władzy poddajemy naszej woli świat, którego nie 

stworzyliśmy wkraczając w sfery, które do nas nie należą. Jesteśmy zatem władcami 

wszechświata, czy też może piratami? Z czyjej łaski, jakim prawem zbieramy, zjadamy i 

cieszymy się owocami drzew, darami ziemi? Kto jest odpowiedzialny za władzę używania, 

przywilej zjadania? 

Nie jest to problem tylko akademicki lecz kwestia wobec której stajemy w każdym 

momencie. Dzięki swojej woli człowiek staje się najbardziej niszczycielskim z wszystkich 

stworzeń. To nasz los: nasza siła może się stać naszym nieszczęściem. Balansujemy na ostrzu 

brzytwy. Zbyt łatwo jest zranić, zniszczyć, urazić, zabić. Rodzenie dziecka to misterium, 

sprowadzanie śmierci na miliony to tylko kwestia praktyki. Nie jest całkiem w ludzkiej mocy 

wytwarzanie życia, niszczenie życia jest całkowicie we władzy naszej woli.  

Z takimi oto problemami stajemy wobec Biblii. Ale świat nie tylko jest niebezpieczeństwem, 

człowiek nie jest sam. Bóg dał człowiekowi wolność i bierze udział w naszym używaniu 

wolności. Pańska jest ziemia i Bóg szuka człowieka. On obdarzył człowieka mocą zdobywania 

ziemi i Jego honor zależy od naszej wierności. Nadużyliśmy Jego władzy, zawiedliśmy Jego 

zaufanie. Nie możemy się spodziewać, że powie: choć mnie zdradziłeś zaufam tobie. 

Człowiek odpowiada za swoje uczynki, Bóg jest odpowiedzialny za odpowiedzialność 

człowieka. Ten kto jest dawcą życia musi być też dawcą praw. Ma swój udział w naszej 

odpowiedzialności. Czeka by wkroczyć w nasze uczynki poprzez to, że jesteśmy wierni Jego 

prawu. Może stać się wspólnikiem naszych uczynków. Bóg i człowiek mają wspólne zadanie, 

wspólną i wzajemną odpowiedzialność. Ostateczne zawstydzenie nie jest problemem samotnego 

człowieka, lecz osobistym problemem obojga Boga i człowieka. Stawką jest sens boskiego 

stworzenia, nie tylko sens ludzkiego istnienia. Religia to nie przedmiot zainteresownia jedynie 

człowieka, lecz prośba Boga i deklaracja człowieka. To oczekiwanie Boga i dążenia człowieka. 

Nie jest ona jedynie próbą podejmowaną ze względu na człowieka. Religia formułuje zadanie w 

świecie człowieka, lecz wykracza daleko poza ten świat. To dlatego Biblia ogłosiła prawo nie 

tylko dla człowieka, lecz dla obu, Boga i człowieka. 

Ty zapalisz moje światło (Ps. 18, 29). "Święty powiedział człowiekowi: Twoje światło jest w 

moich rękach, moje światło w Twoich. Twoje światło jest moim – jako powiedziano: światło 

Pana to dusza człowieka (Przysł. 20, 27). Moje światło jest w twoich rękach, by zapaliło wieczne 

światło. Święty powiedział: Jeśli ty zapalisz moje światło, Ja zapalę twoje"3. 

 

PARTNERSTWO BOGA I CZŁOWIEKA 

Tak jak człowiek nie jest sam w tym jak jest, nie jest również sam w tym jak działa. Mycwa 

jest wspólnym aktem Boga i człowieka. Mówimy: "Błogosławiony jesteś Panie nasz Boże, Królu 

wszechświata, który uświęciłeś nas Jego mycwami". Mycwy zobowiązują Jego tak samo jak 

zobowiązują nas. Ich wypełniania nie ocenia się jako akt wykonywany na przekór "pociągowi do 

złego", lecz jako akt komunii z Nim. Duchem mycwy jest wspólnota. Wiemy, że On jest naszym 

partnerem w tym akcie.  



 

 

206  

Najstarsza forma pobożności jest wyrażona w Biblii jako chodzenie z Bogiem. Enoch, Noe, 

chodzili z Bogiem (Rodz. 5, 24; 6, 9). "Powiedziano tobie, człowieku, co jest dobre i czego Bóg 

wymaga od ciebie: masz jedynie czynić sprawiedliwie, kochać miłosierdzie i w pokorze chodzić 

z twoim Bogiem" (Wyj. 6, 8). Tylko egoista jest ograniczony do samego siebie, jest duchowym 

samotnikiem. Gdy się dokonuje dobrego uczynku nie można być ani czuć się samotnym. 

Wypełnianie mycwy to wybór strony, wejście w unię z Jego Wolą. 

 

DROGI A NIE PRAWA 

Nakaz moralny nie został po raz pierwszy objawiony ani przez Abrahama ani na Synaju. 

Zbrodniczość morderstwa była wiadoma wcześniej, a tradycja głosi, że już w Egipcie Żydzi 

znali instytucję odpoczynku co siódmy dzień. Nie była też nieznana idea sprawiedliwości bożej. 

Co było nowe to idea, że sprawiedliwość jest obowiązkiem Boga, Jego drogą, nie tylko jego 

żądaniem4, to że niesprawiedliwość nie jest czymś co Bóg lekceważy gdy jest czyniona przez 

innych, ale coś co jest z gruntu przeciwne Bogu; że prawa człowieka to nie prawnie chronione 

interesy społeczeństwa ale święte interesy Boga. Jest On nie tylko strażnikiem porządku 

moralnego, "sędzią całej ziemi", ale tym, kto nie może działać niesprawiedliwie (Wyj. 18, 25). 

Jego faworytem nie był Nemrod "pierwszy bohater na ziemi" (Wyj. 10, 9), lecz Abraham: "Ja 

wybrałem go by nakazał synom swoim i domowi swojemu po sobie strzec drogi Pana, by czynili 

prawość i sprawiedliwość" (Wyj. 18, 19). Biblia to przede wszystkim ścieżki boże, dopiero w 

dalszej kolejności prawa boże. Mojżesz modlił się "Daj mi poznać Twoje drogi" (Wyj. 33, 12). 

Wszystko czego Bóg żąda od człowieka zostało podsumowane w taki sposób: "Teraz Izraelu, to 

czego Pan twój Bóg domaga się od ciebie (…) to chodzenia wszystkimi Jego drogami". (Powt. 

10, 12). 

Co to znaczy, pytał Rabi Hana syn Rabi Haniny, że jest powiedziane: Za Panem, waszym 

Bogiem chodzić będziecie? (Powt. 13, 5). "Czy możliwe by istota ludzka podążała za Szechiną? 

Czyż nie zostało powiedziane: Bo Pan twój Bóg jest pochłaniającym ogniem? Ale znaczy to by 

chodzić drogami Pana. Jak on odziewa nagich tak i ty masz odziewać nagich; jak on nawiedzał 

chorych tak i ty masz nawiedzać chorych; jak on pocieszał w żałobie, tak i ty masz pocieszać w 

żałobie" (Sotah 14a). 

 

BOSKOŚĆ UCZYNKÓW 

Nie poszczególne działania, ale wszelkie działanie, samo życie może być ustanowione jako 

łącznik między człowiekiem a Bogiem. Ale dlaczego mielibyśmy przypuszczać, że nasze zwykłe 

działania mają dla Niego znaczenie? Skąd mamy śmiałość twierdzić, że nasze uczynki mają siłę 

tłoczenia się przed Jego obliczem? Że ludzka banalność może zostać przyłączona do wieczności? 

Zasadność nauk ścisłych oparta jest na założeniu, że struktura zdarzeń w przyrodzie jest 

możliwa do odczytania, obserwowalna i opisywalna w racjonalnych kategoriach. Jedynie dzięki 

analogii pomiędzy strukturą umysłu ludzkiego a wewnętrzną strukturą wszechświata człowiek 

jest w stanie odkrywać prawa rządzące procesami natury. Ale co ze zdarzeniami wewnętrznego i 

moralnego życia człowieka? Czy istnieje jakaś sfera do której są one analogiczne? Prorocy, 

którzy wiedzieli jak przykładać boską miarę do ludzkich uczynków, jak dostrzegać strukturę 

absolutnego światła przez pryzmat pojedynczego zdarzenia, wyczuwali taki związek. Dla 

Stwórcy ma znaczenie co człowiek robi nawet w najciemniejszym zakątku swej duszy. Innymi 



 

 

207  

slowy, tak jak racjonalność zdarzeń w naturze jest zakładana w nauce, w proroctwie zakłada się 

boskość ludzkich uczynków.  

A zatem przekonanie o boskości uczynków wykracza poza ideę naśladowania boskości. 

Święte akty, mycwy nie tylko naśladują to co boskie, one to sobą wcielają. Mycwy mają w sobie 

istotę Boga, w większym stopniu niż światowe sposoby spełniania Jego woli. Rabi Szymon ben 

Johai stwierdza: "Czcij mycwy bo są one Moimi przedstawicielami, a przedstawiciel posiada 

władzę swojego zwierzchnika. Gdy czcisz mycwy to jakbyś Mnie czcił, gdy je znieważasz to 

jakbyś Mnie znieważał "5. 

Biblia mówi o człowieku jako stworzonym na obraz i podobieństwo Boga, ustanawiając w 

ten sposób zasadę analogii istnienia. W samym swoim istnieniu człowiek ma coś wspólnego z 

Bogiem. Oprócz analogii istnienia Biblia uczy zasady analogii w uczynkach. Człowiek może 

działać na obraz i podobieństwo Boga. To to podobieństwo działania, "chodzenie Jego drogami", 

jest łącznikiem za pomocą którego człowiek może się znaleźć blisko Boga. Życie w takim 

podobieństwie jest istotą naśladowania tego co boskie. 

 

ROBIĆ TO CZYM ON JEST 

W innych religiach bogowie, bohaterowie, kapłani są święci, dla Biblii nie tylko Bóg, lecz i 

"cała wspólnota jest święta" (Li. 16, 3). "Macie być dla mnie królestwem kapłanów, świętym 

ludem" (Wyj. 19, 6) było przyczyną wybrania Izraela, sensem jego wyróżnienia. To co zachodzi 

pomiędzy człowiekiem a Bogiem to nie tylko poddanie Jego woli czy zależność od Jego łaski. 

Żądanie dotyczy nie tylko wykonywania Jego woli, ale czynienia tego, czym On jest. 

Nie jest powiedziane: Będziesz peełn podziwu bo Ja jestem święty, ale: Będziesz święty bo 

Ja, twój Pan i Bóg jestem swięty (Kapł. 19, 2). Jak istota ludzka, "proch i pył" staje się świętą? 

Przez czynienie Jego mycw, Jego przykazań. "Święty Bóg jest wyświęcony przez 

sprawiedliwość" (Iz. 5, 16). Człowiek by stać się świętym musi czcić ojca i matkę, święcić 

Szabat, nie mieć innych bóstw (…) nie oszukiwać, nie kłamać (…) nie przeklinać głuchego, nie 

rzucać kłód pod nogi ślepcowi (…) nie być winnym niesprawiedliwości (…) nie być plotkarzem 

(…) nie przyglądać się obojętnie przelewaniu krwi bliźniego (…) nie nienawidzieć (…) nie 

mścić się ani nie chować urazy (…) ale kochać blięniego jak siebie samego" (Powt. 19, 3-18). 

Żyjemy w przekonaniu, że czynienie dobra odbija ukrytą światłość Jego świętości. Jego 

światłość jest ponad nasz rozum, lecz nie poza naszą wolą. Jest w naszej mocy odzwierciedlanie 

Jego miłości bez końca w dobrych uczynkach tak jak w potoku odbija się niebo. 

 

PODOBIEŃSTWO W UCZYNKACH 

Mycwy są zatem czymś więcej nież tylko odbiciem woli człowieka albo zapisem jego wizji. 

Realizując święte zadanie odsłaniamy boski zamiar. Za świątobliwym uczynkiem stoi coś więcej 

niż poruszenie serca. W świątobliwym uczynku powtarzamy stłumiony śpiew Boga, w czynieniu 

miłości śpiewamy nieskończoną pieśń Boga. Nie wolno czynić sobie żadnego obrazu 

Najwyższego oprócz jednego: naszego życia jako obrazu Jego woli. Człowiek uczyniony na Jego 

podobieństwo stworzony został by naśladował Jego drogi miłosierdzia. On przekazał 

                                                 

 Patrz wyżej r. 10. 



 

 

208  

człowiekowi władzę działania za Niego. Reprezentujemy Go niosąc ulgę w nieszczęściu, 

udzielając radości. Pragnienie integralności wewnętrznej, pomaganie bliźnim, potrzeba 

przekładania natury na ducha, skłonność do poświęcenia, instynkt miłości – wszystko to jest 

wysiłkiem reprezentowania Jego. 

 

"POCIĄG DO DOBRA" 

Wypełnienie woli Boga uczynkami oznacza działanie w imię Boga a nie tylko dla Boga, 

spełnianie w działaniu tego, co potencjalnie jest Jego wolą. On potrzebuje pracy człowieka dla 

wypełnienia swych celów w świecie. 

Ludzkie działanie to nie początek. Na początku jest wieczne oczekiwanie Boga. W świecie 

słychać wieczny krzyk: Bóg błaga człowieka by odpowiedział, powrócił, wypełnił. Przez cały 

czas człowieka o coś się prosi, wszystkich ludzi we wszystkich czasach. Każdym naszym 

uczynkiem albo odpowiadamy, albo odmawiamy odpowiedzi, albo powracamy, albo się 

oddalamy, albo wypełniamy cel, albo mijamy się z celem. Życie składa się z nieskończonych 

okazji uświęcenia tego co pospolite, możliwości wyzwolenia siły Boga z lańcucha 

potencjalności, służenia celom duchowym. 

Chyba tak samo jak coś nas ciągnie ku życiu, coś nas ciągnie do służena celom duchowym, 

które wychodzą poza nasze własne interesy. "Pociąg do dobra" nie jest wynalazkiem 

społeczeństwa lecz czymś co czyni społeczeństwo możliwym, nie jest przypadkową cechą, lecz 

należy do samej istoty człowieka. Nawet jeśli nie dostrzegamy jasno jego znaczenia, dotyka nas 

groza jego pogwałcenia. Nie tylko potrzebujemy Boga, lecz także potrzebujemy służyć Jego 

celom a te cele nas potrzebują. 

Mycwy to nie ideały, byty duchowe na wieczność zawieszone w nieskończoności. 

Są przykazaniami kierującymi się do każdego z nas. Są drogami, na których Bóg spotyka nas w 

poszczególnych chwilach. W nieskończonym świecie mam zadanie do spełnienia. Nie zadanie 

ogólne, lecz zadanie dla mnie, tu i teraz. Mycwy to cele duchowe, punkty wieczności w nurcie 

współczesności. 

 

CELE POTRZEBUJĄ CZŁOWIEKA 

Człowiek i cele duchowe pozostają ze sobą w związku wzajemności. W odniesieniu do 

samolubnych celów związek taki jest jednostronny: człowiek potrzebuje jeść chleb, chleb nie 

potrzebuje być jedzony. W odniesieniu do celów duchowych związek jest inny: sprawiedliwość 

musi być wymierzona, sprawiedliwość potrzebuje człowieka. Poczucie zobowiązania wyraża 

sytuację w której ideał w jeśli można tak powiedzieć czeka na to by być osiągniętym. Cele 

duchowe przychodzą wraz z żądaniem od osoby. Rozkazują, nie tylko wywierają wrażenie; są 

żądaniami, nie oderwanymi ideami. Wartości estetyczne doświadczamy jako przedmioty 

wywołujące przyjemność podczas gdy akty religijne doświadczamy jako przedmioty 

zobowiązań, odpowiedzi na pewność, że o coś nas się prosi, czegoś się oczekuje. Cele religijne 

potrzebują naszych uczynków. 

 



 

 

209  

NAUKA O UCZYNKACH 

Judaizm nie jest nauką przyrodniczą lecz nauką o tym, co człowiek powinien czynić z 

przyrodą. Judaizm interesuje przede wszystkim problem życia. Uczynki traktuje poważniej niż 

rzeczy. Prawo żydowskie jest w pewnym sensie nauką o uczynkach. Głównym przedmiotem 

zainteresowania jest nie jak modlić się do Pana w specjalnych momentach lacz jak żyć z Nim 

przez cały czas. Każdy uczynek jest problemem, w każdym momencie jest specjalne zadanie. 

Całość życia we wszystkich momentach jest problemem i zadaniem. 

                                                 
1

 Shabbat, 88a. Patrz też fragment z Midrash Hazita cytowany w Man Is Not Alone, s. 95. 

2

 Kiddushin, 40b. 

3

 Leviticus Rabba, 31, 4. 

4

 "Drogi Boga różne są od dróg człowieka; podczas gdy człowiek nakazuje innym coś robić, a sam nic nie 

robi, Bóg mówi by Izrael robił i przestrzegał tylko takie rzeczy, które On też robi". Exodus Rabba, 30, 9. 

Patrz: Jerushalmi Rosh Hashanah, 1, 3, 7a.  

5

 Tanhuma do Rodz. 46, 28. 



 

 

210  

29. Więcej niż wewnętrzność 

 

SAMĄ WIARĄ? 

Twierdzenie judaizmu, iż religia i prawo są nierozłączne jest dla wielu z nas trudne do 

zrozumienia. Trudność tę można tłumaczyć koncepcją istoty religii współczesnego człowieka. 

Dla nowoczesnej umysłowości religia to stan duszy, coś wewnątrz nas, bardziej uczucie niż 

posłuszeństwo, wiara a nie działanie, coś duchowego nie zaś konkretnego. Dla judaizmu religia 

nie jest uczuciem w stosunku do czegoś co jest, ale odpowiedzią daną Temu, kto chce abyśmy 

żyli w określony sposób. U samego swego początku jest ona świadomością całkowitego oddania, 

zdaniem sobie sprawy z tego, że całość naszego życia należy do obszaru troski nie tylko 

człowieka, lecz również Boga. 

"Bóg prosi o serce"1. Ale czy tylko o serce? Czy dobre intencje wystarczają? Istnieją 

doktryny, które utrzymują, że miłość jest jedynym warunkiem zbawienia (Sufizm2, Bhakti-

marga) podkreślające znaczenie tego co wewnętrzne, miłości lub wiary – aż do negacji czynienia 

dobra. 

Paweł zacięcie walczył przeciw potędze prawa głosząc w zamian religię łaski. Utrzymywał, 

że prawo nie jest w stanie pokonać grzechu i że prawość nie może zostać osiągnięta poprzez 

działanie prawa. Człowieka usprawiedliwia "wiara bez uczynków prawa"3. 

To, że zbawienie może być osiągnięte za pomocą tylko wiary było centralną tezą Lutra. 

Opozycja doprowadziła do nadmiernego nacisku na miłość i wiarę aż do negacji czynienia 

dobra.  

Formuła przyjętej w 1580 roku Ugody, wciąż jeszcze obowiązująca w protestantyzmie 

potępia stwierdzenie, że dobre uczynki są dla zbawienia niezbędne odrzucając zarazem doktrynę, 

iż są one szkodliwe. Według Ritschla, doktryna o wartości dobrych uczynków jest wtrętem w 

teologii chrześcijańskiej zaś jedyną drogą do zbawienia jest usprawiedliwienie przez wiarę. 

Barth za Kierkegaardem wyraża myśl luterańską twierdząc, że uczynki człowieka są zbyt 

grzeszne by być dobre. Zasadniczo nie ma takich ludzkich uczynków, które by znalazły uznanie 

w oczach Boga ze względu na ich wartość w tym świecie. Do Boga można się zbliżyć tylko 

przez Boga. 

 

BŁĄD FORMALIZMU 

Próbując ukazać, że sprawiedliwość nie jest tożsama z naszymi wrodzonymi skłonnościami i 

pragnieniami, i że jest ona niezależna od naszych interesów czy naszej zgody nie powinniśmy 

popełniać powszechnego błędu utożsamiania stosunku człowieka do sprawiedliwości ze 

stosunkiem sprawiedliwości do człowieka. Bo choć jest prawdą, że należy czynić 

sprawiedliwość ze względu na nią samą, sama sprawiedliwość istnieje ze względu na człowieka. 

Określanie sprawiedliwości jako czegoś co warto czynić ze względu na nią samą to określanie 

motywacji, lecz nie celu. Jest odwrotnie: inaczej niż zabawa, dobro nie jest nigdy czynione dla 

samego siebie, ale ma cel. Myślenie, że jest inaczej to idolizacja ideału – to początek fanatyzmu. 

Określanie dobra tylko poprzez motywację, utożsamianie dobra z dobrymi intencjami i 

ignorowanie celu i treści dobrego uczynku jest półprawdą. 



 

 

211  

Ci, którzy zwracają uwagę jedynie na stosunek człowieka do ideałów a pomijają stosunek 

ideałów do człowieka dostrzegają w swych teoriach jedynie motywację, lecz nie cel czy to religii 

czy moralności. Powtarzając doktrynę Pawła, iż człowiek jest zbawiony jedynie przez wiarę, 

Kant i jego uczniowie nauczali, że istota religii albo moralności polega na absolutnej jakości 

duszy lub woli, niezależnie od działań jakie mogłyby być podjęte czy też celów jakie mogłyby 

być osiągnięte. Zgodnie z tym wartość aktu religijnego byłaby określona w całości przez 

intensywność wiary lub prawość wewnętrzną. Intencja – to jak, a nie co w działaniu – jest 

istotna, przy czym żaden motyw prócz poczucia obowiązku nie ma wartości moralnej. A zatem 

oddana komuś przysługa, jeśli nie uczyniona z poczucia obowiązku nie jest lepsza niż 

okrucieństwo, a współczucie lub troska o czyjeś szczęście mają ukryte motywy. "Nawet dla 

ocalenia ludzkości nie złamałbym danego słowa" głosił Fichte. Najwyraźniej własne zbawienie i 

prawość były dla niego na tyle ważniejsze niż losy wszystkich ludzi, że dla ocalenia siebie 

pozwoliłby zniszczyć ludzkość. Czy takie nastawienie nie ilustruje słuszności przysłowia "Droga 

do piekieł wybrukowana dobrymi intencjami"? Czy nie należy powiedzieć, że troska o własne 

zbawienie i prawość, która przeważa nad troską o dobro choćby jednego człowieka nie może być 

uznana za dobrą intencję? 

Judaizm podkreśla znaczenie ludzkich uczynków. Odmawia on przyjęcia zasady, że w 

każdych warunkach intencje określają czyny. A jednak brak dobrych intencji niekoniecznie 

nerguje dobro uczynku miłosierdzia4. Dobre uczynki każdego człowieka, do jakiego narodu by 

nie należał i jakiejkolwiek religii by wyznawał5, będą nagrodzone przez Boga nawet jeśli jest to 

osoba, której nigdy nie dosięgło słowo proroka i przeto działa na podstawie własnej intuicji6. 

 

NIE MA PODZIAŁU 

Przyczyną prawie wszystkich klęsk w stosunkach między ludźmi jest to, że wielbimy i 

wynosimy zadania lecz nie znajdujemy dla nich narzędzi. Niewiele się zdoła zrobić gołymi 

rękami, niewiele duszą pozostawioną samej sobie. Pracę wyokonuje się narzędziami. Dusza 

potrzebuje ich tak samo jak ręce. I jak narzędzia poruszają i sterują ręką, tak narędzia duszy dają 

sugestie albo ostrzeżenia. Znaczenie mycw polega na tym, że są one pojazdami za pomocą 

których posuwamy się na drodze do celu duchowego. 

Wiara nie jest milczącym skarbem do trzymania pod kluczem w duszy, lecz mennicą dla 

bicia monety wspólnych uczynków. Nie wystarcza bycie oddanym w duszy, uświęcanie chwil w 

ciszy kontemplacji. 

Podział na wiarę i uczynki, tak ważny w teologii chrześcijańskiej, w judaizmie nigdy nie był 

problemem. Dla Żydów nie jest pierwszoplanowym problemem jakie jest właściwe działanie ani 

jaka jest właściwa intencja. Zasadniczym problemem jest to jak żyć właściwie? Życie jest 

niepodzielne. Sfera wewnętrzna nigdy nie jest osobno od aktywności na zewnątrz. Czyn i myśl 

są splecione w jedno. Wszystko co dana osoba myśli i czuje przenika wszystko co czyni a 

wszystko co czyni bierze udział we wszystkim co myśli i czuje. 

Nasze aspiracje duchowe skazane są na niepowodzenie jeśli próbujemy czynić kosztem 

myślenia albo myeleć kosztem uczynków. Czy to wizja artysty powołuje do istnienia rzeźbę, czy 

też przeciwnie, jego zmagania z kamieniem? Prawe życie jest jak dzieło sztuki, efektem wizji i 

zmagań z konkretnymi sytuacjami. 



 

 

212  

Judaizm jest przeciwny generalizacjom, przeciwny poszukiwaniom znaczenia życia 

oderwanego od czynienia tak jakby znaczenie było osobnym bytem. Tendencją judaizmu jest 

traktowanie idei tak by można je przekształcać w uczynki, interpretowanie metafizycznych 

intuicji jako wzorców działania, dawanie najwznioślejszym zasadom konsekwencji w 

codziennym zachowaniu. W tradycji judaizmu to co abstrakcyjne staje się konkretne a to co 

absolutne historyczne. Wcielając w życie to co święte dostrzegamy nasze pokrewieństwo z tym 

co boskie, obecność tego co boskie. Czego nie można uchwycić rozumowaniem rozumiemy 

uczynkami. 

 

UDUCHOWIENIE NIE JEST DROGĄ 

Świat potrzebuje czegoś więcej niż ukrytej świętości wewnętrznej jednostki. Potrzebuje 

czegoś więcej niż świątobliwych uczuć i dobrych intencji. Bóg domaga się serc gdyż potrzebuje 

życia. To przez życie świat będzie odkupiony, przez życie które bije w zgodzie z Bogiem, przez 

uczynki które pokonują ograniczoność miłosierdzia ludzkich serc.  

Moc działania człowieka jest mniej nieuchwytna niż moc jego intencji. Poza tym działanie 

ma znaczenie samo przez się, jego wartość w świecie jest niezależna od jego znaczenia dla 

osoby, która je wykonuje. Danie żywności bezradnemu dziecku ma wartość niezależnie od tego 

czy intencja moralna była obecna czy nie. Bóg pragnie serc a nasza odpowiedź musi być 

wyrażona uczynkami. 

Byłoby nieskromnością jeśli nie bezczelnością upieranie się, że czystość serca jest 

wyłącznym sprawdzianem pobożności. Doskonała czystość jest czymś co rzadko wiemy jak 

osiągnąć i zachować. Nikt nie może głosić, że usunął wszystkie śmieci nawet ze swych 

najgorętszych pragnień. Ja jest skończone lecz jego samolubstwu nie ma końca.  

Bóg chce serca, lecz serce trapi niepewność własnego cienia. Bóg chce wiary, a serce nie jest 

pewne swej wiary. To dobrze, że istneje jutrzenka decyzji dla nocy serca; uczynki dla 

zobiektywizowania wiary, konkretne formy dla sprawdzania wierzeń. 

Serce jest często samotnym głosem na targowisku życia. Człowiek może hołubić wzniosłe 

ideały i zachowywać się jak oślica, która jak mówi przysłowie "nosi złoto, żre oset". Problemem 

duszy jest jak godnie żyć w zwierzęciu, jak przekonać i wyszkolić język i zmysły by 

zachowywały się w zgodzie z intuicjami duszy. 

Integralność życia nie jest wyłącznie sprawą serca, zakłada coś więcej niż tylko świadomość 

prawa moralnego. Najwewnętrzniejszej komory musi strzec najbardziej zewnętrzny posterunek. 

Religia to nie to samo co duchowość. To co człowiek robi w swym konkretnym, fizycznym 

życiu jest bezpośrednio ważne dla tego co boskie. Duchowość jest celem, nie drogą człowieka. 

Na tym świecie muzyka jest grana na fizycznych instrumentach. Dla Żyda mycwy to instrumenty 

na których gra on to co święte. Gdzyby człowiek składał się tylko z umysłu, modlitwa w 

myślach byłaby właściwą formą obcowania z Bogiem. Lecz człowiek to dusza i ciało i jego 

celem jest żyć tak by zarówno "jego serce i jego ciało śpiewały Bogu żywemu".  

 

AUTONOMIA I HETERONOMIA 

Ale skąd wiemy jakie uczynki są prawe? Czy wiedza co dobre a co złe może być 

wywiedziona jedynie za pomocą rozumu i sumienia? 



 

 

213  

Są ludzie, którzy są gotowi odrzucić boskie nakazy i wzywają byśmy polegali na sumieniu. 

Mówi się nam, że człowiek ma jedynie obowiązek działać zgodnie z własnym sumieniem i 

rozumem i nie można go poddać żadnym prawom prócz tych które sam sobie narzuca. Prawa 

moralne wywodzą się z rozumu i sumienia, nie potrzebujemy prawodawcy. Bóg jest potrzebny 

jedynie jako gwarant ostatecznego triumfu wysiłku moralnego. 

Błędem doktryny autonomii jest zrównanie człowieka z "pociągiem do dobra" a całej jego 

natury z rozumem i sumieniem. Zdolność człowieka do miłości i samowyrzeczenia ("pociąg do 

dobra") to nie cała jego natura. Ma on również skłonności do pragnienia sukcesu, wielbienia 

zwycięzców i pogardzania przegranymi. Ci, ktorzy wzywają nas do polegania na naszym głosie 

wewnętrznym nie zdają sobie sprawy, że mamy w sobie więcej niż jeden głos, że siła 

samolubstwa może łatwo stłumić wyrzuty sumienia. Co więcej, często wychwala się sumienie za 

coś co jest ponad jego możliwości. Sumienie nie jest władzą ustawodawczą mogącą pouczyć nas 

co należy robić, lecz raczej czynnikiem zapobiegawczym, hamulcem nie przewodnikiem, 

ogrodzeniem a nie drogą. Odzywa się ono po tym jak zły uczynek został popełniony, ale często 

zawodzi przy doradzaniu nam przed uczynkami. 

Intuicja jednostki nie jest w stanie radzić sobie ze wszystkimi problemami życiowymi. 

Musimy polegać na tradycjnych normach, interpretowania i stosowania których musimy się 

nauczyć. Musimy poznać nie tylko cele, ale i środki dla ich osiągania, nie tylko ogólne prawa, 

ale i konkretne formy. 

Judaizm wzywa by słuchać nie tylko głosu sumienia, lecz także norm heteronomicznego 

prawa. Dobro nie jest abstrakcyjną ideą, lecz przykazaniem, ostatecznym sensem jego 

wypełnienia jest to, że jest ono odpowiedzią Bogu. 

 

PRAWO 

By być gotowym na przyjęcie prawa człowiek musiał zostać wypędzony z rajskiego ogrodu; 

musiał być świadkiem wymordowania połowy rodzaju ludzkiego przez Kaina z powodu 

zazdrości; doświadczyć katastrofy potopu, pomieszania języków, niewolnictwa w Egipcie i cudu 

Wyjścia. 

Wierzymy, że Żyd jest poddany boskiemu prawu, że ostateczne kryterium jest poza 

człowiekiem a nie w człowieku. Wierzymy, że istnieje prawo, którego istota wywodzi się ze 

zdarzeń proroczych a interpretacja którego spoczywa w rękach mędrców. 

Uczy się nas, że Bóg dał człowiekowi nie tylko życie, lecz również prawo. Najwyższy nakaz 

to nie tylko wiara w Boga, lecz również wykonywanie woli bożej. Klasyczny kodeks Turim 

rozpoczyna się słowami Judy ben Tema: "Bądź śmiały jak leopard, lekki jak orzeł, śmigły jak 

jeleń i mocny jak lew byś spełniał wolę twego Ojca, ktory jest w niebie"7. 

Czym jest prawo? Sposobem rozwiązywania najtrudniejszago z problemów: życia. Prawo 

jest problemem dla kogoś, kto myśli, że życie jest banalne. Dla kogoś, kto wie, że życie to 

problem, prawo to odpowiedź. 

W judaizmie wierność Bogu powiązana jest z poddaniem się prawu żydowskiemu, 

dyscyplinie, specyficznym obowiązkom. Te terminy, wobec których nowoczesny człowiek zdaje 

się odczuwać spreciw są w rzeczywistości częścią cywilizowanego życia. Każdy kto poczuwa 

się do wierności państwu którego jest obywatelem poddaje się jego prawu i przyjmuje 



 

 

214  

zobowiązania jakie to prawo mu narzuca. Jego lojalność wiedzie go czasami do czegoś więcej 

niż domaga się zwykła wierność. W istocie słowo lojalność ma to samo źródło co słowo prawo, 

lex – ligo, co znaczy "być związany". Podobnie słowo zobowiązanie, obligacja pochodzi od 

łacińskiego obligo, wiązać i oznacza stan bycia związanym więzami prawnymi lub moralnymi. 

Celem proroków było przewodzić i żądać, nie tylko pocieszać i umacniać. Judaizm nie ma 

sensu jako rzecz do wyboru, przyjmowana gdy komu wygodnie. Dla umysłowości żydowskiej 

życie jest zespołem zobowiązań a podstawową kategorią judaizmu jest wymaganie a nie dogmat, 

zobowiązanie, a nie uczucie. Wola Boga stawiana jest wyżej niż wiara człowieka. Poszanowanie 

autorytetu prawa jest wyrazem naszej miłości Boga. 

Jakiś stopień samokontroli jest warunkiem twórczego życia. Czyż dzieło sztuki nie 

przedstawia zwycięstwa formy nad nieuformowaną materią? Emocji pod kontrolą idei? Cierpimy 

z powodu złudzenia dojrzałości jak również z powodu skłonności do przeceniania ludzkiej 

doskonałości. Nikt nie jest dojrzały dopóki nie nauczył się zajmować działalnością wymagającą 

dyscypliny i samokontroli a ludzka doskonałość zależy od zdolności panowania nad sobą. 

Gdy umysł jest zgnębiony uprzedzeniami i przesądami, własną niezdolnością powstrzymania 

przelewającej się próżności, wyobraźnią pełzającą w ciemności w stronę głupstwa i grzechu, 

człowiek zaczyna błogosławić Pana za przywilej służenia w wierze i w zgodzie z Jego wolą. 

Czas nigdy nie stoi, życie ucieka, ale prawo bierze nas za rękę i prowadzi nas do wiecznego 

porządku. 

Są mycwy pozytywne i negatywne, działania jak i brak działania. W rzeczy samej poczucie 

świętości jest często wyrażane w formie ograniczeń tak jak tajemnica Boga jest dana nam via 

negationis, poprzez teologię negatywną, twierdzącą, że nigdy nie możemy wyrazić czym On jest, 

możemy jedynie powiedzieć czym On nie jest. Nasza służba byłaby nieodpowiednia gdyby 

składała się jedynie z obrządków i pozytywnych działań, które są tak niedoskonałe i często 

nieudane. Jakby pozytywne działania nie były cenne, jest też czas gdy cisza uświęconego braku 

działania jest bardziej wymowna niż język uczynków8. 

 

PORZĄDEK DUCHOWY 

Na pewno nie zrozumie się znaczenia prawa przez rozdrobnienie lub uogólnienie, gdy się 

widzi części bez ogarniania całości i gdy się widzi całość niedostrzegając części. 

Nie sposób zrozumieć znaczenia pojedyńczych działań w oderwaniu od całościowego 

charakteru życia, w którym są one osadzone. Działania są składnikami całości i wywodzą swój 

charakter ze struktury całości. Istnieje ścisły związek pomiędzy wszystkimi działaniami i 

doświadczeniami danej osoby. I tak jak części są określane przez całość, całość zależy od części. 

A zatem amputacja jednej części może oddziałać na integralność całej struktury, chyba że ta 

część przestała już pełnić zasadniczą funkcję w organicznym układzie całości. 

Są ludzie tak zajęci zbieraniem ścinków i łatek prawa, że prawie nie myślą o przędzeniu 

całego wzoru jego tkaniny; inni są tak zauroczeni blaskiem jego ogólników, wizją ideałów że 

podczas gdy ich oczy są wysoko wzniesione, ich uczynki pozostająna ziemi. 

Powinniśmy się obawiać nie tylko zaniechania wykonania każdej poszczególnej mycwy, ale 

też utraty całości, utraty przynależności do porządku duchowego życia żydowskiego. Porządek 

życia żydowskiego jest pomyślany nie jako zespół rytuałów, lecz jako porządek całej ludzkiej 



 

 

215  

egzystencji, kształtujący wszystkie jej aspekty, zainteresowania, predyspozycje; nie tyle 

wykonywanie poszczególnych aktów, czynienie małych kroków tu czy tam, ile poszukiwanie 

drogi i podążanie drogą; nie tyle akty spełniania ile stan poświęcenia się zadaniu, przynależność 

do zakonu w którym poszczególne uczynki, nawroty uczuć religijnych, sporadyczne sentymenty, 

epizody moralne stają się częścią całoĘciowego wzorca9. 

Redukowanie judaizmu do kultu czy teć systemu ceremonii jest jego zniekształcaniem. Tora 

to zarówno sczegół jak i całość. Jak czas i miejsce są zakładane w każdym postrzeganiu, tak 

całość życia jest wpisana w każdym akcie pobożności. Istnieje obiektywna spójność trzymająca 

razem wszystkie epizody. Człowiek może popełnić zbrodnię i po godzinie uczyć matematyki. 

Lecz gdy człowiek modli się, wszystko czego dokonał w życiu mieści się w jego modlitwie. 

 

PRZESADA TEOLOGICZNA 

Tradycja żydowska nie twierdzi, że każdy szczegół prawa objawiony został Mojżeszowi na 

Synaju. Jest to nieuprawnione rozszerzenie rabinicznej koncepcji objawienia. "Czy Mojżesz 

mógł poznać całą Torę? Powiedziano o niej: Miara jej dłuższa niż ziemia i szersza niż morze 

(Hiob 11, 9), czy zatem Mojżesz mógł był się jej nauczyć w czterdzieści dni? Nie, Bóg nauczył 

Mojżesza jedynie podstawowych zasad (kalim) "10. 

Rabini twierdzą, że "to co nie zostało objawione Mojżeszowi zostało objawione Rabi Akibie 

i jego kolegom"11. Rola mędrców przy interpretacji biblijnego świata i ich władza wydawania 

nowych przepisów są zasadniczymi elementami religii żydowskiej, czymś co mędrcy 

uzasadniają wersetem z Księg Powtórzonego Prawa 17, 11. Tora jest porównana do źródła, które 

wciąż bije wodą wydając z siebie więcej niż samo wchłania. W tym znaczeniu można uczyć 

(albo wypowiedzieć) więcej Tory niż było dane na Synaju"12.  

Aby zainspirować większą radość i miłość Boga Rabini poszerzyli zakres prawa 

wprowadzając coraz więcej ograniczeń i zakazów. "Nie było pokolenia, w którym Rabini nie 

dodali czegoś do prawa"13. W czasach Mjżesza obowiązywało tylko to co on bezpośrednio 

otrzymał na Synaju [prawo pisane] plus kilka przepisów które dodał z własnej inicjatywy. 

[Jednak] prorocy, Tannaici i rabini w każdym pokoleniu [mnożyli te ograniczenia]14. 

Cywilizacja przemysłowa zsadniczo zmieniła sytuację człowieka i ogromna liczba Żydów 

wiernych prawu żydowskiemu czuje, że ograniczenia rabiniczne bardziej tłumią niż inspirują 

radość i miłość Boga. 

W gorliwości wypełniania starożytnej wskazówki "zrób ogrodzenie wokół Tory" wielu 

rabinów zapomniało o ostrzeżeniu "Nie traktuj ogrodzenia jakby było ważniejsze od winnicy". 

Nadmierna troska o ogrodzenie może ściągnąć klęskę na winnicę15. Winnica niszczeje. 

Już prawie całkiem zdziczała. Czy to czas upierać się przy świętości ogrodzenia? "Gdyby Tora 

została nadana jako sztywny i niezmienny kanon prawa, Izrael by nie przetrwał… Mojżesz 

zawołał: Panie wszeczświata, daj mi poznać czym jest prawo. A Pan rzekł: Rządź za 

pomocą zasady większości… Prawo ma być wyjaśniane tak lub inaczej zgodnie z poglądem 

większości mędrców"16.  

Jeden z wielkich autorytetów żydowskich poczynił na ten temat poniższe obserwacje: 

Jak pokolenia przed Synajem osiągały integralność duchową? Jak możemy twierdzić, że 

patriarchowie byli na tym samym poziomie lub wyżej niż społeczność Izraela skoro w ich 



 

 

216  

czasach przykazania nie były jeszcze dane a więc ich pobożne uczynki mogły być dobrowolną 

służbą a nie przykazaniami? Rabini pouczali, że historię można podzielić na trzy okresy: wiek 

chaosu, wiek Tory i wiek poprzedzający przyjście Mesjasza. Patriarchowie żyli w wieku chaosu 

w którym Jego święta obecność mogła być postrzegana jedynie w bardzo osłonietej formie. 

Jednak mimo ciemności i przeszkód byli oni w stanie rozpoznać siedem przykazań. Kto w takich 

okolicznościach dokona nawet małych rzeczy liczony jest jak ten kto osiągnie wiele w czasach 

obfitości. Kto umiał spostrzec i spełniać siedem przykazań Noego w epoce chaosu uczynił tyle 

samo co ten, którzy przestrzega całej Tory w czasie gdy słowo Boga jest pełniejsze. 

Możliwości przestrzegania zależą od sytuacji. W obecnej epoce nie musimy wypełniać praw 

świątyni i to niewiele co czynimy liczone jest jako równe przestrzeganiu tych, którzy wypełniali 

wszystkie prawa możliwe do wypełnienia w czasach świątyni. 

W czasach Abrahama niewypełnienie przykazań nie było błędem albowiem czas ich 

wypełniania jeszcze nie nadszedł. Każdy uczynek, każda litera prawa ma swój własny czas w 

którym może i musi być wypełniana17. 

 

                                                 
1

 Sanhedrin, 106b. 

2

 I. Goldziher, Vorlesinger über den Islam, Heidelberg, 1910, ss. 167n.; D. S. Margoliouth, "The Devil's 

Illusion of Ibn Al-Juzi", Islamic Culture, x, (1936), s. 348. "Bractwo Wolnego Ducha", które pojawiło się w 

trzynastym stuleciu nauczało, że najlepiej jest służyć Bogu w stanie wolności duchowej i że sakramenty i 

przepisy Kościoła są niepotrzebne. "Skoro człowiek jest ze swej istoty boski i poprzez kontemplację i 

wycofanie się ze świata zmysłów zdolny do poznania siebie w jedności z Bogiem, może w wolności swej 

czynić to, co Bóg czyni i winien działać zgodnie z tym jak Bóg w nim działa. Przeto dla wolnego człowieka 

nie istnieje cnota ani zło. Bóg jest wszystkim, wszystko jest Bogiem, wszystko należy do Niego". "Taka jest 

moc miłości i miłosierdzia że cokolwiek by robić w ich imieniu nie może być grzechem… Bądź miłosierny 

i rób co ci się podoba". J. Herkless, Encyclopedia of Religion and Ethics, t. II, ss. 842n; H. Ch. Lea, A 

History of the Inquisition, N. Y. 1909, t. II, s. 321. 

3

 Rzym. 3, 28. "Z uczynków prawa nie będzie żaden człowiek usprawiedliwiony w Jego oczach; bo 

poprzez prawo jest poznanie grzechu" (Rzym. 3, 20). O teologicznych implikacjach problemu, patrz: Z. La 

B. Cherbonnier, Hardness of Heart, New York, 1955, r. XI. 

4

 Rabi Eleazar ben Azariah powiedział: "Pismo mówi (Powt. 24, 19): 'Gdy zbierzesz plon na swoim polu a 

zapomnisz snopa nie wracaj by go zabrać; niech zostanie dla przybysza, dla sieroty i dla wdowy'. I 

widzicie, zaraz dodaje: "By ci błogosławił Pan twój Bóg'. A zatem Pismo upewnia o błogosławieństwie dla 

tego, przez którego stał się cnotliwy uczynek (nakarmienie obcego), choć nie wiedział co czynił (skoro 

zapomniał snopa na polu). Musicie przeto przyznać, że jesli sela (moneta) była ukryta w okraju czyjejś 

sukni i wypadła a biedak ją znalazł i pożywił się dzięki niej, Święty Błogosławiony zapewnia 

błogosławieństwo człowiekowi, który zgubił sela". Sifra do 5, 17, wyd Weiss, s. 27a. 
5

 Halewi, Kuzari, 1, III. 

6

 Majmonides, Przewodnk zbłąkanych, Księga III, 17; Ale patrz również Mishnah Torah, Melachim 8, 

11. 

7

 Abot, 5, 20. 

8

 A. J. Heschel, The Shabbat, s. 15.  

9

 A. J. Heschel, Man's Quest for God, r. 4. 

10 Exodus Rabba 41, 6. Rabi Szymon ben Lakisz utrzymywał, że cała treść żydowskiej tradycji została 

objawiona Mojżeszowi na Synaju, Berachot 5a. Jednak Majmonides omawiając dogmat Prawa Ustnego 



 

 

217  

                                                                                                                                                             
utrzymuje, że tylko ogólne formy żydowskich praktyk religijnych, takie jak suka, lulaw, sofar, cyces 

wywodza sie od Mojżesza ale nie niezliczone szczegóły które wynikaja z konkretnych okoliczności i które 

sa szeroko dyskutowane w literaturze rbinicznej. 

11

 Pesikta Rabbati, wyd M. Friedmann, Wiedeń 1880, s. 64b. Według średniowiecznego uczonego każdy 

kto trudzi się Torą dla niej samej może odkryć znaczenia i prawa "które nie były dane nawet Mojżeszowi 

na Synaju". Alfred Freimann, Yehiel ojciec Rabbenu Ashera o studiowaniu Tory w: Louis Ginzberg 

Jubilee Volume, New York, 1945 (Hebr.), s. 360. 

12

 Pirke de Rabi Eliezer, r. 21. 

13

 Rabi Yom Tov Lipmann Heller, Tosefot Yom Tov, przedmowa. 

14

 Rabi Isaiah Horovitz, Shne Luhot Haberit, s. 25b. Patrz Rabi Moshe Cordovero, Pardes Rimmonim, 

23, sub humra. 

15

 Genesis Rabba, 19, 3. 

16

 Jerushalmi Sanhedrin IV, 22a. Patrz Pne Moshe, ad loc; też Midrash Tehillim, r. 12. 

17

 Rabi Moshe Cordovero, Shiur Komah, Warszawa 1885, s. 45n. 



 

 

218  

30. Sztuka bycia 

 

UCZYNKI I NIC WIĘCEJ? 

Życie zorganizowane według halachy wygląda jak układanka czysto zewnętrznych 

czynności i powierzchowny osąd może prowadzić do konkluzji, że osobę ocenia się wyłącznie 

według tego ile spełnia ona rytuałów i dobrych uczynków, jak dokładnie wypełnia szczegóły 

prawa, a nie według jakości jej życia wewnętrznego i pobożności. 

Czy judaizm gloryfikuje działania na zewnątrz niezależnie od intencji i motywów? Czy 

wzywa do działania a nie pobożności? Czy człowieka sądzi za to co robi a nie kim jest? Czy 

jedynie zachowanie jest ważne? Czy mycwy nic nie mówią o duszy? Czy dusza nie przemawia 

poprzez mycwy? Nakazano nam odprawiać określone obrzędy takie jak recytowanie dwa razy 

dziennie "Słuchaj, Izraelu… " i zakładanie tefilin na głowę i przedramię. Czy nakazano nam 

tylko recytować "Słuchaj, Izraelu (…) Bóg jest jeden" i nie słuchać? Czy wiązanie tefilin na 

głowie i przedramieniu to tylko sprawa zewnętrznej czynności? 

Żaden akt religijny nie jest spełniony prawidłowo jeśli nie jest wykonuje się go z chętnym 

sercem i pragnieniem w duszy. Nie można wielbić Pana samym ciałem jeśli się nie wie jak 

wielbić Go duszą1. A zatem związek pomiędzy uczynkiem a wewnętrzną pobożnością należy 

rozumieć w kategoriach biegunowości. 

  

WEZWANIE BY BYĆ TWÓRCZYM 

Praktyk religijnych nie można redukować do zewnętrznego stosowania się do prawa. 

Zgodność serca z duchem a nie tylko z literą prawa jest wymaganiem prawa. Celem jest, jakby 

żyć bardziej niż nakazuje prawo, natychmiast spełniać to co wieczne i tworzyć dobro z niczego. 

Sztywne i formalistyczne prawo jest wezwaniem do bycia twórczym, wezwaniem do 

szlachetności ukrytej w formie przykazań. Nie po to jest skonstruowane by być jarzmem, 

ograniczeniem i kaftanem bezpieczeństwa dla ludzkich zachowań. Bardziej niż czego innego 

Tora domaga się miłości: będziesz miłował twego Boga; będziesz miłowaał bliźniego. Praktyki 

religijne są szkołą sztuki miłości. Zapominanie, iż miłość jest celem wszystkich mycw to 

pozbawianie ich sensu. "Kto myśli, że wykonywanie jest główną rzeczą jest w błędzie. Główna 

rzecz to serce; to co robimy i to co mówimy ma tylko jeden cel: pobudzić oddanie serca. To jest 

istota i cel wszystkich mycw: kochać Go całym sercem"2. 

"Wszystko co czynisz ma być czynione z miłości"3. Celem naszego posłuszeństwa jest 

zdolność miłowania. Prawo jest nam dane byśmy je cenili a nie tylko byśmy się do niego 

stosowali.  

Należy podkreślić, że żydowska praktyka religijna odbywa się na dwóch poziomach. Składa 

się z działań wykonywanych przez ciało w wyraźnie określony i uchwytny sposób i z działań 

duchowych dokonywanych w sposób, który nie daje się zdefiniować; nie są też one na pokaz. 

Składa się z właściwej intencji i z wprowadzania tej właściwej intencji w działanie. Zarówno 

ciało jak i dusza muszą uczestniczyć w wykonywaniu rytuału, prawa, nakazu, mycwy. Myśli i 

uczucia zamknęte we wnętrzu człowieka, uczynki wykonywane z nieobecną duszą są niepełne. 



 

 

219  

Judaizm podkreśla znaczenie ustalonego wzoru uczynków jak również spontaniczności 

wiary, zarówno ilości jak i jakości życia religijnego, działania i kawany. Dobry uczynek zawiera 

w sobie nie tylko to co robimy, lecz również to jak to robimy. Nawet te mycwy, których 

spełnienie wymaga konkretnego przedmiotu i zewnętrznego działania domagają się 

wewnętrznego uznania, uczestnictwa, rozumienia i wolności serca. 

To prawda, że prawo zawsze mówi o zewnętrznym wykonywaniu a rzadko o wewnętrznym 

poświęceniu. Nie wymaga bezwzględnie kawany. W tej powściągliwości jest zawarta mądrość. 

Rabini wiedzieli, że człowiekowi można rozkazać, by działał w określony sposób, ale nie by czuł 

tak a nie inaczej. Można sterować działaniami człowieka, lecz nie jego myślami czy uczuciami. 

Zatem nie ma szczegółowych praw dotyczących kawany i w samej halasze kawana może 

rzeczywiście zaniknąć. By utzymać nurt kawany musimy utrzymywać przy życiu poczucie 

niewypowiadalnego, tego co jest poza kawaną. 

 

BÓG ŻĄDA SERCA 

Praktykowanie judaizmu można podzielić na dwie kategorie: obowiązki wymagające 

zewnętrznych aktów orz aktów duszy, oraz obowiązki wymagające tylko aktów duszy. A zatem 

umysł i serce nigdy nie są wyłączone z udziału w służbie Bogu. Liczba przepisów, które 

wymagają zewnętrznych aktów i aktów duszy jest ograniczona podczas gdy liczba przepisów, 

które są wyłącznie obowiązkami serca jest nieskończona. 

Chwalimy uczynek lecz nie ubóstwiamy zewnętrznego wykonywania. Wykonywanie jest 

tylko jednym z aspektów całego uczynku. Literatura żydowska poświęca wiele miejsca idei, iż 

każda czynność człowieka jest zawieszona i spoczywa na intencjach i ukrytych uczuciach serca, 

że obowiązki serca mają pierwszeństwo przed obowiązkami wypełnienia praktycznych 

przepisów. Obowiązują nas one "w każdym czasie, we wszystkich miejscach, w każdej godzinie, 

w każdej chwili, w każdych okolicznościach, dopóki jest w nas życie i rozum"4.  

Żadna inna dziedzina praktykowania religii nie wymagała tak ścisłego trzymania się 

ceremoniału jak rytuał w świątyni w Jerozolimie. Opis reguł i zwyczajów wedle których 

odbywały się ceremonie ofiarne zajmuje nieomal cały jeden porządek Miszny. Znaczące jednak, 

że dwa główne traktaty w tym porządku rozpoczynają się zdaniem o wewnętrznym nastawieniu 

kapłana, podkreślając zasadę, że ważność nabożeństwa zależy przede wszystkim od tego, co się 

dzieje w umyśle kapłana. A po wyłożeniu wszystkich detali zachowania kapłana redaktor Miszny 

wraca do wyjściowej zasady kończąc drugi traktat stwierdzeniem brzmiącym nieomal jak 

deklaracja: "Tyle samo waży czy ktoś przynosi mało, czy dużo – jeśli kieruje swe serce do 

nieba". Dobry Bóg przebacza każdemu kto kieruje serce do nieba (…) choćby nie oczyścił sie 

według oczyszczenia świątyni. (II Kron. 30, 18-19)4a . 

Według starożytnych mędrców studiowanie Tory było jednym z najszczytniejszych celów5. 

Czy znaczyło to, że w oczach Boga uczony w domu studiów liczył się bardziej niż wieśniak na 

polu? Ulubionym powiedzeniem uczonych w Jawne było: 



 

 

220  

Jestem stworzeniem bożym, 

Mój bliźni jest też stworzeniem bożym. 

Pracuję w mieście, 

On pracuje na polu. 

Wstaję rano do mojej pracy, 

On wstaje rano do swojej. 

Jak on nie pyszni się swym powołaniem 

Tak i ja nie pysznię się moim. 

Może powiesz: 

Ja dokonuję wielkich rzeczy a on małych! 

Nauczyliśmy się: 

Nie ma znaczenia czy ktoś robi mało czy dużo 

Jeśli kieruje swe serce ku niebu
6

. 

Judaizm ma wiele do zaoferowania umysłowi i duszy. Ale dusza i rozum muszą wiele dać 

judaizmowi. Nie ma judaizmu bez miłości i bojaźni, cudu i podziwu, wiary i troski, wiedzy i 

rozumienia.  

"Bóg żąda serca", nie tylko uczynków; głębokiego wniknięcia, nie tylko posłuszeństwa, 

rozumienia i wiedzy o Bogu, nie tylko uznania. 

Bezosobowe posłuszeństwo nie jest czymś, czego wymaga Biblia. Najsurowsze słowa Księgi 

Powtórzonego Prawa skierowane są przeciw temu, kto nie służy Panu "z radością i chętnym 

sercem" (Powt. 28, 47). Drogi Tory są "przyjemne, a jej ścieżki są pokojem. Ona jest drzewem 

życia dla tych, którzy się jej uchwycili, szczęśliwi co się jej trzymają" (Przyp. 3, 17-18). Czy nie 

powinniśmy nauczyć się jak smakować rozkosz, przyjemności, pokój i szczęście emanujące z 

Tory? 

Głównym celem praktykowania religii nie jest narzucenie dyscypliny lecz podtrzymywanie 

naszej spostrzegawczości duchowej. Judaizm nie jest zainteresowany w automatach. W swej 

istocie posłuszeństwo jest rodzajem naśladowania Boga. To, że praktykujemy jest 

posłuszeństwem, to co praktykujemy jest naśladowaniem Boga7.  

 

CZEMU KAWANA? 

Jeśli uczynek jako taki jest dobry czemu miałby być uważany za niedoskonały gdy został 

uczyniony bez udziału duszy? Czemu kawana jest niezbędna? 

Uczynek moralny dokonany niechcący może mieć znaczenie dla świata ze względu na 

pomoc jaką niesie innym. Ale uczynek dokonany bez poświęcenia, przy wszystkich skutkach dla 

życia innych ludzi, nie oddziałuje na życie czyniącego. Prawdziwym celem człowieka jest być 

tym co się robi. Wartością religii jest wartość tych, którzy nią żyją. Mycwa jest zatem nie prostą 

czynnością, lecz aktem, który obejmuje zarazem czyniącego i uczynek. Środki mogą być 

zewnętrzne, ale cel jest osobisty. Niech uczynki twe będą czyste abyś ty był święty. 

Bohater to ten, kto jest większy niż jego zwycięstwa, a człowiek pobożny to ten, kto jest 

większy niż jego obrządki. Uczynek jest skończony, ale zadanie jest nieskończone. 

Twierdzenie, że judaizm składa się wyłącznie z wypełniania obrządków i uczynków 

moralnych i zapominanie o tym, że celem wszelkiego działania jest przekształcenie duszy jest 



 

 

221  

wypaczeniem sensu judaizmu. Zanim powiedziano Izraelowi w Dziesięciu Przykazaniach co ma 

robić powiedziano mu czym ma być: świętym ludem. Aby wykonywać święte uczynki trzeba 

przyswoić sobie świętość uczynków. Musimy nauczyć się być jednością z tym, co czynimy. To 

dlatego oprócz halachy - nauki o uczynkach mamy hagadę - sztukę istnienia. 

 

CZYNIĆ ABY BYĆ 

Człowiek nie jest po to by robił dobre uczynki; to dobre uczynki są dla człowieka. Judaizm 

domaga się czegoś więcej niż pracy, czegoś więcej niż opus operatum. Celem nie jest to, by 

ceremonia była wykonana; celem jest by człowiek został przekształcony; wyznawje się to co 

święte aby samemu być świętym. Celem mycwy jest uświęcenie człowieka. 

Im więcej dla Niego czynimy, tym więcej otrzymujemy dla nas samych. W ostatecznym 

rachunku liczy się nie miara czyichś uczynków, ale ich wpływ na życie duchowe. "Kto czyni 

mycwę zapala światło przed Bogiem i przydaje życia swej duszy"8.  

Człowiek to coś więcej niż jego uczynki. To co się czyni jest minimum duchowym tego 

czym się jest. Uczynki to przejaw a nie istota "ja". Mogą one odzwierciedlać lub oczyszczać 

duszę, lecz pozostają funkcją a nie treścią życia wewnętrznego. A to właśnie nasze życie 

wewnętrzne jest najpilniejszym problemem. 

Pięcioksiąg składa się z pięciu ksiąg. Kodeks Prawa (Szulchan Aruch) składa się jedynie z 

czterech ksiąg. Gdzie jest brakująca część prawa? Odpowiedź dał Rabi Izrael z Różyna: 

brakującą częścią jest osoba. Bez żywego uczestnictwa osoby prawo jest niepełne. 

Nie ma chwały w Torze jesli człowiek jest poza. Celem dla człowieka jest bycie wcieleniem 

Tory9, celem Tory – bycie w człowieku, w jego duszy i uczynkach.  

 

BÓG JEST W UCZYNKACH 

Gdzie znaleźć obecność, gdzie znałeźć chwałę Boga? Znajdujemy ją w świecie (“Pełna jest 

ziemia Jego chwały”), w Biblii i w świętych uczynkach. 

Czy tylko niebiosa głoszą chwałę Boga? Jest głęboko znaczące że Psalm 19 zaczyna się 

"Niebiosa ogłaszają chwałę Boga" a kończy pochwałą Tory i mycw. Świat, słowo tak samo jak i 

święty uczynek pełne są Jego chwały. Bóg jest bardziej bezpośrednio obecny w Biblii i w 

uczynkach miłosierdzia i wiary niż w górach i lasach. Więcej dla nas znaczy wiara w to, że Bóg 

jest w uczynkach niż że Bóg jest w przyrodzie. Judaizm jest bardziej zainteresowany tym jak 

włączyć Go w nasze relacje z rzeczami niż tym jak odkryć Jego obecność w świecie rzeczy; tym 

jak być z Nim w czasie a nie tylko w przestrzeni. Dlatego mycwy są znakomitym źródłem intuicji 

i doświadczeń religijnych. Droga do Boga jest drogą Boga a mycwa jest drogą Boga na której 

odsłania się oczywistość tego co święte. Mamy mało słów, ale wiemy jak żyć uczynkami 

wyrażającymi Boga.  

Bóg jest Jeden i Jego chwała jest jedna. Jednosć oznacza całość, niepodzielność. Jego chwała 

nie jest częściowo tu a częściowo tam, jest cała tu i cała tam. Ale tu i teraz, na tym świecie, 

chwała jest ukryta. Odkrywa się jako święty uczynek, w świętej chwili, w uczynku ofiarnym. 

Nikt nie jest sam czyniąc mycwę gdyż w mycwie spotyka się Bóg i człowiek. 



 

 

222  

Nie spotykamy Go w taki sam sposób w jaki napotykamy rzeczy w przestrzeni. Spotkanie 

Go oznacza osiągnięcie wewnętrznej pewnosci Jego realnosci, swiadomości Jego woli. Takie 

spotkanie, taką obecnosć doswiadczamy w uczynkach. 

 

BYCIE OBECNYM 

Obecność Boga jest majestatycznym oczekiwaniem które trzeba czuć i zachowywać, a jeśli 

się to zgubi, trzeba to odzyskać i podjąć. Czas to obecność Boga w świecie10. Każda chwila to 

Jego niezauważalne przyjście, a zadaniem człowieka jest być obecnym. Obecność Boga objawia 

się w chwilach gdy Bóg nie jest sam, kiedy próbujemy być obecni w Jego obecności, 

wpuszczamy Go do naszych codziennych uczynków w których w mennicy wieczności 

wytłaczamy nasze myśli. Obecność nie jest jedną rzeczywistością a święte uczynki inną; święte 

uczynki to boskość w przebraniu11.  

Przeznaczeniem człowieka jest być partnerem Boga i mycwa jest aktem w którym człowiek 

jest obecnym, aktem uczestnictwa, podczas gdy grzech jest aktem, w ktorym Bóg jest sam, 

aktem wyobcowania.  

Takie akty objawienia boskiego przez człowieka są aktami odkupienia. Znaczeniem 

odkupienia jest odkrywanie świętości, która jest zakryta, odsłanianie boskości króra jest 

stłumiona. Każdy człowiek zostaje wezwany by być zbawicielem, a odkupienie wydarza się w 

każdej chwili, każdego dnia12. 

Znaczenie prawa żydowskiego odsłania się gdy myśli się o nim jako o świętej narracji. 

Boskość śpiewa w naszych dobrych uczynkach, boskość odkrywa się w naszych świętych 

uczynkach. Nasz wysiłek to tylko kontrapunkt w muzyce Jego woli. Wystawiając nasze życie do 

Boga odkrywamy to co boskie w nas samych i naszą harmonię z tym co boskie poza nami. 

 

                                                 
1

 Bahya Ibn Paquda, The Duties of the Heart, wyd. Haymson, New York, 1925, t. I, s. 4. 

2

 Hachayim, ms. Munich, w Otsar Hasafrut, t. III, s 66. 

3

 Sifre do Powt. 11, 13. 

4

 Patrz: Paquda, The Duties of the Heart, wyd. Haymson, t. I, s. 7. 

4a

 Według Moed Katan, 9a, Dzień Pojednania nie był obchodzony w roku, w którym otwarto Świątynię 

Salomona gdyż ludzie byli zajęci radosnym obchodzeniem poświęcenia Świątyni. Gdy ludzie niepokoili się, 

że nie obeszli świętego dnia, odezwał się głos z nieba i ogłosił: "Wszystkim wam jest przeznaczone życie 

w przyszłym świecie". 
5

 Mishnah Kiddushin, 4, 14. 

6

 Berachot, 17a. Jawne było siedzibą sławnej akademii talmudycznej założonej przez Rabbana Johanana 

ben Zakkai po zburzeniu Świątyni w 70 ne. 

7

 Talmud potępia Faryzeusza, który powiada: "Jaki jest mój obowiązek abym go spełnił?" Sotah 22b. "Bogu 

nie wystarczają uczynki wykonywane tylko w duchu posłuszeństwa dla nakazu. On pragnie przede 

wszystkim czystego serca i nakierowania na osiągnięcie prawdziwej pobożności. Serce jest królem i 

przewodnikiem wszystkich części ciała, a zatem jeśli serce nie może się przekonać do modlitwy do Boga, 

modlitwa dawana przez inne części ciała nie może być wiele warta. Stąd werset: Synu mój, daj mi serce 

(Przyp. 23, 26)". M. H. Luzzatto, Mesillat Yesharim, wyd. M. M. Kaplan, s. 140.  



 

 

223  

                                                                                                                                                             
8

 Exodus Rabba 36, 3. 

9 

"Boska Tora powinna być samą istotą człowieka by bez Tory nie można było pomyśleć o osobie jako o 

człowieku, tak samo jak bez życia nie można o niej myśleć jako o człowieku. Rabi Moshe Almonsino, 

Tefillah Lemoshe, s. 11a. 

10

 A. J. Heschel, The Sabbath, s. 100 [Pol. wyd. Szabat, op. cit.] 

11

 Szechina to mycwa", Tikkune Zohar, VI; patrz: Zohar, t. I s. 21a. 
12

 Patrz wyżej, s... 



 

 

224  

31. Kawana 

 

SKUPIENIE UWAGI 

Co rozumiemy przez termin kawana? Jak się wydaje, w formie czasownikowej pierwotne 

znaczenie to: prostowanie, ustawianie w szeregu, nakierowywanie. Od tego wywodzą się 

znaczenia: nakierowywanie umysłu, zwracanie uwagi, robienie czegoś w sposób świadomy. Jako 

rzeczownik kawana oznacza sens, cel, motyw, intencję. 

A zatem kawana zawiera w sobie przede wszystkim to, co zwykle nazywa się intencją, a 

mianowicie nakierowanie umysłu na wykonanie konkretnej czynności, stan bycia świadomym 

tego, co się robi, świadomość zadania, w którego wykonanie jesteśmy zaangażowani. W tym 

sensie kawana jest tym samym co skupienie uwagi. 

Lecz czy skupienie uwagi wyraża wszystko, co implikuje termin kawana? Czy kawana nie 

oznacza czegoś więcej niż tylko zaangażowanie umysłu? Czyż nie jest oczywiste, że święta 

czynność może zostać wykonana przy pełnym zaangażowaniu umysłu i nie być zarazem niczym 

więcej niż mechanicznym odrobieniem, w którym cel zostaje zaniedbany na rzecz odklepania 

obowiązku? Co więcej, gdyby kawana była jedynie nastawieniem umysłu, można by ją osiągąć 

przez proste nakierowanie myśli. A przecież już dawno temu pobożni ludzie uważali, że dla 

osiągnięcia stanu kawany trzeba przez godzinę medytować1.  

Skupienie uwagi jest kategorią formalną; wyraża ono nakierowanie a nie cel umysłu. Na 

czym mamy skupiać uwagę mocując mezuzę na odrzwiach albo zmawiając modlitwę? Czy jest to 

aspekt fizyczny czynności: to że mezuzę trzeba zamocować we właściwym miejscu albo że 

słowa mają być wypowiadane zgodnie z wymową hebrajską? 

Według klasycznego sformułowania posiadanie kawany oznacza "zwrócenie serca do Ojca w 

niebie". Sformułowanie to nie mówi o zwróceniu serca do "tekstu" czy też "treści" modlitwy, 

kawana jest więc czymś więcej niż skupieniem się na tekscie liturgii czy na wykonaniu mycwy. 

Kawana jest uwagą skupioną na Bogu. Chodzi w niej o nakierowanie serca, nie języka czy rąk. 

Nie jest działaniem umysłu w celu kierowania czynnościami zewnętrznymi lecz ma znaczenie 

samo w sobie. 

 

DOCENIENIE 

Mycwa znaczy przykazanie. Przy czynieniu mycwy podstawową myślą jest świadomość, że 

wykonujemy to, co On przykzał nam czynić; myśl ta nakierowuje nasze czynienie na to, co 

boskie. W tym sensie kawana nie jest świadomością nakazu, lecz świadomością Tego, kto wydał 

nakaz, nie jarzmem które znosimy, ale Wolą, o której pamiętamy. Jest to świadomość Boga a nie 

obowiązku. Taka świadomość jest czymś więcej niż tylko nastawieniem umysłu: jest aktem 

wartosciowania, docenieniem tego, że się nam nakazuje, że żyjemy w przymierzu, mamy 

możliwość działania w zgodzie z Bogiem. 

Docenienie to nie to samo co myślenie. Jest to stosunek całej osoby. To jakby kogoś 

pochłaniała niezwykłość jakiegos przedmiotu czy sytuacji. Odczuwanie niezwykłości tego, że 

można słuchać nakazu Boga, wyczulenie na wyjątkową wartość czynienia mycwy jest 

początkiem wyższej kawany. 



 

 

225  

W takim docenieniu zdajemy sobie sprawę, że wykonywanie to nadawanie formy boskiej 

melodii, że naszym zadaniem jest przedstawienie tego co boskie w czynnościach, wyrażenie 

ducha w konkretnych formach. Mycwa jest jak zapis muzyki której wykonanie nie jest 

mechanicznym odtworzeniem, lecz działaniem artystycznym. 

Muzyka w nutach otwiera się jedynie dla kogoś, kto czuje muzykę w duszy. Nie wystarczy 

granie nut, trzeba być tym, co się gra. Nie wystarczy czynić mycwę, trzeba żyć to, co się robi. 

Celem jest znalezienie dostępu do świętego uczynku. Świętość w mycwach jest dostępna jedynie 

dla tych, którzy wiedzą jak odkryć świętość we włanej duszy. Czynić mycwę to jedna rzecz, 

uczestniczyć w jej natchnieniu, to coś innego. Aby uczestniczyć musimy się nauczyć jak dawać. 

Ktoś kto koncentruje się wyłącznie na szcegółach wykonania przestaje odczuwać istotę 

zadania. Gdy w duszy głucho, mycwa staje się tylko skorupą. "Umarli nie chwalą Pana" (Ps. 115, 

17). Mycwy nie zawsze świecą własnym światłem. Gdy do mycwy otwieramy nasze życie 

wewnętrzne, nasza dusza śpiewa. 

 

INTEGRACJA 

Obecność Boga wymaga czegoś więcej niż tylko koncentracji umysłu. Kawana to zwrócenie 

się w stronę Boga wymagające zmiany nakierowania całej osoby. Jest to czynność scalania 

rozproszonych sił "ja", uczestnictwo sercem i duszą, nie tylko wolą i rozumem, zintegrowanie 

duszy z tematem mycwy. 

Bycie dla jakiejś sprawy to jedna rzecz bycie wewnątrz tej sprawy to coś całkiem innego. Nie 

dość jest pomagać blięniemu, trzeba "kochać bliźniego". Nie dość służyć Bogu, masz "służyć 

Mu ze całego serca i z całej duszy" (Powt. 11, 13). Nie wystarczy Go kochać, "będziesz kochał 

(…) z całego serca i z całej duszy, i z całą twoją mocą" (Powt. 6, 5-6). 

 

POZA KAWANĄ 

To co czujemy to przede wszystkim niezdolność czucia dostatecznie. Ludzka 

niedostateczność nie jest wynikiem skromności, jest ona prawdą naszej egzystencji. Mycwa nie 

jest ani substytutem prawdy, ani wyrazem kawany. Mycwa jest czynnością, która przekracza 

zakres naszej myśli i zamiaru. Kto sadzi drzewko wyrasta ponad własny zamiar. Kto czyni 

mycwę sadzi drzewko w boskim ogrodzie wieczności. 

Wraz ze świętym uczynkiem z duszy unosi się krzyk, czasem nieartykułowany, ale przez to 

nawet pełniej niż jakiekolwiek słowa wyrażający to czego jesteśmy świadkami i co czujemy. 

Człowieka pobożnego uważa się zazwyczaj za mola książkowego, osobę która buszuje po 

kartach starożytnych woluminów i dla której życie z jego tęsknotami, smutkiem i napięciami jest 

co najwyżej przypisem w uczonym komentarzu do Biblii. Prawdą zaś jest to, że człowiek 

religijny jest jak salamandra, legendarne zwierzę rodzące się w ogniu mirtu płonącego przez 

siedem lat. 

Religia rodzi się z ognia, z płomienia, w którym wytapia się złom umysłu i duszy. Religia 

karmi się ogniem. "Pan mówił Mojżeszowi… To niech dadzą… pół szekla jako ofiarę dla Pana" 

                                                 

 W oryginale gra słów: “to perform” – wykonywać i “form” – forma (tłum.) 



 

 

226  

(Wyj. 30, 13). Rabi Meir powiedział: "Pan pokazał Mojżeszowi monetę z ognia mówiąc: oto co 

mają dawać"2. Życie religijne to ołtarz. "Niech na ołtarzu nieustannie płonie ogień i niech nie 

zgaśnie" (Kapł. 6, 6). 

Człowiek nie może żyć bez uniesień, bez chwil drżenia i uwielbienia, nie będąc porywany 

wspaniałością. Tygodniami i miesiącami można tkwić w rutynie zdroworozsądkowych 

czynności, aż nadchodzi godzina gdy wszystkie zwyczaje pękają pod napięciem. Zdrowy 

rozsądek może zadekretować, że życie ma się odbywać wewnątrz klosza obiegowych koncepcji, 

lecz przeznaczeniem dużej części naszego życia jest spłonąć w świętym ogniu – inaczej gnije się 

wśród okropnych uczynków i złych myśli. To aby zaspokoić swą potrzebę uniesienia człowiek 

wpada we wściekłość, wywołuje wojny, podpala miasto Rzym. 

Narzucona jako jarzmo, dogmat, groźba, religia bardziej krzywdzi niż wzbogaca duch ludzki. 

Religia musi być ołtarzem, na którym ogień duszy zapłonie w świętości3.  

 

                                                 
1

 Miszna Berachot, 1, 5. 

2

 Tanchuma, wyd. Buber, ad loc.; Jerushalmi Shekalim I, 46b. 
3

 Pomiędzy uczonymi w prawie żydowskim istnieje odwieczny spór czy kawana – właściwa intencja – jest 

absolutnie konieczna przy wykonywaniu wszystkich czynności religijnych. Na przykład powstał problem 

czy można uważać za osobę która wypełniła prawo kogoś kto przypadkiem usłyszał dźwięk szofaru w 

pierwszy dzień Tiszri (Nowy Rok), nie myśląc o nakazie biblijnym (Li. 29,1)? 

Klasyczny casus można znaleźć w odniesieniu do służby Świątyni. Według prawa, kapłan sprawujący 

obrządek (uboju) ofiary musi czynić to z właściwą intencją, t.zn. albo ze świadomością, że oddaje cześć 

Bogu, albo ze świadomoscią, że działa za ofiarodawcę (osobę, w imieniu której sprawuje ofiarę). Patrz: 

Miszna Zebahim 4, 6. Jeśli kapłan sprawował obrządek z niewłaściwą intencją (np. ofiarował ją za osobę 

inną niż ofiarodawca), to taka ofiara nie zwalnia ofiarodawcy z jego obowiązku i musi on należną ofiarę 

przynieść ponownie. Patrz Zebahim, 4, 6. (Nawet wtedy, gdy pierwsza ofiara zachowuje świętość i 

wszystkie obrządki następujące po niej muszą być odprawione). Jeżeli ofiara odprawiona była przy 

pewnym rodzaju niewłaściwej intencji – np. jeśli kapłan odprawiał ją z intencją zjedzenia lub ofiara została 

spalona w niedozwolonym czasie (piggul) – jest ona uważana za nieważną, świętokradczą lub grzeszną. 

Patrz: Mishnah Zebahim, 3, b. Jednakże jeśli w umyśle kapłana nie było żadnej intencji (działał nie myśląc 

o celu czynności) to ofiara taka uwalnia ofiarodawcę od jego obowiązku na zasadzie, iż brak intencji 

traktuje się tak samo jakby właściwa intencja była obecna (Zebahim, 2b). Obiektywne okoliczności 

wskazują na zamiar czynności; intencja jest w domyśle. 

Podsumowując: czynnosć wymaga obecności właściwej intencji; obecność niewłaściwej intencji (w 

niektórych przypadkach) unieważnia czynnosć; brak lub nieobecność intencji, właściwej czy niewłaściwej, 

choć niepożądany, nie unieważnia czynności. 

Inny przypadek: Istnieje zasada, że list rozwodowy musi być pisany specjalnie dla kobiety, która ma go 

otrzymać. A zatem jeśli list rozwodowy pisany był bez wymienienia nazwiska i nazwisko jest dopisane 

później, to taki list jest nieważny. Zasadą jest tu, że czynność pisania musi się odbywać z określoną 

intencją, musi się odbywać ze względu na kobietę dla której list jest przeznaczony. Tutaj, odmiennie niż w 

przypadku ofiary, nieobecność intencji unieważnia czynność. Powód: list rozwodowy w którym żadne imię 

nie jest wymienione nie odnosi się sam przez siebie do żadnej konkretnej kobiety podczas gdy zakłada się, 

że ofiara pozostaje w relacji do woli Boga dla którego ofiara jest odprawiana – nawet jeśli w samym 

momencie jej odprawiania kapłan bezpośrednio o tym nie myślał. 

Z tego wynika pytanie czy czynności religijne powinny być traktowane analogicznie do ofiary czy też 

analogicznie do listu rozwodowego? 



 

 

227  

                                                                                                                                                             
Autorytety rabiniczne są podzielone w tej sprawie. Niektórzy utrzymują, że właściwa intencja jest 

absolutnie konieczna przy wypełnianiu przykazania i czynności religijne należy powtarzać jeśli wykonane 

były bez właściwej intencji. Dlatego też w czasach późniejszych weszło w zwyczaj ogłaszać przed 

rozpoczęciem wykonywania czynności religijnej: "Jestem gotów i przygotowany do wypełnienia tego oto 

boskiego nakazu: …" Inni twierdzą, że choć własściwa intencja jest pożądana, to ważność czynności 

religijnych nie zależy od intencji z jaką są one wykonywane. Intencja jest niezbędna jedynie wtedy, gdy 

spełnienie przykazania polega na czynności wykonywanej ustami. Gdy spełnienie odnosi się do czynności 

zewnętrznej jest ono ważne nawet przy braku właściwej intencji. Patrz: Rabejnu Jona, Berahot 12a.  

Jednak z tej drugiej opinii nie wynika bynajmniej, że kawana jest niepotrzebna. Oznacza to jedynie, że 

czynność wykonaną bez kawany uważa się za równoważną z wykonaną z kawaną ponieważ tam, gdzie 

brak intencji został świadomie osiągnięty można wciąż domniemywać, że uczynek był spełniony we 

właściwym zamiarze. A zatem w przypadku niewłaściwej intencji, gdy nie można tego samego przypuścić, 

to uczynek jest nieważny ze względu na brak kawany. Patrz: Engel, Athvan Deoraitha, Lwów 1891, r. 23. 



 

 

228  

32. Behawioryzm religijny 

 

BEHAWIORYZM RELIGIJNY 

Ważne jest byśmy przeanalizowali popularne w judaizmie nieporozumienie, które można 

nazwać "behawioryzmam religijnym". Termin ten oznacza całościowe nastawienie do prawa jak 

również filozofii judaizmu. Jako nastawienie do prawa, behawioryzm kładzie nacisk na 

zewnętrzne stosowanie się do prawa i lekceważy znaczenie wewnętrznej pobożności. Utrzymuje 

on, że w judaizmie istnieje jedna tylko droga na której wola Boga może zostać spełniona, a 

mianowicie bezpośrdnie działanie, że wewnętrzna pobożność nie jest dla judaizmu naturalna i że 

judaizm interesują uczynki a nie idee – tym czego się domaga jest posłuszeństwo prawu. Jest to 

judaizm składający się z praw, uczynków, przedmiotów. Jest on dwuwymiarowy, brakuje mu 

głębi, wymiaru osobistego. I tak behawioryści religijni mówią o dyscyplinie, tradycji, obrzędach, 

nigdy zaś o religijnym doświadczeniu i ideach religijnych. Nie trzeba wierzyć, wystarczy 

przestrzegać praw, jakby liczyło się tylko to jak człowiek zachowuje się w kategoriach 

fizycznych, jakby Bóg nie troszczył się o życie wewnętrzne, jakby nie wiara była naturalna w 

judaizmie ale zgodność z rytuałem. Taka koncepcja redukuje judaizm do rodzaju świętej fizyki 

pozbawionej poczucia nieodzowności, wewnętrzności, metafizyki. 

Jako osobiste nastawienie behawioryzm religijny zwykle odzwierciedla teologię w której 

najwyższym artykułem wiary jest szacunek dla tradycji. Ludzi nakłania się do prestrzegania 

zwyczajów albo uczestniczenia w nabożeństwach z szacunku dla tego co odziedziczyliśmy po 

przodkach. Teologia szacunku domaga się utrzymywania odziedziczonych i przekazanych nam 

zwyczajów i instytucji i charakteryzuje ją duch konformizmu, nadmierne umiarkowanie i 

pogarda dla spontaniczności. 

Choć "szacunek dla tradycji" jest mądry, istotny i pedagogicznie użyteczny, robienie z niego 

głównego artykułu wiary jest śmieszne a nawet samobójcze. Dziwactwa przeszłości nie są wcale 

bardziej godne podziwu niż szaleństwa teraźniejszości. Czy starożytność jest znakiem życiowej 

doskonałości? Czy bezwarunkowy szacunek dla przeszłości to istota judaizmu? Czyż judaizm 

nie zaczął się gdy Abraham zerwał z tradycją i odrzucił przeszłość? Behawioryzm religijny 

grzeszy całkowitym niezrozumieniem natury ludzkiej. Czy jest psychologicznie możliwe, żeby 

uczynki religijne spełniane były w zupełnej pustce duchowej, pod nieobecność duszy? Czy 

bezrozumny szacunek, pozbawiona wiary wierność przodkom, albo też świadomość grupowa 

bez wewnętrznego przekonania da się pogodzić z życiem wolnego człowieka? 

Przeanalizujmy pochodzenie jak również podstawowe przesłanki behawioryzmu religijnego 

w świetle myśli żydowskiej. 

 

SPINOZA I MENDELSSOHN 

Teoria judaizmu jako systemu behawioryzmu religijnego sięga wstecz aż do Spinozy i 

Mendelssohna. 

Spinoza wysunął teorię, iż Izraelici nie wyrożniali się spośród innych narodów ani wiedzą 

ani religią. "Mieli jedynie bardzo prymitywne idee na tamat Boga i przyrody" ponad które nawet 

prorocy nie byli w stanie się wznieść.  



 

 

229  

"Doktryna duchowa nie zawiera wyrafinowanych spekulacji ani filozoficznego rozumowania 

lecz jedynie bardzo proste sprawy, zrozumiałe dla najniższej inteligencji". "Zdziwiłbym się 

gdybym odkrył, [że prorocy] uczyli nowej doktryny intelektualnej, która nie byłaby trywialna 

dla… filozofów nieżydowskich". "A zatem nie możemy zwracać się do proroków o wiedzę o 

zjawiskach czy to przyrodniczych czy duchowych". "Izraelici wiedzieli bardzo mało o Bogu 

choć został im objawiony". Jest nieprawdopodobne by "mogli mieć jakiekolwiek ugruntowane 

pojęcia na temat Bóstwa albo że Mojżesz mógł był nauczyć ich czegokolwiek ponad zasadę 

prawego żywota (…) Zatem zasada prawego żywota, wiara i miłość boża były dla nich bardziej 

więzami niż prawdziwą wolnością, darem i łaską Bóstwa". To co zawiera Biblia to nie religia 

lecz prawo, którego charakter jest bardziej polityczny niż religijny1. 

Upór Spinozy przy intelektualnym braku znaczenia i podrzędności duchowej Biblii okazał 

się mieć przemożny wpływ i ukształtował umysły następnych pokoleń w ich nastawieniu do 

Biblii. Nawet odrzucając jego poglądy metafizyczne Kant, Fichte, Hegel i myśliciele szkoły 

romantycznej przyjmowali jego opinie dotyczące Biblii2. 

Jest jedną z ironii historii żydowskiej to, że Mojżesz Mendelssohn, mimo iż żarliwy 

przeciwnik teorii metafizycznych Spinozy i zasadniczo odmienny od niego pod względem 

motywów i intencji, w zasadzie przyjmował poglądy Spinozy na temat Biblii3. 

Mendelssohn wierzył, że ostateczne prawdy religijne nie mogą być przekazane z zewnątrz 

gdyż nasz rozum nie pojąłby ich jeśliby nie były już nam znane. Prawdy ostateczne wywodzą się 

z rozumu a nie z objawienia. Żydowska wiara w jednego Boga nie jest objawieniem lecz częścią 

religii naturalnej, do której wszyscy ludzie mogą dojść na drodze rozumowej. Za Spinozą 

utrzymuje on, że judaizm żąda posłuszeństwa prawu lecz nie pryjęcia doktryny. "Judaizm nie 

jest religią objawioną w zwykłym znaczeniu tego terminu, a jedynie objawionym 

prawodawstwem, prawami, przykazaniami i przepisami, które zostały drogą nadnaturalną 

przekazane Izraelowi przez Mojżesza". Mendelssohn nie żąda wiary ani szczególnego 

nastawienia religijnego. "Duchem judaizmu jest wolność doktrynalna i stosowanie się w 

uczynkach"4. 

 

JUDAIZM I LEGALIZM 

Wielu spośród takich, którzy biorą prawo poważnie ale i tych, którzy tylko udają, że się do 

niego stosują utrzymuje w duchu Spinozy i Mendelssohna, że nauka prawa jest jedynym 

autentycznym wyrazem judaizmu, że hagada – w ścisłym znaczeniu literatury rabinicznej nie 

odnoszącej się do prawa, lecz również w szerszym znaczeniu wszelkich post-rabinicznych prób 

interpretacji nie należących do prawa idei i przekonań naszej wiary – nie mieści się w "głównym 

nurcie judaizmu". Utrzymuje się, iż teologia jest obca judaizmowi: prawo, "Wół, który bodzie 

krowę…" to teologia żydowska gdyż judaizm to prawo i tylko prawo. Taka pan-halachiczna 

"teologia" głosi, iż w judaizmie życie religijne polega bardziej na wypełnianiu prawa niż na 

próbach osiągania celu, który leży u podstaw prawa. Jest to pogląd który wysławia Torę 

wyłącznie dlatego, że odsłania ona prawo, nie dlatego, że odsłania ona drogę do znalezienia 

Boga w życiu. Twierdzi się, że posłuszeństwo jest istotą a nie sposobem istnienia religijnego; że 

prawo jest celem, a nie drogą. 

Istotnie, krytycy judaizmu twierdzili, że "prawo Mojżesza nakazuje jedynie właściwe 

działanie nie mówiąc nic o czystości serca". Józef Albo odrzuca to jako przeciwne prawdzie: "Bo 



 

 

230  

czyż nie czytamy, Obrzeżcie tedy nieobrzezkę waszego serca (Powt. 10, 16); Będziesz miłował 

Pana Boga twego ze wszystkiego serca (Powt 6, 5); A bliźniego swego jak siebie samego (Kapł. 

19,18); Będziesz się bać Pana Boga twego (Kapł. 19, 14); Nie będziesz się mścił i nie będziesz 

chował urazy do synów twego ludu (Kapł. 19,18). Powód dla którego nakazuje się słuszne 

działanie jest taki, że czystość serca nie liczy się jeśli nie zgadzają się z nią działania. Jednak 

najważniejszą rzeczą jest intencja. Dawid mówi: Stwórzcie mi czyste serca (Ps. 51, 12)"5. 

Judaizm to nie inna nazwa dla legalizmu. Zasady rytuału to prawo pod względem formy, pod 

względem treści to miłość. Tora zawiera oba czynniki: prawo i miłość. Prawo jest tym, co 

utrzymuje świat w całości; miłość posuwa świat naprzód. Prawo jest środkiem, nie celem, drogą, 

nie stacją docelową. Jednym z celów jest "Masz być święty". Tora jest przewodnikiem do celu 

poprzez prawo. Jest zarazem wizją i prawem. Człowiek stworzony na podobieństwo Boga 

wezwany jest do od-tworzenia świata na podobieństwo wizji Boga. Halacha nie jest ani 

ostatecznym ani wszechogarniającym słowem na określenie żydowskiej nauki i życia. Tora to 

coś więcej niż system prawa, tylko część Pentateuchu zajmuje się prawem. Prorocy, Psalmy, 

midrasze hagady nie są częścią halachy. Tora obejmuje obie części: halachę i hagadę. Jak ciało i 

dusza są one wzajemnie zależne i każda ma swój własny wymiar. 

Hagadę definiuje się zazwyczaj w sposób negatywny, jako całość nie należącej do prawa, 

nie-halachicznej literatury rabinicznej6, występującą czy to w formie przypowieści czy 

komentarza do Pisma, epigramu czy homilii. Jest charakterystyczne, że choć Biblia podobnie jak 

literatura rabiniczna zawiera zarówno nauki prawne jak i pozaprawne, rozróżnienie między 

halachą a hagadą nigdy nie było do nich stosowane7. Jednakże faktem jest, że choć prawo jest 

samym jądrem, jedynie niewielka część Biblii traktuje o prawie. Opowieści Biblii są tak samo 

święte jak jej fragmenty prawne8. Według jednego z rabinów "rozmowa sług patriarchów jest 

piękniejsza nawet niż prawa późniejszych pokoleń"9. 

 

NIEZBĘDNOŚĆ HAGADY 

Niezwykła wartość i niezbędność hagady są jednoznacznie określone w poniższym 

stwierdzeniu starożytnych Rabinów: "Jeśli chcesz poznać Jego za którego słowem świat zaistniał 

studiuj hagadę bo przez nią rozpoznasz Świętego i wejdziesz na ścieżki Jego"10. To poprzez 

hagadę imię boże jest uświęcone w świecie11. Do tych, którzy nie doceniają wartości hagady, 

rabini zastosowali werset: "Nie widzą pracy Pana ani dzieł Jego rąk"12. 

W czasach tannaitów hagada była organiczną częścią wykształcenia żydowskiego. Mówiono, 

że tak jak Tora pisana składa się z trzech części: Pięcioksiągu, Proroków i Pism, Tora ustna to 

midrasz, halacha i hagada13. 

Przechowane do dziś zbiory hagady zawierają prawie niewyczerpane bogactwa religijnych 

intuicji i uczuć gdyż w hagadzie świadomość religijna z wszystkimi jej motywami, problemami, 

zawikłaniami i tęsknotami znalazła bezpośredni i pełen wyobraźni wyraz. Przykazaniem dla 

Żydów było studiowanie nie tylko halachy, lecz również hagady14. W Sądny Dzień odpowiadać 

będziemy za niestudiowanie hagady15. Według jednego z późniejszych autorytetów człowiek 

winien poświęcić hagadzie jedną trzecią swych studiów16. 

Ale żydowskie oświecenie nie ceniło hagady17. W pracy poswięconej edukacji żydowskiej, 

zalecającej wszystkie aspekty klasycznej literatury żydowskiej jako tematy zajęć, autor kładzie 

silny nacisk na niewłączanie hagady do programu18. 



 

 

231  

 

TORA TO WIĘCEJ NIŻ PRAWO 

Tłumacze Septuaginty popełnili fatalny i brzemienny w skutki błąd gdy z braku greckiego 

ekwiwalentu oddali Torę jako nomos, to znaczy prawo, powodując ogromne i trwałe 

niezrozumienie judaizmu i dostarczając skuteczny oręż tym, którzy chcieli atakować jego nauki. 

To, że Żydzi uważali Pismo za naukę znajduje dowód w fakcie, że w tłumaczeniach aramejskich 

Tora jest oddawana przez oraita, co może znaczyć jedynie naukę, nigdy zaś prawo. 

W Aweście, religia nazywana jest prawem (daéna) a Persowie nie rozróżniali pomiędzy 

religią i prawem19. W judaizmie nawet słowo Tora nie zawiera wszystkiego. "Człowiek, który 

ma Torę ale nie ma jirat szamaim (podziw i bojaźń boża) jest jako skarbnik któremu dano klucze 

do wewnętrznej komory nie dając kluczy do komory zewnętrznej"20. Również termin mycwa nie 

wyraża całości judaizmu. Przyjęcie Boga musi poprzedzać przyjęcie przykazań i jest od niego 

odróżniane21. 

Na początku Dekalogu znajdują sie słowa: Ja jestem Pan Bóg twój. Rabini dali taką 

przypowieść. "Cesarz rozciągnął swe panowanie nad nową prowincję. Jego słudzy powiedzieli 

mu: Wydaj dekrety dla ludu. Lecz cesarz odrzekł: Dopiero gdy uznają moją władzę królewską 

dam im dekrety. Bo jeśli nie przyjmują mojej władzy, jak mają wykonywać moje dekrety? 

Podobnie Bóg powiedział do Izraela, Ja jestem Pan Bóg twój – Nie będziesz miał innych bogów. 

Ja jestem tym, którego władzę królewską przyjęliście w Egipcie. I gdy odpowiedzieli Mu: tak, 

tak, On mówił dalej Nie będziesz miał innych bogów oprócz mnie"22. 

Wypełniając prawo nazbyt dokładnie można przestać dostrzegać żywą obecność i 

zapomnieć, że prawo jest nie dla samego prawa, ale dla Boga. To co istotne w praktykowaniu 

religii jest czasami tak obudowane tylu zwyczajami i rytuałami, że klejnot ginie w oprawie. 

Powierzchowne stosowanie się i zewnętrzne atrybuty prawa zajęły miejsce oddania całej osoby 

żywemu Bogu. Jaki jest ostateczny cel praktykowania jeśli nie uwrażliwienie na ducha Tego, na 

drogach którego mycwy są drogowskazami? 

Halachy nie można praktykować dla niej samej, ale dla Boga. Nie wolno ubóstwiać prawa. 

Jest ono częścią Tory, nie całą Torą. Żyjemy i umieramy dla Boga a nie dla prawa. 

Mówi się nam: Będziecie przestrzegać moich Szabatów i czcić moją świątynię (Kapł. 19, 30). 

Talmud ostrzega: Jak nie czcimy Szabatu, lecz Tego, który nakazał świętowanie Szabatu, tak nie 

czcimy świątyni, lecz Tego, który dał przykazanie odnoszące się do świątyni"23. 

Wychwalanie prawa i nacisk na jego ścisłe wypełnianie nie przywiodło Rabinów do jego 

ubóstwienia. "Szabat jest dla ciebie, nie ty dla szabatu". Starożytni mędrcy wiedzieli, że 

nadmierna pobożność może zagrozić wypełnianiu istoty prawa. "Według Tory nie ma nic 

ważniejsczego niż ochrona życia ludzkiego (…) Nawet przy najmniejszej możliwości zagrożenia 

życia można zlekceważyć wszystkie zakazy prawa". Należy poświęcić mycwę dla człowieka, nie 

zaś człowieka dla mycwy. Zadaniem Tory jest "przynieść Izraelowi życie w tym i przyszłym 

świecie"24. 

 



 

 

232  

WIĘCEJ NIŻ HALACHA 

Ostatecznym wymaganiem jest robić więcej niż prawo od nas wymaga. Tora to nie to samo 

co prawo, din. Wypełnianie obowiązków nie wystarcza. Można postępować w ramach prawa i 

być łajdakiem25. Czemu Jerozolima została zniszczona? Bo jej mieszkańcy działali zgodnie z 

prawem i nie czynili więcej niż wymaga prawo26. 

Halacha kładzie nacisk na stosowanie się do wzorca, hagada wyraża zasadę odmienności i 

różnicy. Reguły to uogólnienia. W rzeczywistym życiu napotykamy niezliczone problemy dla 

których nie ma ogólnych rozwiązań. Istnieje wiele sposobów zastosowania ogólnej zasady w 

konkretnej sytuacji. Bywają złe zastosowania szłachetnych reguł. A zatem wybór właściwego 

zastosowania ogólnej zasady w konkretnej sytuacji jest "pozostawiony sercu"27, jednostce i jej 

sumieniu. 

"Gdzie mędrzec, który to zrozumie? 

Gdzie prorok, który to ogłosi? 

Gdzie ziemia co zginęła i obróciła się w pustynię? 

"Pytano mędrców lecz nie umieli odpowiedzieć; pytano proroków lecz nie umieli 

odpowiedzieć. Aż sam Bóg dał odpowiedź: 

"I rzekł Pan: Bo zapomnieli mojej Tory. 

"Raw Juda powiedział w imieniu Rawa: To znaczy, że nie zbliżali się do Tory z 

błogosławieństwem"
28

. 

Zwolennikiem takiej interpretacji, iż Izrael został zniszczony na skutek swego złego 

nastawienia wewnętrznego a nie za dosłowne wyrzeczenie sie Tory był święty Rabejnu Jona. 

"Bo jeśli werset znaczyłby, że ludzie dosłownie wyrzekli się Tory i wcale nie byli jej oddani, 

czemu prorocy i mędrcy nie byli w stanie wyjaśnić zniszczenia kraju? Czemu nie mogli dać tego 

prostego i jasnego wytłumaczenia? 

"Prawda jest taka, że ludzie w rzeczywistości trzymali się Tory i nigdy nie zaniedbali 

studiowania jej. Dlatego prorocy i mędrcy błądzili dopóki Bóg we własnej osobie nie pośpieszył 

z wytłumaczeniem. On to, znający głębie ludzkiego serca zobaczył, że choć studiowali Torę [z 

obowiązku] nie błogosławili jej. Zobaczył, że choć wykonywali Torę nie uważali tego za 

błogosławieństwo". Nie odczuwali jej drogocenności. Zaniedbali wypełniania jej "dla niej 

samej", dla Boga. Kraj został zniszczony bo nie było kawany, wewnętrznej pobożności29. 

W duchu takiego bezkompromisowego żądania wewnętrznej czystości odnoszono słowa 

Psalmisty: Nienawidzę ludzi rozdwojonego umysłu (Ps. 119, 113) do tych, co służą Bogu ze 

strachu a nie z miłości30. Musimy zawsze pamiętać o słowach Izajasza: "Ten lud zbliża się ze 

swoimi ustami i czci mnie swymi wargami podczas gdy ich serca są daleko ode mnie, a to że się 

mnie boją jest dla nich wyuczonym przykazaniem" (Iz. 29, 13). 

 

PAN-HALACHIZM 

Tłumaczenie Tory jako nomos nie było przypadkowe. Jest to raczej przykład tendencji 

legalistycznej albo pan-halachizmu, uważającego halachę za jedyne autentyczne źródło 

żydowskiego myślenia i życia. Zarówno w okresie rabinicznym jak i w średniowieczu istnieli 



 

 

233  

ludzie, którzy mieli negatywny stosunek do hagady31 a nawet "odrzucali i wyśmiewali" część jej 

opinii32. 

Anty-hagadyczne nastawienie znalazło wyjątkowy wyraz w klasycznym rabinicznym 

zapytaniu, ktorym Raszi otwiera swój sławny Komentarz do Księgi Rodzaju. "Rabi Izaak 

powiedział: Tora [która jest kodeksem praw Izraela] powinna rozpocząć się od rozdziału 12 

Księgi Wyjścia" – gdyż przed tym rozdziałem prawie żadne prawo nie jest podane33. 

Przesłanka i konsekwencje tego pytania są porażające. Biblia powinna była pominąć takie 

nie związane z prawem rozdziały jak te o stworzeniu, grzechu Adama i Kaina, pootopie, wieży 

Babel, życiu Abrahama, Izaaka i Jakuba, życiu dwunastu plemion, cierpieniu i cudach w 

Egipcie! 

 

RELIGIA BEZ WIARY 

Głosiciele religijnego behawioryzmu twierdzą, że judaizm jest religią prawa, a nie religią 

wiary, iż “wiara nigdy nie była uważana w judaizmie za coś co ma wartość samo w sobie”. Taki 

pogląd byłby to rzeczywiście słuszny gdyby pominąć gotowość Abrahama poświęcenia swego 

jedynego syna czy też wyznanie Hioba: "Choćby mnie zabił, ufać mu będę" (Hiob 13, 15). Co 

jak nie siła wiary jest motywem polecenia Miszny "Człowiek ma obowiązek błogosławić Boga 

za zło które go spotyka tak jak za dobro, które go spotyka"34? Jeśli cokolwiek jest pewne, to to że 

nawyższe motywy, które działały w historii Izraela to niezłomna wiara w Boga i niewzruszona 

pewność, że w końcu ten Bóg, Bóg Izraela okaże się Bogiem całego świata; inaczej mówiąc, 

Wiara i Nadzieja są najbardziej charakterystycznymi cechami judaizmu"35. 

W Biblii niewierzących raz po raz spotykają słowa potępienia podczas gdy wiara wysławiana 

jest tak wzniosłymi słowy jak "To mówi Pan, pamiętam twoje uczucie w młodości, twą miłość 

jak u narzeczonej gdy chodziłeś z mną na pustyni w kraju nie obsianym" (Jer. 2, 2). Rabini 

skłonni są przypisywać grzechy ułomnej wierze w Boga lub jej brakowi. "Żaden człowiek nie 

mówi oszczerczo o bliźnim… żaden człowiek nie oszukuje sąsiada chyba że wpierw zaprzeczył 

albo przestał wierzyć w źródło wszystkiego (czyli w Boga). 

Wiara jest tak drogocenna, że Izrael został wybawiony z Egiptu w nagrodę za swoją wiarę. 

Przyszłe odkupienie zależy od stopnia wiary okazywanej przez Izrael36. Rabini odmówili udziału 

w przyszłym życiu nie tym, którzy byli winni złych uczynków, lecz tym, którzy utwierdzali 

poglądy sprzeczne z podstawowymi wierzeniami37. 

Dla poparcia swych poglądów głosiciele religijnego behawioryzmu cytują fragment, w 

którym Rabini parafrazują słowa Jeremiasza (16, 11): Opuścili mnie i nie przestrzegali mojej 

Tory w poniższy sposób: "Gdyby mnie opuścili ale przestrzegali mojej Tory"38. Jednak uważanie 

tego fragmentu za głoszący zasadnicze, jeśli nie wręcz wyłączne znaczenie studiowania Tory 

ponad troską o Boga to wypaczanie jego sens. Takie zniekształcenie możliwe jest przy 

pominięciu dalszego ciągu fragmentu, który brzmi następująco: "bo gdy zajmują się Torą, 

światło, które ona zawiera przyprowadzi ich z powrotem do Mnie39". Nie jest to więc ideał, ale 

ostatnia deska ratunku. Gdyby ludzie zaniechali wszystkich przykazań, ale przynajmniej 

studiowali dalej Torę, światło Tory przywróciłoby ich Bogu. 

 



 

 

234  

DOGMAT NIE WYSTARCZY 

To prawda, że istotą judaizmu jest wymaganie nie zaś skład zasad i że samą wiarą nie 

zbliżamy się do Niego. Ale pierwszym wymaganiem judaizmu jest byśmy mieli wiarę w Boga40, 

w Torę i w lud Izraela. Poprzez wiarę i miłość znajdujące wyraz w uczynkach żyjemy jako 

Żydzi. Wiara to oddanie a być Żydem to być oddanym Bogu, Torze i Izraelowi.  

Niewątpliwie w judaizmie chodzi o prawdy a nie tylko o prawa, oczekuje on od nas 

posiadania określonego rodzaju myśli i lojalności wobec określonych wierzeń, nie tylko 

podejmowania określonych działań. Jest on zarówno sposobem myślenia i sposobem życia, 

doktryną i dyscypliną, wiarą i uczynkiem41. 

Zaprzeczamy absolutnej nadrzędności dogmatów nie dlatego, że uważamy, iż judaizm nie 

posiada wierzeń albo iż judaizm to zaledwie system praw i obrządków, lecz dlatego, że zdajemy 

sobie sprawę, że to, w co wierzymy przekracza siłę i zakres ludzkich możliwości wyrażania.  

Co więcej, u podstaw systemów dogmatów leży intelektualizm utrzymujący, iż 

najważniejszą rzeczą jest prawidłowe i właściwe wyrażone myślenie. Jednak w żydowskiej 

tradycji tym co się najbardziej liczy jest prawe życie. Postępuj za wzorem prawego życia nawet 

jeśli nie wiesz jak dobrze wyrazić jego podstawową teorię. 

Dogmat to coś co jest w całości realizowane w umyśle poprzez akt wiary. A przecież umysł 

jest tylko częścią człowieka, stolicą królestwa człowwieka lecz nie całym królestwem. A zatem 

dogmat może jedynie częściowo przedstawiać sytuację religijną.  

Niebezpieczeństwem dogmatów jest to, że mogą one służyć jako wiara zastępcza, jakby 

jedynym naszym obowiązkiem było przyjęcie ustalonego zespołu zasad bez konieczności 

poszukiwania dróg wiary. Lecz dogmaty, jeśli mają czemukolwiek służyć, powinny być 

podsumowaniem, przykładem wiary, a nie jej zamiennikiem. 

 Centralnym wymaganiem judaizmu nie jest wyznanie wiary, lecz aktywne przyjęcie 

królestwa i porządku Boga. Głoszenie "Wierzę w…" nie czyni osoby Żydem, tak samo jak 

deklaracja "Wierzę w Stany Zjednoczone Ameryki" nie czyni osoby Amerykaninem. 

Obywatelem ktoś, kto uznaje poddanie się Konstytucji, jej prawom i obowiązkom. A zatem 

naszego stosunku do Boga nie może wyrazić wierzenie, lec przyjęcie ładu, który określa całe 

nasze życie.  

 

CZTERY ŁOKCIE 

Innym stwierdzeniem, które zdaje się być wyrazem anty-hagadycznego ducha jest zdanie 

babilońskiego Amorairty Uli: "Od dnia w którym Świątynia w Jerozolimie została zburzona 

wszystko co pozostało Świętemu to cztery łokcie halachy"42; jakby Bóg był nieobecny poza sferą 

halachy. Ci, którzy cytują ten fragment jako stwierdzenie dyskredytujące hagadę nie zauważają, 

że nie jest on bynajmniej wyrazem radości. Jego intencją jest raczej przekazanie głębokiego bólu 

z powodu, że człowiecze wyczulenie na Boga ograniczyło się do zagadnień halachy; że Bóg 

nieobecny jest w sprawach świata, w rzeczach leżących poza sferą halachy43. To dlatego 

modlimy się o odkupienie. 

Temu fragmentowi przeciwstawia się inny, iż "wszystko co Święty ma w tym świecie to 

podziw i bojaźń boża"44.  



 

 

235  

Jeśli pewne czynności rytualne wykonuje osoba niewierząca, uważa się je za nieważne. Na 

przykład: "Jest zabronione palenie czy niszczenie w jakikolwiek sposób którejkolwiek z ksiąg 

Pisma Świętego, ich komentarzy i interpretacji (…) Reguła ta stosuje się jedynie do Pism 

napisanych przez osobę świadomą ich świętości. Lecz jeśli niewierny napisał zwój Tory, to 

należy go spalić wraz ze wszystkimi imionami Boga które zawiera. Powód jest taki, że nie 

wierzy on w świętość boskiego imienia i nie pisze go dla niego samego, lecz miał je na równi z 

jakimkolwiek innym pisaniem. Gdy takie jest jego nastawienie, Boże Imię, które napisał nigdy 

nie zostało uświęcone"45. 

Kapłan, który nie wierzy w służbę ofiarną – który w sercu mówi, że ofiary w świątyni są 

daremne, że Pan ich nie nakazywał i to Mojżesz je wymyślił – nie ma udziału w kapłaństwie"46. 

Rozdźwięk między Saduceuszami i Faryzeuszami spowodowany był częściowo różnicami 

doktrynalnymi. Pismo jest jedynym autorytetem, głosili Saduceusze, Pismo i tradycja, 

utrzymywali Faryzeusze. "Najżarliwszy ze wszystkich sporów dotyczył doktryny 

zmartwychwstania"47. Faryzeusze wierzyli w ocalenie duszy i odnowienie ciała, wielki sąd, i 

życie w przyszłym świecie podczas gdy Saduceusze odrzucali te wierzenia. 

Spór wokół nauki Majmonidesa nie dotyczył zagadnień prawa. Autorytatywność jego 

halachicznych decyzji nigdy nie była kwestionowana. To jego poglądy na temat aniołów, 

proroctwa, cudów, zmartwychwstania i stworzenia powodowały oburzenie wielu ortodoksyjnych 

rabinów48. 

Gwałtowna niechęć Gaona z Wilna w stosunku do ruchu chasydzkiego spowodowana była 

nie różnicami w zwyczajach lecz różnicami w doktrynie takimi jak właściwe rozumienie 

bezpośredniości Boga w rzeczach, doktryn "odkupienia iskier" i cimcun49. 

 

                                                 
1

 Tractatus Theologico-Politicus, III, IV, XII. 

2

 Kant zawdzięczał swą znajomość judaizmu częściowo Traktatowi Spinozy a częściowo Jerusalem 

Mendelssohna. Utrzymywał on, że judaizm jest "eigenllich gar keine Religion". Por. Hermann Cohen, 

"Spinoza uber Staat und Religion, Judentum und Christentum", Jüdishe Schriften, Berlin 1924, t. III, ss. 

290-372 i t. I, s 284n. To samo stosuje się do Hegla, Early Theological Writings, Chicago, 1948, s. 195n. 

3

 To że Traktat Spinozy pod wieloma względami służył jako model dla Jerozolimy Mendelssohna zostało 

udowodnione przez Juliusa Guttmanna, Mendelssohn's Jerusalem und Spinozas Teologisch Politischer 

Traktat, Berlin 1931. Patrz też: Guttmann, Die Philosophie des Judentums, Monachium, 1933, s. 312n. 

Por. krytyczny pogląd nt. filozofii Mendelssohna w pracy Isaaca Heinemanna, Metsudah, 1954, d. 205nn. 

4

 Jerusalem, r. 2. Patrz: Hermann Cohen, Die Religion der Vernuft, s. 415nn. 

5

 Joseph Albo, Ikkarim, cz. 3, r. 25. 

6

 Rabi Samuel Hanagid, Mevo Ha-talmud. 

7 Na podstawie Genesis Rabba 44, 8 sugerowano, iż początkowo termin hagada stosowany był rówież do 

narracyjnych partii Biblii w tym Pięcioksiągu. Patrz: M. Guttmann, Clavis Talmudis, I, 453. 
8

 Por. Genesis Rabba, 85, 2. 

9

 Genesis Rabba, 60, 8. 

10

 Sifre, Powt. 49, do 11, 22. 

11

 Yalkut Shimoni, Psalmy, 672. 



 

 

236  

                                                                                                                                                             
12

 Midrash Tehillim, 28, 5. Według Majmonidesa, Komentarz do Ojców, zakończenie, kadysz recytuje 

się tylko po hagadzie; jednak patrz: Mishneh Torah, Ahavah, zakończenie i Magen Avraham, 54, 3.  

13

 Jerushalmi Shekalim, V, początek. Hagada była jednym ze skarbów obiecanych Izraelowi w Mara 

(Mechilta do Wyj. 15, 26) i którą Mojżesz otrzymał podczas 40 dni, które spędził w niebie, Exodus Rabba 

47, 1; patrz: Ibn Zimra, Responsa, IV, 232. Inaczej niż Pierwsze Tablice Przymierza, Drugie Tablice 

zawierały również hagadę (Exodus Rabba, 46, 1). O wierzeniu w boskie pochodzenie hagady, patrz: 

Leviticus Rabba, 22, 4; Jerushalmi Megillah, 4, 1. 

14

 Sifre, Wyj. 48; Kiddushin 30a. 

15

 Midrash Mishle do 10, 3. 

16

 Rabi Szneur Zalman z Ładów, Szulchan Aruch, Talmud Torah, r. 2, par. 1-2. 

17

 Patrz: Majmonides, Komentarz do MIszny, Sanhedrin X, wstęp. Abraham Geiger przypisywał 

Rabinom "ein getruebtes exegetiches Bewusstsein". Patrz: Michael Sachs, Die Religiose Poesie der Juden in 

Spanien, Berlin 1845, s. 160. 

18

 Elijah Morpurgo, w: Asaf, Mekorot Letoldot Hachinuch B’israel, t. II, s. 231. 

19

 Eduard Lehmann, Die Preser w "Chantepie de la Saussaye", Lehrbuch der Religionsgeschichte, wyd. 

Alfred Bertholet i Eduard Lehmann, Tuebingen, 1925, t. II s. 246. 

20

 Shabbat 31a-b. 

21

 "Rabi Joszua ben Karha powiedział: Czemu w naszej liturgii część Słuchaj Izraelu poprzedza część I 

tak się stanie jeśli posłuchasz (która odnosi się do praktyk religijnych)? Ażeby człowiek wpierw przyjął 

do siebie jarzmo związku z niebem a potem przyjął na siebie jarzmo przykazań". Mishna Berachot, II, 2. 

22

 Mechilta do Wyj. 20, 3. Według Mechilta de Rabi Simon ben Jochai, Frankfurt n. Menem, 1905, s. 103, 

"Ja jestem Pan Bóg twój" jest częścią każdego przykazania prawa gdyż bez wiary w rzeczywiste istnienie 

Boga nie ma przykazań; patrz: komentarz Davida Hoffamanna. 

23

 Yebamot 6a-6b. 

24

 A. J Heschel, The Sabbath, s. 17 [Polskie wyd, Szabat, op. cit] 

25

 Nahmanides, Komentarz do Kapł. 19, 2. 

26

 Baba Metzia 30b. 

27

 Patrz: Kidushin 32b. 

28

 Nedarim 81a; cytaty pochodzą z Jer. 9, 11n, nieznacznie zmienione. 

29

 R. Nisim do Nedarim 81a. 
30

 Midrash Tehillim, 119, 113. 

31

 Patrz np. Sotah 40a. W studiach nad Talmudem, który przez stulecia był głównym przedmiotem nauki 

żydowskiej jego część hagadyczna była często zaniedbywana. Dzięki nieprzerwanej tradycji studiowania 

halachy wiedza o jej starożytnych źródłach przechowała się do dziś. Brak podobnej tradycji studiowania 

hagady pozbawił nas w znacznym stopniu znajomości jej źródeł. Bahia skarżył się, że studiowanie 

"obowiązków serca" zostało zaniedbane, "choć one tworzą fundament wszystkich przepisów", Bahia, 

Duties of the Heart, t. II s. 49; też t. I, s. 14. Patrz też Rabi Isaac Aboab, Menorat Hamoar, wstęp. 

Rabejnu Jona, Szaare Teszuva, 3, 20. Rabi Abraham syn Majmonidesa, Milhamot Hashem, Jerusalem, 

1953, s. 49. Rabi Joseph Ibn Kaspi, w I. Abrahams, Hebrew Ethical Wills, II, s. 153n. Luzatto, Mesillat 

Yesharim, przedmowa. Rabi Chaim z Wołożyna, Nefesz Hachaim, 4,1. 

32

 Patrz: Majmonides, Przewodnik zbłąkanych, księga III, s. 43. Stanowcze potępienie hagady przez 

Rabiego Zeirę (Jerushalmi Maaserot III, 51a) który sam był ważnym hagadystą nie było skierowane 

przeciwko hagadzie jako takiej, lecz przed jej nadużywaniu; patrz: A. Marmorstein, The Old Rabinic 



 

 

237  

                                                                                                                                                             
Doctrine of God, London 1937, ss. 137nn. W związku z tym można przypomnieć, że Rabi Zeira spędził sto 

dni na postach aby zapomnieć dialektyczną metodę wykładu szkół babilońskich. Patrz: Baba Metzia, 85a. 

33

 W swoim komentarzu Nachmanides miał trudności z tym problemem. "Oczywiście należało rozpocząć 

od historii stworzenia; stworzenie jest najbardziej podstawowym wierzeniem, a ten kto mu zaprzecza jest 

ateistą (kofer ba-ikkar) i nie ma udziału w Torze". Jednak Nachmanides uzasadnia pytanie mówiąc, że 

historia stworzenia pozostaje tajemnicą niezależnie od tego, co jest powiedziane w Księdze Rodzaju. 

Jakiekolwiek rozumienie tej tajemnicy jest udziałem wyróżniającej się jednostki, wywodzi się ono 

wyłącznie z tradycji. A zatem dla zwykłych ludzi wzmianka o stworzeniu zawarta w Dekalogu byłaby 

wystarczająca. 

34

 Mishnah Berahot 9, 5. 

35

 S. Schechter, Studies in Judaism , Pierwsza seria, s. 151. 

36

 Mechilta do Wyj, 14, 31. 

37

 Mishnah Sanhedrin, 10, 1. 

38

 Lamentations Rabba, 2, proemium. Wg S. Abramsona, Leshonenu, xiv, s. 122-125, pierwotnym 

odczytaniem było nie meor, ale seor w znaczeniu "istoty". 

39

 Patrz czytanie z Pesikta de Rabi Kahana, wyd. Buber, Lyck, 1868 i Jerushalmi Hagigah, 1, 7, 76c. W 

Pesikta po fragmencie następuje zdanie, iż należy studiować Torę nawet gdy nie odbywa się to dla jej 

samej gdyż studiując uczymy się sudiować Torę dla niej samej. 
40

 Według Majmonidesa, Halewiego, Nachmanidesa i innych pierwsze słowa Dekalogu zawierają nakaz 

wiary w istnienie Boga. 

41

 Na temat związku między składem zasad a wiarą patrz: Man Is Not Alone, s. 167n. 

42

 Berachot 8a. 

43

 Por. sugestię Majmonidesa ze Wstępu do Miszny, iż halacha w tym fragmencie użyta jest w szerszym 

znaczeniu niż gdzie indziej. Fragment był zagadkowy dla Majmonidesa. "Jeśli brać go literalnie, jest on 

niezwykle daleki prawdy gdyż wynikałoby z niego, że cztery łokcie halachy są jedynym rodzajem wiedzy 

jaki powinniśmy nabywać podczas gdy wszystkie inne rodzaje mądrości i nauki winny zostać odrzucone. 

Czy znaczy to, że w epoce Sema i Ebera (przed czasami Abrahama) gdy nie znano halachy Bóg nie miał 

żadnego w ogóle udziału w świecie?" 

44

 Shabbat 31b. 

45

 Mishneh Torah, Yesode Hatorah, vi, 8. 
46

 Hullin, 132b i uwaga Rasziego. Jeśli wierzy w ofiary choć nie jest obznajomiony z dotyczącymmi ich 

prawami, jest uprawniony do części przy rozdzielaniu darów kapłańskich. 

47

 Louis Finkelstein, The Pharisees, Philadelphia, 1938, s. 145. 

48

 Patrz: Julius Guttmann, Die Philosophie des Judentums, Muenchen, 1935, s. 206n; Joseph Sarachek, 

Faith and Reason, Williamsport, PA, 1935. 

49

 Patrz: D. Z. Hilman, Iggrot Baal Hatanya, Jrozolima 1953, s. 97; M. Teitelbaum, Harav Meladi, 

Warszawa 1914, t. II, s. 87nn.  



 

 

238  

33. Problem biegunowości 

 

HALACHA I HAGADA 

Uważa się, że Rabini byli ludźmi naiwnymi, prostodusznymi i niezbyt skomplikowanymi. 

Trudno zrozumieć jak takie przekonanie można stosować hurtem do konstelacji ludzi, których 

subtelne i głębokie sądy w dziedzinie halachy pozostają intelektualnym wyzwaniem dla 

wszystkich późniejszych uczonych. Przeczy temu każda nieuprzedzona analiza ich 

hagadycznych powiedzeń, które jasno wskazują, że ich życie nie było ani proste ani sielankowe. 

Ich myślenie można właściwie zrozumieć jedynie w kategoriach ścierania się wrażliwości i 

spontaniczności, pomiędzy halachą a hagadą. 

Halacha to czynnik nadający formę. Wyraża ona moc kształtowania życia jednostki zgodnie 

z ustalonym wzorem. Hagada jest wyrazem wiecznego dążenia człowieka, które pokonuje 

wszystkie bariery. Halacha jest racjonalizacją i uschematyzowaniem życia, definiuje, określa, 

zakreśla miarę i granicę, wpasowuje życie w dokładny system. Hagada zajmuje się 

niewyrażalnymi stosunkami człowieka z Bogiem, innymi ludźmi i światem. Halacha zajmuje się 

szczegółami, każdym przykazaniem traktowanym osobno, hagada całością życia, 

wszechogarnianiem życia religijnego. Halacha zajmuje się prawem, hagada znaczeniem prawa. 

Halacha zajmuje się przedmiotami, które dadzą się wyrazić literalnie, hagada wprowadza nas w 

domenę, która znajduje się poza zasięgiem wypowiedzi. Halacha uczy nas jak wykonywać 

zwykłe czynności, hagada mówi nam jak uczestniczyć w wiecznym dramacie. Halacha daje 

nam wiedzę, hagada aspiracje. 

Halacha daje nam zasady działania, hagada, wizję celów życia. Halacha nakazuje, hagada 

sugeruje, halacha obwieszcza, hagada inspiruje, halacha jest ściśle określona, hagada jest 

aluzyjna. 

Gdy Izaak błogosławił Jakuba powiedział: "Bóg daje ci rosę z nieba, tłuszcz z ziemi i 

mnóstwo zboża i wina". Midrasz wyjaśnia: "Rosa z nieba to Pismo, tłuszcz ziemi to Miszna, 

ziarno to halacha, wino to hagada"1. 

Halacha z konieczności zajmuje się prawami w sposób abstrakcyjny, niezależnie od całości 

osoby. To hagada przypomina, że celem działania jest przemiana działającego, że celem praktyk 

religijnych jest przysposobienie nas do osiągania celów duchowych. "Dobrze wiadomo, że celem 

wszystkich mycw jest oczyszczenie serca, bo serce jest istotą"2. Głównym celem i funkcją mycw 

wykonywanych za pomocą ciała jest uczulenie naszej uwagi na mycwy wypełniane za pomocą 

umysłu i serca gdyż one to są filarami na których spoczywa służba Bogu"3. 

Twierdzenie, że istota judaizmu polega wyłącznie na halasze jest tak samo błędne jak 

głoszenie, że istotą judaizmu jest wyłącznie hagada. Wzajemne powiązanie halachy i hagady 

jest sercem judaizmu4. Halacha bez hagady jest martwa, hagada bez halachy jest dzika.  

 

ILOŚĆ I JAKOŚĆ 

Halacha rozważa w kategoriach ilościowych, hagada to kategoria jakości. Hagada twierdzi, 

że kto ratuje jedno życie jest jakby uratował całą ludzkość. W oczach kogoś, dla kogo 

podstawową kategorią jest ilość, jeden człowiek to mniej niż dwóch ludzi, ale w oczach Boga 



 

 

239  

jedno życie jest warte tyle samo co wszystkie życia razem. Halacha mówi o obliczalnych i 

wymiernych aspektach naszych uczynków podpowiadając nam jak wiele musimy jeszcze zrobić 

aby wywiązać się z obowiązku, traktuje o wielkości, pojemności i zawartości czyniącego i 

uczynku. Hagada zajmuje się niewymierną, skierowaną do wewnątrz stroną życia 

podpowiadając nam jak myśleć i czuć, bardziej jak niż jak wiele mamy robić by spełnić 

obowiązek; sposób jest ważny, a nie tylko treść. Dla halachy ilość jest decydująca, liczba ani 

wielkość dobrych uczynków nie oszałamia hagady w której ostatecznym standardem jest jakość; 

kładzie ona nacisk na ducha, kawanę, poświęcenie, czystość. A zatem hagada szuka do 

wewnątrz nie patrząc na zewnętrzny strój. 

 

HALACHA BEZ HAGADY 

Redukowanie judaizmu do prawa, do halachy to ściemnianie jego światła, wypaczanie jego 

istoty i zabijanie jego ducha. Mamy dziedzictwo hagady wraz z systemem halachy i choć z wielu 

powodów tego dziedzictwa często nie dostrzegano i hagadę podporządkowywano halasze, 

halacha ostatecznym rachunku zależy od hagady, Halacha, racjonalizacja życia musi nie tylko 

stosować elementy które same nie są racjonalne, co więcej jej ostateczny autorytet zależy od 

hagady. Co jest bowiem podstawą halachy? Stwierdzenie "Mojżesz otrzymał Torę na Synaju" 

Ale to stwierdzenie nie wyraża idei halachicznej. Jako że halacha zajmuje się tym, co człowiek 

powinien robić, tym co człowiek może przełożyć na uczynki, rzeczami określonymi i 

konkretnymi i cokolwiek znajduje się poza sferą człowieka nie należy do halachy. Zdarzenie na 

Synaju, tajemnica objawienia należy do sfery hagady. A zatem choć przedmiotem halachy jest 

jej zawartość, jej sankcja wywodzi się z hagady. 

Halacha nie zajmuje się ostatecznym poziomem egzystencji. Prawo nie stwarza w nas 

motywacji by kochać i lękać się Boga, nie jest też zdolne obdarzyć nas siłą dla pokonania zła i 

opierania się jego pokusom, ani też lojalnością aby wypełnić jego przepisy. Halacha dostarcza 

nam broni, wskazuje drogę - walka jest pozostawiona duszy człowieka. 

Kodeks postępowania jest jak nuty dla muzyka. Reguł, zasad i formuł można się nauczyć; 

intuicja, uczucie, poczucie rytmu musi przyjść z wewnątrz. A celem życia religijnego jest 

bardziej jakość niż ilość, nie tylko co robimy, ale jak robimy. 

Posłuszeństwo literze prawa reguluje nasze życie codzienne, ale to posłuszeństwo nie 

powinno krępować spontaniczności naszego życia wewnętrznego. Gdy prawo staje się 

skamieniałe a nasza religijność mechaniczna, faktycznie gwałcimy i zniekształcamy ducha 

prawa. Kto nie wie, że przestrzeganie prawa oznacza ciągłe podejmowanie decyzji jest głupim 

kapłanem. "Kto to głupi kapłan? Kobieta tonie w rzece a on mówi: Nie wolno mi na nią patrzeć 

więc nie mogę jej ratować"5.  

Halacha jest odpowiedzią na pytanie czego Bóg żąda ode mnie. Jeśli to pytanie umarło w 

sercu odpowiedź nie ma znaczenia. Lecz to pytanie jest ze swej natury hagadyczne, 

spontaniczne, osobiste. Jest ono erupcją intuicji, tęsknoty, wiary. Nie jest dane nam od razu, 

musi do nas przyjść. Zadaniem nauczania religii jest położnictwo, doprowadzenie do narodzin 

pytania. Wielu nauczycieli religii opowiada się za sterylnością duchową popełniając grzech 

ignorowania zasadniczej roli pytania. A przecież dusza nigdy nie śpi. Każdy człowiek jest 

nosicielem wielu problemów w przeduświadomionej formie. Większość z nas nie wie jak ująć w 

słowa poszukiwanie sensu, niepokój o sprawy ostateczne. Bez przewodnictwa nasz niepokój o to 



 

 

240  

co ostateczne nie zostaje domyślany do końca a to co wypowiadamy jest niedojrzałe i 

nieostateczne, poronione z ducha. 

Pytanie nie ma niezmiennej formy. Każde pokolenie musi wyrazić je na swój własny sposób. 

W tym znaczeniu hagada może być stosowana jako określająca całe myślenie religijne w 

tradycji judaizmu. 

Byłoby fatalnym błędem izolowanie prawa, odłączanie go od zawikłań, pragnień i aspiracji 

duszy, od spontaniczności i całości osoby. W kryzysie duchowym współczesnych Żydów 

zagadnienie wiary ma pierszeństwo przed zagadnieniem prawa. Bez wiary, wewnętrzności i 

władzy doceniania prawo jest pozbawione znaczenia. 

 

HAGADA BEZ HALACHY 

Redukowanie judaizmu do wewnętrzności, do hagady równa się zdmuchnięciu jego światła, 

rozwodnieniu jego istoty i zniszczeniu jego realności. Najlepszym sposobem na sfałszowanie 

hagady jest zniesienie halachy. Ocaleć mogą jedynie w symbiozie. Bez halachy hagada traci 

swoją treść, charakter, źródło inspiracji, zabezpieczenie przed sekularyzacją. 

Samą wewnętrznością nie zbliżamy się do Boga. Najczystsze intencje, najbardziej 

wyrafinowana pobożność, najszlachetniejsze aspiracje duchowe są próżne jeśli nie są wcielane w 

czyn. Spirytualizm jest dla aniołów, nie dla człowieka. Jest tylko jedna czynność która odbywa 

sie bez pomocy środków zewnętrznych: sen. Podczas snu człowiek jest nieomal oderwany od 

konkretnej rzeczywistości. Ale życie duchowe to nie sen i nieustanie potrzebuje działania. 

Działanie jest sprawdzaniem ducha. Czy przyjaźń polega tylko na emocjach? Na wylewie uczuć? 

Czy nie potrzebuje ciągle konkretnych, materialnych środków wyrazu? Również życie duchowe 

potrzebuje konkretnych działań dla swej aktualizacji. Ciało nie może być pozostawione samemu 

sobie; duch musi się spełnić w ciele. Duch jest decydujący, ale w życiu, w całości życia duch jest 

stawką. Dla uświęcenia naszego języka i naszych rąk potrzebujemy nadzwyczajnych środków 

pedagogicznych.  

Nie da się rozstrzygnąć czy w judaizmie prymat należy do halachy czy do hagady, do 

prawodawcy czy do Psalmisty. Rabini chyba wyczuwali ten dylemat. Raw powiedział: świat 

stworzony został z powodu Dawida aby mógł śpiewać hymny i psalmy Bogu. Samuel 

powiedział: świat stworzony został z powodu Mojżesza aby mógł otrzymać Torę6.  

Pogląd o prymacie hagady odzwierciedla następująca tradycja: Powiadają o Rabim 

Johananie ben Zakkai, iż jego nauka obejmowała wszystkie dziedziny wiedzy żydowskiej, 

sprawy czy to wielkie czy małe. Wielkie sprawy to maase merkawa (doktryny mistyczne), małe 

sprawy to dyskusje Abaye i Raba (interpretacje prawa)7. Badanie prawa jest tu określane jako 

"mała sprawa" w porównaniu ze studiowaniem wiedzy mistycznej8. 

Majmonides, jesen z największych w dziejach znawców prawa głosi: "Więcej znaczy dla 

mnie uczenie czegoś o podstawach naszej religii niż wszystko inne co studiuję"9. 

 

                                                 

 Patrz wyżej, r. 29. 



 

 

241  

BIEGUNOWOŚĆ JUDAIZMU 

Żydowski sposób myślenia i życia można właściwie zrozumieć jedynie w modelu 

dialektycznym o właściwościach przeciwstawnych lub kontrastowych. Jak w magnesie, którego 

przeciwne końce mają odwrotne własności magnetyczne, tak pojęcia judaizmu są sobie 

przeciwstawne i ilustrują biegunowość obecną w samym jego sercu, biegunowość idei i faktów, 

mycwy i grzechu, kawany i uczynku, powtarzania i spontaniczności, uniformizacji i 

indywidualności, halachy i hagady, prawa i wewnętrzności, miłości i bojaźni, rozumienia i 

posłuszeństwa, radości i dyscypliny, dobrych i złych skłonności, czasu i wieczności, tego i 

przyszłego świata, objawienia i odpowiedzi, intuicji i objaśnienia, wsółczucia dla innych i 

wyrażenia samego siebie, religii i wiary, słowa i tego co poza słowem, ludzkiego pytania o Boga 

i bożego poszukiwania człowieka. Również stosunek Boga so świata charakteryzuje 

biegunowość sprawiedliwości i miłosierdzia, opieki i wycofania się, obietnicy nagrody i żądania 

by Mu służyć dla Niego samego. Traktowane w oderwaniu te kategorie zdają się wzajemnie 

wykluczać a przecież w rzeczywistym życiu wzajemnie się uzupełniają; rozdzielenie 

którychkolwiek z nich jest zabójcze dla obojga. Nie ma halachy bez hagady, nie ma też hagady 

bez halachy. Nie wolno nam lekceważyć ciała ani też poświęcać ducha. Ciało to dyscyplina, 

wzorzec, prawo; duch to oddanie wewnętrzne, spontaniczność, wolność. Ciało bez ducha jest 

martwe; duch bez ciała to upiór. A więc mycwa to zarazem dyscyplina i inspiracja, akt 

posłuszeństwa i doświadczenie radości, jarzmo i przywilej. Naszym zadaniem jest nauczenie się 

jak utrzymywać harmonię pomiędzy wymaganiami halachy i duchem hagady. 

Skoro te zasady mają przeciwstawne wektory, równowaga może być zachowana tylko wtedy, 

gdy obie działają z równą siłą. Taka sytuacja zdarza się rzadko. Biegunowość należy do istoty 

wszystkich rzeczy. Napięcie, kontrast i sprzeczność charakteryzują rzeczywistość. W języku 

Zoharu ten świat nazywany jest alma deperruda, "świat rozdzielenia". Niespójność, spór, 

niejednoznaczność i względność oddziałują na całe życie, włączając w to naukę Tory. Nawet 

mędrcy Talmudu nie zgadzają się w wielu szczegółach prawa10. 

 

NAPIĘCIE POMIĘDZY HALACHĄ A HAGADĄ 

Są sytuacje gdy równowaga między prawem a wewnętrznością, dyscypliną a przyjemnością 

zostaje poważnie naruszona. W szlachetnej obawie zbezczeszczenia ducha boskiego nakazu 

Rabini ustanowili poziom religijności, który w dzisiejszych czasach jest w zasięgu wzniosłych 

dusz, jednak nierzadko znajduje się poza zasięgiem zwykłego człowieka. Czy halacha ma nadal 

lekceważyć głos hagady? 

"W Biblii zostało przewidziane, że pewnego dnia Efraim przestanie zazdrościć 

Judzie a Juda nie będzie prześladował Efraima (Iz. 11, 13). Te dwa typy 

(plemiona) zawsze są ze sobą skłócone. Bóg powołał Efraima aby skupił się na 

prawie i aby poświęcił się przykazaniom. Dlatego prorok ostrzega lud Izraela aby 

ściśle stosował się do prawa "bo wywoła ogień w domu Józefa" (Amos 5, 6). 

“Juda został powołany by skupił się na Bogu i był Mu oddany na wszystkie 

sposoby. Dlatego Judzie nie wystarcza znajomość prawa, lecz szuka on Boga by 

objawił mu głębię prawdy poza prawem. (Bo w prawie może się zdarzyć, iż 

wedle informacji posiadanych przez sędziów wyrok jest prawidłowy a przecież 

sprzeczny z prawdą; cf. np. Shevuot 29a).  



 

 

242  

"Juda nie zadowala się rutynowym praktykowaniem czy powierzchowną wiarą. 

Nie wystarcza mu robienie dziś tyle samo co wczoraj, pragnie co dzień znajdywać 

nowe światło w Jego przykazaniach. To naleganie na świeże światło czasami 

prowadzi Judę do czynienia dla Boga rzeczy przeciwnych ściśle pojętemu prawu. 

"Lecz obiecano nam, że w przyszłości Efraim i Juda nie będą walczyć. Bóg ukaże 

Efraimowi, że uczynki Judy, nawet gdy wychodzą poza granice prawa są zawsza 

dla Niego i nie powodowane żadnym nieczystym motywem i nastanie między 

nimi prawdziwy pokój i zrozumienie"
11

.  

 

POWTARZALNOŚĆ I SPONTANICZNOŚĆ 

Napięcie między powarzalnością a spontanicznością, pomiędzy utrwalonym wzorem prawa a 

wewnętrznością osoby bywała często źródłem wstydu i cierpienia. Nie zawsze jesteśmy gotowi 

wznieść się na poziom na którym możemy na przykład odpowiedzieć na wspaniałość liturgii. A 

prawo oczekuje, że spotakmy się z tą wspaniałością trzykrotnie każdego dnia. Słowa i formy są 

te same, a nam się mówi, że święta czynność winna być dokonywana zawsze jakby to był 

pierwszy raz. Głos ogłosił: "Te słowa które ci nakazuję w tym dniu będą w twoim sercu" (Powt. 

6, 6). "Nie powinny być uważane za dawny zespół reguł… ale za zawsze nowe słowa ku którym 

człowiek śpieszy w niecierpliwości by je usłyszeć"; nowe, jakby były dane dziś, w tym dniu12. 

Próbując pozostać wierni obu aspektom życia żydowskiego dostrzegamy, że biegun 

powtarzalności jest silniejszy niż biegun spontaniczności i istnieje stałe niebezpieczeństwo, że 

nasze praktykowanie przekształci się w prosty nawyk, mechaniczne odklepywanie. Stała forma i 

powtarzalność nabożeństw sprzyjają stygnięciu spontaniczności naszego oddawania się Bogu. A 

zatem naszym wielkim problemem jest jak nie pozwolić zasadzie powtarzalności (kewa) 

zablokować mocy spontaniczności (kawana). Jest to problem który dotyczy samego jądra życia 

religijnego i tak samo trudno go rozwiązać jak i inne centralne dylematy istnienia. Stawienie 

czoła temu problemowi i stworzenie każdorazowo, w każdym dniu naszego życia odpowiedzi 

jest częścią ludzkiej wolności. Półśrodki można znaleęć, lecz nie ma lekarstwa dla biegunowości 

w tym tu "świecie oddzielenia". 

Najprostrzym sposobem wyminięcia problemu jest zniesienie zasady powtarzalności, 

modlenie sie jedynie wtedy gdy duch nas dotyka i prpraktykowanie tylko tego co ma znaczenie 

dla naszego ducha. Jednak znosząc powtarzalność wyczerpujemy spontaniczność. Nasze zasoby 

duchowe nie są niewyczerpane. To co może wyglądać na spontaniczność to naprawdę 

odpowiedź na okoliczności. Dusza pozostałaby milcząca gdyby nie wezwanie i przypomnienie 

prawa. Mogą się zdarzać chwile gdy dusza nie odpowiada, jednak gdy przebywamy u progu 

świętości jej siła oddziaływuje na nas nawet poza naszą świadomością. 

Nie możemy polegać na natchnieniu serca jeśli oderwiemy się od natchnienia proroków. 

Nasze chwile intuicje są krótkie, nietrwałe i rzadkie. W długich przerwach umysł jest często 

jałowy, bezpłodny i płaski. Praktycznie nie ma duszy któraby wydawała więcej światła niż 

otrzymuje. Czynienie mycwy jest spotykaniem ducha. Jednak duch nie jest czymś co można 

nabyć raz i na zawsze lecz czymś z czym musimy być. Dlatego żydowska droga życia to 

powtarzanie rytuału, spotykanie ducha wciąż na nowo: ducha w samym sobie i ducha, który 

unosi się nad wszystkimi bytami. 



 

 

243  

Duch jest nie tylko w naszych osiągnięciach, w naszym celu, lecz również w naszym 

wysiłku, w naszej drodze. Dlatego każde pójście do domu modlitwy, codziennie lub co siódmy 

dzień jest pieśnią bez słów. Jeśli czynione w pokorze, w prostocie serca jest jak dziecko, które 

chcąc usłyszeć pieśń rozkłada nuty przed matką. Dziecko nie może więcej jak tylko otworzyć 

książkę13. 

Droga kawany prowadzi poprzez uczynki; droga wiary jest drogą życia. Halacha i hagada są 

wzajemnie związane: halacha jest cięciwą, hagada łukiem. Gdy cięciwa jest napięta, łuk śpiewa. 

Ale cięciwa może sfałszować pod nieudolną ręką. 

 

WARTOŚĆ NAWYKU 

Bycie związanym porządkiem i stałością praktykowania, dyscypliną modlitwy o określonej 

porze i w ustalonej formie to niebiańska rutyna. Natura nie przestaje być naturalna tylko dlatego, 

że podlega powtarzalności pór roku. Już sama wierność formom zewnętrznym i oddanie woli są 

formą modlitwy. Mycwa nie traci blasku nawet jeśli nasz umysł zapomni zapalić w nas lampki 

nakierowania na to co święte. Ścieżka wierności rutynom świątobliwego życia biegnie wzdłuż 

granicy ducha; chociaż jesteśmy na zewnątrz, to jednak w pobliżu ducha. Rutyna utrzymuje nas 

w gotowości na chwile gdy dusza wchodzi w harmonię z duchem. 

Gdy miłość w nas drzemie, przemawiają nasze uczynki wierności. Dobrze jest gdy dobre 

uczynki stają się nawykiem, gdy wybór tego co słuszne staje sie naszą drugą naturą, nawet gdy 

nie jest to wrodzone naszemu ja. Dobry człowiek to nie ten, co słusznie postępuje, ale ten co ma 

nawyk słusznego postępowania.  

Brak rozumienia w momencie wykonywania czynności rytualnej nie unieważnia tej 

czynności. Ojciec trudzący się by zarobić na dzieci spełnia dobro niezależnie od tego czy jego 

umysł jest nieustannie nakierowany na moralną intencję uczynków. Gdy ktoś zdecyduje sie 

codziennie karmić dziecko, jego codzienny uczynek jest dobry niezależnie od tego czy zawsze 

towarzyszy mu świadomość skutków moralnych. Tym co nadaje znaczenie czynnościom 

rytualnym jest nie tylko szczególna intencja w chwili wykonywania czynności, lecz przede 

wszystkim decyzja dotycząca wiary – przyjęcia stylu życia związanego z rytuałem. Ta decyzja – 

ogólna intencja, podstawowa kawana – wraz z intuicjami zgromadzonymi w wielu chwilach 

religijnego doświadczenia nadaje religijne znaczenie wszystkim rytuałom w naszym życiu. 

 

UCZYNKI UCZĄ 

To prawda, że osoba może czynić akty miłosierdzia podczas gdy duch miłosierdzia jest jej 

obcy. Jest jednak prawdą także i to, że uczynki są wyzwaniem dla duszy. Trzeba się dobrze 

starać by na zawsze pozostać głuchym na ducha uczynków w które się człowiek angażuje przez 

codzienne ich wykonywanie, dzień po dniu, rok po roku. Jakże inaczej można nauczyć się 

miłosierdzia niż przez jego praktykowanie? 

Uczynki nie tylko postępują za zamiarem; rodzą też kawanę. Nie ma statycznej 

biegunowości kawany i uczynku, religijności i działania. Uczynek może obudzić co uśpione w 

umyśle – i oto uczynki w których ożywa idea, nasze chwile oddania sprawiają, że stajemy się 

wymowni w sposób niedostępny samemu umysłowi. Kawana staje się wraz z uczynkiem. 

Uczynki uczą. 



 

 

244  

"Na człowieka oddziaływują wszystkie jego uczynki; jego serce i wszystkie jego 

myśli postępują za działaniami, które wykonuje, dobrymi czy złymi. Nawet gdyby 

ktoś był całkiem zły w sercu i złe były wszystkie jego skłonności, jeśli czyni 

uczciwy wysiłek by stale studiować Torę i kierować się jej przykazaniami, nawet 

nie będąc powodowany czystymi motywami, to z biegiem czasu skłoni się w 

stronę dobra i pomimo tego, że podąża za religią z nieczystych powodów, w 

końcu będzie się nią kierował dla nej samej… Z drugiej strony zaś ktoś doskonale 

prawy, czyje serce jest proste i szczere, kto jest rozmiłowany w Torze i jej 

przykazaniach ale zajmuje się nagannymi rzeczami, powiedzmy na przykład, że 

król zmusił go do zajęcia się niegodnym zawodem – jeśli poświęci się całkowicie 

temu zajęciu w końcu zwróci się przeciw własnej prawości i stanie się zły"
14

. 

Tłumaczy to czemu problem konkretnej kawany jest drugorzędny wobec problemu ogólnej 

pobożności. Miłość i bojaźń zawsze decydują o wartości każdego poszczególnego uczynku. 

Upieranie się przy otrzymywaniu za każdym razem pochwały motywacyjnej za to co robimy 

byłoby zwodnicze. Prawdziwe bogactwa nie wymagają quid pro quo. Uczynić świętą rzecz jest 

samo w sobie nagrodą. Otrzymujemy wszystko gdy nie prosimy o nic. 

Natchnienie jest darem. Nie można sprawić za pomocą woli by było, ani też przymusić go do 

zaistnienia. Pobożność to bezwarunkowa wierność temu co święte. Człowiek pobożny to ten, kto 

szuka związku ze świętością. Natchnienie to obietnica dana człowiekowi. Swiętość, jeśli 

czyniona z serca udziela osobie światła, ale też może pozostać ukryta. 

"Szczęśliwa rzesza wierzących… co nie próbują być zbyt sprytni w swym związku z 

Bogiem, lecz postępują z prostotą według prawa bożego"15.  

 

                                                 
1

 Genesis Rabba do Rodz. 27, 28. 
2

 Kad Hakemach, Szawuot. 

3

 Bahya Ibn Paquda, Duties of the Heart, wyd. Haymson, t. IV, s. 91. 

4

 Rabi Samuel Edels ułożył dwa oddzielne komentarze, jeden zajmujący się prawnymi a drugi 

hagadycznymi częściami Talmudu. W przedmowie jednak żałował że musiał je rozdzielić, gdyż oba są 

aspektami jednej Tory. 

5

 Sotah 21b. 

6

 Sanhedrin 98b. 

7

 Sukkah 28a. 

8

 Dokładnie takie jest znaczenie tego fragmentu tak jak go rozumiał Majmonides, Mishnah Torah, Yesode 

Hatorah, iv, 3. Patrz też Majmonides, Przewodnik zbłąkanych, ks. III, r. 51; A. J. Heschel, Majmonides, 

Berlin, 1935, r. IX; Ibn Adret, w: 'En Jacob, Wilno 1883, o Sukkah 28a, też Responsa, I, 93. 

9

 Komentarz do Miszny, Berachot, 9, 5. 
10

 "Bóg również ustanowił jedną rzecz przeciw drugiej; dobro przeciw złu i zło przeciw dobru; dobro od 

złego i zło od dobrego; dobro naznacza zło i zło naznacza dobro; dobro zastrzeżone jest dla dobrych i zło 

zastrzeżone jest dla złych" Jecira, vi, 6. Fragment Eklezjastesa 7, 14: "Bóg stworzył jedno jak i drugie" 

zainspirował średniowiecznego autora żydowskiego do napisania traktatu (Temurah) dla udowodnienia, iż 

kontrast i sprzeczność są konieczne dla istnienia. "Wszystko trzyma się razem, czyste i nieczyste. Nie ma 

czystości jak tylko poprzez nieczystość; tajemnica wyrażona w słowach: czyste z nieczystego. (Hiob 14, 4). 



 

 

245  

                                                                                                                                                             
Mózg mieści się w skorupie, skorupie, która nie pęknie przed dniem gdy martwi znów wstaną. Wtedy 

skorupa zostanie rozbita i światło z mózgu zaświeci dla świata bez żadnej zasłony" Zohar, t. II, s. 69b. 

Biegunowość jest we wszystkim oprócz Boga. Bo wszelkie napięcia kończą się w Bogu. On jest poza 

wszelkimi dwoistościami.  

11

 Rabi Mordechaj Józef z Izbicy, Me Hashiloah, Vienna, 1860, ss. 14d-15a. 

12

 Sifre, ad loc. 
13

 A. J. Heschel, Man's Quest for God, s. 107. 

14

 Rabi Aaron Halevi z Barcelony, Sefer Hachinuch, mycwa 20. 

15

 Albo, Ikkarim III, 27. 



 

 

246   

34. Sens praktykowania 

 

POCHODZENIE I OBECNOŚĆ 

Znaczenie żydowskiego praktykowania religii jest trudnym zagadnieniem. Żaden 

nowoczesny Żyd nie uzna statycznego posłuszeństwa jako bezposredniej drogi do tajemnicy 

woli bożej. Jego sytuacja religijna nie sprzyja duchowej i intelektualnej bierności. Nie poświęci 

on swobody na ołtarzu wierności duchowi przodków. Odpowie jedynie na ukazanie, że w tym, 

czego się od niego oczekuje zawarte jest znaczenie. Głównym problemem nowoczesnego Żyda 

nie jest niezdolność zrozumienia boskiego pochodzenia prawa; zasadniczą trudność stanowi 

niemożność odczuwania boskiego sensu w wypełnianiu prawa. 

 

SENS PRAKTYKOWANIA 

Od czasów starożytności pytanie jakie są uzasadnienia, racjonalne podstawy żydowskich 

praktyk religijnych jest wśród Żydów tematem spekulacji. 

Praktyki religijne można oceniać z wielu perspektyw. Socjologczna: czy przyczyniają się one 

do dobra społeczeństwa albo przetrwania ludu? Estetyczna: czy zwiększają nasze poczucie 

formy i piękna? Moralna: czy pomagają nam czynić dobro? Jest również dogmatyczna: 

praktykowanie jest wolą Boga i nie potrzeba żadnego innego uzasadnienia. Skoro żydowskie 

praktykowanie ogarnia całość istnienia, podejście synoptyczne ukazałoby jego ważność w 

kategoriach wyższych wartości i otwarłoby całościowy pogląd na jego sens. 

Judaizm zajmuje się zarówno szczęściem jednostki jak i przetrwaniem narodu żydowskiego, 

odkupieniem wszystkich ludzi i wolą jedynego Boga. Ale judazm utrzymuje, że szczęście jest 

uzależnione od wierności Bogu, że wyjątkowe znaczenie przetrwania ludu polega na tym, że lud 

jest partnerem w przymierzu z Bogiem; że odkupienie wszystkich ludzi zależy od służenia przez 

nich woli bożej. A zatem jednostka, społeczność i cała ludzkość oceniane są z perspektywy 

intuicji i przekonań religijnych. Nie umniejszając ogromnego znaczenia innych perspektyw 

będziemy badać problem sensu praktykowania religii z punktu widzenia wypracowanego w 

poprzednich partiach niniejszej książki próbując odpowiedzieć na pytanie jak się praktykowanie 

ma do religijnej intuicji.  

Jak już mówiliśmy powyżej niektórych podstawowych przesłanek teologicznych judaizmu 

nie da się w pełni uzasadnić w kategoriach ludzkiego rozumu. Właściwa judaizmowi koncepcja 

natury człowieka jako stworzonego na podobieństwo Boga, judaistyczna koncepcja Boga i 

historii, modlitwy, a nawet moralności obalają niektóre z ustaleń, do jakich docieramy w wyniku 

analizy i badania. Wymagania pobożności są tajemnicą przed którą człowiek zniża się do 

szacunku i milczenia. W społeczeństwie technologicznym, gdy religia staje się funkcją, 

pobożność jest również instrumentem zaspokajania potrzeb człowieka. Musimy zatem być 

szczególnie uważni by nie ulec nawykowi widzenia religii tak jakby była maszyną albo 

organizacją, którą można sterować zgodnie z czyimiś planami. 

Problemu jak żyć jako Żyd nie da się rozwiązać w kategoriach zdrowego rozsądku i 

potocznego doświadczenia. Porządek żydowskiego życia jest duchowy; posiada własną logikę 

duchową której nie można zrozumieć jeśli się nie przeżyje i nie doceni jej podstawowych 



 

 

247   

kategorii. Sens judaizmu można lepiej poąć przez osobistą odpowiedź niż przez abstrakcyjne 

definicje. Na życie trzeba zarobić duchowo, nie tylko materialnie. Musimy utrzymywać przy 

życiu zmysł cudowności – poprzez czynienie cudowności. 

 

WIECZNOŚĆ, NIE UŻYTECZNOŚĆ 

Jakiego znaczenia szukamy? Nie istnieje rozumienie znaczenia jako takiego. Znaczenie 

zawsze odwołuje się do systemu znaczeń. To jakiego znaczenia szukamy zależy od rodzaju 

systemu jaki wybraliśmy. Najbardziej rozpowszechnionym systemem jest psychologia. Mycwę 

uważa się za znczącą jeśli zaspokaja jakąś potrzebę osobistą.  

A przecież istota religii nie polega na zaspokajaniu ludzkich potrzeb. Dopóki człowiek 

postrzega religię jako źródło zaspokojenia swych potrzeb służy nie Bogu lecz samemu sobie1. 

Tego rodzaju zaspokojenie można znaleźć w cywilizacji dostarczającej w obfitości sposobów 

zaspokajania naszych potrzeb. 

Istotnie, większość naszej uwagi poświęcamy temu co przynosi nam korzyść, co zyskowne i 

zwiększa nasze możliwości wykorzystywania zasobów naszej planety. Gdyby filozofia 

odzwierciedlała nasze postępowanie musiałaby definiować ziemię jako źródło surowców dla 

przemysłu a ocean jako sadzawkę z rybami. A przecież jak już mówiliśmy, naszą uwągę 

przyciąga coś więcej niż tylko ten jeden aspekt natury. Wychodzimy ku światu nie tylko poprzez 

korzyści, lecz również poprzez zdumienie. W pierwszym podejściu gromadzimy informacje aby 

dominować, w drugim pogłębiamy nasz podziw aby odpowiedzieć. Językiem korzyści jest siła, 

językiem zdumienia jest poezja. 

Kto rozpoczyna modlitwę nie ma zamiaru powiększyć zasobu swojej wiedzy, kto wykonuje 

obrzęd nie oczekuje poprawy stanu swych interesów. Święte uczynki mają za zadanie uczynienie 

naszego życia spójnym z naszym poczuciem niewypowiadalnego. Mycwy są formami wyrażania 

w uczynkach podziwu dla niewypowiadalnego. Są one kategoriami ducha, w których 

sugerujemy to, co leży poza sferą rozumu. Szukanie racjonalnych wyjaśnień, badanie mycw w 

kategoriach zdroworozsądkowych to gaszenie ich wewnętrznego sensu. Jaką wartość miałoby 

udowadnianie, że przestrzeganie praw dotyczących żywności pomaga w utrzymywaniu zdrowia, 

czy że świętowanie Szabatu sprzyja szczęściu? Nie użyteczności szukamy w religii, lecz 

wieczności. Kryterium religii to nie bycie w zgodzie z naszym zdrowym rozsądkiem lecz 

spójność z naszym poczuciem niewypowiadalnego. Celem religii jest nie zaspokajanie potrzeb, 

które odczuwamy, lecz stwarzanie w nas potrzeby służenia celom, których bez niej bylibyśmy 

nieświadomi. 

 

SENS DUCHOWY 

Problemem etyki jest czy istnieje ideał lub zasada zachowania dająca się racjonalnie 

uzasadnić. Dla religii problemem życia jest istnienie ideału lub zasady którą można uzasadnić 

duchowo. Właściwym pytaniem w odniesieniu do żydowskich praktyk religijnych jest to czy są 

one duchowo znaczące. 

A więc mycw nie powinniśmy oceniać w zależności od racjonalnego znaczenia, jakie 

możemy odkryć u ich podstawy. Religia nie mieści się w granicach rozumu, lecz wykracza poza 

rozum; jej celem nie jest współzawodnictwo z rozumem w byciu źródłem abstrakcyjnych idei, 



 

 

248   

lecz pomaganie nam tam gdzie rozum nie pomaga. Jej znaczenie należy rozumieć w kategoriach 

spójnych z poczuciem niewypowiadalnego. Często tam gdzie pojęcia zawodzą, gdzie racjonalne 

rozumienie się kończy, zaczyna się sens praktykowania religii. Jego zadaniem jest nie służenie 

higienie, szczęściu czy też żywotności człowieka, jej zadaniem jest przydawanie higienie 

świętości, szczęściu wspaniałości, żywotności ducha. 

Sens duchowy nie zawsze jest przejrzysty. Przezroczystość jest własnością szkła, cechą 

diamenów jest zdolność załamywania światła i pryzmatyczna gra kolorów. 

W istocie każde uzasadnienie wierności żydowskiemu porządkowi życia wskazuje na 

zaledwie jedną z jego właściwości. Mówienie, że mycwy mają sens jest mniej precyzyjne niż 

mówienie, że prowadzą nas do źródeł wyłaniającego się sensu, do doświadczeń pełnych 

ukrytego blasku tego, co święte nagle rozbłyskującego w naszych myślach. 

Ci co dla ratowania żydowskiego sposobu życia sprowadzają jego sens pod młotek w końcu 

sprzedają je za najmniejszą cenę. Na najwyższe wartości nie ma popytu i nie sprzedaje się ich na 

targu. W życiu duchowym niektóre doświadczenia przypominają camerę obscurę przez którą 

przechodzi światło dla stworzenia w mózgu obrazu o niewyrażalnej czytelności. Upieranie się 

przy tłumaczeniu tego co święte i odnoszeniu go do tego co względne i służebne jest jak 

zapalanie świeczki w kamerze. 

Dzieła pobożności są jak dzieła sztuki. Są służebne, mają swoje zadania, lecz ich istota jest 

wewnętrzna. Mycwa to przedłużenie olśnienia albo akt scalania tego co przemijające z tym co 

wiecznotrwałe, chwilowego z wiecznym.  

Jeśli intuicje jednostki mają być przekazane innym, stać się częścią życia społecznego, a 

nawet jeśli mają być skutecznie przechowane dla jej własnego rozumienia w przyszłości, to 

muszą przybrać formę uczynków, mycw. 

Religia bez mycw jest jak doświadczenie bez możliwości wyrazu, poczucie tajemnicy bez 

możliwości uświęcenia, pytanie bez odpowiedzi. Bez Tory mamy uczynki, które marzą o Bogu, 

z Torą mamy mycwy wyrażające Boga w działaniu. 

Gdy Rabi Johanan ben Zakkai spytał swych uczniów: "Jaka jest najgorsza cecha, której 

człowiek powinien unikać?" Rabi Symeon odpowiedział: "Kto pożycza i nie oddaje. Tak samo 

gdy pożycza od człowieka i od Boga"2. Może taka jest istota ludzkiej biedy: zapomnienie, że 

życie jest nam zarówno darowane jak i powierzone. 

 

ODPOWIEDŹ NA TAJEMNICĘ 

"Jak odpłacę Panu za obfite łaski, którymi mnie obdarza?" Jak odpowiedzieć otaczającej nas 

tajemnicy, niewypowiadalnemu, które wzywa nasze dusze? Taki jest w istocie uniwersalny 

temat religii. Świat jest pełen cudowności. Kto odpowie? Komu będzie zależeć? Uczczenie to 

nie odpowiedź. Im bardziej czcimy, tym wyraźniej widzimy niewystarczalność samego czczenia. 

Czy wystarcza chawalenie, wysławianie tego, co jest poza wszelką pochwałą? Jaką wartość ma 

czczenie? Wszystkie nasze pieśni i pochwały są blade. Gdybyśmy mogli oddać wszystko co 

mamy, wszystko, czym jesteśmy. Jedyną odpowiedzią niewypowiadalnemu jest sposób życia 

spójny z niewypowiadalnym.  

Życie ludzkie jest miejscem gdzie spotyka sie umysł i tajemnica. Dlatego człowiek nie może 

żyć jedynie rozsądkiem, ani też nie może karmić się wyłącznie tajemnicą. Poddanie się 



 

 

249   

tajemnicy to fatalizm, wycofanie się do sfery rozumu to solipsyzm. Człowiek pchany jest do 

współżycia z tym, co jest poza tajemnicą. Niewypowiadalne w nim poszukuje drogi do tego, co 

leży poza niewypowiadalnym. 

Izrael został nauczony jak przybliżyć się do Tego, który jest poza tajemnicą. Poza umysłem 

jest tajemnica, lecz poza tajemnicą jest miłosierdzie. Z ciemności dobiega głos odkrywający, że 

ostateczną tajemnicą nie jest niewiadome, lecz Bóg miłosierdzia; że Stwórca wszystkiego jest 

"Ojcem w Niebie". Ostateczne pytanie staje się konkretnym przykazaniem. Mycwa jest tam, 

gdzie umysł i tajemnica łączą się aby stworzyć obraz własności Boga. Ziemia i niebo spotykają 

się w świetym uczynku. 

Niebo jest niebem Pana, synom zaś człowieka dał ziemię (Ps. 115, 16). "To tak jakby król 

rozkazał, że obywatele Rzymu nie mogą jeździć do Syrii ani obywatele Syrii odwiedzać Rzymu. 

Dlatego gdy Bóg stworzył świat, rozkazał: 'Niebo jest niebem Pana; synom zaś człowieka dał 

ziemię'. Ale gdy miał dać Torę, odwołał pierwotny rozkaz i powiedział: 'Ci, co są na dole 

wzniosą się do tych co są na górze podczas gdy ci, co są na górze zniżą się do tych co na dole i 

wtedy Ja rozpocznę', jako jest powiedziane, Pan zstąpił na Górę Synaj (Wyj. 19, 20), a potem 

jest napisane: I rzekł Mojżeszowi: Wstąp do mnie na górę (Wyj. 24, 12)3. 

Dla kogoś z zewnątrz mycwy mogą wyglądać jak hieroglify: niezrozumiałe, bezsensowne, 

ciąg martwych przepisów. Dla tych, którzy nie pragną mieć udziału w tym co bezprzykładne i 

nadzwyczajne, praktykowanie może stać się przygnębiającą i denerwującą rutyną. Dla tych, 

którzy chcą związać swe życie z tym co trwałe, mycwy to sztuka, sprawiająca przyjemność, 

pełna wyrazu i gęsta od znaczeń. "Twoje ustawy stały się dla mnie pieśniami" mówi Psalmista 

(Ps. 119, 54), przy czym ustawy, huquim, zazwyczaj oznaczają nakazy, dla których nie można 

znależć uzasadnienia. W mentalności żydowskiej działanie to śpiew a regularność spełniania to 

rytm w którym wydajemy dźwięki. Dogmaty to aluzje, przybliżenia, ale nasze działania to 

definicje. 

 

PRZYGODY DUSZY 

Objaśnienia mycw są jak intuicje krytyki sztuki; interpretacja nie może dorównać twórczemu 

działaniu artysty. Rozum w sferze religii jest jak osełka, która jak powiada przysłowie ostrzy 

żelazo, lecz sama nic nie utnie.  

Jest tylko jeden sposób oceny mycw: przez umiejscowienie przygód swojej duszy pomiędzy 

myślami i uczynkami wiecznego Izraela zamiast próbowania znajdywania drogi do pierwotnych 

i głównych intencji prawa. 

Wyjaśnienia mycw przychodzą i odchodzą, teorie zmieniają się z usposobieniem wieku, lecz 

pieśń mycw trwa. Wyjaśnienia są przekładami, są zarazem użyteczne i niedokładne. Pewien 

tłumacz Iliady na niemiecki zauważył kiedyś: "Drogi czytelniku, naucz się Greki i spal mój 

przekład"4. To samo stosuje się do tego, co święte: objaśnienia nie zastąpią działań. 

Jest charakterystyczne, że hebrajski termin na objaśnianie mycw to ta'am lub ta'ame 

hamitsvot5. A przecież ta'am oznacza też smakować, mieć smak. To właśnie smak postrzegany 

przez osobę czyniącą mycwę przekazuje jej znaczenie. 



 

 

250   

Prawdziwego znaczenia nie znajdzie się w zastygłej idei, utrwalonej i ustalonej raz na 

zawsze. Znaczenie-smak jej tylko właściwe nie jest czymś co da się przekazać w formułkach. 

Rodzi się wraz z czynieniem, a nasze uznanie rośnie z doświadczeniem. 

Mycwy to nie tylko wyraz znaczeń danych raz i na zawsze, lecz sposoby przywołania za 

każdym razem nowego znaczenia. Są one działaniami z natchnienia, nie z posłuszeństwa. Są 

pieśniami wyrażającymi nasze zdumienie. 

 

"CODZIENNIE PIEŚŃ" 

Słowami Rabi Johanana: "Jeśli ktoś czyta Pismo bez melodii albo powtarza Misznę bez 

muzyki, o nim powiada Pismo: Odkąd dałem im również ustawy, które nie były dobre (Ez. 20, 

25)6. Mycwa pozbawiona melodii jest bez duszy; Tora bez muzyki pozbawiona jest ducha. 

Kawana to sztuka układania uczynku do muzyki wewnętrznej. "Przyjdęcie przed oblicze jego ze 

śpiewem" (Ps. 100, 2). Śpiewając stajemy w Jego obecności. 

Co to jest szlachetny uczynek? Głodna dusza powstaje. Dla niektórych ta czynność jest nowa 

i drogocenna, choć jej sens jest częściowo tu a częściowo ponad gwiazdami. Dla innych jest jak 

pozbywanie się ciężaru pozostawiające ślad żalu i frustracji. Sprawdzianem kawany jest radość, 

którą ona wywołuje, szczęście, które sprawia. "Raduje się dusza twego sługi bo do Ciebie Panie 

wznoszę duszę" (Ps. 86, 4). Ten kto wie jak wznieść duszę ponad małość chwilowego sensu na 

pewno otrzyma błogosławieństwo radości. 

To co udaje się nam osiągnąć jest nieskończenie skromne jak poruszanie się nie więcej jak o 

cal w kierunku odległego celu. Ale to co chcemy osiągnąć jest szlachetne: nadanie aury 

świętości pospolitym uczynkom. Co to mycwa? Uczynek w formie modlitwy. Żydowskie 

praktykowanie religii to liturgia uczynków. 

Smucenie się jest świętokradztwem gdy cel wzywa a Bóg jest z góry wdzięczny za nasze 

służby, które Mu ofiarujemy. Owoc świętego uczynku jest w radości, którą objawia dusza. 

Psalmista ogłasza: "Służ mu z radością" (Ps. 100, 2). Służba Jemu i radość to jedno i to samo.  

Napotkać mycwę to odkryć Jego obecność w postaci w jakiej jest ona przeznaczona dla mnie, 

a Jego obecność jest "pełnią radości". Co to takiego pobożność? "Codziennie pieśń, codziennie 

pieśń"7. Każdy dzień rozpoczynamy modlitwą "Błagamy Cię Panie Boże uczyń słodkimi w 

naszych ustach słowa Twojej Tory".  

W świętym uczynku znajduje się źródło. Gra ono wieczną melodię dla duszy, która zmywa z 

siebie dzikość. 

Uczynek i nagroda muszą iść razem. "Nie bądź jako ci słudzy, którzy służą swemu panu dla 

otrzymania nagrody, lecz bądź jako słudzy, którzy służą swemu panu nie spodziewając się 

nagrody"8. Nagrodą za mycwy jest wieczność. Lecz nie bądź jak ci, co oczekują, że wieczność 

przyjdzie za uczynkiem. Wieczność jest w uczynku, w czynieniu9. Nagrodą za mycwę jest sama 

mycwa10. 

 

PRZYPOMNIENIA 

Jak zauważyliśmy powyżej żydowskie życie to odpowiedź na na najważniejszy problem 

człowieka, mianowicie jak człowiek będący w swej istocie obrazem Boga ma myśleć, czuć i 



 

 

251   

działać. Jak żyć w zgodności z obecnością Boga? Jedynie będąc świadomi tego problemu 

możemy docenić odpowiedź.  

Wszystkie mycwy są są środkami wywoływania w nas świadomości życia w pobliżu Boga, 

życia w świętym wymiarze. Przywołują do umysłu niedostrzegalną tajemnicę rzeczy i działań i 

są przypomnieniami, że jesteśmy sługami a nie właścicielami wszechświata. Są 

przypomnieniami faktu, że człowiek nie żyje na pustyni duchowej, że każde działanie człowieka 

jest spotkaniem tego co ludzkie z tym co święte. 

Mycwy wyrażają przede wszystkim podziw. Wskazują na naszą świadomość wiecznej 

obecności Boga, świętują Jego obecność w działaniu. Błogosławieństwa są w czasie 

teraźniejszym. Mówimy: "Błogosławiony, który stwarzasz… który powołujesz…" Powiedzieć 

błogosławieństwo to być świadomym Jego nieustannego stwarzania. 

Czym jest proroctwo jeśli nie bezpośrednim wyrazem troski Boga o człowieka i jego 

zainteresowania ludzką kondycją moralną? Jak nie przypomnieniem stawki Boga w życiu 

człowieka, przypomnieniem, że nie ma prywatności? Nikt nie może się ukryć, niekt nie może się 

znaleźć poza Jego wzrokiem. On mieszka w Izraelu "w środku nieczystości jego" (Kapł. 16, 16). 

Życie to nie jest prywatna sprawa jednostki. Życie jest tym, co człowiek czyni z czasem Boga, 

co człowiek robi ze światem Boga. 

 

DZIAŁANIE JAKO PONOWNE SPOTKANIE 

W prymitywnym ujęciu uczynek to ja próbujące użyć nie-ja. Dla człowieka pobożnego, 

uczynek jest spotkaniem tego co ludzkie i tego co święte, woli człowieka ze światem Boga. 

Obydwa te czynniki są rzeźbione w tej samej skale, przeznaczone by być częścią wielkiej 

mozaiki. 

Nie ma różnicy między szczęściem człowieka a bożymi planami. Odkrycie tego braku 

rozdwojenia, życie w tej tożsamości jest prawdziwą nagrodą życia religijnego. Bóg dzieli radość 

człowieka jeśli człowiek otwarty jest na troskę Boga. Zaspokojenie potrzeby człowieka jest 

poświęceniem się boskiemu celowi. 

Świat rozdzierają konflikty, szleństwo, nienawiść. Nasze zadanie to oczyszczenie, 

oświetlanie, naprawianie. Każdy uczynek albo przynosi szkodę albo pomoc w wysiłku 

odkupienia. Człowiek nie jest w jedności z Bogiem, nawet nie w jedności z prawdziwym sobą. 

Naszym zadaniem jest sprowadzenie wieczności do czasu, przetarcie drogi przez pustynię, 

uczynienie na pustyni gościńca dla Boga. "Szczęśliwy człowiek w którego sercu są drogi" (Ps. 

84, 6).  

Jakie motywy kierują życiem żydowskim? Być może jest to pragnienie ustanowienia 

zgodności własnego ja z Jego wolą, wędrówka przez pustynię ku jedynemu kwiatowi na odległej 

górze. Jest to tak jakbym był jedynym człowiekiem na planecie i Bóg również był sam i czekał 

na mnie. 

 

PRZYŁĄCZENIE DO TEGO CO ŚWIĘTE 

Przed spełnieniem mycwy modlimy się: "Bądź błogosławiony (…) który uświęciłeś nas 

swoimi mycwami…" Sens mycwy jest w jej władzy uświęcania. 



 

 

252   

Czym jest święty uczynek? Spotkaniem z tym, co boskie; sposobem życia w kompanii z 

Bogiem; błyskiem świętości wśród ciemności wulgarności; narodzinami większej miłości; 

obdarzeniem głębszą wrażliwością. 

Mycwy stwarzają. Dusza rośnie z szlachetnymi uczynkami. Święte uczynki oświetlają duszę. 

W istocie funkcją wszystkic mycw jest sublimacja człowieka11. Dane one zostały dla dobra 

człowieka: by go chroniły i uszlachetniały, dyscyplinowały i inspirowały. Uszlachetniamy nasze 

ja poprzez odkrywanie tego co boskie. Bóg jest ukryty w świecie i naszym zadaniem jest 

pozwolić temu co boskie wyłonić się z naszych uczynków.  

Zostało zauważone, że dwie ostatnie litery wyrazu mycwa są tymi samymi co dwie ostatnie 

litery Tetragrammatonu, Niewypowiadalnego Imienia, a dwie prierwsze są wymienne w 

porządku alfabetycznym: A – T, B – Sz itd., z początkowymi literami Tetragrammatonu. Mycwa 

jest Niewypowiadalnym mieniem. Jego imię jest zarazem ukryte i objawia się w naszych 

uczynkach. 

Celem praktykowania religii nie jest dawanie wyrazu temu, co czujemy lub myślimy. Dając 

wyraz myślom lub uczuciom oddajemy słowom to co mamy w duszy. Wyrażenia to substytuty, 

czynności zastępcze. Mówimy i rozstajemy się z tym, co mówimy. Celem praktykowania nie jest 

wyrażanie, lecz bycie tym, co czujemy lub myślimy, zjednoczenie naszego istnienia z tym co 

czujemy lub myślimy: bycie blisko realności, która leży poza wszelką myślą i uczuciem; bycie 

przyłączonym do tego, co święte. 

 

EKSTAZA UCZYNKÓW 

Czynienie mycwy jest przekraczaniem samego siebie, wychodzeniem poza własne potrzeby i 

rozświetlaniem świata. Ale skąd ma przyjść ogień na rozświetlenie świata? Wciąż na nowo 

odkrywamy jak ślepe, ciemne ciemne i nagłe jest światło przychodzące z wewnątrz. Nie mamy 

w sobie dość siły by przekroczyć samych siebie, by tchnąć duszę w nasze uczynki. Nasz szczery 

wysiłek jest zbyt słaby aby wznieść się nad małe poruszenia naszego ego.  

Jednakże istnieje ekstaza uczynków, świetliste chwile w których przepotężne uczynki unoszą 

nas ponad naszą wolę; chwile wypełnione promienną radością, niezwykłą rozkoszą. Takie 

uniesienie jest darem. Przed kimś kto pragnie sercem i duszą oddać się Bogu i komu się to udaje 

w granicach jego możliwości, otwierają się bramy wielkości i zdolny jest osiągnąć to, co leży 

poza granicami jego możliwości12. 

Dar wielkości nie przychodzi do tych, którzy nie trudzą się aby pokonać swą małość. Mycwa 

nie wyczarowuje świętości z niczego, jedynie dodaje do tego, co wnosi człowiek. Nic nie rozpali 

w nas cudowności jeśli nasze pragnienie jest uśpione a serce przygaszone i zadowolone. Musimy 

przynieść łagodność by w zamian dostać dobro; musimy czynić dobro by osiągnąć świętość.  

Myśl tę ilustruje poniższy przykład. "Człowiek zasadził drzewa, przycinał ich korzenie, pielił 

ziemię z cierni i chwastów, gdy trzeba podlewał i nawoził i teraz modli się do Boga aby 

przyniosły owoce. Ale jeśli zaniedba troskę o nie to nie zasługuje by błogosławiony Stwórca dał 

mu z nich owoce"13. 

Mycwę przyrównuje się do lampy (Przysł. 6, 23). Celem zapalenia lampy nie jest sama 

czynność ani jej bezpośrednie efekty, mianowicie spalanie oliwy i palenie się knota. 

Prawdziwym celem jest wytworzenie światła. W taki sam sposób celem wykonywania mycwy 



 

 

253   

jest jej sens, światło, które wydziela. Czynność wykonuje człowiek, ale światło pochodzi od 

Boga14. Każda mycwa przydaje Izraelowi świętości15. 

Błysk Boga może wywołać i wzmocnić iskrę w człowieku. "Jeśli człowiek uświęca siebie 

choć trochę staje się ogromnie uświęcony. Jeśli uświęca się na dole, zostaje uświęcony z góry"16. 

Świętość nie jest wyłącznie wytworem duszy lecz wynikiem chwil w których Bóg i dusza 

spotykają się w świetle dobrego uczynku. 

Religia nie jest nam dana raz i na zawsze jako coś co ma być przechowywane w sejfie. Musi 

być odtwarzana w każdym momencie. Mycwy są formami, spełnić mycwę to wypełnić ją 

znaczeniem.  

Psalmista modli się: 

Pan zsyła ci pomoc ze świętości  

I wspiera cię z Syjonu. 

(Ps. 20, 3) 

Pomoc przychodzi ze świętości. Ale gdzie jest świętość? Czy jest wcieliła się gdzieś w 

przestrzeni, w jakiejś sferze niebieskiej? Oto jak Rabini interpretowali werset: "Pan zsyła ci 

pomoc ze świętości uczynków, które dokonałeś i wspiera cię z Syjonu (misiyon) z twojego 

wyróżniania sie w uczynkach, z uświęcania imienia, z twego uswięcania uczynków które jest w 

tobie"17.  

Drogocenność, którą wierność mycwom nadaje życiu jednostki lub społeczności daje nam 

czystość, a co więcej, współczucie. Daje nam zdrowie, a co więcej, świętość. Daje nam siłę, a co 

więcej, świat wewnętrzny. Świat, często złowrogi i odpychający staje się łagodny i urzekający. 

                                                 
1

 Patrz Man Is Not Alone, ss. 232nn. 
2

 Abot 2, 14. 

3

 Exodus Rabba, 12, 3; Tanhuma do Wyj. 9, 22. 

4

 Friedrich Leopold von Stollberg cytowany przez Franza Rosenzweiga, Jehuda Halevi, s. 135. 

5

 Historia takich usiłowań, patrz: Isaac Heinemann, Ta'ame Hamitzwot Besafrut Israel, Jerusalem 1942. 

6 

Megillah 32a. 

7 

Por. stwierdzenie Rabi Akiby w Sanhedrin 99b. 

8

 Abot, 1, 3. 

9 

Rabi Nahum z Czernobyla, Meor 'Ainayim. 

10

 Abot, 1, 3. 

11

 Genesis Rabba 11, 4. 

12 

Bahya, t. IV, s. 91. 

13

 Bahya, t. IV ss. 91-92. 
14

 Albo, Ikkarim, III, 28. 

15

 Patrz: Mekilta do 22, 30; Sifre do Li. 15, 40. 

16

 Yoma 39a. 

17

 Leviticus Rabba 24, 4. 



 

 

254  

35. Mycwa i grzech 

 

SENS MYCWY 

Jeśli częstotliwość i intensywność z jaką używa się jakiegoś słowa może służyć za wskaźnik 

jego miejsca w umysłowości ludzi, to słowo mycwa ma najwyższą ważność. W istocie, rola 

terminu mycwa zarówno w hebrajskim jak i w jidisz prawie nie ma odpowiedników. Zupełnie 

tak jak zbawienie jest centralną ideą wiary chrześcijańskiej, mycwa służy jako soczewka 

żydowskiej świadomości religijnej. Jest to w judaizmie pojęcie podstawowe zaraz po Torze, 

służące jako ogólna nazwa dla przepisów pozytywnych i negatywnych, nakazów i zakazów 

Trudno znależć definicję albo synonim dla słowa mycwa. Inne języki mają osobne słowa dla 

różnych znaczeń, które w hebrajskim oddaje jedno słowo mycwa. Określa ono nie tylko 

przykazanie, lecz również prawo, obowiązek człowieka by wypełniać prawo, oraz czynność 

wypełniania zobowiązania czy też czynu, w szczególności uczynek dobroci lub miłosierdzia. 

Znaczenia mycwy rozciągają się od czynności wykonywanych przez arcykapłana w świątyni 

to najpokorniejszego gestu dobroci dla bliźniego, od czynności zewnętrznych do nastawienia 

wewnętrznego, w stosunku do innych tak samo jak w stosunku do siebie samego. Często używa 

się słowa mycwa w znaczeniu religii bądź tego co religijne1. Łączy ona wszystkie poziomy 

ludzkiego i duchowego życia. Każda czynność dokonywana w zgodzie z wolą Boga jest mycwą2. 

Ale zakres znaczeniowy słowa mycwa jest szerszy. Poza znaczeniem bezpośrednim, 

mianowicie przykazanie, prawo, obowiązek i uczynek, odnosi sie ona do licznych własności, 

które dodatkowo wynikają ze znaczeń podstawowych. Ma konotacje dobra, wartości, cnoty, 

zasługi, pobożności, a nawet świętości. Zatem podczas gdy można powiedzieć dobry, 

wartościowy, cnotliwy, pobożny czy też świątobliwy uczynek, powiedzenie dobra, cnotliwa, 

pobożna lub świątobliwa mycwa byłoby tautologią . 

Po hebrajsku mówi się o mycwie jakby wyposażona była w zmysłowe własności, jakby była 

konkretnym bytem, rzeczą. Mówimy na przykład "posiąść mycwę", "nabyć mycwę", "starać się o 

mycwy", "być wyposażony w mycwy"3, "nawet niewykształcony człowiek jest pełen mycw jak 

granat (ziaren)"4, "Wystrój się w mycwy przed Nim"5. Każda mycwa "powołuje dobrego anioła 

do istnienia". Mycwy są "przyjaciółmi człowieka"6, jego prawdziwym "potomstwem", jego 

obrońcami w przyszłym świecie7, jego ubraniem, jego formą. Bez mycw człowiek jest nagi8. Ze 

względu na wyjątkową koncepcję mycw jalo bytu nieomal materialnego trudno dla nich znależć 

odpowiednik w innych językach. Trzy tłumaczenia jednego wersetu z księgi Przysłów 10, 8 

niech będą przykładem. Brzmi on: "Mądry w sercu yikah mycwy". Dwa słowa hebrajskie 

oddawane są w Biblii Króla Jakuba: "Otrzyma przykazania", w Biblii Moffatta: "Poddaje się 

władzy", w Tłumaczeniu Amerykańskim: "Stosuje się do prawa", w Przejrzanej Edycji 

Podstawowej "postąpi wedle przykazań". Rabini oddali sens tej konkretności uważając, że 

werset znaczy: "Mądry w sercu nabędzie mycwy".  

                                                 

 Revised Standard Version – przyp. tłum. 


 W wydaniach polskich: Biblia Tysiąclecia, "przyjmuje przykazania”; Biblia Warszawsko-Praska: "przyjmie 

nakazy”; – przyp. Tłum. 



 

 

255  

A zatem podstawową kategorią życia żydowskiego jest mycwa a nie prawo (din). Prawo 

służy nam jako źródło wiedzy o tym co należy, a czego nie należy uważać za mycwę. Sama 

czynność, to co dana osoba robi z tą wiedzą jest kształtowana nie tylko przez to, co opisuje 

prawo lecz również przez to, czego prawem nie da się narzucić: swobodę serca.  

Najwyższa godność mycwy ma taką duchową moc, że uzyskała ona zwierzchnictwo nad 

swoim przeciwieństwem, to jest grzechem, awerą. Nawet grzech Adama opisany został jako 

utrata mycwy. Mówi się nam, że po zakazanym owocu ich oczy się otworzyły i "ujrzeli, że są 

nadzy" (Rodz. 3, 7). "Powierzono im mycwę a oni zdarli ją z siebie"9.  

W umyśle Żyda mycwa jest bardziej rzeczywista niż awera. Jest to wyraz używany znacznie 

częściej i znacznie bardziej eksponowany. W słowniku chrześcijańskim jest przeciwnie. 

Chrześcijaństwo nie przejęło idei mycwy i jak stwierdziliśmy w językach Zachodu nie ma dla 

niej dokładnego odpowiednika. Z drugiej strony termin "grzech" nabrał konotacji czegoś z krwi i 

kości, które to znaczenie nie wynika z "awery". 

Życie obraca się wokół prawych i nieprawych ucztynków, ale nauczono nas byśmy byli 

bardziej "świadomi mycwy" niż świadomi awery czyli grzechu10. 

W jidisz, którego idiomy najlepiej odsłaniają żydowski sposób myślenia, uczynić mycwę 

oznacza zysk duchowy. Gib mir a gloss vasser vest hobn in mir a mitsvah znaczy daj mi 

szklankę wody a zyskasz na duchu. Czynić awerę oznacza marnować, dawać bez celu. Du redst 

tsu a toybn s'iz an averye di reid oznacza że mówisz do głuchych – marnujesz słowa. 

 

"BO ZGRZESZYLIŚMY" 

Obydwa bieguny, mycwa i grzech są rzeczywiste. Uczy się nas by być świadomymi mycwy w 

odniesieniu do teraźniejszości, mieć na uwadze że stale jest okazja robienia dobra. Uczy się nas 

również bycia świadomymi grzechu w odniesieniu do przeszłości, zdawania sobie sprawy i 

pamiętania o naszych upadkach i występkąch. Należy w pełni rozumieć zarówno siłę mycwy jak 

i grzechu. Wyłączna obawa przed grzechem może prowadzić do odrzucenia działania, uznanie 

mycwy za wyłączną wartość może prowadzić do przekonania o niekwestionowalnej racji 

moralnej. Rezultatem pierwszego nastawienia może być zaprzeczenie znaczenia historii w 

nadmiernym eschatologizmie, zaś drugiego, odrzucenie mesjanizmu w świeckim optymizmie. 

Judaizm nieustannie ostrzega przed obydwoma błędmi. 

Dwie rzeczy należy zawsze mieć w pamięci: Boga i nasze grzechy (Ps. 16, 8; 51, 5). Trzy 

razy dziennie modlimy się: Przebacz nam, Ojcze nasz bo zgrzeszyliśmy, wybacz nam, Królu 

nasz, bośmy popełnili występki. Zgodnie z powiedzeniem z Talmudu, przed narodzeniem na tym 

świecie każda dusza otrzymuje pouczenie: "Bądź prawa i nigdy nie bądź zła, a nawet jeśli cały 

świat ci mówi, że jesteś prawa, uważaj się za złą"11. Zaprawdę, "któż może powiedzieć, 

uczyniłem swoje serce czystym, czysty jestem od grzechu"? (Przysł. 20, 9) 

Ciężar grzechów jest niewielki dla tych, co o nim nie myślą. Nie był on lekki dla tego, kto 

powiedział: "Z głębokości wołałem Cię Panie (…) Gdybyś mierzył niegodziwości, któż się 

ostanie?" (Ps. 130, 1,3). 

Dwa razy dziennie mówi sie nam: "Nie słuchaj własnego serca i własnych oczu, które cię 

zwodzą na manowce" (Li. 15, 39). Dom Izraela mówi "Nasze występki i nasze grzechy spadają 

na nas i przez nie zginiemy, jak mamy żyć?" (Ez. 33, 10). Zaiste, "Nie jesteśmy ani tak pyszni 



 

 

256  

ani tak zatwardziali aby przed Tobą mówić, Panie Boże nasz i Boże naszych ojców 'prawi 

jesteśmy i nie zgrzeszyliśmy", bo zaprawdę zgrzeszyliśmy" (Liturgia na Dzień Pojednania). 

 

"ZŁY POCIĄG" 

Upadamy i grzeszymy nie tylko naszymi uczynkami. Upadamy i grzeszymy również w 

sercach. Zło w sercu jest źródłem zła w uczynkach. Zawiść Kaina i chciwość pokolenia wieży 

Babel sprowadziły na ludzkość nieszczęścia. "Zawiść, chciwość i pycha niszczą życie 

człowieka"12. Taka jest diagnoza sytuacji człowieka: "Pan widział, że wielkie było zło w 

człowieku na ziemi i że wszelki pociąg jego myśli w sercu był ciągle tylko zły" (Rodz. 6, 5). 

"Zło w człowieku" może odnosić się do grzesznych uczynków, jednak centralna część tej 

diagnozy, powtórzona w Rodz. 8, 21, odnosi się do "pociągu serca". Tylko jedno spośród 

Dziesięciu przykazań jest powtórzone dwakroć, to którym są one zakończone: Nie pożądaj. 

Codziennie modlimy się: Boże, dusza, ktorą tchnąłeś we mnie jest czysta. Co trzeba robić by 

utrzymać ją w czystości? Jak możemy zachowywać uczciwość w świecie gdzie potęga, sukces i 

pieniądze ceni się ponad wszystko inne? Jak kontrolować "zawiść, chciwość i pychę"? "Dałeś mi 

duszę czystą ale mymi uczynkami pokalałem ją" wykrzykiwał Ibn Gabriol13. 

Dusza, którą otrzymujemy jest czysta, ale wewnątrz niej mieszka zdolność zła, "dziwny 

bóg"14, "który wciąż stara się zawładnąć człowiekiem i zabić go. I jeśli Bóg mu nie pomoże, 

człowiek nie może się mu oprzeć, jako powiedziane jest: zły patrzy na prawego i chce go 

zabić"15. "Jeśli ludzie mocno pożądają złych celów zaniedbują dążenia do tego, co szlachetne. Są 

opieszali w poszukiwaniu dobra lecz chętni na drogach łatwej przyjemności. Jeśli pojawia się 

wizja chciwości i woła ich, szukają kłamstw by się ku niej zwrócić. Wynajdują argumenty by 

uczynić jej okrągłości prostymi, jej słabość siłą, jej dowolności stałością. A gdy lampa prawdy 

niechcący zaświeci przed ich oczami, wynajdują próżne preteksty by się tylko nie zwrócić do 

niej. Wynajdują argumenty przeciw niej, głoszą, że jej nurt jest zwodniczy i przeczą jej 

twierdzeniom aby sprawić, że wyda się niespójną i mieć usprawiedliwienie, że się z dala od niej 

trzymają"16. 

"Święty Błogosławiony mówi duszy: 'Wszystko co stworzyłem w sześciu dniach stworzenia 

stworzyłem z twojego tylko powodu, a ty idziesz i grzeszysz!'"17 
"Widzisz, jestem czysty, moje 

mieszkanie jest czyste, moi posłancy są czyści i dusza, którą ci dałem jest czysta; jeśli zwrócisz 

mi ją tak jak ci ją daję, będzie jej dobrze, ale jeśli nie, to ją precz wyrzucę"18. 

 

"JEST TYLKO KROK" 

Nacisk na świadomość mycwy nie może w żaden sposób osłabiać naszej uwagi wobec faktu, 

że zawsze jesteśmy gotowi Go zdradzić, że nawet gdy zajmujemy się dobrym uczynkiem 

wystawieni jesteśmy na grzech. "Nie bądź pewien siebie samego aż do dnia twojej śmierci", 

powiedział Hilel19. Nauczono nas, że człowiek może być przeniknięty duchem świętości przez 

wszystkie dni swego życia a jedna chwila nieuwagi wystarczy by zepchnąć go w przepaść. Jest 

tylko krok między mną a śmiercią (I Sam. 20, 3). 

Życie dzieje się na polu bitwy duchowej. Człowiek musi nieustannie zmagać się z 

"pociągiem do zła", "gdyż człowiek jest jakby na linie, jeden jej koniec pociąga Bóg, drugi 



 

 

257  

Szatan". "Biada mi przez mojego jocer [Stwórcę], biada mi przez mego jecer [pociąg do zła], 

mówi sentencja z Talmudu20. Jeśli człowiek poddaje się swym niskim impulsom odpowiada za to 

przed Stwórcą; jeśli słucha swego Stwórcy, trapią go grzeszne myśli. 

                                                 
1

 Dawar mycwa jest przeciwstawiane dawar reszut. Por. Shabbat 25b: “Ani nie obowiązek, ani nie 

mycwa, lecz czynność religijnie obojętna”. 

2

 Rabi Nahman z Bracławia, Likkute Maharan, II, 5, 10. 

3 

Sanhedrin 17a. 

4

 Sanhedrin 37a. 

5

 Shabbat 133b. 

6

 Pirke de Rabi Eliezer, r. 34. 

7

 Avoda Zara 2a. 

8

 Genesis Rabba, 3, 7. 

9

 Genesis Rabba, 19, 17. 
10 

Charakterystycny jest termin: "naładowana mycwami" , patrz przyp. 4.  

11

 Niddah 30b. 

12

 Abot 4, 28. 

13

 Ibn Gabriol, Selected Religious Poems, s. 113. 

14

 Shabbat 105b. 

15

 Sukkah 52b. 

16

 Bahya Ibn Paquda, The Duties of the Heart, t. I, s. 14. 

17

 Leviticus Rabba 4, 2. 

18

 Leviticus Rabba 18, 1; patrz: Niddah 30b; Baba Metsia 107a. 

19

 Abot 2, 5. 

20

 Berachot, 61a; patrz: Raszi, Erubin 18a. 



36. Problem zła 

 

PAŁAC W PŁOMIENIACH 

Pytanie ostateczne nachodzi niektórych w chwilach zdumienia lub radości. Inni odczuwają je 

w momentach grozy i rozpaczy. Zarówno wspaniałość jak i nędza żywota uwrażliwiają 

człowieka na pytanie ostateczne. Bo nędza człowieka jest wielka jak jego wspaniałość. 

Jak Abraham osiągnął pewność, że jest Bóg, który się troszczy o świat? Rabi Izrael 

powiedział: Abrahama można "porównać do człowieka, który podróżuje z miejsca na miejsce i 

nagle widzi pałac w płomieniach. Czy to możliwe, że nikt nie dba o ten pałac? – zapytuje. Ale 

właściciel pałacu popatrzył na niego i rzekł: ‘To ja jestem właścicielem pałacu’. Podobnie jak 

Abraham nasz ojciec dziwił się: ‘Czy to możliwe, że świat nie ma przewodnika?’ Święty 

Błogosławiony spojrzał i powiedział: ‘Ja jestem Przewodnikiem, Władcą świata’"1. 

Świat jest w płomieniach, pochłaniany przez zło. Czyż może być tak, że nie ma nikogo, 

komu by zależało? 

 

"W ZŁYCH RĘKACH " 

Czy człowiek biblijny był nieświadomy przerażającego chaosu w historii świata, 

straszliwego okrucieństwa człowieka – jak to twierdziło wielu teologów? Przy uważnym badaniu 

trudno utrzymać taki pogląd2. Za wyjątkiem pierwszego rozdziału Księgi Rodzaju Biblia nie 

przestaje przywoływać żalu, grzechów i zła tego świata. Gdy prorocy patrzą na świat widzą 

"trwogę i ciemność, ponury mrok i niepokój" (Iz. 8, 22). Gdy patrzą na ziemię, znajdują ją 

"pełną winy przeciw Świętemu Izraela" (Jer. 51, 5) "O panie jak długo mam wołać o pomoc a Ty 

nie usłyszysz? Albo krzyczeć do Ciebie ‘Gwałt!’ a Ty nie uratujesz? Dlaczego pozwalasz bym 

patrzył na złość i wygłądał kłopotów?” Zniszczenie i gwałt są przede mną, zaczynają się spór i 

zwada. Dlatego zamiera prawo a sprawiedliwość nie wychodzi na jaw. Gdyż bezbożny osacza 

sprawiedliwych i wypaczone prawo zwycięża." (Hab. 1, 2-4). Jest to świat w którym drogi 

niegodziwych cieszą się powodzeniem i "wszyscy zdrajcy kwitną" (Jer. 12, 1); świat, który 

umożliwił niektórym ludziom utrzymywanie, że "Każdy kto czyni zło jest dobrym w oczach 

Pana i Pan się w nim raduje", a innym pytać: "Gdzież jest Pan sprawiedliwości" (Mal. 2, 17). 

Psalmiście świat ten nie wydawał się szczęśliwy gdy modlił się: "Boże, nie milcz, nie bądź 

nieczuły. Nie bądź bezczynny, Boże. Bo oto burzą się nieprzyjaciele twoi, a ci, co cię 

nienawidzą podnoszą głowę" (Ps. 83, 2-3). 

Zgroza i niepokój jakie ogarnęły Psalmistę nie były wywołane katastrofami przyrodniczymi 

lecz niegodziwością człowieka, złem w historii. 

Bojaźń i drżenie nachodzą mnie, 

I groza mnie ogarnęła. 

I rzekłem, o, gdybym miał skrzydła jak gołębica, 

Chętnie uleciałbym i odpoczął. 

(Ps. 55, 6-7) 



 

 

259  

Jeden werset wyraża odzcucia Żydów przez wieki: "Ziemia wydana w ręce niegodziwego" 

(Hiob 9, 24). 

Jak wygląda świat w oczach Boga? Czy kiedykolwiek mówi się nam: Pan ujrzał, że wielka 

jest prawość człowieka na ziemi? Że cieszył się z tego, że uczynił na ziemi człowieka? 

Zasadniczy ton biblijnej wizji historii zostaje ustalony po pierwszych dziesięciu pokoleniach: 

"Pan ujrzał, że wielka była niegodziwość człowieka na ziemi (…) I żałował Pan, że uczynił na 

ziemi człowieka i zasmuciło się Jego serce" (Rodz. 6, 5-6; cf. 8, 21). Wielki płacz rozbrzmiewa 

przez całą Biblię: wielka jest niegodziwość człowieka na ziemi. 

Doświadczenia niezliczonych pokus i okazji do zła, świadomość strasznego 

niebezpieczeństwa nieomal przeważają nad wszelką radością życia. Odpowiedzią na to 

niebezpieczeństwo jest rozpacz lub pytanie: Boże, gdzie jesteś? "Gdzie jest Bóg 

sprawiedliwości?" (Mal. 2, 17)3.  

Ta ludzka niedola stała się szczególnie dotkliwa w naszych czasach, w cywilizacji gdzie 

stworzono fabryki zagłady milionów mężczyzn, kobiet i dzieci, gdzie z ludzkiego tłuszczu 

robiono mydło. Co zrobiliśmy, że takie zbrodnie stały się możliwe? Co robimy by stały się 

niemożliwe? 

Człowieka współczesnego można scharakteryzować jako istotę niewrażliwą na katastrofy. 

Jest ofiarą narzuconej mu brutalizacji, jego wrażliwość nieustannie maleje, jago poczucie honoru 

zanika. Różnica między złem a dobrem zostaje zatarta. Tym co nam zostaje jest przerażenie 

utratą własnego honoru. 

  

POMIESZANIE DOBRA I ZŁA 

Bardziej nawet frustrujące niż to, że zło jest rzeczywiste, potężne i kuszące jest to, że tak 

kwitnie w przebraniu dobra, że może żywić się życiem świętego. Wydaje się, że w tym świecie 

święte i grzeszne nie istnieją osobno, lecz są zmieszane, wzajemnie powiązane i mają wspólną 

podstawę. Jest to świat w którym bożyszcza mogą posiadać wiele piękności a wiara w Boga 

może być zabarwiona niegodziwością. 

To nie brak religii, lecz jej wypaczanie piętnowali prorocy Izraela. "Wiele ołtarzy zbudował 

Efraim, ołtarzy słurzących grzechowi" (Oz. 8, 11). "Kapłani nie pytali: "Gdzie jest Pan? I stróże 

prawa mnie nie znali" (Jer. 2, 8). Im większy człowiek tym bardziej wystawiony na pokusę 

grzechu4. Pobożność jest czasami złem w przebraniu, środkiem w pogoni za władzą. "Tragedii w 

historii ludzkości, okrucieństw i fanatyzmów nie powodowali zbrodniarze… lecz dobrzy 

ludzie… idealiści, którzy nie rozumieli dziwnej mieszaniny prywaty i ideałów, która jest we 

wszystkich ludzkich motywacjach". Wielkie współzawodnictwo nie odbywa się "między 

bogobojnymi wiernymi i nieprawymi niewiernymi". Religia biblijna podkreślała "nierówność 

winy tak samo jak równość grzechu". "Wyjątkowo surowy sąd należy się bogatym i możnym, 

potężnym i szlachetnym, mądrym i sprawiedliwym"5. Najokropniejsze przejawy zła zdarzają się 

wtedy, gdy działa w przebraniu dobra. "Do tak straszliwych złych uczynków religia popycha 

człowieka" (Lukrecjusz)6. 

W swym wielkim widzeniu Ezechiel ujrzał "gwałtowny wiatr powiał od północy i wielka 

chmura z jasnością (nogah) wokół i wciąż błyskający ogień" (Ez. 1, 4). On pierwszy ujrzał moc 

nieczystości. Wielka chmura przedstawia "moc zniszczenia", "nazywa się wielką z powodu jej 



 

 

260  

ciemności, która jest tak gęsta, że ukrywa i czyni niewidzialnymi wszystkie źródła światła 

zasłaniając cały świat. Wciąż błyskający ogień wskazuje ogień nieugiętego sądu, który się nigdy 

nie oddala od niego. Z jasnością (nogah) wokół (…) to jest choć jest to samo miejsce 

nieczystości, otoczone jest ono pewną jasnością (…) posiada aspekt świętości i dlatego nie 

powinno się go traktować z pogardą, ale powinno mieć miejsce obok świętości"7. A zatem 

istnieje święta iskra Boga nawet w ciemnych zakątkach zła. Gdyby nie ta iskra, zło utraciłoby 

swą moc i obróciło by się w nicość. Nawet Szatan zawiera cząstkę świętości. Wykonuje swoją 

paskudną robotę jako kusiciel człowieka z intencją czynienia "dla dobra niebios", jako że to w 

celu kuszenia człowieka został stworzony. 

Wielki święty, Rabi Hirsz z Żydaczowa powiedział do swego ucznia i siostrzeńca: Nawet 

kiedy osiągnąłem wiek lat czterdziestu, "wiek, kiedy się rozumie" – nie byłem pewien że me 

życie nie było zanurzone w bagnie dobra i zła zmieszanych ze sobą (nogah) (…) Mój synu, w 

każdej chwili mojego życia boję się że wciąż jestem uwięziony w tym pomieszaniu8. 

To straszne pomieszanie, to że w tym świecie nie ma niczego co nie byłoby mieszaniną 

dobra i zła, świętego i grzesznego, srebra i cyny jest według mistycyzmu żydowskiego 

centralnym problemem historii i ostatecznym zagadnieniem odkupienia. To zmieszanie sięga 

samego procesu stworzenia. 

"Gdy Bóg przyszedł tworzyć świat i odkryć to co ukryte w głębokościach i 

odsłonić światło z ciemności, wszystkie były spowite nawzajem w siebie i dlatego 

światło wyłoniło się z ciemności i z nieprzeniknionego wyszło głębokie. A więc, 

także z dobra wychodzi zło i z łaski wychodzi sąd, i są ze sobą splecione, impuls 

dobra i impuls zła…"
9

.  

 

POKUTA ZA ŚWIĘTOŚĆ 

Świadomość wniknięcia zła w sferę dobra i świętości często znajdowała wyraz w naszej 

tradcji. Taki właśnie mógł być sens jednego z wielkich nabożeństw jakie dorocznie odbywało się 

w Świątyni Jerozolimskiej. W ramach obrzędów Dnia Pojednania Arcykapłan rzucał losy o dwa 

kozły: jeden los dla Pana i jeden dla Azazela. Celem obrzędu kozła na którego padł los Azazela 

było odpokutowanie za zło. Kapłan kładł dłonie na głowie kozła "i wyznawał mu wszystkie 

niegodziwości Izraela, wszystkie ich występki i grzechy". Celem kozła na którego padł los Pana 

było odpokutowanie za świętość, "uczynienie pokuty za miejsce święte, przez nieczystość dzieci 

Izraela i przez ich występki zarówno jak i grzechy; przeto uczyni tak za namiot zgromadzenia, 

który przebywa z nimi wśród ich nieczystości"10. W najważniejszym dniu roku szczególnym 

zadaniem była pokuta za świętość. Poprzedzała ona ofiarę, której celem była pokuta za grzechy. 

 

RELIGIA NIE JEST LUKSUSEM 

Nie ulegajmy złudzeniom. Nie ma łatwych rozwiązań problemów, które są zarazam 

dotkliwie osobiste i uniwersalne, naglące i wieczne. Postęp technologiczny stwarza więcej 

problemów niż rozwiązuje. Ani eksperci od wydajności ani inżynieria społeczna nie zbawią 

ludzkości. Jakby ich wkład nie był ważny, nie sięgają sedna problemu. A więc religia z jej 

wymaganiami i wizjami nie jest luksusem lecz sprawą życia i śmierci. Prawda, jej posłanie jest 

często rozwodnione, wypaczane przez pedantyczność, powierzchowność, ceremoniał, przesądy. 



 

 

261  

Lecz to właśnie jest naszym zadaniem: przypomnieć o tym co naglące, o ciągłym 

niebezpieczeństwie w którym tkwi egzystencja ludzka, o rzadkich pragnieniach ducha, o 

wiecznym głosie Boga na który wymagania religii są odpowiedzią.  

 

NAJWYŻSZE ROZRÓŻNIENIE 

Władza rozróżniania jest podstawową cechą inteligencji. Rozróżniamy czarne od białego, 

piękne i brzydkie, przyjemne i nieprzyjemne, zysk i stratę, dobro i zło, to co prawe i nieprawe. 

Los ludzkości zależy od zdawania sobie sprawy, że rozróżnienie między dobrem a złem, 

prawością i nieprawością jest rozróżnieniem stojącym ponad wszystkimi innymi. Dopóki brak 

nam tej świadomości będziemy wybierać przyjemność połączoną ze złem przed tym co nie jest 

przyjemne ale łączy się z dobrem. Nauczenie ludzkości najwyższej wagi tego rozróżnienia jest 

zasadnicze w posłaniu Biblii.  

Gdy Pan stworzył wszechświat spojrzał na swoje stworzenie. Jakim słowem przekazał swoje 

wrażenie? Gdyby artysta miał znaleźć słowo określające jak świat wyglądał w oczach Boga, 

słowem tym byłoby wzniosły lub piękny. Lecz słowem, które podaje Biblia jest dobry. Gdy 

patrzymy przez teleskop w przestrzeń międzygwiezdną, słowa, które przychodzą nam na myśl to 

wspaniałość, tajemnica, splendor. Lecz na Bogu splendor nie robi wrażenia; robi zaś dobro. 

Dobro i zło nie są wartościami wśród innych wartości. Dobro to życie, zło to śmierć. 

"Popatrz, kładę dziś przed tobą życie i dobro, śmierć i zło (…) wybierz życie" (Powt. 30, 15, 19). 

Dobro i zło to nie wartości jak inne wartości. Rozróżnienie między dobrem i złem liczy się tak 

samo jak rozróżnienie między życiem a śmiercią. 

"Sprawiedliwość zawsze wydawała się obowiązkiem, lecz przez długi czas był to 

taki sam obowiązek jak inne. Była odpowiedzią, jak wszystko inne, na potrzebę 

społeczną i to presja społeczeństwa na jednostkę czyniła sprawiedlliwość 

obowiązkową. Skoro tak było, niesprawiedliwość nie szokowała ani mniej ani 

bardziej niż jakiekolwiek inne złamanie reguł. Nie było sprawiedliwości dla 

niewolników, być może za wyjątkiem względnej, nieomal z wyboru 

sprawiedliwości. Bezpieczeństwo publiczne nie było jedynie najwyższym prawem, 

jak w istocie pozostaje nadal, było otwarcie głoszone jako takie; podczas gdy dziś 

nie odważylibyśmy się sformułować zasady, że usprawiedliwia ono 

niesprawiedliwość, nawet jeśli przyjmujemy wszystkie konsekwencje tej zasady. 

“Pozostańmy przy tym zagadnieniu i zadajmy sobie sławne pytanie: 'Co 

powinniśmy uczynić jeśli usłyszymy, że dla powszechnego dobra, dla samego 

istnienia ludzkości, jest gdzieś człowiek, niewinny człowiek, skazany na wieczne 

cierpienie?' No więc zapewne powinniśmy się zgodzić na to rozumiejąc, że jakiś 

czarodziejski filtr sprawi, że o tym zapomnimy, że już nigdy więcej o tym nie 

usłyszymy; lecz jeśli skazani jesteśmy na wiedzę o tym, na myślenie o tym, na 

zdawanie sobie sprawy, że ohydna tortura, jakiej poddany jest ten człowiek jest 

ceną naszego istnienia, że nawet była podstawowym warunkiem istnienia w 

ogóle, to wtedy nie! Po tysiąckroć nie! Lepiej przyjąć, że nic w ogóle nie powinno 

istnieć! Lepiej pozwolić naszej planecie rozlecieć się na kawałki. 

“I co się stało? Jak sprawiedliwość wyłoniła się z życia społecznego w którym 

była od zawsze bez żadnych specjalnych przywilejów, i poszybowała ponad nie, 



 

 

262  

absolutna i transcendentalna? Przypomnijmy sobie ton i nacisk Proroków Izraela. 

To ich głos słyszymy gdy dzieje się i jest akceptowana wielka niesprawiedliwość. 

Z głębokości stuleci podnoszą oni protest. Przydali oni sprawiedliwości ów 

charakter gwałtownego nakazu, który zachowała, którym odtąd naznaczyła 

materię, która nieskończenie urosła. Czy mogło się to stać jedynie za sprawą 

filozofii? Nie ma nic bardziej pouczającego niż widzieć jak filozofowie skradali się 

wokół niej, dotknęli jej, a przecież ją przegapili"
11

. 

Lecz jak ta wyższość sprawiedliwości jest możliwą? Czy nasza wrażliwość na piękno i 

brzydotę, zysk i stratę nie jest bardziej wyostrzona niż wrażliwość dobra i zła? 

 

JAK ZNALEŹĆ SPRZYMIERZEŃCA 

Ego jest potężnym konkurentem dobra. W połączeniu z zyskiem, tam gdzie cnota popłaca, 

dobro ma szanse zwyciężyć. Gdy dobro spełnić się może jedynie ze stratą lub bez nagrody łatwo 

ulega. Skoro zaś do istoty cnoty należy to, że dobro nie może być uczynione dla nagrody, jaka 

jest szansa, że dobro kiedykolwiek wygra z intaeresem ego? Kto nam pomaga w walce ze złem? 

Czy dobroć nie staje się zazwyczaj jałowa w obliczu pokus? Zbrodnia, zło, grzech oferują 

nam nagrody podczas gdy cnota wymaga samoograniczeń i samowyrzeczenia. Grzech wywołuje 

dreszcz podniecenia. Czy cnota podnieca? Czy wiele opowieści z dreszczykiem opisuje cnotę? 

Czy wiele bestsellerów opowiada o przygodach cnoty? 

 

TORA JEST ODTRUTKĄ 

Gdyby natura człowieka była wszystkim, co posiadamy wtedy z pewnością marne byłyby 

nasze widoki. Jednak mamy jeszcze pomoc Boga, przykazania, mycwy. Centralnym faktem 

Biblii jest Synaj, przymierze, słowo Boga. Synaj nałożył się na upadek Adama. Fakt, że dana 

nam została znajomość Jego woli jest oznaką pełnej zdolności radzenia sobie ze złem. Głos jest 

więcej niż wyzwaniem. Jego moc jest wystarczająca do potrząśnięcia pustynią duszy, do 

obnażenia ego, do rozpalenia Jego woli jak ognia. 

Dla Żydów Synaj jest stawką każdego działania człowieka, a najważniejszą kwestią nie jest 

dobro i zło, lecz Bóg i Jego przykazanie aby kochać dobro i nienawidzieć zła; nie grzeszność 

człowieka lecz przykazanie Boga. 

"Bóg stworzył złe skłonności w człowieku i stworzył też Torę aby je powściągać"12. Życie 

człowieka porównywano do "samotnego osiedla niszczonego przez bandy najeźdźców. Co zrobił 

król? Mianował komendanta aby je bronił". Tora jest schronieniem, Tora jest odtrutką13. 

W naszych zmaganiach ze złem nigdy nie jesteśmy sami. Mycwa – inaczej niż idea 

obowiązku – nie jest anonimowa ani bezosobista. Czynienie mycwy jest dawaniem odpowiedzi 

Jego woli, odzewu na to, czego On od nas oczekuje. To dlatego czynienie mycwy poprzedzamy 

modlitwą "Błogosławiony jesteś…" 

Czym jest mycwa? Modlitwą w postaci uczynku. A modlić się to czuć jego obecność. "Na 

wszystkie sposoby będziesz Go poznawał". Modlitwa winna być częścią wszystkich naszych 

sposobów. Nie musimy mieć jej na ustach zawsze; ma być zawsze w naszych umysłach i sercach 

. 



 

 

263  

W świetle Biblii dobro jest czymś więcej niż wartością – jest troską bożą, sposobem Boga. 

Wynika to z jedności Boga: wszystkie uczynki są dla niego ważne. Jest obecny we wszystkim co 

robimy. "Pan jest dobry dla wszystkich i nad wszystkim co stworzył jest jego współczucie" (Ps. 

145, 10). Nie ma szacunku dla Boga bez szacunku dla człowieka. Miłość człowieka jest drogą do 

miłości boga. Obawa aby nie skrywdzić ubogiego powinna być tak samo głęboka jak bojaźń 

boża, bo Kto krzywdzi ubogiego bluźni przeciw swemu stwórcy, a ten kto jest łaskawy dla 

potrzebujących wychwala Go (Przysł. 14, 31). 

 

CZY DOBRO TO PASOŻYT? 

To co omawiamy jako zagadnienie moralne jest jedynie aspektem znacznie większego 

problemu metafizycznego, relacji pomiędzy dobrem a złem. Które z tych dwóch jest 

samodzielne? Czy dobro jest w ostatecznej instancji pasożytem na ciele zła? Albo odwrotnie: 

czy to nie zło pasożytuje na ciele dobra? 

W naszym klimacie intelektualnym zdaje się istnieć tylko jedna odpowiedź. W naszym 

pokoleniu ideały cechuje wysoka umieralność. Współczesna myśl wygląda jak cmentarz 

skompromitowanych ideałów. Wysiłkiem moralnym człowiek może budować jedynie zamki w 

chmurach. Nasze normy to nic innego jak żądze w przebraniu. 

Jeśli ktoś uznaje, że ten świat jest ostateczną rzeczywistością a jego umysł jest realistyczny i 

serce wrażliwe na cierpienie, to taki ktoś musi powątpiewać, iż dobro jest czy to początkiem, czy 

też ostatecznym celem historii. Dla umysłowości żydowskiej zło jest bardziej narzędziem niż 

żelazną ścianą, bardziej pokusą, okazją niż absolutną siłą. 

Słowa Psalmisty Odstąp od zła i czyń dobro (Ps. 34, 15) zawierają esencję prawego życia. 

Lecz tradycja żydowska zdaje się uważać, że właściwą drogą odstępowania od złego jest 

czynienie dobra – kładzie ona nacisk na drugą połowę zdania. 

 

ZŁO NIE JEST PROBLEMEM OSTATECZNYM 

Zło nie jest ostatecznym problemem człowieka. Ostatecznym problemem człowieka jest jego 

stosunek do Boga. Zło wkroczyło do historii jako wynik ludzkiego nieposłuszeństwa wobec 

Boga; w rezultacie tego, że człowiek sprzeniewierzył się jedynej mycwę jaka była mu dostępna 

(nie jeść owocu z drzewa wiadomości). Biblijną odpowiedzią na zło nie jest dobro, lecz świętość. 

Jest to usiłowanie wyniesienia człowieka na wyższy poziom istnienia gdzie nie jest on sam w 

konfrontacji ze złem. Życie w "światłości oblicza Boga" daje człowiekowi siłę miłości, która 

umożliwia mu pokonanie mocy zła. Pokusa niegodziwości ustępuje przed radością mycwy. 

"Będziecie dla mnie ludźmi świętymi" (Wyj. 22, 30). Jak otrzymujemy tę wartość, tę moc? "Z 

każdą nową mycwą, której Bóg udziela Izraelowi dodaje mu On świętości"14. 

Nie prowadzimy wojny przeciwko złu w imię abstrakcyjnej idei obowiązku. Czynimy dobro 

nie dla jego wartości czy płynących z niego korzyści, ale dlatego, że winniśmy je Bogu. Bóg 

stworzył człowieka i to co jest dobre "w Jego oczach" jest dobre dla człowieka. Życie jest 

zarówno ludzkie jak i boskie. Człowiek jest dzieckiem Boga, nie tylko wartością dla 

społeczeństwa. Możemy badać rzecz bez Boga, bez Niego nie możemy stanowić o wartościach. 

Nie uważamy wartości, mówiąc słowami Platona, za byty absolutne ustanowione w niebie. 

Wartości nie są wiecznymi ideami istniejącymi niezależnie od Boga i człowieka. Gdyby nie wola 



 

 

264  

Boga nie byłoby dobra, gdyby nie wolność człowieka dobro nie miałoby miejsca w historii. 

Filozofia grecka zajmuje się wartościami, myśl żydowska skupia się na mycwach.  

 

BÓG I CZŁOWIEK MAJĄ WSPÓLNY CEL 

Zło jest nie tylko groźbą, jest również wyzwaniem. Ani rozpoznanie niebezpieczeństwa, ani 

też wiara w zbawczą moc Boga nie wystarczą dla odwrócenia tragicznego przeznaczenia świata. 

Nie powstrzymamy fali zła ucieczką do świątyń ani żarliwym błaganiem powściągliwej 

wszechmocy Boga.  

Mycwa, pokorny pojedyńczy akt służenia Bogu, pomocy człowiekowi i samooczyszczenia 

jest naszym sposobem radzenia sobie z tym problemem. Nie wiemy jak rozwiązać problem zła, 

ale nie jesteśmy zwolnieni od radzenia sobie ze złymi rzeczami. Potęga zła nie unieważnia 

realności dobra. Charakterystyczne, że tradycja żydowska jest świadoma możliwości zła w 

dobru, lecz kładzie nacisk na możliwości dalszego dobra w dobru. Ben Azzai powiedział: 

"Chętnie czyń drobną mycwę i stroń od występku gdyż jedna mycwa wiedzie do drugiej mycwy 

(sprowadza ją), podczas gdy występek wiedzie do nowego występku; gdyż nagrodą za mycwę 

jest mycwa, a nagrodą za występek jest występek"15. 

W końcu czasów zło zostanie pokonane przez Jedynego, w czasach historycznych zło trzeba 

pokonywać po kawałku16. 

Tradycja żydowska, choć świadoma niebezpieczeństw i pułapek istnienia stale przypomina o 

wielkich i nieustannych możliwościach czynienia dobra. Uczy się nas by kochać życie na tym 

świecie ze względu na możliwości dobroczynności i świętości, ze względu na wiele dróg 

służenia Bogu, które są przed nami otwarte. "Przeto cenniejsza niż całe życie w przyszłym 

świecie jest jedna godzina życia na ziemi – godzina pokuty i dobrych uczynków"17.  

Co prawda ten świat jest jedynie "przedsionkiem przyszłego świata" gdzie musimy się 

przygotować zanim nie wejdiemy do "sali balowej"18. Jednak w oczach Boga wysiłek i 

przygotowanie są czymś więcej niż osiągnięcia i doskonałość. 

 

ZDOLNOŚĆ WYPEŁNIENIA 

Kładąc nacisk na zasadnicze znaczenie mycwy judaizm zakłada, że człowiek przynajmniej w 

pewnym stopniu posiada zdolność spełniania tego, czego wymaga od niego Bóg. W istocie 

przekonanie o naszej zdolności wypaełniania woli Boga może być artykułem proroczej wiary. 

"Bowiem to przykazanie (mycwa), które dziś ci daję nie jest zbyt trudne dla ciebie ani zbyt 

odległe… Lecz bardzo blisko jest słowo ciebie, w twoich ustach i w twoim sercu abyś je 

wypełniał" (Powt. 30, 11-14). Tradycja żydowska nieustannie kładzie nacisk na konkretne 

upadki człowieka, nie zaś na jego zasadniczą niezdolność czynienia dobra. Na przekór wszelkiej 

niedoskonałości, wartosć dobrych uczynków pozostaje na wieki. 

Ideą, od której wychodzi judaizm nie jest realnosć zła ani taż grzeszność człowieka, lecz 

cudowność stworzenia i zdolność człowieka wypełniania woli Boga. Zawsze jest okazja 

czynienia mycwy, a życie jest drogocenne gdyż w każdym miejscu i czasie jesteśmy w stanie 

spełniać Jego wolę. Dlatego rozpacz obca jest wierze żydowskiej. 



 

 

265  

To prawda, przykazanie by być świętym jest wygórowane a nasze nieustanne upadki i 

występki napełniają nas skruchą i żalem. Jednak nigdy nie jesteśmy zgubieni. Jesteśmy dziećmi 

Abrahama. Wbrew wszelkim przewinom, upadkom i grzechom pozostajemy w Prymierzu. 

Współczucie Boga jest większe niż jego sprawiedliwość. Przyjmie nas z całą naszą słabością. 

"Bo zna naszę pożądanie [jecer]. Pamięta, że jesteśmy prochem (Ps. 103-14).  

Judaizm odrzuca pewnik Kanta: "powinienem, więc mogę", w zamian głosi "przykazano ci, 

więc możesz". Jak już powiedzieliśmy, judaizm twierdzi, iż człowiek posiada środki dla 

wypełnienia przynajmniej w pewnym zakresie tego, co nakazuje mu Bóg. Z drugiej jednak 

strony wciąż nas ostrzega byśmy nie polegali na własnej potędze i wierze, że człowiek jedynie 

własną mocą zdoła wybawić świat. Same dobre uczynki nie odkupią historii, posłuszeństwo 

Bogu uczyni nas godnymi bycia zbawionymi przez Boga19.  

Gdyby judaizm polegał wyłącznie na ludzkim potencjale dobra, na ludzkiej zdolności 

wypełniania tego, czego Bóg domaga się od nas, na ludzkiej sile osiągania zbawienia czemuż 

miałby się upierać przy obietnicy mesjańskiego zbawienia? Mesjanizm zakłada, że żadne 

pojedyncze życie, nawet przy najwyższych ludzkich wysiłkach, nie zdoła odkupić świata. Z tego 

wynika, że historia – pomimo jej olbrzymiego znaczenia – nie jest samowystarczalna. 

 

POTRZEBA ODKUPIENIA 

Istnieją dwa problemy: konkretne grzechy, przykłady łamania prawa oraz ogólny i ostateczny 

problem "złych skłonności" w człowieku. Z pierwszym zagadnieniem zmaga się prawo – 

posłuszeństwo prawu zapobiega złym uczynkom. Jednak problem złych skłonności nie da się 

rozwiązać pobożnością. Odpowiedź proroków jest eschatologiczna. "Oto idą dni, mówi Pan, gdy 

z ludem Izraela zawrę nowe przymierze (…) Inne od tego, które zawarłem z waszymi ojcami 

(…) Osadzę moje prawo wewnątrz nich i wypiszę je w ich sercach. (Jer. 31, 31-34). "I dam wam 

serce nowe i nowego ducha tchnę w was; zabiorę wam serce z kamienia i dam wam serce z ciała. 

I tchnę w was mego ducha i sprawię, że będziecie postępować według mych praw i pilnie 

prestrzegać moich przykazań (Ez. 36, 26-27).  

"Określony czas został naznaczony aby świat przebywał w ciemności. Jaki jest dowód? 

Napisano: Ustanawia kres ciemności i w najdalszeym krańcu szuka kamieni z gęstych ciemności 

i cienia śmierci (Hiob 28, 3). Dopóki w świecie istnieje pociąg do zła, gęste ciemności i cień 

śmierci są w świecie; gdy złe skłonności zostaną wyplenione ze świata, gęste ciemności i cień 

śmierci znikną ze świata"20. 

Świat czeka na zbawienie, ale nie należy się spodziewać, iż zbawienie wydarzy się jako akt 

czystej łaski. Zadaniem człowieka jest uczynienie świata godnym odkupienia. Jego uczynki i 

wiara przygotowują ostateczne odkupienie. 

 

 

                                                 
1

 Genesis Rabba, r. 39. Patrz wyż, s. 113 nr 7. 

2

 To Schopenhauer spopularyzował ideę, iż w Biblii nie ma świadomości zła. Patrz Świat jako wola i 

wyobrażenie, II, r. 48; Parerga und Paralipomena, wyd. Gusbach, II s. 397; Saemtliche Werke, wyd. 

Frauenstadt, III, s. 712n. Na temat jego niechęci wobec Biblii patrz Isak Unna, Die Stellung Schopenhauers 



 

 

266  

                                                                                                                                                             
zum Judentum, w Jüdische Schriften Josef Wohlgemuth zu seinen sedizigsten geburtstage… gewidmet, 

Berlin 1928, s. 102n. 

3

 Opinię Rabinów o sytuacji człowieka ilustruje następująca uwaga: “Czytamy u Habakuka 1, 14 ‘Ale Ty 

czynisz z ludźmi jak z rybami w morzu, i jak z płazami, które nie mają władcy?’ Dlaczego człowiek jest tu 

porównany do ryb w morzu? Jak wśród ryb w morzu większe pożerają mniejsze, tak i z ludźmi – gdyby 

nie strach przed władzą człowiek pożarłby drugiego żywcem. Oto czego się nauczyliśmy: Rabi Hanina, 

Zastępca Arcykapłana powiedział: Módl się za dobrobyt rządu, bo gdyby nie obawa przed nim ludzie 

pożeraliby się żywcem” Avoda Zarah 3b-4a i Abot 3, 2. 

"W przyszłym czasie Święty Błogosławiony przywiedzie zły popęd (jecer hara) i zabije go wobec 

prawych i niegodziwych. Prawym zły jecer objawi się wielki jak góra; niegodziwym zda się cienki jak 

włos. I jedni i drudzy będą płakać. Prawi zdumiewać się będą, że pokonali tak wielką potęgę, niegodziwi 

dziwić się będą, że ulegli tak nieznacznej sile. A Święty Błogosławiony zdumiewać się będzie wraz z nimi, 

jako jest powiedziane: To mówi Pan Zastępów. Jeśli to będzie zdumiewające w oczach reszty tego 

ludu w tych dniach, będzie też zdumiewające w moich oczach" (Zach. 8, 6). Sukkah 52a. 

4

 Sukkah 52a. Patrz interpretacja Iz. 64, 5 w Baba Metzia 32b. 

5

 Reinhold Niebuhr, The Nature and Destiny of Man, t. I, s. 222n. 

6

 Moc wyobrażeń i bożyszcz do których człowiek skłonny jest się modlić bierze się z tego, że wyposażone 

są one w odrobinę świętości. Pesel, hebrajskie słowo na wyobrażenie w Zoharze kojarzone jest z pesolet, 

co znaczy "odmawia". Bożysza to odmowa świętości. Patrz Zohar, t. II, s. 91a. 

7

 Zohar, t. II, ss. 203a-203b; patrz ss. 69a-69b. Kelipot czyli siły nieczystości są skażone i szkodliwe z 

perspektywy człowieka. Jednak z perspektywy Świętego istnieją one dzięki woli Stwórcy i dla Niego. 

Tkwi w nich iskra świętości która je utrzymuje przy życiu. Rabi Abraham Azulai, Or Hahamah, 

Przemyśl, 1897, t. II, s. 218a. 

8 

Zohar Hai, Lwów, 1875, t. I, s. 2. 

9

 Zohar, t. III, s. 80b. 

10

 Kapł. 16, 6n. Patrz Sifra, Aahare, r. 4, wyd. Weiss, s. 81c. Według Ez. 45, 18-20, pokuta za Świątynię 

powinna być dokonywana dwukrotnie w ciągu roku. 

11

 Henri Bergson, The Two Sources of Morality and Religion, New York, 1935, s. 67f. 

12

 Sifre, Powt. 45; Kiddushim 30b. 

13

 Leiticus Rabba, 35, 5. 
14

 Mechilta, ad loc. 

15

 Abot 4, 2. 

16

 "Izrael powiedział Świętemyu Błogosławionemu: Panie wszechświata Ty znasz siłę złych skłonności, jak 

są mocne! Odpowiedział im Święty Błogosławiony: Wy podważcie je odrobinę w tym świecie a ja usunę 

je w przyszłości (…) W przyszłym świecie wyrwę je wam z korzeniami" Numbers Rabba 15, 16. 

17

 Abot 4,17. 

18

 Abot 4, 16. 

19

 Por. Reinhold Niebuhr, An Interpretation of Christian Ethics, s. 65. 

20

 Genesis Rabba, 89, 1. Pociąg do zła jest często nazywany "kamieniem", patrz: Theodor, ad loc. 



 

 

267  

37. Problem neutralnego 

 

IZOLACJA MORALNOŚCI 

Słabością wielu systemów filozofii moralnej jest ich izolacjonizm, milczące założenie, że 

dobro nie jest związane z uczynkami moralnie neutralnymi. Jednakże istnieją wzajemne 

zależności między moralnymi a wszelkimi innymi uczynkami człowieka, czy to w sferze teorii, 

czy zastosowań estetycznych lub technicznych i nie wolno myśleć o osobie moralnej tak jakby 

była ona zawodowym sztukmistrzem w pewnych sytuacjach zachowującym się moralnie, w 

innych obojętnie.  

W związku z tym problem moralny nie może być rozwiązany jako problem moralny. Trzeba 

do niego podejść jako do części całościowego zagadnienia człowieka. Najważniejszym 

problemem jest całość życia, nie dobro i zło. Nie możemy zajmować się moralnością jeśli nie 

zajmujemy się całym człowiekiem, naturą istnienia, czynienia, znaczenia. 

Człowiek żyje w trzech sferach: zwierzęcej, rozumowej i duchowej. Sfera zwierzęca jest 

duchowo neutralna a neutralność przynosi zgubę. Życie w stanie naturalnym zawiera brudy i 

wiele w nim jest nieczystością, surowością i okrucieństwem. Kto poskromi w nas brutalność gdy 

pasja opanuje umysł? Kto nas nauczy, że dobro warte jest samowyrzeczenia? Nie ma sporu 

między szczęściem i litością, przyjemnością i sprawiedliwością w którym te ostatnie zwyciężają. 

O ile nie podporządkujemy całego życia prawu świętości rezultat pokusy jest wątpliwy.  

Neutralność to iluzja. W końcu swych dni człowiek zawsze wyłania się jako kapłan lub 

korsarz. Życie, ktore zostawiamy za sobą idąc po drodze czasu pełne jest drogowskazów do 

świątyni lub ruin marzeń. Marzeniem Boga jest ujrzenie "królestwa kapłanów, ludu świętego". 

Każdy dom może być świątynią, każdy stół ołtarzem, a całe życie pieśnią do Boga. 

Każde działanie – myśl lub uczynek – jest przykładem totalności istnienia. Duch, który 

zamigotał choćby raz w oddalonej chwili istnienia będzie oświetlał każde działanie, tak że 

niemal każde działanie będzie naznaczony cichą szlachetnością oddania. Jednocześnie 

okrucieństwo i bezmyślność której ulega człowiek w pewnych momentach życia noże się przebić 

nawet w jego radosnych działaniach pobożności. 

 

JAK POSTĘPOWAĆ WOBEC TEGO CO NEUTRALNE 

Problem życia nie zaczyna się od pytania jak sobie poradzić z łajdakami ani jak 

przeciwdziałać zaniedbaniom czy też ohydnym zbrodniom. Problem życia rozpoczyna się od 

zdania sobie sprawy, że wszyscy błądzimy w naszych stosunkach z bliźnimi. Milczące 

okropieństwa, ukryte skandale którym nie zapobieże żadne prawo są przwdziwym siedliskiem 

moralnej zarazy. Problem żyjących zaczyna sie w gruncie rzeczy od naszego stosunku do 

samych siebie, w radzeniu sobie z emocjami, w sposobie jakim trzymamy w ryzach zazdrość, 

chciwość i dumę. To co jest pierwotną stawką w życiu człowieka to nie fakty grzechu, zła czy 

zepsucia, lecz uczynki neutralne, nasze potrzeby. To co posiadamy jest nie mniejszym 

problemem niż nasze namiętności. Pierwszorzędnym zadaniem jest przeto nie jak postępować 

wobec zła, lecz jak postępować wobec neutralnego, jak radzić sobie z potrzebami. 



 

 

268  

Jedynym zabezpieczeniem przeciw nieustannemu niebezpieczeństwu jest nieustanna 

czujność, nieustanne przewodnictwo. Takie przewodnictwo, taka czujność dostępna jest temu, 

kto żyje kierując się światłem Synaju, czyje tygodnie, dni, godziny następują w rytm kewy i 

kawany. 

Trzy razy dziennie przypominamy sobie, że w blasku Jego oblicza On nadał nam "Torę życia 

i miłość łagodności". Przez cały dzień winniśmy się uczyć jak widzieć zdarzenia w blasku Jego 

oblicza.  

"Myśl o Nim na każdej drodze a On wyrówna twe ścieżki" (Przysł. 3, 6). Wszystko zależy od 

tych słów
1
.  

Wiara i życie nie są dwoma oddzielnymi sferami. Jeśli nasze życie nie jest formą wiary, w 

naszej wierze nie ma życia. Religia to nie rezerwat, aspekt życia zastrzeżony dla poważnego 

obchodzenia w swiąteczne dni. Duch usycha gdy jest zamknięty we wspaniałym odosobnieniu. 

Decydujący jest nie szczyt, który osiągamy w rzadkich chwilach, ale to jak osiągnięcia tych 

rzadkich chwil oddziaływują na klimat calego życia. Celem prawa żydowskiego jest bycie 

gramatyką życia, odnoszenie się do wsystkich związków i funkcji życia. Jego głównym 

przedmiotem jest osoba, nie zaś instytucja. 

Religia nie służy nadzwyczajnym okazjom, takim jak narodziny, ślub czy śmierć. Religia 

usiłuje nauczyć nas, że żadne działanie nie jest banalne, każda chwila jest nadzwyczajną okazją. 

Najwyższy szczyt życia duchowego niekoniecznie osiąga się w rzadkich chwilach ekstazy, 

najwyższy szczyt jest tu gdzie właśnie jesteśmy i może on być osiągnięty poprzez zwykłe 

uczynki. Wzniosłość i świętość można odnaleźć w przyjaźni czy w codziennym przestrzeganiu 

przepisów dotyczących jedzenia tak samo jak w wypowiadaniu modlitwy w Dzień Pojednania.  

Nie nadzwyczajny akt wielkości okresla charakter, ale codzienne działania, nieustanny 

wysiłek pokonywania naszej niewrażliwości. To stałość jest tym co uświęca. Judaizm jest próbą 

umieszczenia całości naszego życia w blasku chwały ostatecznego sensu, odniesienia wszystkich 

naszych pojedyńczych czynności do Jedynego. Poprzez stały rytm modlitw, obowiązków, 

przypomnień i radości, człowiek uczy się jak nie zaniedbywać swojej wspaniałości. 

 

WSZELKA RADOŚĆ PRZYCHODZI OD BOGA 

Jak już mówiliśmy jednym z nękających nas problemów jest jak cnotę obdarzyć życiem. 

Grzech jest podniecający i pełen emocji. Ale czy cnota podnieca? Czy namiętności idą w parze z 

cnotą? 

Wierzymy, że ego może być przekształcone w przyjaciela ducha. "Skłonność do zła" może 

zostać pomocnikiem "skłonności do dobra". Lecz takie przekształcenie nie przychodzi w 

chwilach rozpaczy, ani przez pogodzenie się z włanym bankructwem moralnym, lecz poprzez 

zdanie sobie sprawy z naszej zdolności odpowiedzenia na pytanie Boga. Musimy się nauczyć jak 

przydawać siły "skłonności do dobra", jak użyczać świętym uczynkom piękna. Potęgę zła mogą 

pokonać płomienie radości. Może być prawdą, że nie każda radość prowadzi do Boga, jednak 

wszelka radość przychodzi od Boga. Nawet najniższy rodzaj rozrywki ma ostatecznie swój 

początek w świętości.  

Zapewne jest to jeden z celów edukacji żydowskiej – nauczenie się odczuwania 

niewypowiedzianej rozkoszy z dobrych uczynków. Powiada się, że radość z dobrych uczynków 



 

 

269  

jest cenniejsza niż sama radość. Dobro bez radości to jakby dobro na wpół uczynione, a miłość i 

rozkosz z jaką czynimy dobro i świętość są sprawdzianami naszego ducha. "Twoja Tora jest 

moją rozkoszą (…) O jakże kocham Twoją Torę" (Ps. 119, 77, 97). 

"Bycie śmiertelnym koniecznie wiąże się z bólem. Nie może być błogości w dobru – błogość 

może być jedynie poza dobrem i złem"2. Doświadczenie żydowskie przeciwnie – jest 

świadectwem simcha szel mycwa, "radości czynienia mycwy"3. Każdy wie że od cierpienia 

prowadzi droga wiodąca wprost do Niego. Judaizm jest przypomnieniem, że radość jest drogą do 

Boga. Mycwa i Duch Święty nie dają się pogodzić ze smutkiem i rozpaczą. Doświadczenie 

błogości w czynieniu dobra jest najwspanialszym momentem jaki znają śmiertelni. Dyscyplina, 

poświęcenie, samowyrzeczenie, a nawet cierpienie, często związane czyniniem dobra, nie psują 

radości, są jej składnikami. 

Codziennie modlimy się: "Szczęśliwi jesteśmy! Jak dobre jest nasze przeznaczenie, jak 

przyjemny nasz los, jak piękne nasze dziedzictwo". Jest radość w byciu Żydem, w przynależeniu 

do Izraela, do Boga, w zdolności doświadczania smaku nieba w świętym uczynku. Jest radość w 

byciu łącznikiem z wiecznością, w możności spełniania Jego woli. Zasada rabiniczna stwierdza, 

że "mycwy nie zostały nadane po to, by dawać przyjemność"4. Jednak przyjemność to nie to 

samo co radość. 

"Przedmiot sprawia mi przyjemność gdy zaspokaja jakieś zaangażowanie umysłu lub jakiś 

instyktowny impuls. Sprawia mi przyjemność gdyż zaspokaja moją potrzebę. Jest przyjemnością 

w odniesieniu do mojej zmysłowości lub moich czynności. Prawidłowo mówimy o 

przyjemnościach odzcuć i ruchu. Jednakże radość nie jest nakierowana na samą siebie jak 

przyjemność. Niewątpliwie jest w niej element przyjemności gdyż wszystkie nasze emocje zą 

zabarwione przyjemnością lub bólem, lecz ta przyjemność jest jedynie przyjemnością radości. 

Również radość ma element samozwiększania, lecz nie on jest jej istotą. Radość jako taka łączy 

się nie z podmiotem, lecz z przedmiotem, i radować się przedmiotem to cenić go dlaniego 

samego. Radość jest zatem aktywną bezinteresownoscią i jej instynktownym impulsem jest nie 

tylko zarzymanie własnego przedmiotu, lecz poddanie się jemu i swobodne w nim spoczywanie 

jak w czymś co niesie wrodzoną wartość i obietnicę. 

 Ciesyć się przedmiotem to szanować jego indywidualność. Jest to wpisane w samą ideę 

rozkoszowania się czymś dla niego samego. Cieszenie się tym co rzeczywiste to całkowite 

podporządkowanie indywidualnej opinii prawdzie samej rzeczy; radowanie się tym co piękne to 

zaufanie natchnieniu piękna a nie zawiłości tego co sztuczne. Zaangażowanie przedmiotem na 

każdym kroku wyznacza linię postępowania"5. 

                                                 
1

 Berahot 63a. 

2

 N. Bierdiajew, The Destiny of Man, p. 30. 

3

 Shabbat, 30b. Patrz Midrasz Tehilimi, 112, 1; Majmonides, Miszne Tora, Lulaw, 8, 15. 

4

 Mycwot law lehanot nitnu, Erubin 31a; Rosz Haszana 28a. Raszi: "ale jako jarzmo". 

5

 W. R. Boyce Gibson, Encyclopaedia of Religion and Ethics, t. VIII, s. 152a. 



 

 

270  

38. Kwestia integralności 

 

INTERESOWNOŚĆ 

Jak mówiliśmy, mycwa jest dla nas narzędziem w radzeniu sobie ze złem. Ale czy stosujemy 

to narzędzie właściwie? Jeśli kawana jest tak samo niezbędna w służbie Bogu jak bezstronność 

sądu w dociekaniach naukowych, inaczej mówiąc jeśli liczy się nie tylko to, co się robi, ale także 

jaka jest tego motywacja, to można zwątpić w samą możliwość prawdziwej służby, prawdziwej 

pobożności. 

Dzięki psychologii głębi stało się jasne, że sprężyny ludzkich działań są złożone, że to co 

poniżej racjonalności dominuje, a przynajmniej oddziałuje na nasze świadome życie, że potęga i 

impulsy ego przenikają wszystkie nasze nastawienia i decyzje. Możemy zakładać, że kochamy 

Boga podczas gdy naprawdę dbamy o nasze ego. 

Z perspektywy psychologii nie do pomyślenia wydaje się by osoba mogła kochać Boga z 

całego serca, czynić dobro dla samego dobra, niezależnie od nagrody i kosztów. Nie trzeba 

różdżki do odkrywania wody by napotkać głębokie złoża interesowności tuż pod powierzchnią 

naszych bezpośrednich motywów. Każdy kto jest zdolny do samooceny wie, że wzgląd na siebie 

samego jest obecny w każdej komórce naszego mózgu; niezmiernie trudno wywikłać się z 

plątaniny samolubnych interesów. 

A zatem nie tylko złe uczynki, ale też i dobre uczynki zą źródłem problemu. Przyjmijmy, że 

nasz dobry uczynki był porządnie wykonany, ale czy był one także porządnie pomyślany? Czy 

służymy Mu dla Niego samego? Czy zdolni jesteśmy służyć Mu w czystości? 

 

OBCE MYŚLI 

Co więcej, jeśli przyjąć, że człowiekowi uda się zdobyć na dobry uczynek z czystego 

motywu, czy uda mu się uchronić od wpływu próżności podczas jego wykonywania? 

Świadomość przebywa w towarzystwie samoświadomości. Każdemu spostrzeżeniu czy też 

poznaniu towarzyszy świadomość spotrzegania czy poznawania, niebezpiecznie bliska 

próżności. Ego z jego charakterystycznym brakiem samodystansu i perspektywy skłonne jest do 

mieszania się w sposób szkodliwy nawet w działania, które zainicjowane były poza jego 

plecami. Takie mieszanie się, albo "obce myśli" – obce duchowi tego działania, nieobecne w 

jego pierwotnym motywie stanowią osobny problem. 

Poza tym, że jesteśmy niepewni tego, czy nasze motywy były czyste przed uczynkiem i że 

podczas uczynku przeszkadzają nam "obce myśli" nie jesteśmy bezpieczni nawet po jego 

dokonaniu. Tradycja żydowska skłania nas do ukrywania przed innymi naszych uczynków 

miłosierdzia1; ale czy możemy ukryć je przed samymi sobą? Czy potrafimy pokonać 

niebezpieczeństwo pychy, samozadowolenia, próżności i poczucie wyższości wywodzące się z 

tego co powinno być aktami oddania się Bogu? 

Łatwiej poddać dyscyplinie ciało niż kontrolować duszę. Człowiek pobożny wie, że jego 

życie wewnętrzne jest pełne upadków. Ego, "złe skłonności" stale próbują go zwieść. Pokusy są 

mocne lecz jego opór jest niezłomny. I tak dowodzi swej mocy duchowej i pozostaje zwycięski, 

niepodległy. Czy taka sytuacja nie wydaje się wspaniała? Ale oto "pociąg do zła" stosuje 



 

 

271  

subtelniejszy środek, zwracając się do niego z gratulacjami: Jakiż to pobożny z ciebie człowiek! 

Zaczyna być z siebie dumny. I oto jest w pułapce2. 

 

UCIECZKA W PODEJRZLIWOŚĆ 

Kwestia integralności dotyczy nie tylko charakteru naszych uczynków moralnych, lecz 

również integralności naszego myślenia. Nie tylko trudno nam wyobrazić sobie człowieka który 

czyni dobro dla samego dobra; również powątpiewamy o jego zdolności rozumienia nie 

splamionego i bezwarunkowego dobra. Warunkiem bezstronego sądu jest bycie 

nieuprzedzonym, oderwanie się. Ale oto zaczynamy się zastanawiać czy aby całkowite 

oderwanie się jest czymś nieosiągalnym. Psychologiczne (i socjologiczne) badania odkryły nie 

tylko jak motywacje naszego zachowania są uwikłane w funkcje instynktownych pragnień, lecz 

także jak interes ego przenika nie tylko nasze moralne motywy, ale również akty poznania. 

Odkrycie tej tragicznej sytuacji jest najdotkliwszym ciosem zadanym ludzkiemu poczuciu 

duchowego bezpieczeństwa. Jak z tego nie wnioskować, że podejrzenie jest nakrótszą drogą do 

zrozumienia natury ludzkiej. To właśnie zdaje się być współczesna wersja Złotej Reguły: 

Podejrzewaj bliźniego jak siebie samego. A zatem sytuację współczesnego człowieka można 

scharakteryzować jako ucieczkę w podejrzliwość. Idea obiektywnej ważności, świętości czy też 

prymatu wartości jest obłożona tabu. Jesteśmy przekonani, że istnieje złowrogie podziemie pod 

każdym uczynkiem, że ukryte motywy są podglebiem wszelkiej cnoty, a prawość to zasłona zła. 

Cnota nie ma głębi, integralność nie ma swojej rzeczywistości. Możemy co najwyżej zaszczepiać 

dobroć na samolubstwie, pragmatycznie używać prawdy jako pretekstu i znajdować własną 

przyjemność we wszystkich wartościach. W takim świecie, bliskim pandemonium, szczerość 

musi być uważana za myślenie życzeniowe, czystość za rozwiązywanie kwadratury koła ludzkiej 

natury, a pojęcia objektywnej ważności, świętości lub prymatu jakiejkolwiek wartości za 

hipokryzję albo przesądy.  

Histeria podejrzliwości wielu nas trzyma w swym zaklęciu. Nie tylko zmieniła nasze 

rozumienie innych, ale też uczyniła nas niewiarygodnymi dla samych siebie, uniemożliwiając 

ufność w nasze aspiracje i przekonania. 

Podejrzliwy wobec siebie samego człowiek usuwa się od światła. Często boi się myśleć jak 

czuje, boi się przyznać w co wierzy, boi się kochać co podziwia. Schodząc na manowce często 

zrzuca winę na innych za swą słabość i stosuje coraz więcej uników, eufemizmów, zwodzi. 

Żyjąc stale w strachu myśli że zasadzka to normalne mieszkanie wszystkich ludzi. 

Takie nowe rozumienie zła przywodzi człowieka do rozpaczy. Gdyż tym co przerażające w 

złu jest nie tyle jego widoczna potęga ile ukryta powszechność, zdolność kamuflażu. 

Samopodejrzliwość zdaje się poważniejszym zagrożeniem dla wiary niż wątpliwości a 

"antropodycea", usprawiedliwienie człowieka, jest dziś tak samo trudnym problemem jak 

teodycea, usprawiedliwienie Boga. Czy jest coś czystego i niesplamionego w samolubstwie w 

duszy człowieka? Czy integralność jest w ogóle możliwa? Czy możemy ufać naszej wierze? Czy 

pobożność jest zawsze oderwana od celowości? 

 



 

 

272  

PRÓBA HIOBA 

Introspekcji nie zapoczątkowała psychologia analityczna. Surowe badanie własnej duszy jest 

istotną cechą pobożności, a pobożny człowiek jest skłonny do podejrzeń, że jego szacunek i 

oddanie mogą być ukrytymi dodatkami do samolubnych celów. 

Biblia wciąż wzywa do wiary w Niego "z całego serca twego". "Podążaj ku mnie całym 

sercem" (Rodz. 17,1). "Bądź całym sercem z Panem Twoim Bogiem" (Powt. 18, 13), "Będziesz 

miłował Pana Boga twego ze wszystkiego serca i z całej duszy i z całej mocy" (Powt. 6, 5). 

Jednak wydaje się, że człowieka biblijnego niepokoił problem czy człowiek w ogóle zdolny jest 

do służena Bogu całym sercem. 

Cała księga Biblii jest w pewnym sensie poświęcona temu badaniu: Księga Hioba. Z 

perspektywy tego świata tematem Księgi Hioba jest teodycea, obrona Boga w perspektywie 

istnienia zła. Z perspektywy nieba jej tematem jest antropodycea, obrona człowieka. W scenie 

otwierającej księgę słyszymy, że przedmiotem sporu między Bogiem a szatanem jest czy Hiob 

służył Bogu "ze strachu" czy "z miłości". Pan mówi do Szatana: "Czyś rozważył mego sługę 

Hioba? Nie ma drugiego takiego jak on na ziemi, serdecznego i prawego człowieka, który boi się 

Boga i unika zła". Szatan odpowiada: "Ale czyż bez powodu Hiob boi się Boga? Czyż nie 

nagrodziłeś go, jego domu i wsystkiego, co ma? Wszak błogosławiłeś pracy jego rąk, jego trzoda 

wypełnia ziemię. Wyciągnij rękę, dotknij tego co posiada a na pewno będzie bluźnił Ci w twarz" 

(Hiob 1, 8-11). 

Jak poważny i zasadniczy musiał być ten problem dla człowieka biblijnego skoro autor uznał 

za usprawiedliwione poddanie Hioba najokropniejszym formom cierpienia dla udowodnienia, że 

człowiek zdolny jest do bezinteresownej pobożności. 

Prorok uskarżał się: "Nigdy nie wkładają serca w modlitwy, ale jęczą o ziarno i wino wokół 

ołtarzy" (Oz. 7, 14). Według Księgi Przysłów (11, 20), "Ci którzy są przewrotni w sercu są 

obrzydzeniem Pana". Ale prorok zdaje się rozumieć jak trudno nie być przewtrotnym, nie być 

obrzydzeniem. 

Serce jest zwodnicze ponad wszystko, 

Jest słabe – kto je pozna? 

(Jer. 17, 9) 

 

"DIADEM ABY SIĘ CHWALIĆ" 

Wiele fragmentów literaturzy żydowskiej zaleca dystans do siebie samego lecz równie wiele 

biada nad trudnością jego osiągnięcia. Pierwszym uczonym, którego nie tylko imię lecz także i 

sentencje przechowała w tradycja faryzejska był Antigonos z Socho, żyjący w pierwszej połowie 

trzeciego wieku przed naszą erą. Jego maksymą było: "Nie bądź jako słudzy którzy wyglądają 

pana oczekując nagrody, ale jako ci słudzy, którzy wyglądają pana nie oczekując nagrody"3. 

Jakby nie było niezbędne, święte i cenne oddanie Torze jej studiowanie dla samolubnych celów 

jest szkodliwe, studiowanie jej po to aby nazywano nas rabinami, dla uzyskania nagrody czy to 

w tym, czy w przyszłym życiu4, uczynienie z Tory "diademu aby się chwalić", "łopaty do 

kopania". Według Hilela "kto używa korony Tory dla swych własnych celów zginie, kto ciągnie 

zysk dla siebie ze słów Tory sam sobie odbiera życie5. 



 

 

273  

Rabini nie szczędzą przestróg: "Kto studiuje Torę dla niej samej jego nauka będzie mu 

balsamem życia (…) lecz kto studiuje Torę nie dla niej samej stanie się dla niego śmiertelną 

trucizną"6. "Jeśli wypełniasz słowa Tory dla ich samych przynoszą ci życie, ale jeśli wypełniasz 

słowa Tory nie dla ich samych, zabiją cię"7.  

W całej literaturze rabinicznej Abraham jest jedyną osobą o której powiada się, że służył 

Bogu "z miłości"8. Fakt, że Abraham był jedynym wyróżnionym9 wskazuje na świadomość tego 

do jakiego stopnia niedoskonały był duch innych proroków i świętych. 

 

POLITEIZM W PRZEBRANIU 

Można przestrzegać wszystkich praw i wciąż praktykować politeizm w przebraniu. Gdyż 

jeśli w wykonywaniu aktu religinjego intencją jest zadowolenie człowieka którego się obawiamy 

lub od którego spodziewamy się otrzymać jakąś korzyść, to tym, do kogo sie modlimy jest nie 

Bóg, ale człowiek. "Taki ktoś jest gorszy niźli bałwochwalca (…) Bo ten, wielbiąc gwiazdy 

modli się do przedmiotu, który nie buntuje się przeciw Bogu, podczas gdy ów wielbi istoty, co 

niekiedy buntują się przeciw Bogu. Ten modli się do jednego tylko przedmiotu, ale nie ma kresu 

dla liczby osób do których modli się przewrotny w religii. Wreszcie wewnętrzne nastawienie 

bałwochwalcy jest dla każdego oczywiste toteż ludzie mogą się go strzec – to, że się wyparł 

Boga jest wiedzą powszechną. Ale zaparcie sie hipokryty trudno dostrzec (...) To czyni go 

najgorszym złem powszechnym"10. 

Politeizm w przebraniu również religią tych, którzy z modlitwą do Boga łączą wzgląd na 

własny zysk, jako powiada się: "Nie będziesz miał obcego boga" (Ps. 81, 10). W związku z tym 

nasi nauczyciele zwracają uwagę, że oznacza to obcego boga w samym ja człowieka11.  

 

PORAŻKA SERCA 

Bóg prosi o serce. A jednak serce jest naszą największą porażką. Kto może ufać dobrym 

intencjom wiedząc, że pod płaszczem kawany może kryć się pasmo próżności? Kto może 

twierdzić, że wykonał choć jedną mycwę z doskonałym oddaniem? Rabi Elimelech z Liżeńska 

powiedział jednemu ze swych uczniów: Mam sześćdziesiąt lat i nie zdołałem wykonać ani jednej 

mycwy"12. Nie ma ani jednej mycwy, którą byśmy wykonali w doskonały sposób (…) za 

wyjątkiem obrzezania i studiowania Tory w dzieciństwie13, gdyż te dwie czynności nie są 

ograniczone przez "obce myśli" ani nieczyste motywy. 

"Widziałem że gdziekolwiek jest sprawiedliwość jest także złość, że gdziekolwiek jest 

prawość, jest także złość". A zatem Bóg sądzi nie tylko złego, ale też sprawiedliwego (Kazn. 3, 

16-17). Bo Bóg osądzi każdy uczynek (...) dobry czy zły (Kazn. 12, 14). "Każdy uczynek" według 

rabi Judy odnosi się do "mycw i dobrych uczynków"14. 

 

Bo nie ma sprawiedliwego na ziemi który by czynił dobro a nie grzeszył (Kazn. 7, 20). 

Komentatorzy uważają, że ten werset oznacza, iż nawet sprawiedliwy czasami grzeszy sugerjąc, 

że że jego życie jest mozaiką doskonałych uczynków z paroma grzechami (...) Ale Bal Szem 

Tow odczytuje ten werset: Bo nie ma sprawiedliwego na ziemi który by czynił dobro i grzechu 



 

 

274  

nie ma w dobrym. "Niemożliwe jest by dobro było wolne od grzechu i własnego interesu"15. 

Widziana obiektywnie, nasza sytuacja duchowa wygląda beznadziejnie. 

Jesteśmy jako nieczystości i wszystkie nasze prawe  

uczynki są jako brudne szmaty. 

(Iz. 64, 5) 

"Nawet nasze dobre uczynki nie są przyjemne ale odrażające bo czynimy je dla chęci 

wywyższenia się i dumy i by zaimponować bliźnim"16. 

Rozum niegdy nie jest całkowicie uodporniony na "obce myśli" i nie ma łatwego sposobu na 

ich wykorzenienie. Pewien chasydzki rabi zapytany przez uczniów w ostatnich godzinach życia 

kogo powinni wybrać jako nauczyciela po jego śmierci odpowiedział: "Jeśli ktoś poradzi wam 

jak zniszczyć złe zamiary wiedzcie że to jest wasz nauczyciel". 

Według legendy ostatnie słowa Bal Szem Towa przed śmiercią były: "Panie Świata, zbaw 

minie od dumy i ukrytych motywów". Według innej legendy, jego ostatnimi słowami były: 

"Niech stopa dumy nie nastąpi na mnie" (Ps. 36, 12). 

Nie wiemy czemu służymy zanim tam nie dotrzemy (Wyj. 10, 26). "Cała nasza służba 

wszystkie dobre uczynki których dokonujemy w tym świecie – nie wiemy czy są cokolwiek 

warte, czy są naprawdę czyste, uczciwe, czynione dla chwały nieba – dopóki tam nie dotrzemy, 

do przyszłego świata. Dopiero tam dowiemy się jaka była nasza służba tutaj"17. 

Rabi Michał ze Złoczowa alegorycznie interpretuje powiedzenie Mojżesza do Izraela: "Ja 

stoję między Bogiem a wami" (Powt. 5, 5) jako znaczące: "Ja" stoi między Bogiem a 

człowiekiem18. 

 

                                                 
1

 Uczymy się, że w każdym mieście w Palestynie było miejsce zwane "komnatą milczenia" gdzie ludzie 

sekretnie składali jałmużnę i równie sekretnie ubodzy członkowie szanowanych rodzin otrzymywali 

pomoc. Mishnah Shekalim, 5, 6; Tosefta Shekalim, 2, 6. 

2 

Rabi Rafael z Bresteczka. 

3

 Abot 1, 3. Patrz: Louis Ginzberg w Jewish Encyclopaedia, 1, 629. Komentując Psalm 112, 1: 

"Błogosławiony człowiek który boi się Pana i znajduje rozkosz w przykazaniach Jego" Rabi Eliezer 

powiedział: "Jego przykazaniami, a nie nagrodą za Jego przykazania". Abodah Zarah 19a. 

4 

Sifre, Powt. 41 (do 11, 13). 

5 

Abot IV, 7. 

6

 Taanit 7a. 

7

 Sifre, Powt. 306. Por. poglądy Rabi Joszuy ben Lewi i Rabi Johanana w Yoma 72b, i Rabby w Shabbat 

88b. 

8

 Działać "z miłości" oznacza studiowanie lub wypełnianie Tory "dla niej samej". (Sifre Deuteronomy, 48; 

Nedarim 62a), "dla nieba" (por. Abot II, 17 z Sifre Deuteronomy 41). 

9

 Według Rabana Johanana ben Zakkai Rabi Joszua ben Hyrkanus zastosował to samo rozróżnienie w 

odniesieniu do Hioba. Patrz Midrasz Sotah V, 5. 

10

 Bahia, Obowiązki serca, yihud hamasseh, r. 4. 
11

 Bahia, ibid. shaar hayihud, r. 10. Patrz: Schechter, Some Aspects of Rabinic Theology, s. 69. 



 

 

275  

                                                                                                                                                             
12

 Rabi Jakub Aaron z Zalszyna, Bet Yaakov, Piotrków 1899, s. 144. 

13

 Midrasz tehillim, 6, 1. Według niektórych rabinów nawet wtedy gdy nasi praojcowie stali u stóp góry 

Synaj głosząc Wszystko co Pan powiedział wykonamy i będziemy posłuszni (Wyj. 24, 7), czyli w 

momencie gdy według tradycji Izrael osiągnął najwyższy poziom w rozwoju duchowym (Shabbat 88a) – 

nawet wtedy nie w pełni wierzyli w to co mówili. Zwodzili Go swoimi ustami i kłamstwo mieli na 

języku. Ich serce nie było wiernie przy Nim ani nie byli wierni w Jego przymierzu (Ps. 78, 36-37). 

Według Rabi Meira w tym samym momencie ich serce przywiedzione zostało do bałwochwalstwa. Patrz 

Mechilta, mishpatim 13; Tosefta, Baba Kamma, 7, 9; Tanhuma wyd. Buber, 1, 77; Exodus Rabba 42, 6; 

Leviticus rabba 6, 1; Deuteronomy Rabba 7, 10. 

14

 Ecclesiastes Rabba, 11, zak.  

15

 Toldot Yakov Yosef, Lwów 1863, s. 150d. "Na tym świecie doskonała kawana nie jest możliwa". Rabi 

Zadok, Resyse Laylah, Warszawa 1902, pocz.  

16

 David Kimhi, Commentary on Isaiah, ad loc. Podobnie S. Luzzato w swoim komentarzu. Por. Rabi N. 

J. Berlin, Komentarz do Sheeltoth, część 64, s. 420. Patrz też Raszi, Baba Batra 9b. Por. Eliezer ben 

Jehuda, Thesaurus, t. IX, s. 4328. 

17

 Rabi Izaak Meir z Góry Kalwarii. 

18

 Cytowane przez Rabi Kalonymusa Kalmana Epsteina, Maor Vashamesh, Lwów 1859, s. 29b. 



 

 

276  

39. Ja i nie-Ja 

 

CZY POŻĄDANIE JEST MIARĄ WSZYSTKIEGO? 

Czy jak pytaliśmy powyżej prawdą jest, że nasze wierzenia religijne to jedynie próby 

zaspokojenia podświadomych pragnień? Że nasze normy moralne to tylko pożądania w 

przebraniu? Że pożądanie jest miarą wszystkiego? 

Jeśli nie zasady powodują naszymi działaniami, a jedynie samolubne pożądania, to 

powinniśmy zrezygnować z nadziei znalezienia ostatecznych norm postępowania i zamiast tego 

skupić się na psychologii pożądania. Wtedy naszą zasadą będzie: pożądanie rodzi wszelkie 

wartości, wartościowe jest to czego pożądamy. 

Czy to prawda, że jedyną rzeczą do jakiej zdolny jest człowiek jest dbanie o własny 

dobrobyt? Że psychologia pożądań może zdefiniować intencje i zamiary i ustalić 

wszechobejmujące wzory postępowania? Wbrew pokusie takiego poglądu w badaniu ludzkiego 

życia jako studium pożądań optymizm tych, co tak myślą i postępują obraca się w końcu w 

niesmak i rozpacz. Ale dlaczego idea, że ludzkość to tylko zaduch chciwości bijący pod niebiosa 

miałaby być odpychająca? Co więcej, czemu cywilizacja świecąca fortunami i interesownością 

musi się kończyć mdłościami? Czemu rozum się psuje gdy zaczynają gnić korzenie wartości? 

Cóż złego jest w życiu w dżungli prowokacji? W życiu pełnym nienasycenia? Czemu niesmak 

koniecznie musi być skutkiem chciwości? 

Rozpacz i niesmak jaki zaduch życia skupionego na zaspokajaniu przyjemności wywołuje w 

naszych sercach – czy także to należy interpretować jako przyjemność w przebraniu? Istotnie, są 

teorie, które próbują lekceważyć takie reakcje jako nieokreślone, logicznie nieznaczące, jako 

egotyzm w przebraniu dialektyki. Jednakże takie teorie pomijają empiryczne fakty ludzkiej 

świadomości. 

Istnieje ciągłe napięcie w człowieku pomiędzy nastawieniem ja i celem istniejącym poza ja. 

Życie zwierzęce jest stanem egzystencji kierowanym przez siły niezależne od badanych celów. 

Zwierzęce w człowieku jest dążenie do skupienia się na zaspokojeniu potrzeb. Mówienie, że 

pragnienie wolności od samolubnych pragnień jest tak samo samolubne jak każde inne 

pragnienie jest semantycznym nieporozumieniem. Różnica to intencja lub kierunek działania. 

Samolubne pragnienia są dośrodkowe, wolność od samolubnych pragnień jest odśrodkowa, jest 

odwracaniem się od ja. Istota człowieka, jego wyjątkowość polega na jego sile przekraczenia ja 

by wznieść się ponad własne potrzeby i samolubne motywacje. Ignorowanie powagi tego 

napięcia to życie w raju głupców; rozpacz zdolnoąci radzenia sobie z tym to przeniesienie się do 

piekła cyników. Ale jek prowadzić walkę o integralnoąć? 

 

PRZEKSZTAŁCANIE POTRZEB 

Żywego organizmu nie da się zdefiniować ilością komórek, z których się składa, zaś ludzkiej 

osobowości nie da się zdefiniować liczbą potrzeb a jej życia grą potrzeb i zaspokojeń. Potrzeba 

to nie istota lecz odpowiedź wobec przedmiotu w konkretnej sytuacji. Sztuka życia jest sztuką 

radzenia sobie z potrzebami, a charakter człowieka jest określany i odkrywa się poprzez sposób 



 

 

277  

w jaki kształtuje on swoje pożądania i pragnienia. Wielu ludzi może mieć kompleks matki, 

istotne jest to, że jeden ucieka się do poezji, inny do opieki społecznej a jeszcze inny do zbrodni. 

Cechą wyróżniającą człowieka jest jego zdolność przekształcania potrzeb. Wie on nie tylko 

jak zwiększać i zaspokajać swoje potrzeby, lecz również jak je modyfikować; jak zwalczać, a nie 

tylko służyć swojemu pragnieniu i rozkoszy. Jego twórcze osiągnięcia pojawiają się jako 

świadome przekształcenia sprzecznych bodźców poprzez akty wyboru i wymiany, nie zaś 

poprzez proste stłumienie. 

W biologii mówi się o heterogenezie jako sposobie reprodukcji w którym rodzic stwarza 

potomstwo, które różni się między sobą strukturą i zwyczajami, lecz które na przestrzeni kilku 

pokoleń wraca do formy początkowej. Podobne zjawisko jest możliwe w życiu wewnętrznym 

człowieka. Nie możemy powstrzymać wzrostu potrzeb ani skutecznie stłumić ludzkich emocji, 

ale możemy przekształcić potrzeby i nakierować emocje na cele, które sami wybieramy. Zatem 

samolubne potrzeby mogą stać się okazją osiągnięcia powszechnych celów. 

Ale czy technika nakierowywania rozwiązuje problem samolubstwa? Czy należy 

przypuszczać, że poprzez odwracanie potrzeb człowiek jest zdolny nie tylko zmieniać sposoby 

zachowań, lecz także kierunki motywacji? Czy nie ukrywamy samolubnych potrzeb zamiast je 

zmieniąć? Ukryte zło jest większe niż jawne, zboczone potrzeby mogą wyrządzić więcej szkód 

niż pierwotne. Czy odwracanie potrzeb nie równa się zapewnianiu bezpiecznego schronienia 

motywom które chcemy pokonać? Czy w ogóle możliwe jest pokonanie samolubnych 

motywów? 

 

SAMOWYRZECZENIE 

Odkrycie nieskuteczności reformowania pragnień powoduje impuls aby je stłumić. 

Samowyrzeczenie wydje się nam jedyną drogą wybawienia od zniewolenia naszym ego. Jednak 

samowyrzeczenie jako takie jest ucieczką, przez którą możemy zdążać ku jeszcze gorszemu 

zepsuciu. Eliminacja ja nie nest sama przez się cnotą. Rezygnacja z życia lub prawa do 

zaspokojenia nie jest wymaganiem moralnym. Gdyby samowyrzeczenie było cnotą samą przez 

się, samobójstwo byłoby apogeum moralnego życia. To Moloch domaga się poświęcenia mu 

życia; to militaryzm gloryfikuje śmierć na polu bitwy jako najwyższą aspirację. To prorocy 

Baala nie zaś prorocy Izraela uprawiali samoumartwienie. 

W rzeczywistości jedynie ktoś, kto naprawdę rozumie podstawę swoich własnych praw jest 

w stanie przyznać rację prawom innych. Trening moralny składa się z pogłębiania rozumienia 

praw i potrzeb innych w taki sam sposób jak się głęboko rozumie swoje własne prawa i 

potrzeby. 

Wartość poświęcenia określa nie tylko to co się oddaje, lecz również cel na który sie daje. 

Hebrajski wyraz na oznaczenie czasownika “poświęcać” znaczy dosłownie podchodzić, zbliżać 

się. Naszym celem nie jest odmowa życia lecz przybliżenie go do Niego. To do czego dążymy to 

nie pojedyńcze chwile samozaprzeczenia lecz stała trzeźwa afirmacja innych ja, zdolność 

odczuwania potrzeb i problemów bliźnich. Nie należy nazywać takiego nastawienia 

samowyrzeczeniem czy też pogardą dla duszy. To czego się wyrzekamy to obraza, przemoc 

której w dobrych chwilach dusza się brzydzi i chcę się pozbyć. 

Ja może się obrócić w przyjaciela ducha jeśli ktoś jest zdolny wykształcić wytrwałą 

obserwację nie-ja, troski i godności bliźnich. 



 

 

278  

Nakierowanie na samego siebie jest tragicznym nieporozumieniem naszego przeznaczenia i 

bytu. Dla człowieka bycie ludzkim to egzystencjalna tautologia. Aby być człowiekiem, człowiek 

musi być więcej niż człowiekiem. Ja jest duchowo niedojrzałe, rośnie w trosce o nie-ja. Taki jest 

głęboki paradoks i zbawcza cecha ludzkiego istnienia. Dla ja nie ma radości wewnątrz ja. Radość 

jest raczej w dawaniu niż w otrzymywaniu, w służeniu niż byciu obsługiwanym.  

Jesteśmy bogato wyposażeni w talenty, zdolności, swobodę. Ale talent bez poświęcenia, 

zdolności bez powołania, swoboda bez godności duchowej kończą się zepsuciem. Czym jest 

godność duchowa? Przywiązaniem duszy do celu, który znajduje się poza ja, celu nie wewnątrz, 

lecz poza ja. 

Taka jest tajemnica ja, której nie da się wyjaśnić w kategoriach analizy psychologicznej. Tak 

jak nasze poczucie niewypowiadalnego wykracza poza słowa, tak samo przymus odczuwania 

całym sercem, władza przekraczania samego siebie wykraczają poza wszelką interesowność i 

pragnienia. 

 

SZACUNEK DLA JA 

Rozważając problem ja nie wolno popadać w przesadę. Szacunek dla ja nie jest złem. To 

wtedy gdy przypisujemy ja to co mu się nie należy, wzmacniając interesowność kosztem innych 

lub stawiając włane ja jako cel ostateczny pojawia się zło. A zatem czy to źle, że człowiek jest 

świadomy dobra, które czyni, a nawet czerpie z tego radość? Czy to grzech cieszyć się dobrym 

uczynkiem? Czy uczynek nie może być uważany za dobry jeśli nie jest wykonywany 

automatycznie? Czy nie powinniśmy mówić, że sprawiedliwy jest ten dla kogo to czego się od 

niego wymaga jest również tym, czego on sam pragnie, nie zaś osoba, która spełnia dobre 

uczynki na przekór swej woli? Właściwy stosunek ja do dobra to nie napięcie, lecz wewnętzna 

zgoda i harmonia. W kategoriach myślenia biblijnego, związek ja z uczynkiem a nawet 

osiągnięcie nagrody są uważane za pożądane. 

Fakt, że ludzie "piętnują niesprawiedliwość z obawy, że sami mogą się okazać jej ofiarami a 

nie dlatego, że cofają się przed jej popełnieniem"1; fakt, że broniąc sprawiedliwości możemy być 

podświadomie powodowani własną interesownością nie obala wewnętrznej, absolutnej ważności 

sprawiedliwości. Pokazuje jedynie, że sprawiedliwość jest tak uwikłana w nasze konkretne 

otoczenie społeczne, że przemawia do nas jako warunek przeżycia, a nie tyklo jako przykazanie 

etyczne czy religijne. Oczywiście da się pomyśleć społeczeństwo w którym morderstwo 

uważane byłoby za prawo. Lecz fakt, że takie społeczeństwo w końcu wywołałoby wrogość 

innych grup; że w imię własnego bezpieczeństwa grupy te wystąpiłyby aby zniszczyć to 

społeczeństwo; że przeżycie ludzkości jako takiej nie da się pogodzić ze złem to znak, że 

wymagalność sprawiedliwosci jest silniejsza niż nasz świadomy z nią związek2. 

 

                                                 
1

 Platon, Republika, 344c. 

2

 Patrz Man is Not Alone, s. 224n. 



 

 

279  

40. Uczynki zbawiają 

 

ŚWIADOMOŚĆ WEWNĘTRZNEGO ZNIEWOLENIA 

Czy idea intregralności to tylko fantazja? Słów Mojżesza: Będziesz miłował Pana Boga 

twego z całego serca, z całej duszy i ze wszystkich sił; słów Jozuego: Bój się Pana i służ mu w 

szczerości i prawdzie (Joz. 24, 14); słów Samuela: Bój się Pana i służ w prawości z całego serca 

(I Sam. 12, 24) nie da się zlekceważyć jako utopii. Prorocy nie domagaliby się by miłować Go z 

całego serca gdyby taka miłość wykraczała całkowicie poza sferę możliwości. 

Tak właśnie musimy rozpoczynać naszą próbę samooczyszczenia: stając się świadomi 

własnego wewnętrznego zniewolenia wobec ego, wykrywając skazy na naszych cnotach, plamy 

bałwochwalstwa w naszej wierze w Boga. 

Świadomość naszych hipokryzji, tego że nie pokładamy absolutnej wiary we własną wiarę, 

naszego poczucia wstydu i winy jest wielką zasługą. Żądło wstydu jest jedynym bólem, którego 

ego nie potrafi znieść i jedynym ciosem, który sprawia że jego potęga kurczy się i ustępuje, zaś 

wina jest zbawczą cechą naszej duszy. Żal to więcej niż ofiara. 

Ty nie dbasz o ofiarę, 

Nawet gdybym ją zaniósł; 

Ty nie upajasz się ofiarami całopalnymi. 

Ofiary Boga to duch skruszony, 

Złamane i pełne winy serce, 

O Boże Ty nie pogardzasz. 

(Ps. 51, 18-19) 

Do Ciebie, Panie należy prawość ale do nas twarz pełna pogardy (Dan. 9,7). "Czemu tak 

jest?" Rabi Nehemia powiada: Bo nawet gdy czynimy prawość, badamy nasze uczynki i napełnia 

nas wstyd"1. 

Człowiek powinien poddawać w wątpliwość wszystkie swoje ścieżki. Gdyż nikt nie jest 

prawy w Jego oczach. Ale to świadomość naszego wewnętrznego zniewolenia jest pierwszym 

znakiem pomocy. 

 

CHWILE CZYSTOŚCI 

Im mniej skłonni jesteśmy pogodzić się z naszym życiem w okowach ego i im głębiej 

rozumiemy, że ostateczny sens jest w uczynkach dokonywanych na marginesie ja, tym większa 

szansa uwolnienia się przynajmniej na chwilę. A chwila jest właśnie tym, co się liczy 

najbardziej. 

Są chwile gdy stajemy się świadomi wspaniałości kosmicznej rzeczywistości wobec której 

małość nakierowanego na siebie myślenia, pozorność nagrody i gotowość próżności napełniają 

nas wstydem. Tyle jest mądrości w drzewie, tyle dobroci w glebie i ani śladu pychy. Stajemy się 

świadomi naszego prawdziwego przeznaczenia, naszego miejsca na huśtawce obowiązków i 

ucieczek oraz faktu, że nie ma ucieczki, że nawet śmierć nie jest wyjściem. Zawstydzeni, 

zaszokowani nędzą napompowanego ego wyglądamy jak się wyrwać z jego zaklętego kręgu. 



 

 

280  

 

SKRUCHA 

Ileby nie dawały oparcia momenty czystej pobożności, niepokój pozostaje. Mimo wszystkich 

naszych wysiłków i prób osiągnięcia czystości, wciąż odkrywamy, że zawiść, próżność, pycha 

buszują w podglebiu. Skąd wziąć pomoc? Chwile ekstatycznego samozapomnienia szybko 

przemijają. Jaka jest zatem odpowiedź? 

Czy zatem powinniśmy rozpaczać iż nie jesteśmy w stanie utrzymać doskonałej czystości? 

Powinniśmy – gdyby doskonałość była naszym celem. Jednakże nie mamy obowiązku bycia 

doskonałymi raz i na zawsze, a jedynie wnoszenia się wciąż od nowa ponad poziom własnego ja. 

Doskonałość jest boska a uczynienie jej celem człowieka to wyzywanie go by stał się boski. 

Wszystko co możemy zrobić to wyprać do czysta nasze serca w skrusze. Skrucha zaczyna się z 

uczuciem zawstydzenia naszą niezdolnością wyplątania się z ja. Bycie skruszonym z powodu 

własnych słabości jest bardziej święte niż zadowolenie z własnej doskonałości. 

 

BÓG JEST PEŁEN WSPÓŁCZUCIA 

W świecie żydowskiej pobożności dają się słyszeć dwa głosy. Jeden jest surowy, nie znający 

kompromisów: dobre uczynki spełniane z nieczystych motywów są niewłaściwe2. Drugi głos jest 

głosem umiarkowania: dobre uczynki są cenne nawet gdy ich motywy nie są czyste3. 

Co jest prawdą? Nawet najlepsza intencja nie wypełni wszystkich zakątków duszy, która ze 

wszystkich stron otwarta jest na zakusy ego. Wobec surowej, bezkompromisowej miary 

całkowitej czystości, któż się ostanie? W istocie głos umiarkowania zazwyczaj zwyciężał. 

Dlatego uczy się nas wiary, że "nieswoje myśli" a nawet niewłaściwe motywy nie unieważniają 

świątobliwego uczynku. 

Dusza jest ułomna lecz Bóg pełen współczucia dla niepokojów duszy, dla upadłych serc. 

Talmud powiada: "Są tacy którzy pragną [pomóc innym] choć nie mają środków podczas gdy 

inni mają [środki] ale nie pragną [pomóc]". Ale przecież oba rodzaje ludzi znajdują łaskę w 

oczach Boga4. 

 

CEL OCZYSZCZA ŚRODKI 

Judaizm kładzie nacisk na uczynki i ma nadzieję na zamiary. Co rano modlimy się: 

“Uczyń słodkimi w naszych ustach, błagamy Cię, Panie, słowa Twojej Tory (…) 

abyśmy studiowali Twoją Torę dla niej samej.” 

Cały czas mając na względzie cel uczy się nas, że należy przestrzegać prawa nawet gdy ktoś 

nie jest gotów wypełniać go "dla samego Boga". Gdyż dobro, nawet gdy nie jest czynione ze 

względu na nie same, w końcu nauczy nas jak działać ze względu na Boga. Musimy być 

wytrwali w wykonywaniu świątobliwych uczynków nawet jeśli wystawiani jesteśmy na próbę 

przekupywania samych siebie ziemskimi pokusami. Czystością motywów jest cel; stałość 

działania jest drogą. Otwarcie porywać sie na ego to próżny wysiłek; jak zraniona hydra rodzi 

dwie głowy w miejsce uciętej jednej. Nie wolno upajać się samoanalizą, nie wolno skupiać się 

na problemie egocentryzmu. Drogą do samooczyszczenia jest unikanie zajmowania się sobą i 

skupienie się na zadaniu. 



 

 

281  

 

UCZYNEK ZBAWIA 

Jakakolwiek nauka religijna czy moralna kładąca główny nacisk na wartościach 

nakierowanych do wewnątrz takich jak ufność czy czystość motywów musi smutno skończyć. 

Gdyby ufność była jedyną miarą, wysiłek ludzki skazany byłby na klęskę. Świadomość słabości 

serca, niemożności polegania na wewnętrzności ludzkiej mogła być w gruncie rzeczy jednym z 

powodów dla których judaizm obrócił się w stronę działań miast polegać na wewnętrznej 

pobożności. Zapewne takie jest głębsze znaczenie porady udzielonej przez rabinów: należy 

zawsze czynić dobro, nawet jeśli nie jest ono robione ze względu na nie samo. Działanie jest 

tym, co uczy nas znaczenia działania. 

Droga do czystych intencji jest brukowana dobrymi uczynkami. Dobro dokonuje się w 

uczynkach i jest coś przemożnie fascynującego gdy dobry uczynek pokonuje nacisk i pasję ego. 

Ego jest wybawiane przez wciągającą siłę i niepowstrzymane wyzwanie sprawiedliwego zadania 

przed którym stoimy. To uczynek pociąga nas za sobą, przenosi duszę udowadniając nam że 

największe piękno rośnie w największej odległości od środka ego. 

Uczynki nakierowane na idealne cele, uczynki wykonywane nie z nieuważną łatwością i 

rutyną, lecz z wysiłkiem i poddaniem się ich celom są potężniejsze niż niespodzianki i nagłe 

kaprysy. Służenie świętym celom może zmienić złe pobudki. Gdyż takie uczynki wymagają. 

Jakie by nie były nasze pobudki przed działaniem, samo działanie wymaga niepodzielnej uwagi. 

Dlatego pragnienie nagrody nie jest siłą sprawczą poety w momentach tworzenia a pogoń za 

przyjemnością czy zyskiem nie jest istotą działania religijnego czy moralnego. 

Gdy artysta jest pogrążony w graniu koncertu myśl o oklaskach, sławie czy wynagrodzeniu 

jest mu daleka. Cała jego uwaga, całe ja jest pochłonięte muzyką. Gdyby jakaś zewnętrzna myśl 

przyszła mu do głowy, przykułaby jego uwagę i zakłóciła czystość jego gry. Przedtem mógł 

mieć na myśli zapłatę, gdy negocjował ze swym agentem, lecz podczas koncertu cały 

koncentruje się na muzyce.  

Podobna jest sytuacja człowieka przy wykonywaniu uczynku religijnego lub moralnego. 

Pozostawiona samej sobie dusza ulega kaprysom. Ale w uczynku jest siła oczyszczająca 

pragnienia. To sama czynność, samo życie kształci wolę. Dobre pobudki pojawiają się podczas 

czynienia dobra. 

Jeśli pierwotna pobudka jest silna i czysta, uboczne motywy pojawiające się podczas 

czynności mogą nawet ją wzmocnić gdyż pierwotny motyw może wchłonąć intruza i przekuć 

jego energię we własną siłę. Człowiek może być pełen samolubnych pobudek lecz uczynki i Bóg 

są potężniejsze niż samolubne pobudki. Wybawicielska siła uwalniana przy wykonywaniu dobra 

oczyszcza umysł. Uczynek jest mądrzejszy niż serce.  

Uczeń rabiego Mendla z Kocka uskarżał się przed swym nauczycielem na niemożność 

wielbienia Boga bez bycia tego świadomym i splamionym poczuciem pychy. Czy jest taki 

sposób modlitwy, w którym “ja” nie przeszkadza? – pytał. 

- Czy szedłeś kiedyś sam w lesie i napotkałeś wilka? 

- Tak, odpowiedział. 

- Co wtedy miałeś na myśli? 

- Strach, nic prócz strachu i chęci ucieczki. 



 

 

282  

- Widzisz, w takim momencie bałeś się bez świadomości czy dumy ze swego 

strachu. W taki właśnie sposób powinniśmy modlić się do Boga. 

Choć głęboko świadomi jak nieczyste i niedoskonałe są wszystkie nasze uczynki, sam fakt, 

że czynimy musi być ceniony jako największy przywilej, jako źródło radości, to co czyni życie 

drogocennym. Wierzymy, że chwile przeżywane w kompanii Boga, uczynki spełniane w 

naśladowaniu Bożej woli nigdy nie giną; ważność dobra trwa niezależnie od wszelkiej 

nieczystości. 

 

"SŁUŻ MU Z RADOŚCIĄ" 

Tradycyjnie Żydów uczy się raczej odczuwania przyjemności z tego że mogą wypełniać 

prawo, choćby i niedoskonale, niż niepokoju, że nie są w stanie wypiełnić go doskonale. 

"Służcie Mu z radością; przychodźcie przed Jego oblicze ze śpiewem" (Ps. 100, 2). 

Izrael odczuwa swobodę i przyjemność w wypełnianiu prawa, które dla najemnego sługi jest 

uciążliwe i niezrozumiałe. Gdyż "Syn, który służy swemu ojcu służy mu z radością, mówiąc 

‘Nawet jeśli niezupełnie mi się powiedzie [wypełnianie Jego przykazań] przecież jako kochający 

ojciec nie będzie się na mnie gniewał’. Przeciwnie najemny sługa jest zawsze pełen obawy, by 

nie popełnić jakiegoś błędu i dlatego służy Bogu w stanie niepewności i zagubienia"5. I 

rzeczywiscie, ilekroć Izrael czuje się nieswojo gdyż musi stanąć przed sądem Boga, aniołowie 

mówią mu "Nie bój się sądu (…) Czyż nie znasz Go? On jest twoim najbliższym, On jest twoim 

bratem, co więcej, On jest twoim ojcem"6. 

 

"MY PSUJEMY A ON NAPRAWIA" 

Wieczny nakaz jest jak piła, próbuje odciąć niewrażliwość od serca. Jednak wbrew wszelkim 

wysiłkom niewrażliwość pozostaje. Jakie jest zatem znaczenie tej prac? Rabi Tarfon powiedział: 

"Nie wezwano cię dla dokończenia dzieła, ale nie wolno ci unikać go". Cokolwiek robimy jest 

jedynie częścią; resztę dopełnia Bóg. 

Sami nie mamy zdolności wyzwolenia naszej duszy od niegodnych pobudek. Jest jednak 

naszą nadzieją, że Bóg naprawi gdzie my zawiedliśmy; On dopełni to, co próbujemy osiągnąć. 

To łaska Boga pomaga tym, którzy czynią wszystko co jest w ich mocy dla osiągnięcia tego, co 

nie jest w ich mocy. 

Rabi Nachman z Kosowa opowiadał taką przypowieść. Bocian wpadł w błoto i nie mógł 

wyciągnąć nóg dopóki nie wpadł na pomysł: Czyż nie ma długiego dzioba? Wetknął więc dziób 

w błoto, podparł się nim i wyciągnął nogi. Ale cóż z tego? Nogi były na zewnątrz, ale dziób 

tkwił w błocie. Przyszedł mu więc do głowy następny pomysł. Wetknął nogi w błoto i wyciągnął 

dziób. Ale co mu z tego? Nogi miał dalej w błocie... 

Taka jest sytuacja człowieka. Odnosimy sukces w jednej rzeczy i porażkę w innej. Dlatego 

musimy pamiętać: my psujemy a Bóg naprawia. Jak brzydki jest sposób w jaki psujemy i jak 

dobry i piękny jest sposób w który On naprawia. 

Z głębokości wołamy o pomoc. Wierzymy, że jesteśmy w stanie przezwyciężyć niecne 

pobudki jako że inaczej nic dobrego nie zostanie uczynione, nie będzie możliwa żadna miłość. 

Ale "aby osiągnąć czystość serca potrzebujemy boskiej pomocy"7. Dlatego modlimy się: 



 

 

283  

Oczyść nasze serca abyśmy wielbili Ciebie w szczerości. 

(Liturgia szabatu) 

Nic nie wystarcza: nasze działania ani nasze zaniechania. Nie możemy polegać na naszej 

pobożności bo skażona jest obcymi myślami, pychą i próżnością. Wielkiego wysiłku wymaga 

zdanie sobie sprawy przed kim stajemy, gdyż takie uświadomienie sobie to coś więcej niż myśl w 

głowie. Jest to wiedza w którą zaangażowana jest cała osoba, umysł, serce, ciało i dusza. 

Wiedzieć to to zapomnieć o wszystkim innym, włączając własne ja. W najlepszym przypadku 

możemy to osiągnąć na moment i jedynie od czasu do czasu. 

Cóż nam pozostaje jak tylko modlitwa o zdolność modlitwy, żal że nie mamy świadomości 

życia w Jego obecności? Nawet jeśli taka modlitwa skażona jest próżnością, Jego łaska przyjmie 

i zbawi nasz słaby wysiłek. Stałość prób modlitwy, niezłomna lojalność wobec naszego 

obowiązku modlenia się daje siłę naszej kruchej wierze a świętość społeczności nadaje znaczenie 

naszym pjedyńczym uczynkom wiary. Trzy są filary po których nasza modlitwa wznosi się do 

Boga: nasza lojalność, świętość Izraela i łaska Boga. 

 

                                                 
1

 Exodus Rabba 41, 1. Patrz: Will Herberg, Judaism and Modern Man, New York, 1951, s. 149 n. 

2

 Istnieje szczególny przypadek gdy Rabini określają osobę spełniającą przykazanie bez właściwej intencji 

jako przestępcę (Nazir 23a, patrz też: Albo, Ikkarim III, r. 28). Jeden z rabinów utrzymywał, że "kto nie 

wypełnia Tory dla jej samej, byłoby lepiej gdyby się nie urodził" – zdanie Raby, Berachot 17b. Większosć 

teologów żydowskich odrzuca ten pogląd choć niektórzy w pewnym stopniu zgadzają się z nim. Według 

Bahii "Wszystkie dzieła dokonywane w imię Boga muszą mieć u swej podstawy czystosć serca i jednosć 

myśli. Gdziekolwiek motyw jest splamiony, dobre uczynki, jak wiele by ich nie było i nawet wykonywane 

przez cały czas, nie zostaną przyjęte" - Obowiązki serca, przedmowa. 

3

 Hullin 7a. Zob. Tosefot, ad loc. Bóg nie odmawia nagrody żadnemu stworzeniu; nawet źli są nagradzani 

za to co dobrego uczynią. Pan nie odmawia nagrody nawet za szlachetne słowo. Zob. Pesahim, 118a; 

Nazir 23b. Uzasadnianą nie szacunkiem dla szabatu a lenistwem nieobecnosć w pracy w sobotę uważana 

jest również za godną pochwały. 

4

 Hullin 7b. 

5

 Tanhuma, Noah 19. 

6 Midrash Tehillim, 118, 10. Patrz: Schechter, Some Aspects of Rabinic Theology, s. 55n. 

7

 Rabejnu Jona, Komentarz do Alfasiego, Berachot, 5, 1. Por. Ps. 51, 12: "Stwórz mnie w czystości serca, 

Boże i odnów prawego ducha we mnie" i Jer. 32, 40: "Napełnię ich serca moją bojaźnią". Patrz wyżej, r. 12, 

przyp. 2. 



 

 

284  

41. Wolność 

 

PROBLEM WOLNOŚCI 

Powiedzieliśmy, że wielkim założeniem religii jest to, że człowiek jest w stanie przekroczyć 

samego siebie. Ta zdolność jest istotą wolności. Według Hegla historia świata to nic innego jak 

postęp świadomości wolności. Ale co daje nam pewność, że wolność to nie tylko pozorna idea? 

Pod słowem wolność rozumiemy niezależność woli od uprzednich warunków, psychologicznych 

i fizjologicznych. Ale czy wola jest niezależna od charakteru człowieka lub okoliczności 

otoczenia? Czy każde działanie nie jest rezultatem jakiegoś poprzedzającego je czynnika? Czy 

chwila obecna, w której podejmujemy decyzję nie znajduje się pod ciśnieniem przeszłości? 

Zdolność umyslu do rozważenia argumentów za i przeciw jakiemuś działaniu i wyboru tego a 

nie czegoś innego nie wykracza poza to co świadome i oczywiste. Jednak te argumenty 

wywiedzione są z innych argumentów, a te z kolei mają nieskończony rodowód. Jakakolwiek 

byłaby geneza pierwotnych argumentów, stawanie wobec ich następców nie jest aktem 

nieuprzedzonego i nieuwarunkowanego myślenia. Czy rzeczywiście możemy twierdzić że mamy 

władzę nad tym, co określa naszą wolę? 

Kto może być uważany za wolnego? Wolny nie zawsze jest ten, czyje działania wyznacza 

jego własna wola skoro ta wola to nie tyle coś ostatecznego i niezależnego ile określanego w 

swych pobudkach przez siły znajdujące się poza jej kontrolą. Nie jest również wolny ktoś kto 

jest tym kim chce być skoro na to czym ta osoba chce być w sposób oczywisty wpływają 

czynniki spoza niej. Czy tego kto czyni dobro dla samego dobra można uważać za wolnego? Ale 

jak jest możliwe czynienie dobra dla samego dobra?  

A zatem jak jest możliwa wolność osobista? Jej natura jest tajemnicą1 a imponująco rosnąca 

kolekcja dowodów na determinizm czyni wiarę w wolność niezmiernie trudną. A przecież bez tej 

wiary życie moralne pozbawione jest sensu. Bez poważnego traktowania wolności nie da się 

poważnie traktować ludzkości.  

Z perspektywy naturalizmu ludzka wolność to iluzja. Jeśli wszystkie fakty w fizycznym 

wszechświecie, więc i w historii ludzkiej są absolutnie zależne i uwarunkowane przez 

przyczyny, to człowiek jest więźniem okoliczności. Nie może być w jego życiu swobodnych 

twórczych chwil jako że zakładałyby one próżnię w czasie lub przerwę w łańcuchu przyczyn i 

skutków. 

Człowiek jest związany ze swym środowiskiem naturalnym, społeczeństwem i własnym 

"charakterem". Jest niewolnikiem potrzeb, interesowności i samolubnych pragnień. A przecież 

być wolnym to przekroczyć naturę, społeczeństwo, "charakter", potrzeby, interesowność, 

pragnienia. Zatem czy wolność jest w ogóle do pomyślenia? 

 

WOLNOŚĆ TO WYDARZENIE 

Realność wolności, zdolności myślenia, woli, podejmowania decyzji powyżej poziomu 

fizjologicznej i psychologicznej przyczynowości daje się pomyśleć jedynie jeśli przyjmiemy, że 



 

 

285  

ludzkie życie to zarówno proces i zdarzenie. Jeśli człowieka traktować wyłącznie jako proces a 

jego przyszłe uwarunkowania jako przewidywalne, to wolności trzeba zaprzeczyć. Wolność 

oznacza, że człowiek jest zdolny do wyrażania siebie w wydarzeniach poza własnym 

uwikłaniem w naturalny proces życia.  

Wiara w wolność to wiara w zdarzenia, twierdzenie, że człowiek jest w stanie zerwać więzy 

procesu w który jest uwikłany i działać w sposób nie uwarunkowany przez uprzednie czynniki. 

Wolność jest stanem wykraczania poza samego siebie, aktem ekstazy duchowej w pierwotnym 

sensie tego terminu. 

A zatem kto jest wolny? Twórczy człowiek, który nie jest unoszony przez fale konieczności, 

który nie jest zakuty w procesie, który nie jest niewolnikiem okoliczności. 

Jedynie w rzadkich chwilach jesteśmy wolni. Przez większość czasu podlegamy procesom; 

ulegamy sile odziedziczonych właściwości charakteru albo potędze okoliczności zewnętrznych. 

Wolność nie jest permanentnym stanem człowieka, "stałym nastawieniem świadomego 

podmiotu"2. Nie jest, ale się wydarza. Wolność jest aktem, zdarzeniem. Wszyscy jesteśmy 

obdarzeni możliwością wolności. Jednak w rzeczywistości działamy w sposób wolny w rzadkich 

twórczych momentach.  

Zdolność człowieka do przekraczania samego siebie, dźwignięcia się ponad naturalne 

związki i uwikłania zakłada ponadto, że każdy człowiek żyje w rzeczywistości rządzonej przez 

prawa i konieczności jak i w rzeczywistosci twórczych możliwości. Zakłada, że przynależy on 

do wymiaru, który jest wyższy niż przyroda, społeczeństwo i ja, i uznaje rzeczywistość tego 

wymiaru poza porządkiem naturalnym. Wolność nie oznacza prawa do życia jak nam się 

podoba. Oznacza władzę życia duchowego, wzniesienia się na wyższy poziom egzystencji. 

Wolność nie jest, jak to się często twierdzi, zasadą niepewności, zdolnością działania bez 

powodu. Taki pogląd myli wolność z chaosem, wolną wolę z przypadkowymi wyborami, z 

irracjonalnym działaniem. 

Nie jest także wolność tym samym co co zdolność wyboru pomiędzy motywami. Wolność 

obejmuje akt wyboru, ale jego źródło jest w uświadomieniu sobie, że ja nie jest niezależnym 

władcą, jest w sprzeciwie wobec tyranii ja. Wolność pojawia się w chwili przekraczania ja, a 

więc gdy wykraczamy ponad nawyk uznawania ja jako celu samego w sobie. Wolność jest aktem 

samozaangażowania ducha, zdarzeniem duchowym. 

 

WOLNOŚĆ I STWORZENIE 

Podstawowym zagadnieniem wolności jest jak możemy być pewni, że tak zwane zdarzenia 

nie są przebranymi aspektami procesu, to jest że akty twórcze nie pojawiają się w ciągu 

naturalnego rozwoju, którego nie jesteśmy świadomi. Idea twórczych możliwości i możliwość 

życia duchowego zależą od idei stworzenia i człowieka jako czegoś więcej niż tylko wytworu 

natury. 

Ostateczną koncepcją jest w filozofii greckiej idea kosmosu, porządku; pierwszą nauką Biblii 

jest idea stworzenia. W przekładzie na wieczne zasady kosmos oznacza los, natomiast 

stworzenie oznacza wolność. Zasadnicze znaczenie stworzenia nie polega na tym, że 

                                                 

 Patrz wyżej, r. 22. 



 

 

286  

wszechświat został stworzony w konkretnym momencie w czasie. Jak wyjaśniał Majmonides 

zasadnicze znaczenie stworzenia polega na tym, że wszechświat nie pojawił się w sposób 

konieczny lecz jako przejaw wolności. 

Człowiek może działać w sposób wolny, może też wyrzec się wolności. Wybierając zło 

wyrzeka się swojego oddania duchowi i zaniedbuje okazję na to by wolność zaistniała. A zatem 

mamy wolność używania lub ignorowania wolności; nie jesteśmy wolni w posiadaniu wolności. 

Mamy wolność wyboru między dobrem a złem; nie jesteśmy wolni gdyż musimy wybierać. 

Przeto wszelka wolność jest sytucją Boga czekającego aż człowiek dokona wyboru. 

 

ZAANGAŻOWANIE BOGA 

Decydującą myślą w przesłaniu proroków nie jest obecność Boga wobec człowieka, lecz 

obecność człowieka wobec Boga. Dlatego Biblia jest w większym stopniu boską antropologią 

niż ludzką teologią. Prorocy mówią nie tyle o ludzkim zainteresowaniu Bogiem co o Boskim 

zainteresowaniu człowiekiem. Na początku jest zaangażowanie Boga. To dzięki Jego 

zainteresowaniu człowiekiem interesujemy się Bogiem, jesteśmy w stanie Go szukać. 

W myśli żydowskiej problem istnienia nie może być traktowany w oderwaniu od Boga lecz 

jedynie w związku z Nim. Najwyższe kategorie to w tej myśli nie byt i stawanie się, lecz prawo i 

miłość (sprawiedliwość i miłosierdzie, ład i patos). Byt tak jak i wszystkie byty znajduje się 

między biegunami boskiej sprawiedliwości i boskiego miłosierdzia. 

Dla większości z nas abstrakcyjna i statyczna zasada ładu i konieczności to kategoria 

ostateczna będąca własnością samej idei bytu (lub naszej świadomości bytu). W myśli 

żydowskiej ład lub konieczność nie są ostatecznymi kategoriami lecz aspektami dynamicznego 

atrybutu boskiego sądu. Myśl żydowska utrzymuje ponadto, że byt jest ustanowiony (stworzony) 

i utrzymywany nie tylko dzięki konieczności, lecz również dzięki wolności, dzięki swobodnemu 

i osobistemu zaangażowaniu Boga. 

Boskie zaangażowanie nie jest teologicznym wnioskiem lecz podstawową kategorią 

ontologii. Rzeczywistość wydaje się być utrzymywana przez konieczność rządzących nią praw. 

Lecz gdy badamy czemu ta konieczność jest konieczna, jedyną odpowiedzią jest boska wolność, 

boskie zaangażowanie. 

Można zadać pytanie jak można wierzyć, że to co wieczne może sie się interesować tym co 

banalne? Czyż nie powinniśmy raczej zakładać, że człowiek jest zbyt nieznaczący by być 

przedmiotem zainteresowania Boga? Jednak naprawdę nic nie jest banalne. To co naszym oczom 

jawi się nieskończenie małe jest nieskończenie wielkie w oczach nieskończonego Boga. Gdyż to 

co skończone nigdy nie jest izolowane; uwikłane jest na niezliczone sposoby w nieskończony 

bieg wydarzeń. Im wyższy poziom świadomości duchowej tym większy stopień wrażliwości i 

troski o innych. 

Nie wolno przestawać pytać kim jest człowiek że miałby obchodzić Boga? I trzeba ciągle 

pamiętać że to właśnie zaangażowanie Boga człowiekiem stanowi o wielkości człowieka. Być to 

reprezentować sobą, a tym co człowiek sobą reprezentuje jest wielka tajemnica bycia Jego 

partnerem. Bóg potrzebuje człowieka3. 

 



 

 

287  

                                                 
1

 Patrz W. James, The Will to Believe.  

"Na podstawie argumentów etycznych wolnosć osobista musi być uznana za konieczny składnik bycia 

moralnego (…) Pytaniem nie jest zatem czy wolność osobista jest możliwa, lecz rzecz trudniejsza: jak jest 

możliwa? (…) Wolnosć woli w aspekcie ontologicznym nie dopuszcza "dowodu" w ścisłym sensie. Co 

więcej, z jej faktycznych możliwosci można korzystać jedynie w granicach hipotetycznej pewności. To co 

pozostaje do zrobienia to w istocie najważniejsza część dzieła; lecz dziś daleko nam do bycia w stanie to 

zrobić. Możemy co najwyżej zrobić krok lub dwa w stronę uporzadkowania problemu. Natura i 

rzeczywistość wolnosci osobistej znajdują się poza granicami ludzkiego rozumu". N. Hartmann, Ethics, t. II 

s. 205n; wyd. niemieckie, s. 69n. 

2

 W. James, Personal Idealism. 

3

 Man is Not Alone, s. 25, s. 241n. 



 

 

288  

42. Duch judaizmu 

 

ZNACZENIE DUCHA 

Religia staje sie grzeszna gdy zaczyna głosić oderwanie Boga, gdy zapomina, że prawdziwa 

świątynia nie ma ścian. Religia zawsze miała skłonność do stawania się celem samym w sobie, 

do ogradzania tego co święte, parafiańszczyzny, dogadzania sobie samej i kręcenia się wokół 

własnego ogona – jakby jej celem było nie uszlachetnianie natury człowieka lecz zwiększanie 

potęgi i piękna jej instytucji lub rozwój doktryny. Religia często czyniła więcej dla 

kanonizowania przesądów niż dla zmagań o prawdę; dla mumifikacji tego co święte niż dla 

uświęcania tego co świeckie. A przecież zadanie religii to bycie wyzwaniem dla zastygających 

wartości. 

Głęboko w naszych sercach ukryta jest ciągła tendencja do wielbienia tego co nam narzucone 

i do idolizacji drogich nam rzeczy. Latwo wielbić to co wspaniałe. Łatwo doceniać piękno, 

trudniej zobaczyć co kryje ostentacyjny strój. Gdyby do Samarii, stolicy Północnego Królestwa 

przybył poeta, pewnie pisałby wiersze opiewające jej wspaniałe budowle, jej piękne świątynie i 

pomniki doczesnej chwały. Lecz Amos z Tekoa nie mówił o wspaniałości "wieży z kości 

słoniowej" ani nie śpiewał ku chwale pałaców. Patrząc na nie widział jedynie moralny nieład i 

ucisk. Zamiast być zafascynowany był zgorszony. "Brzydzę się dumą Jakuba i nenawidzę jego 

pałaców" – krzyczał w imię Pana. Czy znaczy to, że Amos był niewrażliwy na piękno? 

Nie wolno uważać żadnej ludzkiej instytucji czy przedmiotu za cel sam w sobie. Osiągnięcia 

człowieka na tym świecie to tylko próby, a świątynia, która zaczyna być czymś więcej niż 

przypomnieniem o żywym Bogu staje się obrzydliwością. 

Co to takiego bałwan? Rzecz, siła, osoba, grupa, instytucja lub ideał uważany za najwyższy. 

Jedynie Bóg jest najwyższy. 

Prorok brzydzi się bałwochwalstwem. Nie zgadza się na branie tego, co instrumentalne za 

definitywne, tego co tymczasowe za ostatczne. Nie wolno ubóstwiać ludzkości ani natury, idei 

ani ideałów. Nawet zło nie powinno być ubóstwiane, lecz użyte jako narzędzie. Zła skłonność 

nie wieści zagłady – może być wprzęgnięta w służbę Bogu. Rabi Meir mógł powiedzieć: "I Bóg 

widział że było bardzo dobre – bardzo dobra jest zła skłonność". 

Nawet prawa Tory nie są absolutne1. Nic nie jest ubóstwione: władza ani wiedza, 

bohaterowie ani instytucje. Przypisywanie temu wszystkiemu, albo czemukolwiek, boskich 

własności, jakby to coś nie było uduchowione i wzniosłe, wypacza zarówno ideę, którą to coś 

przedstawia, jak i pojęcie boskości jakie temu nadajemy. 

Po wyjściu z otchłani poganizmu judaizm to często samotny, niesłyszalny głos protestu 

przeciwko zmieniaiu przez człowieka środków w cele. Stanowimy wyzwanie dla dominacji 

jakiejkolwiek pojedynczej wartości, czy byłoby nią ego, państwo, przyroda czy piękno. Judaizm 

przełamał sztywny i abstrakcyjny charakter wartości wynosząc naturalne do poziomu moralnego, 

rozpuszczając estetyczne w świętym i próbując kształtować człowieka na wzór tego co boskie. 

Nie tylko gardził pięknem wytwarzanym za cenę sprawiedliwości; również odrzucał obrządki 

wykonywane przez osoby zepsute moralnie. Nawet samej religii, wiary, nie uważał za absolut. 

"Wasze modlitwy są obrzydliwością" mówił Izajasz do wyzyskiwaczy ubogich. Trzymajcie się z 



 

 

289  

dala od synagogi, napisał Gaon z Wilna do swych domowników, jeśli nie potraficie się 

powstrzymać od zawiści i plotkowania o sukniach obecnych na nabożeństwie. 

Nic nie istnieje tylko dla siebie, nic nie jest ważne samo przez się. Co wydaje się celem jest 

jedynie stacją na drodze. Wszystko istnieje w wymiarze świętości. Wszystko ma związek z 

Bogiem.  

Bycie Żydem to wyrzeczenie się związku z fałszywymi bogami; świadomość nieskończenie 

wielkiej stawki stawianej przez Boga w każdej konkretnej syuacji; bycie świadkiem Jego 

obecności w czas Jego ukrycia i pamięć, że świat nie jest odkupiony. Urodziliśmy się by być 

odpowiedzią na Jego pytanie. Nasza droga jest albo pielgrzymką albo ucieczką. Zostaliśmy 

wybrani by nie ulegać żądzy ziemskich triumfów, by zachowywać niezależność od histerii i 

zwodniczej chwały; by nie ulegać blichtrowi nawet za cenę bycia niemodnymi. 

To właśnie rozumiemy pod terminem duchowy: jest to w naszej egzystencji odnośnik do tego 

co transcendentne, kierunek Stąd w stronę Poza. Jest to siła ekstatyczna, która potrząsa naszymi 

celami i z ich ograniczoności bycia celami dla samych siebie odzyskuje wartości, zmienia 

przybycie do portu w nową pielgrzymkę, nową wyprawę. Jest to wszechobecny nurt który 

zarówno obejmuje jak i wykracza poza wszelkie wartości, jest to nieskończony proces, 

wznoszenie się bytu. Duchowe nie jest czymś co mamy, ale czymś w czym uczestniczymy. Nie 

posiadamy tego, możemy być przez to posiadani. Gdy to dostrzegamy to jakby nasz umysł przez 

chwilę płyną z wiecznym nurtem w którym nasze idee stają się wiedzą wynoszoną poza samą 

siebie.  

Ducha samego w sobie nie da się uchwycić. Jest kierunkiem, zwróceniem się wszystkich 

bytów ku Bogu: teotropizmem. Jest zawsze czymś więcej – i czymś większym niż to kim my 

jesteśmy i co wiemy.  

 

DUCH JUDAIZMU 

Czy istnieje specyficzny wyraz ducha judaizmu? Czy istnieje termin, który by oddawał jego 

szczególną naturę? 

Sięgnijmy do tekstu Dziesięciorga Przykazań, najbardziej reprezentatywnego pomnika nauki 

żydowskiej i sprawdźmy, czy takiego teminu nie uda się znaleźć. Dziesięcioro Przykazań zostało 

przetłumaczone na wszystkie języki a ich słownictwo ztało się częścią literatury wszystkich 

narodów. Czytając ten sławny tekst w jakimkolwiek przekładzie, greckim, łacińskim czy 

angielskim, uderza nas niespodziewana rzecz. Wszystkie słowa tekstu hebrajskiego z łatwością 

zostały oddane przez angielskie odpowiedniki. Jest słowo na pesel – podobizna; są słowa na 

szamaim i erec : niebiosa i ziemia. Cały tekst został wiernie przetłumaczony na angielski i czyta 

się jakby był oryginalnie napisany po angielsku. Ale oto jest jedno słowo dla którego nie 

znaleziono angielskiego odpowiednika i pozostaje nieprzetłumaczone: Szabat. "Pamiętaj o dniu 

Szabatu". W greckiej Septuagincie czytamy Sabbaton; w łacinie Wulgaty Sabbatum; po 

aramejsku Shabbatha; w Bibli Króla Jakuba, Sabbath. 

Być może Szabat jest tą ideą wyrażającą to, co najbardziej charakterystyczne dla judaizmu.  

                                                 

 Dawne polskie przekłady oddawały Szabat jako “dzień święty” (Wujek), “dzień odpoczynienia” (Biblia Gdańska), 

nowe jako “szabat” (Biblia Tysiąclecia), “sabat” (Biblia warszawaka) – tłum. 



 

 

290  

Czym jest Szabat?2 Przypomnieniem o królewskości każdego człowieka; zniesieniem 

podziału na niewolników i panów, biednych i bogatych, sukcesu i porażki. Świętowanie Szabatu 

to doświadczanie ostatecznej niezależności jednostki od cywilizacji i społeczeństwa, od 

osiągnięć i trosk. Szabat jest wcieleniem wiary, że wszyscy ludzie są równi i że równość ludzi 

oznacza godność ludzi. Największym grzechem człowieka jest zapomnienie o tym, że jest on 

księciem.  

Szabat to upewnienie, że duch jest większy niż świat, że poza dobrem istnieje świętość. 

Wszechświat został stworzony w ciągu sześciu dni, lecz szczytem stworzenia był siódmy dzień. 

Rzeczy stwarzane przez sześć dni są dobre, ale siódmy dzień jest święty. Szabat to świętość w 

czasie 

Czym jest Szabat? Obecnością wieczności, chwilą majestatu, promieniowaniem radości. 

Dusza jest większa, czas jest rozkoszą, a zwrócenie się do wnętrza najwyższą nagrodą. Przykrość 

odczuwana jest jako zbezczeszczenie dnia, a kłótnia jako samobójstwo dodatkowej duszy. 

Człowiek nie jest sam, żyje w obecności tego dnia. 

 

SZTUKA WYCHODZENIA POZA CYWILIZACJĘ 

Podnieś oczy i zobacz: kto to wszystko stworzył. Przez sześć dni w tygodniu zajmujemy się 

opanowywaniem sił natury, sztuką cywilizacji. Siódmy dzień jest poświęcony pamiętaniu o 

stworzeniu i pamiętaniu o odkupieniu, o wyzwoleniu Izraela z Egiptu, wyjściu z wielkiej 

cywilizacji na pustynię gdzie dane zostało słowo Boga. Poprzez uczynki naszej pracy w ciągu 

sześciu dni uczestniczymy w dziele historii; święcenie siódmego dnia przypomina nam o 

dziełach, które wykrzczają poza historię, nobilitują ją i odkupiają.  

Istnienie świata zależy od tworzenia, ale wartość historii zależy od odkupienia. Bycie Żydem 

oznacza potwierdzanie świata bez bycia w niewoli świata, bycie częścią cywilizacji i 

wychodzenie poza nią, zdobywanie przestrzeni i uświęcanie czasu. Judaizm jest sztuką 

wychodzenia poza cywilizację, uświęcaniem czasu, uświęcaniem historii. 

Cywilizacja stoi przed sądem. Jej przyszłość będzie zależeć od tego ile Szabatu zdoła 

przeniknąć do jej ducha. 

Szabat, tak jak jest doświadczany przez człowieka, nie może przetrwać na wygnaniu, 

samotny i obcy wśród dni pogaństwa. Potrzebuje towarzystwa innych dni. Wszystkie dni 

tygodnia powinny być duchowo spójne z siódmym dniem. Jeśli nawet nie możemy osiągnąć 

poziomu na którym całe nasze życie byłoby pielgrzymką do siódmego dnia, myślenie i radość z 

tego co ten dzień ma nam przynieść powinny zawsze nam towarzyszyć. Szabat jest 

kontrapunktem życia, melodią stale obecną wśród ruchu i rozgwaru którymi pochłonięte są nasze 

sumienia; jest naszą świadomością obecności Boga w świecie. Szabat uczy nas odczuwać 

rozkosz ducha, radość z tego co dobre, wspaniałośś życia wobec wieczności. 

Czym jest Szabat wśród innych dni, tym wyświęcony człowiek, talmid chacham jest wśród 

nas, zwykłych ludzi. Człowiek wyświęcony to ktoś kto wie jak uświęcać czas. Nie zwiedziony 

wspaniałością przestrzeni pozostaje wyczulony na dotyk boskości w wirującym kole życia. 

                                                 


 W szabat Żyd otrzymuje dodatkową duszę zwaną neszama jetra. (tłum.) 



 

 

291  

Szabat jest czymś więcej niż dzień, czymś więcej niż nazwą da siódmej części tygodnia. Jest 

wiecznością wewnątrz czasu, duchowym podziemiem historii. 

W języku Żydów życie sub specie aeternatis oznacza życie sub specie Sabatis. W każdy 

piątek mamy zapalać światło w duszy, powiększać nasze miłosierdzie, pogłębiać wrażliwość. 

Szabat to jeden dzień, Shabbesdikeit jest tym, co powinno przenikać wszystkie nasze dni. 

Shabbesdikeit jest duchowością, esencją i duchem judaizmu. 

Wielkim marzeniem judaizmu nie jest wychowywanie kapłanów, lecz ludzi kapłanów, 

wyświęcenie wszystkich ludzi, nie tylko niektórych.  

“Czemu szczep Lewiego nie otrzymał swej części z ziemi Izraela? (…) Gdyż był 

oddany modlitwie Bogu i posługiwaniu Mu. Powołaniem szczepu Lewiego było 

uczenie ludu prawych ścieżek Pana i Jego sprawiedliwego sądu (…) Ale nie tylko 

sczep Lewiego został wyświęcony. Każdy kto przyszedł na świat, kogo duch 

porusza się w nim, a rozum prowadzi go do poświęcenia się Panu by Mu 

posługiwać i modlić się do niego, i Go poznawać, i kto działa w zgodności z 

planem Boga i wyzwala się z błędnych ścieżek ludzi zostaje wyświęcony 

najwyższą świętością”
3

. 

 

                                                 
1

 Patrz wyżej, r. 32. 

2

 Por A. J. Heschel, The Sabbath, Its Meaning for Modern man. [Wyd. Polskie, Szabat, tłum. H. 

Halkowski, wyd. Atext, Gadańsk 1994] 

3

 Majmonides, Mishneh Torah, Shemitah ve-Yobel, 13, 12-13. 



 

 

292 
 

43. Lud Izrael 

 

ZNACZENIE ŻYDOWSKIEGO ISTNIENIA  

Żyd płaci wysoką cenę za samo to, że żyje. W świecie, który ani nie ułatwia przetrwania 

Żydów, ani nie jest im życzliwy, aby żyć normalnie, Żyd musi być czymś więcej. Niektórzy z 

nas, zmęczeni ofiarami i wysiłkiem, często się zastanawiają, czy żydowskie istnienie jest warte 

takiej ceny? Innych ogarnia panika, są zagubieni i chcą ozdrowieć. 

Znaczenie żydowskiego istnienia, podstawowy temat każdej filozofii żydowskiej, wymyka 

się zrozumieniu. Wpasowanie go w ramy osobistych upodobań intelektualnych czy też bieżących 

mód byłoby zniekształceniem. Postulat Izraela należy uznać zanim podejmie się próbę jego 

interpretacji. Tak jak ocean jest czymś więcej niż to, co o nim wiemy, judaizm wykracza poza 

zawartość wszystkich filozofii judaizmu. Nie wymyśliliśmy go. Możemy go przyjąć lub 

odrzucić, ale nie powinniśmy go zniekształcać. 

 Pragnienie by moje życie miało żydowski charakter kieruje mną jako jednostką, a przecież 

gdy zaczynam się nad tym głębiej zastanawiać, moim problemem nie jest jeden Żyd, ale wszyscy 

Żydzi. I im głębiej to badam, tym bardziej uświadamiam sobie zakres tego problemu: obejmuje 

on nie tylko Żydów dzisiaj, lecz także przeszłych i przyszłych, znaczenie żydowskiego istnienia 

we wszystkich wiekach. 

Stawką w naszym życiu jest więcej niż tylko los jednego pokolenia. W tym momencie my, 

żywi, jesteśmy Izraelem. Zadanie rozpoczęte przez patriarchów i proroków i kontynuowane 

przez niezliczonych Żydów w przeszłości spoczywa obecnie na nas. Na ich miejsce nie przyszła 

żadna inna grupa. My jesteśmy jedynym nośnikiem tradycji żydowskiej, tymi, którzy muszą 

ocalić judaizm od zapomnienia, muszą przekazać całość przeszłości przyszłym pokoleniom. 

Jesteśmy albo ostatnimi, ginącymi Żydami, albo tymi, którzy tchną nowe życie w naszą tradycję. 

Rzadko w naszej historii tak wiele zależało od jednego pokolenia. Albo stracimy dziedzictwo 

wieków, albo je wzbogacimy. 

 

MYŚLENIE WSPÓŁMIERNE Z NASZYM PRZEZNACZENIEM 

Judaizmu nie można zrozumieć rozgrywając wygodnie teoretyczną partię szachów. Jedynie 

idee, które coś znaczą dla tych, którzy są pogrążeni w biedzie mogą być przyjęte jako zasady 

przez tych, którzy żyją bezpiecznie. Próbując zrozumieć istnienie żydowskie filozof musi szukać 

potwierdzenia u ludzi spod Synaju, jak również u ludzi z Oświęcimia. 

Jesteśmy najbardziej wystawianym na próby ludem pod słońcem. Nasze istnienie jest albo 

zbyteczne, albo niezbędne dla świata; bycie Żydem jest albo święte, albo tragiczne. 

To, że my tutaj, jak i żydowscy nauczyciele wszędzie w świecie, podjęliśmy się 

zaszczepiania w naszej młodzieży woli bycia Żydami jest kwestią olbrzymiej odpowiedzialności. 

Jeśli bycie Żydem nie ma absolutnego znaczenia, jak można usprawiedliwić ostateczną cenę, 

jaką nasz lud zmuszany był często płacić w ciągu całych swych dziejów? Trzeźwa i z dystansu 

ocena judaizmu to ustalenie, że jest on dobrem, które jeśli to konieczne, należy postawić ponad 

wszystko inne, co mogłoby nas spotkać. 



 

 

293 
 

Zadaniem żydowskiej filozofii dzisiaj jest nie tylko opisanie istoty, ale również ustalenie 

uniwersalnej ważności judaizmu, wpływu jego wymagań na szanse ludzkości by pozostać 

ludęmi. Wydobywanie na światło dzienne samotnego splendoru myśli żydowskiej, ukazywanie 

smaku wieczności w naszym codziennym życiu to największa pomoc jakiej możemy udzielić 

człowiekowi, który dziś upadł tak nisko, że nie jest już nawet zdolny do zawstydzenia tym co 

wokół niego. 

Nie urodziliśmy się przypadkiem jako produkt uboczny wędrówek ludów, ani w 

ciemnościach jakiejś prymitywnej przeszłości. Najpierw była boska wizja Izraela, dopiero z nią 

przyszliśmy na świat. Uformowano nas zgodnie z zamiarem i w określonym celu. Nasze dusze 

rozbrzmiewają echem niezapomnianych doświadczeń i wzniosłym oczekiwaniem naszej 

odpowiedzi. Być Żydem to pogodzić się z doświadczaniem wielkich idei. Zadaniem filozofii 

żydowskiej jest nie tylko formułowanie tych idei, lecz również określenie głębi tego poświęcenia 

w żywej i spójnej refleksji. Zadaniem filozofii żydowskiej jest uczynić nasze myślenie 

współmiernym z naszym przeznaczeniem. 

Życie wydaje się ponure jeśli nie odbija się w czymś większym niż samo życie. Nic nie może 

być uważane za wartościowe, jeśli nie jest oceniane w stosunku do czegoś wartościowszego. 

Przetrwanie człowieka zależy od przekonania, że istnieje coś, za co warto płacić życiem. Zależy 

ono od poczucia wyższości tego co trwałe. To przekonanie może w nas drzemać, ale budzi się, 

gdy stajemy wobec próby. W niektórych ludziach żyje ono jako sporadyczna chęć, w innych jest 

stałą troską. 

Żydowska historia nauczyła nas, że jeśli człowiek jest tylko człowiekiem, to jest on mniej niż 

człowiekiem. Judaizm jest próbą udowodnienia, że aby być człowiekiem trzeba być więcej niż 

człowiekiem, że aby być narodem trzeba być więcej niż narodem. Izrael został stworzony by być 

"świętym ludem". Taka jest istota jego godności i taka jest istota jego zasługi. Judaizm jest 

związkiem z wiecznością, krewną ostatecznej rzeczywistości. 

Poczucie kontaktu z tym, co ostateczne świta u większości ludzi gdy ich pewność siebie 

zostaje zmieciona przez jakieś gwałtowne nieszczęście. Judaizm jest próbą wpojenia nam tego 

poczucia jako stałej świadomości. To to poczucie sprawia, iż niesprawiedliwość uważamy za 

metafizyczną katastrofę, że czujemy boskie znaczenie ludzkiego szczęścia, że unosimy się nieco 

powyżej mroku własnego ja i to ono umożliwia nam wyczuwanie tego co wieczne wewnątrz 

tego co doczesne. 

Obdarzeni jesteśmy świadomością zaangażowania w historę, która przekracza czas i jego 

pozorne triumfy. Nauczeni jesteśmy czuć węzły życiowe, w których to co pospolite splątane jest 

z tym co wzniosłe. Nie ma końca naszemu doświadczeniu duchowej wspaniałości i boskiej 

szczerości ludzkiego życia. Nasze kwiaty można zniszczyć, ale ożywia nas wiara, która wywodzi 

się z naszych korzeni. Nie oszuka nas to, co oczywiste gdyż wiemy, że rozkosz to jedynie 

pretekst dla dodawania siły temu co jest poza radością i smutkiem. Wiemy, że żadna godzina nie 

jest ostatnia, że świat to więcej niż świat. 

 

IZRAEL - ZAKON DUCHOWY 

Czemu nasza przynależność do narodu żydowskiego jest świętym związkiem? Izrael to 

duchowy zakon w którym to co ludzkie i to co ostateczne, to co naturalne i to co święte tworzą 

trwałe przymierze, w którym pokrewieństwo z Bogiem jest nie pragnieniem, ale rzeczywistym 



 

 

294 
 

przeznaczeniem. Dla nas Żydów nie może być związku z Bogiem poza związkiem z ludem 

Izraela. Porzucając Izrael porzucamy Boga. 

Żydowskie istnienie to ne tylko stosowanie się do określonych doktryn i rytuałów, ale przede 

wszystkim życie wewnątrz duchowego zakonu narodu żydowskiego, życie w Żydach przeszłości 

i z Żydami teraźniejszości. To nie tylko pewna właściwość w duszach jednostek, ale przede 

wszystkim istnienie społeczności Izraela. To nie jest ani doświadczenie ani wiara, ani posiadanie 

cech psychicznych ani przyjęcie doktryny teologicznej, lecz życie w wymiarze świętości, w 

zakonie duchowym. Naszą część świętości uzyskujemy żyjąc w społeczności żydowskiej. To co 

robimy jako jednostki jest banalnym epizodem, to co osiągamy jako Izrael sprawia, że rośniemy 

w nieskończoność. 

Sensem historii jest bycie świątynią w czasie a każdy z nas bierze udział w wielkim 

obrzędzie. Ostateczne znaczenie ludzkich uczynków nie jest ograniczone do życia tego, kto ich 

dokonuje ani do momentu, w którym się one zdarzają. 

Życie religijne nie jest tylko sprawą prywatną. Nasze życie jest taktem w symfonii wieków. 

Nauczono nas modlić się i żyć w pierwszej osobie liczby mnogiej. Mycwę czynimy "w iminiu 

całego Izraela". Działamy zarówno jako jednostki jak i jako społeczność Izraela. Wszystkie 

pokolenia są obecne, tak jak zawsze, w każdym momencie. 

Izrael jest drzewem, my jesteśmy liśćmi. Kurczowe trzymanie się łodygi utrzymuje nas przy 

życiu. Chyba nigdy judaizm nie był tak potrzebny jak dzisiaj, w czasie gdy wiele spośród 

najbardziej hołubionych nadziei ludzkości leży w gruzach. Powinniśmy być pionierami, tak 

samo jak nasi praojcowie trzy tysiące let temu. Przyszłość wszystkich ludzi zależy od zdania 

sobie przez nich sprawy, że świętość jest tak samo niezbędna jak zdrowie. Krocząc żydowską 

ścieżką życia podtrzymujemy to poczucie i chronimy światło dla przyszłych wizji ludzkości. 

Naszym przeznaczeniem jest życie dla czegoś, co jest większe niż my sami. Samo nasze 

istnienie jest nieporównywalnym symbolem tego dążenia. Przez smo bycie tym, kim jesteśmy, a 

mianowicie Żydami, więcej znaczymy dla ludzkości niż gdybyśmy oddawali jakieś szczególne 

usługi. 

Wierzymy w Boga i w Izrael. Choć niektóre jego dzieci zbłądziły, Izrael pozostaje 

oblubieńcem Boga. Nie możemy nienawidzieć tego, co Bóg kocha. Rabi Aaron Wielki mawiał: 

"Chciałbym tak kochać największego świętego jak Bóg kocha największego łajdaka". 

Izrael istnieje nie po to by być, ale by hołubić wizję Boga. Nasza wiara może być 

nadwyrężona, ale nasze przeznaczenie zakotwiczone jest w tym, co ostateczne. Kto może ustalić 

rezultaty naszej historii? Z cudu wyszliśmy i do cudu powrócimy.  

 

GODNOŚĆ IZRAELA 

Przynależność do Izraela jest sama w sobie aktem duchowym. Być Żydem jest bardzo 

niewygodnie. Samo przeżycie naszego narodu to kidusz haszem. Żyjemy na przekór zagładzie. 

Samo nasze istnienie jest odmową poddania się normalności, bezpieczeństwu i komfortowi. Jako 

eksperci w asymilacji Żydzi powinni byli zniknąć jeszcze zanim znane były nazwy 

nowoczesnych narodów. A mimo to wciąż cierpliwie hołubimy wolę przedłużenia naszej istoty.  

Jesteśmy Żydami tak jak jesteśmy ludźmi. Alternatywą dla naszego istnienia jako Żydów jest 

duchowe samobójstwo, zniknięcie. To nie jest zmiana w coś innego. Judaizm ma sojuszników, 



 

 

295 
 

ale nie zmienników. Wiara żydowska składa się z przywiązania do Boga, przywiązania do Tory i 

przywiązania do Izraela. 

Istnieje szczególny związek pomiędzy narodem a ziemią Izraela. Nawet zanim Izrael stał się 

narodem ziemia była mu przeznaczona. To czego byliśmy świadkami w naszych dniach było 

przypomnieniem potęgi tajemniczej obietnicy Boga danej Abrahamowi i świadectwem faktu, że 

Jego lud dotrzymał obietnicy: "Jeśli cię zapomnę, niech mi prawica uschnie" (Ps. 137, 5). Żyd, w 

którego sercu umiera miłość do Syjonu jest skazany na utratę wiary w Boga Abrahama, który dał 

nam ziemię jako zakład zbawienia wszystkich ludzi. 

Lud Izraela jęczał w niedoli. Z Egiptu, kraju obfitości jadła, wywiedzeni zostali na pustynię. 

Ich dusze były puste i nie mieli nic: ani mięsa do jedzenia, ani wody do picia. Wszystkim co 

mieli była obietnica, że zostaną zaprowadzeni do kraju płynącego mlekiem i miodem. Byli 

niemal gotowi ukamieniować Mojżesza: "Gdzieżeś nas wywiódł z Egiptu aby wygubić z 

pragnienia nas i nasze dzieci i nasze bydło?" Ale kiedy się modlili do złotego cielca i Bóg 

zdecydował się odłączyć od swego ludu i już nie przebywać wśród nich, lecz powierzyć 

aniołowi zadanie wyprowadzenia ich z pustyni do Ziemi Obiecanej – Mojżesz wykrzyknął: 

"Jeśli Ty sam nie pójdziesz z nami, nie wyprowadzaj nas z pustyni" (Wyj. 33, 15). Być może w 

tym jest sekret naszej historii: w wyborze pozostania na pustyni jeśli On miałby ich opuścić. 

Doświadczenie Boga przez Izrael nie wyrosło z poszukiwań. Izrael nie odkrył Boga. Izrael 

został przez Boga odkryty. Judaizm jest bożym poszukiwaniem człowieka. Biblia jest zapisem 

stosunku Boga do swego ludu. W Biblii można znaleźć więcaj sformułowań mówiących o 

miłości Boga do Izraela niż o miłości Izraela do Boga. 

Nie wybieraliśmy sobie Boga, to On nas wybrał. Nie ma idei wybanego Boga, jest za to idea 

wybranego narodu. Idea wybranego narodu nie sugeruje preferencji jednego narodu opartej na 

różnym traktowaniu różnych narodów. Nie twierdzimy, że jesteśmy lepszym narodem. "Naród 

wybrany" oznacza naród dostrzeżony i wybrany przez Boga. Znaczenie tego terminu odnosi się 

raczej do związku z Bogiem niż do związków z innymi narodami. Oznacza nie wrodzone 

właściwości poszczególnych ludzi, ale stosunek pomiędzy narodem a Bogiem. 

Prześladowani, ścigani nienawiścią i złem, nasi ojcowie nie przestawli radować się tym, że 

byli Żydami. "Jesteśmy szczęśliwi. O jak dobre jest nasze przeznaczenie, jak przyjemny nas los, 

jak piękne nasze dziedzictwo". Jakie jest źródło tego uczucia? 

Poszukiwanie nieśmiertelności jest powszechne wśród ludzi. Dla większości to kłopotliwe 

pytanie odnosi się do przyszłości. Żydzi myślą nie tylko o końcu, lecz również o początku. Jako 

część Izraela obdarowani zostaliśmy bardzo rzadką i bardzo cenną świadomością, świadomością, 

że nie żyjemy w próżni. Nigdy nie cierpimy z powodu zżerającego niepokoju i lęku, że oto 

obijamy się w jałowym czasie. Posiadamy przeszłość i dlatego nie obawiamy się tego, co będzie. 

Pamiętamy skąd przyszliśmy. Zostaliśmy wezwani i nie możemy tego zapomnieć gdy 

nakręcamy zegar odwieccznej historii. Pamiętamy o początku i wierzymy w kres. Żyjemy 

pomiędzy dwoma historycznymi biegunami: Synajem i Królestwem Bożym. 



 

 

296 
 

Na twoich murach, o Jeruzalem 

Ustawiłem straże, 

Całą noc i cały dzień, 

Nigdy nie będą milczeć. 

Wy, co przypominacie wszystko Panu, 

Nie spoczywajcie 

I nie dajcie mu spocząć 

Dopóki nie ustanowi Jeruzalem 

I uczyni ją chwałą na ziemi. 

(Iz. 62, 6-7) 



 

 

297 
 

Podziękowanie 

 

Niniejszy tom jest kontynuacją i rozwinięciem niektórych idei zawartych w książce Man is 

Not Alone (“Człowiek nie jest sam”). 

Autor dziękuje za cenne uwagi profesorowi Maurice Friedmanowi, profesorowi Fritzowi 

Kaufmannowi i rabiemu Jacobowi Riemerowi, którzy przeczytali cały manuskrypt lub jego 

fragmenty. Jestem głęboko wdzięczny panu Rogerowi J. Strausowi Juniorowi za wyrazy 

przyjaźni. 

 

 

 


