
1



2

PALCEM PO WODZIE

ks. Mirosław Maliński

Wrocław 2022



3

Palcem po wodzie

Autor: ks. Mirosław Maliński

Redakcja: Hanna Miera

Korekta: Magdalena Król

Projekt okładki i rysunki: Dominika Gruszka

Skład i łamanie: Veronika Zhuk

Fragmenty Biblii:

Biblia Tysiąclecia Online, Wydawnictwo Pallottinum, 

Poznań, rok 2003.

ISBN 978-83-960305-6-6

Wydanie I

Wydawca:

Fundacja Mathesianum

pl. bp. Nankiera 17a

50-140 Wrocław

e-mail: wydawnictwo@2ryby.pl

www.2ryby.pl

www.sklep.2ryby.pl

Copyright © by Wydawnictwo 2RYBY.PL, Fundacja 

Mathesianum, Wrocław 2022

Copyright © by ks. Mirosław Maliński



4

SPIS TREŚCI



5

Sielanka 	  13

Niczego nie masz, czegoś nie otrzymał	 15

Egoistka spotyka Chrystusa	  18

Badanie opinii	  20

Co mamy czynić?	  22

Istna komedia	  24

Uniesiony gniewem	  27

Bez trwogi	  31

Czułość	  34

Moje życie opowieścią o przyjaźni	  36

Kto jest winny?	 39

Niezależność jest „be”!	  42

Strefa bezpieczeństwa	  44

Prosto i klarownie	  46

Co robi diabeł, co robi anioł?	  48

Słodkie jarzmo osobowości	  50

Uszy do słuchania	  53

Nie wyrywaj	  55

Powołanie według Salomona	  57

Wypluty – umiłowanym	  59

O tym, co podeptał królestwo zła	  61

Zgorszenie	  64

Szczerość rodzi szczerość	  67

Nagroda jest jedna	  69

Obfitość i niedostatek		   72

Istotne i drugorzędne	  74

Oczyszczeni w białych szatach	  77



6

Jak to tak?	  80

Prezes korporacji?	  83

Co mogę dla ciebie zrobić?	  86

Odwiedziny	  89

Ojciec	  92

Zadośćuczynienie	  95

Wydarzenia przygotowujące	  97

Ani panika, ani tryumf	 99

Miejsce dla światła	  103

Pusta cysterna	  105

Potęgowanie	  107

Szanse	  109

Wiem, że nie wiem	  111

W codzienności Go spotkacie	  113

Pocieszenie – akty czystego dobra	  116

O niestosowności cudu 	  119

Gdy Biblia przemówi, będziesz góry przenosić	 121

Zobaczyli Jego plecy	  124

Masz się bać!	  127

Opowiadanie z podtekstem	  131

Drzewo zasadzone nad płynącą wodą	  134

Przekraczanie	  137

Mortw się o się i o swoje…	  140

Wąsko czy szeroko?	  143

Mam na imię…  

Jestem zbawiony przez Jezusa Chrystusa   	   146

„Owocność”	  148



7

Dieta duchowa	  150

Osiołek	 152

Dobrze zacząć	  155

Wsparcie w samotności	 158

Grupa przyjaciół 	  160

Pył z nóg	  163

Powszechny, czyli różnorodny	  166

Inkulturacja	  169

Odwaga radości	  173

Teofil	  175

Obcy też zrozumie	  177

Nie do wyobrażenia	  179

Jedni drugim… 	 182

Integracja paradoksów	  185

Ciesz się, a kości twoje nabiorą świeżości	  187

Psu na budę teoria bez praktyki	  189

Gościnność	  192

Braterstwo w piekiełku	 194

Reszta	  197

Paragrafem po łapach	  200

Dobra impreza	 202

Proporcje 	  205

Urwana opowieść 	  207

Nie dziękować?	 210

Bukiecik konwalii	  212

Dwie skrajne postawy	  215

Kara mi się należy	  217



8

Stanie się na końcu czasów	  220

Po co?	  222

Niecała prawda o modlitwie 	  225

Znak markowy	 229

Treść i forma	  231

Najkrótsze kazanie	  234

Niejedno ucho	  236

Profesjonalizm	 238

Współczesny trąd	  241

Bez koturnów	  243

Mityczny potop	  246

Słabość wielkiego pielgrzyma	  248

Z niewoli do wolności	  251

Łaską zbawieni	 253

Znak rozpoznawczy	  255

Czy znajdzie wiarę?	  257

Otworzył mi ucho	  260

Ewangelia w czasach nowoczesności	  262

Daleko posunięta idealizacja?	  264

Świadkowie Zmartwychwstania	  267

Życie nie jest najważniejsze	  269

Adoptowani	  272

Tak powinno być	  274

Katecheza a Dzieje Apostolskie	 276

Od Sasa do Lasa	  278

Wiara całego Kościoła	  280

Wartość czekania	  283



9

Kwiaty pustyni	  285

Po co ten spacerek?	  287

Szerokości	  289

Oścień	  291

Kochałbym cię, gdybyś był inny	  293

Na zdrowy rozum	  296

Pasterz	 298

Wielkie kwantyfikatory	 300

Twardy „tyłek”	  302

Brudne ręce Dawida	  305

Ufność	  308



10

WSTĘP



11

Książka ta jest wynikiem trzyletniej współpracy au-

tora z wydawanym w Poznaniu „Przewodnikiem 

Katolickim”. Umieszczane tam cotygodniowe ko-

mentarze do niedzielnych czytań mszalnych cie-

szyły się dużą popularnością. Lekkość, a także jasne 

i wyraźne przesłanie tekstów skłoniły nas do zebra-

nia ich w jeden na nowo zredagowany zbiór. Krótkie 

rozważania rozświetlają sferę codzienności biblij-

nym światłem, w którym czytelnik może odkrywać, 

jak wielkie nosi w sobie pokłady dobroci, bezintere-

sowności i empatii. Refleksje te skrzą się świeżością 

i prostotą, są odległe od doniesień o sensacyjnych 

objawieniach czy wiejących nudą „pobożnościo-

wych” wywodów, mogą być więc świetnym wpro-

wadzeniem do codziennej krótkiej medytacji. W sa-

modzielnym rozmyślaniu pomagają postawione na 

końcu każdego rozdziału pytania. Życzymy wielu 

fascynujących chwil w czasie lektury.

Redakcja



12



13

SIELANKA 

Trwali oni w nauce Apostołów i we wspólnocie, w łamaniu 
chleba i w modlitwach. Bojaźń ogarniała każdego, gdyż 
Apostołowie czynili wiele znaków i cudów. Ci wszyscy, 
co uwierzyli, przebywali razem i wszystko mieli wspólne. 
Sprzedawali majątki i dobra i rozdzielali je każdemu we-
dług potrzeby. Codziennie trwali jednomyślnie w świątyni, 
a łamiąc chleb po domach, przyjmowali posiłek z radością 
i prostotą serca. Wielbili Boga, a cały lud odnosił się do 
nich życzliwie. Pan zaś przymnażał im codziennie tych, 
którzy dostępowali zbawienia (Dz 2, 42-47).

Tęsknota, tęsknota, tęsknota… Myślę, że wielu z nas 

tęskni za obrazem pierwotnego Kościoła, jaki wy-

łania się z powyższych zdań Dziejów Apostolskich. 

Och, żeby tak móc trwać we wspólnocie euchary-

stycznej, przebywać razem, spożywać wspólne po-

siłki po mszach św., swobodnie ze sobą rozmawiać, 

padać sobie w objęcia! Znakami i cudami też by-

śmy nie pogardzili – akurat ta zdolność pierwotne-

go Kościoła jest całkiem praktyczna. Boża Bojaźń 

również by się zdała, oj zdała. No, a chyba najbar-

dziej jako chrześcijanie tęsknimy za tym, by cały 

lud odnosił się do nas życzliwie. By nie oskarżano 

nas, że przejawiamy dziwaczne potrzeby religijne 

i duchowe, które nawet w czasach koronawirusa  – 

choć bardzo wychudłe – wołają i domagają się wy-

karmienia. Oj, gdyby inni mieli dla nas nieco więcej 

wyrozumiałości. Właściwie nie muszą się nawet wy-

kazywać życzliwością, wystarczy brak pretensji. Nie 

mamy też nic przeciwko przymnażaniu liczby tych, 

którzy dostępują zbawienia, tym bardziej gdyby to 



14

rozumieć jako powiększanie się grona osób znajdu-

jących w Bogu oparcie i pokrzepienie.

A za jakim fragmentem sielanki z Dziejów 

Apostolskich raczej nam nie tęskno? „[…] wszystko 

mieli wspólne. Sprzedawali majątki i dobra i roz-

dzielali je każdemu według potrzeby”. Tu od razu 

rodzą się wątpliwości. Czy ten fragment należy ro-

zumieć dosłownie? Czy należy to naśladować w tak 

odmiennych warunkach społeczno-gospodarczych, 

w jakich obecnie żyjemy. Zatem w tym aspekcie nie-

koniecznie jest nam po drodze z pierwszymi chrze-

ścijanami. A gdybyśmy nawet chcieli pójść w ich śla-

dy, to na pewno nie aż tak radykalnie…

Obawiam się jednak, że sielanka z Dziejów 

Apostolskich występuje tylko w pakiecie z czymś, co 

uwiera jak kamień w bucie. Wszystko albo nic – je-

dynie tak to przebiega. Tymczasem tylko to, co uda 

nam się przejąć z wizji pierwotnego Kościoła, będzie 

nasze, może z przyćmioną aurą tamtej idylli, ale 

przecież warto.

Co w życiu pierwotnego Kościoła najbardziej 

mnie porusza? Jak mogę to zrealizować w swoim 

otoczeniu? 



15

NICZEGO NIE MASZ,  
CZEGOŚ NIE OTRZYMAŁ

Pan Bóg Mnie obdarzył 
językiem wymownym, 
bym umiał przyjść z pomocą 
strudzonemu, przez słowo krzepiące. 
Każdego rana pobudza me ucho, 
bym słuchał jak uczniowie. 
Pan Bóg otworzył Mi ucho, 
a Ja się nie oparłem 
ani się cofnąłem. 
Podałem grzbiet mój bijącym 
i policzki moje rwącym Mi brodę. 
Nie zasłoniłem mojej twarzy 
przed zniewagami i opluciem. 
Pan Bóg Mnie wspomaga, 
dlatego jestem nieczuły na obelgi, 
dlatego uczyniłem twarz moją jak głaz 
i wiem, że wstydu nie doznam (Iz 50, 4-7).

W samo sedno, w dziesiątkę, celniej się nie da. Zdania 

napisane tysiące lat temu przez tajemniczych au-

torów konsekwentnie ukrywających się za postacią 

proroka Izajasza biegną do nas jak młodzieńcy, któ-

rzy się nie męczą i nie znają znużenia. Co więcej, te 

same sylaby układające się w prastare wypowiedzi 

nabierają mocy, aktualności i świeżości. To napraw-

dę słowo Boże pochodzące od Najwyższego, który 

jest ciągle żywy i obecny. Wypowiedziawszy je raz, 

nieustanie mówi na nowo. Słowo, wydawałoby się, 

jak każde inne, używane w różnych kontekstach, 



16

czasami spokojne, czasami rozedrgane, bardziej lub 

mniej precyzyjne, ale zawsze będące narzędziem 

komunikacji, tu nagle wymyka się tym oczywi-

stym zasadom i tętni własnym życiem, jakby było 

Osobą. Dotyka samego serca, drąży, przemienia, 

przelewa swą życiową siłę. I staje się już nie słowem, 

ale obecnością.

To dzieje się właśnie dziś – sam Bóg chce nas ob-

darzyć taką zdolnością posługiwania się codzienną 

mową, byśmy mogli pokrzepiać siebie nawzajem – 

strudzonych i umęczonych. Dzięki Niemu te same 

słowa, które znamy i których używamy na co dzień, 

będziemy umieli tak poskładać, aby dać sobie na-

wzajem to, co staje się cennym, poszukiwanym, defi-

cytowym towarem – otuchę, umocnienie i wsparcie. 

Po lapidarnym, klarownym wyznaniu proroka 

Izajasza o tym, jak został obdarzony umiejętnością 

podtrzymywania na duchu, dalej mówi on już tylko 

o źródle swej mocy, o uchu nastawionym na słucha-

nie i o gotowości poddania się woli Bożej, nawet jeśli 

jest ona niezrozumiała i boli. 

Znajdziemy dla siebie nawzajem pokrzepiają-

ce słowa ( jesteśmy sobie to winni), ale pod jednym 

pryncypialnym warunkiem, że pozwolimy, aby On 

nam wyostrzył zmysły i przygotował do percepcji, 

że każdego ranka będzie mógł pobudzać nasze uszy 

do słuchania, byśmy byli jak uczniowie. Sami nie 

mamy pocieszenia i na próżno go szukamy w sobie. 

Pociecha przychodzi od Pana wraz z Jego słowem, 

a gdy dostaje się do serca, to choć sami nie wiemy, 

jak to się dzieje, rozrasta się niczym dorodne drze-

wo, w którego cieniu wielu może znaleźć schronienie 



17

i wytchnienie. Zatem każdego ranka bierzmy Pismo 

Święte do ręki, nadstawiajmy uszu i napełniajmy pu-

ste stągwie po brzegi.

Jak zorganizowałem sobie codzienny dostęp do sło-

wa Bożego?



18

EGOISTKA SPOTYKA CHRYSTUSA

Potem Jezus odszedł stamtąd i podążył w stronę Tyru 
i Sydonu. A oto kobieta kananejska, wyszedłszy z tamtych 
okolic, wołała: „Ulituj się nade mną, Panie, Synu Dawida! 
Moja córka jest ciężko dręczona przez złego ducha”. Lecz 
On nie odezwał się do niej ani słowem. Na to podeszli 
Jego uczniowie i prosili Go: „Odpraw ją, bo krzyczy za 
nami!”. Lecz On odpowiedział: „Jestem posłany tylko do 
owiec, które poginęły z domu Izraela”. A ona przyszła, upa-
dła przed Nim i prosiła: „Panie, dopomóż mi!”. On jednak 
odparł: „Niedobrze jest zabrać chleb dzieciom, a rzucić 
psom”. A ona odrzekła: „Tak, Panie, lecz i szczenięta jedzą 
z okruszyn, które spadają ze stołów ich panów”. Wtedy 
Jezus jej odpowiedział: „O niewiasto, wielka jest twoja 
wiara; niech ci się stanie, jak chcesz!”. Od tej chwili jej cór-
ka była zdrowa (Mt 15, 21-28).

Był nią zachwycony! I to nie jedyna sytuacja opisana 

w Ewangeliach, gdy Chrystus zachwyca się wiarą lu-

dzi. Weźmy więc pod lupę wypowiedź kobiety kana-

nejskiej z 15 rozdziału Ewangelii według św. Mateusza. 

Jej córka jest nękana przez złego ducha  – przynaj-

mniej ta kobieta tak to interpretuje  – a tymczasem 

prosi Jezusa, by ulitował się nie nad córką, ale nad nią. 

Nie trzeba być Matką Teresą, by podnieść brwi, dzi-

wiąc się tym pokładom egoizmu. A w jeszcze większe 

zdumienie wprawia nas zachowanie Jezusa, udające-

go, że tego nie widzi – On, który wzrokiem prześwie-

tlał ludzi, zaglądał do serca i to na samo dno. A tu co? 

Nie dostrzega słabości tej kobiety? Może nie chodzi 

o to, by zaraz coś jej wytykać, ale jakaś dyskretna uwa-

ga byłaby na miejscu. Kobieta nalega, nastaje, błaga 



19

na kolanach, ale nie rezygnuje z wersji egoistycznej: 

„Pomóż mi”. O córce ani słowa. Jezus zaś wykorzystu-

je obrazowe przysłowie, które ma wyjaśnić kobiecie, 

że nie wpisuje się w Jego docelową grupę odbiorców: 

„Niedobrze jest zabierać chleb dzieciom, a rzucać 

szczeniętom”. Brzmi to trochę jak: „Przepraszamy, 

ale tych klientów nie obsługujemy”. Kobieta zaś świet-

nie wchodzi w konwencję: „Tak, Panie, lecz i szczenię-

ta jedzą okruchy, które spadają ze stołu ich panów”. 

Obraz za obraz, scenka za scenkę. I wtedy Chrystus 

pełen podziwu zmienia zdanie (nie pierwszy raz). On 

nie jest nieustępliwy. W tej „namolnej”, egoistycznie 

nastawionej kobiecie dostrzega kogoś niezwykłego, 

z poruszającą intuicją wiary. 

O czym to wszystko świadczy? Otóż widać jak na 

dłoni, że Chrystus prowadzi autentyczny dialog, któ-

rego paliwem jest niesłychana ciekawość rozmówcy. 

Nie dokonuje ocen, osądów, ale pozwala, aby akcja 

się rozwijała. Nie zraża się na wstępie egoistyczną po-

stawą petentki. Nie okopuje się w swym stanowisku. 

Krótko mówiąc, nie ma w nim cienia małostkowo-

ści, jest normalny. A jeśli nas to dziwi i zaskakuje, to 

sami sobie wystawiamy świadectwo, jaki obraz Boga 

mamy w głowie. Czym prędzej trzeba nam wyska-

kiwać z tych kolein i przestać się dziwić. Pozostawać 

zaś w zachwycie – aaa, to coś zupełnie innego.

Jak mogę kształtować swoje myślenie, by unikać ma-

łostkowości? W jakiej sytuacji do tej pory udało mi 

się tego dokonać?



20

BADANIE OPINII

Gdy Jezus przyszedł w okolice Cezarei Filipowej, py-
tał swych uczniów: „Za kogo ludzie uważają Syna 
Człowieczego?”. A oni odpowiedzieli: „Jedni za Jana 
Chrzciciela, inni za Eliasza, jeszcze inni za Jeremiasza albo 
za jednego z proroków”. Jezus zapytał ich: „A wy za kogo 
Mnie uważacie?”. Odpowiedział Szymon Piotr: „Ty je-
steś Mesjasz, Syn Boga żywego”. Na to Jezus mu rzekł: 
„Błogosławiony jesteś, Szymonie, synu Jony. Albowiem 
nie objawiły ci tego ciało i krew, lecz Ojciec mój, który 
jest w niebie. Otóż i Ja tobie powiadam: Ty jesteś Piotr 
[czyli Skała], i na tej Skale zbuduję Kościół mój, a bramy 
piekielne go nie przemogą. I tobie dam klucze królestwa 
niebieskiego; cokolwiek zwiążesz na ziemi, będzie związa-
ne w niebie, a co rozwiążesz na ziemi, będzie rozwiązane 
w niebie”. Wtedy surowo zabronił uczniom, aby nikomu 
nie mówili, że On jest Mesjaszem (Mt 16, 13-20).

Po co Chrystusowi badanie opinii publicznej? 

W ogóle, co to za pomysł, żeby się zajmować taki-

mi sprawami? Dlaczego robi z uczniów ankieterów? 

Czy kieruje nim czysta ciekawość? A może dyploma-

tycznie buduje tło, na którym Piotr mógłby dobrze 

wypaść; taki sprytny sposób dowartościowania go? 

Ale czy sytuacja tego wymaga? Nie bardzo, bo Piotr 

strzela w dziesiątkę: „Ty jesteś Mesjasz, Syn Boga 

żywego”. Nie można było lepiej. Chrystus jest głę-

boko poruszony i przekonany, że odpowiedź na tak 

intymne pytanie nie bierze się znikąd. Podejrzewa 

Piotra o bezpośrednie konszachty z Bogiem Ojcem. 

Tłumaczy mu, że jego rozeznanie i orientacja mogą 

być źródłem szczęścia i nie omieszka wyznać, jak 



21

On widzi młodego apostoła i za kogo go uważa. 

Wypowiada słowa zdecydowane, ważne, twarde: 

„Jesteś opoką. Na tej opoce będę budował, a to, co 

zbuduję, będzie trwałe”. Miód na serce każdego 

mężczyzny. Wyżej się nie da, głębiej nie sposób. 

Ocean i bezkres.

Ale, ale – wróćmy do tego, od czego zaczęliśmy, 

czyli zbierania informacji na swój własny temat. 

Może to dobra okazja, by zapytać siebie samego: 

kiedy ostatnio zainteresowałem się tym, co ludzie 

o mnie mówią, jak mnie widzą, jaka jest percep-

cja mojego zachowania, postaw, wypowiedzi. Po co 

mam to robić? Żeby wiedzieć, czy jest jakaś spójność 

między tym, jak jestem odbierany, a tym, jak siebie 

kreuję. Czy „czytelnik” jest w stanie trafnie zinter-

pretować, co też „poeta ma na myśli”. Czy aby „na-

bywca dzieła” nie zawiesił obrazka do góry nogami, 

a jeśli nawet tak zrobił, to czy problem jest tylko po 

stronie ignoranta, czy może jednak artysta nie dość 

jasno wyraził i przelał na płótno swoją myśl.

Tyle tylko, że trzeba niezłej pokory, aby szczerze 

zapytać: „Jak mnie widzisz?”, a już za chwilę wyłazi 

czarno na białym, że jeszcze więcej pokory, kultury 

i odwagi trzeba, aby odpowiedź uznać za interesują-

cą, cenną i potrzebną, bez konieczności rozważania, 

czy jest słuszna.

Kiedyś pewien znajomy zabrał mnie na wystawę 

swoich prac. Dużych i małych obrazów. Zapytał, co 

o nich myślę. Zachęcony, pełen zapału szczerze od-

powiedziałem. Odwrócił się nagle i rzucił mi prosto 

w twarz: „Żałuję, że zapytałem!”. 

Jak ludzie cię widzą? Co o tobie mówią? I co ty na to?



22

CO MAMY CZYNIĆ?

Wtedy stanął Piotr razem z Jedenastoma i przemówił do 
nich donośnym głosem: „Mężowie Judejczycy i wszy-
scy mieszkańcy Jerozolimy, przyjmijcie do wiadomości 
i posłuchajcie uważnie mych słów! Ci ludzie nie są pijani, 
jak przypuszczacie, bo jest dopiero trzecia godzina dnia. 
Niech więc cały dom Izraela wie z niewzruszoną pewno-
ścią, że tego Jezusa, którego wyście ukrzyżowali, uczy-
nił Bóg i Panem, i Mesjaszem”. Gdy to usłyszeli, przejęli 
się do głębi serca: „Cóż mamy czynić, bracia?” – zapyta-
li Piotra i pozostałych Apostołów. „Nawróćcie się  – po-
wiedział do nich Piotr  – i niech każdy z was ochrzci się 
w imię Jezusa Chrystusa na odpuszczenie grzechów wa-
szych, a weźmiecie w darze Ducha Świętego. Bo dla was 
jest obietnica i dla dzieci waszych, i dla wszystkich, któ-
rzy są daleko, a których powoła Pan Bóg nasz”. W wie-
lu też innych słowach dawał świadectwo i napominał: 
„Ratujcie się spośród tego przewrotnego pokolenia!”. 
Ci więc, którzy przyjęli jego naukę, zostali ochrzczeni. 
I przyłączyło się owego dnia około trzech tysięcy dusz  
(Dz 2, 14-15.36-41).

W drugim rozdziale Dziejów Apostolskich Piotr wy-

głasza katechezę do tłumu. Jego słowa docierają do 

uszu odbiorców i do ich wnętrza, bo znajdują oparcie 

na solidnym fundamencie tęsknoty za Mesjaszem. 

Słuchający doświadczają głębokiego poruszenia ser-

ca, ale nie poprzestają na tym, tylko wyrażają goto-

wość do działania, do współpracy z Bogiem.

Przyglądając się scenie zesłania Ducha Świętego, 

dość często zatrzymujemy się na podziwianiu filolo-

gicznego fajerwerku – Żydzi ze wszystkich narodów 



23

pod słońcem słyszą, jak apostołowie przemawia-

ją w ich ojczystych językach. Tymczasem cud jest 

znacznie głębszy i składa się z wielu etapów. 

Skupmy się więc na pierwszym. Wszyscy doskona-

le wiemy, jak trudno nam ze zgiełku i natłoku infor-

macji wychwycić te najbardziej wartościowe i pewne. 

Z garści szklanych podróbek wyłuskać prawdziwe 

szlachetne kamienie. Zmęczeni wpatrywaniem się 

w blask świecidełek gubimy czujność pozwalającą 

wyłapać veritatis splendor – blask prawdy. Jeśli jed-

nak nam się to uda, możemy wówczas przejść do 

etapu drugiego, czyli spróbować zarzucić kotwicę na 

dostatecznie wyrobionym w naszym umyśle grun-

cie wrażliwości. I gdy wreszcie nastąpi w nas głę-

bokie poruszenie, pora na ostatni etap – gotowość 

do działania. Tylko, czy będziemy umieli się na nią 

zdobyć? Przypomina mi się pewien student, który 

pojawił się kiedyś na obiedzie w koszulce z napisem: 

„Bywają takie dni, gdy chce mi się tak bardzo, bar-

dzo coś zrobić. Wtedy siadam sobie cichutko w kąci-

ku i czekam, aż mi przejdzie”. 

Aby wydarzenia podobne do tych po przemówie-

niu Piotra mogły stać się naszym udziałem, niewąt-

pliwie potrzebujemy wyraźnego działania Ducha 

Świętego, a i tak będzie to bieg z przeszkodami.

W jakiej konkretnej sytuacji treści biblijne, które 

mnie głęboko poruszyły, faktycznie wpłynęły na 

moją postawę, na moje działanie? 



24

ISTNA KOMEDIA

Tego samego dnia dwaj z nich byli w drodze do wsi, zwa-
nej Emaus, oddalonej sześćdziesiąt stadiów od Jerozolimy. 
Rozmawiali oni z sobą o tym wszystkim, co się wydarzyło. 
Gdy tak rozmawiali i rozprawiali z sobą, sam Jezus przybli-
żył się i szedł z nimi. Lecz oczy ich były niejako na uwięzi, 
tak że Go nie poznali. On zaś ich zapytał: „Cóż to za roz-
mowy prowadzicie z sobą w drodze?”. Zatrzymali się smut-
ni. A jeden z nich, imieniem Kleofas, odpowiedział Mu: „Ty 
jesteś chyba jedynym z przebywających w Jerozolimie, 
który nie wie, co się tam w tych dniach stało”. Zapytał 
ich: „Cóż takiego?”. Odpowiedzieli Mu: „To, co się stało 
z Jezusem Nazarejczykiem, który był prorokiem potężnym 
w czynie i słowie wobec Boga i całego ludu; jak arcyka-
płani i nasi przywódcy wydali Go na śmierć i ukrzyżowali. 
A myśmy się spodziewali, że On właśnie miał wyzwolić 
Izraela. Tak, a po tym wszystkim dziś już trzeci dzień, jak 
się to stało. Nadto jeszcze niektóre z naszych kobiet prze-
raziły nas: były rano u grobu, a nie znalazłszy Jego ciała, 
wróciły i opowiedziały, że miały widzenie aniołów, któ-
rzy zapewniają, iż On żyje. Poszli niektórzy z naszych do 
grobu i zastali wszystko tak, jak kobiety opowiadały, ale 
Jego nie widzieli”.  Na to On rzekł do nich: „O nierozumni, 
jak nieskore są wasze serca do wierzenia we wszystko, co 
powiedzieli prorocy! Czyż Mesjasz nie miał tego cierpieć, 
aby wejść do swej chwały?”. I zaczynając od Mojżesza 
poprzez wszystkich proroków wykładał im, co we wszyst-
kich Pismach odnosiło się do Niego. Tak przybliżyli się do 
wsi, do której zdążali, a On okazywał, jakoby miał iść da-
lej. Lecz przymusili Go, mówiąc: „Zostań z nami, gdyż ma 
się ku wieczorowi i dzień się już nachylił”. Wszedł więc, 
aby zostać z nimi. Gdy zajął z nimi miejsce u stołu, wziął 



25

chleb, odmówił błogosławieństwo, połamał go i dawał im. 
Wtedy oczy im się otworzyły i poznali Go, lecz On znik-
nął im z oczu. I mówili nawzajem do siebie: „Czy serce nie 
pałało w nas, kiedy rozmawiał z nami w drodze i Pisma 
nam wyjaśniał?”. W tej samej godzinie wybrali się i wrócili 
do Jerozolimy. Tam zastali zebranych Jedenastu i innych 
z nimi, którzy im oznajmili: „Pan rzeczywiście zmartwych-
wstał i ukazał się Szymonowi”. Oni również opowiadali, co 
ich spotkało w drodze, i jak Go poznali przy łamaniu chle-
ba (Łk 24, 13-35).

Opis uczniów idących do Emaus to jeden z najbar-

dziej komicznych fragmentów Nowego Testamentu, 

jeśli nie całej Biblii. Apostołowie z wielkim smut-

kiem głoszą Zmartwychwstałemu dokładnie ten ke-

rygmat, który Kościół będzie niósł przez wieki ca-

łemu światu. Przy czym, na domiar złego, potrafią 

z iście zegarmistrzowską precyzją wyjaśnić powód 

swej rozpaczy, czyli słynne: „A myśmy się spodzie-

wali…” Oni po prostu mieli świetliste plany, wyreży-

serowali świetny spektakl, w którym Chrystus miał 

odegrać całkiem znośną rolę pierwszoplanową. A tu 

wszystko wzięło w łeb, koszyk żuczków się rozsypał 

i każdy pognał w swoją stronę. Nie wiedzieli, co się 

dzieje, nie mogli się pozbierać, jednym słowem: roz-

pacz, żal i smutek. A na dodatek, by dopełnić komi-

zmu, właśnie Jezusowi rzucają prosto w twarz: „Ty je-

steś chyba jedynym z przebywających w Jerozolimie, 

który nie wie, co się tam w tych dniach stało”. No 

rzeczywiście, On jest jedynym niezorientowanym. 

Zatem dawaj wyjaśniać. Komedia.

Przyznam, że sam nieraz urządzałem taki ka-

baret, podejmując rozpaczliwe próby wyjaśnienia 



26

Chrystusowi, co też się dzieje w moim życiu. 

Uznawałem Go za tego jedynego, który ma prawo nie 

wiedzieć i nie rozumieć niczego. Dopiero gdy udało 

mi się spojrzeć z pewnego dystansu na te groteskowe 

scenki, czasami wręcz wybuchałem śmiechem.

Chciałbym jeszcze zwrócić uwagę na jeden de-

tal, mający spore znaczenie społeczne. Ewangelia 

mówi, że idący do Emaus rozmawiali i rozprawiali 

ze sobą, ale w zasadzie mamy tu do czynienia z eu-

femizmem, pod którym ukryty jest ostry spór, ba! 

kłótnia, awantura. Oni się w drodze „pożarli”. Z nami 

też tak czasem bywa, że w sytuacjach trudnych, kry-

tycznych zaczynamy skakać sobie do oczu. 

Apostołowie po prześmiesznej rozmowie 

z Chrystusem zgodnie zapraszają wędrowca i proszą, 

aby pozostał z nimi na noc. To jest poważna przemia-

na, pierwszy owoc spotkania ze Zmartwychwstałym. 

Często toczymy ostre spory i awantury o sprawy 

może niezbyt istotne. Oby także dla nas pierwszym 

owocem spotkania Zmartwychwstałego była goto-

wość do zgodnego działania.

Jak obecność Zmartwychwstałego w moim życiu 

łagodzi konflikty i spory, czy pozwala na zgodne 

współdziałanie z adwersarzami?



27

UNIESIONY GNIEWEM

Wtedy Piotr zbliżył się do Niego i zapytał: „Panie, ile razy 
mam przebaczyć, jeśli mój brat wykroczy przeciwko mnie? 
Czy aż siedem razy?”. Jezus mu odrzekł: „Nie mówię ci, 
że aż siedem razy, lecz aż siedemdziesiąt siedem razy. 
Dlatego podobne jest królestwo niebieskie do króla, który 
chciał rozliczyć się ze swymi sługami. Gdy zaczął się roz-
liczać, przyprowadzono mu jednego, który mu był winien 
dziesięć tysięcy talentów. Ponieważ nie miał z czego ich 
oddać, pan kazał sprzedać go razem z żoną, dziećmi i ca-
łym jego mieniem, aby tak dług odzyskać. Wtedy sługa 
upadł przed nim i prosił go: «Panie, miej cierpliwość nade 
mną, a wszystko ci oddam». Pan ulitował się nad tym słu-
gą, uwolnił go i dług mu darował. Lecz gdy sługa ów wy-
szedł, spotkał jednego ze współsług, który mu był winien 
sto denarów. Chwycił go i zaczął dusić, mówiąc: «Oddaj, 
coś winien!». Jego współsługa upadł przed nim i prosił go: 
«Miej cierpliwość nade mną, a oddam tobie». On jednak nie  
chciał, lecz poszedł i wtrącił go do więzienia, dopóki  
nie odda długu. Współsłudzy jego, widząc, co się działo, 
bardzo się zasmucili. Poszli i opowiedzieli swemu panu 
wszystko, co zaszło. Wtedy pan jego wezwał go przed 
siebie i rzekł mu: «Sługo niegodziwy! Darowałem ci cały 
ten dług, ponieważ mnie prosiłeś. Czyż więc i ty nie po-
winieneś był ulitować się nad swoim współsługą, jak ja 
ulitowałem się nad tobą?». I uniesiony gniewem pan jego 
kazał wydać go katom, dopóki mu całego długu nie odda. 
Podobnie uczyni wam Ojciec mój niebieski, jeżeli każdy 
z was nie przebaczy z serca swemu bratu” (Mt 18, 21-35).

Czytając Ewangelię, często staję przed nie lada pro-

blemem: o czym jest dana przypowieść, a o czym 



28



29

nie jest. Próbowałem szukać rozwiązania u ojców 

Kościoła. Zajęcie to bogobojne i chwalebne, ale od-

nalezione odpowiedzi okazały się sprzeczne. Ad rem 

zatem, czyli do Ewangelii wspominającej nielitości-

wego sługę. Czy fakt, że pan uniósł się gniewem, gdy 

mu opowiedziano, jak uwolniony przez niego sługa 

potraktował swojego dłużnika, należy do treści przy-

powieści, czy jest tylko ozdobnikiem dla dodania 

pikanterii? Ów pan nie tylko przeżywa swe uczucia, 

ale nadto wydaje się, że działa pod ich wpływem. 

I nie jest to działanie „ech, takie tam”. Ono rujnuje 

życie konkretnego człowieka. Owszem, przewinie-

nia sługi są wielkie i obrzydliwe, głównie na skutek 

braku proporcji. Sam był winien niebotyczne kwoty 

i śmiał opowiadać swemu panu, że odda co do gro-

sza, gdy tylko ten próbował odzyskać wielkie pie-

niądze, chcąc sprzedać dłużnika ze wszystkim, co 

miał. Odda co do grosza? Jestem ciekaw jak. Ale jego 

pan, zdjęty litością (i znów budowanie postawy na 

uczuciach), darował mu dług. A ten niewdzięcznik, 

wobec człowieka, który był mu winien nieporówna-

nie mniejsze sumy, zachowuje się bezwzględnie. Oj 

nieładnie, nieładnie, widać gołym okiem. Zatem iry-

tacja i oburzenie dobrego pana są uzasadnione i zro-

zumiałe, ale działania pod wpływem emocji? Sam 

nie wiem, co o tym myśleć. I dlaczego właściwie 

rozstrzygam takie kwestie? Co mi po tym? A jednak 

dla mnie, prostego chłopaka z Wielkopolski, sprawa 

jest superważna, gdyż dotyczy mnie bezpośrednio. 

Jak to mówią: bliska ciału koszula. Już spieszę z wy-

jaśnieniem. Pojechałem razem ze studentami na 

obóz w góry. Rankiem wszyscy poszli na wycieczki, 



30

a ja, kontuzjowany, zostałem w domu sam. Po kil-

ku godzinach odkryłem, że ktoś zostawił włączony 

warnik, ale bez wody, co oczywiście pachniało ka-

tastrofą. Na szczęście zdążyłem zareagować i wyłą-

czyć urządzenie. Gdy studenci wrócili, próbowałem 

im wyjaśniać, że to błąd, że niefajnie, a ci oburzy-

li się, że nie są w stanie zapanować nad wszystkim. 

Uniesiony gniewem dla ich własnego bezpieczeń-

stwa schowałem warnik, zabraniając im z niego ko-

rzystać. No i właśnie tu moje pytanie: czy mieszczę 

się w nurcie Ewangelii, czy naśladuję Chrystusa, czy 

jestem w wielkim błędzie? Może ktoś z czytających 

tę książkę mi pomoże?

Jak często buduję swe działania i postawy na emo-

cjach? Jak godzę to z Ewangelią?



31

BEZ TRWOGI

Wówczas, gdy liczba uczniów wzrastała, zaczęli helleniści 
szemrać przeciwko Hebrajczykom, że przy codziennym 
rozdawaniu jałmużny zaniedbywano ich wdowy. „Nie jest 
rzeczą słuszną, abyśmy zaniedbywali słowo Boże, a obsłu-
giwali stoły” – powiedziało Dwunastu, zwoławszy wszyst-
kich uczniów. „Upatrzcież zatem, bracia, siedmiu mężów 
spośród siebie, cieszących się dobrą sławą, pełnych Ducha 
i mądrości! Im zlecimy to zadanie. My zaś oddamy się wy-
łącznie modlitwie i posłudze słowa”. Spodobały się te sło-
wa wszystkim zebranym i wybrali Szczepana, męża peł-
nego wiary i Ducha Świętego, Filipa, Prochora, Nikanora, 
Tymona, Parmenasa i Mikołaja, prozelitę z Antiochii. 
Przedstawili ich Apostołom, którzy modląc się, włożyli na 
nich ręce. A słowo Boże rozszerzało się, wzrastała też bar-
dzo liczba uczniów w Jerozolimie, a nawet bardzo wielu 
kapłanów przyjmowało wiarę (Dz 6, 1-7).

„Niech się nie trwoży serce wasze. Wierzycie w Boga? 
I we Mnie wierzcie! W domu Ojca mego jest mieszkań 
wiele. Gdyby tak nie było, to bym wam powiedział. Idę 
przecież przygotować wam miejsce. A gdy odejdę i przy-
gotuję wam miejsce, przyjdę powtórnie i zabiorę was do 
siebie, abyście i wy byli tam, gdzie Ja jestem. Znacie dro-
gę, dokąd Ja idę”. Odezwał się do Niego Tomasz: „Panie, 
nie wiemy, dokąd idziesz. Jak więc możemy znać drogę?”. 
Odpowiedział mu Jezus: „Ja jestem drogą i prawdą, i ży-
ciem. Nikt nie przychodzi do Ojca inaczej jak tylko prze-
ze Mnie. Gdybyście Mnie poznali, znalibyście i mojego 
Ojca. Ale teraz już Go znacie i zobaczyliście”. Rzekł do 
Niego Filip: „Panie, pokaż nam Ojca, a to nam wystarczy”. 
Odpowiedział mu Jezus: „Filipie, tak długo jestem z wami, 



32

a jeszcze Mnie nie poznałeś? Kto Mnie zobaczył, zobaczył 
także i Ojca. Dlaczego więc mówisz: «Pokaż nam Ojca?». 
Czy nie wierzysz, że Ja jestem w Ojcu, a Ojciec we Mnie? 
Słów tych, które wam mówię, nie wypowiadam od siebie. 
Ojciec, który trwa we Mnie, On sam dokonuje tych dzieł. 
Wierzcie Mi, że Ja jestem w Ojcu, a Ojciec we Mnie. Jeżeli 
zaś nie – wierzcie przynajmniej ze względu na same dzie-
ła! Zaprawdę, zaprawdę, powiadam wam: Kto we Mnie 
wierzy, będzie także dokonywał tych dzieł, których Ja do-
konuję, owszem, i większe od tych uczyni, bo Ja idę do 
Ojca” (J 14, 1-12).

Jak widać, życie pierwotnego Kościoła opisane w szó-

stym rozdziale Dziejów Apostolskich to nie wieczna 

sielanka, bezchmurne niebo i lekki wietrzyk łagodzą-

cy upał. Pojawiały się także ciemne chmury z błyska-

wicami oskarżeń, podejrzeń i pomówień. Ot, życie. 

To takie ludzkie. I jak reagują apostołowie? Zamiast 

się zgorszyć postawą współbraci i okazać im irytację, 

podjęli praktyczne rozwiązania. Przyznali wprost: 

„Jest problem. Znajdźmy rozwiązanie”. Jasno zary-

sowany podział obowiązków oparty na wzajemnym 

zaufaniu przyniósł świetne owoce. Scena niczym fil-

mik instruktażowy. Nic tylko rozsyłać po diecezjach 

i parafiach współczesnego Kościoła. 

W 14 rozdziale Ewangelii według św. Jana Jezus 

wzywa nas: „Niech się nie trwoży serce wasze”. 

I wezwanie to uzupełnia retorycznym pytaniem: 

„Wierzycie w Boga?”. Wciąż nie mogę się nadziwić 

naszej reakcji na pandemię. Nie rzuciliśmy się do 

„histerycznej” modlitwy odziani w wory pokutne, 

wyrywając sobie włosy z głowy. Nie nawoływaliśmy 

całego świata do walenia w dzwony. Czyżbyśmy nie 



33

wierzyli w Bożą wszechmoc? Może jednak przeważa 

w nas przekonanie, że owszem, Bóg ten świat stwo-

rzył, ale już nie bardzo nad nim czuwa. Zmajstrował 

zegarek, nakręcił go, ale ten tyka sobie już teraz bez 

Boskiej ingerencji. A może jest zupełnie odwrot-

nie. Nasze serca nie ulegają trwodze, bo choć nie 

rozumiemy tego, co się dzieje, głęboko wierzymy 

w Bożą obecność w historii naszej cywilizacji i spo-

kojnie kroczymy jak baranki paschalne z głębokim 

przekonaniem, że jest w tym pochodzie jakiś sens. 

A przy okazji rozglądamy się ze zdziwieniem, jaką 

ulgę przynosi innym współmieszkańcom naszej pla-

nety wyhamowanie zwariowanego tempa rozwoju, 

a i nam samym może się to do czegoś przydać.

Jak łączę zmaganie z przeciwnościami losu i życio-

wymi kryzysami z wiarą w Bożą opiekę?



34

CZUŁOŚĆ

Pana zaś Chrystusa miejcie w sercach za Świętego i bądźcie 
zawsze gotowi do obrony wobec każdego, kto domaga się od 
was uzasadnienia tej nadziei, która w was jest. A z łagodno-
ścią i bojaźnią [Bożą] zachowujcie czyste sumienie, ażeby ci, 
którzy oczerniają wasze dobre postępowanie w Chrystusie, 
doznali zawstydzenia właśnie przez to, co wam oszczerczo 
zarzucają. Lepiej bowiem – jeżeli taka wola Boża – cierpieć, 
dobrze czyniąc, aniżeli czyniąc źle (1 P 3, 15-17).

Kto ma przykazania moje i zachowuje je, ten Mnie miłu-
je. Kto zaś Mnie miłuje, ten będzie umiłowany przez Ojca 
mego, a również Ja będę go miłował i objawię mu siebie”. 
Rzekł do Niego Juda, ale nie Iskariota: „Panie, cóż się stało, 
że nam się masz objawić, a nie światu?”. W odpowiedzi 
rzekł do niego Jezus: „Jeśli Mnie kto miłuje, będzie zacho-
wywał moją naukę, a Ojciec mój umiłuje go, i przyjdziemy 
do niego, i będziemy u niego przebywać” (J 14, 21-23).

Kończąc przemówienie noblowskie, pani Olga 

Tokarczuk poruszyła temat czułości. Ten passus 

wystąpienia wzruszył mnie najbardziej. W peł-

ni podzielam jej zachwyt nad tą „najskromniejszą 

odmianą miłości”, która pozwala ze skupieniem 

zaglądać w drugi byt, by przejąć się „jego krucho-

ścią, niepowtarzalnością, jego nieodpornością na 

cierpienie i działanie czasu”. Nie mogę jednak bez 

wyrażenia swego głębokiego powątpiewania przyjąć 

stwierdzenia, że czułość to ten rodzaj miłości, który 

nie pojawia się w pismach i Ewangeliach. Owszem, 

wiele zależy od sposobu przeprowadzenia egzegezy 

i nastawienia. Dotyczy to w zasadzie całego naszego 



35

stosunku do świata, który każdy z nas widzi trochę 

po swojemu. Śmiem jednak twierdzić, że czułość 

płynąca z Pisma Świętego, a zwłaszcza z Nowego 

Testamentu, jest dość łatwa do wyśledzenia. Ukryta 

jest choćby w wezwaniu z trzeciego rozdziału 

Pierwszego Listu św. Piotra (1 P 3, 15-18): „z łagodno-

ścią i bojaźnią Bożą zachowujcie czyste sumienie […], 

aby ci którzy was oczerniają, doznali zawstydzenia”. 

W słowach tych odczytuję wezwanie do czułości na-

wet względem adwersarzy. Ta postawa wrażliwości 

bierze się z obserwacji zachowań Chrystusa, który 

nieraz wzrusza swoją czułością. Roni łzy po śmierci 

przyjaciela, co prowokuje komentarze postronnych 

na temat zażyłości, jaka ich łączyła. Przyjmuje piesz-

czoty i pocałunki prostytutki, a gdy budzi to zażeno-

wanie biesiadników, wyjaśnia wprost, że kobieta ta 

rekompensuje brak czułości, gdyż gospodarz zapo-

mniał o niej przy powitaniu. Do najczulszych słów, 

jakie zna literatura, zaliczyłbym to proste i bezpo-

średnie stwierdzenie z 14 rozdziału Ewangelii we-

dług św. Jana: „Nie zostawię was sierotami” ( J 14, 

15-21). Jest to rodzaj serdeczności, który zakłada 

wzajemność, a ta buduje więź: „Kto zaś Mnie miłu-

je, ten będzie umiłowany przez Ojca mego, a rów-

nież Ja będę go miłował”. Tylko człowiek przepojony 

czułością pozwala sobie mówić o miłości w sposób 

tak bezpośredni.

Jak na co dzień objawiam swoją czułość, szczególnie 

względem najbliższych? 



36

MOJE ŻYCIE  
OPOWIEŚCIĄ O PRZYJAŹNI

Przeto i ja, usłyszawszy o waszej wierze w Pana Jezusa 
i o miłości względem wszystkich świętych, nie zaprzesta-
ję dziękczynienia, wspominając was w moich modlitwach. 
[Proszę w nich], aby Bóg Pana naszego Jezusa Chrystusa, 
Ojciec chwały, dał wam ducha mądrości i objawienia 
w głębszym poznaniu Jego samego. [Niech da] wam świa-
tłe oczy serca tak, byście wiedzieli, czym jest nadzieja 
waszego powołania, czym bogactwo chwały Jego dzie-
dzictwa wśród świętych i czym przemożny ogrom Jego 
mocy względem nas wierzących – na podstawie działania 
Jego potęgi i siły. Wykazał On je, gdy wskrzesił Go z mar-
twych i posadził po swojej prawicy na wyżynach niebie-
skich, ponad wszelką Zwierzchnością i Władzą, i Mocą, 
i Panowaniem, i ponad wszelkim innym imieniem wzywa-
nym nie tylko w tym wieku, ale i w przyszłym. I wszystko 
poddał pod Jego stopy, a Jego samego ustanowił nade 
wszystko Głową dla Kościoła, który jest Jego Ciałem, 
Pełnią Tego, który napełnia wszystko wszelkimi sposoba-
mi (Ef 1, 15-23).

Mam wrażenie, że nakaz Zmartwychwstałego z 28 

rozdziału Ewangelii według św. Mateusza: „Uczcie 

je [narody] zachowywać wszystko, co wam przyka-

załem” (Mt 28, 20) sprowadzamy w dużej mierze, 

a może nawet w stu procentach, do sfery moral-

nej. Tymczasem, jak głosi św. Paweł w pierwszym 

rozdziale Listu do Efezjan, mamy otworzyć się na 

przyjęcie „ducha mądrości i objawienia w głęb-

szym poznawaniu Jego samego”. I wydaje się, że 

tak naprawdę chodzi właśnie o poznanie, kim jest 



37

Chrystus i co chce nam objawić. Warto zatem za-

dać sobie pytanie, co jest głównym przesłaniem 

nauczania Chrystusa. Widzę to w dwóch zasadni-

czych płaszczyznach. Pierwsza to objawienie światu 

Ojca, z którym jako Syn pozostaje w głębokiej i ta-

jemniczej jedności. Cuda, które Jezus czyni, w zasa-

dzie sprowadzają się do pełnego znaków nauczania 

o Pierwszej Osobie Boskiej. Wiele uzdrowień odby-

ło się poprzez westchnienie do Ojca, który zawsze 

wysłuchuje. Wszystkie ludzkie perypetie Chrystusa 

odsłaniają więź, jaka łączy Go z Ojcem, i objawiają 

Jego dobroć i mądrość. 

Drugi nurt ma swój szczytowy moment w peł-

nym uniesienia wyznaniu: „Już was nie nazywam 

sługami, ale przyjaciółmi”. Wyznanie to oparte jest 

na całkowitej szczerości. Przed przyjacielem nie 

ma się tajemnic, otwiera się całe serce. Dlatego Bóg 

objawia nam wszystko o sobie, by móc nazwać nas 

przyjaciółmi. Przyjaźń jest wzajemna, zatem i On 

jest dla nas przyjacielem. Naszym celem jako chrze-

ścijan jest zanieść tę wiadomość światu. Każda ludz-

ka istota jest związana więzami przyjaźni z Bogiem, 

który objawił się w Chrystusie Jezusie. Mamy więc 

zaświadczyć, że jest możliwe, aby każdy człowiek 

tę przyjaźń odnalazł, przedarł się, czasem nawet 

przez mrok różnych ludzkich zranień do tej jedy-

nej, przyjaźni. Dzięki temu odkryjemy, jak Bóg jest 

nam bliski. I tak jak życie Chrystusa w jego ludzkim  

wymiarze jest opowieścią o wielkiej miłości 

i zażyłości z Ojcem, tak i nasze życie, życie każde-

go z nas, wraz z naszymi przyjaźniami i miłością 

małżeńską, ma się stać opowieścią o innej przyjaźni, 



38

przekraczającej wymiar naszej ludzkiej egzysten-

cji. O tym właśnie mamy nauczać wszystkie naro-

dy. A moralność? Ona jest wtórna. Przychodzi jako 

konsekwencja. 

Co najistotniejszego odkrywam w osobie Jezusa 

Chrystusa? O czym z tego odkrycia chcę opowie-

dzieć światu?



39

KTO JEST WINNY?

Gdy Adam spożył z drzewa, Pan Bóg zawołał na niego i za-
pytał go: „Gdzie jesteś?”. On odpowiedział: „Usłyszałem 
Twój głos w ogrodzie, przestraszyłem się, bo jestem nagi, 
i ukryłem się”. Rzekł Bóg: „Któż ci powiedział, że jesteś 
nagi? Czy może zjadłeś z drzewa, z którego ci zakazałem 
jeść?”. Mężczyzna odpowiedział: „Niewiasta, którą posta-
wiłeś przy mnie, dała mi owoc z tego drzewa i zjadłem”. 
Wtedy Pan Bóg rzekł do niewiasty: „Dlaczego to uczyni-
łaś?”. Niewiasta odpowiedziała: „Wąż mnie zwiódł i zja-
dłam”. Wtedy Pan Bóg rzekł do węża: „Ponieważ to uczyni-
łeś, bądź przeklęty wśród wszystkich zwierząt domowych 
i dzikich; na brzuchu będziesz się czołgał i proch będziesz 
jadł po wszystkie dni twego istnienia. Wprowadzam nie-
przyjaźń między ciebie a niewiastę, pomiędzy potomstwo 
twoje a potomstwo jej: ono ugodzi cię w głowę, a ty ugo-
dzisz je w piętę” (Rdz 3, 9-15).

Zamieszczona w trzecim rozdziale Księgi Rodzaju 

dramatyczna scena z rajskiego ogrodu należy, moim 

zdaniem, do najbardziej frapujących obrazów bi-

blijnych. Istna poezja, w której każde słowo jest na 

swoim miejscu i niesie wiele informacji. Poruszamy 

się oczywiście w świecie alegorii i przypowieści, więc 

możemy się dopatrywać najrozmaitszych znaczeń. 

Chowający się Adam jest archetypem człowieka, któ-

ry zrobił coś złego i kryje się przed Bogiem. Myślę, 

że każdy z nas świetnie wie, o czym mowa. Jakże czę-

sto, gdy nabroję – dopuszczę się jakichś występków, 

świństewek czy też kogoś skrzywdzę – zaszywam się 

gdzieś, byle tylko zejść Bogu z oczu. A Ten, z podzi-

wu godnym uporem, za każdym razem mnie szuka 



40



41

i próbuje rozpocząć rozmowę. Ja się od niej wykrę-

cam, wiję jak piskorz, a On brnie i chce prostoty 

i szczerości. Nazywa rzeczy po imieniu, ja natomiast 

próbuję zrzucić na kogoś winę i od tej kategorii winy 

nie potrafię się oderwać. Tymczasem Bóg stawia py-

tania, które mają pomóc mi zrozumieć sytuację, do-

strzec jej przyczynę. „Dlaczego tak zrobiłeś? – pyta 

ze spokojem. – Porozmawiajmy o tym. Spróbujmy 

coś wyjaśnić”.

Oczywiście na tę scenę możemy też spojrzeć jako 

na dramat, który rozgrywa się między kobietą a męż-

czyzną, między ukochanymi. Anselm Grün upatruje 

w tym opisie biblijnym archetyp lęku mężczyzny 

względem kobiety, która z jednej strony pociąga 

go i fascynuje, a z drugiej budzi obawy. Mężczyzna 

pragnie bliskości i więzi z nią, ale jednocześnie nosi 

w sobie podświadomy lęk, którego natury i źródła 

sam często nie rozumie. Przeżywa napięcie mię-

dzy fascynacją a niepokojem, strachem, trwogą, że 

ją skrzywdzi, oskarżając jednocześnie o zło, którego 

sam się dopuścił. Lęka się, że przed Bogiem zrzuci 

na nią winę, a przy tym oberwie się i Bogu, bo to 

niewiasta, którą On przy nim postawił, dała mu ten 

nieszczęsny owoc. My mężczyźni nosimy w sobie 

lęk, że będziemy wciąż oskarżać i szukać winnych.

Jakie sposoby wypracowałem, by wychodzić na spo-

tkanie z Bogiem, gdy już nagrzeszę?



42

NIEZALEŻNOŚĆ JEST „BE”!

Otóż zapewniam was, że nikt, pozostając pod natchnie-
niem Ducha Bożego, nie może mówić: „Niech Jezus bę-
dzie przeklęty!”. Nikt też nie może powiedzieć bez pomocy 
Ducha Świętego: „Panem jest Jezus”. Różne są dary łaski, 
lecz ten sam Duch; różne też są rodzaje posługiwania, 
ale jeden Pan; różne są wreszcie działania, lecz ten sam 
Bóg, sprawca wszystkiego we wszystkich. Wszystkim 
zaś objawia się Duch dla [wspólnego] dobra. Podobnie 
jak jedno jest ciało, choć składa się z wielu członków, 
a wszystkie członki ciała, mimo iż są liczne, stanowią jed-
no ciało, tak też jest i z Chrystusem. Wszyscyśmy bowiem 
w jednym Duchu zostali ochrzczeni, [aby stanowić] jed-
no Ciało: czy to Żydzi, czy Grecy, czy to niewolnicy, czy 
wolni. Wszyscyśmy też zostali napojeni jednym Duchem  
(1 Kor 12, 3-7.12-13).

„Masz być kobietą niezależną, która sama zapracuje 

na siebie i nikogo o nic nie będzie musiała prosić”. 

Albo: „Najważniejsze w życiu to nie oglądać się na 

nikogo. W pełni zależeć tylko od siebie, by realizo-

wać swoje własne plany”. Oto rzucone dla przykła-

du hasła wychowawcze, którymi niektórzy rodzice 

karmią swoje dzieci. Nie dość, że niezbyt realne, to 

jeszcze wątpliwej wartości, a już z pewnością odległe 

od myśli chrześcijańskiej.

W 12 rozdziale Pierwszego Listu do Koryntian św. 

Paweł z właściwą sobie precyzją wyjaśnia, że powiąza-

ny z działaniem Ducha Świętego Kościół tworzy splot 

wzajemnych zależności. Bo różne są dary łaski, róż-

ne są posługiwania, a wszystko ma służyć wspólnemu 

dobru. Oj biada, gdyby któryś z członków Kościoła 



43

uparcie zaczął brnąć w niezależność i zamiast szukać 

spowiednika, sam siebie rozgrzeszał, zamiast słuchać 

kazania, sam je sobie głosił, i zamiast zbierać tacę, 

sam wrzucał pieniądze do koszyczka. 

Kościół jest organizmem w pełni od siebie za-

leżnych ludzi, a to buduje  – jak ładnie nazwał ten 

stan ks. Krzysztof Grzywocz – dar wzajemności. On 

właśnie stanowi najlepszą pożywkę, istną próch-

nicę w wilgotnej glebie, gdzie miłość wzajemna 

może zapuścić korzenie i ugruntować się na dobre. 

Oczywiście wszystko to dzieje się w Duchu Świętym.

Niesamowita, wprost zapierająca dech w piersiach 

jest samodzielność powstającego Kościoła. W żaden 

sposób nie przypomina on marionetki w ręku Boga, 

który pociąga za wszystkie sznureczki, a martwa kukieł-

ka skacze. Jan Ewangelista w 20 rozdziale przywołuje 

słowa Jezusa: „Weźmijcie Ducha Świętego! Którym od-

puścicie grzechy, są im odpuszczone, a którym zatrzy-

macie, są im zatrzymane” (J 20, 22-23). Koniec kropka. 

Żadnych instrukcji, tabel pełnych wskazówek, które 

grzechy odpuszczać, które zatrzymywać. Bez wykła-

du o okolicznościach łagodzących. Nic z tych rzeczy. 

Sami sobie poradzicie. Pełne zaufanie. Samodzielność 

i niezależność to dwa różne światy. Bóg chce, abyśmy 

pozostali nawzajem od siebie zależni, ale zachęca i wy-

chowuje nas do pełnej samodzielności. Może, wycho-

wując swoje pociechy, warto wziąć to pod uwagę i od-

różnić niezależność od samodzielności.

W jaki sposób czerpię siły życiowe ze swej zależ-

ności od innych ludzi? Jak doceniam ich obecność 

w moim życiu?



44

STREFA BEZPIECZEŃSTWA

Mojżesz wyciosał dwie tablice kamienne jak pierwsze, 
a wstawszy rano wstąpił na górę, jak mu nakazał Pan, 
i wziął do rąk tablice kamienne. A Pan zstąpił w obło-
ku, i [Mojżesz] zatrzymał się koło Niego, i wypowiedział 
imię Jahwe. Przeszedł Pan przed jego oczyma i wołał: 
„Jahwe, Jahwe, Bóg miłosierny i litościwy, cierpliwy, 
bogaty w łaskę i wierność”. I natychmiast skłonił się 
Mojżesz aż do ziemi i oddał pokłon, mówiąc: „Jeśli da-
rzysz mnie życzliwością, Panie, [to proszę], niech pój-
dzie Pan w pośród nas. Jest to wprawdzie lud o twar-
dym karku, ale przebaczysz winy nasze i grzechy nasze 
i uczynisz nas swoim dziedzictwem” (Wj 34, 5b-6.8-9).

Mojżesz  – prawodawca  – otrzymuje przykazania 

skatalogowane, dokładnie policzone i wyryte w ka-

mieniu. Jak napisał Jan Wołek w Bożej piąstce: „Boga 

z ludźmi twardy dialog. To Dekalog”. Gołym okiem 

widać ogromny ciężar podarunku, który ludzkość 

otrzymała z rąk proroka. Bez wątpienia niejednemu 

ta kamienna tablica wypadnie z ręki i przygniecie 

nogę i może ów nieborak już nigdy nie pójdzie przez 

życie w podskokach. Jak zatem z tymi twardymi ta-

blicami połączyć często niezauważany, a równie 

wyrazisty obraz Boga przechadzającego się przed 

oczyma Mojżesza z gromkim okrzykiem: „Pan, Pan, 

Bóg miłosierny i łagodny, nieskory do gniewu, bo-

gaty w łaskę i wierność”? Czyżby kamień miał jed-

nak oznaczać trwałość, a nie twardość i ciężar? Może, 

tak jak pies, który wychodzi z rzeki i kilkoma spryt-

nymi ruchami otrząsa się z wody, tak i my powin-

niśmy zrzucić z siebie ponure widzenie Dekalogu 



45

jako ogrodzenia z drutu kolczastego pod wysokim 

napięciem? Trzeba nam popatrzeć na przykazania 

jak na delikatną kreskę, czasami ledwie widoczną, 

którą z łatwością można przekroczyć. Linia ta wy-

znacza sporą przestrzeń wolności i bezpieczeństwa. 

Jest to obszar, w którym można swobodnie żyć, bie-

gać, bawić się, fikać koziołki, chodzić na rękach, bez 

najmniejszej obawy, że komuś lub sobie wyrządzi-

my krzywdę. W tej przestrzeni znajduje się też strefa 

pełnej radości, opisywana przez św. Pawła w drugim 

rozdziale Drugiego Listu do Koryntian (2 Kor 13, 

11-13): „Bracia, radujcie się, dążcie do doskonałości, 

pokrzepiajcie się na duchu, bądźcie jednomyślni, 

pokój zachowujcie, a Bóg miłości i pokoju będzie 

z wami”. Sielanka, sporo czułości, ludzie pozdrawiają 

się „świętym pocałunkiem”. Proponuję na chwilę za-

mknąć oczy, wyobrazić sobie taki świat… No tak. Tu 

sielanka, a co z tymi, którzy powędrowali poza grani-

ce wyznaczonej strefy bezpieczeństwa w najróżniej-

sze życiowe krzaki? Czy czeka ich ogień, dym i siar-

ka? Potępienie? Jezus w trzecim rozdziale Ewangelii 

według św. Jana wyraża się bardzo jasno: „Bóg nie 

posłał swego Syna na świat po to, aby świat potę-

pił, ale po to, by świat został przez Niego zbawiony”  

( J 3, 17). Owszem, potrafimy napsocić, krzywdzić, ale 

do nas wszystkich, „upapranych” po łokcie w grze-

chu i złu został posłany Specjalista od wybawienia.

Kiedy ostatnio autentycznie ucieszyłem się z przy-

kazań Bożych? Na ile zdaję sobie sprawę, że dzięki 

nim wiem, jak nie krzywdzić?



46

PROSTO I KLAROWNIE

Tych to Dwunastu wysłał Jezus, dając im następujące wska-
zania: „Nie idźcie do pogan i nie wstępujcie do żadnego mia-
sta samarytańskiego! Idźcie raczej do owiec, które poginęły 
z domu Izraela. Idźcie i głoście: «Bliskie już jest królestwo 
niebieskie». Uzdrawiajcie chorych, wskrzeszajcie umarłych, 
oczyszczajcie trędowatych, wypędzajcie złe duchy! Darmo 
otrzymaliście, darmo dawajcie! (Mt 9, 36-10, 8). 

Gdy zakładałem portal 2ryby.pl, radziłem się róż-

nych specjalistów od działań marketingowych, czy 

to, co wymyśliłem, jest cokolwiek warte. Krótkie fil-

miki zamieszczane w Internecie, których sens moż-

na streścić w prostym haśle: „W trzy i pół minuty 

o ważnych sprawach”. Specjaliści kiwali głowami 

i odpowiadali: „Super”. Gdy zaskoczony ich oceną 

pytałem: „Dlaczego super?” wszyscy zwracali uwa-

gę na jasność i prostotę pomysłu oraz to, że potrafię 

go streścić w jednym zdaniu. Faktycznie – udało się. 

Portal działa. 

Chrystus posyłający uczniów na misje wzbudziłby 

w specjalistach od marketingu jeszcze większy za-

chwyt. Wszystko dzieje się dwa tysiące lat temu, nie 

ma jeszcze zalążków badań nad komunikacją spo-

łeczną, a mimo to nauczyciel z Nazaretu swobod-

nie posługuje się wiedzą, której nie powstydziłby 

się współczesny PR-owiec. Treść przesłania to krót-

kie, wyraziste, łatwe do zapamiętania stwierdzenia 

(„Bliskie już jest Królestwo Niebieskie”). Prosty prze-

kaz werbalny, jasne, czytelne gesty („Uzdrawiajcie 

chorych, wskrzeszajcie umarłych, oczyszczajcie 

trędowatych, wypędzajcie złe duchy…”) i dosyć 



47

precyzyjnie określona grupa docelowa („Idźcie ra-

czej do owiec, które poginęły z domu Izraela”). 

Jednoznaczna uwaga o bezinteresowności całej akcji. 

Wyraźnie określona dynamika: „Idźcie”. Nie czekaj-

cie, aż ktoś podejdzie do was, wy idźcie. Kryształowa 

przejrzystość, precyzja i jasność. Żadnych: „ale”, 

„gdyby”, „ponieważ”. 

Myślę, że tej nowoczesności, którą w głoszeniu 

Ewangelii miał Chrystus, obecnie szalenie nam bra-

kuje. Toniemy w różnych dokumentach o koniecz-

ności ewangelizacji, czasami nudnych jak flaki z ole-

jem, pełnych ogólnych stwierdzeń i oczywistości, 

wspartych analizami bieżącej sytuacji, które  – gdy 

już ujrzą światło dzienne  – przestają być aktualne, 

gdyż świat pędzi w zastraszającym tempie. Do tego 

jeszcze nieprecyzyjne określenie „grupy docelo-

wej” – najlepiej do wszystkich i na cały świat.

A gdyby tak uprościć. Kilka stwierdzeń i skupienie 

uwagi na ich realizacji. „Idźcie do sąsiadów w Imię 

Chrystusa i żyjcie z nimi jak bracia”. Przesadziłem? 

W takim razie przepraszam, ale jestem tylko pro-

stym chłopakiem z Wielkopolski.

Jak w kilku słowach mogę opisać misję powierzoną 

mi przez Chrystusa?



48

CO ROBI DIABEŁ,  
CO ROBI ANIOŁ?

Kto kocha ojca lub matkę bardziej niż Mnie, nie jest Mnie 
godzien. I kto kocha syna lub córkę bardziej niż Mnie, nie 
jest Mnie godzien. Kto nie bierze swego krzyża, a idzie za 
Mną, nie jest Mnie godzien. Kto chce znaleźć swe życie, 
straci je, a kto straci swe życie z mego powodu, znajdzie je. 
Kto was przyjmuje, Mnie przyjmuje; a kto Mnie przyjmuje, 
przyjmuje Tego, który Mnie posłał. Kto przyjmuje proroka, 
jako proroka, nagrodę proroka otrzyma. Kto przyjmuje spra-
wiedliwego, jako sprawiedliwego, nagrodę sprawiedliwego 
otrzyma. Kto poda kubek świeżej wody do picia jednemu 
z tych najmniejszych, dlatego że jest uczniem, zaprawdę 
powiadam wam, nie utraci swojej nagrody (Mt 10, 37-42).

Jednym z bohaterów powieści Fiodora Dostojew-

skiego Bracia Karamazow jest starzec Zosima. 

Niektórzy widzą w nim świętego męża, który swą ła-

godnością, wyrozumiałością i mądrością przypomina 

samego Chrystusa, a inni wręcz przeciwnie – zarzu-

cają mu zupełny brak ascezy, schlebianie własnym 

zachciankom, popijanie herbatek z konfiturą i nie-

odczuwanie bojaźni Bożej. Pierwsi mogą pełnymi 

garściami czerpać z jego natchnienia i duchowości, 

drugim jedyne, co przypada w udziale, to zgorszenie 

i złość przeżywana z zaciśniętymi zębami, dopóki 

starzec nie umrze. A gdy tylko zamknie oczy, wy-

krzyczą swą wściekłość całemu światu. Jezus w dzie-

siątym rozdziale Ewangelii według św. Mateusza 

wyraża niezwykle lapidarnie: „Kto przyjmuje pro-

roka jako proroka, nagrodę proroka otrzyma”. Tak 

wiele zależy od naszego osobistego, subiektywnego 



49

nastawienia. Nawet od Chrystusa niewiele możemy 

przyjąć, jeśli nie widzimy w nim naszego osobiste-

go Zbawiciela.

Dorzucę jeszcze w ramach krótkiej dygresji opo-

wiastkę o (rzekomych) walorach wychowawczych: 

Z polecenia Boga samego w kościele na wysokim 

gzymsie siedział anioł i przyglądał się wiernym. Gdy 

tylko ktoś się zaśmiał czy – nie daj Boże! – ku nie-

szczęściu sąsiadów puścił bąka, anioł zaraz wpisy-

wał grzech do wielkiej księgi, coby Pan Bóg wiedział 

o każdym wszystko, jak należy. Dykteryjka w zamy-

słach autora miała podnosić morale i zbawiennie 

wpływać na dobre sprawowanie w czasie liturgii  – 

tyle tylko, że jest ona błędna i niechrześcijańska. Jeśli 

już ktoś jest zainteresowany kościelnymi grzeszka-

mi, to nie kto inny, jak diabeł rogaty ze skórą garbo-

waną i czarnym węglem w ręce. I dla swego pryncy-

pała spisuje wszelkie ludzkie świństwa, żeby ten miał 

o co ludzkość oskarżać. Boga interesuje zupełnie coś 

innego i do czego innego posyła swe anioły. Otóż 

mają one śledzić, czy aby czasami ktoś nie podaje 

kubka wody swemu bratu, bo mimo że to nic wiel-

kiego, ot kubek zimnej wody, to jednak zasługuje na 

uwagę i musi być odnotowany, zapamiętany i wpi-

sany w Boży rejestr. Diabeł oskarża, Chrystus broni. 

Ot co. Kto przyjmuje obrońcę jako swego obrońcę, 

w nagrodę obronę otrzyma.

Jak w praktyce, w moim codziennym życiu wyglą-

dają proste gesty miłości? Kiedy ostatnio nakar-

miłem głodnego, ubrałem zziębniętego, pocieszy-

łem strapionego…?



50

SŁODKIE JARZMO  
OSOBOWOŚCI

W owym czasie Jezus przemówił tymi słowami: 
„Wysławiam Cię, Ojcze, Panie nieba i ziemi, że zakryłeś 
te rzeczy przed mądrymi i roztropnymi, a objawiłeś je pro-
staczkom. Tak, Ojcze, gdyż takie było Twoje upodobanie. 
Wszystko przekazał Mi Ojciec mój. Nikt też nie zna Syna, 
tylko Ojciec, ani Ojca nikt nie zna, tylko Syn, i ten, komu 
Syn zechce objawić. Przyjdźcie do Mnie wszyscy, którzy 
utrudzeni i obciążeni jesteście, aJa was pokrzepię. Weźcie 
moje jarzmo na siebie i uczcie się ode Mnie, bo jestem ci-
chy i pokorny sercem, a znajdziecie ukojenie dla dusz wa-
szych. Albowiem jarzmo moje jest słodkie, a moje brzemię 
lekkie” (Mt 11, 25-30).

W 11 rozdziale Ewangelii według św. Mateusza 

Chrystus ani słowem nie wyjaśnia, jakie brzemię jest 

lekkie, a jarzmo słodkie. Może dla każdego są one 

inne, w pełni spersonalizowane i dopasowane do 

cech indywidualnych: zdolności, słabych stron, tem-

peramentu, wychowania, zamożności, a nawet płci. 

Ich ciężar nie wynika ze specyfiki tego, co Chrystus 

na nas nakłada, ale raczej z naszej poranionej natury. 

Każdy choleryk musi założyć uzdę na agresywny rys 

swej osobowości, mocno ściągnąć lejce i powtarzać 

sobie do znudzenia: „Daj żyć wszelkim ofermom, 

popaprańcom i innym niedorajdom. Dla nich też 

jest miejsce pod wielkim dachem nieba”. Ten, kto 

odkrywa w sobie cechy flegmatyczne, musi nie-

ustannie zachęcać się do wszelkiej aktywności, po-

zwolić sobie choćby na odrobinę fascynacji, a pra-

gnienie życia w zgodzie ze wszystkimi ludźmi raz 



51

po raz przełamywać wyrażaniem własnego zdania, 

potrzeb i pragnień. Żyjący pod jarzmem melancho-

lizmu skazani są na nieustanną rezygnację z natural-

nych u nich podejrzeń, supozycji i posądzeń innych 

ludzi, w tym często najbliższych, o złą wolę, wrogie 

działania, a przynajmniej takie zamiary. Sangwinicy, 

którzy zawsze chcą być fascynujący, błyszczeć w każ-

dym towarzystwie i stanowić jego centrum, ciągle 

muszą odcinać smokowi swego wielkiego ego odra-

stające głowy samouwielbienia. Ich wysiłek, ich jarz-

mo, to zejść ze środka sceny i zrobić miejsce innym, 

pozwolić zaistnieć komuś, kogo uważają za nudne-

go, a prócz tego każdego dnia odnaleźć to wszystko, 

co zgubili lub nie wiedzą, gdzie pozostawili (a może 

to być nawet własny samochód). 

Do tego dochodzi jarzmo, które nam zgotowało 

dzieciństwo (każde dzieciństwo)  – szkolne traumy, 

porażki miłosne i perypetie zawodowe. Wszystkie 

te bagaże winniśmy zarzucić na plecy i ruszyć dro-

gą Ewangelii – z całym obciążeniem, utrudzeniem 

i nieradzeniem sobie z sobą samym  – przyjść do 

Chrystusa, a On nas pokrzepi. I znajdziemy ukoje-

nie. Okaże się, że wspólnie dźwigane brzemię nie 

jest wcale takie ciężkie, a nawet staje się słodkie.

Jakie cechy mojej osobowości są moim największym 

brzemieniem? Jak w ich dźwiganiu korzystam ze 

wsparcia Chrystusa?



52



53

USZY DO SŁUCHANIA

Owego dnia Jezus wyszedł z domu i usiadł nad jeziorem. 
Wnet zebrały się koło Niego tłumy tak wielkie, że wszedł 
do łodzi i usiadł, a cały lud stał na brzegu. I mówił im wie-
le w przypowieściach tymi słowami: „Oto siewca wyszedł 
siać. A gdy siał, niektóre [ziarna] padły na drogę, nadle-
ciały ptaki i wydziobały je. Inne padły na miejsca skaliste, 
gdzie niewiele miały ziemi; i wnet powschodziły, bo gleba 
nie była głęboka. Lecz gdy słońce wzeszło, przypaliły się 
i uschły, bo nie miały korzenia. Inne znowu padły między 
ciernie, a ciernie wybujały i zagłuszyły je. Inne w końcu 
padły na ziemię żyzną i plon wydały, jedno stokrotny, dru-
gie sześćdziesięciokrotny, a inne trzydziestokrotny. Kto 
ma uszy, niechaj słucha!” (Mt 13, 1-23).

Sam fakt posiadania uszu nie rozwiązuje problemu 

słuchania, nawet jeśli już wiemy, że nie służą one je-

dynie do zawieszania na nich okularów czy kolczy-

ków. Mimo dobrej i przemyślnej budowy tej jakże 

przydatnej części ciała i gotowości naszego organi-

zmu do wykorzystywania jej zgodnie z przeznacze-

niem problem słuchania pozostaje i wykracza poza 

fizyczną zdolność, wchodząc w przestrzenie psycho-

logiczną i duchową. Na pierwszy rzut oka zachęta 

Chrystusa z 13 rozdziału Ewangelii Mateuszowej, aby 

kto ma uszy do słuchania – słuchał, może brzmieć 

tautologicznie. Chodzi jednak nie tylko o wysiłek 

wyłapywania dźwięków i odpowiedniego ich prze-

twarzania oraz asymilowania, ale nade wszystko 

o zgodę, aby wpuszczone treści pracowały, kształtu-

jąc osobowość i serce. Nie wystarczy, że ziarno pada. 

Owszem, ma ono w sobie gigantyczny potencjał 



54

wzrostu, nieokiełznaną energię życiową, niewia-

rygodny dynamizm rozwoju, ale niebagatelną rolę 

odgrywa też żyzność ziemi. Są momenty, gdy sta-

jemy się niezwykle podatni na działanie słowa, a są 

okresy zamknięcia, zatrzaśniętych drzwi, rygli i za-

suw. Wówczas nic do nas nie dociera. Jesteśmy zie-

mią jałową, wysuszoną, twardą jak skała. Co więcej, 

możemy w jednej chwili znaleźć się w każdej z barw-

nie, choć niezwykle syntetycznie przedstawionych 

przez Chrystusa sytuacji. Droga, cierń, skała, ziemia 

żyzna, uprawna, zroszona. Jedne słowa przyjmuje-

my z rozkoszną życzliwością, inne odbijają się od 

irytującej niemocy – choć niewidocznej, to jednak 

skutecznie odgradzającej nas od napływających idei, 

myśli, konceptów. Czy możliwe jest zarządzanie tą 

wewnętrzną przestrzenią niczym lotniskiem? Czy 

możemy swobodnie z wieży kontroli odblokowywać 

kolejne lądowiska, by treści mogły bezpiecznie w nas 

wylądować? O tym przypowieść nie mówi. Daje tyl-

ko ogólny obraz, naświetla sytuację. Pozostawia nas 

samych z naszą biedą? Raczej pociesza nas, że mimo 

rozlicznych trudności zawsze trafi się jakiś kawałek 

żyznej gleby i zawsze coś jednak wzejdzie, wydając 

owoc: jedno stokrotny, drugie sześćdziesięciokrot-

ny, a inne trzydziestokrotny. 

Jak staram się zarządzać swoją gotowością do 

słuchania? 



55

NIE WYRYWAJ

Inną przypowieść im przedłożył: „Królestwo niebieskie 
podobne jest do człowieka, który posiał dobre nasienie na 
swej roli. Lecz gdy ludzie spali, przyszedł jego nieprzyja-
ciel, nasiał chwastu między pszenicę i odszedł. A gdy zbo-
że wyrosło i wypuściło kłosy, wtedy pojawił się i chwast. 
Słudzy gospodarza przyszli i zapytali go: «Panie, czy nie 
posiałeś dobrego nasienia na swej roli? Skąd więc wziął się 
na niej chwast?». Odpowiedział im: «Nieprzyjazny czło-
wiek to sprawił». Rzekli mu słudzy: «Chcesz więc, żebyśmy 
poszli i zebrali go?». A on im odrzekł: «Nie, byście, zbiera-
jąc chwast, nie wyrwali razem z nim i pszenicy. Pozwólcie 
obojgu róść aż do żniwa; a w czasie żniwa powiem żeń-
com: Zbierzcie najpierw chwast i powiążcie go w snopki 
na spalenie; pszenicę zaś zwieźcie do mego spichlerza»” 
(Mt 13, 24-43).

Odwieczne pytanie: „Skąd się wzięło zło?” gnębi nas 

i przygniata, a złamani cierpieniem gotowi jesteśmy 

o jego autorstwo posądzać samego Boga. Chrystus 

wyprzedza jednak nasze dywagacje przypowieścią 

o wyrastającym zbożu i chwaście. Oto „Bóg, w któ-

rym nie ma idei zła”, jak pisze francuski dominika-

nin Jean-Miguel Garrigues w tytule swojej książki, 

a skoro tak, to rodzi się też pytanie: „Co Bóg czy-

ni wobec zła?”. I tu możemy być zaskoczeni, znie-

smaczeni, a nawet zbuntować się. Gdyż On, Bóg 

z przypowieści, nie ruguje, niczego nie wyrywa, nie 

pali – jego atrybutami w walce ze złem nie są ogień, 

dym i siarka – ale, ku naszemu osłupieniu, pozwo-

lenie, aby prawe ziarno i chwast rosły razem. I to 

ma być dobry Bóg? Ale, ale, zanim rzucimy w Niego 



56

kamieniem, zważmy na Jego motywacje. Otóż, zda-

niem Boga, pojawia się realne niebezpieczeństwo, że 

z zapałem należnym tak wielkiej sprawie, wyrywając 

zło i rugując je do ostatniej nitki korzenia, mogliby-

śmy (i to nawet zupełnie niechcący) usunąć niczemu 

niewinne prawe roślinki wyrastające z Boskich zia-

ren. I co? Podczas usuwania zła, dzieje się krzywda, 

dzieje się kolejne zło. 

Przychodzi mi na myśl słynna sprawa Jacquesa 

Fescha, hulaki, który w czasie napadu na kantor za-

mordował policjanta. Przebywając w więzieniu La 

Santé, pod wpływem rozmów ze swym adwoka-

tem – człowiekiem żywej wiary – przeżył głębokie 

nawrócenie, które miało silny wpływ na współosa-

dzonych. W 1957 roku sąd skazał Fescha na śmierć 

przez gilotynę. Prezydent Francji René Coty, choć 

był poruszony przemianą młodego chłopaka, nie 

skorzystał z prawa łaski, by nie dawać złego przykła-

du bandytom. Wyrok został więc wykonany. Przez 

ostatnie dwa miesiące życia więzień pisał dziennik 

dla swojej sześcioletniej córki Weroniki. Został on 

wydany pod znamiennym tytułem: Za pięć godzin 

zobaczę Jezusa. W 2011 roku zakończył się etap die-

cezjalny procesu beatyfikacyjnego Jacquesa Fescha. 

Myślę, że jego adwokat bardzo uważnie przeczytał 

ową przypowieść Jezusa o tym, skąd się bierze zło na 

świecie i jak Bóg je traktuje.

W jaki sposób przypowieść Jezusa o wzrastających 

razem zbożu i chwaście pozwala mi zrozumieć ko-

egzystencję dobra i zła w świecie?



57

POWOŁANIE WEDŁUG SALOMONA

W Gibeonie Pan ukazał się Salomonowi w nocy, we śnie. 
Wtedy rzekł Bóg: „Proś o to, co mam ci dać”. A Salomon od-
rzekł: „Tyś okazywał Twemu słudze Dawidowi, memu ojcu, 
wielką łaskę, bo postępował wobec Ciebie szczerze, spra-
wiedliwie i w prostocie serca. Ponadto zachowałeś dla niego 
tę wielką łaskę, że dałeś mu syna, zasiadającego na jego tro-
nie po dziś dzień. Teraz więc, o Panie, Boże mój, Tyś ustano-
wił królem Twego sługę w miejsce Dawida, mego ojca, a ja 
jestem bardzo młody. Brak mi doświadczenia! Ponadto Twój 
sługa jest pośród Twego ludu, któryś wybrał, ludu mnogiego, 
którego nie da się zliczyć ani też spisać, z powodu jego mnó-
stwa. Racz więc dać Twemu słudze serce pełne rozsądku 
do sądzenia Twego ludu i rozróżniania dobra od zła, bo któż 
zdoła sądzić ten lud Twój tak liczny?”. Spodobało się Panu, 
że właśnie o to Salomon poprosił. Bóg więc mu powiedział: 
„Ponieważ poprosiłeś o to, a nie poprosiłeś dla siebie o dłu-
gie życie ani też o bogactwa, i nie poprosiłeś o zgubę twoich 
nieprzyjaciół, ale poprosiłeś dla siebie o umiejętność roz-
strzygania spraw sądowych, więc spełniam twoje pragnienie 
i daję ci serce mądre i rozsądne, takie, że podobnego tobie 
przed tobą nie było i po tobie nie będzie” (1 Krl 3, 5-12).

„Jak mogę być przydatny innym ludziom?” – to w za-

sadzie jedno z najważniejszych pytań, jakie każdy 

z nas mógłby sobie postawić. Odpowiedź na nie jest 

jak skarb znaleziony w ziemi – warto sprzedać wie-

le, by go pozyskać. A dlaczego? To proste – ustawia 

całe życie w należytej perspektywie. Nikt z nas nie 

żyje dla siebie, jak zauważył już św. Paweł w Liście do 

Rzymian (Rz 8, 28-30). Sam fakt, że możemy żyć dla 

kogoś, nadaje naszemu życiu głęboki sens.



58

Młodziutki Salomon mimo swego braku do-

świadczenia rozumie życie całkiem nieźle, a w zasa-

dzie wie to, co najważniejsze. Może dostać od Boga 

wszystko, a prosi o coś, co będzie użyteczne dla in-

nych ludzi. Bóg jest nim oczarowany. Na tym polega 

odczytywanie naszego powołania. Każdy, kto szuka 

swego miejsca w świecie, na początek niech zacznie 

od rozglądania się wokół siebie. Gdy nauczy się pa-

trzeć z fascynacją, miłością, troską i czułością na to, 

jak dynamicznie zmienia się rzeczywistość, łatwiej 

mu będzie wyśledzić potrzeby ludzkości, więcej 

zrozumie, a świat odsłoni mu się i szczerze wyjawi 

swoje czułe punkty, pięty Achillesa, słabości, a na-

wet ropiejące rany. Wtedy człowiek ten może użalić 

się i zapłakać nad bolączkami świata, ale zapewne 

zaświta mu też myśl: „Przecież w swym życiowym 

plecaku mam trochę oliwy, którą można by zalać 

i opatrzyć czyjeś rany”. I zrozumie, że posiada takie 

zdolności, talenty, predyspozycje genetyczne, wie-

dzę, a może nawet zamożność, że mógłby sprostać 

właśnie tej bolączce, którą odkrywa. I tak oto od-

najduje, do czego jest powołany. Rozumie, że bez 

jego zaangażowania szkolnictwo w powiecie będzie 

dużo słabsze, a może nawet zejdzie na psy, planowa-

nie przestrzenne gminy stanie się koszmarem, albo 

opieka zdrowotna zamieni się w dozór medyczny. 

A może bez niego ta Kasia o błękitnych oczętach nie 

rozkwitnie jako niezwykła kobieta, którą będą wspo-

minały prawnuki. I już jest na swoim miejscu.

Do czego jestem powołany, czyli w jaki sposób mogę 

być przydatny innym ludziom?



59

WYPLUTY – UMIŁOWANYM

Gdy Jezus to usłyszał, oddalił się stamtąd w łodzi na miej-
sce pustynne, osobno. Lecz tłumy zwiedziały się o tym 
i z miast poszły za Nim pieszo. Gdy wysiadł, ujrzał wielki 
tłum. Zlitował się nad nimi i uzdrowił ich chorych. A gdy 
nastał wieczór, przystąpili do Niego uczniowie i rzekli: 
„Miejsce to jest puste i pora już spóźniona. Każ więc ro-
zejść się tłumom: niech idą do wsi i zakupią sobie żyw-
ności!”. Lecz Jezus im odpowiedział: „Nie potrzebują 
odchodzić; wy dajcie im jeść!” Odpowiedzieli Mu: „Nie 
mamy tu nic prócz pięciu chlebów i dwóch ryb”. On rzekł: 
„Przynieście Mi je tutaj!”. Kazał tłumom usiąść na trawie, 
następnie wziąwszy pięć chlebów i dwie ryby, spojrzał 
w niebo, odmówił błogosławieństwo i połamawszy chleby 
dał je uczniom, uczniowie zaś tłumom. Jedli wszyscy do 
sytości, i zebrano z tego, co pozostało, dwanaście pełnych 
koszy ułomków. Tych zaś, którzy jedli, było około pięciu 
tysięcy mężczyzn, nie licząc kobiet i dzieci (Mt 14, 13-21).

Prorok Izajasz wzywa: „[…] dalejże, kupujcie bez pie-

niędzy i bez płacenia…” (Iz 55, 1), nie ma tu jednak 

mowy o rozdawaniu, ale o kupowaniu. Jeśli bez pie-

niędzy, to czym się płaci na tym dziwnym rynku? 

Otóż walutą jest pragnienie. Kiedy podążymy za 

najgłębszym pragnieniem słowa, okazuje się, że du-

sza już wydaje się ukontentowana i zaczyna ożywiać 

wszystko. A co z naszym nędznym osiołkiem – cia-

łem, czy musi przyzwyczaić się do pustego brzusz-

ka? O tym znajdziemy coś w 14 rozdziale Ewangelii 

według św. Mateusza. Widzimy tam tłumy ludzi 

spragnionych słowa. Zwiedziały się i wyszły Jezusowi 

na spotkanie, a gdy zbliżał się zmierzch, uczniowie 



60

zachowali zdrowy rozsądek i próbowali zareagować, 

zanim doszłoby do katastrofy. Ba, podali nawet roz-

tropne rozwiązanie. Chrystus jednak przedstawił 

alternatywne. Szalenie lubię ten opis ze względu 

na detale. Wezwanie: „Wy dajcie im jeść” brzmi jak 

zaczepka albo kpina. A jednak. Szybko okazuje się, 

że pięć chlebków i dwie rybki wystarczą. Chrystus 

tłumaczy: nie skupiajcie się na tym, czego nie ma, 

na brakach, ale dostrzeżcie to, co macie. Podobną 

sytuację przeżyłem osobiście. Nie mieliśmy nic, gdy 

zakładaliśmy portal 2ryby.pl, a przynajmniej nie-

wiele. Jedynie pomysł i zapał. Pojawili się też ludzie 

z „kilkoma chlebami”. Obecnie nasze filmiki 3,5 mi-

nuty o ważnych sprawach mają miliony wyświetleń. 

Jak widać, historia się powtarza.

Wzruszające jest to, jak Chrystus każe ludziom 

rozsiąść się w grupach na zielonej trawie. Tu nie 

chodzi tylko o napchanie chlebem brzucha, ale też 

o spotkanie przy posiłku. Jedzenie jest tylko pre-

tekstem do czegoś ważniejszego. No i jeszcze troska 

o segregowanie śmieci. Jezus nie tylko obnaża swoje 

proekologiczne oblicze. Słowo kosz w języku hebraj-

skim pisze się tymi samymi literami, co umiłowany. 

Wszystko, co odrzucone, co wyplute, ląduje w koszu 

z napisem umiłowany. Jeśli czujemy się w życiu od-

rzuceni, wypluci, niepotrzebni, pamiętajmy, że dla 

Niego będziemy umiłowani.

Co mogę zrobić, by nie załamywać rąk nad tym, cze-

go mi brakuje, ale skupić się na tym, co mam, zary-

zykować i podzielić się z innymi?



61

O TYM, CO PODEPTAŁ  
KRÓLESTWO ZŁA

Zaraz też przynaglił uczniów, żeby wsiedli do łodzi i wy-
przedzili Go na drugi brzeg, zanim odprawi tłumy. Gdy 
to uczynił, wyszedł sam jeden na górę, aby się modlić. 
Wieczór zapadł, a On sam tam przebywał. Łódź zaś była 
już sporo stadiów oddalona od brzegu, miotana falami, bo 
wiatr był przeciwny. Lecz o czwartej straży nocnej przy-
szedł do nich, krocząc po jeziorze. Uczniowie, zobaczyw-
szy Go kroczącego po jeziorze, zlękli się, myśląc, że to zja-
wa, i ze strachu krzyknęli. Jezus zaraz przemówił do nich: 
„Odwagi! Ja jestem, nie bójcie się!”. Na to odezwał się 
Piotr: „Panie, jeśli to Ty jesteś, każ mi przyjść do siebie po 
wodzie!”. A On rzekł: „Przyjdź!” Piotr wyszedł z łodzi, i kro-
cząc po wodzie, przyszedł do Jezusa. Lecz na widok silne-
go wiatru uląkł się i gdy zaczął tonąć, krzyknął: „Panie, ra-
tuj mnie!” Jezus natychmiast wyciągnął rękę i chwycił go, 
mówiąc: „Czemu zwątpiłeś, małej wiary?”. Gdy wsiedli do 
łodzi, wiatr się uciszył. Ci zaś, którzy byli w łodzi, upadli 
przed Nim, mówiąc: „Prawdziwie jesteś Synem Bożym” 
(Mt 14, 22-33).

Bóg urządza dla Eliasza prawdziwy spektakl opisany 

w Pierwszej Księdze Królewskiej (1 Krl 19, 9a.11-13a). 

Chce pokazać się prorokowi, którego głowa pełna 

jest zapewne barwnych wyobrażeń i ekspresyjnych 

obrazów. Zatem Eliasz nastawia się na wielkie przed-

stawienie, zapierające dech w piersiach widowisko. 

I być może właśnie to wewnętrzne nastawienie pro-

roka prowokuje Boga do napisania zupełnie innego 

scenariusza. Najpierw pojawiła się gwałtowna wichu-

ra rozwalająca skały jak klocki domina – ale w niej 



62

Boga nie było. Potem trzęsienie ziemi – efektowne, 

ale też bez Bożego udziału. Podobnie z ogniem, któ-

ry zjawił się jako następny – prawdziwy, wstrząsają-

cy, ale również pozbawiony Jego obecności. Dopiero 

szmer łagodnego wiatru sprawił, że Eliasz zasłonił 

twarz, bo wiedział, że oto nadchodzi Pan. I taki jest 

nasz Bóg  – by się nam ukazać, często wybiera coś 

najbardziej niepozornego, niekończącą się łagod-

ność i cichość powiewu wiatru. 

Kiedyś na jednej z górskich wypraw, gdy już ro-

biło się ciemno, kardynał Wojtyła nagle zatrzymał 

się w górskiej ciszy i stał zamyślony. Wokół nic się 

nie działo. Jego nieodłączny sekretarz podszedł 

i szepnął: „Już czas. Trzeba wracać”. Na to kardynał 

zmarszczył brwi, spojrzał na niego i powiedział: 

„Cicho bądź, On tu był”.

Dlaczego zatem w ewangelicznym opisie, gdy 

Chrystus maszeruje po wzburzonym morzu, ucznio-

wie są przerażeni? Czy chodzi tylko o złamanie praw 

fizyki i zaskakującą, rzadko spotykaną okoliczność? 

A może ten marsz po morskiej toni ma jeszcze jakieś 

inne, głębsze znaczenie? Może jest znakiem?

Istnieje podejrzenie, że do uczniów obserwujących 

Chrystusa chodzącego po wodzie przemówiły sym-

bole. Dla Żydów przestworza morskie symbolizowa-

ły królestwo szatana. Tam mieszkał Lewiatan wspo-

minany w Księdze Hioba i Psalmach. Zatem idący 

po morzu Pan deptał królestwo szatana i to mogło 

na Żydach robić wielkie wrażenie. Dla nas ten obraz 

powinien być równie poruszający. Czasami gloryfi-

kujemy moc szatana i uznajemy, że może z łatwo-

ścią zawładnąć człowiekiem, wykorzystując do tego 



63

wisiorki czy znaki zodiaku, i taki człowiek staje się 

wtedy bezradny wobec jego działania. I nie wiado-

mo, czy przywołany na pomoc Bóg wygra tę walkę, 

czy raczej ją przegra. Ewangeliczny obraz Chrystusa 

depczącego królestwo zła jest jednoznaczny i warto 

mieć go przed oczyma. 

W jakich sytuacjach dostrzegłem mało widowiskową 

obecność Boga w moim życiu?



64

ZGORSZENIE

Gdy brat twój zgrzeszy, idź i upomnij go w cztery oczy. 
Jeśli cię usłucha, pozyskasz swego brata. Jeśli zaś nie usłu-
cha, weź z sobą jeszcze jednego albo dwóch, żeby na sło-
wie dwóch albo trzech świadków oparła się cała sprawa. 
Jeśli i tych nie usłucha, donieś Kościołowi! A jeśli nawet 
Kościoła nie usłucha, niech ci będzie jak poganin i celnik! 
Zaprawdę, powiadam wam: Wszystko, co zwiążecie na 
ziemi, będzie związane w niebie, a co rozwiążecie na ziemi, 
będzie rozwiązane w niebie (Mt 18, 15-18).

W Ewangelii według św. Mateusza Jezus tłumaczy, 

jak upominać bliźniego, a to przypomina mi pew-

ne zdarzenie sprzed lat. W czasie, gdy zwykłem 

kręcić się po duszpasterstwie gotów do rozmowy 

i spowiedzi, zjawił się chłopak – młodo wyglądają-

cy, ale z pewnością w wieku postudenckim. Poprosił 

o rozmowę. Zapytał wprost: „Czy mógłby mi ksiądz 

dać bieliznę? Nie musi być nowa”. Głównie chodzi-

ło mu o majtki i skarpetki. Proszę wyobrazić sobie 

moje zdumienie. Oczywiście zacząłem troszkę wy-

pytywać, skąd tak niecodzienna prośba. Okazało 

się, że ten człowiek był na przepustce z więzienia. 

Pochodził z Krakowa, ale nie chciał wracać na sta-

re śmieci w obawie przed kontaktem z trefnym to-

warzystwem. Przyjechał do Wrocławia, bo miał tu 

przyjaciela. Nie zastał go w domu, więc od trzech dni 

nocował na dworcu. Mył się w dworcowych toale-

tach. Nie miał rzeczy na zmianę. Zaprowadziłem go 

do swego mieszkania, dałem ręcznik i wysłałem pod 

prysznic. Przygotowałem świeżą bieliznę. Później 

zjedliśmy razem kolację. Zaproponowałem nocleg 



65

w duszpasterstwie, ale ostrzegłem go, że warunki są 

skromne i będzie tam sam. Zgodził się. Gdy wróci-

łem rano, wszystkie zamki były zepsute, a duszpa-

sterstwo ograbione. Nasz zaradny gość w nocy za-

mówił taksówkę i zabrał, co się dało, a taksówkarz 

przekonany jakąś historyjką pomagał złodziejowi.

Na drugi dzień ogłosiłem, że to koniec naszej wiel-

kiej otwartości. Będziemy zamykali drzwi na klucz, 

czego do tej pory nie robiliśmy i żadnej litości dla 

przygodnych popaprańców. Wieczorem przyszedł 

Maciek i upomniał mnie, że źle robię. Nie ustąpi-

łem. Nazajutrz wrócił z dwiema innymi studenta-

mi: Sabinką i Werką, by mnie powtórnie upomnieć. 

Wytłumaczyli mi, że uległem zgorszeniu. Jestem 

gorszy niż byłem, bo jeszcze tydzień temu udzie-

liłbym pomocy potrzebującemu, a teraz zamieni-

łem się w dozorcę. Przemyślałem. Ustąpiłem. Oni 

mieli rację, a na dodatek postępowali dokładnie 

według zaleceń Chrystusa. Dzięki ich interwencji 

nauczyłem się, jak praktycznie i odważnie stosować 

Ewangelię do rozwiązywania trudnych i delikatnych 

spraw zwykłego, szarego życia. Sam nieraz próbo-

wałem – to działa.

Kiedy ostatnio kogoś upominałem zgodnie ze 

schematem przedstawionym przez Chrystusa 

w Ewangelii? Jakie były tego owoce?



66



67

SZCZEROŚĆ  
RODZI SZCZEROŚĆ

Gdy raz modlił się na osobności, a byli z Nim uczniowie, 
zwrócił się do nich z zapytaniem: „Za kogo uważają Mnie tłu-
my?”. Oni odpowiedzieli: „Za Jana Chrzciciela; inni za Eliasza; 
jeszcze inni mówią, że któryś z dawnych proroków zmar-
twychwstał”. Zapytał ich: „A wy za kogo Mnie uważacie?”. 
Piotr odpowiedział: „Za Mesjasza Bożego”. Wtedy surowo 
im przykazał i napomniał ich, żeby nikomu o tym nie mówili. 
I dodał: „Syn Człowieczy musi wiele wycierpieć: będzie od-
rzucony przez starszyznę, arcykapłanów i uczonych w Piśmie; 
będzie zabity, a trzeciego dnia zmartwychwstanie”. Potem 
mówił do wszystkich: „Jeśli kto chce iść za Mną, niech się 
zaprze samego siebie, niech co dnia bierze krzyż swój i niech 
Mnie naśladuje! Bo kto chce zachować swoje życie, straci 
je, a kto straci swe życie z mego powodu, ten je zachowa  
(Łk 9, 18-24).

Pewnie jesteśmy bardzo ciekawi, co ludzie o nas my-

ślą, ale żeby zapytać kogoś tak bez ogródek: „Powiedz, 

co o mnie myślisz?”  – to już wyższa szkoła jazdy. 

Chrystusa, tak po ludzku, również nurtuje to pytanie, 

jednak w odróżnieniu od nas On, z podziwu godną 

szczerością i bezpośredniością, potrafi je postawić 

wprost. Przykład tego znajdziemy w dziewiątym roz-

dziale Ewangelii według św. Łukasza. Najpierw Jezus 

wypytuje swoich uczniów, za kogo inni ludzie Go 

uważają, co o Nim mówią. Jakby chciał tylko wpro-

wadzić w temat i ośmielić swych przyjaciół. Często 

posługuje się tego rodzaju pedagogiką, może dla-

tego, że jest bardzo wrażliwy i empatyczny. Wie, że 

na trudne pytania lepiej się spokojnie przygotować. 



68

Na przykład wielki spektakl przemienienia na górze 

Tabor ma pomóc uczniom w przejściu przez trud-

ny czas Jego męki. Choć czasami, trzeba przyznać, 

wali prosto z mostu, jak choćby mówiąc do Piotra, 

który nie bardzo chce się pogodzić z perspektywą 

cierpienia swego Pana, ten twardy tekst: „Zejdź mi 

z oczu, szatanie”. Ale może właśnie na tym polega 

talent pedagogiczny Jezusa, że wie, kiedy jak postą-

pić. Najpierw zadaje pytanie przygotowawcze, a zaraz 

po nim zasadnicze: „A wy, za kogo mnie uważacie?”. 

Wy, moi najbliżsi przyjaciele, co o mnie myślicie? 

W samym tym pytaniu, w jego prostocie, ukryte jest 

oczekiwanie ogromnej szczerości. A odwaga, z jaką 

Chrystus pyta, wskazuje na niesamowicie bliskie wię-

zi z apostołami, na ich zażyłość. I nie wiadomo, który 

już raz Chrystus wyraża potrzebę wzajemności. Jakby 

chciał powiedzieć: „Nie jest dla mnie bez znaczenia, 

co wy o mnie myślicie. To dla mnie niezwykle waż-

ne”. On nie tylko robi tak modną w naszych działa-

niach ewaluację, która mogłaby wykazać, czy Jego 

przekaz na swój własny temat jest czytelny i jasny, 

lecz przede wszystkim szuka możliwości zbudowania 

więzi ze swymi uczniami. Możemy sprawdzić to do-

świadczalnie. Wystarczy zapytać kogoś: „Co myślisz 

o mnie?” i jeśli uda się zbudować wokół tego pytania 

otulinę wystarczającej szczerości, to okaże się, że po 

takiej rozmowie nastąpi zaciśnięcie więzi przyjaźni. 

Otworzą się przestrzenie na dalsze, jeszcze bardziej 

intymne rozmowy. To niezwykle wzruszająca scena 

z Ewangelii.

Co powstrzymuje mnie przed zapytaniem ludzi 

wprost, co o mnie myślą?



69

NAGRODA JEST JEDNA

Albowiem królestwo niebieskie podobne jest do gospo-
darza, który wyszedł wczesnym rankiem, aby nająć robot-
ników do swej winnicy. Umówił się z robotnikami o de-
nara za dzień i posłał ich do winnicy. Gdy wyszedł około 
godziny trzeciej, zobaczył innych, stojących na rynku 
bezczynnie, i rzekł do nich: „Idźcie i wy do mojej winnicy, 
a co będzie słuszne, dam wam”. Oni poszli. Wyszedłszy 
ponownie około godziny szóstej i dziewiątej, tak samo 
uczynił. Gdy wyszedł około godziny jedenastej, spotkał 
innych stojących i zapytał ich: „Czemu tu stoicie cały dzień 
bezczynnie?”. Odpowiedzieli mu: „Bo nas nikt nie najął”. 
Rzekł im: „Idźcie i wy do winnicy!”. A gdy nadszedł wie-
czór, rzekł właściciel winnicy do swego rządcy: „Zwołaj 
robotników i wypłać im należność, począwszy od ostat-
nich aż do pierwszych!”. Przyszli najęci około jedenastej 
godziny i otrzymali po denarze. Gdy więc przyszli pierwsi, 
myśleli, że więcej dostaną; lecz i oni otrzymali po denarze. 
Wziąwszy go, szemrali przeciw gospodarzowi, mówiąc: „Ci 
ostatni jedną godzinę pracowali, a zrównałeś ich z nami, 
którzyśmy znosili ciężar dnia i spiekoty”. Na to odrzekł jed-
nemu z nich: „Przyjacielu, nie czynię ci krzywdy; czy nie 
o denara umówiłeś się ze mną? Weź, co twoje i odejdź! 
Chcę też i temu ostatniemu dać tak samo jak tobie. Czy 
mi nie wolno uczynić ze swoim, co chcę? Czy na to złym 
okiem patrzysz, że ja jestem dobry?”. Tak ostatni będą 
pierwszymi, a pierwsi ostatnimi (Mt 20, 1-16a).

Czyżby nagroda była jedna dla każdego zbawione-

go? Przeczy to naszym domorosłym wizjom nieba 

złożonego z różnorodnych apartamentów, których 

komfort jest wprost proporcjonalny do świętości 



70

życia tego, któremu przypadnie on w udziale. Liczba 

dobrych uczynków przekłada się bezpośrednio na 

piękno widoku z okna, a czas modlitewny na me-

traż niebieskiego mieszkanka. Tymczasem przy-

powieść o robotnikach, którzy musieli zadowolić 

się dokładnie tą samą zapłatą, mimo że byli naj-

mowani do pracy o różnych porach dnia, mówi 

wyraźnie coś innego – nagroda jest jedna. I tyle na 

ten temat. Niezależnie, czy ktoś cały dzień haro-

wał w słonecznym skwarze, czy popracował ledwie 

godzinę w chłodzie wieczoru  – dostanie to samo. 

Niesprawiedliwość? No cóż, nie jest to przypowieść 

o sprawiedliwości, a o Królestwie Bożym. A jeśli ko-

muś wydaje się to niesprawiedliwe, to musi sobie 

jakoś poradzić z poczuciem krzywdy. Chrystus opo-

wiada tę historyjkę, żeby przyjść z pomocą naszym 

ewentualnym mylnym wyobrażeniom i wyrosłym 

na nich sprzeciwom. Do wszystkich zdziwionych, 

ba, nawet sfrustrowanych niesprawiedliwym, ich 

zdaniem, systemem wynagrodzeń, zwraca się bar-

dzo ciepło i serdecznie: „Przyjacielu”, a następnie 

wyjaśnia, że przecież gospodarz nie robi nikomu 

krzywdy, a poza tym może uczynić ze swoją własno-

ścią, co chce. Jako konkluzja pojawia się jednak dość 

twarde zdanie: „Czy na to złym okiem patrzysz, że ja 

jestem dobry?”.

Zatem pierwsza mądrość, która wypływa z tej przy-

powieści, to właśnie podsumowująca ją myśl: „Bóg 

jest dobry”. A druga to w zasadzie prosta informacja: 

„Nagroda jest taka sama dla wszystkich”. Co nią jest? 

O tym w przypowieści ani słowa. W mądrych dywa-

gacjach eschatologicznych odpowiedź na to pytanie 



71

zawiera się w jednym słowie – Chrystus. Zatem na-

grodą dla każdego z nas będzie bliskie i bezpośred-

nie życie z Chrystusem. Czasami mogę podsłuchać 

zakochanych, którzy szepcą sobie: „Chcę z Tobą spę-

dzić całe życie. Już nic nas nie rozdzieli”. To właśnie 

coś takiego z Nim już na zawsze. I jeśli tylko prze-

formułujemy nasze myślenie, wtedy będziemy tego 

z serca życzyli każdemu człowiekowi. Przestanie nas 

też dziwić, że słońce świeci na dobrych i na złych. 

A co możemy zrobić, by fakt ten nie tylko nas nie 

dziwił, a wręcz zachwycał? To już osobna kwestia 

warta przemyślenia.

Jakie uczucia budzi we mnie fakt, że słońce świeci na 

dobrych i na złych oraz że dla każdego z nas nagro-

da jest taka sama?



72

OBFITOŚĆ I NIEDOSTATEK	

Pan Zastępów przygotuje dla wszystkich ludów na tej górze 
ucztę z tłustego mięsa, ucztę z wybornych win, z najpożyw-
niejszego mięsa, z najwyborniejszych win. Zedrze On na 
tej górze zasłonę, zapuszczoną na twarz wszystkich ludów, 
i całun, który okrywał wszystkie narody; raz na zawsze 
zniszczy śmierć. Wtedy Pan Bóg otrze łzy z każdego obli-
cza, odejmie hańbę od swego ludu na całej ziemi, bo Pan 
przyrzekł. I powiedzą w owym dniu: Oto nasz Bóg, Ten, któ-
remuśmy zaufali, że nas wybawi; oto Pan, w którym złoży-
liśmy naszą ufność: cieszmy się i radujmy z Jego zbawienia! 
Albowiem ręka Pana spocznie na tej górze (Iz 25, 6-10a).

Słowa proroka Izajasza to jeden z tekstów moje-

go nawrócenia. Dobrze pamiętam, jak czytałem go 

z wypiekami na twarzy, z latarką pod kołdrą prawie 

każdej nocy przez dwa lata. Studiowałem geode-

zję i mieszkałem w zgrzebnym akademiku, w trzy-

osobowym pokoju z czterema waletami. Spaliśmy, 

gdzie popadło: na podłodze, pod stołem, po kilku na 

zsuniętych łóżkach. Dookoła szalała komuna i wy-

gasał stan wojenny. Czasami na nocleg zjawiali się 

„Major” ze swoją Pomarańczową Alternatywą albo 

elegancki Korwin-Mikke z muchą w grochy – czło-

wiek jakby z innego świata – a wraz z nimi długie, 

nocne rozmowy. A prorok co noc powtarzał swe 

obietnice: „Zedrze On na tej górze zasłonę, zapusz-

czoną na twarz wszystkich ludów, i całun, który 

okrywał wszystkie narody; raz na zawsze zniszczy 

śmierć. Wtedy Pan Bóg otrze łzy z każdego oblicza…” 

O, jak bardzo chcieliśmy, by tak się stało, i jak bar-

dzo wydawało się to niemożliwe. Dla nas młodych, 



73

wiecznie nienajedzonych chłopaków niebagatel-

ne znaczenie miał też obraz uczty z tłustego mięsa 

i wybornych win. Nie miałem najmniejszych wątpli-

wości, że te słowa pochodzą od samego Boga, który 

może to wszystko sprawić.

I faktycznie, proroctwo się spełniło. Wzrusza mnie 

to i dziś, kiedy zdaję sobie sprawę, że pocieszenie 

sprzed wielu wieków trafiło do młodych chłopa-

ków wplątanych we współczesną historię Europy 

Wschodniej i zadziałało w obu wymiarach: histo-

rycznym i osobistym. 

Z perspektywy lat, patrząc na tę galopadę od nę-

dzy do obfitości – bo przecież dziś żyjemy w jednym 

z najbogatszych zakątków świata – bardziej zastana-

wiają mnie słowa św. Pawła: „Umiem cierpieć biedę, 

umiem też korzystać z obfitości”. Uważam, że biedę 

znosiliśmy dzielnie, a czy radzimy sobie z obfitością? 

To trudne pytanie. Myślę, że wtedy było mi łatwiej 

w trzyosobowym pokoju przenocować kolejnych 

czterech studenciaków, niż teraz wyjść na spotkanie 

dużo mniej wymagającym wyzwaniom. Czy to tyl-

ko sprawa młodości, czy dynamizm neofity odegrał 

swoją rolę? Sam nie wiem. A może jednak nie mogę 

powiedzieć za Pawłem, że „do wszelkich […] warun-

ków jestem zaprawiony”?

W jakich warunkach mam większe serce: w obfitości 

czy w niedostatku?



74

ISTOTNE I DRUGORZĘDNE

Gdy faryzeusze dowiedzieli się, że zamknął usta saduce-
uszom, zebrali się razem, a jeden z nich, uczony w Prawie, 
zapytał Go, wystawiając Go na próbę: „Nauczycielu, które 
przykazanie w Prawie jest największe?”. On mu odpowie-
dział: „Będziesz miłował Pana Boga swego całym swoim 
sercem, całą swoją duszą i całym swoim umysłem. To jest 
największe i pierwsze przykazanie. Drugie podobne jest do 
niego: Będziesz miłował swego bliźniego jak siebie same-
go. Na tych dwóch przykazaniach opiera się całe Prawo 
i Prorocy” (Mt 22, 34-40).

Nie będziesz gnębił i nie będziesz uciskał cudzoziemców, 
bo wy sami byliście cudzoziemcami w ziemi egipskiej. Nie 
będziesz krzywdził żadnej wdowy i sieroty. Jeślibyś ich 
skrzywdził i będą Mi się skarżyli, usłyszę ich skargę, zapali 
się gniew mój, i wygubię was mieczem i żony wasze będą 
wdowami, a dzieci wasze sierotami. Jeśli pożyczysz pienią-
dze ubogiemu z mojego ludu, żyjącemu obok ciebie, to nie 
będziesz postępował wobec niego jak lichwiarz i nie ka-
żesz mu płacić odsetek. Jeśli weźmiesz w zastaw płaszcz 
twego bliźniego, winieneś mu go oddać przed zachodem 
słońca, bo jest to jedyna jego szata i jedyne okrycie jego 
ciała podczas snu. I jeśliby się on żalił przede Mną, usłyszę 
go, bo jestem litościwy (Wj 22, 20-26).

Być może zbyt dużą wagę przywiązujemy do spraw 

dotyczących oddawania czci Bogu. Potrafimy staczać 

publiczne batalie, czy komunię świętą przyjmować, 

klęcząc, czy na stojąco, czy do ręki, czy jedynie do 

ust. Tak naprawdę kwestie te są zupełnie drugorzęd-

ne, o czym świadczy fakt, że na przestrzeni długiej 



75

historii Kościoła były one rozwiązywane na różne 

sposoby. Tego typu spory szczególnie chętnie to-

czymy my, Polacy. Niektórzy twierdzą, że powo-

dem są wciąż żywe tradycje naszego Kościoła. Inni 

uważają zaś, że to brak wykształcenia teologicznego 

zamyka nam drogę na salony spraw istotnych. A że 

lubimy dyskutować  – pozostają nam tylko kwestie 

niższej rangi. Dlaczego o tym piszę? Powód znaj-

duję w Ewangelii według św. Mateusza oraz Księdze 

Wyjścia. Sprawa gestów ma konkretne znaczenie, 

jednakże w Ewangelii Chrystus pytany o najważ-

niejsze przykazania nie robi drobiazgowych wyli-

czeń i daleki jest od jakiejkolwiek małostkowości. 

„Będziesz kochał z całych sił Boga swego, a bliźniego 

jak siebie samego”. Dwa następujące po sobie przy-

kazania. Pierwsze daje siłę do wykonania drugie-

go, jakby podwójnego, gdyż zakładającego miłość 

i bliźniego, i siebie. W spełnieniu go ujawnia się 

natomiast dopełnienie pierwszego. Wydaje się na-

wet, że pierwsze jest środkiem, a drugie jest celem. 

Podobnie jak Chrystus nie umarł na krzyżu dla sie-

bie samego, ale by zbawić każdego z nas i przez to 

oddał chwałę Ojcu. 

A jakiś konkret? Szczegóły? Przynosi je wspomnia-

ny wcześniej fragment Księgi Wyjścia  – Będziesz 

odnosił się z szacunkiem do tych, którzy przybyli 

jako obcy do twojego miasta czy wioski, bo sam kie-

dyś korzystałeś z pomocy obcokrajowców. 

Doskonale pamiętam, jak na wyjazdach w czasie 

studiów otwieraliśmy puszki z margaryną i słynne 

„Biffy”, które przyjechały w darach z Zachodu. To nie 

był jedynie wyraz solidarności i pamięci o naszym 



76

trudnym losie, ale konkretna pomoc. Może właśnie 

przez tę sytuację odbieram te słowa, jakby były skie-

rowane szczególnie do nas. 

Nie jestem też pewien, czy sprawa pożyczek z opro-

centowaniem to tylko zamierzchły problem Żydów.

W jakiej sytuacji w ostatnich miesiącach pomogłem 

jakiemuś obcokrajowcowi? Kiedy ostatnio pożyczy-

łem komuś pieniądze zupełnie bezinteresownie?



77

OCZYSZCZENI W BIAŁYCH SZATACH

I ujrzałem innego anioła, wstępującego od wschodu słoń-
ca, mającego pieczęć Boga żywego. Zawołał on donośnym 
głosem do czterech aniołów, którym dano moc wyrządzić 
szkodę ziemi i morzu: „Nie wyrządzajcie szkody ziemi ni 
morzu, ni drzewom, aż opieczętujemy na czołach sługi 
Boga naszego”. I usłyszałem liczbę opieczętowanych: sto 
czterdzieści cztery tysiące opieczętowanych ze wszystkich 
pokoleń synów Izraela. Potem ujrzałem: a oto wielki tłum, 
którego nie mógł nikt policzyć, z każdego narodu i wszyst-
kich pokoleń, ludów i języków, stojący przed tronem 
i przed Barankiem. Odziani są w białe szaty, a w ręku ich 
palmy. I głosem donośnym tak wołają: „Zbawienie u Boga 
naszego, Zasiadającego na tronie i u Baranka”. A wszy-
scy aniołowie stanęli wokół tronu i Starców, i czworga 
Zwierząt, i na oblicza swe padli przed tronem, i pokłon 
oddali Bogu, mówiąc: „Amen. Błogosławieństwo i chwała, 
i mądrość, i dziękczynienie, i cześć, i moc, i potęga Bogu 
naszemu na wieki wieków! Amen”. A jeden ze Starców 
odezwał się do mnie tymi słowami: „Ci przyodziani w białe 
szaty kim są i skąd przybyli?”. I powiedziałem do niego: 
„Panie, ty wiesz”. I rzekł do mnie: „To ci, którzy przychodzą 
z wielkiego ucisku i opłukali swe szaty, i w krwi Baranka 
je wybielili (Ap 7, 2-4.9-14). Jezus, widząc tłumy, wyszedł 
na górę. A gdy usiadł, przystąpili do Niego Jego uczniowie. 
Wtedy otworzył swoje usta i nauczał ich tymi słowami:
„Błogosławieni ubodzy w duchu, albowiem do nich należy 
królestwo niebieskie. Błogosławieni, którzy się smucą, al-
bowiem oni będą pocieszeni. Błogosławieni cisi, albowiem 
oni na własność posiądą ziemię. Błogosławieni, którzy 
łakną i pragną sprawiedliwości, albowiem oni będą nasy-
ceni. Błogosławieni miłosierni, albowiem oni miłosierdzia 



78

dostąpią. Błogosławieni czystego serca, albowiem oni 
Boga oglądać będą. Błogosławieni, którzy wprowadza-
ją pokój, albowiem oni będą nazwani synami Bożymi. 
Błogosławieni, którzy cierpią prześladowanie dla spra-
wiedliwości, albowiem do nich należy królestwo niebie-
skie. Błogosławieni jesteście, gdy [ludzie] wam urągają 
i prześladują was, i gdy z mego powodu mówią kłamliwie 
wszystko złe na was. Cieszcie się i radujcie, albowiem wa-
sza nagroda wielka jest w niebie” (Mt 5, 1-11).

Rozdział siódmy Apokalipsy św. Jana Apostoła uka-

zuje monumentalną i podniosłą scenę zwycięstwa. 

Niezliczone rzesze opieczętowanych i postaci w bia-

łych szatach z palmami w ręku. To jedno z proroctw, 

które dodaje skrzydeł i zaprasza do lotu. Oto nasz 

Bóg, Pan zbawienia, który oczyszcza i przywraca god-

ność. Do tego można przywołać słowa z Pierwszego 

Listu św. Jana: „Popatrzcie, jaką miłością obdarzył nas 

Ojciec: zostaliśmy nazwani dziećmi Bożymi: i rze-

czywiście nimi jesteśmy. Świat zaś dlatego nas nie 

zna, że nie poznał Jego” (1 J 3, 1-3). Jan domaga się, 

byśmy ujrzeli i zrozumieli, jak wielką miłością Bóg 

nas ukochał, staliśmy się jego dziećmi. Słyszymy też 

enigmatyczne wyznanie, że jeszcze nie objawiło się, 

kim będziemy. Pojawia się tylko pozornie niewinna 

wzmianka, że będziemy do niego podobni, ale jak to 

się stanie – o tym ani słowa, to pozostaje tajemnicą.

Z kolei scena z Ewangelii według św. Mateusza 

zaczyna się od niekonsekwencji. Jezus wychodzi na 

górę tak, aby tłum go widział. To zrozumiałe. Ale po-

tem siada, co z kolei nie jest już zbyt logiczne, bo 

znika wszystkim z oczu. Aby słuchający mogli go na 

powrót zobaczyć, też muszą usiąść, uniżyć się. Być 



79

może Jezus chce wypowiedzieć słowa, które zosta-

ną zrozumiane tylko przez tych, którzy potrafią się 

uniżyć, zmniejszyć swoje ego, zejść z koturnów. Nie 

jest to jedyny raz, gdy ktoś w Biblii naucza na siedzą-

co. W tej pozycji nauczał też Mojżesz – prawodawca. 

Chrystus w ten sposób chce powiedzieć: „Oto macie 

przed sobą nowego Mojżesza, nowego prawodawcę”. 

Dla Żydów taki język znaków był czytelny. 

Na czym ma polegać nowe prawo ustanowione 

przez Jezusa? Chrystus rozgląda się dookoła i widzi 

ludzi ubogich i biednych. Patrząc na nich, mówi: 

„Błogosławieni jesteście”, czyli szczęśliwi. Podobnie, 

gdy kieruje swój wzrok na cichych i spragnionych 

sprawiedliwości. Miłosiernych i tych o czystym ser-

cu również przekonuje o ich szczęściu. Zachwyca 

się tymi, którzy wkładają wysiłek we wprowadzanie 

pokoju i doznającymi uszczerbku w walce o spra-

wiedliwość. Innymi słowy – widzi wokół siebie tłum 

ludzi w białych szatach z palmami w ręku. Mówi im 

o tym, że błogosławieństwo jest między nimi.

Dokładnie to samo mówi nam zgromadzonym 

wokół Jego świętej Ewangelii. Błogosławieństwo jest 

w nas. Nieustannie zanurzamy nasze szaty w krwi 

Baranka, która oczyszcza nas ze wszelkich niepo-

trzebnych motywacji. Zostajemy opieczętowani.

W której grupie szczęśliwców najlepiej się odnajdu-

ję: wśród ubogich, smutnych, cichych, pragnących 

sprawiedliwości, miłosiernych, tych o czystym ser-

cu, wprowadzających pokój, a może znoszę jakieś 

prześladowanie dla sprawiedliwości?



80

JAK TO TAK?

Wtedy podobne będzie królestwo niebieskie do dziesięciu 
panien, które wzięły swoje lampy i wyszły na spotkanie 
pana młodego. Pięć z nich było nierozsądnych, a pięć roz-
tropnych. Nierozsądne wzięły lampy, ale nie wzięły z sobą 
oliwy. Roztropne zaś razem z lampami zabrały również oli-
wę w naczyniach. Gdy się pan młody opóźniał, zmorzone 
snem wszystkie zasnęły. Lecz o północy rozległo się woła-
nie: „Pan młody idzie, wyjdźcie mu na spotkanie!”. Wtedy 
powstały wszystkie owe panny i opatrzyły swe lampy. 
A nierozsądne rzekły do roztropnych: „Użyczcie nam swej 
oliwy, bo nasze lampy gasną”. Odpowiedziały roztropne: 
„Mogłoby i nam, i wam nie wystarczyć. Idźcie raczej do 
sprzedających i kupcie sobie!”. Gdy one szły kupić, nad-
szedł pan młody. Te, które były gotowe, weszły z nim na 
ucztę weselną, i drzwi zamknięto. W końcu nadchodzą 
i pozostałe panny, prosząc: „Panie, panie, otwórz nam!”. 
Lecz on odpowiedział: „Zaprawdę, powiadam wam, nie 
znam was”. Czuwajcie więc, bo nie znacie dnia ani godziny 
(Mt 25, 1-13).

Przypowieść o pannach mądrych i głupich to nie-

jedyna parabola Jezusa, którą można umieścić na 

antypodach wzruszających amerykańskich filmów, 

gdzie happy end należy do cech gatunku. Panny 

głupie są głupie od początku do końca, co dopro-

wadza do pełnej katastrofy, po której wyświetlane 

są już tylko napisy końcowe. Wszystkich przyzwy-

czajonych do wielkich produkcji filmowych, zwykle 

podszytych kiczem, bardzo to drażni i budzi nie-

zgodę. Ale czy faktycznie nasze rozdrażnienie jest 



81

natury estetycznej, bo to nieładnie, gdy film tak się 

kończy? Czy jednak drażni nas  – dzieci tych cza-

sów – coś jeszcze? Być może trudna do zniesienia 

jest dla nas żelazna konsekwencja, nieuchronność 

jej ponoszenia. Nie biorę czapki na mróz, to odm-

rażam uszy, palę śmieciami w piecu, to truję sie-

bie i innych, wcinam hamburgery, zatem ważę pół 

tony… Nie cierpimy tych wszystkich nieuchronno-

ści i konsekwencji. Być może pielęgnujemy w so-

bie podświadomą nadzieję, że Bóg nas przed nimi 

ustrzeże. Pomoże nam znaleźć jakąś trzecią drogę 

i wykiwać los, zrobić go w konia z pieśnią na ustach, 

no bo przecież nie ma cwaniaka nad warszawia-

ka. A tu – bęc! – cios między oczy. Żadnej trzeciej 

drogi, żadnych taryf ulgowych, żadnego dryblingu, 

coby życie choć trochę oszukać. Głupi  – głupim, 

mądry – mądrym. Uff…

Ale drażnić nas może coś jeszcze  – bezczelność 

tych rzekomo mądrych niewiast. Tak mądre kobie-

ty powinny być też dobre. Powinny przecież wspie-

rać, nawet gdyby ta pomoc miała je pociągnąć na 

dno, na zatracenie, a nie z wyrachowaniem wysta-

wiać i tak już głupie kobiety na spore ryzyko. To już 

lepiej solidarnie, razem, polec z honorem. A tym-

czasem dla Chrystusa sztama mądrości z głupotą 

nie wydaje się atrakcyjnym pomysłem. W jego opo-

wiadaniu wyraźnie widoczny jest dystans między 

tymi dwiema postawami i jedne panny nie kroczą, 

trzymając się pod ręce z drugimi. Mądre nie bardzo 

chcą brać odpowiedzialność ze głupotę tych dru-

gich. Nie prawią im kazań, nie zadzierają nosa, ale 

też nie próbują się z nimi bratać.



82

I tak ma wyglądać świat według Jezusa? Oj… 

A może na głupotę naprawdę nie ma lekarstwa?

Co mnie drażni w przypowieści Jezusa o pannach  

mądrych i głupich? Co zamierzam zrobić z tym  

rozdrażnieniem?



83

PREZES KORPORACJI?

Podobnie też [jest] jak z pewnym człowiekiem, który ma-
jąc się udać w podróż, przywołał swoje sługi i przekazał im 
swój majątek. Jednemu dał pięć talentów, drugiemu dwa, 
trzeciemu jeden, każdemu według jego zdolności, i od-
jechał. Zaraz ten, który otrzymał pięć talentów, poszedł, 
puścił je w obrót i zyskał drugie pięć. Tak samo i ten, któ-
ry dwa otrzymał; on również zyskał drugie dwa. Ten zaś, 
który otrzymał jeden, poszedł i rozkopawszy ziemię, ukrył 
pieniądze swego pana. Po dłuższym czasie powrócił pan 
owych sług i zaczął rozliczać się z nimi. Wówczas przy-
szedł ten, który otrzymał pięć talentów. Przyniósł drugie 
pięć i rzekł: „Panie, przekazałeś mi pięć talentów, oto 
drugie pięć talentów zyskałem”. Rzekł mu pan: „Dobrze, 
sługo dobry i wierny! Byłeś wierny w rzeczach niewielu, 
nad wieloma cię postawię: wejdź do radości twego pana!”. 
Przyszedł również i ten, który otrzymał dwa talenty, mó-
wiąc: „Panie, przekazałeś mi dwa talenty, oto drugie dwa 
talenty zyskałem”. Rzekł mu pan: „Dobrze, sługo dobry 
i wierny! Byłeś wierny w rzeczach niewielu, nad wieloma 
cię postawię: wejdź do radości twego pana!”. Przyszedł 
i ten, który otrzymał jeden talent, i rzekł: „Panie, wiedzia-
łem, żeś jest człowiek twardy: chcesz żąć tam, gdzie nie 
posiałeś, i zbierać tam, gdzieś nie rozsypał. Bojąc się więc, 
poszedłem i ukryłem twój talent w ziemi. Oto masz swo-
ją własność!”. Odrzekł mu pan jego: „Sługo zły i gnuśny! 
Wiedziałeś, że chcę żąć tam, gdzie nie posiałem, i zbierać 
tam, gdziem nie rozsypał. Powinieneś więc był oddać moje 
pieniądze bankierom, a ja po powrocie byłbym z zyskiem 
odebrał swoją własność. Dlatego odbierzcie mu ten talent, 
a dajcie temu, który ma dziesięć talentów. Każdemu bo-
wiem, kto ma, będzie dodane, tak że nadmiar mieć będzie. 



84

Temu zaś, kto nie ma, zabiorą nawet to, co ma. A sługę nie-
użytecznego wyrzućcie na zewnątrz – w ciemności! Tam 
będzie płacz i zgrzytanie zębów” (Mt 25, 14-30).

Przypowieść o talentach nie opowiada o niespra-

wiedliwym obdarowaniu, chociaż każdy z sług do-

staje inną sumę pieniędzy. Na tym polega urok tego 

świata, że mamy inne uzdolnienia i w innej mierze 

zostaliśmy w nie wyposażeni. Gdyby wszyscy mie-

li talent Blechacza, to filharmonie zbudowane by-

łyby z samych scen, a widownie świeciły pustkami. 

Dobrze zatem, że jest jak jest. Problem, którego do-

tyka Chrystus, to stosunek do Tego, kto nas obdaro-

wał. Wiążą się z tym trzy zasadnicze zagadnienia – 

po pierwsze, czy czuję się obdarowany, po drugie, 

kto mnie obdarował, po trzecie, co z tym zrobię. 

Ten ostatni punkt właściwie wynika z drugiego. 

Zatem postawmy sobie proste pytanie: „Co myślę 

o Tym, który mnie obdarował? Jaki obraz Boga no-

szę w sobie?” Czy jest on prezesem korporacji o na-

zwie World Development Company, dla którego li-

czą się globalne zyski, gdzie każdy zatrudniony musi 

sobie żyły wypruwać, by mieć swój wkład w rozwój 

firmy, a priorytetem jest niegenerowanie strat, bo 

za to czekają ogień, dym i siarka? Lepiej zatem nie 

ryzykować i nie złościć prezesa. Może jakoś się uda. 

To typ hardy i twardy, ale jak zobaczy, że nie stracił,  

to jakoś będzie. 

Tak właśnie wygląda nastawienie wielu z nas. 

Najważniejsze  – nie grzeszyć. Bez skazy, bez strat, 

choć bezproduktywnie. Byleby nikt nie mógł nam 

niczego zarzucić. Postawę tę pracowicie podtrzymu-

ją historyjki z pacholęcych lat o diabełkach, które 



85

rozsiadły się tu i ówdzie i z zapałem spisują każ-

dy nasz grzech, robią straszne analizy, zestawienia 

i wykresy. Zabrakło w tych opowieściach aniołków, 

które równie pracowicie notowałyby wszystkie na-

sze dobre czyny i nie pozwoliły żadnej perełce upaść 

na ziemię. A nade wszystko zabrakło konstatacji, że 

grzechami interesuje się diabeł i jego giermkowie, 

a tym, co dobre – Bóg i jego wojsko niebieskie. 

Przypowieść zachęca zatem do zainwestowania 

swych aktywów i puszczenia w obieg zdolności, nie 

bacząc na wielkość zysku, bo nie chodzi tu o ilość, 

ale o sensowność.

Jaki jest mój obraz Boga, który obdarował mnie ta-

lentami i uzdolnieniami? Jaki jest mój największy ta-

lent? Jak go używam dla dobra innych ludzi?



86

CO MOGĘ DLA  
CIEBIE ZROBIĆ?

Wtedy przyszedł Jezus z Galilei nad Jordan do Jana, żeby 
przyjąć chrzest od niego. Lecz Jan powstrzymywał Go, 
mówiąc: „To ja potrzebuję chrztu od Ciebie, a Ty przycho-
dzisz do mnie?”. Jezus mu odpowiedział: „Pozwól teraz, bo 
tak godzi się nam wypełnić wszystko, co sprawiedliwe”. 
Wtedy Mu ustąpił. A gdy Jezus został ochrzczony, natych-
miast wyszedł z wody. A oto otworzyły Mu się niebiosa 
i ujrzał Ducha Bożego zstępującego jak gołębicę i przycho-
dzącego na Niego. A głos z nieba mówił: „Ten jest mój Syn 
umiłowany, w którym mam upodobanie” (Mt 3, 13-17).

Żyjemy w głębokim przekonaniu, że Bóg nas słucha. 

Właśnie dlatego naszą najczęstszą modlitwą jest: 

„Ciebie prosimy – Wysłuchaj nas Panie”. Wnika ona 

w nasz krwiobieg, staje się chlebem powszednim. 

Wierzymy, że On nie tylko wysłuchuje, lecz tak-

że podejmuje działania dla nas. Może nas oczyścić, 

zdjąć z nas fatum, uwolnić od złych mocy, nawet od 

naszego egoizmu, od tego wszystkiego, co stanowi 

nasz garb  – tajemnicze obciążenie, rysę w kodzie 

DNA wpisaną w nasze człowieczeństwo. 

Tymczasem Chrystus wywraca ten naturalny po-

rządek do góry nogami, stawia świat na głowie. On 

sam ustawia się w kolejce po chrzest. Jan Chrzciciel 

początkowo się opiera – prędzej sam by go przyjął, 

niż udzielił Bogu. Zwraca się do Jezusa: „To ja po-

trzebuję chrztu od Ciebie, a Ty przychodzisz do 

mnie?”. Ale Chrystus uparcie wchodzi do rzeki i nad-

stawia głowę. A Ojciec, widząc ten upór, w prostych 



87



88

słowach wyraża swój zachwyt, nazywając Jezusa 

umiłowanym Synem. 

I to jest prawdziwy przewrót kopernikański. Oto 

Bóg mówi: „Ciebie proszę – wysłuchaj mnie, czło-

wiecze”. Dopóki chrześcijaństwo jest przekonaniem 

o możliwości szeptania Bogu do ucha o swych nie-

dostatkach, z pełną i uzasadnioną pewnością, że nie 

są to słowa rzucane na wiatr, tak długo jesteśmy w pół 

drogi. A prawda jest taka, że to ja mogę się na coś 

przydać Bogu! Eureka! Tak jest! Ja – pyłek na wie-

trze, ziarnko w klepsydrze świata, ułomny, kulawy, 

pokraczny – mogę coś dla Boga zrobić. On mnie po-

trzebuje. Tak jak samochód potrzebuje silnika, drzwi 

klamki, wędrówka celu, piosenka melodii, a żaglów-

ka żagla, tak Chrystus potrzebuje chrztu od Jana. 

Chrześcijaństwo jest jak oddech. Wdech i wydech. 

Przyjmowanie i dawanie. Szept prośby złożony 

przed Bogiem i nasze uszy zamienione w słuch, Jego 

pragnienia wysłuchane, wypełnione. W harmonii, 

w obopólnym zaufaniu, ja tobie, a ty mnie pomo-

żesz, jak przyjaciele, którzy mogą na siebie liczyć.

Jakiej Bożej prośbie uczyniłem zadość? Co wte-

dy czułem?



89

ODWIEDZINY

Gdy Syn Człowieczy przyjdzie w swej chwale i wszyscy 
aniołowie z Nim, wtedy zasiądzie na swoim tronie pełnym 
chwały. I zgromadzą się przed Nim wszystkie narody, a On 
oddzieli jednych [ludzi] od drugich, jak pasterz oddziela owce 
od kozłów. Owce postawi po prawej, a kozły po swojej lewej 
stronie. Wtedy odezwie się Król do tych po prawej stronie: 
„Pójdźcie, błogosławieni Ojca mojego, weźcie w posiadanie 
królestwo, przygotowane wam od założenia świata!
Bo byłem głodny, a daliście Mi jeść;
byłem spragniony, a daliście Mi pić;
byłem przybyszem, a przyjęliście Mnie;
byłem nagi, a przyodzialiście Mnie;
byłem chory, a odwiedziliście Mnie;
byłem w więzieniu, a przyszliście do Mnie”.
Wówczas zapytają sprawiedliwi: „Panie, kiedy widzieliśmy 
Cię głodnym i nakarmiliśmy Ciebie? spragnionym i daliśmy Ci 
pić? Kiedy widzieliśmy Cię przybyszem i przyjęliśmy Cię? lub 
nagim i przyodzialiśmy Cię? Kiedy widzieliśmy Cię chorym 
lub w więzieniu i przyszliśmy do Ciebie?”. A Król im odpowie: 
„Zaprawdę, powiadam wam: Wszystko, co uczyniliście jed-
nemu z tych braci moich najmniejszych, Mnieście uczynili”.
Wtedy odezwie się i do tych po lewej stronie: „Idźcie precz 
ode Mnie, przeklęci, w ogień wieczny, przygotowany diabłu 
i jego aniołom!
Bo byłem głodny, a nie daliście Mi jeść;
byłem spragniony, a nie daliście Mi pić;
byłem przybyszem, a nie przyjęliście Mnie;
byłem nagi, a nie przyodzialiście Mnie;
byłem chory i w więzieniu, a nie odwiedziliście Mnie”.
Wówczas zapytają i ci: „Panie, kiedy widzieliśmy Cię głod-
nym albo spragnionym, albo przybyszem, albo nagim, kiedy 



90

chorym albo w więzieniu, a nie usłużyliśmy Tobie?”. Wtedy 
odpowie im: „Zaprawdę, powiadam wam: Wszystko, cze-
go nie uczyniliście jednemu z tych najmniejszych, tegoście 
i Mnie nie uczynili”. I pójdą ci na mękę wieczną, sprawiedli-
wi zaś do życia wiecznego” (Mt 25, 31-46).

Żyjemy w świecie, gdzie wszystko jest wymieszane, 

także dobro ze złem. Czasami rodząca się w nas tę-

sknota za oddzieleniem jednego od drugiego staje 

się nie do wytrzymania. Tęsknota ta jest pragnie-

niem sądu Bożego. A co będzie w nim kluczowe? 

Ewangelia tłumaczy to bardzo jasno. Chodzi o nasz 

stosunek do Jezusa, który utożsamia się z potrzebu-

jącymi: „[…] byłem głodny, a daliście Mi jeść; byłem 

spragniony, a daliście Mi pić; byłem przybyszem, 

a przyjęliście Mnie; byłem nagi, a przyodzialiście 

Mnie; byłem chory, a odwiedziliście Mnie; byłem 

w więzieniu, a przyszliście do Mnie”. Nawet człowiek 

odsiadujący słuszny wyrok potrzebuje czułości i cie-

pła. Takie jest przynajmniej stanowisko Jezusa. 

Przez lata odwiedzałem w więzieniu chłopaka, któ-

ry ze swych dwudziestu sześciu lat życia, sześć spędził 

w więzieniu. Nie mogę powiedzieć o nim, że to dobry 

człowiek i przypuszczam, że po wyjściu dalej będzie 

kąsał, ale wiem, jak bardzo potrzebował on ludzkiego 

ciepła i zainteresowania. Byłem jedynym, który go 

odwiedzał, a zdarzyło się, że więzienny strażnik szep-

nął mi do ucha: „Ksiądz nie wie, do kogo przycho-

dzi”. Faktycznie, w końcu nie wytrzymałem, mimo że 

zdawałem sobie sprawę, iż ten młody człowiek odre-

agowuje na mnie swoje własne krzywdy. I tym się 

różnimy od naszego Boga, który nie zrezygnuje do 



91

samego końca. O tym mówi wzruszający tekst z księ-

gi Ezechiela (Ez 34, 11-12.15-17): „Ja sam będę pasł 

moje owce i Ja sam będę je układał na legowisku […]. 

Zagubioną odszukam, zabłąkaną sprowadzę z po-

wrotem, skaleczoną opatrzę, chorą umocnię, a tłustą 

i mocną będę ochraniał”. Nasze problemy rozwiążą 

się, jeśli pozwolimy Mu się odnaleźć, odszukać, uko-

chać., a nie zamykać się w bańce samowystarczal-

ności, z uporczywym przekonaniem, że sami sobie 

poradzimy. Dopuścić, aby ktoś mógł nas odwiedzić 

w więzieniu naszego przywiązania do takiego czy in-

nego odreagowywania własnych krzywd.

W jaki sposób otwieram się na spotkanie z Jezu- 

sem w swym więzieniu niemocy, choroby zamknię-

cia i zagubienia? Jakich ludzi dopuszczam do tych 

rejonów swojej ludzkiej biedy?



92

OJCIEC

Boś Ty naszym Ojcem! Zaiste, nie poznaje nas Abraham, 
Izrael nas nie uznaje; Tyś, Panie, naszym Ojcem, „Odkupiciel 
nasz” to Twoje imię odwieczne. Czemuż, o Panie, dozwa-
lasz nam błądzić z dala od Twoich dróg, tak iż serce nasze 
staje się nieczułe na bojaźń przed Tobą? Odmień się przez 
wzgląd na Twoje sługi i na pokolenia Twojego dziedzictwa. 
Staliśmy się od dawna jakby ci, nad którymi Ty nie panu-
jesz i którzy nie noszą Twego imienia. Obyś rozdarł niebio-
sa i zstąpił – przed Tobą skłębiły się góry, gdy dokonasz 
dziwów nadspodziewanych. Zstąpiłeś: przed Tobą skłębiły 
się góry i o których z dawna nie słyszano. Ani ucho nie sły-
szało, ani oko nie widziało, żeby jakiś bóg poza Tobą czynił 
tyle dla tego, co w nim pokłada ufność. Wychodzisz na-
przeciw tych, co radośnie pełnią sprawiedliwość i pamię-
tają o Twych drogach. Oto Tyś zawrzał gniewem, bośmy 
grzeszyli przeciw Tobie od dawna i byliśmy zbuntowani. 
My wszyscy byliśmy skalani, a wszystkie nasze dobre czy-
ny jak skrwawiona szmata. My wszyscy opadliśmy zwiędli 
jak liście, a nasze winy poniosły nas jak wicher. Nikt nie 
wzywał Twojego imienia, nikt się nie zbudził, by się chwy-
cić Ciebie. Bo skryłeś Twoje oblicze przed nami i oddałeś 
nas w moc naszej winy. A jednak, Panie, Tyś naszym Ojcem. 
Myśmy gliną, a Ty naszym twórcą. Dziełem rąk Twoich je-
steśmy my wszyscy (Iz 63, 16b-17.19b, 64, 2b-7).

Łaska wam i pokój od Boga Ojca naszego, i od Pana Jezusa 
Chrystusa! Bogu mojemu dziękuję wciąż za was, za ła-
skę daną wam w Chrystusie Jezusie. W Nim to bowiem 
zostaliście wzbogaceni we wszystko: we wszelkie słowo 
i wszelkie poznanie, bo świadectwo Chrystusowe utrwali-
ło się w was, tak iż nie brakuje wam żadnego daru łaski, gdy 



93

oczekujecie objawienia się Pana naszego Jezusa Chrystusa. 
On też będzie umacniał was aż do końca, abyście byli bez 
zarzutu w dzień Pana naszego Jezusa Chrystusa. Wierny 
jest Bóg, który powołał nas do wspólnoty z Synem swoim 
Jezusem Chrystusem, Panem naszym (1 Kor 1, 3-9).

Kiedy byłem w Senegalu, wraz ze znajomym miej-

scowym księdzem pojechaliśmy odwiedzić jego 

rodzinną wioskę. Wchodząc do zabudowań jego ro-

dziny, składających się z typowych afrykańskich 

chatek, zauważyliśmy mężczyznę w wieku więcej 

niż średnim. „To jest mój ojciec”  – przedstawił mi 

go znajomy ksiądz. Przywitałem się tak uprzejmie, 

jak tylko potrafię. Zamieniliśmy kilka słów i poszli-

śmy dalej. Spotkaliśmy kolejnego mężczyznę w po-

dobnym wieku i ponownie został mi przedstawio-

ny jako ojciec. Gdy sytuacja powtórzyła się znowu, 

odciągnąłem mego znajomego na bok i poprosiłem 

o wyjaśnienia: „Przepraszam, ilu ty masz ojców?”. 

Ten odpowiedział spokojnie: „Pięciu”. Zdębiałem. 

Okazało się, że tam każdy brat ojca jest ojcem i nie 

jest to tylko grzecznościowa nomenklatura, tak jak 

u nas „brat cioteczny”, ale każdy z nich jest traktowa-

ny jak rodzony ojciec. Co więcej, występują plemio-

na, w których dziecko nie wie, który z ojców jest tym 

rodzonym i nikomu ta wiedza nie jest potrzebna. No 

dobrze, ale matkę to już na pewno mają jedną! Otóż 

nie, gdyż każda żona ojca jest jednocześnie matką 

(w islamie panuje wielożeństwo). Zatem dzieci wy-

chowują się w sporym stadku ojców i matek. Często 

zastanawiam się, dlaczego nasze europejskie dzie-

ci tak często płaczą, podczas gdy dzieci w Afryce 

są dużo spokojniejsze i mniej płaczliwe. Czyżby 



94

właśnie ta stadna struktura społeczna mogła mieć 

z tym jakiś związek?

Dlaczego o tym piszę? Zarówno pierwsze zdanie 

fragmentu Księgi Izajasza, jak i Pierwszego Listu św. 

Pawła do Koryntian, czytane w pierwszą niedzielą 

adwentu, mówią o Bogu Ojcu. Dla wielu z nas wy-

chowywanych w rodzinie z jednym ojcem i jedną 

matką ten obraz Boga Ojca obciążony jest stosun-

kami panującymi między dzieckiem a ojcem wy-

niesionymi z naszych lat dziecięcych. Bywa, że jest 

tam sporo pretensji i niezaspokojonych pragnień. 

Nie wchodzę tu w rozstrzyganie, czy są one słuszne, 

czy nie, ale subiektywnie obecne i ciążące. Myślę, że 

dla ludzi dorastających w przytoczonych na wstępie 

kulturach afrykańskich wiadomość, że Bóg jest oj-

cem, ma zupełnie inne znaczenie. Ot, jeszcze jeden 

ojciec więcej. Wszystko.

Bóg jest moim ojcem. Mogę do niego mówić Abba, 

czyli „tatusiu”. Jakie budzi to we mnie emocje i jak 

wpływa na nie mój stosunek do ziemskiego, rodzo-

nego ojca?



95

ZADOŚĆUCZYNIENIE

„Pocieszcie, pocieszcie mój lud!”  – mówi wasz Bóg. 
„Przemawiajcie do serca Jeruzalem i wołajcie do niego, 
że czas jego służby się skończył, że nieprawość jego od-
pokutowana, bo odebrało z ręki Pana karę w dwójnasób  
za wszystkie swe grzechy”. Głos się rozlega: „Drogę dla 
Pana przygotujcie na pustyni, wyrównajcie na pustkowiu 
gościniec naszemu Bogu! Niech się podniosą wszystkie 
doliny, a wszystkie góry i wzgórza obniżą; równiną niechaj  
się staną urwiska, a strome zbocza niziną gładką. Wtedy się 
chwała Pańska objawi, razem ją wszelkie ciało zobaczy, bo 
usta Pańskie to powiedziały”. Wstąpże na wysoką górę, 
zwiastunko dobrej nowiny w Syjonie! Podnieś mocno  
twój głos, zwiastunko dobrej nowiny w Jeruzalem! Podnieś 
głos, nie bój się! Powiedz miastom judzkim: „Oto wasz 
Bóg!” Oto Pan Bóg przychodzi z mocą i ramię Jego dzierży 
władzę. Oto Jego nagroda z Nim idzie i przed Nim Jego za-
płata. Podobnie jak pasterz pasie On swą trzodę, gromadzi 
[ją] swoim ramieniem, jagnięta nosi na swej piersi, owce 
karmiące prowadzi łagodnie (Iz 40, 1-5.9-11).

W Księdze Izajasza ukrywa się najlepsza nowina, 

przynosząca taką ulgę jak po całym dniu trudnej 

wędrówki pozostawienie w schronisku, na kory-

tarzu przyciasnych butów i przejście do rozległej 

sali, gdzie pachnie naleśnikami. A wołanie to brzmi: 

„nieprawość jego odpokutowana”. Czyli owszem, 

była nieprawość, ale została odpokutowana. Kościół 

zna ten dukt prowadzący przez gęsto zarośnięty nie-

prawością świat. Jest to ścieżka wydeptywana przez 

niezliczone rzesze i pokolenia ludzi wierzących. Na 

początku tej drogi jest uznanie swojej winy. Proste 



96

przyznanie się: „Tak, zgrzeszyłem. Moje grzechy 

stoją przede mną”. Potem przychodzi założyć przy-

ciasne buty, które poprowadzą na pokutniczy szlak. 

W wielu miejscach można natrafić na tereny usia-

ne kamiennymi krzyżami pokutniczymi, które 

świadczą o odbytej ekspiacji. Istotą pokuty był wy-

siłek włożony w niesienie krzyża, publiczny znak 

pokornego przyznania się do winy oraz pragnie-

nie zadośćuczynienia.

Wydaje się, że owa praktyka zadośćuczynienia, 

także w kontekście spowiedzi, gdzieś nam się zagu-

biła, wpadła w czarną czeluść zapomnienia. A prze-

cież właśnie ona dostarcza niesamowitej siły i daje 

światło, które rozprasza nasze wewnętrzne ciemno-

ści. Im prościej zrealizowana, tym lepiej. Ukradłem 

krowę, oddam młodszą, dojniejszą i lepiej wypasio-

ną tak, aby człowiek, którego skrzywdziłem, nie ża-

łował tego, co się stało, a wręcz przeciwnie – cieszył 

się, że mu się powiodło. Obgadałem kogoś, oczer-

niłem, stękałem i syczałem na niego, teraz powiem 

tyle dobrych słów o nim, że pokrzywdzony poczu-

je satysfakcję i będzie sławił swój los, ciesząc się, że 

przykrości, które go spotkały, doprowadziły do od-

nowy jego dobrego imienia.

Św. Paweł podpowiada, że taką drogą odrodzenia 

śmiało może maszerować każdy z nas, gdyż Bóg: 

„wszystkich chce doprowadzić do nawrócenia”. 

A gdy na nią wejdziemy, szybko spotkamy Jego po-

mocną dłoń wyciągniętą ku nam. 

W jakiej sytuacji i komu ostatnio zadośćuczyniłem? 

Co czułem? Jak na to zareagował pokrzywdzony?



97

WYDARZENIA PRZYGOTOWUJĄCE

Po sześciu dniach Jezus wziął z sobą Piotra, Jakuba i Jana 
i zaprowadził ich samych osobno na górę wysoką. Tam 
przemienił się wobec nich. Jego odzienie stało się lśniąco 
białe tak, jak żaden folusznik na ziemi wybielić nie zdo-
ła. I ukazał się im Eliasz z Mojżeszem, którzy rozmawiali 
z Jezusem. Wtedy Piotr rzekł do Jezusa: „Rabbi, dobrze, że 
tu jesteśmy; postawimy trzy namioty: jeden dla Ciebie, je-
den dla Mojżesza i jeden dla Eliasza”. Nie wiedział bowiem, 
co należy mówić, tak byli przestraszeni. I zjawił się obłok, 
osłaniający ich, a z obłoku odezwał się głos: „To jest mój 
Syn umiłowany, Jego słuchajcie!”. I zaraz potem, gdy się 
rozejrzeli, nikogo już nie widzieli przy sobie, tylko samego 
Jezusa (Mk 9, 2-8).

Bóg czasami oczekuje od nas bardzo dużo, ale 

jednocześnie odpowiednio nas na tę trudną drogę 

wyposaża. Abram ewidentnie potrzebował wspar-

cia. Zatem Bóg każe mu wyjść z namiotu, z ciasnej 

przestrzeni własnych zmartwień i obaw, aby popa-

trzył na gwiazdy, na wszechświat i odkrył, że per-

spektywa jest dużo szersza niż krąg jego namiotu. 

A później rozpoczyna się niezwykły spektakl. Wśród 

gęstniejącego mroku, gdy lęk miesza się z sennością, 

Abram przerąbuje zwierzęta na połowy i walczy ze 

zlatującym się drapieżnym ptactwem. Zwyczaj za-

wierania przymierza w bardzo ważnych sprawach, 

dotyczących choćby własności studni czy miejsca 

pochówku najbliższych, był Abramowi doskona-

le znany. Zawierający przymierze przechadzali się 

między połowami rozrąbanych zwierząt i zaprzy-

sięgali, aby z nimi stało się to samo, gdyby zerwali 



98

zawarty właśnie pakt. Obrazowy, wstrząsający, ro-

biący ogromne wrażenie symbol. I właśnie czegoś 

takiego potrzebował Abram. Pragnął też ognia jak-

by z pieca, gdyż wyszedł z Ur Chaldejskiego, a sło-

wo „ur” w języku hebrajskim może znaczyć właśnie 

„ogień wydobywający się z pieca”. W opowiadaniu 

apokryficznym znajdziemy zadziwiającą opowieść 

o tym, że ojciec Abrama był wytwórcą glinianych 

bożków, które wypiekał w piecu (dziś powiedzieli-

byśmy, że utrzymywał się z wyrobu dewocjonaliów). 

Gdy Abram odkrył istnienie prawdziwego, żywego 

Boga, metalowym prętem zniszczył figurki. Za ten 

czyn został skazany na spalenie w piecu. Ostatecznie 

jednak uszedł z życiem. I klamra się zamyka. W mro-

ku nocy pojawia się ogień jakby z pieca, a Abram za-

wiera przymierze z Bogiem.

Uczniowie Jezusa też potrzebują spektaklu, któ-

ry wyposaży ich w potrzebne siły, pomoże przejść 

przez trudne wydarzenia. Jezus starannie przygoto-

wał go na górze. Zabrał trzech najbliższych na wy-

prawę. Przemienił się wobec nich. I wydawałoby się, 

że poniósł kompletną porażkę. Uczniowie niczego 

nie zrozumieli. Piotr nie wiedział, co powiedzieć, 

zaczął bredzić o jakimś planie stawiania namio-

tów. Wszystko jak kulą w płot. A jednak ostatecznie 

to przejmujące wydarzenie przyniosło owoce. Bo 

wszystko dojrzewa w swoim czasie.

Jakie wydarzenia, początkowo niezrozumiałe, przy-

gotowały mnie jednak na przejście przez inne trud-

ne chwile?



99

ANI PANIKA, ANI TRYUMF

Gdy niektórzy mówili o świątyni, że jest przyozdobiona 
pięknymi kamieniami i darami, powiedział: „Przyjdzie czas, 
kiedy z tego, na co patrzycie, nie zostanie kamień na kamie-
niu, który by nie był zwalony”. Zapytali Go: „Nauczycielu, 
kiedy to nastąpi? I jaki będzie znak, gdy się to dziać zacznie?”.
Jezus odpowiedział: „Strzeżcie się, żeby was nie zwiedziono. 
Wielu bowiem przyjdzie pod moim imieniem i będą mówić: 
„Ja jestem” oraz: „Nadszedł czas”. Nie chodźcie za nimi! I nie 
trwóżcie się, gdy posłyszycie o wojnach i przewrotach. To 
najpierw musi się stać, ale nie zaraz nastąpi koniec”. Wtedy 
mówił do nich: „Powstanie naród przeciw narodowi i króle-
stwo przeciw królestwu. Będą silne trzęsienia ziemi, a miej-
scami głód i zaraza; ukażą się straszne zjawiska i wielkie 
znaki na niebie. Lecz przed tym wszystkim podniosą na was 
ręce i będą was prześladować. Wydadzą was do synagog 
i do więzień oraz z powodu mojego imienia wlec was będą 
do królów i namiestników. Będzie to dla was sposobność do 
składania świadectwa. Postanówcie sobie w sercu nie ob-
myślać naprzód swej obrony. Ja bowiem dam wam wymo-
wę i mądrość, której żaden z waszych prześladowców nie 
będzie się mógł oprzeć ani się sprzeciwić. A wydawać was 
będą nawet rodzice i bracia, krewni i przyjaciele i niektó-
rych z was o śmierć przyprawią. I z powodu mojego imienia 
będziecie w nienawiści u wszystkich. Ale włos z głowy wam 
nie zginie. Przez swoją wytrwałość ocalicie wasze życie”  
(Łk 21, 5-19).

Mowa Jezusa z 21 rozdziału Ewangelii według św. 

Łukasza poprzedza bezpośrednio Jego śmierć 

i zmartwychwstanie, w których wypełniają się wszyst-

kie wypowiedziane słowa. Z tym że tajemnica Syna 



100



101

Człowieczego jest także tajemnicą każdego czło-

wieka, również tajemnicą naszego życia. To, co się 

przydarzyło Mistrzowi, będzie też – w jakimś stop-

niu  – udziałem Jego uczniów, jeśli tylko za takich 

się uważamy.

Pierwsi chrześcijanie z niepokojem pytali, kie-

dy nadejdzie królestwo Boże. Św. Marek w swojej 

Ewangelii wyjaśniał im, w jaki sposób go oczekiwać. 

A chrześcijanom kolejnego pokolenia, do których 

i my się zaliczamy, św. Łukasz tłumaczy sens dalsze-

go oczekiwania. Otóż właśnie w naszych czasach to 

oczekiwanie kieruje nas ku prawdziwej nadziei, któ-

ra nie może zawieść.

Owszem, świat się skończy, bo wszystko, co ma 

swój początek i koniec. Skończy się również zło, bo 

nie dla takiego celu Bóg powołał świat do istnienia. 

Jednakże należy unikać zarówno paniki, jak i nut 

tryumfalistycznych. Zwycięży wierność Boga i jego 

prosta miłość do każdego z nas. Upewnia nas w tym 

zmartwychwstanie Chrystusa. Choć królestwo Boże 

tu na ziemi będzie zawsze podobne do ziarna, to 

przynosi owoc. Mimo że jest małe, wrzucone w róż-

ne wydarzenia naszego życia, ukryte w nich rozrasta 

się do widocznych rozmiarów. Dlatego nie należy się 

zniechęcać. Zbawienie to proces, który został zapo-

czątkowany i trwa nieprzerwanie. Historia Jezusa nie 

należy do przeszłości, ale toczy się w teraźniejszości, 

w naszym życiu, mimo że czasami nie dostrzegamy 

jej obecności albo nie rozumiemy przebiegu.

Może warto w długie jesienne wieczory zaparzyć 

sobie dobrą, aromatyczną herbatę, siąść w fotelu, 

pogrzebać w różnych wydarzeniach ostatnich dni 



102

i odszukać rozsiane po naszym życiu ziarna zbawie-

nia. Przyjrzeć się, jak kiełkują, zapuszczają korzenie, 

a może nawet już wydają słodkie owoce. Szukać kon-

kretów. Przyłożyć ucho, wsłuchać się w rytm, któ-

rym tętni nasze istnienie, i rozpoznać toczące się 

procesy zbawienia. Westchnąć z ulgą, odkrywając 

ukryty sens i wyczuwając kierunek, w jakim toczy 

się nasze życie.

Jak na moje codzienne życie przekłada się świado-

mość bezpośredniego udziału w wielkiej historii 

zbawienia, z której Bóg nigdy nie zrezygnuje?



103

MIEJSCE DLA ŚWIATŁA

Naród kroczący w ciemnościach ujrzał światłość wiel-
ką; nad mieszkańcami kraju mroków światło zabłysło. 
Pomnożyłeś radość, zwiększyłeś wesele. Rozradowali się 
przed Tobą, jak się radują we żniwa, jak się weselą przy 
podziale łupu. Bo złamałeś jego ciężkie jarzmo i drążek 
na jego ramieniu, pręt jego ciemięzcy jak w dniu poraż-
ki Madianitów. Albowiem Dziecię nam się narodziło, 
Syn został nam dany, na Jego barkach spoczęła władza. 
Nazwano Go imieniem: Przedziwny Doradca, Bóg Mocny, 
Odwieczny Ojciec, Książę Pokoju. Wielkie będzie Jego pa-
nowanie w pokoju bez granic na tronie Dawida i nad Jego 
królestwem, które On utwierdzi i umocni prawem i spra-
wiedliwością, odtąd i na wieki. Zazdrosna miłość Pana 
Zastępów tego dokona (Iz 9, 1-3.5-6).

Gdy wchodzimy w siebie, do najgłębszych pokła-

dów naszego serca, często odnajdujemy tam samot-

ność, mrok i ciemność. Im bardziej się zagłębiamy, 

tym mrok staje się gęstszy, ciemność czarniejsza, 

a samotność bardziej wszechobecna. Wydaje nam 

się to straszne, przerażające… Tymczasem właśnie 

ta samotność jest przestrzenią dla drugiego czło-

wieka, pustym nakryciem przy wigilijnym stole. 

Jest oczekiwaniem.

Potrzebujemy odkrywania naszych wewnętrz-

nych ciemności, by mogło w nich zabłysnąć światło. 

„Naród kroczący w ciemnościach ujrzał światłość 

wielką…”; „Nad mieszkańcami kraju mroków światło 

zabłysło”– to słowa o nas. Tego światła nie znajdzie-

my w sobie, ono przychodzi z zewnątrz. Dopiero gdy 

oświecimy historię swego życia Bożym reflektorem, 



104

wydobędziemy z mroku sens wielu wydarzeń. 

Odkryjemy piękno ukryte w szarej codzienności, 

a patrząc w przyszłość, ujrzymy kobierce pełne na-

dziei. Ujrzymy naszą gotowość do bezinteresowno-

ści, wrażliwość, zwykłą ludzką dobroć.

W jakich sytuacjach światło płynące z Ewangelii lub 

modlitwy pomogło mi pokonać moje wewnętrz-

ne ciemności?



105

PUSTA CYSTERNA

Przywódcy więc powiedzieli do króla: „Niech umrze ten 
człowiek, bo naprawdę obezwładnia on ręce żołnierzy, któ-
rzy pozostali w tym mieście, i ręce całego ludu, gdy mówi do 
nich podobne słowa. Człowiek ten nie szuka przecież po-
myślności dla tego ludu, lecz nieszczęścia”. Król Sedecjasz 
odrzekł: „Oto jest w waszych rękach!”. Nie mógł bowiem 
król nic uczynić przeciw nim. Wzięli więc Jeremiasza i wtrą-
cili go, spuszczając na linach, do cysterny Malkiasza, syna 
królewskiego, która się znajdowała na dziedzińcu wartow-
ni. W cysternie zaś nie było wody, lecz błoto; zanurzył się 
więc Jeremiasz w błocie. [Ebedmelek – przyp. red.] wyszedł 
z domu królewskiego i rzekł do króla: „Panie mój, królu! Źle 
zrobili ci ludzie, tak postępując z prorokiem Jeremiaszem 
i wrzucając go do cysterny. Przecież umrze z głodu w tym 
miejscu, zwłaszcza że nie ma już chleba w mieście”. Rozkazał 
król Kuszycie Ebedmelekowi: „Weź sobie stąd trzech ludzi 
i wyciągnij proroka Jeremiasza z cysterny, zanim umrze”  
(Jr 38, 4-6.8-10).

Żeby móc zgromadzić wodę do codziennego użytku, 

potrzebne są cysterny. Jeśli są wypełnione nią po brze-

gi, wówczas spełniają swoją funkcję. Puste albo pełne 

błota to zupełny bezsens. I właśnie w takim miejscu 

znalazł się gorliwy prorok Jeremiasz, który obez-

władniał ręce żołnierzy, gdy głosił im słowo. Bezsilny, 

wpadł w „paradoksalną” przestrzeń – pustą cysternę.

Każdy, kto na serio przyjmuje słowo Boże i próbuje 

nim żyć, prędzej czy później spotka się z paradoksa-

mi typu: światło i ciemność, życie i śmierć, grzeszność 

i świętość, posłuszeństwo i wolność, ubóstwo i bogac-

two… Integrowanie tych paradoksów to nie jest prosta 



106

sprawa. Czasami przypomina siedzenie w pustej cy-

sternie, co wydaje się zupełnie bez sensu, ale jednak 

bez tego doświadczenia trudno prowadzić głębsze 

życie duchowe. O dziwo, często doświadczenie ży-

ciowego bezsensu prowokuje też rozwój, poszukiwa-

nie innych dróg, gdy okazuje się, że napotykamy na 

ścianę. Wszystko wskazuje na to, że chrześcijaństwo 

polega, między innymi, na umiejętności integrowa-

nia paradoksów.

W jakich konkretnych sytuacjach musiałem zinte-

grować w sobie ewangeliczne paradoksy typu: świa-

tłość i ciemność, ubóstwo i bogactwo, posłuszeństwo 

i wolność, pokój i rozdarcie?



107

POTĘGOWANIE

A Pan niech pomnoży liczbę waszą i niech spotęguje wa-
szą wzajemną miłość dla wszystkich, jaką i my mamy dla 
was; aby serca wasze utwierdzone zostały jako nienagan-
ne w świętości wobec Boga, Ojca naszego, na przyjście 
Pana naszego Jezusa wraz ze wszystkimi Jego święty-
mi. A na koniec, bracia, prosimy i zaklinamy was w Panu 
Jezusie: według tego, coście od nas przejęli w sprawie 
sposobu postępowania i podobania się Bogu – jak już po-
stępujecie  – stawajcie się coraz doskonalszymi! Wiecie 
przecież, jakie nakazy daliśmy wam przez Pana Jezusa  
(1 Tes 3, 12-4, 2).

Św. Paweł obiema rękami podpisuje się pod nieco wy-

świechtanym hasłem: kochajmy się. Co więcej, wzywa 

do miłości, wypowiadając akt strzelisty: „Pan […] niech 

spotęguje miłość waszą nawzajem do siebie […]”. 

Co znaczy miłować się wzajemnie? To niezwykle 

ważne pytanie. Właśnie ten specyficzny rodzaj mi-

łości ma wyróżniać chrześcijan. W tej dziedzinie 

powinniśmy być ekspertami, i trzeba przyznać, nie-

rzadko jesteśmy. Często staję z „rozdziawioną z po-

dziwu gębą”, przyglądając się, jak niektórzy chrze-

ścijanie okazują ten rodzaj miłości. 

Podobno najtrudniej coś genialnego dostrzec 

we własnej rodzinie. Jest w tym sporo prawdy. 

Postępowanie mojej babci zrozumiałem po wielu 

latach. Mimo swego podeszłego wieku zawsze była 

dziarska i w świetnej kondycji. Jednak ranki prze-

żywała trudno, szczególnie te, gdy zbierała się do 

kościoła. Wtedy powłóczyła nogami „szur, szur” 

i z trudem stawiała kroki. Pochylała się, stawała się 



108

niepewna. Dawała wszystkim do zrozumienia, że 

bez wsparcia nie da rady dość na mszę. Prosiła za-

tem o pomoc swoje koleżanki. Były to zawsze naj-

biedniejsze kobiety w okolicy. W drodze powrotnej 

zapraszała je na smaczne śniadanie. Gawędziły sobie 

nieco, a na pożegnanie każda dostawała drożdżówki. 

Jestem przekonany, że te kobiety wracały do domu 

zadowolone i podniesione na duchu, bo mimo swej 

biedy mogły jeszcze komuś pomóc. Zaś dla mojej 

babci był to sposób dożywiania ubogich koleżanek, 

ale tak zorganizowany, by, jak pisze św. Paweł, Bóg 

mógł spotęgować wzajemną miłość.

W jakich konkretnych sytuacjach udało mi się ko-

chać miłością wzajemną? Kto ostatnio zaskoczył 

mnie swym sposobem okazywania miłości?



109

SZANSE

W tym czasie Maryja wybrała się i poszła z pośpiechem 
w góry do pewnego miasta w [pokoleniu] Judy. Weszła 
do domu Zachariasza i pozdrowiła Elżbietę. Gdy Elżbieta 
usłyszała pozdrowienie Maryi, poruszyło się dzieciąt-
ko w jej łonie, a Duch Święty napełnił Elżbietę. Wydała 
ona okrzyk i powiedziała: „Błogosławiona jesteś między 
niewiastami i błogosławiony jest owoc Twojego łona. 
A skądże mi to, że Matka mojego Pana przychodzi do 
mnie? Oto, skoro głos Twego pozdrowienia zabrzmiał 
w moich uszach, poruszyło się z radości dzieciątko 
w moim łonie. Błogosławiona jesteś, któraś uwierzyła, że 
spełnią się słowa powiedziane Ci od Pana” (Łk 1, 39-45).

Maryja wchodzi do domu Elżbiety i słyszy: „A skądże 

mi to, że Matka mojego Pana przychodzi do mnie?”. 

Ważne wydarzenia, jak wyprawa młodej kobiety 

w góry, by pomóc spodziewającej się dziecka starej 

krewnej, wpisane są w zwyczajny ludzki los. Wielkość 

chwili miesza się z szarą codziennością. Maryja 

nie skupia się na własnej niesamowitej historii, ale 

otwiera drzwi domu swej krewnej, by wejść tam 

z praktycznym wsparciem i „babską” solidarnością. 

Prowadzi ją mądra wyobraźnia, która pozwala zro-

zumieć, jak może wyglądać ciąża kobiety w pode-

szłym już wieku. Potrzebna będzie opieka i pomoc.

Jeśli chcemy podążać tymi śladami warto pa-

miętać, że aby pójść w ślady Maryi w różnych 

spektakularnych momentach, potrzebujemy cało-

rocznego treningu, czyli wielu sytuacji, w których 

udzielamy schronienia słabszym i pogubionym, po-

trzebujemy poświęcenia naszego cennego czasu – ze 



110

współczuciem i bez wahania – na rozmowę z tymi, 

którzy są osamotnieni. Wszystkie te sytuacje są jak 

górska droga Maryi idącej do krewniaczki, by stanąć 

u jej drzwi, musiała pokonać dzielący je dystans. Tak 

samo w szarej codzienności – wysiłek, jaki wkłada-

my w spotkania i pomoc słabszym, może otworzyć 

drzwi naszego domu i sprawić, by miejsce przy stole 

mógł zająć ktoś nieznany, a może i znany, ale zapo-

mniany, pominięty, a czasem nawet niewygodny.

W jaki sposób na co dzień poprzez drobne gesty 

ćwiczę i wychowuję się do bardziej spektakularnych 

akcji pomocowych? 



111

WIEM, ŻE NIE WIEM

Gdy Jezus narodził się w Betlejem w Judei za panowa-
nia króla Heroda, oto mędrcy ze Wschodu przybyli do 
Jerozolimy i pytali: „Gdzie jest nowo narodzony Król ży-
dowski? Ujrzeliśmy bowiem Jego gwiazdę na Wschodzie 
i przybyliśmy oddać Mu pokłon” (Mt 2, 1-2).

Mędrzec zawsze wie, jakie pytanie postawić. Wie też, 

komu je zadać. A nade wszystko wie, że nie wie. To 

jest właśnie szczyt mądrości. Spokojne przyjmowa-

nie swojej niewiedzy stanowi wielką życiową siłę. 

Zdawał sobie z tego sprawę już Sokrates – geniusz 

przełomu V i VI wieku przed Jezusem. Mimo że wie-

dzę uważał za największą i najcenniejszą cnotę, po-

wtarzał: „Wiem, że nic nie wiem”. Ale co począć ze 

świadomością własnej niewiedzy?

Jeszcze do niedawna, gdy błąkaliśmy się po nie-

znanych miastach bez GPS-u, z wielką uwagą przy-

glądaliśmy się przechodniom, by wybrać tego, który 

mógł nam pomóc i wskazać drogę. Zdarzało się, że 

zapytany od razu przyznawał się do swojej niewie-

dzy, innym razem po pierwszych zdaniach wiedzie-

liśmy, że za dużo nie zyskamy, a czasami wypowia-

dane z pewnością słowa, które braliśmy za dobrą 

monetę, wyprowadzały nas w pole.

Komu zaufać na drodze rozwoju duchowego? 

Zwykła roztropność nakazuje unikać zmieniających 

się mód i trendów, które w przestrzeni życia ducho-

wego też mają swoje miejsce i potrafią nieoczekiwa-

nie zapełnić nawet całe stadiony.

Zatem może należy odwołać się do klasyki ducho-

wości – ojców Kościoła, do początków chrześcijaństwa 



112

(choć nieco problematyczny jest inny kontekst kul-

turowy)? Nasze czasy też mają swoich klasyków, 

którzy mogą dać odpór sensacyjnie opakowanym 

nowościom jeżącym się na niektórych katolickich 

portalach. Nie mówię tu o jakichś teoretykach  – 

przypisuje się im raczej miano świadków. Warto na 

przykład odkurzyć niezwykłą historię życia ks. Jana 

Ziei – człowieka o twarzy prawdziwego proroka czy 

ks. Bronisława Bozowskiego  – przyjaciela aktorów, 

milicjantów i chuliganów.

Pozostaje jeszcze trafny dobór pytań, jakie należy 

im postawić, bo przecież najważniejsze to nie tylko 

wiedzieć kogo, ale także o co zapytać. Czy zatem za-

pytać ich o świętość, o drogę do świętości, o trwanie 

w stanie łaski uświęcającej czy o najskuteczniejsze 

modlitwy? A może postawić pytanie trochę już zsza-

rzałe, ale nadal pełne mocy: „Jak żyć prosto i w zgo-

dzie z innymi”. Przecież są w tym specjalistami.

Jak wybieram ludzi, którzy pomagają mi znaleźć od-

powiedzi na istotne pytania?



113

W CODZIENNOŚCI GO SPOTKACIE

Niech w święto radosne Paschalnej Ofiary
składają jej wierni uwielbień swych dary.
Odkupił swe owce Baranek bez skazy,
pojednał nas z Ojcem i zmył grzechów zmazy.

Śmierć zwarła się z życiem i w boju, o dziwy,
choć poległ Wódz życia, króluje dziś żywy.
Mario, Ty powiedz, coś w drodze widziała?
Jam Zmartwychwstałego blask chwały ujrzała.

Żywego już Pana widziałam grób pusty
i świadków anielskich, i odzież, i chusty.
Zmartwychwstał już Chrystus, Pan mój i nadzieja,
a miejscem spotkania będzie Galilea.

Wiemy, żeś zmartwychwstał, że ten cud prawdziwy,
o Królu Zwycięzco, bądź nam miłościwy.

Co roku, gdy śpiewam Sekwencję Wielkanocną, czu-

ję to samo bicie serca, uniesienie w pierwszej chwili 

paradoksalnie połączone z niezwykle cichą, jakby 

nieśmiałą radością, która z każdym wersetem na-

biera siły, aż w końcu staje się zuchwała, granicząca 

z szaleństwem. Dlaczego tak się dzieje? Nie do koń-

ca rozumiem, ale może powód jest niezwykle prosty: 

sekwencja mówi o tym, co już się dokonało, o zakoń-

czonej bitwie. Kurz opadł, noc bezpowrotnie minęła, 

wschodzi słońce, a na polu bitwy, jak się okazuje, nie 

ma trupów, tylko kwitnące łąki, słońce i zapach świe-

żej trawy. „Śmierć zwarła się z życiem i w boju, o dzi-

wy, choć poległ Wódz życia, króluje dziś żywy”. Dalej 



114



115

pojawia się wezwanie skierowane do oszołomionej 

Marii, aby czym prędzej wyśpiewała nam to wszyst-

ko, co widziała na własne oczy. Ta pieśń ma niesa-

mowity rytm, tak oczywisty jak jej treść. Wydaje się, 

że nic nie może przysłonić radości i doniosłości tych 

słów. Niech więc sączą się do serca, niech przekonują 

o zwycięstwie nadziei, która zawieść nie może.

Jak głosi pieśń, miejscem spotkania ze Zmartwych-

wstałym ma być Galilea. Za czasów Chrystusa, tak 

samo jak dziś, toczyło się tam szare życie – zwykła, 

turkocząca codzienność. I właśnie w tej codzienno-

ści mamy odnaleźć obecność Zmartwychwstałego. 

Owszem, potrzebujemy świętowania, abyśmy mo-

gli odpocząć, czyli wrócić do początku, do poczęcia, 

tam, gdzie wszystko się zaczyna, gdzie możemy od-

naleźć sens naszej codzienności walki, naszego zma-

gania się, naszej pracy. To jest najgłębsze rozumienie 

słowa „odpoczynek”. Zacząć od początku, od odnale-

zienia sensu1. Świętowanie ma swą doniosłość i wagę, 

ale jest ono incydentalne, najwięcej dni to właśnie 

szara rzeczywistość. Apostołowie poruszeni zmar-

twychwstaniem wracają do swojego życia odmienie-

ni. Odkryli jego nowy sens i dlatego ich codzienność 

staje się miejscem spotkania z Chrystusem. 

Jak w czasie odosobnienia dbam o odpoczynek, któ-

ry prowadziłby mnie do początku, do odnalezie-

nia sensu?

1    Jak zauważał w wielu swych wypowiedziach ks. Krzysztof  
Grzywocz.



116

POCIESZENIE – AKTY CZYSTEGO DOBRA

„Pocieszcie, pocieszcie mój lud!”  – mówi wasz Bóg. 
„Przemawiajcie do serca Jeruzalem i wołajcie do niego, 
że czas jego służby się skończył, że nieprawość jego od-
pokutowana, bo odebrało z ręki Pana karę w dwójnasób 
za wszystkie swe grzechy”. Głos się rozlega: „Drogę dla 
Pana przygotujcie na pustyni, wyrównajcie na pustkowiu 
gościniec naszemu Bogu! Niech się podniosą wszyst-
kie doliny, a wszystkie góry i wzgórza obniżą; równiną 
niechaj się staną urwiska, a strome zbocza niziną gład-
ką. Wtedy się chwała Pańska objawi, razem ją wszelkie 
ciało zobaczy, bo usta Pańskie to powiedziały”. Wstąpże 
na wysoką górę, zwiastunko dobrej nowiny w Syjonie! 
Podnieś mocno twój głos, zwiastunko dobrej nowiny 
w Jeruzalem! Podnieś głos, nie bój się! Powiedz mia-
stom judzkim: „Oto wasz Bóg!”. Oto Pan Bóg przycho-
dzi z mocą i ramię Jego dzierży władzę. Oto Jego na-
groda z Nim idzie i przed Nim Jego zapłata. Podobnie 
jak pasterz pasie On swą trzodę, gromadzi [ją] swoim 
ramieniem, jagnięta nosi na swej piersi, owce karmiące 
prowadzi łagodnie (Iz 40, 1-5.9-11).

Przyjście Chrystusa, czyli cała historia wcielenia, 

śmierci krzyżowej i zmartwychwstania zapowiada-

ne jest przez proroka Izajasza jako wielkie pocie-

szenie – „Pocieszcie, pocieszcie mój lud”. Chrystus 

nie pojawia się między nami jako oskarżyciel, ale 

jako wybawca i obrońca. Oskarżycielem jest szatan. 

On nieustannie przekonuje wszystkich, że świat nie 

ma sensu, zmierza donikąd, a nasze życie to rów-

nia pochyła, którą zjeżdżamy na zatracenie i nie 



117

istnieje dla nas żaden ratunek. Katastrofa już się 

zaczęła, zmierzamy do destrukcji. Chrystus zaś ca-

łym swoim życiem i ofiarą z niego pokazuje, że je-

steśmy w oczach Boga niezwykle cenni, wartościowi 

i będziemy ocaleni, a w zasadzie to ocalenie już się 

dzieje i jest naszym udziałem. I choćby cały świat 

zwariował, budował krematoria obsługujące komo-

ry gazowe czy realizował jeszcze gorsze pomysły, to 

zawsze na dnie popiołów pojawi się diament i ludzie, 

w których zwycięży czyste dobro – przedsmak tego 

wiekuistego. Czyste dobro nie krzyczy, nie podnosi 

głosu, ale spokojnie świeci w ciemności i rozjaśnia 

mroki naszej egzystencji. Ono daje prawdziwe po-

cieszenie, nadzieję i umocnienie.

Jak wejść na drogę pocieszenia? Jak oddać swo-

je życie na jego służbę? Wydaje się, że u początku 

wystarczy prosta kontemplacja Osoby Chrystusa. 

Przyglądanie się Jego pokornej postawie, jak wtedy, 

gdy ustawia się w kolejce po chrzest między grzesz-

nikami. Nie unika ich, ale jest z nimi w braterskiej so-

lidarności. Dzięki fascynacji Osobą Chrystusa, która 

dzień za dniem przenika do całej naszej ludzkiej 

osoby, my – zwykli ludzie ze wszystkimi słabościami 

i skłonnościami do złego – potrafimy zdobyć się na 

akty czystego dobra i poprzez proste gesty i konkret-

ne działanie jesteśmy pocieszeniem dla tych, którzy 

są blisko nas. Wówczas mroki zamieniają się w praw-

dziwą światłość i w jasny dzień, a Ewangelia staje się 

naszym udziałem. Wszystko nabiera sensu. A o tym, 

że akt czystego dobra jest w zasięgu ręki, przekonuje 

nas także Jan Paweł II w encyklice Veritatis splendor, 



118

mówiąc, że istnieje możliwość doskonałego spełnie-

nia dobra. I to jest realne zwycięstwo.

W jakich sytuacjach doświadczyłem czystego dobra 

ze strony innych ludzi? Kiedy ostatnio, kierując się 

Ewangelią, byłem dla kogoś autentycznie dobry?



119

O NIESTOSOWNOŚCI CUDU 

Trzeciego dnia odbywało się wesele w Kanie Galilejskiej 
i była tam Matka Jezusa. Zaproszono na to wesele także 
Jezusa i Jego uczniów. A kiedy zabrakło wina, Matka Jezusa 
mówi do Niego: „Nie mają już wina”. Jezus Jej odpowiedział: 
„Czyż to moja lub Twoja sprawa, Niewiasto? Czyż jeszcze nie 
nadeszła godzina moja?”. Wtedy Matka Jego powiedziała do 
sług: „Zróbcie wszystko, cokolwiek wam powie”. Stało zaś 
tam sześć stągwi kamiennych przeznaczonych do żydow-
skich oczyszczeń, z których każda mogła pomieścić dwie 
lub trzy miary. Rzekł do nich Jezus: „Napełnijcie stągwie 
wodą!”. I napełnili je aż po brzegi. Potem do nich powiedział: 
„Zaczerpnijcie teraz i zanieście staroście weselnemu!”. Oni 
zaś zanieśli. A gdy starosta weselny skosztował wody, któ-
ra stała się winem – nie wiedział bowiem, skąd ono pocho-
dzi, ale słudzy, którzy czerpali wodę, wiedzieli – przywołał 
pana młodego i powiedział do niego: „Każdy człowiek stawia 
najpierw dobre wino, a gdy się napiją, wówczas gorsze. Ty 
zachowałeś dobre wino aż do tej pory”. Taki to początek zna-
ków uczynił Jezus w Kanie Galilejskiej. Objawił swoją chwałę 
i uwierzyli w Niego Jego uczniowie (J 2, 1-11).

Cud w Kanie Galilejskiej może przyprawić nie-

których o zawrót głowy, ale z pewnością pomaga 

zrozumieć, że Bóg jest zupełnie inny od naszych 

najśmielszych wizji i oczekiwań. Wesele w Kanie 

przygotowuje nas na to, że będziemy nieustannie za-

skakiwani. Podarowanie weselnikom ponad sześciu-

set litrów wina, nawet przy założeniach, że zabawa 

dopiero się rozkręcała, to jednak krok dosyć śmia-

ły, szczególnie jak na początek znaków. Reakcji Jana 

Chrzciciela lepiej sobie nie wyobrażać. Powiedzieć, 



120

że mógł być zbity z tropu, to jakby nic nie powie-

dzieć. A gdyby to zestawić z problematyką głodu 

i uzależnień, to już powoli dociera do nas niezręcz-

ność całej sytuacji. Dlaczego dawać wino i radość, 

zamiast głosić wstrzemięźliwość i zaangażowanie na 

rzecz najuboższych? A może, jak zauważył Silvano 

Fausti, Jezus zamienił wodę w wino, wiedząc, że jego 

pobożni wyznawcy będą w przyszłości notorycznie 

rozwadniać wino Ewangelii wodą prawa?

Gdy próbujemy wejść w głąb siebie, do swojego 

serca często odkrywamy tam ciemność i pustkę – te 

same, które rozpościerały się w pustych kamiennych 

stągwiach. Wypełnienie ich wyłącznie wodą, czyli 

zagospodarowanie serca naturalnymi więziami, ma 

jakiś sens, ale nie sprawia, że cierpienie mija. Brat 

Roger z Taizé uważał, że w każdym z nas jest cząst-

ka, której nie może wypełnić żadna, nawet najgłęb-

sza ludzka zażyłość. I właśnie tę wodę Jezus zamienia 

w wino, wypełniając nas radością i miłością, którą na-

tychmiast możemy podzielić się z innymi, A każdy, 

kto skosztuje tego „napoju”, przyzna, że jest najlep-

szego gatunku. Ludzie przyłączali się do pierwszych 

chrześcijan nie dlatego, że ci mieli niezwykle spójny 

system filozoficzno-moralny, receptę na bieżące pro-

blemy lub świetną strukturę społeczną. Oni po prostu 

widzieli ułomnych śmiertelników wypełnionych wi-

nem miłości. Dlatego też po zesłaniu Ducha Świętego 

podejrzewano uczniów o nadużycie alkoholu. Taki to 

początek znaków miał miejsce w Kanie Galilejskiej.

W jakich sytuacjach życiowych odczuwałem konflikt 

między prawem a postawą miłości? Jakie rozwiąza-

nie przyjąłem? Dlaczego?



121

GDY BIBLIA PRZEMÓWI,  
BĘDZIESZ GÓRY PRZENOSIĆ

Potem powrócił Jezus w mocy Ducha do Galilei, a wieść 
o Nim rozeszła się po całej okolicy. On zaś nauczał w ich 
synagogach, wysławiany przez wszystkich. Przyszedł rów-
nież do Nazaretu, gdzie się wychował. W dzień szabatu 
udał się swoim zwyczajem do synagogi i powstał, aby 
czytać. Podano Mu księgę proroka Izajasza. Rozwinąwszy 
księgę, natrafił na miejsce, gdzie było napisane:
Duch Pański spoczywa na Mnie,
ponieważ Mnie namaścił i posłał Mnie,
abym ubogim niósł dobrą nowinę,
więźniom głosił wolność,
a niewidomym przejrzenie;
abym uciśnionych odsyłał wolnymi,
abym obwoływał rok łaski od Pana.
Zwinąwszy księgę, oddał słudze i usiadł; a oczy wszystkich 
w synagodze były w Nim utkwione. Począł więc mówić do 
nich: „Dziś spełniły się te słowa Pisma, któreście słyszeli” 
(Łk 4, 14-21).

W tym fragmencie widzimy wyprawę w dzieciń-

stwo, w młodość, do miasta rodzinnego. Zanim 

publiczna działalność zacznie się już na dobre, 

Chrystus robi mały skok w przeszłość. Odwiedza 

znaną mu synagogę i bierze udział w obrzędach. 

Wstaje, podają mu księgę Izajasza. Odszukuje frag-

ment i czyta. Oddaje zwój, ale oczy wszystkich są 

w nim utkwione, panuje przekonanie, że powi-

nien zabrać głos. On, komentując odczytany frag-

ment, zauważa, że właśnie przeczytał o sobie: „Dziś 



122

spełniły się te słowa Pisma, któreście słyszeli”. Pismo 

Święte nie tylko przemówiło, ale właśnie jego słowa 

spełniają się w życiu Jezusa. Zebrani są zachwyceni.

To jest właśnie największy fenomen Biblii. 

Przerzucamy strony, wybieramy przygodne zdania 

i nagle odkrywamy, że mówią o nas. Tak, właśnie 

o nas. Czasami jesteśmy wzruszeni do łez, czasami 

uradowani, ale bywa też, że czujemy się wystraszeni 

lub buntujemy się. Zawsze jednak towarzyszy temu 

niezwykłe zdumienie, że przemawia do nas tak traf-

nie, głęboko i mimo że wprost to jednak delikatnie.

Możemy pisać bardzo mądre komentarze do czy-

tań biblijnych, możemy wyciągać wnioski praktycz-

ne i odnosić święte słowa do najbardziej zagmatwa-

nych problemów współczesności, ale dopiero gdy 

odkryjemy, że Pismo Święte mówi o nas, że natrafi-

liśmy na ten fragment, który właśnie się spełnia i łą-

czy z naszym losem, Święta Księga zaczyna być już 

nie tylko interesująca, ale prawdziwa i żywa, a wszy-

scy dookoła nie mogą wyjść z podziwu.

Nawróciłem się na pierwszym roku geodezji. Jako 

neofita biegałem na tak zwane „godziny biblijne”. 

Spotykaliśmy się wieczorami w grupie studentów 

z różnych uczelni w podziemiach jednego z kościo-

łów, by czytać Biblię, a dokładniej Księgę Izajasza. 

A czytaliśmy ją z wypiekami na twarzy i wielką eks-

cytacją, bo święte teksty ożywały, jakby nie księga 

mówiła, ale Ktoś jej słowami wyjaśniał nam nasze 

życie, pomagał odnaleźć sens młodości przygwoż-

dżonej ciężarem stanu wojennego. Dostawaliśmy 

nie tylko autentyczne pocieszenie, ale również nową 

perspektywę, konkretne zadania do wykonania 



123

i niezbędną siłę, by im sprostać. A nasi rówieśnicy 

bardzo się dziwili, skąd w nas ten entuzjazm, odwaga 

i waleczność. Byliśmy gotowi góry przenosić.

Kiedy ostatnio, czytając Biblię, miałem przeświad-

czenie, że dany fragment mówi o mnie? Jaki pożytek 

z tego mieli moi bliscy?



124

ZOBACZYLI  
JEGO PLECY

Począł więc mówić do nich: „Dziś spełniły się te słowa 
Pisma, któreście słyszeli”. A wszyscy przyświadczali Mu 
i dziwili się pełnym wdzięku słowom, które płynęły z ust 
Jego. I mówili: „Czy nie jest to syn Józefa?”. Wtedy rzekł do 
nich: „Z pewnością powiecie Mi to przysłowie: Lekarzu, 
ulecz samego siebie; dokonajże i tu w swojej ojczyźnie 
tego, co wydarzyło się, jak słyszeliśmy, w Kafarnaum”. 
I dodał: „Zaprawdę, powiadam wam: żaden prorok nie 
jest mile widziany w swojej ojczyźnie. Naprawdę, mówię 
wam: Wiele wdów było w Izraelu za czasów Eliasza, kie-
dy niebo pozostawało zamknięte przez trzy lata i sześć 
miesięcy, tak że wielki głód panował w całym kraju; 
a Eliasz do żadnej z nich nie został posłany, tylko do 
owej wdowy w Sarepcie Sydońskiej. I wielu trędowatych 
było w Izraelu za proroka Elizeusza, a żaden z nich nie 
został oczyszczony, tylko Syryjczyk Naaman”. Na te sło-
wa wszyscy w synagodze unieśli się gniewem. Porwali 
Go z miejsca, wyrzucili Go z miasta i wyprowadzili aż na 
stok góry, na której ich miasto było zbudowane, aby Go 
strącić. On jednak przeszedłszy pośród nich, oddalił się  
(Łk 4, 21-30).

W czwartym rozdziale Ewangelii św. Łukasz ukazu-

je jeden z najbardziej wstrząsających opisów: Jezus 

przechodzący między swymi najbliższymi rodakami 

i oddalający się od nich. Tłum stojący nieruchomo 

z zaciśniętymi ustami, groźnym spojrzeniem wą-

skich oczu patrzący na Jego oddalające się plecy. Gdy 



125

sobie to wyobrażam, mam ciarki na plecach i szepczę 

pod nosem: „Oby mnie to nigdy nie spotkało. Obym 

nigdy nie patrzył na plecy oddalającego się Jezusa”.

Ale jak do tego doszło? Ludzi doświadczonych ży-

ciowo, którzy z niejednego pieca chleb jedli, z pew-

nością nie dziwią uwielbienie i podziw przechodzą-

ce w gwałtowną agresję. To jest możliwe zwłaszcza 

w większych zbiorowościach. Jeśli tylko coś się tłu-

mowi nie spodoba albo nie dostanie tego, czego 

żąda, słońce uwielbienia zostanie zakryte przez gra-

dowe chmury i burza gotowa. Dlaczego nie dostali 

znaku? Znali już Jezusa z opowieści. Wiedzieli, że 

czyni cuda. Dlaczego wśród swoich nie chce żadne-

go zdziałać? W czym miasto dzieciństwa jest gorsze 

od innych? W czym oni są gorsi? Dlaczego Jezus ich 

lekceważy? Jeśli sprawy tak się mają, że uważa się za 

kogoś niezwykłego, ale wśród swoich niczego nie 

chce dokonać, zasługuje na najwyższe potępienie.

W czym problem? Dlaczego Jezus odmawia? 

Czyżby powodem było jednoznaczne i agresywne 

żądanie tłumu: „Dokonaj także tutaj, w swojej oj-

czyźnie, tych rzeczy!”. Żądanie widzialnych znaków, 

pragnienie poznania w sposób doświadczalny i na-

macalny uniemożliwiają odpowiedź płynącą z wia-

ry, która jest posłuszeństwem Bogu. Nasze ziemskie 

poznanie polega na odkrywaniu zasad i reguł rzą-

dzących tym światem, aby go oswoić i nad nim za-

panować. Tymczasem wiara nie służy temu, by po-

znać i oswoić Boga. Istotą Boga jest dar, a jego nie 

można się domagać, bo to ogranicza dobrowolność 

Tego, który chce nas obdarować.



126

I tak oto Jezus jest napełniony Duchem Świętym, 

a jego rodacy napełnieni są gniewem. Jak zatem ni-

czego nie żądać, nie stawiać Boga pod ścianą, ale za-

ufać? Trzeba pamiętać, że na dar się czeka i samo 

to oczekiwanie, pokorne i ciche, stwarza przestrzeń, 

w której Bóg może nas obdarować tak, jak sam chce.

Jak wygląda moja modlitwa: jakie miejsce odgrywa 

w niej lista żądań – może opakowanych w pokorną 

prośbę  – które Bóg powinien spełnić? Co zamie-

rzam z tym zrobić?



127

MASZ SIĘ BAĆ!

Więc się ich nie bójcie! Nie ma bowiem nic zakrytego,  
co by nie miało być wyjawione, ani nic tajemnego, o czym 
by się nie miano dowiedzieć. Co mówię wam w ciemno-
ści, powtarzajcie na świetle, a co słyszycie na ucho, roz-
głaszajcie na dachach! Nie bójcie się tych, którzy zabijają 
ciało, lecz duszy zabić nie mogą. Bójcie się raczej Tego, 
który duszę i ciało może zatracić w piekle. Czyż nie sprze-
dają dwóch wróbli za asa? A przecież żaden z nich bez 
woli Ojca waszego nie spadnie na ziemię. U was zaś na-
wet włosy na głowie wszystkie są policzone. Dlatego nie 
bójcie się: jesteście ważniejsi niż wiele wróbli. Do każdego 
więc, który się przyzna do Mnie przed ludźmi, przyznam 
się i Ja przed moim Ojcem, który jest w niebie. Lecz kto się 
Mnie zaprze przed ludźmi, tego zaprę się i Ja przed moim 
Ojcem, który jest w niebie (Mt 10, 26-33).

W naszych uszach, przywykłych do strywializo-

wanych opinii rozlewających się po bezkresnych 

toniach Internetu, że strach i obawa są „be”, za-

chęta Jezusa, by się bać, może być równie nieprzy-

jemnym dźwiękiem jak przesunięcie styropianem 

po szybie. Zgrzyt, aż boli. Strach należy elimino-

wać, strachu należy unikać, strach jest nieprzydat-

ny, ba, niepotrzebny i wrogi. Życie bez strachu, 

pozwala na bieg od sukcesu do sukcesu  – takie 

frazesy zapychają swym banałem niejeden por-

tal. A ludzkość łyka to jak młody rekin plankton. 

Skutek – niestrawność.

Uwaga pierwsza: czym innym jest strach, czyli sy-

tuacja, w której wiem, czego się boję, a czym innym 



128



129

lęk będący obawą o niesprecyzowanym źródle. Boję 

się, ale nie wiem czego. Takie doznanie może być 

paraliżujące i wtedy wymaga terapii. Jeśli podję-

ty wysiłek pozwoli na przejście od lęku do strachu, 

w zasadzie sytuacja jest do opanowania. Dajmy na 

to: wchodzę do ciemnego pomieszczenia i nie wiem, 

czego się boję, ale się boję. Nic dziwnego, że jestem 

sparaliżowany i nie mogę zrobić kroku. Ale jeśli w tej 

samej sytuacji zdaję sobie sprawę, że za drzwiami 

stoi złodziej z nożem w ręku, to zupełnie coś inne-

go. Mogę podjąć szereg działań, które pomogą mi 

uniknąć nieprzyjemnego spotkania, a nawet posta-

wią nieproszonego gościa w niekomfortowej sytu-

acji. I okazuje się, że strach staje się moim sprzymie-

rzeńcem. Gdyby nie on, beztrosko nadepnąłbym na 

minę albo zgubiłaby mnie brawura. Strach może 

mnie uratować.

Uwaga druga i ostatnia – bym mógł zrobić nale-

żyty pożytek ze strachu, muszę wiedzieć, czego po-

winienem się bać. Im precyzyjniej to określę, tym 

większe korzyści. O tym, czego się bać nie trzeba, 

a czego bać się należy, Chrystus mówi w dziesią-

tym rozdziale Ewangelii według św. Mateusza. Całe 

zagadnienie ustawia On w szerokiej perspektywie, 

a nawet rzekłbym, najszerszej. I gołym okiem widać, 

że Jego uwagi są nam niezbędnie potrzebne, gdyż 

często w naszym rozumieniu wszystko to stoi na 

głowie. Tam, gdzie nie ma się czego bać, my drży-

my ze strachu, a tam, gdzie obawy powinny być 

największe, nasza beztroska jest przerażająca. Jezus 

mówi: „Nie bójcie się tych, którzy zabijają ciało, lecz 



130

duszy zabić nie mogą. Bójcie się raczej Tego, który 

duszę i ciało może zatracić w piekle”. Często boimy 

się śmierci, jednocześnie nie zwracając najmniejszej 

uwagi na kondycję, w jakiej nas ona zastanie.

Czego tak naprawdę boję się w życiu? 



131

OPOWIADANIE Z PODTEKSTEM

Pewnego razu – gdy tłum cisnął się do Niego aby słuchać 
słowa Bożego, a On stał nad jeziorem Genezaret – zoba-
czył dwie łodzie stojące przy brzegu; rybacy zaś wyszli 
z nich i płukali sieci. Wszedłszy do jednej łodzi, która nale-
żała do Szymona, poprosił go, żeby nieco odbił od brzegu. 
Potem usiadł i z łodzi nauczał tłumy. Gdy przestał mówić, 
rzekł do Szymona: „Wypłyń na głębię i zarzućcie sieci na 
połów!”. A Szymon odpowiedział: „Mistrzu, całą noc praco-
waliśmy i niceśmy nie ułowili. Lecz na Twoje słowo zarzucę 
sieci”. Skoro to uczynili, zagarnęli tak wielkie mnóstwo ryb, 
że sieci ich zaczynały się rwać. Skinęli więc na wspólników 
w drugiej łodzi, żeby im przyszli z pomocą. Ci podpłynęli; 
i napełnili obie łodzie, tak że się prawie zanurzały. Widząc 
to Szymon Piotr przypadł Jezusowi do kolan i rzekł: „Odejdź 
ode mnie, Panie, bo jestem człowiek grzeszny”. I jego bo-
wiem, i wszystkich jego towarzyszy w zdumienie wprawił po-
łów ryb, jakiego dokonali; jak również Jakuba i Jana, synów 
Zebedeusza, którzy byli wspólnikami Szymona. Lecz Jezus 
rzekł do Szymona: „Nie bój się, odtąd ludzi będziesz łowił”. 
I przyciągnąwszy łodzie do brzegu, zostawili wszystko i poszli 
za Nim (Łk 5, 1-11).

Mało brakowało, a nie jeździlibyśmy do Rzymu 

z pielgrzymkami i Polak nigdy nie zostałby papie-

żem, gdyby tylko Jezus wysłuchał dramatycznego 

wezwania Piotra nad jeziorem Genezaret: „Odejdź 

ode mnie, Panie…”. Wszystko zakończyłoby się, za-

nim się zaczęło, ale grzechy apostoła nie były dla 

Jezusa przeszkodą.

Ten przepiękny fragment Ewangelii według 

św. Łukasza aż skrzy się subtelnymi proroczymi 



132

symbolami, których odczytywanie daje wielką du-

chową satysfakcję. Są w nim te powszechnie znane, 

ale są i takie, które dopiero czekają na odkrycie.

Jezus zobaczył łodzie i wszedł do jednej z nich – 

Piotrowej. To zapowiedź, że Jego słowo w przyszłości 

będzie docierało do nas z łodzi, jaką jest Kościół – 

mała wspólnota unosząca się nad przepaścią. 

W Starym Testamencie zapowiadająca jego powsta-

nie arka Noego spokojnie pływała po wzburzonych 

wodach potopu. Podobnie łódź Kościoła popłynie 

po falach historii świata, ale zawsze na tyle blisko lu-

dzi, by był z niej słyszalny głos Boga.

Jezus siada w łodzi i z niej naucza. W pozycji sie-

dzącej nauczał też prawodawca Mojżesz. Oto mamy 

nowego Mojżesza, nowego prawodawcę i nowe pra-

wo. Zaczyna się nowa era, nowy eon. Odtąd wszyst-

ko będzie nowe.

„Wypłyń” – Jezus używa czasownika w liczbie po-

jedynczej, choć o zadaniu zarzucania sieci mówi już 

w liczbie mnogiej. Jeden jest przewodnik i jedna jest 

misja, ale trud jest wspólny i podejmą go niezliczo-

ne rzesze.

Apostołowie zarzucają sieci, które stają się symbo-

lem połowu ludzkich dusz. Sieci nie zadają śmierci, 

tylko wyciągają z otchłani, która w Biblii często sym-

bolizuje królestwo szatana.

W czasie sprzyjającym – nocą, gdy ryby wynurza-

ją się z głębin – nic nie złowili. Dla rybaka nic nie 

złowić to jak stracić swoją tożsamość. Chrystus każe 

im zarzucić sieci w dzień, co nie wydaje się logicz-

ne ani naturalne. Piotr mówi jednak: „na Twoje sło-

wo zarzucę”. To zdanie zapowiada, że słowo Jezusa 



133

stanie się dla apostoła ważniejsze niż logika natury. 

Uzyska on nową tożsamość – stanie się sługą słowa, 

a Chrystus będzie jego słońcem – takim jak to, które 

świeciło przy pierwszym wspólnym połowie, prze-

prowadzonym wbrew logice natury, wskazującej, że 

łowić trzeba nocą.

Piękne i głębokie symbole, prawda? Aż się 

chce czytać.

Jakie symboliczne chwile pamiętam ze swojego ży-

cia? Jak kształtują one moje życie?



134

DRZEWO ZASADZONE  
NAD PŁYNĄCĄ WODĄ

Zeszedł z nimi na dół i zatrzymał się na równinie. Był tam 
duży poczet Jego uczniów i wielkie mnóstwo ludu z całej 
Judei i Jerozolimy oraz z wybrzeża Tyru i Sydonu; A On 
podniósł oczy na swoich uczniów i mówił: „Błogosławieni 
jesteście wy, ubodzy, albowiem do was należy królestwo 
Boże. Błogosławieni wy, którzy teraz głodujecie, albowiem 
będziecie nasyceni. Błogosławieni wy, którzy teraz płacze-
cie, albowiem śmiać się będziecie. Błogosławieni będziecie, 
gdy ludzie was znienawidzą, i gdy was wyłączą spośród 
siebie, gdy zelżą was i z powodu Syna Człowieczego po-
dadzą w pogardę wasze imię jako niecne: cieszcie się i ra-
dujcie w owym dniu, bo wielka jest wasza nagroda w nie-
bie. Tak samo bowiem przodkowie ich czynili prorokom. 
Natomiast biada wam, bogaczom, bo odebraliście już po-
ciechę waszą. Biada wam, którzy teraz jesteście syci, albo-
wiem głód cierpieć będziecie. Biada wam, którzy się teraz 
śmiejecie, albowiem smucić się i płakać będziecie. Biada 
wam, gdy wszyscy ludzie chwalić was będą. Tak samo 
bowiem przodkowie ich czynili fałszywym prorokom”  
(Łk 6, 17.20-26).

Jak Mojżesz z kamiennymi tablicami zstępował 

do narodu czekającego u podnóża góry, tak Jezus 

schodzi ze swymi błogosławieństwami do wielkie-

go tłumu, który staje się Jego ludem. Widzi wśród 

oczekujących ubogich i mówi im, że są błogosła-

wieni, czyli szczęśliwi, widzi ludzi głodnych i re-

aguje podobnie. To samo z tymi, którzy opłakują 

różne trudne sytuacje swojego życia i z tymi, którzy 

borykają się z ludzką nienawiścią, wykluczeniem 



135

i znieważeniem. Także pozbawieni dobrego imienia 

z powodu związków z Synem Człowieczym mogą 

skakać z radości. Na pierwszy rzut oka nie wydaje 

się to zbyt zrozumiałe. Owszem, w mowie Chrystusa 

o błogosławieństwach pojawiają się różne obietnice, 

ale co ma je zagwarantować?

Wyjaśnia nam to niezwykle malowniczy obraz 

z Księgi Proroka Jeremiasza ( Jr 17, 8) przedstawia-

jący drzewo zasadzone nad płynącą wodą. Puszcza 

ono korzenie ku strumieniowi, nie obawia się suszy, 

gdy nadejdzie upał. Zawsze zachowa zielone liście 

i będzie owocować. I właśnie taka jest tajemnica 

błogosławionych. Oni nie są szczęśliwi z powodu 

swojego ubóstwa, głodu, płaczu czy ludzkiej niena-

wiści, ich szczęście płynie z zażyłości z Chrystusem, 

zapuszczają korzenie w nowym Mojżeszu. Dzięki 

temu mogą być szczęśliwi mimo cierpienia, jakiego 

przysparzają im ubóstwo, głód, smutek i konflikty 

z innymi ludźmi. To Chrystus staje się źródłem ich 

szczęścia i radości, gdyż niesie wybawienie.

Czterokrotne „biada” to ostrzeżenie dla tych, któ-

rzy dzięki swemu bogactwu i ludzkiej życzliwo-

ści osiągają niezależność. Sami potrafią zaspokoić 

wszystkie swoje potrzeby i niczego od nikogo, także 

od Chrystusa, nie potrzebują.

Jako student, jeszcze w latach stanu wojennego, 

byłem na rekolekcjach prowadzonych przez dziar-

skiego franciszkanina. W czasie jednej z konferencji 

kazał nam przygotować wielką miskę z wodą, a sam, 

będąc pokaźnych rozmiarów, złapał za wszarz jed-

nego z wątłych ministrantów i począł topić go w mi-

sie. Co chwilę wyciągał biedaka i pytał: „Czego ci 



136

potrzeba?”. Za którymś razem ministrant wykrztu-

sił: „Powietrza!”. Jeśli nie potrzebujemy Chrystusa, 

jak ten student powietrza, to nie poznamy, czym jest 

owo szczęście płynące z błogosławieństw.

W jakich sytuacjach moje kiepskie położenie zbliży-

ło mnie do Chrystusa, a Jego pocieszenie napełniło 

łagodną radością?



137

PRZEKRACZANIE

Lecz powiadam wam, którzy słuchacie: Miłujcie waszych 
nieprzyjaciół; dobrze czyńcie tym, którzy was nienawidzą; 
błogosławcie tym, którzy was przeklinają, i módlcie się za 
tych, którzy was oczerniają. Jeśli cię kto uderzy w [jeden] 
policzek, nadstaw mu i drugi! Jeśli bierze ci płaszcz, nie 
broń mu i szaty! Daj każdemu, kto cię prosi, a nie dopo-
minaj się zwrotu od tego, który bierze twoje. Jak chcecie, 
żeby ludzie wam czynili, podobnie wy im czyńcie! Jeśli bo-
wiem miłujecie tych tylko, którzy was miłują, jakaż za to 
dla was wdzięczność? Przecież i grzesznicy miłość okazują 
tym, którzy ich miłują. I jeśli dobrze czynicie tym tylko, 
którzy wam dobrze czynią, jaka za to dla was wdzięcz-
ność? I grzesznicy to samo czynią. Jeśli pożyczek udziela-
cie tym, od których spodziewacie się zwrotu, jakaż za to 
dla was wdzięczność? I grzesznicy grzesznikom pożyczają, 
żeby tyleż samo otrzymać. Wy natomiast miłujcie wa-
szych nieprzyjaciół, czyńcie dobrze i pożyczajcie, niczego 
się za to nie spodziewając. A wasza nagroda będzie wielka, 
i będziecie synami Najwyższego; ponieważ On jest dobry 
dla niewdzięcznych i złych. Bądźcie miłosierni, jak Ojciec 
wasz jest miłosierny. Nie sądźcie, a nie będziecie sądzeni; 
nie potępiajcie, a nie będziecie potępieni; odpuszczajcie, 
a będzie wam odpuszczone. Dawajcie, a będzie wam dane; 
miarę dobrą, natłoczoną, utrzęsioną i opływającą wsypią 
w zanadrza wasze. Odmierzą wam bowiem taką miarą, jaką 
wy mierzycie” (Łk 6, 27-38).

Wezwanie do miłowania nieprzyjaciół to je-

den z najtrudniejszych fragmentów Ewangelii. 

Problemów nie nastręcza w tym przypadku zrozu-

mienie Chrystusa, bo Jego słowa są proste i jasne, 



138

jednak wypełnienie tego wezwania, to wspięcie się 

na Himalaje ludzkich możliwości. Jak w piosence 

Magdy Umer: „Wszystko jest łatwe w miłości, póki 

się dwoje nie kocha”. O tak, wszystko jest proste 

w teorii, ale gdy już trzeba przejść do praktyki, za-

czynają się schody.

Jesteśmy zaproszeni do naśladowania Boga. Mamy 

kochać tak jak On. Dobrze czynić tym, którzy nas 

nienawidzą, błogosławić tym, którzy nas przekli-

nają, modlić się za tych, którzy nas oczerniają. Co 

więcej  – gdy ktoś nam wyszarpuje płaszcz, oddać 

i sweter. Przecież to szok. Czy ktokolwiek z nas może 

zdobyć się na tego typu heroizm? Jak sobie z tym 

radził pierwotny Kościół? Odpowiedź znajdziemy 

w Pierwszym Liście do Koryntian. 

Tak też jest napisane: Stał się pierwszy człowiek, Adam, du-
szą żyjącą, a ostatni Adam duchem ożywiającym. Nie było 
jednak wpierw tego, co duchowe, ale to, co ziemskie; du-
chowe było potem. Pierwszy człowiek z ziemi  – ziemski, 
drugi Człowiek – z nieba. Jaki ów ziemski, tacy i ziemscy; 
jaki Ten niebieski, tacy i niebiescy. A jak nosiliśmy obraz 
ziemskiego [człowieka], tak też nosić będziemy obraz [czło-
wieka] niebieskiego (1 Kor 15, 45-49).

Św. Paweł mówi o przekraczaniu swoich ludzkich 

możliwości, o wyjściu poza wymiar naszej logiki. 

Mówi o noszeniu w sobie „człowieka niebieskie-

go”, o gruntownej przemianie, która wyrywa nas 

z naszych mniemań i umożliwia to, co wydaje się 

niemożliwe. Nienawidzącym nas  – dobrze czynić, 

przeklinających błogosławić, a zabierającym nam 



139

własność wcisnąć jeszcze coś na dokładkę poza tym, 

czego nas pozbawiają. Ale bez przemiany w nowego 

człowieka, ludzkimi siłami i samą dobrą wolą będzie 

to niemożliwe do osiągnięcia. Żebyśmy mogli pójść 

za tą szaloną propozycją Jezusa, najpierw On sam 

musi przemienić nas wewnętrznie. Wtedy Jego we-

zwanie stanie się dla nas prawdziwą radością. Z do-

świadczenia wiem, że ta przemiana to często długi 

proces karmiony niejednymi rekolekcjami.

Z jakimi trudnościami się spotykam, gdy próbuję 

kochać nieprzyjaciół? Jak sobie z nimi radzę?



140

MORTW SIĘ O SIĘ I O SWOJE…

Gdy sitem się przesiewa, zostają odpadki, podobnie 
[okazują się] błędy człowieka w jego rozumowaniu. Piec 
wystawia na próbę naczynia garncarza, a sprawdzianem 
człowieka jest jego wypowiedź. Hodowlę drzewa poznaje 
się po jego owocach, podobnie serce człowieka – po ro-
zumnym słowie. Nie chwal człowieka, zanim poznasz, jak 
przemawia, to bowiem jest próbą dla ludzi (Syr 27, 4-7).

Mądrość zawiera spore pokłady oczywistości. W za-

sadzie nie podlega ona żadnej dyskusji  – jest tak, 

jak jest, i kropka. Zwykle ma też w sobie coś po-

ciągającego. Usłyszawszy ją, ruszamy jak pies my-

śliwski, który właśnie złapał świeży trop i wie, że 

łup jest już blisko. Inspiruje nas i przynagla – „O, 

właśnie tak chciałbym żyć”. Zestawmy to ze słowa-

mi Biblii: „Dobry człowiek z dobrego skarbca swe-

go serca wydobywa dobro, a zły człowiek ze złego 

skarbca wydobywa zło. Bo z obfitości serca mówią 

jego usta” (Łk 6, 45) oraz „Piec wystawia na próbę 

naczynia garncarza, a sprawdzianem człowieka  

jest jego wypowiedź. Hodowlę drzewa poznaje się 

po jego owocach, podobnie serce człowieka  – po 

rozumnym słowie” (Syr 27, 5-6). Jasne jak słońce.

Bez wątpienia rację ma Syrach, twierdząc, że po-

przez wypowiedź człowieka możemy zajrzeć do 

jego serca. Gdy tylko ktoś otworzy usta, prawda wy-

chodzi na jaw – koń jaki jest, każdy widzi… Mowa nas 

odsłania, wyjawia, kim jesteśmy. Oczywiście błęd-

nym byłoby przekonanie, że powinniśmy troszczyć 

się o to, co i gdzie należy mówić, że powinniśmy się 

liczyć ze słowami. To jakby pedantycznie pastować 



141

buty, z których i tak wystaje słoma. Nie o samą wy-

powiedź chodzi, ale o serce, z którego ona wypły-

wa. Nie mamy się troszczyć o słowa, ale o siebie, 

w najgłębszym znaczeniu. We współpracy z naszym 

Stwórcą ukształtować swoje serce, czyli wprowa-

dzić harmonię w miejsce, gdzie krzyżują się wszyst-

kie najważniejsze linie naszej osobowości (intelekt, 

uczucia, wrażliwość, talenty, temperament, wiedza, 

historia naszego życia, seksualność itd.). Ta harmo-

nia jest nam potrzebna, aby z delikatnością przy-

jąć do swojego serca drugiego człowieka jak brata. 

A wówczas nie musimy już zwracać uwagi na to, co 

i gdzie będziemy mówić, bo nasze serce zaśpiewa 

dobrą i pożyteczną dla innych pieśń. Pierwszą oso-

bą, którą Bóg powierza nam pod opiekę, jesteśmy 

my sami. Pierwsze serce, którym mamy się zająć, to 

nasze serce. Gdy ono będzie umiało kochać, może-

my robić i mówić, co chcemy. Będziemy wolni od 

pomysłów, by wyszukiwać śmieci płynące w rzece 

życia naszych bliskich i groteskowych propozycji 

przepuszczenia nurtu tej rzeki przez superoczysz-

czalnię pod naszym zarządem. A może na nowo od-

kryjemy mądrość wielkopolskiej wersji ewangelicz-

nego przysłowia o belce w oku bliźniego: „Mortw się 

o się i o swoje, później o mnie i o moje”.

Jaka ostatnio odkryta mądrość wpłynęła na moje ży-

cie? Jak faktycznie troszczę się o swoje serce?



142



143

WĄSKO CZY SZEROKO?

Posłuchajcie innej przypowieści! Był pewien gospodarz, 
który założył winnicę. Otoczył ją murem, wykopał w niej 
tłocznię, zbudował wieżę, w końcu oddał ją w dzierżawę 
rolnikom i wyjechał. Gdy nadszedł czas zbiorów, posłał 
swoje sługi do rolników, by odebrali plon jemu należny. 
Ale rolnicy chwycili jego sługi i jednego obili, drugiego za-
bili, trzeciego zaś ukamienowali. Wtedy posłał inne słu-
gi, więcej niż za pierwszym razem, lecz i z nimi tak samo 
postąpili. W końcu posłał do nich swego syna, tak sobie 
myśląc: Uszanują mojego syna. Lecz rolnicy zobaczywszy 
syna mówili do siebie: „To jest dziedzic; chodźcie zabij-
my go, a posiądziemy jego dziedzictwo”. Chwyciwszy go, 
wyrzucili z winnicy i zabili. Kiedy więc właściciel winni-
cy przyjdzie, co uczyni z owymi rolnikami?”. Rzekli Mu: 
„Nędzników marnie wytraci, a winnicę odda w dzierżawę 
innym rolnikom, takim, którzy mu będą oddawali plon we 
właściwej porze”. Jezus im rzekł: „Czy nigdy nie czytaliście 
w Piśmie: Właśnie ten kamień, który odrzucili budujący, 
stał się głowicą węgła. Pan to sprawił, i jest cudem w na-
szych oczach. Dlatego powiadam wam: Królestwo Boże 
będzie wam zabrane, a dane narodowi, który wyda jego 
owoce (Mt 21, 33-43).

Chrystus w Ewangelii według św. Mateusza sięga 

do Księgi Izajasza. Wydobywa z niej pięknie opi-

saną, a jednocześnie straszną historię o winnicy. 

Wprowadzając do niej modyfikacje i nową drama-

turgię, przedstawia ją słuchaczom jako przypowieść, 

która może wywoływać poważne obawy. Gospodarz 

wybudował wspaniałą winnicę: otoczył ją murem, wy-

kopał tłocznię, zbudował wieżę, ale obsługa okazała 



144

się felerna: nie dość, że nie chciała oddać należnych 

mu zysków, to jeszcze była agresywna, a nawet zdol-

na do mordu. Chrystus zgodnie z hebrajskim stylem 

opowiadania wprowadza wyolbrzymienia – hiperbo-

le – by z jednej strony opowiadanie zapadało w pa-

mięć, a z drugiej – trochę bulwersowało. I, jak mi się 

wydaje, osiąga zamierzony efekt. 

Tę przypowieść możemy czytać na dwa sposoby – 

wąsko, czyli odnosić ją do Mesjasza, który przycho-

dzi do swojej własności i zostaje odrzucony, a nawet 

zabity. W takim ujęciu Chrystus mówi o sobie i swej 

misji i jest to wypowiedź profetyczna. Ale przypo-

wieść tę można też rozpatrywać dużo szerzej, jak 

zwykło się czynić z przypowieściami. Winnica staje 

się wówczas figurą, pod którą mieści się wiele róż-

nych desygnatów. Spróbujmy w to miejsce wstawić 

choćby parafię  – świetnie zorganizowaną, z wieżą 

i solidnym ogrodzeniem, ale nieprzynoszącą owo-

ców miłosierdzia i prawdziwie braterskiej wspólno-

ty. Taka wizja przyprawia o ciarki, prawda? Można 

też próbować podstawić w miejsce winnicy rodzinę. 

Taką z solidnym domem z sypialniami, kuchnią 

i spiżarnią. Jednak prócz schronienia przed zim-

nem i deszczem nie wydaje ona owoców rodzinnego 

życia, obfitującego we wzajemne zrozumienie, ser-

deczną dobroć, gościnność i schronienie dla rozbi-

tych. Można pójść jeszcze dalej i próbować jako ów 

desygnat podłożyć siebie. Pan świetnie nas wypo-

sażył. Dał ciało, umysł, pamięć, zdolności i uczucia. 

Ale gdy szuka owoców w postaci zwykłej ludzkiej 

dobroci, troski o słabszych, pasji, budowania przy-

jaźni i tym podobnych, spotyka Go ogrom pretensji, 



145

a nawet wrogość i odrzucenie. Gdy o tym myślę, 

zdając sobie sprawę, jak pan winnicy ukarał tego 

typu włodarzy, robi mi się na przemian zimno i go-

rąco. Więc może lepiej nie wchodzić w takie szerokie 

czytanie przypowieści. Owszem, dowiem się mniej, 

ale spać będę spokojniej. Oj, tylko czy na pewno?

Jakie owoce do Bożej spiżarni dostarczają takie win-

nice, jak moja parafia, rodzina i ja sam?



146

MAM NA IMIĘ… JESTEM ZBAWIONY 
PRZEZ JEZUSA CHRYSTUSA

Słowo to jest blisko ciebie, na twoich ustach i w sercu 
twoim. Ale jest to słowo wiary, którą głosimy. Jeżeli więc 
ustami swoimi wyznasz, że JEZUS JEST PANEM, i w sercu 
swoim uwierzysz, że Bóg Go wskrzesił z martwych – osią-
gniesz zbawienie. Bo sercem przyjęta wiara prowadzi do 
usprawiedliwienia, a wyznawanie jej ustami – do zbawie-
nia (Rz 10, 8b-10).

Wiele grup Anonimowych Alkoholików raz na ja-

kiś czas organizuje otwarte mitingi. Warto choć 

raz w życiu pójść na takie spotkanie, nawet jeśli nie 

mamy problemu alkoholowego. Każdy, kto jest tam 

po raz pierwszy, z wielkim zdziwieniem odkrywa, 

że uzależnieni przedstawiają się, wypowiadając swo-

je imię lub pseudonim i na koniec dodają: „Jestem 

alkoholikiem”. Po takim wstępie dopiero wygłaszają 

swoją wypowiedź. Ten rytuał potrzebny jest zarówno 

wszystkim zgromadzonym, jak i samemu mówiące-

mu, ponieważ to nie tylko wyraża jego tożsamość, 

lecz jest także znakiem pogodzenia się z chorobą: 

„Tak, jestem alkoholikiem, zabieram głos jako alko-

holik. Sprawa jest jasna”. To wyznanie otwiera drogę 

do ocalenia. Bardzo prawdopodobne, że nasi bracia 

alkoholicy wypracowali taki model wypowiedzi za-

inspirowani Listem do Rzymian: „Jeżeli więc usta-

mi swoimi wyznasz, że Jezus jest Panem, i w sercu 

swoim uwierzysz, że Bóg Go wskrzesił z martwych – 

osiągniesz zbawienie” (Rz 10, 9). Myślę, że na wielu 

kościelnych spotkaniach bardzo pomocne byłoby 

rozpoczynanie każdej wypowiedzi od podobnego 



147

wstępu: „Mam na imię Zbyszek i jestem zbawiony 

przez Jezusa Chrystusa”. Znaczyłoby to, że się z tym 

faktem identyfikujemy, a wszystko, co za chwilę 

powiemy, wypływa z jego przyjęcia. Może warto 

właśnie w ten sposób, głośno wyznając wiarę, orga-

nizować różne synody diecezjalne, ważne obrady 

kurialne, a nawet spotkania rad parafialnych, a mia-

łyby one od razu zbawienny wpływ zarówno na ich 

uczestników, jak i na efekty tych spotkań.

W jakiej sytuacji otwarcie przyznałem się, że je-

stem Chrystusowy?



148

„OWOCNOŚĆ”

W tym samym czasie przyszli niektórzy i donieśli Mu 
o Galilejczykach, których krew Piłat zmieszał z krwią 
ich ofiar. Jezus im odpowiedział: „Czyż myślicie, że ci 
Galilejczycy byli większymi grzesznikami niż inni miesz-
kańcy Galilei, że to ucierpieli? Bynajmniej, powiadam wam; 
lecz jeśli się nie nawrócicie, wszyscy podobnie zginiecie. 
Albo myślicie, że owych osiemnastu, na których zwaliła 
się wieża w Siloam i zabiła ich, było większymi winowajca-
mi niż inni mieszkańcy Jerozolimy? Bynajmniej, powiadam 
wam; lecz jeśli się nie nawrócicie, wszyscy tak samo zginie-
cie”. I opowiedział im następującą przypowieść: „Pewien 
człowiek miał drzewo figowe zasadzone w swojej winnicy; 
przyszedł i szukał na nim owoców, ale nie znalazł. Rzekł 
więc do ogrodnika: «Oto już trzy lata, odkąd przychodzę 
i szukam owocu na tym drzewie figowym, a nie znajduję. 
Wytnij je: po co jeszcze ziemię wyjaławia?». Lecz on mu 
odpowiedział: «Panie, jeszcze na ten rok je pozostaw; ja 
okopię je i obłożę nawozem; może wyda owoc. A jeśli nie, 
w przyszłości możesz je wyciąć»” (Łk 13, 1-9).

Ewangeliczna przypowieść o figowcu mówi bezpo-

średnio o tym, jakich zabiegów dokonuje Bóg dla na-

szego ocalenia. Chrystus jest ogrodnikiem, który przez 

różne działania pielęgnacyjne chce ocalić każdego 

z nas w sytuacjach, gdy nasze życie wydaje się rozpięte 

między dwoma wezwaniami: „Wytnij!” a „Pozostaw!”, 

a pośrodku stoi bezowocność naszych działań.

Jeśli na pustyni wyrastało drzewo, był to wyraźny 

znak, że jest tam woda, że da się tam żyć. Jednakże 

sam fakt istnienia drzewa nie wystarcza – ono musi 

wydawać owoce. Pierwszym zadaniem każdego 



149

organizmu żywego jest przekazać życie, owoco-

wać. Po co komu drzewo, które nie wydaje owoców? 

Dopiero po nich możemy rozpoznać, czy jest ono 

dobre, czy złe. Ich brak oznacza zawieszenie w próż-

ni. A figowce zaczynały owocować najwcześniej i jed-

nocześnie owocowały najdłużej, w zasadzie bez kwit-

nienia. Zatem faktycznie widok figowca bez owoców 

był czymś zadziwiającym.

Na co dzień na różnych płaszczyznach borykamy 

się z zadaniami, które nie przynoszą należytych skut-

ków. Mogą to być najróżniejsze zajęcia, znajomości, 

podejmowane prace, podróże, zaangażowania za-

wodowe, rodzinne czy towarzyskie. Ich bezowoc-

ność stawia nas właśnie między: „wytnij” a „zostaw”. 

Nie wiemy, czy kontynuować, czy też zarzucić stara-

nia, które nie przynoszą efektów. Próbujemy czekać. 

Przypowieść uczy, że nie powinniśmy robić tego 

bezczynnie. Ogrodnik nie pozostaje bierny, ale po-

dejmuje konkretne działania, chce okopać i nawieźć 

drzewo. Zamierza dostać się do samego korzenia. 

Rozwiązaniem jest pozwolić Chrystusowi dobrać się 

do korzeni naszych życiowych spraw, by mógł użyź-

nić glebę, z której one wyrastają. Często jest to praca 

nad motywacjami, nad hierarchią wartości.

Mojżesz, pytając Boga o imię, usłyszał: „Jestem, 

który jestem”, czyli jestem obecny. On chce być 

obecny w naszym codziennym życiu, także w trosce 

o to, by nasze zaangażowania przynosiły owoce.

Jakie aktualnie bezowocne zaangażowania potrzebu-

ją zabiegów u samego korzenia, z którego wyrastają? 

Jak mogę w tym zakresie współpracować z Bogiem?



150

DIETA DUCHOWA

I rzekł Pan do Jozuego: „Dziś zrzuciłem z was hańbę egip-
ską”. Miejsce to nazwano Gilgal aż do dnia dzisiejszego.
Rozłożyli się obozem Izraelici w Gilgal i tam obchodzili 
Paschę czternastego dnia miesiąca wieczorem, na stepach 
Jerycha. Następnego dnia Paschy jedli z plonu tej krainy, 
chleby przaśne i ziarna prażone tego samego dnia. Manna 
ustała następnego dnia, gdy zaczęli jeść plon tej ziemi. Nie 
mieli już więcej Izraelici manny, lecz żywili się tego roku 
z plonów ziemi Kanaan (Joz 5, 9a.10-12).

W Księdze Jozuego opisany został ważny mo- 

ment w życiu narodu wybranego. Po czterdziesto-

letniej wędrówce obszarami pustynnymi Izraelici 

dochodzą wreszcie do żyznych terenów. Zamiast 

manną i przepiórkami zaczynają wreszcie żywić się 

różnorodnym pokarmem Ziemi Obiecanej. Wraz 

z nim pojawia się też nowy pokarm duchowy – roz-

poczyna się epoka Paschy Żydowskiej, która dopro-

wadzi do Mistycznej Wieczerzy Jezusa Chrystusa, 

czyli ustanowienia Eucharystii. Tak jak przyjmu-

jemy pokarm utrzymujący przy życiu nasze cia-

ło, tak samo potrzebujemy pokarmu duchowego. 

W ostatnich latach coraz częściej i głośniej mówi się 

o zdrowej żywności. To, że smakują nam hamburge-

ry, pizze i bardzo słodkie napoje wcale nie oznacza, 

że są one dla nas dobre, wręcz przeciwnie – skutki 

takiego żywienia bywają katastrofalne. Analogicznie 

ma się sprawa z pokarmem duchowym. To, co czy-

tamy, oglądamy, czego słuchamy, rozmowy, jakie 

prowadzimy, tempo i jakość życia mają niebagatelny 



151

wpływ na naszą kondycję duchową. Oczywiście, 

można zajrzeć do lodówki i wydobyć z niej kawałek 

starej śmierdzącej kiełbasy, zalać ją ketchupem i ja-

koś przełknąć, ale organizm albo tego nie przyjmie 

i w swej mądrości zwróci, albo odchoruje. Ból, jakie-

go doświadczymy, będzie nas zniechęcać do podob-

nych prób.

Zdrowa żywność, zbilansowana dieta, dobre na-

wyki żywieniowe i aktywność fizyczna mogą zna-

cząco przedłużyć życie. W sferze duchowej jest 

dokładnie tak samo. Przygotowanie wartościowej 

i urozmaiconej lektury na cały rok, znalezienie cza-

su na słuchanie ambitnej muzyki, wynotowanie in-

teresujących propozycji z repertuaru teatrów i kin są 

absolutną podstawą. Gdy dopełnimy to momentami 

ciszy przeżywanymi z rozkoszą i chwilami kontaktu 

z przyrodą, w zasadzie będziemy gotowi otworzyć 

się na tajemnicę i misterium modlitwy. Zdrowie du-

chowe będzie nam dopisywać.

Jaki jest mój codzienny pokarm duchowy? Jak dbam 

o zdrową dietę duchową?



152

OSIOŁEK

Po tych słowach ruszył na przedzie, zdążając do Jerozolimy.
Gdy przyszedł w pobliże Betfage i Betanii, do góry zwanej 
Oliwną, wysłał dwóch spośród uczniów, mówiąc: „Idźcie 
do wsi, która jest naprzeciwko, a wchodząc do niej, znaj-
dziecie oślę uwiązane, którego jeszcze nikt nie dosiadł. 
Odwiążcie je i przyprowadźcie tutaj! A gdyby was kto py-
tał: «Dlaczego odwiązujecie?», tak powiecie: «Pan go po-
trzebuje»”. Wysłani poszli i znaleźli wszystko tak, jak im 
powiedział. A gdy odwiązywali oślę, zapytali ich jego wła-
ściciele: „Czemu odwiązujecie oślę?”. Odpowiedzieli: „Pan 
go potrzebuje”. I przyprowadzili je do Jezusa, a zarzuciwszy 
na nie swe płaszcze, wsadzili na nie Jezusa. Gdy jechał, sła-
li swe płaszcze na drodze. Zbliżał się już do zboczy Góry 
Oliwnej, kiedy całe mnóstwo uczniów poczęło wielbić ra-
dośnie Boga za wszystkie cuda, które widzieli. I wołali gło-
śno: „Błogosławiony Król, który przychodzi w imię Pańskie. 
Pokój w niebie i chwała na wysokościach”. Lecz niektórzy 
faryzeusze spośród tłumu rzekli do Niego: „Nauczycielu, 
zabroń tego swoim uczniom!”. Odrzekł: „Powiadam wam: 
Jeśli ci umilkną, kamienie wołać będą” (Łk 19, 28-40).

Wydarzenia opisane w 19 rozdziale Ewangelii we-

dług św. Łukasza mają miejsce w pobliżu Beftage 

i Betanii. Beftage znaczy dosłownie „dom niedoj-

rzałej figi”. Możemy upatrywać w tym nawiąza-

nia do przypowieści o figowcu, który nie wydawał 

owoców, więc właściciel rozkazał go wyciąć, ale 

ogrodnik przekonał swojego pracodawcę, żeby zo-

stawił drzewo jeszcze na jeden rok, by on je okopał 

i nawiózł. Jezus staje się właśnie takim nawozem dla 

swojego ludu, który wyda wspaniały owoc – Kościół. 



153

Betania to natomiast „dom ubóstwa” albo „zmar-

twienia”. Oto Chrystus wkracza w każde nasze ubó-

stwo, w każde nasze zmartwienie, aby je swoim  

ubóstwem ubogacić.

„[…] znajdziecie przywiązanego osiołka, na któ-

rym nikt jeszcze nie siedział” – oznajmia uczniom 

Chrystus. Odwiązywanie osiołka to symbol uwal-

niania najgłębszych pokładów pokory i uniżenia, ta-

kiej pokory nikt jeszcze nie dosiadał. Dzieje się coś 

zupełnie nowego, zwycięski wódz nie będzie wjeż-

dżał na dumnym koniu ani na rydwanie, ale na po-

kornym ośle. Jest on jego figurą i towarzyszy mu od 

chwili narodzin. Klamra się zamyka. Chrystus w swej 

pokorze jest alfą i omegą, początkiem i końcem, po-

kora jest jego zwycięstwem. Tego nikt przed nim 

nie zrobił, po taki tron nikt do tej pory nie sięgał. 

Mesjanizm Jezusa opiera się na ubóstwie i uniżeniu. 

On odrzuca bogactwo, władzę i chwałę.

Jeśli ktoś zapyta uczniów, dlaczego odwiązują osioł-

ka, mają wyjaśnić, że Pan go potrzebuje. To jedyny 

raz w Ewangelii, gdy Chrystus nazywa siebie Panem. 

Robi to tylko w kontekście osiołka, tylko w obliczu 

uwolnienia największych pokładów pokory.

Lud woła: „chwała Temu, który przychodzi” – sło-

wa te pochodzą z Psalmu 118, śpiewanego zwykle 

w Święto Namiotów przy wspomnieniu pierwszych 

plonów ziemi obiecanej. Ustała manna, skończył 

się pustynny pokarm, skończyło się wygnanie, za-

częło się nowe życie. Psalm ten mówi o kamieniu 

odrzuconym, który stał się głowicą węgła, czyli fun-

damentem (w. 22). Oto rozpoczyna się nowa epoka, 

oto nowy król wjeżdża do swego królestwa. Osiołek 



154

został odwiązany. Przy narodzeniu Jezusa aniołowie 

śpiewali: „pokój na ziemi”, teraz lud z ziemi podnosi 

śpiew: „pokój w niebie”, kolejna klamra się zamyka. 

Alfa i omega.

Jakie uczucia towarzyszą mi, gdy zdaję sobie sprawę, 

że mój wszechmocny Bóg jest pokornym królem ja-

dącym na oślęciu? 



155

DOBRZE ZACZĄĆ

Paweł, Sylwan i Tymoteusz do Kościoła Tesaloniczan 
w Bogu Ojcu i Panu Jezusie Chrystusie. Łaska wam i pokój!
Zawsze dziękujemy Bogu za was wszystkich, wspomi-
nając o was nieustannie w naszych modlitwach, pomni 
przed Bogiem i Ojcem naszym na wasze dzieło wiary, na 
trud miłości i na wytrwałą nadzieję w Panu naszym Jezusie 
Chrystusie. Wiemy, bracia przez Boga umiłowani, o wybra-
niu waszym, bo nasze głoszenie Ewangelii wśród was nie 
dokonało się przez samo tylko słowo, lecz przez moc i przez 
Ducha Świętego, z wielką siłą przekonania. Wiecie bowiem, 
jacy byliśmy dla was, przebywając wśród was (1 Tes 1, 1-5b).

Jako świeżo nawrócony student postanowiłem bliżej 

zapoznać się z chrześcijaństwem i równolegle do geo-

dezji rozpocząłem studia teologiczne. Na zajęciach 

usiadłem koło długowłosego chłopaka z brodą – wy-

dawał mi się najbardziej podobny do ludzi, z który-

mi żyłem na co dzień. Nie pachniał wodą święconą 

i nie emanował dewocją. W czasie wykładów zapusz-

czałem żurawia do jego notatek, aby się zorientować, 

co warto zapisywać. Z niepomiernym zdziwieniem 

odkryłem, że brodacz na początku każdego wykładu 

w lewym górnym rogu kartki robił krzyżyk. Po mie-

siącu nie wytrzymałem i zapytałem: „A ten krzyżyk 

to co?” Odpowiedział krótko: „A co, źle?”.

Także teraz dziwnie patrzę na maile, które za-

czynają się od: „Niech będzie pochwalony Jezus 

Chrystus”, a potem idzie ciężki kaliber. Niby jakiś 

pobożniś, a wysuwa tak grube problemy. A przecież 

pamiętam, że sam jako mały chłopczyk biegałem 

po koleżankę, nadkładając drogi do szkoły, i to nie 



156



157

dlatego, że była wybitnie atrakcyjna, choć owszem 

ładna, ale z jednego prostego powodu  – jej mama 

przed wyjściem robiła nam na czołach krzyżyki. Nie 

rozumiałem tego, ale przeczuwałem, że to zostaje na 

cały dzień.

Św. Paweł zaczyna list słowami: „[…] do Kościoła 

Tesaloniczan w Bogu Ojcu i Panu Jezusie Chrystusie” 

i nie uprawia żadnej chrześcijańskiej kurtuazji – on 

jakby stawia krzyżyk na początku. Zaczyna od od-

wołania się do Boga, aby mógł wypowiedzieć ważne 

życzenie: „Łaska wam i pokój!”. Co w tym dziwnego?

Paweł w Tesalonice był krótko, zaledwie dwa, trzy 

miesiące, ale pobyt ten okazał się bardzo owocny. 

Wysłany po nim w to miejsce Tymoteusz donosił 

o świetnym rozwoju tej gminy. Tesaloniczanie byli 

gorliwi, miłosierni, a nade wszystko przywiązani do 

Pawła. Jednakże pojawili się i tacy, którzy zamie-

rzali zniszczyć pracę apostoła i pracowicie osłabia-

li jego autorytet. I właśnie do takiego Kościoła pisze 

Paweł. Aby mógł się zdobyć na tak dobre życzenie, 

nie grzecznościowe, udawane, ale płynące z serca, na 

wstępie tego trudnego listu odwołuje się do same-

go Boga i do Jezusa Chrystusa. Myślę, że wielu z nas 

świetnie to rozumie – jesteśmy w stanie zdobyć się 

na wielkie rzeczy, gdy zaczynamy od wezwania Boga.

W jakich trudnych sytuacjach zaczynałem rozmowę 

od wezwania Bożego imienia?



158

WSPARCIE W SAMOTNOŚCI

Ja, Jan, wasz brat i współuczestnik w ucisku i króle-
stwie, i wytrwałości w Jezusie, byłem na wyspie, zwanej 
Patmos, z powodu słowa Bożego i świadectwa Jezusa. 
Doznałem zachwycenia w dzień Pański i posłyszałem za 
sobą potężny głos jak gdyby trąby mówiącej: „Co widzisz, 
napisz w księdze i poślij siedmiu Kościołom: do Efezu, 
Smyrny, Pergamonu, Tiatyry, Sardów, Filadelfii i Laodycei”.  
I obróciłem się, by widzieć, co za głos do mnie mówił; 
a obróciwszy się, ujrzałem siedem złotych świeczni-
ków, i pośród świeczników kogoś podobnego do Syna 
Człowieczego, obleczonego [w szatę] do stóp i przepa-
sanego na piersiach złotym pasem. Kiedym Go ujrzał, do 
stóp Jego upadłem jak martwy, a On położył na mnie pra-
wą rękę, mówiąc: „Przestań się lękać! Jam jest Pierwszy 
i Ostatni i żyjący. Byłem umarły, a oto jestem żyjący na 
wieki wieków i mam klucze śmierci i Otchłani. Napisz więc 
to, co widziałeś, i to, co jest, i to, co potem musi się stać” 
(Ap 1, 9-11a.12-13.17-19).

Św. Jan zostaje zesłany na wyspę Patmos. Żyje od-

dzielony od reszty Kościoła, nieświadomy jego 

losów. Przeżywa niedzielę, czyli dzień Pański 

w przygnębiającym opuszczeniu i izolacji. Nie ma 

współbraci, z którymi mógłby się modlić i łamać 

chleb. Samotność jest jego krzyżem. I właśnie w ta-

kich warunkach otrzymuje wielkie objawienie, które 

staje się dla niego pocieszeniem w dniu przyćmio-

nym czarnymi, ołowianymi chmurami niepewno-

ści i wyizolowania. Dostaje też konkretną misję do 

wykonania  – zadanie, aby spisać objawienie, któ-

re widzi niemalże jak wyświetlone w ogromnym 



159

obrazie. Jego pobyt na Patmos nabiera sensu, a wy-

nik pracy stanie się wielką księgą pocieszenia dla ca-

łego Kościoła.

Kluczem do dobrego zrozumienia tej niezwykle 

ciekawej księgi  – Apokalipsy  – jest jeden wyraz: 

„pocieszenie”. „Przestań się lękać” to pierwsze sło-

wa skierowane do Jana. Jestem głęboko przekona-

ny, że dla wielu z nas żyjących na różnych swoich 

„Patmos”  – wysepkach izolacji i bolesnej samot-

ności, na które zostaliśmy zesłani przez grzech lub 

inne zrządzenia losu – głos Bożego pocieszenia jest 

jak deszcz, który spada na wysuszony las, nie tylko 

chroniąc go przez wybuchem pożaru, ale pozwa-

lając mu na dynamiczny rozwój. Boże pocieszenie 

przybiera zwykle konkretne wymiary. Najczęściej, 

tak jak w wypadku Jana, Bóg daje nam jakieś zadanie 

do wykonania – sensowne i pożyteczne dla innych. 

Podejmując je, szybko odkrywamy, jak dalece jeste-

śmy wartościowi.

Kiedy ostatnio udało mi się przyjąć Boże pociesze-

nie? Jakie uczucia temu towarzyszyły?



160

GRUPA PRZYJACIÓŁ 

Potem znowu ukazał się Jezus nad Morzem Tyberiadzkim. 
A ukazał się w ten sposób: Byli razem Szymon Piotr, 
Tomasz, zwany Didymos, Natanael z Kany Galilejskiej, sy-
nowie Zebedeusza oraz dwaj inni z Jego uczniów. Szymon 
Piotr powiedział do nich: „Idę łowić ryby”. Odpowiedzieli 
mu: „Idziemy i my z tobą”. Wyszli więc i wsiedli do łodzi, ale 
tej nocy nic nie złowili. A gdy ranek zaświtał, Jezus stanął na 
brzegu. Jednakże uczniowie nie wiedzieli, że to był Jezus. 
A Jezus rzekł do nich: „Dzieci, czy macie co na posiłek?”. 
Odpowiedzieli Mu: „Nie”. On rzekł do nich: „Zarzućcie sieć 
po prawej stronie łodzi, a znajdziecie”. Zarzucili więc i z po-
wodu mnóstwa ryb nie mogli jej wyciągnąć. Powiedział więc 
do Piotra ów uczeń, którego Jezus miłował: „To jest Pan!”. 
Szymon Piotr, usłyszawszy, że to jest Pan, przywdział na 
siebie wierzchnią szatę – był bowiem prawie nagi – i rzu-
cił się w morze. Reszta uczniów dobiła łodzią, ciągnąc za 
sobą sieć z rybami. Od brzegu bowiem nie było daleko – 
tylko około dwustu łokci. A kiedy zeszli na ląd, ujrzeli ża-
rzące się na ziemi węgle, a na nich ułożoną rybę oraz chleb. 
Rzekł do nich Jezus: „Przynieście jeszcze ryb, któreście 
teraz ułowili”. Poszedł Szymon Piotr i wyciągnął na brzeg 
sieć pełną wielkich ryb w liczbie stu pięćdziesięciu trzech. 
A pomimo tak wielkiej ilości, sieć się nie rozerwała. Rzekł 
do nich Jezus: „Chodźcie, posilcie się!”. Żaden z uczniów 
nie odważył się zadać Mu pytania: „Kto Ty jesteś?”, bo wie-
dzieli, że to jest Pan. A Jezus przyszedł, wziął chleb i po-
dał im – podobnie i rybę. To już trzeci raz, jak Jezus ukazał 
się uczniom od chwili, gdy zmartwychwstał. A gdy spożyli 
śniadanie, rzekł Jezus do Szymona Piotra: „Szymonie, synu 
Jana, czy miłujesz Mnie więcej aniżeli ci?”. Odpowiedział 
Mu: „Tak, Panie, Ty wiesz, że Cię kocham”. Rzekł do niego: 



161

„Paś baranki moje!”. I znowu, po raz drugi, powiedział do 
niego: „Szymonie, synu Jana, czy miłujesz Mnie?”. Odparł 
Mu: „Tak, Panie, Ty wiesz, że Cię kocham”. Rzekł do niego: 
„Paś owce moje!”. Powiedział mu po raz trzeci: „Szymonie, 
synu Jana, czy kochasz Mnie?”. Zasmucił się Piotr, że mu 
po raz trzeci powiedział: „Czy kochasz Mnie?”. I rzekł do 
Niego: „Panie, Ty wszystko wiesz, Ty wiesz, że Cię ko-
cham”. Rzekł do niego Jezus: „Paś owce moje! Zaprawdę, 
zaprawdę, powiadam ci: Gdy byłeś młodszy, opasywałeś 
się sam i chodziłeś, gdzie chciałeś. Ale gdy się zestarze-
jesz, wyciągniesz ręce swoje, a inny cię opasze i popro-
wadzi, dokąd nie chcesz”. To powiedział, aby zaznaczyć, 
jaką śmiercią uwielbi Boga. A wypowiedziawszy to, rzekł 
do niego: „Pójdź za Mną!” (J 21, 1-19).

Apostołowie po zmartwychwstaniu Chrystusa pró-

bują wrócić do normalnego życia i jakoś się w nim 

odnaleźć. Świetnie, że zmartwychwstał, że żyje, 

wszystko zakończyło się szczęśliwie, ale coś trzeba 

jeść, z czegoś trzeba żyć. Piotr, który zawsze czuje się 

bardziej odpowiedzialny od innych, oświadcza: „Nie 

wiem jak wy, ale ja wracam do zawodu, idę zara-

biać na życie, będę łowić ryby”. Pozostali idą z nim. 

I przeżywają głęboką porażkę zawodową. Lata prze-

rwy zrobiły swoje. Sieci są puste, a oni zziębnięci, 

niewyspani, przygnębieni. Jakiś człowiek na brze-

gu proponuje im, aby zarzucili sieci jeszcze raz 

i choć to niezgodne z rybackim rzemiosłem, efekt 

jest porażający. Jan  – mistyk  – w postaci stojącej 

na brzegu dostrzega Jezusa. Mówi o tym Piotrowi, 

hierarsze, a ten zachowuje się niezbyt logicznie  – 

ubiera się i skacze do wody. Pozostali także dopły-

wają do brzegu. Cóż tam zastają? Rozpalone ognisko 



162

i Zmartwychwstałego, który przygotowuje dla nich 

śniadanie. Jest tym zupełnie pochłonięty. Przygląda 

się im, jakby ich liczył i porównywał z liczbą ryb na 

ogniu. Ocenia, że pożywienia zabraknie dla wszyst-

kich i prosi o przyniesienie jeszcze kilku świeżo uło-

wionych ryb. To chyba najbardziej wzruszająca scena 

w Ewangelii. Zawsze gdy ją czytam w czasie liturgii, 

trudno mi powstrzymać emocje. To spotkanie jest 

kwintesencją chrześcijaństwa. Tu właśnie rodzi się 

nowy Kościół – w czasie braterskiego prostego śnia-

dania na brzegu morza. Chrześcijaństwo to pącz-

kujące grupki serdecznych przyjaciół. Apostołowie 

odkrywają, że po spotkaniu Zmartwychwstałego nie 

da się już wrócić do poprzedniego życia. Nowe jest 

tak pociągające i sensowne, że warto będzie za nie 

oddać wszystko.

Dalej Jezus zadaje Piotrowi proste pytanie: „Czy 

mnie kochasz?”. Przyznam, że jeszcze nigdy nikogo 

nie zapytałem tak bezpośrednio, otwartym tekstem, 

czy mnie kocha. Może jako małe dziecko… Chrystus 

robi to bez skrępowania. A gdy Piotr odpowiada, 

Jezus prosi go – „powtórz”, i jeszcze raz, jakby chciał 

powiedzieć  – „Lubię, gdy to mówisz. Potrzebuję 

twojej miłości”. Chrystus Zmartwychwstały po-

trzebuje miłości swoich przyjaciół. To właśnie jest 

miłość wzajemna. Nie tylko kocham, ale także po-

trzebuję miłości. „Miłujcie się wzajemnie, tak ja 

was umiłowałem…”

Jak odbieram pytanie Jezusa skierowane do mnie: 

„Czy kochasz mnie?”



163

PYŁ Z NÓG

Oni zaś przeszli przez Perge, dotarli do Antiochii Pizydyjskiej, 
weszli w dzień sobotni do synagogi i usiedli. A po zakoń-
czeniu zebrania, wielu Żydów i pobożnych prozelitów to-
warzyszyło Pawłowi i Barnabie, którzy w rozmowie starali 
się zachęcić ich do wytrwania w łasce Boga. W następny 
szabat zebrało się niemal całe miasto, aby słuchać sło-
wa Bożego. Gdy Żydzi zobaczyli tłumy, ogarnęła ich za-
zdrość, i bluźniąc sprzeciwiali się temu, co mówił Paweł. 
Wtedy Paweł i Barnaba powiedzieli odważnie: „Należało 
głosić słowo Boże najpierw wam. Skoro jednak odrzuca-
cie je i sami uznajecie się za niegodnych życia wiecznego, 
zwracamy się do pogan. Tak bowiem nakazał nam Pan: 
Ustanowiłem Cię światłością dla pogan, abyś był zbawie-
niem aż po krańce ziemi”. Poganie, słysząc to, radowali się 
i wielbili słowo Pańskie, a wszyscy, przeznaczeni do życia 
wiecznego, uwierzyli. Słowo Pańskie rozszerzało się po ca-
łym kraju. Ale Żydzi podburzyli pobożne a wpływowe nie-
wiasty i znaczniejszych obywateli, wzniecili prześladowanie 
Pawła i Barnaby i wyrzucili ich ze swoich granic. A oni otrzą-
snąwszy na nich pył z nóg, przyszli do Ikonium, a uczniów 
napełniało wesele i Duch Święty (Dz 13, 15.43-52).

Wieści dotyczące początków Kościoła, opisane 

w Dziejach Apostolskich, mogą wywoływać w nas 

mieszane uczucia. Z jednej strony wspólnota mło-

dego Kościoła rozkwita jak sady na wiosnę, poganie 

nawracają się, cieszą i wielbią słowo Pańskie, któ-

re rozszerza się na cały kraj, z drugiej jednak jest 

mroczna strona tej historii. Żydom niezwykle trud-

no przyjąć Dobrą Nowinę. Zazdroszczą rosnącej 

w liczbę grupie chrześcijan. Sprzeciwiają się temu, 



164

co mówi Paweł, bluźnią. Ale właśnie to odwrócenie 

się od nauki Apostołów otwiera inne, szerokie ho-

ryzonty. Dobra Nowina niczym ogień po ściernisku 

biegnie w świat pogański. Prześladowania też wydają 

się sprzyjać Kościołowi. Ucieczka przed nimi czyni 

pierwszych chrześcijan bardzo mobilnymi. Na każ-

dym kroku to, co jest uciskiem i cierpieniem, zysku-

je drugą twarz. Staje się przydatne, ba, nawet napę-

dzające dynamizm młodego Kościoła.

Gdy na skutek działań pobożnych i wpływowych 

niewiast podburzonych przez Żydów wzmaga się 

prześladowanie Pawła i Barnaby i zostają oni wy-

rzuceni z kraju, czynią niezwykły gest, którego na-

uczył ich Chrystus: strząsają pył z nóg. Możemy go 

odczytywać na różne sposoby – „nie chcemy mieć 

z wami nic wspólnego, nie zabieramy od was nicze-

go, nawet pyłu na nogach”, ale ten gest może również 

oznaczać: „Nie ma w nas żadnego osadu po spotka-

niu z wami. Wasza niechęć nie przyklei się do na-

szych serc. Nie będzie w nas żadnego kwasu, żadnej 

traumy. Nie będziemy w sobie pielęgnowali jakiej-

kolwiek urazy, która z czasem mogłaby się zamienić 

w narastającą wrogość, a może nawet pragnienie od-

wetu. Nic z tych rzeczy. Załatwiamy to u samego po-

czątku, kiedy poczucie krzywdy jest jeszcze jak py-

łek. Strząsamy go z siebie i pozostajemy wolni”. I jak 

zaznacza autor Dziejów Apostolskich: „[...]uczniowie 

byli pełni wesela i Ducha Świętego”.

Jakże praktyczne zachowanie, które może się 

przydać każdemu z nas. W różnych sytuacjach kon-

fliktowych, gdy czujemy się zaatakowani, zawsze 

możemy strzepnąć pył z butów na znak uwolnienia 



165

serca od wszelkiego osadu, który mógłby w nas pra-

cować i z czasem zatruć serce. Ważne, by zrobić to 

u samego początku, gdy uraza jest jeszcze pyłkiem.

Co czułem w sytuacjach, gdy zrezygnowałem z pie-

lęgnowania urazy i od razu strzepnąłem z siebie 

osad poczucia krzywdy? Co takie zachowanie wnio-

sło do mojego życia?



166

POWSZECHNY,  
CZYLI RÓŻNORODNY

W Listrze mieszkał pewien człowiek o bezwładnych no-
gach, kaleka od urodzenia, który nigdy nie chodził. Słuchał 
on przemówienia Pawła; ten spojrzał na niego uważnie 
i widząc, że ma wiarę potrzebną do uzdrowienia, zawołał 
głośno: „Stań prosto na nogach!”. A on zerwał się i zaczął 
chodzić. Na widok tego, co uczynił Paweł, tłumy zaczę-
ły wołać po likaońsku: „Bogowie przybrali postać ludzi 
i zstąpili do nas!”. Barnabę nazywali Zeusem, a Pawła 
Hermesem, gdyż głównie on przemawiał. A kapłan Zeusa, 
który miał świątynię przed miastem, przywiódł przed bra-
mę woły i przyniósł wieńce, i chciał razem z tłumem zło-
żyć ofiarę. Na wieść o tym apostołowie, Barnaba i Paweł, 
rozdarli szaty i rzucili się w tłum, krzycząc: „Ludzie, dla-
czego to robicie! My także jesteśmy ludźmi, podobnie 
jak wy podlegamy cierpieniom. Nauczamy was, abyście 
odwrócili się od tych marności do Boga żywego, który 
stworzył niebo i ziemię, i morze, i wszystko, co w nich się 
znajduje. Pozwolił On w dawnych czasach, że każdy na-
ród chodził własnymi drogami, ale nie przestawał dawać 
o sobie świadectwa, czyniąc dobrze. Zsyłał wam deszcz 
z nieba i urodzajne lata, karmił was i radością napełniał 
wasze serca”. Tymi słowami ledwie powstrzymali tłumy od 
złożenia im ofiary. Tymczasem nadeszli Żydzi z Antiochii 
i z Ikonium. Podburzyli tłum, ukamienowali Pawła i wy-
wlekli go za miasto, sądząc, że nie żyje. Kiedy go jednak 
otoczyli uczniowie, podniósł się i wszedł do miasta, a na-
stępnego dnia udał się razem z Barnabą do Derbe. W tym 
mieście głosili Ewangelię i pozyskali wielu uczniów, po 
czym wrócili do Listry, do Ikonium i do Antiochii, umac-
niając dusze uczniów, zachęcając do wytrwania w wierze, 



167

bo przez wiele ucisków trzeba nam wejść do królestwa 
Bożego. Kiedy w każdym Kościele wśród modlitw i po-
stów ustanowili im starszych, polecili ich Panu, w które-
go uwierzyli. Potem przeszli przez Pizydię i przybyli do 
Pamfilii. Nauczali w Perge, zeszli do Attalii, a stąd odpłynęli 
do Antiochii, gdzie za łaską Bożą zostali przeznaczeni do 
dzieła, które wykonali. Kiedy przybyli i zebrali [miejscowy] 
Kościół, opowiedzieli, jak wiele Bóg przez nich zdziałał 
i jak otworzył poganom podwoje wiary. I dość długi czas 
spędzili wśród uczniów (Dz 14, 8-28).

Dzieje Apostolskie przynoszą nam obraz ostatnie-

go etapu pierwszej podróży Barnaby i Pawła, kiedy 

zrozumieli dzieło, do którego przeznaczył ich Bóg – 

„[…] otworzył poganom drzwi wiary”. Jak to się stało? 

Otóż w czasie szabatu w Antiochii Pizydyjskiej zgro-

madziło się prawie całe miasto. Paweł stwierdził, że 

zbawienie nie jest zależne od zachowywania prawa. 

Wówczas gorliwi zwolennicy przepisów, do których 

swego czasu zaliczał się również sam Paweł, wznie-

cili prześladowania i podążyli za nim do Ikonium 

i dalej w Listrze chcieli go ukamienować (tym razem 

zamach na życie apostoła się nie powiódł, ale osta-

tecznie dokonali tego Żydzi z Antiochii i z Ikonium). 

Wszystko dzieje się jak w dobrym filmie obfitują-

cym w wartkie zmiany akcji, gdyż po raz pierwszy 

Barnaba i Paweł, będąc w Listrze, nie przemawiali 

w synagodze, gdzie gromadzili się Żydzi, helleniści 

i wszyscy ich sympatycy, ale na otwartej przestrzeni, 

na miejskim placu. Przysłuchiwali się im nawet ka-

płani świątyni Zeusa. Apostołowie zostali prawdzi-

wie uwielbieni. Kapłani pełni uniesienia i zachwytu 

chcieli złożyć im ofiarę z wołów i wieńców, jak gdyby 



168

byli Zeusem i Hermesem. Okazało się, że Bóg jest 

prawdziwie ojcem wszystkich ludzi bez względu 

na rasę, kulturę, a nawet religię. Po tak życzliwym 

przyjęciu Paweł nie musiał uciekać z Listry, ale opu-

ścił ją w pokoju i udał się, by ewangelizować Derbe, 

a potem wrócić do Ikonium, Listry i Antiochii, gdzie 

wraz ze swoimi towarzyszami opowiedział wspól-

nocie Kościoła, czego Bóg dokonał. A co się właści-

wie stało? Otóż Kościół przestał być monolitem. Do 

wspólnoty weszli już nie tylko Żydzi i helleniści, ale 

również poganie. Kościół zaczął więc mierzyć się 

z problemem inkulturacji. Stał się powszechny, ale 

jednocześnie bardzo kolorowy. Dołączyli do niego 

ludzie o zupełnie różnych korzeniach kulturowych 

i religijnych, o innej wrażliwości. Jest to moment 

przełomowy i niezwykle ważny, a może się okazać, 

że również bardzo inspirujący. Możliwe, że właśnie 

ten fragment Dziejów Apostolskich pomoże nam 

zrozumieć, że Kościół powszechny jest niezwy-

kle pojemny i znajdzie się w nim miejsce zarówno 

dla „Tygodnika Powszechnego”, jak i dla „Naszego 

Dziennika”, może to rodzić duże napięcia, a nawet 

doprowadzić do wrzenia w katolickim tyglu.

Jak sobie radzę ze współczesną różnorodnością 

Kościoła, z tym że jest w nim miejsce dla różnych 

grup  – od czytelników „Tygodnika Powszechnego” 

do słuchaczy Radia Maryja?



169

INKULTURACJA

Niektórzy przybysze z Judei nauczali braci: „Jeżeli się nie 
poddacie obrzezaniu według zwyczaju Mojżeszowego,  
nie możecie być zbawieni”. Kiedy doszło do niemałych 
sporów i zatargów między nimi a Pawłem i Barnabą, po-
stanowiono, że Paweł i Barnaba, i jeszcze kilku spośród 
nich uda się w sprawie tego sporu do Jerozolimy, do 
Apostołów i starszych. Wtedy Apostołowie i starsi wraz 
z całym Kościołem postanowili wybrać ludzi przodują-
cych wśród braci: Judę, zwanego Barsabas, i Sylasa i wy-
słać do Antiochii razem z Barnabą i Pawłem. Posłali przez 
nich pismo tej treści: „Apostołowie i starsi bracia prze-
syłają pozdrowienie braciom pogańskiego pochodzenia 
w Antiochii, w Syrii i w Cylicji. Ponieważ dowiedzieliśmy 
się, że niektórzy bez naszego upoważnienia wyszli od nas 
i zaniepokoili was naukami, siejąc zamęt w waszych du-
szach, postanowiliśmy jednomyślnie wybrać mężów i wy-
słać razem z naszymi drogimi: Barnabą i Pawłem, którzy 
dla imienia Pana naszego Jezusa Chrystusa poświęcili swe 
życie. Wysyłamy więc Judę i Sylasa, którzy powtórzą wam 
ustnie to samo. Postanowiliśmy bowiem, Duch Święty i my, 
nie nakładać na was żadnego ciężaru oprócz tego, co ko-
nieczne. Powstrzymajcie się od ofiar składanych bożkom, 
od krwi, od tego, co uduszone, i od nierządu. Dobrze uczy-
nicie, jeżeli powstrzymacie się od tego. Bywajcie zdrowi!”  
(Dz 15, 1-2.22-29).

Kościół ukazany w samym sercu Dziejów 

Apostolskich staje przed kolejnym poważnym dy-

lematem: jak w obliczu Ewangelii ma wyglądać cią-

głość pomiędzy chrześcijaństwem a judaizmem? 

Czy aby stać się członkiem Kościoła, należy wpierw 



170

stać się żydem? Czy jest konieczne obrzezanie 

i przestrzeganie prawa Mojżeszowego, czy wystarczy 

sama wiara w Chrystusa? Te pytania przekładały się 

też na codzienne życie i wzajemny szacunek pomię-

dzy obiema grupami. Zdarzało się, że chrześcijanie, 

zarówno żydowskiego, jak i pogańskiego pochodze-

nia, zasiadali do wspólnego posiłku. I jak tu razem 

jeść, zachowując zasady różnych kultur? Właśnie 

na tym polega nowość Chrystusa, który burzy mur 

oddzielający żydów od pogan. On w sobie samym 

stanowi jednego, nowego człowieka jednoczącego 

wszystkich ludzi. Nie ma już poganina, żyda, Greka, 

jest człowiek borykający się ze swym grzechem 

i Chrystus – Odkupiciel każdego.

Problemy inkulturacyjne są aktualne także dla nas. 

Nie dotyczą tylko Kościoła wchodzącego w różne 

cywilizacje – azjatyckie, afrykańskie czy amerykań-

skie. Nie wystarczy inkulturować na płaszczyźnie 

cywilizacyjnej i obyczajowej, ale potrzebna jest też 

inkulturacja do współczesności. Dzięki temu bę-

dziemy mogli przeżywać naszą aktualną historię 

w Bogu, inaczej grozi nam pułapka fundamentali-

zmu. Wbrew pozorom pierwszy sobór w Jerozolimie 

i ostatni II Sobór Watykański leżą dość blisko siebie. 

Inkulturacja we współczesność, w dużej mierze od-

biegającą od mentalności chrześcijańskiej, to zupeł-

nie nowe zadanie, z którym Kościół do tej pory nie 

musiał się mierzyć. Bo przecież jeszcze nigdy na taką 

skalę Ewangelia nie była głoszona ludziom żyjącym 

bez jakiegokolwiek boga i jego prawa. Ta nowa sy-

tuacja to antypody wystąpienia Pawła na Aeropagu. 

On miał przed sobą ludzi bardzo religijnych, którzy 



171

stawiali pomniki swoim bogom. Łatwo mu było 

wejść w ich kulturę i dostrzec jej wartość. Obecnie 

głosimy Ewangelię światu, który nie tylko usunął 

jakichkolwiek bogów, ale nawet cokoły, na których 

stali. W jaki sposób opowiedzieć o Bogu komuś, kto 

nawet nie używa takiego pojęcia? Jak powinna wy-

glądać inkulturacja do współczesności? To poważ-

ne pytania.

Jak radzę sobie w sytuacjach, gdy próbuję opowie-

dzieć o Bogu osobie pozbawionej większych potrzeb 

religijnych, która nadto nie używa pojęcia boga?



172



173

ODWAGA RADOŚCI

Wyśpiewuj, Córo Syjońska! Podnieś radosny okrzyk, 
Izraelu! Ciesz się i wesel z całego serca, Córo Jeruzalem! 
Oddalił Pan wyroki na ciebie, usunął twego nieprzyjaciela: 
król Izraela, Pan, jest pośród ciebie, nie będziesz już bała 
się złego. Owego dnia powiedzą Jerozolimie: „Nie bój się, 
Syjonie! Niech nie słabną twe ręce!”. Pan, twój Bóg jest 
pośród ciebie, Mocarz  – On zbawi, uniesie się weselem 
nad tobą, odnowi swą miłość, wzniesie okrzyk radości  
(So 3, 14-17).

Słowa z Księgi Sofoniasza nie są dyskretnym za-

proszeniem do radości, ale mocnym wezwaniem: 

wyśpiewuj, podnieś radosny okrzyk, ciesz się, wesel 

z całego serca. Tu nie chodzi o subtelną, ukrytą, we-

wnętrzną radość, czy o taki katolicki pogodny smu-

teczek. To ma być gejzer radości! A podstawowym jej 

powodem jest fakt, że Pan znajduje się pośród nas 

i nic nam nie grozi.

Skąd zatem nasze opory w radowaniu się „pełną 

gębą”? Może boimy się, że zapeszymy? Studenci nie 

cieszą się z zaliczenia, bo przecież przyjdą kolejne 

egzaminy i nie wiadomo, jak będzie, zatem lepiej 

z powagą i dystansem podejść do sukcesów. Mąż 

obawia się rozradować swoją żoną, bo a nuż za ty-

dzień straci ona zapał do działań gastronomicznych 

albo przestanie się dobrze ubierać. Zatem lepiej się 

przedwcześnie nie ekscytować. Obawa, że zape-

szymy, w rzeczywistości jest zupełnie irracjonalna. 

Przecież nasze myśli nie mają żadnego wpływu na 

rzeczywistość, budują jednak nasze samopoczucie, 

a to już udziela się innym. Proponuję zatem, aby na 



174

sporej kartce dużymi literami napisać: „Mogę cie-

szyć się życiem i nie muszę czuć się winny!”.

A z czego się cieszyć? To proste, wystarczy się tyl-

ko rozejrzeć dookoła: chmury goniące po niebie, 

piękny zachód słońca, mróz szczypiący w policzki, 

sąsiadka, która zawsze się kłania i mówi coś miłego… 

I mógłbym tak wymieniać bez końca. „Ale…” – za-

wsze będzie jakieś „ale”… Tyle że ten fragment nie 

mówi o „ale”, tylko o radości. „Pan jest z nami” i to 

powinno nam wystarczyć. Jak już wspomniałem, 

chodzi o radość okazywaną bez wahania i bez skru-

pułów, „pełną gębą”. Kiedyś słyszałem, jak jedna 

ze studentek po przyjeździe do domu, witając się 

z matką, wypaliła: „Mamo, gdybyś kiedyś ucieszyła 

się na mój przyjazd tak jak nasz pies”. A ten faktycz-

nie szalał z radości. Zatem uczmy się od zwierząt.

Kiedy i w jakiej sytuacji ostatnio ucieszyłem się 

i okazałem swoją radość? Co mi w tym pomogło?



175

TEOFIL

Pierwszą Księgę napisałem, Teofilu, o wszystkim, co Jezus 
czynił i czego nauczał od początku aż do dnia, w którym 
udzielił przez Ducha Świętego poleceń Apostołom, któ-
rych sobie wybrał, a potem został wzięty do nieba. Im też 
po swojej męce dał wiele dowodów, że żyje: ukazywał 
się im przez czterdzieści dni i mówił o królestwie Bożym. 
A podczas wspólnego posiłku kazał im nie odchodzić 
z Jerozolimy, ale oczekiwać obietnicy Ojca: „Słyszeliście 
o niej ode Mnie – [mówił] – Jan chrzcił wodą, ale wy wkrót-
ce zostaniecie ochrzczeni Duchem Świętym”. Zapytywali 
Go zebrani: „Panie, czy w tym czasie przywrócisz królestwo 
Izraela?”. Odpowiedział im: „Nie wasza to rzecz znać cza-
sy i chwile, które Ojciec ustalił swoją władzą, ale gdy Duch 
Święty zstąpi na was, otrzymacie Jego moc i będziecie mo-
imi świadkami w Jerozolimie i w całej Judei, i w Samarii, i aż 
po krańce ziemi”. Po tych słowach uniósł się w ich obec-
ności w górę i obłok zabrał Go im sprzed oczu. Kiedy upo-
rczywie wpatrywali się w Niego, jak wstępował do nieba, 
przystąpili do nich dwaj mężowie w białych szatach. I rzekli: 
„Mężowie z Galilei, dlaczego stoicie i wpatrujecie się w nie-
bo? Ten Jezus, wzięty od was do nieba, przyjdzie tak samo, 
jak widzieliście Go wstępującego do nieba” (Dz 1, 1-11).

Niektórzy uważają, że jednym z najważniejszych ży-

ciowych zadań każdego człowieka jest znalezienie 

drogi do swojego serca, do tego tajemniczego miej-

sca, gdzie przecinają się wszystkie linie naszej ludz-

kiej egzystencji: intelekt, uczuciowość, temperament, 

zdolności, wrażliwość na piękno, seksualność, histo-

ria życia – słowem wszystko, czym jesteśmy. Ale czę-

sto, wchodząc w głąb siebie, odnajdujemy ciemność 



176

i pustkę. I jest to całkiem sensowne odkrycie. Pustka 

jest przestrzenią do przyjęcia kogoś, a ciemność jest 

oczekiwaniem na światło. Doświadczenie to mówi 

nam, że źródła światła nie mamy w sobie, że ono 

przychodzi z zewnątrz. Dlatego św. Łukasz w pierw-

szym zdaniu Dziejów Apostolskich, mówiąc o swej 

Ewangelii, odwołuje się do pierwszego słowa Biblii 

berešit  – na początku. Zauważa, że u początku 

wszystkiego leżą czyny i nauczanie Jezusa. Są źró-

dłem, z którego wszystko wypływa. Jan posługuje się 

jeszcze bardziej obrazowym stwierdzeniem, że świa-

tłość w ciemności świeci. Ciemność, pustka, które 

w sobie nosimy, są oczekiwaniem na to, co ma przyjść 

z zewnątrz, na Chrystusa będącego światłością. To on 

rozprasza nasze ciemności i pozwala nam zrozumieć 

siebie i cały nasz los. Oto początek wszystkiego.

Pierwsze zdanie Dziejów Apostolskich skierowa-

ne jest do Teofila, który nie wiadomo, czy był real-

ną postacią, czy też symbolizuje każdego czytelnika. 

Imię Teofil jest wieloznaczne. Z jednej strony ozna-

cza tego, który jest ukochany przez Boga (każdy, kto 

czyta Pismo Święte, jest właśnie takim „Teofilem”), 

jednakże w miarę obcowania ze słowem Bożym od-

krywa, że i w nim wzbiera miłość, że nie sposób nie 

odpowiedzieć miłością na Tamtą miłość  – i to jest 

drugie znaczenie tego imienia. W nim zawarta  

jest istota chrześcijaństwa – wzajemność. Jestem ko-

chany i chcę kochać. Ta zależność leży u początku, 

jest źródłem, światłem, które rozprasza ciemności.

Jak wpływa na mnie odkrywanie wzajemności, 

czyli tej zależności, że jednocześnie kocham i je-

stem kochany?



177

OBCY TEŻ ZROZUMIE

Kiedy nadszedł wreszcie dzień Pięćdziesiątnicy, znajdowa-
li się wszyscy razem na tym samym miejscu. Nagle dał się 
słyszeć z nieba szum, jakby uderzenie gwałtownego wia-
tru, i napełnił cały dom, w którym przebywali. Ukazały się 
im też języki jakby z ognia, które się rozdzieliły, i na każdym 
z nich spoczął jeden. I wszyscy zostali napełnieni Duchem 
Świętym, i zaczęli mówić obcymi językami, tak jak im Duch 
pozwalał mówić. Przebywali wtedy w Jerozolimie poboż-
ni Żydzi ze wszystkich narodów pod słońcem. Kiedy więc 
powstał ów szum, zbiegli się tłumnie i zdumieli, bo każdy 
słyszał, jak przemawiali w jego własnym języku. „Czyż ci 
wszyscy, którzy przemawiają, nie są Galilejczykami?”  – 
mówili pełni zdumienia i podziwu. „Jakżeż więc każdy z nas 
słyszy swój własny język ojczysty? – Partowie i Medowie, 
i Elamici, i mieszkańcy Mezopotamii, Judei oraz Kapadocji, 
Pontu i Azji, Frygii oraz Pamfilii, Egiptu i tych części Libii, 
które leżą blisko Cyreny, i przybysze z Rzymu, Żydzi oraz 
prozelici, Kreteńczycy i Arabowie – słyszymy ich głoszą-
cych w naszych językach wielkie dzieła Boże” (Dz 2, 1-11).

Mamy dwa wyobrażenia Ducha Świętego: szum wia-

tru i ogień. Szum wiatru pochodzi od Boga i jest po-

dobny do tchnienia życia, jakim obdarzył On człowie-

ka u samego początku. Ten dźwięk przypomina o Jego 

słowie, które rozlega się przez całą historię zbawienia, 

i o Ewangelii, o Logosie, w którym On mieszka i po-

przez które nam się udziela. To słowo staje się Duchem, 

gdy je słyszymy, Tchnienie Boże nas wypełnia.

Ogień pojawia się nad każdym z Apostołów w po-

staci, nomen omen, ognistych języków. Przywodzi 

on na myśl rozpalone słońce, które daje życie 



178

i oświetla naszą egzystencję, w jego blasku wszystko 

dojrzewa i przynosi owoce. 

Jeden ogień Ducha świętego rozdziela się i schodzi 

na każdego z osobna. Duch jest jeden, a spotkanie 

z Nim, choć odbywa się w zbiorowości, jest jedno-

cześnie bardzo osobiste.

Do czego to wszystko zmierza? Nie chodzi tu tylko 

o wewnętrzne przeżycie małej grupki najbliższych 

uczniów Jezusa zorganizowane w celu ich pokrze-

pienia i umocnienia. To wydarzenie natychmiast 

wylewa się na zewnątrz w postaci fenomenu komu-

nikacji. Uczniowie zostają uzdolnieni do mówienia 

obcymi językami. Znika jakakolwiek hermetycz-

ność. Przychodzący z innych obcych kultur i tra-

dycji mogą usłyszeć Dobrą Nowinę we własnym ję-

zyku. Autor Dziejów Apostolskich wymienia nawet 

z imienia zebraną plejadę narodów. Z tej wyliczanki 

łatwo odczytać jego zaskoczenie i zdziwienie. A jest 

się czemu dziwić, bo mamy do czynienia z wiel-

kim cudem powszechności Dobrej Nowiny. Można 

ją przetłumaczyć na każdy język, na każdą kulturę. 

Ewangelia z całym swoim przesłaniem jest dostęp-

na dla wszystkich. Nie zamyka się w obrębie jednej 

wrażliwości intelektualnej, filozoficznej czy este-

tycznej. Dzięki działaniu Ducha Świętego nie tylko 

przeskakuje pozorną obcość, ale często potrafi wy-

korzystać indywidualną wrażliwość człowieka.

Jak Duch Święty pomógł mi przyjąć różne fragmen-

ty Ewangelii, które na pierwszy rzut oka wydawały 

się obce mojej wrażliwości?



179

NIE DO WYOBRAŻENIA

Owszem, nadchodzi godzina, w której każdy, kto was za-
bije, będzie sądził, że oddaje cześć Bogu. Będą tak czynić, 
bo nie poznali ani Ojca, ani Mnie. Ale powiedziałem wam 
o tych rzeczach, abyście, gdy nadejdzie ich godzina, pa-
miętali o nich, że Ja wam to powiedziałem. Tego jednak nie 
powiedziałem wam od początku, ponieważ byłem z wami. 
Teraz zaś idę do Tego, który Mnie posłał, a nikt z was nie 
pyta Mnie: „Dokąd idziesz?”. Ale ponieważ to wam po-
wiedziałem, smutek napełnił wam serce. Jednakże mówię 
wam prawdę: Pożyteczne jest dla was moje odejście. Bo 
jeżeli nie odejdę, Pocieszyciel nie przyjdzie do was. A jeżeli 
odejdę, poślę Go do was. On zaś, gdy przyjdzie, przekona 
świat o grzechu, o sprawiedliwości i o sądzie. O grzechu – 
bo nie wierzą we Mnie; o sprawiedliwości zaś – bo idę do 
Ojca i już Mnie nie ujrzycie; wreszcie o sądzie – bo władca 
tego świata został osądzony. Jeszcze wiele mam wam do 
powiedzenia, ale teraz [jeszcze] znieść nie możecie. Gdy 
zaś przyjdzie On, Duch Prawdy, doprowadzi was do całej 
prawdy. Bo nie będzie mówił od siebie, ale powie wszyst-
ko, cokolwiek usłyszy, i oznajmi wam rzeczy przyszłe. On 
Mnie otoczy chwałą, ponieważ z mojego weźmie i wam 
objawi. Wszystko, co ma Ojciec, jest moje. Dlatego powie-
działem, że z mojego weźmie i wam objawi (J 16, 2-15).

Jezus w 16 rozdziale Ewangelii według św. Jana mówi: 

„Wszystko, co ma Ojciec, jest moje”. Syn i Ojciec 

stanowią jedno, posiadają to samo życie, tę samą 

chwałę, tę samą miłość i tę samą pasję zbawienia 

świata. Oczywiście posługujemy się tu antropomor-

fizacją, ale trudno jest nam inaczej myśleć o Bogu 

i o Trójcy. Jeśli próbujemy włączyć naszą wyobraźnię, 



180

by zrozumieć tajemnicę Boga w Trzech Osobach, 

wypada to śmiesznie. Przypomina rozmowę bliźnia-

ków w łonie matki – jeden z nich mówi: „Słyszałeś? 

Podobno tam gdzieś jest wielka mama, która żyje 

w wielkim jasnym świecie, zupełnie innym od na-

szego”. Na co drugi odpowiada: „To niemożliwe. Inny 

świat nie może istnieć. Przecież jeszcze nikt stamtąd 

się do nas nie dostał”.

Podobnie było z Albertem Einsteinem, który wy-

kładając studentom teorię przestrzeni n-wymia-

rowych, z przerażeniem zauważył, że ci próbują 

je sobie wyobrazić. Opowiedział im wtedy bajkę 

o „płaszczakach”. Otóż w idealnie płaskim świecie, 

gdzie wszystko było płaskie jak płaski jest cień, pro-

fesor płaszczak swym idealnie płaskim studentom 

idealnie płaską kredą na równie płaskiej tablicy, wy-

prowadził wzór na pole i powierzchnię kuli. Z wiel-

kim trudem mogli oni go zrozumieć, ale nigdy nie 

byli sobie w stanie tego wyobrazić.

Słowa Jezusa możemy, choć nie bez kłopotów, 

zrozumieć, ale  – broń Boże  – nie próbujmy sobie 

wyobrażać tego, o czym mówi, bo będziemy śmiesz-

ni jak bliźniaki w łonie matki albo „płaszczaki” wpa-

trzone we wzór na pole kuli.

Mimo wszystko Chrystus zapowiada, że Duch 

oznajmia nam niezwykłą tajemnicę. W tym frag-

mencie trzykrotnie pojawia się ten sam czasow-

nik – ănăggěllō oznaczający „powtarzać”, „ponownie 

oznajmiać”, „interpretować”. Czyżby owo powtó-

rzenie wynikało z tego, że mimo piętrzących się 

trudności tajemnica Trójcy powinna być wciąż na 

nowo interpretowana? Czy wraz z rozwojem naszej 



181

cywilizacji i możliwości intelektualnych winniśmy 

szukać jej nowego zrozumienia? Zatem to, że nie 

możemy sobie wyobrazić istnienia Trzech Osób 

w jedności, wcale nie musi oznaczać, abyśmy mieli 

zaprzestać prób zrozumienia tego fenomenu i jego 

nowych interpretacji.

Jak na przestrzeni mojego życia zmienia się moje ro-

zumienie Trójcy Świętej?



182

JEDNI DRUGIM… 

Wtedy ktoś z tłumu rzekł do Niego: „Nauczycielu, powiedz 
mojemu bratu, żeby się podzielił ze mną spadkiem”. Lecz 
On mu odpowiedział: „Człowieku, któż Mię ustanowił 
sędzią albo rozjemcą nad wami?”. Powiedział też do nich: 
„Uważajcie i strzeżcie się wszelkiej chciwości, bo nawet 
gdy ktoś opływa [we wszystko], życie jego nie jest zależne 
od jego mienia”. I opowiedział im przypowieść: „Pewnemu 
zamożnemu człowiekowi dobrze obrodziło pole. I rozwa-
żał sam w sobie: Co tu począć? Nie mam gdzie pomieścić 
moich zbiorów. I rzekł: Tak zrobię: zburzę moje spichlerze, 
a pobuduję większe i tam zgromadzę całe zboże i moje do-
bra. I powiem sobie: Masz wielkie zasoby dóbr, na długie 
lata złożone; odpoczywaj, jedz, pij i używaj! Lecz Bóg rzekł 
do niego: «Głupcze, jeszcze tej nocy zażądają twojej duszy 
od ciebie; komu więc przypadnie to, coś przygotował?». 
Tak dzieje się z każdym, kto skarby gromadzi dla siebie, 
a nie jest bogaty przed Bogiem” (Łk 12, 13-21).

Przypowieść z 12 rozdziału Ewangelii według św. 

Łukasza o człowieku, któremu obrodziło pole i wy-

budował spichlerz, była dla mnie przez lata jedną 

z najtrudniejszych do pojęcia. Czytając ją, nie tylko 

nie potrafiłem zrozumieć Jezusa, ale również nie 

byłem w stanie zaakceptować zawartej w tej histo-

rii logiki. Odebrałem należyte dobre wychowanie 

w gospodarnej Wielkopolsce i uważałem, że postę-

powanie obrotnego rolnika jest godne najwyższej 

pochwały. Obrodziło mu pole. Co innego mógłby 

zrobić? Miało się zmarnować? Błyskawicznie zabrał 

się do roboty. Był świetnie zorganizowany, ciężką, 

uczciwą pracą wybudował spichlerze, zatroszczył się 



183



184

o Boże dary. No, Panie Jezu, czego Ty się czepiasz? 

Dopiero niedawno do mojej świadomości przebiło 

się rzeczywiste znaczenie tej Ewangelii. Przecież jej 

sercem są intencje. Tu jest pies pogrzebany! Po co tak 

naprawdę ten człowiek budował spichlerze? Bo chciał 

być niezależny, ot co. Niezależny od nikogo i od ni-

czego. Niezależny od ludzi, od kaprysów przyrody, 

od Boga. Ale czy taki kierunek działań jest faktycznie 

równią pochyłą? W oczach Jezusa tak. A przecież sa-

modzielność życiowa jest cnotą, nie czymś złym. Po to 

rodzice wychowują dzieci, aby się stały samodzielne. 

Musimy jednak pamiętać, że samodzielność to nie to 

samo, co niezależność. Być może właśnie dlatego, że 

mylimy te dwa pojęcia, tak wielu z nas wpada w czarną 

dziurę samotności, a nawet izolacji. Bo jeśli nikogo nie 

potrzebujemy, jesteśmy absolutnie samowystarczalni, 

to otwiera się przed nami zimny przestwór samotno-

ści. I nieszczęście gotowe. Bo nie ma w nas miejsca na 

jakąkolwiek wzajemność. A każdy odczuwa potrzebę 

kochania i bycia kochanym. Nie jesteśmy samowy-

starczalni. I to jest dobra wiadomość. Pełne spichle-

rze stają się autostradą do największego nieszczęścia, 

do samotności opakowanej w sreberko niezależności. 

Rozpakowujesz taką czekoladkę, a tam – kuku.

Ale czy jest jakaś alternatywa? Co mógł zrobić ów 

„nieszczęśnik”, któremu tak obficie obrodziło pole? 

Otóż mógł rozdać tym, którym słońce spaliło plony. 

A jeśli za rok jemu przytrafiłoby się nieszczęście i z ja-

kiegoś powodu pole by nie obrodziło? To wtedy inni 

by się z nim podzielili i byłoby tak, jak u św. Pawła: 

„Jedni drugich brzemiona noście”. I co, źle by było?

Jak sobie radzę w życiu z pokusą bycia niezależnym?



185

INTEGRACJA PARADOKSÓW

Gdy dopełnił się czas Jego wzięcia [z tego świata], postano-
wił udać się do Jerozolimy i wysłał przed sobą posłańców. Ci 
wybrali się w drogę i przyszli do pewnego miasteczka sama-
rytańskiego, by Mu przygotować pobyt. Nie przyjęto Go jed-
nak, ponieważ zmierzał do Jerozolimy. Widząc to, uczniowie 
Jakub i Jan rzekli: „Panie, czy chcesz, a powiemy, żeby ogień 
spadł z nieba i zniszczył ich?”. Lecz On odwróciwszy się, za-
bronił im. I udali się do innego miasteczka. A gdy szli dro-
gą, ktoś powiedział do Niego: „Pójdę za Tobą, dokądkolwiek 
się udasz!”. Jezus mu odpowiedział: „Lisy mają nory i ptaki 
powietrzne  – gniazda, lecz Syn Człowieczy nie ma miej-
sca, gdzie by głowę mógł oprzeć”. Do innego rzekł: „Pójdź 
za Mną!”. Ten zaś odpowiedział: „Panie, pozwól mi najpierw 
pójść i pogrzebać mojego ojca!”. Odparł mu: „Zostaw umar-
łym grzebanie ich umarłych, a ty idź i głoś królestwo Boże!”. 
Jeszcze inny rzekł: „Panie, chcę pójść za Tobą, ale pozwól mi 
najpierw pożegnać się z moimi w domu!”. Jezus mu odpo-
wiedział: „Ktokolwiek przykłada rękę do pługa, a wstecz się 
ogląda, nie nadaje się do królestwa Bożego” (Łk 9, 51-62).

Z jednej strony chrześcijaństwo jest proste – kilka ja-

snych stwierdzeń – ale z drugiej to integrowanie para-

doksów, gdyż jesteśmy skomplikowani i nie wszystko 

w lot łapiemy. Do człowieka, który chce natychmiast 

pójść za Chrystusem, kieruje On ostrzeżenie: nie 

licz na stabilizację. Życie ze Mną to niewiadoma, to 

wielka tymczasowość. Ptaki mają gniazda, lisy nory, 

a my żyjemy w zawieszeniu. Człowiekowi, który 

chce wypełnić obowiązek grzebania bliskich zmar-

łych zanim wyruszy w drogę z Mistrzem, Jezus ra-

dzi, by nie grzązł w tym, co wobec wielkiego i stałego 



186

planu zbawczego wydaje się chwilową małostką. Jak 

to zintegrować? O jaki paradoks tu chodzi? Otóż sta-

łość i niezmienność Bożego przesłania, ucieleśnia-

jącego się w osobie Chrystusa raz na zawsze zmar-

twychwstałego, wyrywającego nas z mroku śmierci, 

spotyka się z galopadą świata, który przyjmuje wciąż 

nowe formy istnienia. Cywilizacja w coraz szybszym 

tempie przechodzi w następne stadia. Jak zatem to, 

co boskie, przeprowadzić przez nieustannie zmie-

niający się świat, w którym Syn Człowieczy nie ma 

gdzie na dłużej głowy przytulić? Jak na jego język 

i mentalność przełożyć stałość Bożego zamysłu? Co 

jest niezmienne, a co podlega przemianom? To jed-

no z najważniejszych pytań pastoralnych, z który-

mi tłuczemy się od ściany do ściany – od sztywne-

go doktrynalizmu do rozpasanego liberalizmu, od 

muzealnych kapci po dyfuzję w nowoczesność. Na 

szczęście co jakiś czas pojawiają się genialne jednost-

ki, które dzięki silnej więzi z Bogiem i ze światem 

nie wzdychają, nie załamują rąk, jak to kiedyś było 

dobrze, ale odważnie patrzą w przyszłość i potrafią 

wskazać nam drogę. Wskakują do galopującego ry-

dwanu cywilizacji, łapią za lejce i próbują skierować 

powóz historii w sensownym kierunku. A umożliwia 

im to ich życie mistyczne. Oni kochają i Boga, i świat, 

nawet ten niezwykle ułomny. Tak właśnie wyglądało 

w Laskach życie matki Róży Czackiej, o której nie 

tak dawno zrobiło się głośno dzięki jej beatyfikacji.

Jakie pale stałości i niezmienności wbijam w swoje 

życie, które pędzi przez nieustannie zmieniający  

się świat? 



187

CIESZ SIĘ, A KOŚCI TWOJE  
NABIORĄ ŚWIEŻOŚCI

Radujcie się wraz z Jerozolimą, weselcie się w niej wszy-
scy, co ją miłujecie! Cieszcie się z nią bardzo wy wszyscy, 
którzyście się nad nią smucili, ażebyście ssać mogli aż do 
nasycenia z piersi jej pociech; ażebyście ciągnęli mleko 
z rozkoszą z pełnej piersi jej chwały. Tak bowiem mówi 
Pan: „Oto Ja skieruję do niej pokój jak rzekę i chwałę na-
rodów  – jak strumień wezbrany. Ich niemowlęta będą 
noszone na rękach i na kolanach będą pieszczone. Jak 
kogo pociesza własna matka, tak Ja was pocieszać będę; 
w Jerozolimie doznacie pociechy. Na ten widok rozraduje 
się serce wasze, a kości wasze nabiorą świeżości jak mura-
wa. Ręka Pana da się poznać Jego sługom” (Iz 66, 10-14c).

Z radością mamy spore problemy. Często boimy 

się ucieszyć, by nie zapeszyć. A okazanie radości to 

już w ogóle wyższa szkoła jazdy. W czasie rekolekcji, 

po konferencji zjawiła się w zakrystii zadbana pani 

w średnim wieku i oznajmiła grobowym głosem: – 

Muszę księdzu powiedzieć, że jestem bardzo rado-

sną kobietą.

Mało mi oczy nie wypadły z wrażenia. 

Odpowiedziałem z głęboką powagą: 

– Chodzi pani o taką radość wewnętrzną…? 

– O tak, właśnie – przerwała mi – o taką radość 

w głębi, tam na dnie serca. 

– To tam się chyba nie dokopię  – pomyślałem 

sobie. 

Otóż istnieje taki rodzaj radości – katolicka – we-

wnętrzna, ukryta, nieepatująca, dyskretna… W zasa-

dzie to taki pogodny smuteczek. Zgroza. Przecież 



188

radość możemy okazywać i nie musimy się czuć 

winni z tego powodu. Zapewne niektórzy czytelnicy 

pamiętają te czasy, gdy w sklepach nie było nic. Na 

wszystkie uprzejme pytania typu: „Jest ser, a może 

masło, a kiełbasa, mąka, makaron…?” ekspedientka 

odpowiadała szorstkim: „Nie ma!”. Zaś na proste py-

tanie: „A co jest?” stwierdzała co najwyżej: „Ja jestem”. 

Pamiętam pewną wigilię, właśnie w tamtych czasach, 

kiedy ja i moja siostra z ogromnym zdumieniem za-

uważyliśmy leżące pod choinką, zapakowane w sza-

ry papier, a może w gazetę, i przewiązane papie-

rowym sznurkiem prezenty z naszymi imionami. 

Połknęliśmy świąteczne potrawy w zastraszającym 

tempie i rzuciliśmy się do rozpakowywania. Papiery 

fruwały. Wagonik, wagonik, wagonik, lokomotywa, 

tory, a wszystko zapakowane osobno, by było więcej 

radości. Kątem oka zauważyłem siedzącego w fotelu 

ojca. Łzy mu płynęły po twarzy, a przecież był raso-

wym poznaniakiem, więc taka reakcja zupełnie mi 

do niego nie pasowała. Wspiąłem się mu na kolana, 

chwyciłem rączkami za uszy i spytałem: „Czemu 

płaczesz?”. Odparł: „No bo jak wy się cieszycie, to ja 

nie mogę”.

Jestem głęboko przekonany, że każdy z nas, ciesząc 

się życiem, rozpakowując z radością każdy kolejny 

dzień jak prezent od Pana Boga, może wzruszyć Go 

do łez. Zatem śpieszmy się cieszyć życiem.

Jak okazuję swoją radość?



189

PSU NA BUDĘ  
TEORIA BEZ PRAKTYKI

A oto powstał jakiś uczony w Prawie i wystawiając Go na 
próbę, zapytał: „Nauczycielu, co mam czynić, aby osiągnąć 
życie wieczne?”. Jezus mu odpowiedział: „Co jest napisane 
w Prawie? Jak czytasz?” On rzekł: „Będziesz miłował Pana, 
Boga swego, całym swoim sercem, całą swoją duszą, całą 
swoją mocą i całym swoim umysłem; a swego bliźniego 
jak siebie samego„. Jezus rzekł do niego: „Dobrześ od-
powiedział. To czyń, a będziesz żył”. Lecz on, chcąc się 
usprawiedliwić, zapytał Jezusa: „A kto jest moim bliźnim?”. 
Jezus, nawiązując do tego, rzekł: „Pewien człowiek scho-
dził z Jerozolimy do Jerycha i wpadł w ręce zbójców. Ci 
nie tylko że go obdarli, lecz jeszcze rany mu zadali i zosta-
wiwszy na pół umarłego, odeszli. Przypadkiem przecho-
dził tą drogą pewien kapłan; zobaczył go i minął. Tak samo 
lewita, gdy przyszedł na to miejsce i zobaczył go, minął. 
Pewien zaś Samarytanin, będąc w podróży, przechodził 
również obok niego. Gdy go zobaczył, wzruszył się głębo-
ko: podszedł do niego i opatrzył mu rany, zalewając je oli-
wą i winem; potem wsadził go na swoje bydlę, zawiózł do 
gospody i pielęgnował go. Następnego zaś dnia wyjął dwa 
denary, dał gospodarzowi i rzekł: «Miej o nim staranie, 
a jeśli co więcej wydasz, ja oddam tobie, gdy będę wracał». 
Któryż z tych trzech okazał się, według twego zdania, bliź-
nim tego, który wpadł w ręce zbójców?”. On odpowiedział: 
„Ten, który mu okazał miłosierdzie”. Jezus mu rzekł: „Idź, 
i ty czyń podobnie!” (Łk 10, 25-37).

Co zrobić, by osiągnąć zbawienie? To pytanie zada-

je pewien człowiek w 10 rozdziale Ewangelii według 



190

św. Łukasza – i z pewnością nie tylko on, ale też wie-

lu z nas. Odpowiedź znajduje się często nie gdzieś 

daleko za morzami, za górami, ale bardzo blisko, 

jest na naszych ustach, jest w sercu. Gdy Chrystus 

pyta tego człowieka, co na temat zbawienia wyczytał 

w Prawie, ten bez wahania recytuje całą teorię, któ-

rej się nauczył. Problemy zaczynają się, gdy mamy 

przejść od teorii do praktyki. Dlatego Izajasz powie-

dział to piękne zdanie: „Słowo to bowiem jest bar-

dzo blisko ciebie: w twych ustach i w twoim sercu 

[…],byś je mógł wypełnić”. No właśnie, wypełnić. I tu 

zaczynają się schody. Rodzą się w nas pytania: a za-

stanówmy się? a co to znaczy? a właściwie, kto jest 

moim bliźnim? Potrafimy wykreować setki teore-

tycznych problemów, by oddalić realizację szlachet-

nej praktyki.

W odpowiedzi Chrystus snuje niezwykle pro-

stą opowieść o trzeźwo myślącym, praktycznym 

Samarytaninie. Jego zwykła ludzka dobroć skontra-

stowana zostaje z niezbyt czułą elitą społeczną, któ-

ra pojawia się przypadkiem, błąkając się jakby bez 

celu. Pikanterii całemu opowiadaniu dodaje fakt, że 

Żydzi nie utrzymywali stosunków z Samarytanami. 

Jednak kluczową treścią przypowieści jest prak-

tyczna dobroć uczynnego człowieka. Miał on czym 

opatrzyć rany pobitego. Mówiąc językiem współ-

czesnym, miał ze sobą apteczkę i potrafił jej uży-

wać, czyli prawdopodobnie był po jakimś kursie 

pierwszej pomocy. Pomógł na tyle, na ile mógł, bez 

niepotrzebnego heroizmu, który przewróciłby jego 

życie do góry nogami i zakłócił planowaną podróż. 

Jednakże był realistą i wiedział, że nie wszyscy ludzie 



191

odpowiednio wywiązują się ze swoich obowiązków, 

oddając pobitego pod opiekę gospodarza, zaznaczył, 

że w drodze powrotnej sprawdzi, czy ten dobrze zaj-

mował się chorym. Jeśli tak, to dopłaci mu za opiekę. 

Niezwykła roztropność – antypody egzaltacji, krzy-

ku i pustych lamentacji.

Myślę, że tak praktyczna i trzeźwa dobroć może 

wzruszyć nie tylko ludzi praktycznych. Zatem nic, 

tylko się uczyć.

Czy na co dzień jestem przygotowany, by w razie 

zaistniałej potrzeby móc udzielić komuś pomocy 

(apteczka, kurs pierwszej pomocy, linka holownicza, 

klemy do akumulatora itp.)?



192

GOŚCINNOŚĆ

W dalszej ich podróży przyszedł do jednej wsi. Tam pewna 
niewiasta, imieniem Marta, przyjęła Go do swego domu. 
Miała ona siostrę, imieniem Maria, która siadła u nóg Pana 
i przysłuchiwała się Jego mowie. Natomiast Marta uwija-
ła się koło rozmaitych posług. Przystąpiła więc do Niego 
i rzekła: „Panie, czy Ci to obojętne, że moja siostra zosta-
wiła mnie samą przy usługiwaniu? Powiedz jej, żeby mi 
pomogła”. A Pan jej odpowiedział: „Marto, Marto, trosz-
czysz się i niepokoisz o wiele, a potrzeba <mało albo> 
tylko jednego. Maria obrała najlepszą cząstkę, której nie 
będzie pozbawiona” (Łk 10, 38-42).

Wszyscy dobrze czujemy się w domach, w których 

spotyka nas prawdziwa gościnność: zastawiony stół, 

który jest wyrazem troski o nasze czasami zmęczo-

ne ciało i serdeczna, dobrze prowadzona rozmowa, 

która wyraża zainteresowanie naszą osobą. Wtedy 

chce nam się żyć, wierzymy, że ludzkość zmierza 

w dobrym kierunku, a przyszłości świata nic nie gro-

zi. I właśnie z taką gościną spotkał się Jezus w domu 

swoich przyjaciół – Marii, Marty i Łazarza. 

Coś jednak niszczy tę sielankową harmonię, to 

pretensje, które nie tylko rodzą się w sercu Marty, ale 

rozlewają się wprost na gościa i domowników. Może 

to i lepiej, bo dzięki temu mogą wspólnie poszukać 

rozwiązania. Chrystus nie uważa, że starania Marty 

były nieistotne. Owszem, mówi o tym, że potrzeba 

mało albo tylko jednego, ale stwierdzenie to jest wie-

loznaczne. Może dotyczyć na przykład liczby po-

traw i być pochwałą skromnego poczęstunku, który 

nie przysłoni serdecznej rozmowy, ale pozwoli jej 



193

zabłysnąć w samym sercu gościnności. Jedno jest 

jednak pewne  – pretensje mogą pogrzebać nawet 

najlepiej przygotowaną gościnę, jak i wszelkie nasze 

działania pełne dobrej woli. Zatem bądźmy czujni.

W jaki sposób świadomie kształtuję gościnność swo-

jego domu?



194

BRATERSTWO W PIEKIEŁKU

Albowiem wszyscy ci, których prowadzi Duch Boży, są 
synami Bożymi. Nie otrzymaliście przecież ducha niewoli, 
by się znowu pogrążyć w bojaźni, ale otrzymaliście ducha 
przybrania za synów, w którym możemy wołać: „Abba, 
Ojcze!”. Sam Duch wspiera swym świadectwem naszego 
ducha, że jesteśmy dziećmi Bożymi. Jeżeli zaś jesteśmy 
dziećmi, to i dziedzicami: dziedzicami Boga, a współdzie-
dzicami Chrystusa, skoro wspólnie z Nim cierpimy po to, 
by też wspólnie mieć udział w chwale (Rz 8, 14-17).

Wielu ludzi żyjących w naszej ojczyźnie ma nie-

odparte wrażenie, że nadeszły czasy walki wszyst-

kich ze wszystkimi. Niektórzy określają to zjawisko 

mianem „polskiego piekiełka”. Starcie odbywa się 

nie tylko w przestrzeni politycznej, ale na różnych, 

może wręcz wszystkich poziomach naszej egzysten-

cji. Zwolennicy szczepień są zwalczani przez ruchy 

temu przeciwne. Propagatorzy jak najszybszego po-

wrotu dzieci do szkół napotykają opór przeciwników 

widzących w tym zagrożenie dla zdrowia swoich po-

ciech. Jedni uważają za konieczne wyraźne zwiększe-

nie nakładów finansowych na służbę zdrowia, inni 

przekonują, że najważniejsza jest edukacja i kultura. 

Nawet w kwestii żywienia entuzjaści diety zdomino-

wanej przez warzywa stawiają czoła orędownikom 

znaczącego udziału w diecie tłuszczów zwierzęcych. 

Apologetom większej integracji z Unią Europejską 

gwałtownie przeciwstawiają się eurosceptycy, wi-

dzący największe zło w tym, co napływa do nas ze 

Starego Kontynentu. W zasadzie w żadnej sprawie 

nie możemy dojść do konsensusu. I właśnie w takim 



195



196

kontekście słyszymy słowa z Listu do Rzymian: 

„Wszyscy ci, których prowadzi Duch Boży, są sy-

nami Bożymi”. Papież Franciszek w ostatniej ency-

klice Fratelli Tutti stwierdził, że: „Różne religie, wy-

chodząc z uznania wartości każdej osoby ludzkiej 

jako stworzenia, powołanego do bycia dzieckiem 

Bożym, wnoszą cenny wkład w budowanie brater-

stwa i obronę sprawiedliwości w społeczeństwie”. Jak 

my – chrześcijanie – chcemy budować to braterstwo 

w Polsce? Jaką ma ono dla nas wartość?

Co robię, by przerzucać mosty między zwaśnio- 

nymi? 



197

RESZTA

Wiara zaś jest poręką tych dóbr, których się spodziewa-
my, dowodem tych rzeczywistości, których nie widzimy. 
Dzięki niej to przodkowie otrzymali świadectwo. Przez 
wiarę ten, którego nazwano Abrahamem, usłuchał wezwa-
nia Bożego, by wyruszyć do ziemi, którą miał objąć w po-
siadanie. Wyszedł, nie wiedząc, dokąd idzie. Przez wiarę 
przywędrował do Ziemi Obiecanej, jako ziemi obcej, pod 
namiotami mieszkając z Izaakiem i Jakubem, współdziedzi-
cami tej samej obietnicy. Oczekiwał bowiem miasta zbu-
dowanego na silnych fundamentach, którego architektem 
i budowniczym jest sam Bóg. Przez wiarę także i sama Sara, 
mimo podeszłego wieku, otrzymała moc poczęcia. Uznała 
bowiem za godnego wiary Tego, który udzielił obietnicy. 
Przeto z człowieka jednego, i to już niemal obumarłego, 
powstało potomstwo tak liczne, jak gwiazdy niebieskie, 
jak niezliczony piasek, który jest nad brzegiem morskim. 
W wierze pomarli oni wszyscy, nie osiągnąwszy tego, co 
im przyrzeczono, lecz patrzyli na to z daleka i pozdrawiali, 
uznawszy siebie za gości i pielgrzymów na tej ziemi. Ci bo-
wiem, co tak mówią, okazują, że szukają ojczyzny. Gdyby 
zaś tę wspominali, z której wyszli, znaleźliby sposobność 
powrotu do niej. Teraz zaś do lepszej dążą, to jest do nie-
bieskiej. Dlatego Bóg nie wstydzi się nosić imienia ich 
Boga, gdyż przysposobił im miasto. Przez wiarę Abraham, 
wystawiony na próbę, ofiarował Izaaka, i to jedynego syna 
składał na ofiarę, on, który otrzymał obietnicę, któremu 
powiedziane było: Z Izaaka będzie dla ciebie potomstwo. 
Pomyślał bowiem, iż Bóg mocen wskrzesić także umarłych, 
i dlatego odzyskał go, jako podobieństwo [śmierci i zmar-
twychwstania Chrystusa] (Hbr 11, 1-2.8-19).



198

Motyw „reszty Izraela” kilkakrotnie powtarza się na 

kartach Starego Testamentu. Z licznego ludu została 

garstka ocalonych, którą Bóg wyprowadza z niewoli 

i odbudowuje z niej naród wybrany. Do tego odwołu-

je się także tajemniczy autor Listu do Hebrajczyków: 

„Przeto z człowieka jednego, i to już niemal obumar-

łego, powstało potomstwo tak liczne jak gwiazdy na 

niebie, jak niezliczone ziarnka piasku…” Obietnice 

te odnoszą się nie tylko do wydarzeń historycz-

nych, lecz także spełniają się w węższej perspekty-

wie, jak choćby u Abrama. Czy to proroctwo może 

również spełnić się w życiu każdego z nas? Zapewne 

znamy różne mroczne sytuacje, gdy wydawało się, 

że wszystko już przegrane, a statek życia w czasie 

rozszalałej burzy nieuchronnie rozbije się o wysoki 

klif. Aż tu nagle pojawia się jakaś zatoczka albo burza 

odpuszcza i z resztek nadziei, które cudem ocalały, 

odradza się życie i przynosi owoce dojrzałe, słodkie, 

zdatne pokrzepić wszystkich dookoła.

Wiele lat temu studenci przyprowadzili do duszpa-

sterstwa młodego chłopaka, którego spotkali gdzieś 

na Pomorzu. Był silny, krzepki, ponury, groźny i wy-

straszony. Kontakt z nim okazał się dość trudny. Nie 

mieliśmy odpowiednich warunków, by mu pomóc, 

mimo tego zamieszkał w małym pokoiku, gdzie stało 

ksero, na sześciu metrach kwadratowych z niewiel-

kim okienkiem. Żeby skorzystać z toalety, musiał 

schodzić piętro niżej, dwa razy w tygodniu przycho-

dził do mnie się kąpać (sam mieszkałem kątem na 

sąsiedniej plebani). Przez pierwsze tygodnie bardzo 

rzadko wychodził z pokoju. Jedzenie zostawialiśmy 

mu pod drzwiami. Znikało. Z czasem w kuchni 



199

zaczęły pojawiać się ślady jego nocnej obecności. 

Zdobyłem kontakt do jego siostry. Ostrzegła mnie, 

że jest agresywny, że wąchał klej w dzieciństwie i to 

mu tak wypaliło mózg, że zostały w nim tylko resztki 

zdrowego rozsądku. Po kilku miesiącach zaczął po-

jawiać się w kuchni za dnia. W kolejnych tygodniach 

przychodził nawet na mszę. Okazało się, że ma kło-

poty ze wzrokiem. Wysłaliśmy go do okulisty, kupi-

liśmy okulary i trochę lepszej odzieży. Dziewczyny 

zaczęły się nim interesować i pod ich wpływem szyb-

ko nauczył się grzecznej rozmowy. Wszyscy odkry-

wali w nim jakiś ukryty urok. Pewnego dnia zniknął 

bez słowa. Po kilku latach nieoczekiwanie spotkałem 

jego siostrę. Powiedziała krótko: „Ocalony. Na tych 

resztkach zdrowego rozsądku rośnie jego rodzina”.

Jak w moim życiu lub życiu moich znajomych z resz-

tek dobra Bóg odbudowywał całe życie?



200

PARAGRAFEM PO ŁAPACH

[…] a zapomnieliście o upomnieniu, z jakim się zwraca do 
was, jako do synów: Synu mój, nie lekceważ karania Pana, 
nie upadaj na duchu, gdy On cię doświadcza. Bo kogo mi-
łuje Pan, tego karze, chłoszcze zaś każdego, którego za 
syna przyjmuje. Trwajcież w karności! Bóg obchodzi się 
z wami jak z dziećmi. Jakiż to bowiem syn, którego by oj-
ciec nie karcił? Wszelkie karcenie na razie nie wydaje się 
radosne, ale smutne, potem jednak przynosi tym, którzy 
go doświadczyli, błogi plon sprawiedliwości. Dlatego wy-
prostujcie opadłe ręce i osłabłe kolana! Proste czyńcie 
ślady nogami, aby kto chromy nie zbłądził, ale był raczej 
uzdrowiony (Hbr 12, 5-7.11-13).

Stare żydowskie przysłowie głosi: „Bij swego syna 

trzy razy dziennie, ty nie wiesz dlaczego, on wie”. 

Średni dowcip, ale jest w nim pewna słuszność.  

Do podobnej mądrości odwołuje się autor Listu do 

Hebrajczyków: „Bo kogo miłuje Pan, tego karci, 

chłoszcze zaś każdego, którego za syna przyjmuje”. 

I mimo że zdanie to brzmi nie tylko anachronicznie, 

a wręcz skandalicznie, to jednak nadal będę się upie-

rał, że ma w sobie sporą wartość.

Otóż nasza cywilizacja coraz pewniejszym, bar-

dziej zamaszystym krokiem zmierza przez historię 

ze stanowczym przekonaniem, że człowieka nie na-

leży, a wręcz nie wolno kształtować (czytaj: wycho-

wywać), gdyż jest to zamach na jego wolność i pra-

wo do samostanowienia. Słychać głosy, że szkoła nie 

powinna wychowywać – ma jedynie uczyć, a w sfe-

rze wychowania pozostać bezstronna. Zapewne kry-

je się za tym  – skądinąd słuszne  – przekonanie, że 



201

wychowanie łączy się z hierarchią wartości, a tę prze-

cież każdy ma inną. Z podobnych powodów przed-

szkola też winny zaniechać wychowania, a jedynie 

zapewnić bezpieczną, zdrową opiekę i ewentualnie 

warunki do dobrej, edukującej zabawy. Wychowanie 

nie jest potrzebne, bo stworzymy doskonałe prawo, 

które uniemożliwi człowiekowi zachowania dla in-

nych groźne lub niebezpieczne. Wobec tak dużego 

zaufania do przepisów nie musimy się już troszczyć 

o człowieka, ten może sobie być, jaki chce. Nie będzie 

mógł źle postępować, bo jak tylko to zrobi – zaraz do-

stanie paragrafem po łapach.

Propozycja płynąca z Biblii jest zupełnie inna. 

Najważniejsze to ukształtować dobrego człowieka. 

Wysiłek, by budować charakter, zmierza do tego, że-

byśmy chcieli czynić dobro, wiedzieli, jak to robić, 

i byli w tym wyćwiczeni. Oczywiście, idee, o których 

mówi autor Listu do Hebrajczyków, mogą trącić 

myszką w swym biblijnym brzmieniu, jako wspól-

nota ludzka zrobiliśmy spore postępy i odkryliśmy 

nowe środki, jakimi można osiągnąć stawiane sobie 

cele wychowawcze, ale koncept pozostaje aktualny. 

Prawo jest potrzebne tam, i tylko tam, gdzie czło-

wiek nie wydoskonalił się w miłości. A celem wycho-

wania jest ukształtowanie takiego człowieka, by pa-

ragraf prawny nie był mu nieodzownie potrzebny.

Jaki chciałbym być? W jaki sposób świadomie kształ-

tuję swój charakter, by wejść przez ciasną bramę do 

Królestwa Bożego?



202

DOBRA IMPREZA

Gdy Jezus przyszedł do domu pewnego przywódcy fa-
ryzeuszów, aby w szabat spożyć posiłek, oni Go śledzili. 
Potem opowiedział zaproszonym przypowieść, gdy za-
uważył, jak sobie pierwsze miejsca wybierali. Tak mówił 
do nich: „Jeśli cię kto zaprosi na ucztę, nie zajmuj pierw-
szego miejsca, by czasem ktoś znakomitszy od ciebie 
nie był zaproszony przez niego. Wówczas przyjdzie ten, 
kto was obu zaprosił, i powie ci: «Ustąp temu miejsca!»; 
i musiałbyś ze wstydem zająć ostatnie miejsce. Lecz gdy 
będziesz zaproszony, idź i usiądź na ostatnim miejscu. 
Wtedy przyjdzie gospodarz i powie ci: «Przyjacielu, prze-
siądź się wyżej!»; i spotka cię zaszczyt wobec wszystkich 
współbiesiadników. Każdy bowiem, kto się wywyższa, 
będzie poniżony, a kto się poniża, będzie wywyższony”. 
Do tego zaś, który Go zaprosił, rzekł: „Gdy wydajesz 
obiad albo wieczerzę, nie zapraszaj swoich przyjaciół ani 
braci, ani krewnych, ani zamożnych sąsiadów, aby cię 
i oni nawzajem nie zaprosili, i miałbyś odpłatę. Lecz kie-
dy urządzasz przyjęcie, zaproś ubogich, ułomnych, chro-
mych i niewidomych. A będziesz szczęśliwy, ponieważ 
nie mają czym tobie się odwdzięczyć; odpłatę bowiem 
otrzymasz przy zmartwychwstaniu sprawiedliwych”  
(Łk 14, 1.7-14).

To była inauguracja roku akademickiego na 

Uniwersytecie Wrocławskim. Wszedłem z kardyna-

łem na Aulę Leopoldina. On usadowił się w czwar-

tym rzędzie od końca. Próbowałem tłumaczyć, że 

tam z przodu są zarezerwowane miejsca, na których 



203

leżą karteczki z naszymi nazwiskami. „Głupiś  – 

usłyszałem  – siadaj, patrz i ucz się!” Rozpoczęła 

się uroczystość. Rektor witał gości. Każdy wstawał 

z pierwszego rzędu i kłaniał się. Gdy przyszła pora 

na powitanie Jego Eminencji, ten odczekał chwil-

kę, a kiedy ludzie zaczęli szeptać i szukać go wzro-

kiem po sali, wyłonił się z ostatnich rzędów, wstając 

i kłaniając się z rozbrajającym uśmiechem. Zebrał 

gromkie owacje. Kiedy już myślałem, że oto mam 

do czynienia z Ewangelią w czystej postaci, on siadł 

i szepnął mi do ucha: „A teraz mogę wyjść i nikt 

tego nie zauważy”. Ale na szczęście raz po raz udaje 

się nam zaczerpnąć z praktycznej mądrości 14 roz-

działu Ewangelii Łukasza i wyrazić je w taktownym 

zachowaniu, wiedząc, gdzie usiąść. Przekaz jest ja-

sny, prosty i oczywisty. Znacznie większe problemy 

mamy z przekuciem w czyn drugiego wezwania 

Jezusa, które Łukasz Ewangelista również wspomina. 

Przyznam, że jakoś trudno mi sobie przypomnieć, 

aby ktoś ze znajomych wyprawił ucztę i zaprosił na 

nią  – w miejsce swych dobrych przyjaciół  – ubo-

gich i kalekich, kierując się tylko tym, że ci ostatni 

nie będą mieli się jak odwdzięczyć. Z ręką na sercu 

muszę wyznać, że sam jeszcze nigdy takiej impre-

zy nie urządziłem, a żyję już ponad pięćdziesiąt lat. 

I co gorsza, nie mam tego w planach. Dlaczego tego 

fragmentu Ewangelii nie przyjmuję z należną gor-

liwością? Czy jestem pazerny na wdzięczność i bez 

szans na nią nie chce mi się ruszyć? Mam nadzieję, 

że nie. Myślę, że powód jest inny. Wokół mnie po 

prostu nie ma pod ręką biednych i kalekich. Czy żyję 



204

w getcie szczęśliwych? Nie wiem. Sądzę, że to raczej 

sprawa oczu. Ja tych biedaków, którzy nie mają się 

jak odpłacić, po prostu nie widzę.

Kiedy ostatnio (a może trzeba zapytać: czy kiedykol-

wiek) udało mi się wypić kawę, zjeść obiad z kimś 

biednym lub kalekim? Czym się kierowałem?



205

PROPORCJE 

A szły z Nim wielkie tłumy. On odwrócił się i rzekł do nich: 
„Jeśli kto przychodzi do Mnie, a nie ma w nienawiści swe-
go ojca i matki, żony i dzieci, braci i sióstr, nadto i siebie 
samego, nie może być moim uczniem. Kto nie nosi swego 
krzyża, a idzie za Mną, ten nie może być moim uczniem. 
Bo któż z was, chcąc zbudować wieżę, nie usiądzie wpierw 
i nie oblicza wydatków, czy ma na wykończenie? Inaczej, 
gdyby założył fundament, a nie zdołałby wykończyć, wszy-
scy, patrząc na to, zaczęliby drwić z niego: «Ten człowiek 
zaczął budować, a nie zdołał wykończyć». Albo który król, 
mając wyruszyć, aby stoczyć bitwę z drugim królem, nie 
usiądzie wpierw i nie rozważy, czy w dziesięć tysięcy ludzi 
może stawić czoło temu, który z dwudziestoma tysiącami 
nadciąga przeciw niemu? Jeśli nie, wyprawia poselstwo, 
gdy tamten jest jeszcze daleko, i prosi o warunki pokoju. 
Tak więc nikt z was, kto nie wyrzeka się wszystkiego, co 
posiada, nie może być moim uczniem” (Łk 14, 25-33).

Czy w tym fragmencie mamy do czynienia z prowo-

kacją ze strony Jezusa, czy też to po prostu hebrajski 

hiperbolizm – trudno powiedzieć. Człowiekowi, któ-

ry ma za sobą szczęśliwe dzieciństwo, bardzo trudno 

przyjąć wezwanie Chrystusa do nienawiści swoich naj-

bliższych: ojca i matki, żony i dzieci, braci i sióstr, nad-

to i siebie samego. A nawet tym, którzy doświadczyli 

jakichś patologii, też nie zawsze przychodzi to łatwo.

Może dwa słowa o tym, w jakim kontekście pada-

ją te twarde słowa. Za Chrystusem idą tłumy, które 

przed chwilą wysłuchały przypowieści o ludziach 

zaproszonych na ucztę i wymawiających się na naj-

różniejsze sposoby: że pole kupione, woły trzeba 



206

wypróbować albo świeżo poślubiona żona czeka. 

A poniżej tego tego tekstu przeczytamy trzy najpięk-

niejsze przypowieści o Bożym miłosierdziu: o pa-

sterzu, który szuka owcy, kobiecie, która wymiata 

izbę, by znaleźć drachmę i o synu marnotrawnym. 

Wszystkie te obrazy ukazują nieograniczoną, szalo-

ną i bezwarunkową miłość Boga.

Chrystus, wypowiadając bardzo ostre i bulwer-

sujące słowa, chce, byśmy je dobrze zapamiętali. 

Używa pewnej prowokacji, byśmy zaczęli myśleć. 

W gruncie rzeczy to trudne do przełknięcia wezwa-

nie mówi o proporcji. Jeśli mamy wejść z Nim na 

poziom przyjaźni, to taka więź zakłada wzajemność. 

Jezus z rozbrajającą szczerością ukazuje determina-

cję swojej miłości i prosi nas: „Spróbujcie doskoczyć 

do tego poziomu”. Po co? Byśmy mogli być Jego 

przyjaciółmi. Jeśli kupione pole, nowe woły, a nawet 

świeżo poślubiona żona staną na przeszkodzie, to 

możemy pozostać wśród pełnych podziwu wielbi-

cieli Chrystusa, ale nie wejdziemy z Nim na poziom 

przyjaźni. Ona sama w sobie jest niezwykle wyma-

gająca i musimy postawić ją wyżej niż wszelkie natu-

ralne, biologiczne więzi, a nawet miłość siebie same-

go. Owszem, bliźniego mamy kochać jak siebie, ale 

dla przyjaźni to za mało. Przyjaciel jest cenniejszy 

niż własne ego. I dopiero gdy zrozumiem, że jestem 

w stanie tak wysoko postawić wartość tej przyjaźni, 

mogę ruszyć do jej budowania. Ta gotowość to cegły 

przygotowane do stawiania wieży.

Jak cenna jest dla mnie przyjaźń z Jezusem? Z cze-

go byłem już w stanie zrezygnować, by stawić się na 

uczcie, na którą zaprasza mój przyjaciel Jezus?



207

URWANA OPOWIEŚĆ 

Zbliżali się do Niego wszyscy celnicy i grzesznicy, aby Go 
słuchać. Na to szemrali faryzeusze i uczeni w Piśmie: „Ten 
przyjmuje grzeszników i jada z nimi”. Opowiedział im wtedy 
następującą przypowieść: „Któż z was, gdy ma sto owiec, 
a zgubi jedną z nich, nie zostawia dziewięćdziesięciu dzie-
więciu na pustyni i nie idzie za zgubioną, aż ją znajdzie? 
A gdy ją znajdzie, bierze z radością na ramiona i wraca do 
domu; sprasza przyjaciół i sąsiadów i mówi im: «Cieszcie się 
ze mną, bo znalazłem owcę, która mi zginęła». Powiadam 
wam: Tak samo w niebie większa będzie radość z jednego 
grzesznika, który się nawraca, niż z dziewięćdziesięciu dzie-
więciu sprawiedliwych, którzy nie potrzebują nawrócenia. 
Albo jeśli jakaś kobieta, mając dziesięć drachm, zgubi jedną 
drachmę, czyż nie zapala światła, nie wymiata domu i nie 
szuka starannie, aż ją znajdzie? A znalazłszy ją, sprasza przy-
jaciółki i sąsiadki i mówi: «Cieszcie się ze mną, bo znala-
złam drachmę, którą zgubiłam». Tak samo, powiadam wam, 
radość powstaje u aniołów Bożych z jednego grzesznika, 
który się nawraca” (Łk 15, 1-10).

Na dobrą sprawę trzy razy to samo. Chrystus cza-

sami dublował opowieści, przedstawiając je w wer-

sji dla mężczyzn i w wersji dla kobiet. Mężczyzna 

znalazł drogocenną perłę, poszedł więc i kupił pole, 

na którym leżała. Wiadomo, że kobiety nie mogły 

wówczas kupować nieruchomości, dlatego Jezus za-

raz przytoczył opowieść dla nich, o zakwasie i mące. 

Zgodnie z tym założeniem dwukrotne powtórzenie 

wydaje się jasne  – kobiety nie zajmowały się wy-

pasem zwierząt, więc po przypowieści o zgubionej 



208

owcy potrzebna była jeszcze przeznaczona dla nich 

wersja o drachmie. Ale zaraz potem pojawia się trze-

cie powtórzenie – opowieść o synu marnotrawnym 

Po co? Otóż w języku hebrajskim przymiotniki stop-

niuje się przez ich powtarzanie. Piękna, piękna ko-

bieta znaczy piękniejsza. Zaś piękna, piękna, piękna 

znaczy najpiękniejsza. Stąd trzykroć święty zna-

czy najświętszy.

Zatem być może trzykrotne powtórzenie tej samej 

przypowieści wskazuje na najwyższą wagę porusza-

nego tematu. Co zatem jest tak istotne, że Chrystus 

musiał powtórzyć trzy razy to samo? Oczywiście 

nieskończone miłosierdzie Boże! Tyle tylko, że ta 

opowieść jest wielowątkowa i skrzy się treścią jak 

ludowy kubraczek cekinami. Nie zawsze udaje się 

nam zauważyć, że znana przez nas na pamięć hi-

storia o synu marnotrawnym jest urwana i w zasa-

dzie kończy się dramatycznie. Młodszy syn wyca-

łowany przez ojca bawi się w domu, ale starszy stoi 

na zewnątrz, zbuntowany, bo jeśli tak ma wyglądać 

porządek domu ojca, to on tego nie kupuje. Ojciec 

tłumaczy, wyjaśnia, prostuje, ale czy udaje mu się 

przekonać syna? Nie wiadomo. I myślę, że jest to je-

den z ważniejszych wątków tej opowieści – zgorsze-

nie miłosierdziem Bożym.

Kiedyś, na rekolekcjach, które głosiłem, po jednej 

z nauk pojawiła się w zakrystii elegancka, zadbana, 

dojrzała kobieta. Paluszkiem ozdobionym facho-

wym manicure’em przywołała mnie do siebie. 

– Czy widzi ksiądz tę kobietę w czwartym rzędzie? 

Tę w płaszczyku w kratkę? 

– Widzę, jako żywo! – odpowiedziałem. 



209

– Ksiądz wie, kto to jest? 

– Pojęcia nie mam – przyznałem szczerze. 

– To ladacznica (użyła nawet bardziej dosadnego 

określenia). 

– Wybałuszyłem oczy.  

– Jeśli ksiądz natychmiast nie wyprosi tej pani 

z kościoła, moja noga więcej tu nie postanie! 

– Proszę pani – zwróciłem się do niej grzecznie – 

jestem księdzem i tym bardziej muszę mówić praw-

dę. Otóż tę kobietę w płaszczyku w kratkę Bóg bar-

dzo kocha. 

– No, teraz ksiądz przesadził! – zawołała i wyszła, 

trzaskając drzwiami. 

Więcej jej nie widziałem. Tu opowieść się urywa. 

Podobnie jak w przypowieści o synu marnotrawnym.

Kiedy ostatnio i w jakiej sytuacji byłem zgorszony 

bezmiarem Bożego miłosierdzia?



210

NIE DZIĘKOWAĆ?

Apostołowie prosili Pana: „Przymnóż nam wiary!”. Pan 
rzekł: „Gdybyście mieli wiarę jak ziarnko gorczycy, powie-
dzielibyście tej morwie: «Wyrwij się z korzeniem i prze-
sadź się w morze!», a byłaby wam posłuszna. Kto z was, 
mając sługę, który orze lub pasie, powie mu, gdy on wróci 
z pola: «Pójdź i siądź do stołu?». Czy nie powie mu raczej: 
«Przygotuj mi wieczerzę, przepasz się i usługuj mi, aż zjem 
i napiję się, a potem ty będziesz jadł i pił?». Czy dziękuje 
słudze za to, że wykonał to, co mu polecono? Tak mówcie 
i wy, gdy uczynicie wszystko, co wam polecono: «Słudzy 
nieużyteczni jesteśmy; wykonaliśmy to, co powinniśmy 
wykonać»” (Łk 17, 5-10).

Przysłuchując się po niejednym odpuście „tasiem-

cowym” podziękowaniom proboszczów, składanym 

tak, by – broń Boże! – nikogo nie pominąć, odno-

szę nieodparte wrażenie, że fragment z 17 rozdziału 

Ewangelii według św. Łukasza wyparował z Biblii, 

a na pewno z naszej ludzkiej pamięci. „Słudzy nie-

użyteczni (a w zasadzie lepiej byłoby przetłuma-

czyć: bezinteresowni) jesteśmy; wykonaliśmy to, co 

powinniśmy wykonać”. Ot, wszystko na ten temat. 

Rzeczywiście w tym fragmencie nie ma mowy o tym, 

że nie wolno dziękować, zgadza się, ale ducha wypo-

wiedzi Jezusa dobrze czujemy. Chodzi o bezintere-

sowną służbę. A poza tym barokowe podziękowania 

mają różne ciemne strony, jak choćby to, że łechczą 

zwykłą ludzką próżność i często są wypowiadane 

w taki sposób, by łechtały jak najskuteczniej. A nade 

wszystko przyprawiają o żenujące znudzenie nawet 

samych chwalonych. Czy zatem nie dziękować?



211

Mój pierwszy proboszcz obfitował w powiedzonka 

o charakterze mądrościowym. Mawiał: „Proszę nie 

chwalić, bo ksiądz ludzi zepsuje”. I tu akurat nie do 

końca się z nim zgadzam, bo z mojej praktyki dusz-

pasterskiej wynika jasno: dużo więcej można zrobić 

dobrym, szczerym słowem niż powściągliwością. 

Jednak dalej pozostaje pytanie – jak chwalić.

A może w miejsce napuszonych podziękowań le-

piej po prostu zaprosić uczynnych parafian na kawę, 

lody lub grilla, nie w celu rekompensaty, ale by zbu-

dować wspólnotę i porozmawiać o tym, jak to udało 

się wspólnie zrobić coś dobrego dla innych. I ow-

szem, zrobiliśmy tylko to, co do nas należało, z pełną 

bezinteresownością, ale sprawiliśmy ludziom wiele 

radości. Puszyć się nie musimy, jednak ucieszyć 

udaną posługą zawsze warto.

Można także, zamiast strzępić ozór z ambony, 

podejść do każdego, podać rękę i patrząc prosto 

w oczy, szczerze wyrazić uznanie, podkreślając, że 

jedziemy na jednym wózku, bośmy słudzy nieuży-

teczni, ale dziękujemy, że i pan czy pani na tym 

wózku się znaleźli.

W zasadzie można odnieść wrażenie, że ta reflek-

sja nad słowem Bożym jest skierowana raczej do 

kleru, ale nie wątpiąc w inteligencję laikatu, sądzę, 

że z łatwością przełoży on sobie te myśli na różne 

sytuacje rodzinne i zawodowe.

Kiedy i w jakich sytuacjach udało mi się wyrazić 

swoją wdzięczność w taki sposób, by nie łechtać ni-

czyjej próżności?



212

BUKIECIK KONWALII

Odszedł więc Naaman i zanurzył się siedem razy 
w Jordanie, według słowa męża Bożego, a ciało jego na 
powrót stało się jak ciało małego dziecka i został oczysz-
czony. Wtedy wrócił do męża Bożego z całym orszakiem, 
wszedł i stanął przed nim, mówiąc: „Oto przekonałem się, 
że na całej ziemi nie ma Boga poza Izraelem! A teraz ze-
chciej przyjąć dar wdzięczności od twego sługi!”. On zaś 
odpowiedział: „Na życie Pana, przed którego obliczem 
stoję  – nie wezmę!” Tamten nalegał na niego, aby przy-
jął, lecz on odmówił. Wtedy Naaman rzekł: „Jeśli już nie 
[chcesz], to niechże dadzą twemu słudze tyle ziemi, ile 
para mułów unieść może, ponieważ odtąd twój sługa nie 
będzie składał ofiary całopalnej ani ofiary krwawej innym 
bogom, jak tylko Panu (2 Krl 5, 14-17).

To przecież prościzna  – zanurzyć się siedem razy 

w rzece. Każdy potrafi. Dla Naamana jednak to łatwe 

zadanie okazało się trudne do wykonania. Do ry-

dwanu problemów zaprzągł nawet geografię porów-

nawczą: a w czym Jordan jest lepszy od rzek syryj-

skich, że akurat w jego wodach miałby się zanurzyć… 

I z pewnością odszedłby zawiedziony, gdyby nie 

cierpliwe tłumaczenia prostego człowieka. Myślę, że 

gdyby prorok poprosił o wykonanie czegoś skom-

plikowanego, to jego pan z pewnością by się tego 

podjął, ale głęboka niemoc wobec prostego zadania 

jest tylko pochodną tego, co działo się już wcześniej 

w głowie Naamana. Otóż założył on, jak powinien 

zachować się prorok. Z pewnością przyjdzie, obej-

rzy jego ciało, wykona jakieś sekretne gesty i wypo-

wie skomplikowane zaklęcia. Tymczasem nie stało 



213



214

się nic podobnego. Mąż Boży nawet się do niego nie 

pofatygował. Nie zrobił nic, a jedynie kazał mu się 

umyć w rzece. To głęboko dotknęło wodza wojsk sy-

ryjskich. Poczuł się zlekceważony.

Myślę, że często realizujemy scenariusze wzię-

te żywcem z tej prastarej opowieści. Kierujemy się 

własnymi oczekiwaniami, snujemy wizje biegu wy-

padków, planujemy, kto i jak powinien się zacho-

wać. Reżyserujemy czekający nas bieg wydarzeń, 

a gdy życie toczy się inaczej i ludzie zachowują się 

po swojemu (bo dlaczego mieliby realizować nasze 

scenariusze?), my tupiemy nogami i wściekamy się, 

dodatkowo podsycając rozczarowanie urażonymi 

ambicjami. Jakże trudno nam przyjąć proste roz-

wiązania, one jakby ignorowały ukryte w nas wiel-

kie możliwości.

Znajomy wysłał do jednego z wielkich duszpaste-

rzy swego przyjaciela, któremu w życie małżeńskie 

poczęła sączyć się gorycz. Po wizycie przyjaciel ten 

był zupełnie zawiedziony, gdyż duszpasterz, zamiast 

wysłuchiwać jego dogłębnych interpretacji psycho-

logicznych, powiedział wprost: „Jest maj. Niech pan 

przyniesie żonie bukiecik konwalii”. Człowiek ten 

myślał, że po wnikliwej analizie jego sytuacji du-

chowny zaleci mu jakieś wyrafinowane praktyki 

religijne i jeszcze dołoży terapię, a nie wyskoczy ze 

zwykłym bukiecikiem konwalii… Był gotów wybu-

dować szklarnię, ale na kupno małego białego bu-

kietu pachnących kwiatuszków się nie zdobył.

W jakich sytuacjach podejmowanie prostych działań 

przynosiło zaskakująco dobre rezultaty?



215

DWIE SKRAJNE POSTAWY

Powiedział też do niektórych, co ufali sobie, że są spra-
wiedliwi, a innymi gardzili, tę przypowieść: „Dwóch ludzi 
przyszło do świątyni, żeby się modlić, jeden faryzeusz 
a drugi celnik. Faryzeusz stanął i tak w duszy się modlił: 
«Boże, dziękuję Ci, że nie jestem jak inni ludzie, zdziercy, 
oszuści, cudzołożnicy, albo jak i ten celnik. Zachowuję 
post dwa razy w tygodniu, daję dziesięcinę ze wszystkie-
go, co nabywam». Natomiast celnik stał z daleka i nie śmiał 
nawet oczu wznieść ku niebu, lecz bił się w piersi i mó-
wił: «Boże, miej litość dla mnie, grzesznika!». Powiadam 
wam: Ten odszedł do domu usprawiedliwiony, nie tamten. 
Każdy bowiem, kto się wywyższa, będzie poniżony, a kto 
się uniża, będzie wywyższony” (Łk 18, 9-14).

Zapewne byłby to niezwykle ciekawy, a może nawet 

bulwersujący zabieg, gdyby spróbować przenieść 

w nasze czasy 18 rozdział Ewangelii wg św. Łukasza 

o dwóch mężczyznach, którzy przyszli do świąty-

ni, aby się modlić. Moglibyśmy z łatwością zauwa-

żyć, jak ostry wydźwięk miał obraz stworzony przez 

Chrystusa. Ale przecież nic nie stoi na przeszkodzie, 

aby każdy z czytających te słowa wyobraził sobie 

uwspółcześnioną wersję mężczyzn modlących się, 

dajmy na to, w sanktuarium Bożego Miłosierdzia. 

Oczywiście przy dokonywaniu tego twórczego 

zabiegu rodzą się wątpliwości. Po pierwsze, może 

nam zabraknąć pewności, którą miał Chrystus, że 

bijący się w piersi odejdzie usprawiedliwiony, a po 

drugie, czy o takie wyostrzenie tematu w tej opo-

wieści naprawdę chodzi? Chrystus przerysowuje po 

to, by przyciągnąć uwagę słuchających. Oczywiście 



216

zasadniczym problemem nie jest fakt, że ludzie z jego 

przypowieści są sobie obcy, ba, nawet wrodzy, a na 

dodatek jeden uważa się za bardziej prawego, a drugi 

faktyczne ma coś za uszami. Tak naprawdę problem 

pierwszego leży w tym, że całą swoją modlitwę opie-

ra na porównywaniu się z innymi. Drugi bije się 

w piersi. Pokłada nadzieję w Bogu, a nie w fakcie, jaki 

to fajny z niego człowiek i jak dobrze wypada jego 

życie duchowe na tle nędzy innych ludzi. Jemu Bóg 

jest niezbędnie do życia potrzebny, bo bez Niego po 

prostu zginie. Pierwszego ma obronić jego słuszne, 

wzorowe postępowanie. Bóg ma tylko złożyć ręce do 

oklasków i rozpocząć pełną podziwu adorację.

W zasadzie mowa tu o dwóch przeciwstawnych 

postawach, jakie możemy zajmować w jednej świą-

tyni swego serca. Istnieje niebezpieczeństwo, że na 

modlitwie postawimy swoje ego w miejsce należne 

Bogu, a Ten, zdetronizowany i zepchnięty na pozy-

cję obserwatora, ma w zachwycie wskazywać wszyst-

kim pogubionym niedościgły wzór swego następcy. 

Groźba ta dotyczy każdego, niezależnie od wieku, 

pozycji w hierarchii społecznej czy kościelnej, przy-

należności partyjnej, zamożności, narodowości lub 

koloru skóry.

Jak rozpoznać tego typu zagrożenie? Pulsujące 

światła ostrzegawcze powinny się włączyć, kiedy tyl-

ko zaczynamy się porównywać z innymi.

Na czym polega niebezpieczeństwo porównywania 

się z innymi ludźmi?



217

KARA MI SIĘ NALEŻY

A lud stał i patrzył. Lecz członkowie Wysokiej Rady 
drwiąco mówili: „Innych wybawiał, niechże teraz siebie 
wybawi, jeśli On jest Mesjaszem, Wybrańcem Bożym”. 
Szydzili z Niego i żołnierze; podchodzili do Niego i poda-
wali Mu ocet, mówiąc: „Jeśli Ty jesteś królem żydowskim, 
wybaw sam siebie”. Był także nad Nim napis w języku 
greckim, łacińskim i hebrajskim: „To jest Król Żydowski”.
Jeden ze złoczyńców, których [tam] powieszono, urągał 
Mu: „Czy Ty nie jesteś Mesjaszem? Wybaw więc siebie 
i nas”. Lecz drugi, karcąc go, rzekł: „Ty nawet Boga się 
nie boisz, chociaż tę samą karę ponosisz? My przecież – 
sprawiedliwie, odbieramy bowiem słuszną karę za na-
sze uczynki, ale On nic złego nie uczynił”. I dodał: „Jezu, 
wspomnij na mnie, gdy przyjdziesz do swego królestwa”. 
Jezus mu odpowiedział: „Zaprawdę, powiadam ci: Dziś 
ze Mną będziesz w raju” (Łk 23, 35-43).

Wielokroć odwiedzałem ludzi w zakładach karnych, 

niektórych nawet przez długie lata. Poznałem wielu 

więźniów. Nie zdarzyło mi się nigdy usłyszeć, aby 

któryś z nich powiedział, że ponosi słuszną karę, 

choć nie wątpię, że tacy ludzie gdzieś istnieją. Każdy 

deklarował niewinność albo podkreślał krzywdzącą 

nieadekwatność otrzymanego wyroku.

Na krzyż, na tę najdotkliwszą karę, raczej nie ska-

zywano poczciwych ludzi, którym się w życiu po-

winęła noga, ale prawdziwych bandytów. Zatem 

jakim cudem wiszący na krzyżu wijący się z bólu 

przestępca mógł się zdobyć na tak prawe słowa: „My 



218

przecież – sprawiedliwie, odbieramy bowiem słusz-

ną karę za nasze uczynki…”? Zawsze mnie to dziwiło.

Słowa te wypowiedziane w chwili największego 

cierpienia nie pojawiły się na jego wargach sponta-

nicznie, pod wpływem chwili. On wyraził to, co nosił 

w sobie. Czy człowiek, będąc przestępcą, może być 

jednocześnie aż tak prawy? Papież Franciszek twier-

dzi, że każdy z nas jest złożoną mieszaniną światła 

i cienia. Wszystko wskazuje na to, że jesteśmy dwu-

biegunowi. Biegunowi dobra odpowiada biegun zła, 

ale być może działa to też w drugą stronę – biegu-

nowi mroku towarzyszy biegun światła. I właśnie 

owo światło zabłysło, gdy zbrodniarz umierał na 

krzyżu. Jak to możliwe, że pojawiło się ono w takich 

warunkach? Czy wystarczyła obecność Chrystusa, 

by odezwało się w człowieku ogarniętym mrokiem? 

Przecież drugi bandyta złorzeczący Chrystusowi nie 

wisiał wcale dalej od Niego, a jednak nie powstrzy-

mało go to przed powiedzeniem ostrych, raniących 

słów… Zatem Dobry Łotr nosi w sobie jakąś tajemni-

cę. Być może ktoś go tak wychował lub też własnym 

wysiłkiem i pracą nauczył się prawidłowo oceniać 

swoje położenie. Proste przyjmowanie krytyki na co 

dzień, wysłuchiwanie uwag, a nawet ganienia stało 

się świetnym treningiem zdobywania cnoty, która 

otwarła mu bramy nieba. No i jak na dłoni widać – 

takowa nauka, takowy trening przynoszą niebywałe 

skutki. Warto było.

Może trochę gdybam i racjonalizuję, ale próbuję 

sobie odpowiedzieć na pytanie, skąd się bierze tyle 

prawości w człowieku, który źle postępował. I upie-

ram się przy szukaniu rozwiązania, bo jestem nim 



219

żywo zainteresowany. Ta sprawa dotyczy także mnie 

i kto wie, może nie jestem w tym osamotniony.

Jak na co dzień reaguję na krytykę, negatywne uwa-

gi i ataki? Czy widzę w takich sytuacjach szansę na 

wypracowanie zachowań, które mogą stać się bar-

dzo przydatne?



220

STANIE SIĘ  
NA KOŃCU CZASÓW

A zwłaszcza rozumiejcie chwilę obecną: teraz nadeszła dla 
was godzina powstania ze snu. Teraz bowiem zbawienie 
jest bliżej nas, niż wtedy, gdyśmy uwierzyli. Noc się posu-
nęła, a przybliżył się dzień. Odrzućmy więc uczynki ciem-
ności, a przyobleczmy się w zbroję światła! Żyjmy przy-
zwoicie jak w jasny dzień: nie w hulankach i pijatykach, 
nie w rozpuście i wyuzdaniu, nie w kłótni i zazdrości. Ale 
przyobleczcie się w Pana Jezusa Chrystusa i nie troszczcie 
się zbytnio o ciało, dogadzając żądzom (Rz 13, 11-14).

W Księdze Izajasza opisana jest wizja przedstawiająca 

narody, które przekuwają swe miecze na lemiesze2, 

a włócznie na sierpy, połączona z lekko patetycz-

nym obrazem Boga jako rozjemcy pomiędzy lu-

dami, to zapewne szczyt naszych ludzkich marzeń. 

Pragnienia pokojowego zjednoczenia całej ludzkości 

wydają się czystą mrzonką i utopią, ale takie słowa 

brzmią zupełnie inaczej w ustach proroka. Św. Paweł 

w 13 rozdziale Listu do Rzymian uważa, że na speł-

nienie tych przepowiedni nie trzeba czekać, że ich 

wizją można żyć już teraz, natychmiast. Zbawienie 

jest naszym udziałem. To optymistyczne rozumie-

nie dziejów świata jest jak przebudzenie ze snu albo 

przybranie zbroi światła, która odbija wszelkie ka-

tastroficzne i czarne scenariusze, przerywa projek-

cję najbardziej dramatycznych filmów o zbliżającej 

się zagładzie ludzkości. Oczywiście św. Paweł nie 

proponuje biernego wyczekiwania nadciągającej 

2    Dla młodego pokolenia: lemiesz to robocza dolna część korpu-
su pługa odcinająca poziomo skibę od gleby.



221

katastrofy. Wręcz przeciwnie – powtarzam – chodzi 

tu o przebudzenie się ze snu i odważne, twórcze po-

stępowanie, w którym nie ma już miejsca na uczyn-

ki ciemności, na czele z zazdrością, kłótniami czy 

inną perwersją. Oczywiście nie musimy precyzyjnie 

rozumieć poetyckiego zwrotu: „przyobleczcie się 

w Pana Jezusa Chrystusa”, ważne, że zarysowany kie-

runek jest czytelny.

Jak podchodzę do katastroficznych wizji zbliżające-

go się końca świata? Jaką rolę w starciu z nimi od-

grywa, według mnie, świadomość istnienia opatrz-

ności Bożej?



222

PO CO?

Niech się rozweselą pustynia i spieczona ziemia,
niech się raduje step i niech rozkwitnie!
Niech wyda kwiaty jak lilie polne,
niech się rozraduje, skacząc i wykrzykując z uciechy.
Chwałą Libanu ją obdarzono,
ozdobą Karmelu i Saronu.
Oni zobaczą chwałę Pana,
wspaniałość naszego Boga.
Pokrzepcie ręce osłabłe,
wzmocnijcie kolana omdlałe!
Powiedzcie małodusznym:
„Odwagi! Nie bójcie się!
Oto wasz Bóg, oto – pomsta;
przychodzi Boża odpłata;
On sam przychodzi, by zbawić was».
Wtedy przejrzą oczy niewidomych
i uszy głuchych się otworzą.
Wtedy chromy wyskoczy jak jeleń
i język niemych wesoło krzyknie.
Bo trysną zdroje wód na pustyni
i strumienie na stepie;
spieczona ziemia zmieni się w pojezierze,
spragniony kraj w krynice wód;
badyle w kryjówkach, gdzie legały szakale – na trzcinę z si-
towiem (Iz 35, 1-7).

„Pokrzepcie ręce osłabłe” (Iz 35, 3). Dlaczego osłabłe? 

Skąd to zmęczenie? Co robiły te ręce? I jeszcze ko-

lana omdlałe? Od czego? Od klęczenia na miękkim 

wyściełanym klęczniku czy od jazdy cichą windą, 



223

która pozwala ominąć wspinaczkę po schodach? 

A jednak słowa Izajasza są ciągle aktualne. Pomimo 

wszelkich ułatwień związanych z postępem techno-

logicznym nadal się męczymy.

Całe lata na ścianie na moim poddaszu wisiała kart-

ka z zagiętymi rogami i myślą Pani Szymborskiej: 

„Żyjemy dłużej, ale mniej dokładnie i krótszymi 

zdaniami”. Może to brak dokładności wysysa z nas 

życiodajne soki? Zatem po co wszystkie codzienne 

starania i wydeptywane ścieżki  – do pracy i z po-

wrotem, z przystankiem w przedszkolu, do dyskontu 

z sympatycznym owadem lub płazem, gdzie wszyst-

ko jest w jednym miejscu, i do wygodnego fotela, 

przed ekran z serialem, który teraz można oglądać 

o dowolnej porze. Co nas nuży? Co nas męczy? Brak 

dokładności w nazywaniu sensu tych mrówczych ru-

chów, wykonywanych po części bezwiednie w rytm 

wystukiwany przyzwyczajeniem, życiowym nawy-

kiem? Nic nie jest tak ciężkim kamieniem u szyi jak 

brak poczucia sensu. Morowe powietrze utkane ci-

szą rozrastającą się wokół jednego krótkiego pytania: 

„Po co?”.

Zatem  – „Pokrzepcie ręce osłabłe, wzmocnijcie 

kolana omdlałe…”  – przychodzi Ten, który odsła-

nia sens zwykłego życia turkoczącego rytmem dni, 

tygodni, miesięcy i lat. Niewidome oczy przejrzą. 

Zdrętwiały język wyskoczy jak jeleń i wyrecytuje 

sensowne słowa. Jego przyjście zbiera wszelkie paję-

czyny i odsłania sens, którego kotwica tkwi po innej 

stronie życia.

Oczywiście wciąż aktualne pozostaje pytanie, któ-

re tysiące lat temu zanotował św. Mateusz: „Czy Ty 



224

jesteś Tym, który ma przyjść, czy też innego mamy 

oczekiwać?”. Czy to już ten Adwent, czy jeszcze na 

inny przyjdzie nam czekać? Czy już teraz, czy do-

piero w bożonarodzeniowych uniesieniach pozwolę 

Jezusowi zrobić błoto z codzienności i nałożyć je so-

bie na oczy, by wreszcie ujrzeć sens tej całej życio-

wej krzątaniny?

Jaki sens mają moje zabieganie i wszelkie życio-

we starania?



225

NIECAŁA PRAWDA O MODLITWIE 

Gdy Jezus przebywał w jakimś miejscu na modlitwie 
i skończył ją, rzekł jeden z uczniów do Niego: „Panie, na-
ucz nas się modlić, jak i Jan nauczył swoich uczniów”. A On 
rzekł do nich: „Kiedy się modlicie, mówcie: Ojcze, niech 
się święci Twoje imię; niech przyjdzie Twoje królestwo! 
Naszego chleba powszedniego dawaj nam na każdy dzień 
i przebacz nam nasze grzechy, bo i my przebaczamy każ-
demu, kto nam zawini; i nie dopuść, byśmy ulegli pokusie”.
Dalej mówił do nich: „Ktoś z was, mając przyjaciela, pój-
dzie do niego o północy i powie mu: «Przyjacielu, użycz 
mi trzy chleby, bo mój przyjaciel przyszedł do mnie z dro-
gi, a nie mam, co mu podać». Lecz tamten odpowie z we-
wnątrz: «Nie naprzykrzaj mi się! Drzwi są już zamknięte 
i moje dzieci leżą ze mną w łóżku. Nie mogę wstać i dać 
tobie». Mówię wam: Chociażby nie wstał i nie dał z tego 
powodu, że jest jego przyjacielem, to z powodu jego na-
tręctwa wstanie i da mu, ile potrzebuje. I Ja wam powia-
dam: Proście, a będzie wam dane; szukajcie, a znajdziecie; 
kołaczcie, a otworzą wam. Każdy bowiem, kto prosi, otrzy-
muje; kto szuka, znajduje; a kołaczącemu otworzą. Jeżeli 
którego z was, ojców, syn poprosi o chleb, czy poda mu 
kamień? Albo o rybę, czy zamiast ryby poda mu węża? Lub 
też gdy prosi o jajko, czy poda mu skorpiona? Jeśli więc 
wy, choć źli jesteście, umiecie dawać dobre dary swoim 
dzieciom, o ileż bardziej Ojciec z nieba da Ducha Świętego 
tym, którzy Go proszą” (Łk 11, 1-13).

Przysłowie „jak trwoga, to do Boga” używane jest 

zazwyczaj w pejoratywnym znaczeniu. A przecież 

to zupełnie zdrowy odruch. Dziecko, które biega po 

podwórku i nagle bęc, leży jak długie, zbiera się i ze 



226



227

łzami w oczach biegnie do mamusi, pokazując rącz-

kę ze zdartym naskórkiem. Mamusia dmucha, całuje 

i od razu jest lepiej. Tak wygląda naturalna reakcja. 

A co, jeśli dziecko upadnie i skaleczy się, a na widok 

nadchodzącej mamy schowa rękę za siebie i zaciska-

jąc zęby, wymamrocze, że nic się nie stało? Taka sy-

tuacja obnaża brak zaufania do matki, strach przed 

nią i do złudzenia przypomina zachowanie Adama, 

który w rajskim ogrodzie ukrywa się po krzakach 

przed przechadzającym się Stwórcą. Zatem postę-

powanie w myśl przysłowia „jak trwoga, to do Boga” 

pokazuje tylko, że mamy do Niego pełne zaufanie 

i niczego nie musimy przed Nim ukrywać. Właśnie 

do takiego bezgranicznego zaufania zachęca nas 

Chrystus w przypowieści o człowieku, który obu-

dzony w środku nocy, wstaje i pożycza przyjacielowi 

chleb, tylko dlatego, że ten uparcie prosi. Wszystko 

wydaje się tu jasne jak słońce, a jednak coś nam nie 

pasuje i przeczuwamy, że pomijamy jakąś zasadni-

czą mądrość ludową zaklętą w przysłowiu. 

Oczywiście, jeśli cierpię i coś mnie boli, to war-

to biec do Boga, ale należy bacznie uważać, by nie 

kierować do Niego swych kroków jedynie w takich 

sytuacjach. Kto chciałby mieć przyjaciela, który po-

jawia się na ganku naszego domu tylko wtedy, gdy 

przytrafia mu się jakieś nieszczęście i czegoś od 

nas potrzebuje? To, że w każdej kryzysowej sytuacji 

potrafi odszukać nasz adres mailowy, owszem, jest 

dowodem zaufania, jakim nas obdarza, ale trzeba 

przyznać, że to może być denerwujące. Takiego że-

rowania na czyjejś dobroci żadna przyjaźń nie wy-

trzyma. Przyjaźń potrzebuje też wspólnych radości, 



228

zabawy, chwil spędzonych razem zupełnie bez po-

wodu – tylko dlatego, że się lubimy. Tak, przyjaźń 

wymaga bezinteresowności, a nawet od czasu do 

czasu telefonu z miłym: „Mam wolną chwilę, może 

bym ci w czymś pomógł?”. Zatem Chrystus, owszem, 

mówi prawdę o modlitwie, ale niecałą, na resztę 

jeszcze przyjdzie czas.

Jak kształtuję swoją modlitwę, by zbudować więzi 

przyjaźni z Bogiem?



229

ZNAK MARKOWY

O, wszyscy spragnieni, przyjdźcie do wody,
przyjdźcie, choć nie macie pieniędzy!
Kupujcie i spożywajcie, {dalejże, kupujcie} bez pieniędzy
i bez płacenia za wino i mleko! (Iz 55, 1)

Mieszkałem z nim w akademiku w czasie studiów 

geodezyjnych. Z czasem zrobił potężny biznes i stał 

się właścicielem ogromnej firmy, a co za tym idzie, 

człowiekiem niezwykle zamożnym. Odwiedził mnie 

w duszpasterstwie, gdy studenci właśnie kończyli 

przygotowania do obiadu i spora gromadka miała 

zasiadać do stołu. 

– A ta stołówka to dobry biznes? – zagadnął. 

– Żaden biznes. Studenci robią sobie obiady, by 

razem je zjeść – tłumaczyłem. 

– A ile płacisz tym gotującym? 

– Nikomu nic nie płacę. Tu każdy robi wszystko 

bezinteresownie. 

– To bardzo niedobrze. Tak nie wolno – oburzał się.

Coś jeszcze mruczał o psuciu ludzi i w ogóle… Im 

dłużej o tym myślał, tym bardziej rosło jego zdzi-

wienie. Powtarzał, że tak nie wolno. Wrócił po kilku 

dniach i zaproponował, żeby ci wszyscy, którzy tak 

się angażują, przychodzili do niego co sobotę, a po-

latają sobie jego helikopterem i zjedzą jakieś dobre 

śniadanie. Przez kilka tygodni w każdy sobotni ranek 

kolejne grupki chodziły polatać nad Wrocławiem, 

dziwiąc się i zastanawiając przy tym, co to wszystko 

ma znaczyć.

Wobec napiętej atmosfery wokół ulicznych pro-

testów kobiet i nasilającego się chłodu studenci 



230

postanowili zrobić coś miłego dla innych. Wystawili 

stolik na ulicę i rozdawali gorącą herbatę przechod-

niom. Podeszła elegancka pani w średnim wieku:  

– O, herbatka?… Po ile? – zagadnęła ucieszona.  

– Za darmo. Proszę bardzo – odparł z uśmiechem 

chłopak i podał jej kubek.  

– A to z jakiej okazji? – zapytała kobieta nieufnie.  

– Dlatego, że się ochłodziło, proszę pani – wyjaśnił 

grzecznie student. 

Kobieta na to:  

– Aj, coś reklamujecie, nie dam się nabrać. 

– Oddaliła się spiesznie.

Jedną z twarzy naszego Boga jest bezinteresow-

ność. Pisze o tym prorok Izajasz: „Wszyscy spragnie-

ni, przyjdźcie do wody, przyjdźcie, choć nie macie 

pieniędzy! Kupujcie i spożywajcie, dalejże, kupujcie 

bez pieniędzy i bez płacenia za wino i mleko!”. I wła-

śnie bezinteresowność była zawsze i nadal jest cechą 

charakterystyczną chrześcijan. Po niej można ich 

rozpoznać. Im więcej w naszym codziennym życiu 

jest bezinteresowności, tym bliżej centrum chrześci-

jańskiego życia się lokujemy.

Po jakich bezinteresownych zachowaniach daję się 

rozpoznać jako żyjący Ewangelią chrześcijanin?



231

TREŚĆ I FORMA

A światło Boże jeszcze nie zagasło. Samuel zaś spał w przy-
bytku Pańskim, gdzie znajdowała się Arka Przymierza. 
Wtedy Pan zawołał Samuela, a ten odpowiedział: „Oto je-
stem”. Potem pobiegł do Helego mówiąc mu: „Oto jestem: 
przecież mię wołałeś”. Heli odrzekł: „Nie wołałem cię, wróć 
i połóż się spać”. Położył się zatem spać. Lecz Pan powtó-
rzył wołanie: „Samuelu!” Wstał Samuel i poszedł do Helego 
mówiąc: „Oto jestem: przecież mię wołałeś”. Odrzekł mu: 
„Nie wołałem cię, synu. Wróć i połóż się spać”. Samuel bo-
wiem jeszcze nie znał Pana, a słowo Pańskie nie było mu 
jeszcze objawione. I znów Pan powtórzył po raz trzeci swe 
wołanie: „Samuelu!” Wstał więc i poszedł do Helego, mó-
wiąc: „Oto jestem: przecież mię wołałeś”. Heli spostrzegł 
się, że to Pan woła chłopca. Rzekł więc Heli do Samuela: 
„Idź spać! Gdyby jednak kto cię wołał, odpowiedz: Mów, 
Panie, bo sługa Twój słucha”. Odszedł Samuel, położył się 
spać na swoim miejscu. Przybył Pan i stanąwszy zawołał 
jak poprzednim razem: „Samuelu, Samuelu!”. Samuel od-
powiedział: „Mów, bo sługa Twój słucha”. Samuel dorastał, 
a Pan był z nim. Nie pozwolił upaść żadnemu jego słowu 
na ziemię (1 Sm 3, 3b-10.19).

Z Pierwszej Księgi Samuela możemy się dowie-

dzieć, że Bóg ma do Helego przykrą i trudną spra-

wę. I zamiast bezpośrednio wszystko mu wyło-

żyć wciąga w tę historię młodego chłopca, robiąc 

z niego pośrednika. Dlaczego tak się dzieje? Czym 

wytłumaczyć takie postępowanie? Czyżby Heli nie 

umiał słuchać? Ale poinstruować chłopca, jak to się 

robi, jednak potrafił. On przecież dobrze wiedział, 

jak się zachować, gdy Pan się odezwie, musiał więc 



232

mieć jakieś doświadczenie w rozmowach z Nim. Ten 

trop to zatem niechybnie ślepa uliczka. A może Heli 

najzwyczajniej nie był ciekaw, co też Bóg ma mu do 

powiedzenia? Oj, nie może być. Ciekaw był, i to bar-

dzo. Przecież kazał chłopcu wszystko opowiedzieć 

i niczego nie ukrywać: „Niech cię Bóg ukarze, jeśli 

cokolwiek zataisz…” (1 Sm 3,17). Dlaczego zatem Pan 

przemawia do Helego przez chłopca? Czemu nie po-

rozmawia z nim bezpośrednio? Otóż nie mam poję-

cia, dlaczego wybrał taką, a nie inną drogę. Wiem za 

to, że łatwo jest wpaść w sidła, które samemu się za-

stawia, i miast skupiać się na treści Bożej myśli prze-

wodniej, można cały wysiłek włożyć w rozbieranie 

na części pierwsze samej formy przekazu. Dziwić 

się, wydymać wargi, stroić miny i niczego istotnego 

nie usłyszeć.

Studenci pytali mnie, co mają zrobić, jeśli do na-

szego kościoła wejdą protestujący ludzie z ulicy 

i zaczną krzyczeć. Po dłuższym namyśle wyjaśni-

łem, że moim zdaniem należy im na to pozwolić, 

nawet jeśli nastąpi to w czasie mszy i z tego powodu 

będzie nas to dodatkowo bolało. Sam nieraz krzy-

czałem do Boga, a nawet na Boga. Byłem zbunto-

wany, ba, wściekły na Niego. Świetnie to pamiętam. 

Zatem rozumiem tych, którzy są w takiej właśnie 

sytuacji. A jeśli oni nie Boga się czepiają, tylko mają 

obiekcje w stosunku do Kościoła? Tym bardziej nie 

mogli lepiej trafić. Są u celu, we wspólnocie, której 

chcą coś zarzucić, i to na pewno nie ręce na szyję, 

ale raczej jakieś oskarżenia, napomnienia, krytykę, 

a może zwykłe anse. Zamiast chodzić po opłotkach, 

wylewać żale i wypłakiwać się w rękawy sąsiadów 

znacznie lepiej powiedzieć prosto w oczy, a nawet 



233

wykrzyczeć. A my – dobrze, jeśli będziemy ciekawi 

uwag i sugestii protestujących. Mogą przecież być 

dla nas niezwykle cenne. Reasumując, może naj-

lepszym przywitaniem nieoczekiwanych gości będą 

słowa: „Mówcie, a my będziemy słuchać”. Tak jak Heli 

doradził Samuelowi i obaj dobrze na tym wyszli.

W jakich sytuacjach udało mi się spokojnie wysłu-

chać uwag wypowiadanych w emocjach, a nawet 

wykrzyczanych i przyjąć je? Jakie były tego do-

bre rezultaty?



234

NAJKRÓTSZE KAZANIE

Pan przemówił do Jonasza po raz drugi tymi słowami: 
„Wstań, idź do Niniwy, wielkiego miasta, i głoś jej upo-
mnienie, które Ja ci zlecam”. Jonasz wstał i poszedł do 
Niniwy, jak powiedział Pan. Niniwa była miastem bardzo 
rozległym – na trzy dni drogi. Począł więc Jonasz iść przez 
miasto jeden dzień drogi i wołał, i głosił: „Jeszcze czter-
dzieści dni, a Niniwa zostanie zburzona”. I uwierzyli miesz-
kańcy Niniwy Bogu, ogłosili post i oblekli się w wory od 
największego do najmniejszego. Zobaczył Bóg czyny ich, 
że odwrócili się od swojego złego postępowania. I ulito-
wał się Bóg nad niedolą, którą postanowił na nich sprowa-
dzić, i nie zesłał jej (Jon 3, 1-5.10).

W mojej rodzinnej parafii był bardzo lubiany, 

a wręcz uwielbiany ksiądz wikary. Ludzie cenili go 

za wyjątkowo krótkie kazania. Wypowiadał czasami 

tylko jedno zdanie, za to każdy mógł je zapamiętać 

i odtworzyć przy niedzielnym obiedzie. 

Jonasz wygłasza chyba najkrótsze kazanie świata: 

„Jeszcze czterdzieści dni, a Niniwa zostanie zbu-

rzona”. Zaledwie siedem słów. I tyle wystarczyło. 

Nawracają się wielcy grzesznicy – niniwici – znani 

z wielkiego okrucieństwa. Na wojnach z niewolnika-

mi postępowali niemiłosiernie, wyłupując im oczy 

i boleśnie okaleczając. Na słowo „Niniwa” skóra cier-

pła jeszcze bardziej niż dziś na słowo „Al-Ka’ida”. 

Nic zatem dziwnego, że Jonasz więcej niż niechętnie 

udał się na tę wyprawę. Ale cóż to za kazanie wygłosił. 

Żadnych wezwań do nawrócenia, tylko krótka infor-

macja o wyroku, a w zasadzie proklamowanie daty 

jego wykonania. Jeszcze czterdzieści dni, a przyjdzie 



235

ogień, dym i siarka. Koniec wszelkich nieprawości, 

koniec z tym strasznym miejscem. Tymczasem król 

Niniwy złapał się strzępków nadziei. Wypowiedział 

ledwo słyszalne: „Kto wie? Być może Bóg się zlitu-

je”. Zarządził ekspiacje: worki pokutne, popiół, ści-

sły post, nawet dla zwierząt. I wobec bezwzględnego 

wyroku proroka niepewne: „Kto wie?” króla okazało 

się ocalające.

Warto też nadmienić, że w tym najkrótszym ka-

zaniu hebrajskie słowo hepak można tłumaczyć 

jako „zburzona”, ale filologowie zwracają uwagę, że 

oznacza ono też „postawić coś na głowie”, „wywrócić 

do góry nogami”. Inaczej mówiąc, prorok głosił, że 

jeszcze czterdzieści dni, a Niniwa będzie postawiona 

na głowie, nie będzie już Niniwą, a czymś zupełnie 

odmiennym. Być może król dopatrzył się w proroc-

kiej mowie właśnie tego skrawka nadziei. Wywąchał, 

wyśledził to, co sam prorok zapewne chciał ukryć. 

I uczepił się swojej intuicji. Przeciwstawił pew-

ności proroka swoje niepewne: „Kto wie?”, swoje: 

„Być może…”.

Warto stawiać sobie żywo przed oczami to opowia-

danie, gdy słuchamy różnych współczesnych nam 

proroków pewnych swych skrajnych opinii, a nawet 

ogłaszających różne daty wszelkich egzekucji.

W jakich sytuacjach udało mi się uchwycić jakiegoś 

strzępka nadziei wobec zdecydowanych werdyk-

tów potępienia?



236

NIEJEDNO UCHO

Pan, Bóg twój, wzbudzi ci proroka spośród braci twoich, 
podobnego do mnie. Jego będziesz słuchał. Właśnie o to 
prosiłeś Pana, Boga swego, na Horebie, w dniu zgroma-
dzenia: „Niech więcej nie słucham głosu Pana, Boga mo-
jego, i niech już nie widzę tego wielkiego ognia, abym nie 
umarł”. I odrzekł mi Pan: „Dobrze powiedzieli. Wzbudzę 
im proroka spośród ich braci, takiego jak ty, i włożę w jego 
usta moje słowa, będzie im mówił wszystko, co rozkażę. 
Jeśli ktoś nie będzie słuchać moich słów, które on wypo-
wie w moim imieniu, Ja od niego zażądam zdania sprawy. 
Lecz jeśli który prorok odważy się mówić w moim imieniu 
to, czego mu nie rozkazałem, albo wystąpi w imieniu bogów 
obcych – taki prorok musi ponieść śmierć” (Pwt 18, 15-20).

Sprawa słuchania to nie zagadnienie obijające się 

po marginesach głównego nurtu życia, ale kwe-

stia pryncypialna. Oczywiście zasadnicze pytania 

brzmią: czego słuchamy i kogo słuchamy. Każdy 

ma swego proroka, z którego ust spija nauki. Choć 

zdarzają się ludzie będący sami sobie sterem, żegla-

rzem i okrętem. Pławią się oni w wierszach swoje-

go autorstwa, tekstach, które wyszły spod ich pió-

ra, i myślach zrodzonych we własnej głowie. Na 

szczęście jednak większość z nas rozgląda się w po-

szukiwaniu swojego autorytetu. Co jakiś czas Bóg 

wzbudza nowego proroka dla wspólnoty Kościoła. 

Westchnienie, które wyszło z ust Mojżesza, zano-

towane w Księdze Powtórzonego Prawa, jest wciąż 

aktualne: „Bóg wzbudzi dla ciebie proroka spośród 

twoich braci…” (Pwt 18, 15). I dobrze być w pełni 



237

świadomym, kto jest aktualnie moim prorokiem, ale 

równie istotna jest świadomość własnego ucha. Bo 

można, i tu ocieram się o truizm, słuchać na różne 

sposoby. Przeglądając ostatnio materiały formacyj-

ne ruchu Spotkań Małżeńskich i przypominając so-

bie zasady dialogu, natrafiłem na wymienione tam 

cztery płaszczyzny czy też przestrzenie, które nasze 

słuchanie penetruje. Mamy ucho rzeczowe  – ono 

ugania się tylko za czystą informacją, komunikatem, 

wiadomością. Kolejnym uchem poszukujemy tego 

wszystkiego, czym mówiący ujawnia, zdradza, wy-

jawia siebie samego. Jest ono bardzo ciekawe dru-

giego człowieka – przydatne wszystkim terapeutom. 

Następnie ucho drażliwe, niezwykle wrażliwe na 

własnym punkcie. Ono wszystko, co tylko usłyszy, 

od razu odnosi do siebie. Wszędzie węszy elementy 

krytyki, cechuje się podejrzliwością. I mamy w koń-

cu takie ucho, które w każdej wypowiedzi dopatruje 

się komunikatu, prośby i apelu. Błyskawicznie od-

czytuje stawiane wymagania i oczekiwania, nawet 

wtedy, gdy nie było to intencją mówiącego. 

By móc z jak największym pożytkiem usły-

szeć swego proroka, warto zadać sobie trochę tru-

du i przeanalizować pracę własnych uszu. Oprócz 

oczywistego stwierdzenia, że mamy ich dwoje: lewe 

i prawe, poszerzyć tę konstatację o elementy nieco 

bardziej wyrafinowane intelektualnie i choć troszkę 

dać się zakwalifikować. 

Kogo uważam za proroka naszych czasów i kogo słu-

cham jako swego osobistego proroka? Jakim uchem 

go słucham?



238

PROFESJONALIZM

Czyż nie do bojowania podobny byt człowieka? Czy nie 
pędzi on dni jak najemnik? Jak niewolnik, co wzdycha do 
cienia, jak robotnik, co czeka zapłaty. Zyskałem miesiące 
męczarni, przeznaczono mi noce udręki. Położę się, mó-
wiąc do siebie: Kiedyż zaświta i wstanę? Lecz noc wiecz-
nością się staje i boleść mną targa do zmroku. Czas leci 
jak tkackie czółenko i przemija bez nadziei. Wspomnij, że 
dni me jak powiew. Ponownie oko me szczęścia nie zazna 
(Hi 7, 1-4.6-7). Nie jest dla mnie powodem do chluby to, 
że głoszę Ewangelię. Świadom jestem ciążącego na mnie 
obowiązku. Biada mi, gdybym nie głosił Ewangelii! Gdybym 
to czynił z własnej woli, miałbym zapłatę, lecz jeśli działam 
nie z własnej woli, to tylko spełniam obowiązki szafarza. 
Jakąż przeto mam zapłatę? Otóż tę właśnie, że głosząc 
Ewangelię bez żadnej zapłaty, nie korzystam z praw, jakie 
mi daje Ewangelia. Tak więc, nie zależąc od nikogo, sta-
łem się niewolnikiem wszystkich, aby tym liczniejsi byli 
ci, których pozyskam. Dla słabych stałem się jak słaby, by 
pozyskać słabych. Stałem się wszystkim dla wszystkich, 
żeby w ogóle ocalić przynajmniej niektórych. Wszystko 
zaś czynię dla Ewangelii, by mieć w niej swój udział  
(1 Kor 9, 16-19.22-23).

Kiedy czytam w Księdze Hioba, że los człowieka po-

dobny jest do bojowania, do nieustannej walki, to 

świetnie rozumiem te słowa. Ale jeśli chodzi o po-

czucie obowiązku głoszenia Ewangelii, o którym 

pisze św. Paweł w Pierwszym Liście do Koryntian, 

nie bardzo wiem, co ma na myśli. Czyż ów obowią-

zek nie spoczywa na najróżniejszych strukturach 



239

organizacyjnych Kościoła? Czyż nie powinni tego 

robić ludzie odpowiednio przygotowani, znający 

teologię i poprawnie rozumiejący prawdy wiary? 

Jednym słowem  – profesjonaliści! Świat wypełnił 

się ekspertami, fachowcami, wyjadaczami w swojej 

dziedzinie, specjalistami i ludźmi kompetentnymi. 

Chociażby ze względu na to, czy i my – chrześcija-

nie  – nie powinniśmy postawić na pełen profesjo-

nalizm? Św. Paweł jest specjalistą i w dodatku pierw-

szorzędnym, w co nikt nie wątpi. Dlaczego zatem to, 

co mówi o sobie, tak łatwo odnosimy do siebie, sze-

regowych wyznawców Chrystusa, którzy rozumie-

ją niedokładnie, grzęzną w braku precyzji i niejed-

nokrotnie nie potrafią przekuć swego przekonania 

w zgrabny wywodzik intelektualny? Zupełny brak 

profesjonalizmu. Zatem może lepiej tych słów nie 

odnosić do siebie…

Ktoś kiedyś powiedział: „Głoszenie Ewangelii jest 

jak rozmowa dwóch głodnych żebraków o tym, gdzie 

znaleźć chleb”. Ich kompetencje są wysokie. To fa-

chowcy najwyższej klasy, eksperci. Świetnie znają się 

na swym żebraczym rzemiośle i doskonale wiedzą, 

co to ssanie w dołku. Tylko od żebraka można pre-

cyzyjnie dowiedzieć się, gdzie i w jakich godzinach 

w danym mieście wydawane są bezpłatne posiłki. 

Każdy z nas jest świetnym specjalistą i ekspertem 

od swych życiowych boleści. Każdy ma swoje wodo-

poje i zioła, które leczą życiowe rany. Jeśli znaleźli-

śmy lekarza, obrońcę, oswobodziciela, który może 

wyrwać nas z czeluści zagłady, jesteśmy specjalistami. 

A samo chrześcijaństwo i Dobra Nowina to kilka 

prostych stwierdzeń: Bóg tak ukochał człowieka, że 



240

stał się jednym z nas. Z miłości oddał za nas swo-

je życie i otworzył przed nami drogi ocalenia, także 

przed śmiercią. Kocha nas i potrafi w swej miłości 

być bardzo skuteczny. Ot, cała Dobra Nowina.

Jak pomagam towarzyszom mojej życiowej wę-

drówki w odnalezieniu chleba dającego siłę do dal-

szej podróży?



241

WSPÓŁCZESNY TRĄD

Dalej powiedział Pan do Mojżesza i Aarona: „Jeżeli u kogoś 
na skórze ciała pojawi się nabrzmienie albo wysypka, albo 
biała plama, która na skórze jego ciała jest oznaką trądu, to 
przyprowadzą go do kapłana Aarona albo do jednego z jego 
synów kapłanów. Trędowaty, który podlega tej chorobie, 
będzie miał rozerwane szaty, włosy w nieładzie, brodę za-
słoniętą i będzie wołać: „Nieczysty, nieczysty!” Przez cały 
czas trwania tej choroby będzie nieczysty. Będzie miesz-
kał w odosobnieniu. Jego mieszkanie będzie poza obozem  
(Kpł 13, 1-2.45-46).

Okazuje się, że zasady izolacji i kwarantanny nie 

są odkryciami ery koronawirusa. Już w Księdze 

Kapłańskiej zapisano, jak należy postępować z za-

kaźnie chorymi. Mają oni wyróżniać się wyglądem, 

ostrzegać wszystkich o swojej chorobie, a co naj-

ważniejsze, izolować się. Trąd to straszna choroba, 

bolesna i okrutna. Człowiek każdego dnia przyglą-

da się swojemu obumierającemu ciału, które gnije 

i odpada. Ból przynosi odosobnienie, wykluczenie 

z własnej rodziny, ze świata znajomych i przyjaciół. 

Chorzy skazani są na pustynne życie, w samotności, 

ewentualnie w grupie podobnie cierpiących ludzi. 

Przerażająca perspektywa.

Istnieje też trąd duchowy. Myślę tu o samopoczu-

ciu, które uniemożliwia normalne funkcjonowanie. 

Z czasem wyklucza cierpiącego ze struktur spo-

łecznych i popycha w pogłębiającą się samotność. 

Taki człowiek staje się nieczytelny dla swoich naj-

bliższych, którzy z niedowierzaniem patrzą na jego 

życiową bezsilność i często doradzają, by wziął się 



242

w garść, zapanował nad swoim życiem, pozbierał się 

i wrócił do utraconej aktywności. To tylko rozbudo-

wuje poczucie winy i obciąża odpowiedzialnością za 

zaistniały stan rzeczy. Tymczasem choroba się roz-

wija, a szukanie winnego w niczym nie pomaga. Ma 

ona znamiona swoistej zaraźliwości, bo przenosi się 

na funkcjonowanie całej rodziny, a nawet bliższych 

i dalszych znajomych. Często taki człowiek lądu-

je na pustyni i zatopiony w samotności przygląda 

się, jak znika z tego świata, obumierając fragment 

po fragmencie.

Co począć wobec tak niebezpiecznej choroby? 

Należy koniecznie skorzystać z pomocy specjali-

stów, którzy wiedzą, jak postępować. Gdy bolą nas 

nerki – idziemy do nefrologa, gdy szwankuje nasze 

serce  – szukamy kardiologa, a gdy „nawala” nam 

kolano – zapisujemy się na wizytę u ortopedy. Tak 

samo, gdy pojawiają się problemy psychiczne, na-

leży niezwłocznie skontaktować się z psychiatrą. 

Podobnie jak w sprawach duchowych zwracamy się 

o pomoc do kapłanów. Czasami te sfery są splecione, 

oddziałują na siebie i wtedy wymagają postępowa-

nia dwutorowego, a czasem nawet jeszcze szerszego, 

z udziałem innych lekarzy. Jedno jest pewne – trze-

ba się leczyć.

W jaki sposób próbuję pomagać ludziom prze-

chodzącym przez stany depresyjne czy załamania 

nerwowego? Jak proponuję skorzystanie z pomo-

cy medycznej?



243

BEZ KOTURNÓW

Potem wszedł do Jerycha i przechodził przez miasto. A [był 
tam] pewien człowiek, imieniem Zacheusz, zwierzchnik 
celników i bardzo bogaty. Chciał on koniecznie zobaczyć 
Jezusa, kto to jest, ale nie mógł z powodu tłumu, gdyż 
był niskiego wzrostu. Pobiegł więc naprzód i wspiął się 
na sykomorę, aby móc Go ujrzeć, tamtędy bowiem miał 
przechodzić. Gdy Jezus przyszedł na to miejsce, spojrzał 
w górę i rzekł do niego: „Zacheuszu, zejdź prędko, albo-
wiem dziś muszę się zatrzymać w twoim domu”. Zeszedł 
więc z pośpiechem i przyjął Go rozradowany. A wszyscy, 
widząc to, szemrali: „Do grzesznika poszedł w gościnę”. 
Lecz Zacheusz stanął i rzekł do Pana: „Panie, oto połowę 
mego majątku daję ubogim, a jeśli kogo w czym skrzyw-
dziłem, zwracam poczwórnie”. Na to Jezus rzekł do niego: 
„Dziś zbawienie stało się udziałem tego domu, gdyż i on 
jest synem Abrahama. Albowiem Syn Człowieczy przy-
szedł szukać i zbawić to, co zginęło” (Łk 19, 1-10).

„Zejdź prędko!”. Nie czekaj i złaź od razu. Po co zwle-

kać? Oto propozycja Chrystusa skierowana do czło-

wieka opisanego w 19 rozdziale Ewangelii według św. 

Łukasza. Przyznajmy szczerze  – jego problemem 

nie był wzrost, lecz ograniczenie, jakie sam w nim 

widział. Zacheusz, podobnie jak wielu z nas, próbuje 

sobie jakoś radzić. Ile razy zdarza nam się, że małość 

i kompleksy rekompensujemy zadzieraniem nosa… 

Uruchamiamy samonapędzającą się machinę: by-

leby tylko spojrzeć z góry, podskoczyć, wznieść się. 

Próbujemy usadowić się ponad wszystkimi i pro-

wadzić obserwacje z miejsca uprzywilejowanego. 

Ale ileż można siedzieć na tych wysokościach? To 



244

przecież męczy. Tam nie da się zadomowić  – na 

szczęście. Chrystus zwraca się do Zacheusza i do 

każdego z nas, mówiąc: „Złaź z tych koturnów, ze 

swych wysokości, ze swego nadęcia, z tego, jaki to 

jesteś ważny, z wielkiego mniemania o sobie, z obo-

wiązku bycia kimś. Zejdź na dół, bo Ja, Chrystus, już 

tutaj na ciebie czekam. W dolinach twojego życia, 

na płaskich terenach, gdzie ukryte to wszystko, co 

wstydliwe”. W Wielkopolsce funkcjonuje porzeka-

dło: „O tym, co w domu, nie mów nikomu”. I właśnie 

w naszym domu Chrystus chce się z nami spotkać. 

Na nizinach szarej codzienności, ze wszystkimi jej 

wstydliwymi sekretami, których nie wolno wyja-

wiać, bo zagrażają naszej dobrej opinii; tam, gdzie 

chodzimy w kapciach i niczego nie udajemy.

Dawno temu zaprosiliśmy na rekolekcje do nasze-

go duszpasterstwa brata Morisa ze wspólnoty Małych 

Braci Karola de Foucauld. Chcąc nam uświadomić, jak 

wielka jest pokora Jezusa i Jego uniżenie, zapropono-

wał całonocną Adorację Najświętszego Sakramentu. 

Niepomierne było nasze zdziwienie, gdy wcho-

dząc do kaplicy adoracji, znaleźliśmy Najświętszy 

Sakrament stojący w kustodium bezpośrednio na po-

sadzce, na rozłożonym tam śnieżnobiałym korporale. 

Każdy z nas słyszał ciche zaproszenie: „Nie bój się zejść 

w dół, do najniższych pokładów swego serca. Patrz, 

Ja – Twój Bóg –jestem tu i czekam. Niżej już się nie da”. 

Wielu z nas zrozumiało tej nocy, dlaczego Zacheusz 

zszedł z pośpiechem z drzewa i przyjął Go rozrado-

wany. To wielka ulga, gdy nie trzeba niczego udawać.

W jaki sposób na co dzień próbuję pozbywać się na-

dęcia i swojej wielkości? Co mi w tym pomaga?



245



246

MITYCZNY POTOP

Tak rzekł Bóg do Noego i do jego synów: „Oto Ja zawie-
ram przymierze z wami i z waszym potomstwem, które po 
was będzie; z wszelką istotą żywą, która jest z wami: z ptac-
twem, ze zwierzętami domowymi i polnymi, jakie są przy 
was, ze wszystkimi, które wyszły z arki, z wszelkim zwierzę-
ciem na ziemi. Zawieram z wami przymierze, tak iż nigdy już 
nie zostanie zgładzona wodami potopu żadna istota żywa 
i już nigdy nie będzie potopu niszczącego ziemię”. Po czym 
Bóg dodał: „A to jest znak przymierza, które Ja zawieram 
z wami i każdą istotą żywą, jaka jest z wami, na wieczne 
czasy: Łuk mój kładę na obłoki, aby był znakiem przymierza 
między Mną a ziemią. A gdy rozciągnę obłoki nad ziemią 
i gdy ukaże się ten łuk na obłokach, wtedy wspomnę na 
moje przymierze, które zawarłem z wami i z wszelką istotą 
żywą, z każdym człowiekiem; i nie będzie już nigdy wód po-
topu na zniszczenie żadnego istnienia” (Rdz 9, 8-15).

Bodajże do 1872 roku za najstarszą księgę świata uwa-

żano Biblię. Wówczas, na posiedzeniu Towarzystwa 

Biblijnej Archeologii w Londynie, George Smith 

ogłosił, że w ruinach starożytnej Niniwy odnalazł 

tabliczki z pismem klinowym, których treść ude-

rzająco przypominała tekst biblijny. Był to frag-

ment wielkiego Eposu o Gilgameszu opowiadającego 

także o potopie. Autorzy biblijni nie tylko znali ten 

tekst, ale obficie z niego korzystali, adaptując frag-

menty do własnych potrzeb. Posiłkowali się też aka-

dyjskim Eposem o Atra-hasisie. Zatem biblijna opo-

wieść o potopie to kontaminacja historii Gilgamesza 

i Atra-hasisa, sparafrazowana tak, by wyrazić naj-

ważniejsze treści teologiczne. W Biblii przyczyną 



247

potopu jest ludzka nieprawość, podczas gdy w Eposie 

o Gilgameszu nikt się nad przyczynami nie zastana-

wia. W Eposie o Atra-hasisie bóg Enlil postanawia zgu-

bić ludzi, a bóg Ea zdradza im ten zamiar. W Biblii 

jest jeden Bóg, który z jednej strony zsyła potop za 

karę, ale z drugiej strony lituje się nad człowiekiem 

i pomaga mu go przetrwać. Noe zostaje wybrany 

ze względu na swą prawość i staje się symbolem 

ocalenia prawych, zaś bohaterowie wspomnianych 

wcześniej eposów, budując łódź za namową boga Ea, 

oszukują nazbyt ciekawych pobratymców. W opisie 

biblijnym widać niezwykle czułą troskę Boga, który 

osobiście zamyka drzwi za uroczystą procesją wkra-

czającą do arki. Dokonuje się oczyszczenie świata. 

Arka Noego majestatycznie pływa po wzburzonych 

wodach potopu, stając się zapowiedzią przyszłego 

Kościoła – nowej arki ocalenia. Nad wszystkim czu-

wa Bóg, którego fale powodzi nie dosięgają. 

Zupełnie inaczej wygląda to w poematach bli-

skowschodnich. Bogowie Mezopotamii płaczą nad 

losem świata i nad swoją nieprzemyślaną decyzją. 

Przerażeni rzucają się do ucieczki. Inaczej też kończą 

się obie wcześniej wspomniane opowieści. Bohater 

Eposu o Gilgameszu, Utnapisztim, zostaje obdarzony 

nieśmiertelnością i przeniesiony w świat mitu, Noe 

zaś otrzymuje błogosławieństwo, które jest zarazem 

nakazem płodności i zaludnienia ziemi. Tak oto 

człowiek współpracuje z Bogiem w dziele ocalenia.

Jak próbuję przełożyć na „język codzienności” swą 

współpracę z Bogiem w dziele ocalenia?



248

SŁABOŚĆ WIELKIEGO PIELGRZYMA

A po tych wydarzeniach Bóg wystawił Abrahama na próbę. 
Rzekł do niego: „Abrahamie!”. A gdy on odpowiedział: „Oto 
jestem” – powiedział: „Weź twego syna jedynego, którego 
miłujesz, Izaaka, idź do kraju Moria i tam złóż go w ofierze 
na jednym z pagórków, jakie ci wskażę”. A gdy przyszli na 
to miejsce, które Bóg wskazał, Abraham zbudował tam oł-
tarz, ułożył na nim drwa i związawszy syna swego Izaaka 
położył go na tych drwach na ołtarzu. Potem Abraham 
sięgnął ręką po nóż, aby zabić swego syna. Ale wtedy 
Anioł Pański zawołał na niego z nieba i rzekł: „Abrahamie, 
Abrahamie!”. A on rzekł: „Oto jestem”. [Anioł] powiedział 
mu: „Nie podnoś ręki na chłopca i nie czyń mu nic złego! 
Teraz poznałem, że boisz się Boga, bo nie odmówiłeś Mi 
nawet twego jedynego syna”. Abraham, obejrzawszy się 
poza siebie, spostrzegł barana uwikłanego rogami w zaro-
ślach. Poszedł więc, wziął barana i złożył w ofierze cało-
palnej zamiast swego syna. Po czym Anioł Pański przemó-
wił głośno z nieba do Abrahama po raz drugi: „Przysięgam 
na siebie, wyrocznia Pana, że ponieważ uczyniłeś to, a nie 
oszczędziłeś syna twego jedynego, będę ci błogosławił 
i dam ci potomstwo tak liczne jak gwiazdy na niebie i jak 
ziarnka piasku na wybrzeżu morza; potomkowie twoi zdo-
będą warownie swych nieprzyjaciół. Wszystkie ludy ziemi 
będą sobie życzyć szczęścia [takiego, jakie jest udziałem] 
twego potomstwa, dlatego że usłuchałeś mego rozkazu” 
(Rdz 22, 1-2.9-13.15-18).

Przedstawiony w Księdze Rodzaju Abram, później 

nazywany Abrahamem, jest wielkim przywódcą 

religijnym i narodowym, mistykiem obdarzonym 

niezwykłym węchem politycznym i społecznym, 



249

człowiekiem odważnym i prawym, ale jednocześnie 

postacią tragiczną i rozdartą wewnętrznie w życiu 

rodzinnym. Na bieg jego losów cieniem kładzie się 

opisany w apokryfach konflikt z ojcem. Jak sugeruje 

Anselm Grün, benedyktyński mnich i znawca psy-

chologii z opactwa w Münsterschwarzach, wyjście 

z Ur Chaldejskiego nie jest dla Abrama tylko wy-

ruszeniem na pielgrzymi szlak ku ziemi obiecanej, 

ale także ucieczką z domu rodzinnego. Mężczyźnie, 

który musi udowadniać ojcu, że jest dostatecznie 

silny, trudno przychodzi znalezienie swojej własnej 

ścieżki życiowej. 

Abraham ma dwóch synów. Ukochany, dziki i pe-

łen energii Izmael, którego spłodził z niewolnicą 

Hagar, wdał się w ojca. Też lubi wyprawy i przestrze-

nie. Drugi, ze związku z Sarą, dużo bardziej związa-

ny jest z matką, na tle brata wydaje się zniewieściały.

Losy obu były dramatyczne. Jednego z nich ojciec 

skazuje na wygnanie, nie udzielając ani jemu, ani 

jego matce żadnego wsparcia, a drugiego – Izaaka – 

próbuje zabić, polewając wszystko sosem religijnym. 

Oczywiście, interpretacja ta jest być może nieco 

przejaskrawiona, ale wydobywa na światło dzienne 

największy problem Abrahama. Nie układa mu się 

życie małżeńskie, a bezpłodność jego związku wy-

daje się to obrazować. Wygnanie Izmaela jest ceną, 

jaką Abraham płaci za święty spokój w domu. Tego 

po prostu domaga się żona, rozkochana w Izaaku. 

Czy zatem próba zamordowania chłopca jest aktem 

zemsty na Sarze? To pozostaje w sferze domysłów, 

ale mają one swoje uzasadnienie.

Obaj synowie cierpią z powodu braku ojca, są 

przez niego opuszczeni. Wielki przywódca nie daje 



250

dzieciom oparcia. Temu, który jest odpowiedzialny 

za naród brakuje sił, by unieść swoją rodzinę i mał-

żeństwo. Wielki wizjoner okazuje się ślepy na po-

trzeby najbliższych. 

Oczywiście Izaak, pozbawiony obecności ojca, nie 

potrafi sam wyruszyć w życie. To ojciec zleca słudze 

przyprowadzenie synowi żony, żeby stała się dla 

chłopaka pociechą po stracie matki, z którą był nad-

miernie związany.

I co nas to wszystko obchodzi? Otóż ta historia po-

wtarza się na naszych oczach w niejednym domu.

W jaki sposób uwolniłem się od obciążeń dzieciń-

stwa i młodości, które wyniosłem z domu rodzinne-

go, lub jak zamierzam to zrobić? 



251

Z NIEWOLI DO WOLNOŚCI

W owych dniach mówił Bóg wszystkie te słowa: „Ja je-
stem Pan, Bóg twój, który cię wyprowadził z ziemi egip-
skiej, z domu niewoli” (Wj 20, 1).

Te słowa wyjęte z Księgi Wyjścia są nieustannie aktu-

alne. Cały czas mamy do czynienia z Bogiem, który 

ratuje z jakiejś niewoli. Naród wybrany nieustannie 

pakuje się w różne tarapaty, a Pan – z podziwu godną 

cierpliwością – za każdym razem wyciąga rękę i wy-

prowadza go ku wolności. Oto cała historia zbawie-

nia. I ona trwa także w mikrokosmosie naszego ży-

cia. Każdy z nas zna to doskonale – przed kratkami 

konfesjonału skruszeni powtarzamy sobie i Bogu, że 

nigdy więcej, a za kilka tygodni zjawiamy się ponow-

nie z tymi samymi grzechami. Z czasem jesteśmy 

umęczeni i zrezygnowani nieustannymi powro-

tami. Jednakże najbardziej dziwi nas to, że Jego to 

nie zniechęca ani nie męczy. W swoim małym ro-

zumku, z którego czasami bywamy tak dumni, nie 

zawsze potrafimy sobie poukładać, że On dokład-

nie tą samą miłością obdarza nas zarówno wtedy,  

gdy czekamy w kolejce do kratek konfesjonału, jak 

i gdy odchodzimy z rozgrzeszeniem. Co więcej, do-

kładnie z tą samą czułą miłością traktuje tych, którzy 

do kolejki już nie dochodzą, gdyż brakuje im sił, by 

ponownie stanąć z wciąż tym samym przewinie-

niem, albo stracili sens tych poczynań.

Bóg jest piewcą wolności. Nie ugasi knotka, w któ-

rym wygasa nadzieja. Nie złamie trzciny szarpanej 

życiem, które szaleje, bo wyrwało się spod jakiej-

kolwiek kontroli. Mówią o tym niezliczone biblijne 



252

obrazy. On zawsze wybiega na spotkanie marno-

trawnego syna. Nie pozostaje bierny, skraca dystans. 

Pojawia się w pół drogi. Rzuca się na szyję i całuje. 

Jego miłosierdzie nie zna kresu i zachodu. To słoń-

ce, które świeci nad nami nieustannie. Opromienia 

życie każdego z nas i wyprzedza wszelkie, nawet 

najbardziej oczywiste i trafne katalogi moralne. 

Dopiero na tym gruncie mogą zostać wypowiedzia-

ne słowa: „Ja jestem Pan, Bóg twój, który cię wypro-

wadził […] z domu niewoli”. A dopiero później przy-

kazania  – elementarna konstrukcja moralna, bez 

zbędnych szczegółów i dzielenia włosa na czworo. 

Za tym kryje się zaufanie, że zdołamy dobrze zin-

terpretować i zrozumieć ten ogólny kierunek. To 

tylko i aż dyszel pozwalający prowadzić wóz życia. 

Dziesięć zwartych punktów.

Co czuję, gdy dociera do mnie, jak bardzo Bóg pra-

gnie mojej wolności?



253

ŁASKĄ ZBAWIENI

Bracia: Bóg, będąc bogaty w miłosierdzie, przez wielką swą 
miłość, jaką nas umiłował, i to nas, umarłych na skutek wy-
stępków, razem z Chrystusem przywrócił do życia – łaską 
bowiem jesteście zbawieni – razem też wskrzesił i razem 
posadził na wyżynach niebieskich – w Chrystusie Jezusie, 
aby w nadchodzących wiekach przeogromne bogactwo 
swej łaski okazać przez dobroć względem nas, w Chrystusie 
Jezusie. Łaską bowiem jesteście zbawieni przez wiarę. A to 
pochodzi nie od was, lecz jest darem Boga: nie z uczynków, 
aby się nikt nie chlubił. Jesteśmy bowiem Jego dziełem, 
stworzeni w Chrystusie Jezusie do dobrych czynów, które 
Bóg z góry przygotował, abyśmy je pełnili (Ef 2, 4-10).

„Najważniejsze to być dobrym człowiekiem!” – zna-

my ten wyświechtany slogan, powtarzany może zbyt 

często. Oczywiście stoi za nim przekonanie, że je-

śli po zamknięciu oczu na tym świecie ruszymy 

w kierunku światła, a przed nami będą maszerowały 

wyprostowane jak struna rozliczne dobre uczynki, 

wówczas bramy nieba się otworzą i zostanie nam 

wskazane miejsce – usłane i starannie przygotowane.

Tymczasem to bardzo ludzka wizja, wyhodowa-

na na ludzkiej logice, a może też nadziei, bo jednak 

wolimy, gdy coś zależy od nas, niż jeśli my jesteśmy 

zależni od kogoś. Dlatego niektórym mniej wygod-

nym, a raczej naruszającym ową logikę zdaniom, 

trudno znaleźć drogę do naszych uszu. Ot, choćby 

to stwierdzenie z Listu św. Pawła do Efezjan: „Łaską 

bowiem jesteście zbawieni przez wiarę. A to pocho-

dzi nie od was, lecz jest darem Boga: nie z uczynków, 

aby się nikt nie chlubił” (Ef 2, 9). Jak to tak? Nie da 



254

rady uzbierać na tyle dużo dobrych uczynków, by 

zrobić z nich taran na bramę niebieską? Ano nie.

Zawsze dziwiły mnie słowa Psalmu 37, że zbawienie 

prawych pochodzi od Pana. A więc nie z ich prawości? 

No właśnie nie. Nawet najbardziej prawi są zbawieni 

przez Boga. Jeśli próbujemy sobie niezdarnie wyobra-

zić moment przestąpienia progu nieba, to trzymanie 

się obrazu bramy może nie być najszczęśliwszym po-

mysłem. Lepiej postawić tam osobę Chrystusa, któ-

ry wyciąga do nas rękę z pytaniem: „Kochasz mnie, 

przyjacielu?”. Bo źródłem zbawienia może okazać się 

przyjaźń z Bogiem, a na to nie trzeba czekać aż do 

śmierci. Można być zbawionym już dziś.

Co zatem z uczynkami? Czy one nie mają żadnego 

znaczenia? Bezpośrednio do zbawienia mają się nijak, 

ale człowiek, który żyje w przyjaźni z Jezusem, na-

biera ogromnej wrażliwości. Gorąco pragnie kochać 

i być kochanym i staje się to coraz bardziej konkret-

ne. Wystarczy tylko włożyć nos w biografię jakiegoś 

świętego, by się o tym przekonać. W chrześcijaństwie 

moralność jest wtórna. No, a grzechy? One będą od-

puszczone. Nasz Przyjaciel oczyści nas i przyodzie-

je nam tak lśniącą szatę, że żaden człowiek własnym 

wysiłkiem bardziej wybielić jej nie zdoła.

Dlaczego staram się być dobrym człowiekiem?



255

ZNAK ROZPOZNAWCZY

Oto nadchodzą dni – wyrocznia Pana – kiedy zawrę z do-
mem Izraela <i z domem judzkim> nowe przymierze. Nie 
jak przymierze, które zawarłem z ich przodkami, kiedy ują-
łem ich za rękę, by wyprowadzić z ziemi egipskiej. To moje 
przymierze złamali, mimo że byłem ich Władcą – wyrocz-
nia Pana. Lecz takie będzie przymierze, jakie zawrę z do-
mem Izraela po tych dniach – wyrocznia Pana: „Umieszczę 
swe prawo w głębi ich jestestwa i wypiszę na ich sercu. 
Będę im Bogiem, oni zaś będą Mi narodem. I nie będą się 
musieli wzajemnie pouczać, jeden mówiąc do drugiego: 
«Poznajcie Pana!». Wszyscy bowiem od najmniejszego do 
największego poznają Mnie – wyrocznia Pana, ponieważ 
odpuszczę im występki, a o grzechach ich nie będę już 
wspominał” (Jr 31, 31-34).

Co ma być znakiem rozpoznawczym, dzięki któ-

remu wszyscy od największego do najmniejsze-

go rozpoznają Pana? Ano to, że – jak pisze prorok 

Jeremiasz  – On odpuści nasze występki. Z jednej 

strony widzimy więc, że nasz Bóg nie jest pamię-

tliwy, a wręcz przeciwnie – skłonny do przebacza-

nia; a z drugiej, że ma On wszelkie kompetencje, by 

darować dług. Jest w stanie splamione szaty, nawet 

gdyby były upaprane jak szmata, wybielić nad śnieg, 

czego nikt inny zrobić nie potrafi.

Zawsze doznaję głębokiego wzruszenia, ilekroć 

słyszę przy kratkach konfesjonału: „Idź w pokoju, 

Bóg odpuścił ci wszystkie twoje grzechy”. To chyba 

najodważniejsze słowa, na jakie zdobywa się czło-

wiek. Źródło niebywałej nadziei. W świecie, w któ-

rym całe zastępy ludzi, także chrześcijan, zbierają na 



256

siebie haki, słowa te są jak światłość, która w ciemno-

ści świeci i ciemność nie może jej ugasić, jak otwar-

te okno w słoneczny wiosenny dzień, przez które 

wpada nie tylko świeże powietrze, ale cała witalność 

przyrody porywająca nas do życia.

Tak objawia się „Chwała Pana” opisywana przez 

stare hebrajskie słowo – kawod Jahwe, która nie rodzi 

się z jakiejś ideologii, nie jest wydumana czy gdzieś 

wyczytana, ale wypływa z doświadczenia obcowa-

nia z Bogiem Narodu Wybranego, prostego narodu 

pasterzy i nomadów – o czym mówi ks. Grzywocz 

w książce Jak smakować życie?. Bóg daje świadectwo 

o sobie samym. To doświadczenie trwa do dziś i jest 

niezwykle realne. „Chwała Pańska” objawia się nam 

nieustannie. Bóg może w sposób rzeczywisty odpu-

ścić nasze winy. I jest w tym lekkość i piękno. Za Jego 

zaufaniem do ludzi nie kryje się moc, siła czy po-

tęga, ale Osoba z całym swoim urokiem i dobrem. 

Bóg nie pozwoli zginąć żadnej owieczce, pogubioną 

z całą czułością bierze na ramiona. Nie ma grzechu, 

który mógłby to zniszczyć.

Jak „Chwała Boga” objawia się w moim życiu?



257

CZY ZNAJDZIE WIARĘ?

Amalekici przybyli, aby walczyć z Izraelitami w Refidim. 
Mojżesz powiedział wtedy do Jozuego: „Wybierz sobie 
mężów i wyruszysz z nimi na walkę z Amalekitami. Ja jutro 
stanę na szczycie góry z laską Boga w ręku”. Jozue speł-
nił polecenie Mojżesza i wyruszył do walki z Amalekitami. 
Mojżesz, Aaron i Chur wyszli na szczyt góry. Jak dłu-
go Mojżesz trzymał ręce podniesione do góry, Izrael 
miał przewagę. Gdy zaś ręce opuszczał, miał przewagę 
Amalekita. Gdy ręce Mojżesza zdrętwiały, wzięli kamień 
i położyli pod niego, i usiadł na nim. Aaron zaś i Chur pod-
parli jego ręce, jeden z tej, a drugi z tamtej strony. W ten 
sposób aż do zachodu słońca były ręce jego stale wznie-
sione wysoko. I tak zdołał Jozue pokonać Amalekitów i ich 
lud ostrzem miecza (Wj 17, 8-13).

Jozue walczy jako żołnierz, jednakże wynik zmagań 

zależy nie tyle od jego dzielności, taktyki, sprytnych 

posunięć, co od wzniesionych do Boga rąk Mojżesza. 

Zrozumienie tej zależności stanowi przewrót koper-

nikański i większość z nas jeszcze nie doświadczyła 

go w swoim życiu. Głęboko wierzymy, że w zasa-

dzie wszystko zależy od naszych zabiegów, projek-

tów o znaczeniu lokalnym i globalnym. Gdzieś tam 

ten Bóg może i jest i ma wielką siłę, ale przecież jej 

nie użyje. Jeśli sami chleba nie napieczemy, to On 

go nie namnoży. Tak więc siedzimy po nocach i pi-

szemy wspaniałe projekty rozwoju, plany zagospo-

darowania, programy duszpasterskie. Jak człowiek 

nie napisze, nie wymyśli, to skąd by miało się coś 

pojawić. Gdybyśmy faktycznie uznali siłę wzniesio-

nych do nieba rąk Mojżesza, tobyśmy nie ustawali 



258



259

w modlitwie, prosząc Boga o zatrzymanie galopują-

cego procesu zmian klimatycznych. Ale to są prze-

cież potężne, globalne siły, mające swe źródło być 

może nawet w tym, co dzieje się na Słońcu. Nie bądź-

my śmieszni. Wiadomo, Bóg sobie z tym nie pora-

dzi. Dlatego toczymy niezbyt dobrze zorganizowaną 

walkę w samotności, a precyzyjniej, w opuszczeniu 

wypływającym z palącej potrzeby niezależności od 

kogokolwiek większego od nas i naszej cywilizacji.

Pewnie czujemy się wstrząśnięci, gdy słyszy-

my dramatyczne pytanie kapiące z Ewangelii: czy 

Chrystus znajdzie wiarę, gdy przyjdzie. Ale co zro-

bić, jeśli wiary brakuje? Jest i znika. Wyparowuje 

jak kamfora.

Gdy do Chrystusa podszedł pewien człowiek 

z prośbą o uzdrowienie, Ten zapytał go, czy wie-

rzy, że Jezus może to uczynić. Człowiek krzyknął: 

„Wierzę, – ale zaraz na jednym oddechu dodał – za-

radź memu niedowiarstwu”. Zatem może właśnie 

tak trzeba. Nie udawać herosów, ale znając uwarun-

kowania, po prostu pokornie dopominać się o wiarę.

W jakich sytuacjach ostatnio modliłem się o wiarę? 

Jakie były tego owoce?



260

OTWORZYŁ MI UCHO

Pan Bóg Mnie obdarzył 
językiem wymownym, 
bym umiał przyjść z pomocą 
strudzonemu, przez słowo krzepiące. 
Każdego rana pobudza me ucho, 
bym słuchał jak uczniowie. 
Pan Bóg otworzył Mi ucho, 
a Ja się nie oparłem 
ani się cofnąłem (Iz 50, 4-5).

Wymowny język, krzepiące słowo i otwarte uszy, 

a nawet więcej  – otwarta postawa, aż po gotowość 

przyjęcia agresji. Zdumiewająca zapowiedź uniżo-

nego Mesjasza, który nie skorzysta ze sposobno-

ści, aby być na równi z Bogiem, ale da się zawiesić 

na krzyżu.

Najbardziej krzepiącym słowem wypowiedzia-

nym przez Boga jest Jezus Chrystus, Słowo, które 

stało się ciałem i rozbiło namiot między nami, jak 

wyraził to dosłownie w tekście oryginalnym św. Jan 

w Prologu do swojej Ewangelii. W zasadzie jest to 

jedyne Słowo Ojca. W Nim zawarte zostało wszyst-

ko. Chrystus jest tak bardzo wsłuchany w Ojca, ma 

na Niego tak dalece otwarte ucho, że staje się Jego 

Słowem. Nie ma w Nim niczego, co by nie pochodzi-

ło od Ojca. Całym sobą daje świadectwo o Nim. Ale 

dalej bardzo poruszające pozostaje dla mnie zesta-

wienie wymownego języka z otwartym uchem, na 

które wskazuje prorok Izajasz. Być może największe 

wsparcie, jakie człowiek może okazać drugiemu, to 



261

pomóc mu otworzyć się na słuchanie, które stanie 

się darem dla wszystkich jego bliskich.

Do swojej później starości odwiedzał mnie, a w za-

sadzie nas wszystkich mieszkających razem w dusz-

pasterstwie, benedyktyn, ojciec Karol Meissner. 

Zauważyłem, że na śniadaniach ze studentami 

w jego obecności zawsze toczyła się ożywiona roz-

mowa i wszyscy chętnie się odzywali. On jakoś umiał 

zagadać. Po śniadaniu zostawaliśmy sami na kawę 

i dłuższą pogawędkę. Sprawiało mi to wielką frajdę. 

Często odkrywałem, że sam też mam coś do powie-

dzenia i mówię nie od rzeczy. Samozadowolenie 

rosło. Aż pewnego dnia, czytając książkę Michaela 

Ende, znalazłem przepiękną historię o dziewczyn-

ce drobnej postury, z rozwichrzonymi i czarnymi 

jak smoła lokami, o imieniu Momo. Nie miała ona 

nic na własność, oprócz tego, co dostała w prezen-

cie. Nosiła starą męską marynarkę z podwiniętymi 

rękawami. Zaprzyjaźniła się z ludźmi, którzy przy-

jęli ją do siebie mimo ciasnoty w domu i licznej gro-

madki własnych dzieci. Szybko okazało się, że nie 

potrafią się bez niej obejść, a to dlatego, że dziew-

czynka miała niesamowity dar, który wyróżnia bar-

dzo niewielu ludzi. Był to dar słuchania. Potrafiła tak 

słuchać, że nawet głupcom przychodziły do głowy 

bardzo mądre myśli. Gdy przeczytałem to zdanie, 

zrozumiałem bardzo wiele, także sekret ojca Karola 

Meissnera. Czy właśnie o tym pisze Izajasz?

Jak i od kogo uczę się słuchać?



262

EWANGELIA W CZASACH 
NOWOCZESNOŚCI

Wcale nie macie się czym chlubić! Czyż nie wiecie, że odro-
bina kwasu całe ciasto zakwasza? Wyrzućcie więc stary 
kwas, abyście się stali nowym ciastem, jako że przaśni je-
steście. Chrystus bowiem został złożony w ofierze jako na-
sza Pascha. Tak przeto odprawiajmy święto nasze, nie przy 
użyciu starego kwasu, kwasu złości i przewrotności, lecz – 
przaśnego chleba czystości i prawdy (1 Kor 5, 6b-8).

Co to znaczy teraz, w naszych czasach, odrzucić 

stary kwas, jak tego chce św. Paweł, i przyjąć no-

wość Ewangelii? Jest ona nowością ze swej natury 

i powinno jej być bliżej do nowoczesności niż do 

okrzepłych form kultu, a nawet, bądźmy szczerzy, 

ich karykatury. Ludzkość nieustannie kroczy dro-

gą rozwoju. Spoglądając na jej dzieje z pewnej per-

spektywy, zauważamy ten postęp. Długi czas Kościół 

szedł w pierwszym szeregu, niosąc kaganek oświaty, 

odważnie zaglądając w przyszłość i penetrując nowe 

ścieżki. Choć paradoksalnie w tym samym czasie nie 

brakowało głosów krytyki wewnętrznej i źle rozu-

mianego przywiązania do tradycji i form, które prze-

stają przystawać do współczesności i sprawiają, że 

człowiek, nie tylko młody, czuje się w nich jak w mu-

zeum, które mówi o wielkich sprawach przeszłości, 

ale jednocześnie staje się niezbitym dowodem na to, 

że życie odjechało w przyszłość o dziesiątki lat. Jak 

dziś powinniśmy rozumieć niezwykle obrazowe sło-

wa, że nie wlewa się młodego wina do starych bukła-

ków? Ewangelia ma w sobie gigantyczną siłę nowości, 

a Duch Zmartwychwstałego nieustannie wszystko 



263

czyni nowym. Skąd zatem pojawiające się wśród nas 

przekonanie, że świat zmierza w złym kierunku i nie 

ma w nim już miejsca na Boga?

Zanim nastąpiło zmartwychwstanie, Chrystus na 

krzyżu wyszeptał te przejmujące słowa: „Boże mój, 

Boże, czemuś mnie opuścił?”. Szwajcarska mistycz-

ka Adrienne von Speyr zaryzykowała stwierdzenie, 

że jest to moment, w którym ich poczucie bliskości 

i tożsamości było u szczytu, a mogli się na to zdobyć 

dzięki niezwykłej miłości wzajemnej. Czasami, gdy 

przeżywamy czyjeś oddalenie, gdy zżera nas tęsk-

nota, uświadamiamy sobie, jak bardzo osoba, której 

brakuje, jest nam bliska. Zbyt daleko idący antro-

pomorfizm? No niestety, inaczej myśleć nie potra-

fię. Przestrzeń, która się pojawiła między Ojcem 

a Synem, to miejsce narodzin Kościoła, jak zauważył 

Hans Urs von Balthasar3. Warto o tym pamiętać, gdy 

żyjąc we współczesności, czujemy się przez Boga 

opuszczeni. Przecież właśnie nowoczesność staje się 

miejscem najbardziej predysponowanym do rozwo-

ju Ewangelii. To nie Bóg jest w Kościele, ale Kościół 

jest ukryty między Ojcem a Synem.

Jak wlać stare wino Ewangelii do nowych bukłaków 

naszej nowoczesności?

3    Teolog szwajcarski, duchowny katolicki, mianowany kardyna-
łem przez Jana Pawła II, sługa Boży Kościoła katolickiego. Henri de 
Lubac nazwał go „największym erudytą XX wieku”.



264

DALEKO POSUNIĘTA IDEALIZACJA?

Jeden duch i jedno serce ożywiały wszystkich wierzących. 
Żaden nie nazywał swoim tego, co posiadał, ale wszyst-
ko mieli wspólne. Apostołowie z wielką mocą świadczy-
li o zmartwychwstaniu Pana Jezusa, a wszyscy oni mieli 
wielką łaskę. Nikt z nich nie cierpiał niedostatku, bo wła-
ściciele pól albo domów sprzedawali je i przynosili pienią-
dze [uzyskane] ze sprzedaży, i składali je u stóp Apostołów. 
Każdemu też rozdzielano według potrzeby (Dz 4, 32-35). 
Każdy, kto wierzy, że Jezus jest Mesjaszem, z Boga się na-
rodził, i każdy miłujący Tego, który dał życie, miłuje również 
tego, który życie od Niego otrzymał. Po tym poznajemy, 
że miłujemy dzieci Boże, gdy miłujemy Boga i wypełniamy 
Jego przykazania, albowiem miłość względem Boga pole-
ga na spełnianiu Jego przykazań, a przykazania Jego nie 
są ciężkie. Wszystko bowiem, co z Boga zrodzone, zwy-
cięża świat; tym właśnie zwycięstwem, które zwyciężyło 
świat, jest nasza wiara. A kto zwycięża świat, jeśli nie ten, 
kto wierzy, że Jezus jest Synem Bożym? Jezus Chrystus 
jest tym, który przyszedł przez wodę i krew, i Ducha, nie 
tylko w wodzie, lecz w wodzie i we krwi. Duch daje świa-
dectwo, bo <Duch> jest prawdą (1 J 5, 1-6).

Czy to daleko posunięta idealizacja przebija 

z Dziejów Apostolskich? „Jeden duch i jedno ser-

ce ożywiały wszystkich, którzy uwierzyli. Żaden 

nie nazywał swoim tego, co posiadał, ale wszyst-

ko mieli wspólne”. Co musiałoby się stać, by taka 

sielanka mogła się ziścić w naszym świecie, ba, 

w naszym Kościele? Czy wystarczy list Episkopatu 



265

z wytycznymi o jednomyślności i pomocy wzajem-

nej w parafiach? Może i by się przydał, ale zapewne 

dużo by nie zmienił.

Pewne światło rzuca fragment Pierwszego Listu 

św. Jana. Apostoł proponuje na nowo się narodzić – 

z Boga. Ale co to znaczy? Chodzi o jakiś nowy sposób 

widzenia świata, ludzi, siebie samego…? A może jesz-

cze szerzej, nie tylko widzenia, ale i rozumienia. Coś, 

co wyznacza także sposoby reagowania, postępowa-

nia; buduje postawy i daje odwagę do realizowania 

zamierzeń, które mogą być zupełne niezrozumiałe, 

a nawet oburzające i budzące dezaprobatę wśród 

pozostałych ludzi – tych, którzy takiego narodzenia 

nie przeszli. Jednakże, jak twierdzi św. Jan, wywołany 

przez narodzenie się z Boga wewnętrzny przewrót 

jest w stanie zwyciężyć logikę przyjętą przez świat. Tą 

nową filozofią ma być miłość, ale bardzo określona 

miłość, rozumiana tak, jak widzi ją Bóg, który jest go-

tów oddać dla dobra każdego człowieka nawet swego 

Syna. Na czym polega dychotomia między tym, co 

światowe, a tym, co narodziło się z Boga? Najprościej 

ująłbym to tak: nowe narodzenie umożliwia trwa-

łe porzucenie egoizmu i egocentryzmu. Wyjście 

poza swój własny interes i otwarcie ogromnych po-

kładów wrażliwości na innych, aż po gotowość do 

dzielenia się, a nawet poświęcenia. Jak powiedział 

papież Franciszek: „Jedynie dzięki temu spotkaniu 

lub ponownemu spotkaniu z Miłością Bożą, które 

przemienia się w pełną szczęścia przyjaźń, jeste-

śmy uwolnieni od wyizolowanego sumienia i skon-

centrowania na sobie”. Zatem u podstaw leży pełna 

szczęścia przyjaźń z Bogiem. Przy-jaźń – jaźń przy 



266

jaźni, serce przy sercu, głębia przy głębi… Darem ze 

strony Boga nie jest jedynie uwolnienie od śmierci, 

ale coś znacznie ważniejszego.

Jak w moim życiu realizuje się wizja Kościoła 

z Dziejów Apostolskich: „Jeden duch i jedno serce 

ożywiały wszystkich…”?



267

ŚWIADKOWIE  
ZMARTWYCHWSTANIA

Bóg naszych ojców, Bóg Abrahama, Izaaka i Jakuba, wsła-
wił Sługę swego, Jezusa, wy jednak wydaliście Go i zapar-
liście się Go przed Piłatem, gdy postanowił Go uwolnić. 
Zaparliście się Świętego i Sprawiedliwego, a wyprosiliście 
ułaskawienie dla zabójcy. Zabiliście Dawcę życia, ale Bóg 
wskrzesił Go z martwych, czego my jesteśmy świadkami. 
Lecz teraz wiem, bracia, że działaliście w nieświadomości, 
tak samo jak zwierzchnicy wasi. A Bóg w ten sposób spełnił 
to, co zapowiedział przez usta wszystkich proroków, że Jego 
Mesjasz będzie cierpiał. Pokutujcie więc i nawróćcie się, 
aby grzechy wasze zostały zgładzone (Dz 3, 13-15.17-19).

„Zabiliście Dawcę życia” – mocne słowa z Dziejów 

Apostolskich. Jest jednak pewne „ale”. Bóg wskrze-

sił Go z martwych. Ciekawe, że Piotr uważa się za 

świadka zmartwychwstania, a nie za świadka drama-

tycznego morderstwa. Myślę, że to niezwykle ważna 

kwestia, która pozwala zastanowić się, o czym naj-

chętniej świadczę. O zwycięstwie życia, człowieka, 

dobra, miłości czy o paśmie porażek, klęsk i drama-

tów? Jaką nowinę głoszę? Idę przez życie, rozglądam 

się i co widzę? Nieustanną walkę dobra ze złem, któ-

ra również we mnie się toczy. Jakie myśli wówczas 

przychodzą mi do głowy? Może z autentyczną troską 

i obawą zastanawiam się, co w tej walce zwycięży – 

potęga zła czy dobro, które czasami wydaje się rachi-

tyczne i zbyt nieśmiałe. Piotr nie ma najmniejszych 

wątpliwości. Oni – pierwsi apostołowie – są świad-

kami zwycięstwa Chrystusa zmartwychwstałego.



268

W mrokach II wojny światowej, w czasie gdy zło 

święci tryumfy, młoda Chiara Lubich, której dom 

rodzinny został zbombardowany, spotyka kobietę, 

przeżywającą właśnie stratę czworga swoich dzie-

ci. Dzięki temu rodzi się ruch Focolari. Zapala się 

płomień Zmartwychwstałego. W tym samym czasie 

w Burgundii młody Roger Schutz, ukrywając Żydów 

przed nazistami, zastanawia się, jak jego życie może 

stać się przypowieścią o komunii i wspólnocie, któ-

ra mogłaby zainspirować pojednanie wśród chrze-

ścijan. Tak powstaje Wspólnota z Taizé. Rychło staje 

się ona źródłem nadziei, świadczącym o zwycię-

stwie Zmartwychwstałego.

Zapewne zabrakło by stron, aby przytoczyć wszyst-

kie tego rodzaju historie. Zatem poprzestanę na tych 

dwóch. Wielu z nas czuje, jakbyśmy żyli w mroku. 

Epidemia, brak wzajemnego zaufania, tempo życia, 

na które trudno nam się zgodzić, upadek autoryte-

tu Kościoła i towarzyszące temu skandale. Słusznie 

rodzi się pytanie: co w naszych mrokach przyniosą 

świadkowie zmartwychwstania? Jakie nowe światła 

nadziei zapłoną? A może już świecą?

Jak na co dzień staram się być świadkiem zmartwych- 

wstania?



269

ŻYCIE NIE JEST NAJWAŻNIEJSZE

Siedmiu braci razem z matką również zostało schwyta-
nych. Bito ich biczami i rzemieniami, gdyż król chciał ich 
zmusić, aby skosztowali wieprzowiny zakazanej przez 
Prawo. Jeden z nich, przemawiając w imieniu wszystkich, 
tak powiedział: „O co pragniesz zapytać i czego dowiedzieć 
się od nas? Jesteśmy bowiem gotowi raczej zginąć, aniżeli 
przekroczyć ojczyste prawa”. W chwili, gdy oddawał ostat-
nie tchnienie, powiedział: „Ty, zbrodniarzu, odbierasz nam 
to obecne życie. Król świata jednak nas, którzy umieramy 
za Jego prawa, wskrzesi i ożywi do życia wiecznego”. Po 
nim był męczony trzeci. Na żądanie natychmiast wysunął 
język, a ręce wyciągnął bez obawy i mężnie powiedział: 
„Od Nieba je otrzymałem, ale dla Jego praw nimi gardzę, 
a spodziewam się, że od Niego ponownie je otrzymam”. 
Nawet sam król i całe jego otoczenie zdumiewało się od-
wagą młodzieńca, jak za nic miał cierpienia. Gdy ten już 
zakończył życie, takim samym katuszom poddano czwar-
tego. Konając tak powiedział: „Lepiej jest nam, którzy gi-
niemy z ludzkich rąk, w Bogu pokładać nadzieję, że znów 
przez Niego będziemy wskrzeszeni. Dla ciebie bowiem nie 
ma wskrzeszenia do życia” (2 Mch 7, 1-2.9-14).

Perspektywa zmartwychwstania daje ogromną siłę 

życiową. Wyraźnie widać to w opowiadaniu o sied-

miu braciach z Drugiej Księgi Machabejskiej. Siła ta 

nie zapewnia przeżycia, ale umożliwia zachowanie 

godności i wierności po śmierć, a w zasadzie poza 

śmierć. Taka wiara stawia wszystko w zupełnie in-

nej perspektywie i przerzuca przez moment śmier-

ci kładkę prowadzącą do prawdziwego spełnie-

nia. Zakotwicza sens życia po drugiej stronie jego 



270



271

trwania, wyrywając swych wiernych z objęć docze-

sności. Otwarte bramy niekończącej się komunii 

z Bogiem umożliwiają młodym ludziom, o których 

mówi ten fragment Biblii, dokonanie wyborów 

prawdziwie bohaterskich. Dla nich jest coś ważniej-

szego od życia, jest inna, dalece bardziej atrakcyj-

na perspektywa.

Gdy wybuchła wojna na Ukrainie, podejrzewa-

łem, że sytuacja może stać się bardzo niebezpieczna 

i grozić poważnym konfliktem zbrojnym także dla 

Polski. Zastanawiałem się wówczas, co mówić stu-

dentom, młodym ludziom, których życie w takiej 

sytuacji może być narażone. Zadzwoniłem wtedy do 

ojca Karola Meissnera, benedyktyna. Człowiek ten 

stracił znaczną część swojej rodziny w pierwszych 

dniach II wojny światowej. „Karolu – spytałem – co 

mam powiedzieć studentom wobec możliwości wy-

buchu wojny?”. On zastanowił się przez chwilę i od-

parł: „Powiedz im, że życie nie jest najważniejsze”. 

Zapewne to właśnie mówiła matka swym siedmiu 

synom Machabeuszom. I być może taka katecheza 

jest nam bardzo potrzebna, niezależnie od zagroże-

nia wojennego.

W jaki sposób perspektywa życia wiecznego wpływa 

na moje codzienne wybory?



272

ADOPTOWANI

Popatrzcie, jaką miłością obdarzył nas Ojciec: zostaliśmy na-
zwani dziećmi Bożymi: i rzeczywiście nimi jesteśmy. Świat 
zaś dlatego nas nie zna, że nie poznał Jego. Umiłowani, 
obecnie jesteśmy dziećmi Bożymi, ale jeszcze się nie ujaw-
niło, czym będziemy. Wiemy, że gdy się objawi, będzie-
my do Niego podobni, bo ujrzymy Go takim, jakim jest  
(1 J 3, 1-2).

Znajomi adoptowali dwoje dzieci, chłopca i dziew-

czynkę. Od początku stawiali sprawy jasno. Dzieci 

wiedziały o swoim pochodzeniu. Udało im się zbu-

dować dobrą więź rodzinną, z dużym wzajemnym 

zaufaniem. Chłopak miał szesnaście lat, gdy zaczął 

przebąkiwać, że chce szukać swoich biologicznych 

rodziców. Matka sama nie wiedziała, co o tym myśleć. 

Uważała, że to spore ryzyko i może lepiej nie ruszać 

tematu. Zdawała sobie sprawę, że za tymi poszuki-

waniami mogą kryć się bolesne kwestie. Delikatnie 

mu odradzała. On jednak się uparł. Drążył. Po kil-

ku latach poszukiwań wiedział już, że istnieje duże 

prawdopodobieństwo, że jego biologiczna matka nie 

żyje. Otwarta pozostawała sprawa ojca. Dowiedział 

się o nim sporo w trochę niezwykłych okoliczno-

ściach. Okazało się, że ojciec był Żydem, muzykiem, 

który wyjechał do Ameryki. Ślad się urwał, ale pozo-

stało zdjęcie. Chłopak zawiesił je nad łóżkiem. Matka 

zapytała go pewnego dnia: „I co ci to dało?”. A on jej 

wyjaśnił, że dzięki temu lepiej może zrozumieć sie-

bie samego, swoje rysy twarzy, kolor oczu, zdolności 

i zamiłowanie do muzyki.



273

Świat jest tak niezwykle skonstruowany, że gdy 

wyjdziemy za miasto i staniemy na polu albo nad 

morzem, to zawsze na wysokości oczu będziemy 

mieli linię horyzontu. Tę cienką nitkę łączącą dwa 

światy – niebo z ziemią. Czasami wydaje mi się, że 

jest ona postawiona przed naszymi oczyma, byśmy 

ją kontemplowali, bo to samo, co na horyzoncie, 

dzieje się w nas. Z jednej strony jesteśmy biologiczni, 

związani z materią ożywioną, której jesteśmy cząst-

ką. Ale z drugiej strony, będąc adoptowanymi przez 

ten świat, często przeczuwamy, że każdy z nas wy-

kracza poza ramy cudownych i fascynujących praw 

biologicznych, że nosimy w sobie tajemnicę, i pró-

bujemy się z nią zmierzyć. Organizujemy własne 

poszukiwania. I tak natrafiamy na poruszające zda-

nie św. Jana: „zostaliśmy nazwani dziećmi Bożymi 

i rzeczywiście nimi jesteśmy”. Coś się nam zaczyna 

układać. Dopiero gdy dotrzemy do tego drugiego 

Ojca, zaczyniemy lepiej rozumieć samych siebie.

Jak przeżywam swoje podwójne pochodzenie – to, 

że jestem cząstką świata biologicznego, ale jedno-

cześnie wykraczam poza ten świat – noszę w sobie 

tajemnicę dziecięctwa Bożego?



274

TAK POWINNO BYĆ

Dzieci, nie miłujmy słowem i językiem, ale czynem i praw-
dą! Po tym poznamy, że jesteśmy z prawdy, i uspokoimy 
przed Nim nasze serce. A jeśli nasze serce oskarża nas, 
to Bóg jest większy od naszego serca i zna wszystko. 
Umiłowani, jeśli serce nas nie oskarża, mamy ufność wo-
bec Boga, i o co prosić będziemy, otrzymamy od Niego, 
ponieważ zachowujemy Jego przykazania i czynimy to, co 
się Jemu podoba. Przykazanie zaś Jego jest takie, abyśmy 
wierzyli w imię Jego Syna, Jezusa Chrystusa, i miłowali się 
wzajemnie tak, jak nam nakazał. Kto wypełnia Jego przy-
kazania, trwa w Bogu, a Bóg w nim; a to, że trwa On w nas, 
poznajemy po Duchu, którego nam dał (1 J 3, 18-24).

Chrześcijaństwo jest religią czynu. Nie chodzi w nim 

o wielkie wzruszenia, piękne słowa, ckliwe pieśni 

wprawiające nas w podniosły nastrój, kościół zalany 

dymem kadzidła czy liturgię, dzięki której dotyka-

my bram nieba. To wszystko też jest nam potrzeb-

ne, tak jak przygaszone światło i zapalona świeca 

podczas spotkania zakochanych, jak poświata księ-

życa i kwitnący sad na wiosennej randce, ale prze-

cież ta otoczka nie stanowi sedna tego, co dzieje się 

wówczas między dwojgiem ludzi. W zasadzie po-

winniśmy zadać sobie bardzo proste pytanie: jeśli 

udało mi się przeżyć piękne i podniosłe Triduum 

Paschalne, niepozbawione uniesień i wzruszeń, 

to jakie korzyści z tego przeżycia będą mieli moja 

żona, mój mąż, moje dzieci, sąsiedzi, przyjacie-

le z pracy? Konkretnie. Bo jak przypomina św. Jan 

w swoim pierwszym liście: „[…] nie miłujmy słowem 

i językiem, ale czynem i prawdą”. Miłość to nie jest 



275

uczucie, przynajmniej ta, o której mówi apostoł. To 

postawa objawiająca się czynem. Miłości mogą to-

warzyszyć najróżniejsze uczucia. Czasami są one 

przyjemne, z motylkami w brzuchu włącznie, a cza-

sami bywają nieprzyjemne, niekochane – jak je na-

zywał ks. Grzywocz. Załóżmy, że matka po raz ósmy 

wstaje w nocy do swojego dziecka. Miała nadzieję, 

że choć dwie godziny nad ranem prześpi, a tu płacz, 

a tu ryk… Jakie uczucia jej towarzyszą? Spełnienie? 

Wdzięczność za dar macierzyństwa? Podziw dla ojca, 

który smacznie śpi? Zachwyt, że może być potrzeb-

na? Często chyba jednak czuje inne: frustrację, bez-

silność, złość, a nawet rozpacz i wściekłość. Z tymi 

uczuciami bierze dziecko na ręce, tuli i całuje. I to 

jest miłość. Ona objawia się konkretnym czynem. 

Właśnie miłość wzajemna była znakiem rozpo-

znawczym pierwszych chrześcijan i robiła niesły-

chane wrażenie. Inni, widząc to, byli gotowi sprzeda-

wać swoje majątki, byle tylko się do nich przyłączyć. 

Teraz, gdy wychodzimy z naszych kościołów, lu-

dzie powinni wisieć na balkonach i w oknach, po-

winni nawzajem się nawoływać: „Chodźcie, chodź-

cie prędko zobaczyć. Chrześcijanie wyszli. Boże, jak 

oni się miłują, jak oni się kochają!”. Tak powinno być. 

Jakimi konkretnymi czynami objawia się moja  

miłość?



276

KATECHEZA A DZIEJE APOSTOLSKIE

A kiedy Piotr wchodził, Korneliusz wyszedł mu na spotkanie, 
padł mu do nóg i oddał mu pokłon. Piotr podniósł go ze słowa-
mi: „Wstań, ja też jestem człowiekiem”. Wtedy Piotr przemó-
wił w dłuższym wywodzie: „Przekonuję się, że Bóg naprawdę 
nie ma względu na osoby. Ale w każdym narodzie miły jest 
Mu ten, kto się Go boi i postępuje sprawiedliwie”. Kiedy Piotr 
jeszcze mówił o tym, Duch Święty zstąpił na wszystkich, 
którzy słuchali nauki. I zdumieli się wierni pochodzenia ży-
dowskiego, którzy przybyli z Piotrem, że dar Ducha Świętego 
wylany został także na pogan. Słyszeli bowiem, że mówią ję-
zykami i wielbią Boga. Wtedy odezwał się Piotr: „Któż może 
odmówić chrztu tym, którzy otrzymali Ducha Świętego tak 
samo jak my?”. I rozkazał ochrzcić ich w imię Jezusa Chrystusa. 
Potem uprosili go, aby zabawił <u nich> jeszcze kilka dni  
(Dz 10, 25-26.34-35.44-48).

Żyjemy zakotwiczeni w logice sakramentów i płyną-

cej z tego pedagogice, w uporządkowanym świecie 

teologii, w sformalizowanej społeczności Kościoła. 

Zapewne dlatego łapiemy się za głowę, śledząc wy-

darzenia z Dziejów Apostolskich. Poganie otrzymu-

ją dary Ducha Świętego, zatem św. Piotr proponuje, 

aby ich ochrzcić. Ale my wiemy lepiej  – najpierw 

chrzest, później bierzmowanie. Pokusa formalizo-

wania jest widoczna już u samego początku Kościoła, 

ale Duch Boży tym bardziej się jej wymyka i działa po 

swojemu. Czy w tym kontekście nie byłoby dobrze 

przemyśleć tak silnego zaufania do formalizowania 

i kontroli życia Kościoła, z karteczkami do spowiedzi 

na czele, a nawet poddawaniem pod świecką ochro-

nę prawną najróżniejszych rozwiązań rodzących 



277

się we wspólnocie chrześcijan? Oczywiście zupełnie 

inaczej wygląda, gdy prawo świeckie nie radzi sobie 

z problemami i szukając inspiracji, zwraca się do 

świata chrześcijańskiego o pomoc. Taka kolejność 

jest jak najbardziej w porządku.

Sformalizowane nauczanie religii w naszych szko-

łach raz po raz woła o większe wsparcie, postulując 

nawet możliwość wyboru religii jako przedmiotu 

maturalnego, co w sposób oczywisty pociąga za sobą 

precyzyjniejsze określenie ram formalnych. Ośmielę 

się jednak pójść w zupełnie innym kierunku. Czy 

aby wydarzenie opisane w Dziejach Apostolskich, 

gdy Duch Święty działa swobodnie również w ser-

cach pogan, nie zachęca nas do pozostawienia jak 

największej przestrzeni otwartej i niebetonowania 

katechezy jeszcze ściślejszymi regulacjami? Może 

lepiej zupełnie zrezygnować z ocen, a lekcję religii 

uczynić areopagiem wymiany myśli i doświadczeń 

w przestrzeni duchowej? Owszem, wiedza jest waż-

na, ale całe nauczanie Jezusa, będące absolutną pod-

stawą chrześcijaństwa, było przygodne, takie jakby 

przy okazji tego, co się działo, zawsze zakotwiczone 

w bieżących wydarzeniach. Zapewne jakieś ramy 

programowe są potrzebne, ale nie bardziej niż swo-

boda w odchodzeniu od nich na rzecz poszukiwania 

odpowiedzi na palące, bieżące pytania. Wydaje mi 

się, że czujemy pokusę stworzenia świetnego syste-

mu nauczania, oderwanego od codzienności. 

Tak jakoś mnie naszło, być może zbyt praktycznie, 

jak to bywa u prostego chłopaka z Wielkopolski. 

Jakie szanse i obawy widzę w nauczaniu religii 

w szkole?



278

OD SASA DO LASA

A zatem zachęcam was ja, więzień w Panu, abyście postępo-
wali w sposób godny powołania, jakim zostaliście wezwani, 
z całą pokorą i cichością, z cierpliwością, znosząc siebie na-
wzajem w miłości. Usiłujcie zachować jedność Ducha dzięki 
więzi, jaką jest pokój. Jedno jest Ciało i jeden Duch, bo też 
zostaliście wezwani do jednej nadziei, jaką daje wasze powo-
łanie. Jeden jest Pan, jedna wiara, jeden chrzest. Jeden jest 
Bóg i Ojciec wszystkich, który [jest i działa] ponad wszystki-
mi, przez wszystkich i we wszystkich. Każdemu zaś z nas zo-
stała dana łaska według miary daru Chrystusowego. Dlatego 
mówi Pismo: Wstąpiwszy do góry wziął do niewoli jeńców, 
rozdał ludziom dary. Słowo zaś „wstąpił” cóż oznacza, jeśli 
nie to, że również zstąpił do niższych części ziemi? Ten, który 
zstąpił, jest i Tym, który wstąpił ponad wszystkie niebiosa, 
aby wszystko napełnić. I On ustanowił jednych apostołami, 
innych prorokami, innych ewangelistami, innych pasterzami 
i nauczycielami dla przysposobienia świętych do wykonywa-
nia posługi, celem budowania Ciała Chrystusowego, aż doj-
dziemy wszyscy razem do jedności wiary i pełnego poznania 
Syna Bożego, do człowieka doskonałego, do miary wielkości 
według Pełni Chrystusa (Ef 4, 1-13).

Niektórzy widzą w tym niebywałe bogactwo 

Kościoła, inni zaś istne szaleństwo  – od Sasa do 

Lasa. Najróżniejsze charyzmaty, grupy, wspólno-

ty  – od skrajności do skrajności i aż trudno uwie-

rzyć, że to wszystko mieści się w jednym Kościele 

katolickim. A i periodyki rozciągają się od katole-

wicy do katoprawicy, poprzez te zalatujące egzor-

cyzmem, ezoteryzmem, rzadziej gnozą. Są tacy, 

którzy uważają, że przez to Kościół jest najbardziej 



279

liberalną organizacją w Polsce. Bo jaka inna społecz-

ność mogłaby pomieścić z jednej strony Życińskiego 

i Pieronka, a Rydzyka i Okę z drugiej? Zatem wezwa-

nie św. Pawła z Listu do Efezjan: „Usiłujcie zachować 

jedność…” brzmi w tych okolicznościach zupełnie 

absurdalnie. Apostoł uważa, że podstawą tej jedno-

ści jest pokój. Jak to rozumieć? Nie wiem. Pojmuję 

jednak propozycję, by z całą pokorą, cichością i cier-

pliwością znosić siebie nawzajem w miłości. Znosić, 

czyli tolerować, zgadzać się na siebie, ale chyba i wię-

cej – spoglądać na siebie z życzliwością, dostrzegając 

wszelkie szlachetne postawy i zachowania. Owszem, 

wymaga to bardzo rozwiniętej duchowości, wielkie-

go serca i dobrotliwych oczu, ale czy nie o to właśnie 

chodzi w chrześcijaństwie? Choć muszę przyznać, 

że czasami się gubię i sam nie wiem, jakimi stru-

mykami płynie ewangeliczne życie. Przysłuchując 

się na przykład rozmowie pani Jaruzelskiej z panem 

Braunem, sam nie wiem, komu do Ewangelii bliżej. 

Dziennikarce, która podaje się za agnostyczkę, czy 

politykowi, który nie rozpocznie swej wypowiedzi 

inaczej niż od „Szczęść Boże”. Oj, bardzo się w tym 

wszystkim gubię. A tu jeszcze św. Paweł uparcie 

twierdzi: „Jeden jest Pan, jedna wiara, jeden chrzest. 

Jeden jest Bóg i Ojciec wszystkich”. I pewnie bym już 

musiał żyć w tym swoim zagubieniu, gdyby nie sło-

wa, które wyjaśniają bardzo wiele, a odnoszą się do 

samego Boga, „który jest i działa ponad wszystkimi, 

przez wszystkich i we wszystkich”. Tak, to bardzo 

wiele wyjaśnia. Dziękuję, św. Pawle, bardzo dziękuję.

Jak odnajduję się w ogromnej różnorodności Kościoła 

w Polsce? Jak usiłuję to w sobie zintegrować?



280

WIARA CAŁEGO KOŚCIOŁA

Kiedy nadszedł wreszcie dzień Pięćdziesiątnicy, znajdo-
wali się wszyscy razem na tym samym miejscu. Nagle dał 
się słyszeć z nieba szum, jakby uderzenie gwałtownego 
wiatru, i napełnił cały dom, w którym przebywali. Ukazały 
się im też języki jakby z ognia, które się rozdzieliły, i na 
każdym z nich spoczął jeden. I wszyscy zostali napełnieni 
Duchem Świętym, i zaczęli mówić obcymi językami, tak 
jak im Duch pozwalał mówić (Dz 2, 1-11).

Te detale są dla mnie ważne. A może się mylę, bo to 

nie są detale – to clou sprawy. Nie spoczął na nich je-

den wspólny ogień, ale na każdym osobny, jednost-

kowy. Całe potężne w swym oddziaływaniu zjawisko 

obecności Ducha Świętego tak naprawdę dzieje się 

w indywidualnej przestrzeni konkretnego człowie-

ka. Przenika do jego prywatnego życia, staje się czę-

ścią jego intymności. 

Liturgia godzin  – nieustannie szeptana modli-

twa Kościoła  – wypowiadana jest tysiącami, a kto 

wie czy nie milionami, ust należących do konkret-

nych ludzi. Staje się ona częścią ich indywidualnego 

losu. Kształtuje go i przemienia, oddziałując na ich 

bliższych i dalszych znajomych. Tak oto powstaje 

przestrzeń Kościoła – mistycznie obecnego między 

nami zmartwychwstałego Chrystusa. Zostajemy po-

budzeni do konkretnych zachowań. Nasze postawy 

zyskują źródło inspiracji. Tworzy się nadprzyrodzo-

na łączność. 

Podobnie Kościół karmi się Eucharystią, spożywa-

ną przez siostry i braci. Budowana przez nich więź 

ze Zmartwychwstałym staje się Jego obecnością 



281

w Kościele. Wiele cienkich, czasami nawet rachi-

tycznych niteczek splata się w mocną linę, na której 

wiszą losy świata.

W czasie każdej mszy świętej tuż przed komunią 

z niezmiennym wzruszeniem i jednocześnie wiel-

ką nadzieją wypowiadam te przejmujące słowa: 

„Prosimy Cię, nie zważaj na grzechy nasze, lecz na 

wiarę swojego Kościoła”. Każdy z nas, w swej indywi-

dualnej przygodzie z Chrystusem, staje się drobną 

cząstką większej całości. Jesteśmy od siebie zależni. 

Nasze indywidualne i intymne życie wewnętrzne 

jest na dobrą sprawę publiczne i ma szerokie od-

działywanie. Szeptane po nocach modlitwy, których 

nikt nie słyszy, a czasami nawet nie przeczuwa ich 

istnienia, a także postawy inspirowane Ewangelią – 

wszystko to buduje wiarę całego Kościoła. I właśnie 

tak wygląda Kościół – Lud Wierny.

Co czuję, gdy uświadamiam sobie, jak wielkie od-

działywanie na innych ma moja indywidualna więź 

z Chrystusem?



282



283

WARTOŚĆ CZEKANIA

Było to w piętnastym roku rządów Tyberiusza Cezara. 
Gdy Poncjusz Piłat był namiestnikiem Judei, Herod tetrar-
chą Galilei, brat jego Filip tetrarchą Iturei i Trachonitydy, 
Lizaniasz tetrarchą Abileny; za najwyższych kapłanów 
Annasza i Kajfasza skierowane zostało słowo Boże do Jana, 
syna Zachariasza, na pustyni. Obchodził więc całą okolicę 
nad Jordanem i głosił chrzest nawrócenia dla odpuszcze-
nia grzechów, jak jest napisane w księdze mów proroka 
Izajasza: „Głos wołającego na pustyni: Przygotujcie drogę 
Panu, prostujcie ścieżki dla Niego! Każda dolina zostanie 
wypełniona, każda góra i pagórek zrównane, drogi kręte 
staną się prostymi, a wyboiste drogami gładkimi! I wszy-
scy ludzie ujrzą zbawienie Boże”. (Łk 3, 1-6)

Pewnego razu zamierzałem wymienić opony w sa-

mochodzie. Odwiedzając kolejne warsztaty, odkry-

łem, że musiałbym tkwić w kolejce około sześciu go-

dzin. Wolałem więc pojechać do małego miasteczka 

oddalonego o 70 kilometrów, byle tylko załatwić 

sprawę szybko. 

Jan Chrzciciel uosabia całą historię Izraela, której 

fundamentalnym rysem było wyczekiwanie. W tym 

proroku jak w soczewce skupia się Stary Testament. 

Oczekiwanie Jana jest skutkiem wiary w obietnicę, 

ale jednocześnie warunkiem jej wypełnienia. Bóg jak 

gdyby zwleka ze swoim przyjściem do momentu, 

gdy będzie w pełni oczekiwany. Jan nie tylko ocze-

kuje, ale i każdego do takiej postawy zaprasza. Nie 

tylko członków narodu żydowskiego, lecz także po-

gan spod panowania Tyberiusza, który – jak się wy-

dawało – rządził całym światem. 



284

Wszyscy jesteśmy wezwani do oczekiwania. Przy 

czym nie chodzi tu o bierne wyczekiwanie jak w ko-

lejce przed gabinetem lekarskim, ale dynamiczne, 

które skutkuje przemianą wewnętrzną. Drogi kręte 

mają być wyprostowane. 

Umiejętność czekania ma ogromne znaczenie 

dla naszego życia duchowego. Gdy byłem młodym 

świeżo nawróconym chłopakiem, postanowiłem 

„zaliczyć” wszystkie roraty w adwencie. Każdego 

dnia chodziłem na szóstą rano do kościoła, a że mia-

łem spory kawałek do przejścia, pobudka była przed 

piątą. Co to oznaczało dla studenta, można sobie 

wyobrazić. A jeszcze na dodatek byłem trochę nie-

douczony i nie wiedząc, że roraty odprawiane są od 

poniedziałku do soboty, w niedzielę też zrywałem 

się na szóstą. To były najbardziej wyczekane prze-

ze mnie święta. I doprawdy okazały się piękne, jak 

wszystko, na co musimy czekać, począwszy od tak 

banalnych rzeczy jak wakacje, randka czy koncert 

ulubionego zespołu, a skończywszy na małżeństwie. 

Gdy w czasie ślubu młodzi stają przed ołtarzem, 

od razu widać, czy jest to ślub wyczekany – czy wy-

trzymali z zamieszkaniem i ze współżyciem do tego 

właśnie momentu. Czekanie daje im niezwykły dy-

namizm, ogromną, autentyczną radość i ten niepo-

wtarzalny błysk w oku, które udzielają się wszystkim 

w kościele i pozostają jako posag na całe życie. Takie 

czekanie potrafi wyprostować niejedną krętą drogę.

Co pomaga mi w zdobywaniu cennej umiejętności 

cierpliwego czekania? Kiedy ostatnio udało mi się na 

coś czekać bez zbędnego kapryszenia?



285

KWIATY PUSTYNI

Tak mówi Pan Bóg: „Ja także wezmę wierzchołek z wy-
sokiego cedru i zasadzę, z najwyższych jego pędów uła-
mię gałązkę i zasadzę ją na górze wyniosłej i wysokiej. Na 
wysokiej górze izraelskiej ją zasadzę. Ona wypuści gałązki 
i wyda owoc i stanie się cedrem wspaniałym. Wszystko 
ptactwo pod nim zamieszka, wszystkie istoty skrzydlate 
zamieszkają w cieniu jego gałęzi. I wszystkie drzewa polne 
poznają, że Ja jestem Pan, który poniża drzewo wysokie, 
który drzewo niskie wywyższa, który sprawia, że drzewo 
zielone usycha, który zieloność daje drzewu suchemu. Ja, 
Pan, rzekłem i to uczynię” (Ez 17, 22-24).

Księga Ezechiela uważana jest za jedną z najtrudniej-

szych w Starym Testamencie. Mimo przejrzystego 

układu i łatwej do uchwycenia treści poszczególne 

partie znacząco różnią się między sobą formami li-

terackimi i stylem, a w słownictwie uwidaczniają się 

wpływy języka aramejskiego i akadyjskiego. Na to 

wszystko nakłada się jeszcze rys babiloński.

Oczywiście wiemy, że opowieść o zasadzonej na 

wysokiej górze ułamanej gałązce cedrowej, która 

staje się wspaniałym drzewem dającym schronienie 

ptactwu, należy rozumieć alegorycznie. Ale czego 

dotyczy ta alegoria? W przeszłości mogła być rozu-

miana w sposób polityczny. Tak jak dwa orły z tego 

samego 17 rozdziału uważało się za symbol dwóch 

wielkich władców: Nabuchodonozora w Babilonii 

i faraona Chofry w Egipcie, podobnie majestatyczny 

cedr libański miał symbolizować dynastię Dawida, 

zaś zasadzona gałązka z tego drzewa  – Jojakina, 

ostatniego władcę niepodległej monarchii.



286

Dla nas jednak najbardziej oczywisty jest mesjani-

styczny sens tej alegorii. Jahwe sadzi młodą gałązkę 

symbolizującą Mesjasza – Jezusa Chrystusa, potom-

ka Dawida. On to daje początek nowemu królestwu, 

które rozrośnie się, stając się schronieniem dla rze-

szy ludzi. Poniżenie drzewa wysokiego i wywyższe-

nie niskiego, a także obraz zielonego, które usycha, 

i uschłego pokrywającego się zielenią to motywy zna-

ne z pieśni uwielbienia Maryi: „Strąca władców z tro-

nu, a wywyższa pokornych” (Łk 1, 52), jedne z wielu 

paradoksów chrześcijaństwa.

W dzieciństwie byłem świadkiem bardzo dziwnego 

wydarzenia. Mieliśmy w domu roślinkę w doniczce, 

w zasadzie był to wyschnięty patyk wysokości może 

niecałego metra. Rodzice chcieli go wyrzucić, babcia 

jednak ubłagała ich, aby tego nie robili. Stwierdziła 

krótko: „Jak Pan Bóg dopuści, to i z kija wypuści”. 

Podobno na dno doniczki włożyła jajko i podlewała 

regularnie. I faktycznie, w końcu pojawiły się pierw-

sze listki, a po roku roślina była imponująca. To jest 

moja alegoria, i Chrystusa, i chrześcijaństwa, i moje-

go serca. Nasz Bóg z jakiegoś powodu upodobał sobie, 

żeby na terenach pustynnych pojawiały się kwiaty. 

To, co we mnie wyschłe, może okazać się wartościo-

we. Pozostaje pytanie – jak to podlać.

Jakie martwe rejony mojego serca ożyły za sprawą 

Bożej troski?



287

PO CO TEN SPACEREK?

Albowiem miłość Chrystusa przynagla nas, pomnych na 
to, że skoro Jeden umarł za wszystkich, to wszyscy pomar-
li. A właśnie za wszystkich umarł <Chrystus> po to, aby ci, 
co żyją, już nie żyli dla siebie, lecz dla Tego, który za nich 
umarł i zmartwychwstał. Tak więc i my odtąd już nikogo 
nie znamy według ciała; a jeśli nawet według ciała pozna-
liśmy Chrystusa, to już więcej nie znamy Go w ten sposób. 
Jeżeli więc ktoś pozostaje w Chrystusie, jest nowym stwo-
rzeniem. To, co dawne, minęło, a oto <wszystko> stało się 
nowe (2 Kor 5, 14-17).

Pani Maja Komorowska przytacza bardzo interesu-

jącą rozmowę czteroletniej wnuczki z babcią. 

Dziewczynka pyta: 

– Babciu, a gdzie ja byłam, zanim się urodziłam?

– W niebie, serdeńko – odpowiada kobieta. 

– A gdzie będę, gdy umrę? – docieka dalej wnuczka.  

– W niebie oczywiście  – wyjaśnia jej cierpli-

wie babcia. 

– To po co ten spacerek?

Wydaje mi się że ta dziewczynka w swoim pro-

stym zdziwieniu zadaje zasadnicze pytanie. Po co 

spaceruję przez życie? Cui bono? Po co to wszyst-

ko? Można żyć, nie zadając sobie tego typu pytań, 

ale – odwołując się do pani Szymborskiej – czy, nie 

robiąc tego, można owocować? 

Św. Paweł stawia sprawę jasno: nikt z nas nie żyje 

dla siebie. Co to znaczy?

Wielki teolog, jezuita Karl Rahner stwierdził: 

„Człowiek musi się kiedyś zdobyć na to, by się  

od siebie oderwać”. Gotowość oderwania uwagi od 



288

siebie samego i rozejrzenia się dookoła jest czymś 

niezwykle cennym, ale św. Pawłowi chodzi o coś 

więcej niż o życie wzniosłą myślą przewodnią, ideą, 

o której można przeczytać, a następnie realizować ją 

na drodze osiągania szlachetnych celów. Mimo że ta-

kie rozumienie życia dla innych jest wspaniałe i wiel-

koduszne, to jednak Apostoł Narodów ma na myśli 

coś innego. Życie dla Chrystusa nie polega na reali-

zacji cennej idei, ale nieustannym poszukiwaniu ko-

munii z Nim, w głębokim przekonaniu, że On żyje 

i aktywnie uczestniczy w naszym ludzkim losie (to 

tak, jak życie z dynamiczną, aktywną osobą. Trudno 

przewidzieć, jak się zachowa). Mamy do czynienia 

z nieustanną interakcją i koniecznością aktualizacji. 

Stąd tak ważna jest potrzeba nieustannego rozwoju 

doktryny, by mogła ona nadążać za dynamizmem 

nieprzerwanie rozwijającego się świata. Chrystus 

wprowadzi nas na nowe drogi, tak jak prowadził do-

tąd całe pokolenia chrześcijan. Chrześcijaństwo ze 

swej natury wcale nie jest konserwatywne, a wręcz 

przeciwnie – niezwykle nowoczesne, bo sam Jezus 

ciągle na nowo działa w świecie.

Co to dla mnie znaczy żyć dla Chrystusa? Do czego 

On mnie wzywa i zaprasza?



289

SZEROKOŚCI

Śmierci Bóg nie uczynił i nie cieszy się z zagłady żyjących. 
Stworzył bowiem wszystko po to, aby było, i byty tego 
świata niosą zdrowie: nie ma w nich śmiercionośnego jadu 
ani władania Otchłani na tej ziemi. Bo sprawiedliwość jest 
nieśmiertelna. Do nieśmiertelności Bóg stworzył człowie-
ka – uczynił go obrazem swej własnej wieczności. A śmierć 
weszła w świat przez zawiść diabła i doświadczają jej ci, 
którzy do niego należą (Mdr 1, 13-15; 2, 23-24).

Przekonanie, że „nie wszystek umrę”, że nasze życie 

nie ogranicza się tylko do czasu trwania w fizycznym 

ciele towarzyszy wielu ludziom. Objawia się ono na 

różne sposoby w rozmaitych, odległych od siebie 

kulturach, jednak zadziwiająca jest jego zgodność co 

do istoty: nie wszystek umrę. Księga Mądrości mówi 

wprost: „Śmierci Bóg nie uczynił […]. Stworzył bo-

wiem wszystko po to, aby było […]”. Życie nie zga-

śnie jak zdmuchnięta świeca, ono się przeobrazi  – 

niczym gąsienica owinięta w kokon, która wreszcie 

wyfrunie jako motyl.

Ostatnio byłem na pogrzebie księdza Stanisława 

Orzechowskiego zwanego „Orzechem”. Był on wielo-

letnim duszpasterzem akademickim we Wrocławiu. 

Odegrał bardzo ważną rolę w moim życiu i w ży-

ciu wielu moich przyjaciół, a nawet całego naszego 

miasta. I mimo że wydawało się, jakby ostatnimi 

laty choroba oddaliła go od naszej codzienności, to 

w czasie uroczystości pogrzebowych okazało się, że 

był w niej dalej żywo obecny. Pogrzeb przerodził się 

w tętniącą śpiewem manifestację oczywistego prze-

konania, że życie się nie kończy. Na wejście podczas 



290

mszy zabrzmiały słowa pieśni: „Wody Jordanu we-

selcie się, nasz Zbawiciel przychodzi…”. Nigdy jesz-

cze nie słyszałem bardziej radosnego „Alleluja”. 

Przy równie pogodnych śpiewach ruszył kondukt 

na cmentarz, a tysiące przyjaciół oklaskami żegna-

ło swego duszpasterza. Na niebie pojawiła się tęcza. 

Mogiłę spowiły polne kwiaty, które zmarły szcze-

gólnie lubił. Przy wyjściu z cmentarza zbierano za-

oszczędzone na wieńcach środki, by przekazać je 

siostrom karmelitankom. Za bramą czekały zupa, 

ciasto, kawa i koncert. Wszystko zakończyło się po-

tańcówką. Radość przeplatała się ze łzami wzrusze-

nia. I tak jak w Dziejach Apostolskich przyjaciele 

Pawła płakali przy jego odjeździe, smucąc się, że już 

nigdy go nie zobaczą, tak i tu żal gdzieś się przewijał, 

ale życie tryumfowało. Wyrażał to też zawieszony 

nad wejściem na cmentarz płócienny transparent, 

a którym napisano sprejem : „Szerokości”.

Co czuję, gdy myślę o swojej śmierci?



291

OŚCIEŃ

Bracia: Aby nie wynosił mnie zbytnio ogrom objawień, 
dany mi został oścień dla ciała, wysłannik Szatana, aby 
mnie policzkował – żebym się nie unosił pychą. Dlatego 
trzykrotnie prosiłem Pana, aby odszedł ode mnie, lecz 
mi powiedział: „Wystarczy ci mojej łaski. Moc bowiem 
w słabości się doskonali”. Najchętniej więc będę się 
chlubił z moich słabości, aby zamieszkała we mnie moc 
Chrystusa. Dlatego mam upodobanie w moich słabo-
ściach, w obelgach, w niedostatkach, w prześladowa-
niach, w uciskach z powodu Chrystusa. Albowiem ilekroć 
niedomagam, tylekroć jestem mocny (2 Kor 12, 7-10).

Czytając ten fragment z Pisma Świętego, myślę 

o bezsilności, z jaką stajemy wobec swoich słabości, 

a może lepiej powiedzieć: defektu, przewiny, ska-

zy. Każdy ma coś osobistego, skrojonego na własną 

miarę i dokuczającego z tak spersonalizowanym 

wdziękiem, że żyć się odechciewa. Św. Paweł nazy-

wa to ościeniem. Wielu snuło najróżniejsze domy-

sły, czym ów oścień jest, kierując swe podejrzenia 

najczęściej w stronę trudności seksualnych. Proszę 

mi wybaczyć, że nie pójdę w ich ślady, myśląc so-

bie, że jeśli apostoł chce o tym problemie mówić 

w przypowieściach i nie dąży do zbyt daleko idącego 

ekshibicjonizmu, to należy to uszanować. Niemniej 

problem był na tyle doskwierający i św. Paweł czuł 

się tak bardzo upokorzony, że prosił Pana, aby ten 

odszedł od Niego, nawet trzykrotnie.

W dzieciństwie przyjechał do mnie kuzyn 

z Kanady. Byłem w niego wpatrzony jak w obra-

zek  – z Kanady… Na część naszego ogrodu, gdzie 



292

były warzywa i drzewa owocowe, przedostała się 

kwoka naszej sąsiadki z pisklakami. Kuzyn wytłu-

maczył mi, że warzywniak jest śmiertelnie zagro-

żony, bo takie pisklaki mają gigantyczny apetyt 

i mogą w okamgnieniu pożreć wszystko, co zielo-

ne. Stanęliśmy ramię w ramię do walki w obronie 

ogrodu. Wybiliśmy kamieniami wszystkie pisklę-

ta, a kurę dobiliśmy cegłówką. Dumny jak bohater 

wracałem do domu. Na wszelki wypadek jednak, 

przeczuwając, że mogę mieć kłopoty, schowałem się 

pod łóżkiem w pokoju rodziców. Przyszła sąsiadka 

i opowiadała babci, jak to ktoś bez serca powybijał 

jej pisklęta i kwokę. Przez wiele tygodni nie byłem 

w stanie pokazać się sąsiadce na oczy. Ona nie wie-

działa, że to moja wina, ale ja wiedziałem. Czułem 

się tak upokorzony tym haniebnym czynem, że było 

mi trudno żyć dalej.

Każdy z nas ma swój oścień, swoje wybite pisklaki. 

Każdy z nas chowa się gdzieś po krzakach, a Bóg nas 

szuka, rozpytując: „Adamie, gdzie jesteś?” i mówiąc: 

„Wystarczy ci mojej łaski…”. I jaka moc ma się do-

skonalić w tych słabościach? Ano właśnie ta pokora – 

wystarczy mi Jego łaski.

Co jest moim ościeniem? Jaka z niego korzyść? Jaką 

moc on doskonali?



293

KOCHAŁBYM CIĘ,  
GDYBYŚ BYŁ INNY

Odtąd zaczął Jezus wskazywać swoim uczniom na to, że 
musi iść do Jerozolimy i wiele cierpieć od starszych i arcy-
kapłanów, i uczonych w Piśmie; że będzie zabity i trzecie-
go dnia zmartwychwstanie. A Piotr wziął Go na bok i po-
czął robić Mu wyrzuty: „Panie, niech Cię Bóg broni! Nie 
przyjdzie to nigdy na Ciebie”. Lecz On odwrócił się i rzekł 
do Piotra: „Zejdź Mi z oczu, szatanie! Jesteś Mi zawadą, bo 
myślisz nie na sposób Boży, lecz na ludzki” (Mt 16, 21-23).

Kilka lat temu w kościele akademickim św. Macieja 

we Wrocławiu powstały dwa witraże przedstawiające 

scenę Mistycznej Wieczerzy. Kompozycja nawiązy-

wała do wspaniałej ikony szkoły nowogrodzkiej, któ-

ra ugrzęzła w magazynach muzealnych w Kijowie 

i stojąc w długiej kolejce wspaniałych dzieł, zapew-

ne nieprędko ujrzy światło dzienne. Jest to przed-

stawienie bogate w symbolikę, a jednocześnie peł-

ne prostoty. Zupełnie inne niż zachodnie obrazy 

ostatniej wieczerzy w rodzaju tej namalowanej przez 

Leonarda da Vinci ze swym scenicznym przedsta-

wieniem uczniów siedzących po jednej stronie stołu 

z Chrystusem pośrodku oraz widzami oglądającymi 

obraz z drugiej strony stołu – jak w teatrze. Na ikonie 

szkoły nowogrodzkiej uczniowie siedzą wokół okrą-

głego stołu, przy którym nie ma miejsc uprzywile-

jowanych, a Chrystus jest odsunięty lekko na bok, 

oczywiście z Janem ułożonym na Jego kolanach. 

I właśnie takie usytuowanie postaci Jezusa może 

wzbudzać zdziwienie i zachęcać do refleksji. Nasz 

Zbawiciel został tu ukazany jako baranek paschalny: 



294



295

„samiec jednoroczny oddzielony od stada”, jak na-

kazuje prawo (Wj 12, 5). Tym, co oddziela Jezusa od 

uczniów, jest zapowiedź Jego męki. W Ewangelii we-

dług św. Mateusza, gdy Chrystus wspomina uczniom 

o swej wyprawie do Jerozolimy, gdzie będzie musiał 

wiele wycierpieć, Piotr natychmiast bierze Go na 

bok i zaczyna robić mu wyrzuty. Próbuje nawet pro-

rokować, że nigdy nic podobnego się nie wydarzy. 

Dochodzi między nimi do ostrej wymiany zdań.

Być może każdego z nas coś innego oddziela od 

Boga, choćby niezgoda na fakt, że deszcz pada na 

dobrych i na złych, podobnie też świeci słońce, a On 

spokojnie na to patrzy. Albo oburza nas to, że pozwa-

la rosnąć razem chwastom i zbożu aż do żniwa i nie 

oczyszcza na bieżąco poletka, jak byśmy sobie tego 

życzyli. A może jeszcze inne fragmenty Ewangelii, 

z którymi się nie zgadzamy i wzdychamy w głębi ser-

ca: „Oj Boże, mój Boże, jak ja bym Cię kochał, gdy-

byś był trochę inny!”. A może to nasze stałe, dyżurne 

westchnienie, które uruchamia się, gdy patrzymy na 

każdego, nawet najbliższego nam człowieka?

Co oddala mnie od Chrystusa, jakie Jego cechy, za-

patrywania, opinie, działania? Jak rozumiem mi-

łość bezwarunkową?



296

NA ZDROWY ROZUM

I rzekł Amazjasz do Amosa: „«Widzący», idź, uciekaj sobie 
do ziemi Judy! I tam jedz chleb, i tam prorokuj! A w Betel 
więcej nie prorokuj, bo jest ono królewską świątynią i kró-
lewską budowlą”. I odpowiedział Amos Amazjaszowi: „Nie 
jestem ja prorokiem ani nie jestem uczniem proroków, 
gdyż jestem pasterzem i tym, który nacina sykomory. Od 
trzody bowiem wziął mnie Pan i rzekł do mnie Pan: «Idź, 
prorokuj do narodu mego, izraelskiego!»” (Am 7, 12-15).

No to mamy konflikt między prorokami. Amos po-

chodzi z miasteczka Tekoa leżącego na południe od 

Betlejem. Zajmuje się pasterstwem i hodowlą syko-

mor, którymi żywi się biedniejsza ludność. Działa 

w okolicach Betel, gdzie pojawia się też inny, wrogi 

mu, samozwańczy prorok Amazjasz, który przega-

nia Amosa. W kraju za panowania Jeroboama panuje 

pokój i dobrobyt, ale nie idzie z nimi w parze wy-

soki poziom religijno-moralny. Po sąsiedzku niepo-

kojąco rośnie w potęgę Asyria. Amos próbuje swym 

rodakom otworzyć oczy na te zagrożenia. Piętnuje 

formalizm w kulcie i synkretyzm religijny. Oni po-

zostają jednak lekkomyślni. 

Bez większego trudu znaleźlibyśmy w tej historii 

wiele analogii do współczesności. Prorok Amos, mó-

wiąc o sobie, że jest tym, który nacina sykomory, być 

może myśli alegorycznie. Owoce sykomory podob-

ne do fig są gorzkie i dlatego zanim dojrzeją, nacina 

się je, co zdecydowanie polepsza ich smak. 

Bywa tak, że jakieś słowa wydają się ostre, a nawet 

raniące, ale odpowiednio przyjęte zmieniają jakość 

naszego życia, usuwając jego gorycz. Oczywiście 



297

pozostaje jeszcze rozróżnić, który z proroków w na-

szych czasach jest tym prawdziwym, a który fałszy-

wym. Łatwo się w tym pogubić. Szczepić się czy nie? 

Słuchać oświadczeń watykańskich czy miejscowego 

episkopatu? Jak widać, niektóre problemy towarzyszą 

ludzkości nieustannie, powracając jak morska fala.

Czasem, szukając sposobu na poradzenie sobie 

z trudnościami, ludzie podejmują najróżniejsze 

terapie i zdarza się, że mają wątpliwości co do po-

dejmowanych tam działań. Poprosiłem o pomoc 

doświadczoną psycholożkę z naszego Uniwersytetu 

Wrocławskiego i zapytałem: „Jak rozpoznać, czy te-

rapia przebiega we właściwy sposób, czy nie schodzi 

na niebezpieczne tory?”. Odpowiedziała mi zadzi-

wiająco prosto: „Nigdy nie należy wyłączać zwykłe-

go, zdroworozsądkowego myślenia. Jeśli wszystko 

jest z nim zgodne, to istnieje duże prawdopodo-

bieństwo prawidłowego przebiegu terapii. Ale jeśli 

zaczynamy od niego odchodzić, obawy są słuszne”.

W jaki sposób staram się posługiwać w życiu zdro-

wym rozsądkiem?



298

PASTERZ

Apostołowie zebrali się u Jezusa i opowiedzieli Mu 
wszystko, co zdziałali i czego nauczali. A On rzekł do nich: 
„Pójdźcie wy sami osobno na pustkowie i wypocznijcie 
nieco”. Tak wielu bowiem przychodziło i odchodziło, że 
nawet na posiłek nie mieli czasu. Odpłynęli więc łodzią 
na pustkowie, osobno. Lecz widziano ich odpływających. 
Wielu zauważyło to i zbiegli się tam pieszo ze wszystkich 
miast, a nawet ich wyprzedzili. Gdy Jezus wysiadł, ujrzał 
wielki tłum. Zlitował się nad nimi, byli bowiem jak owce 
niemające pasterza. I zaczął ich nauczać o wielu sprawach 
(Mk 6, 30-34).

Kiedyś w gablotce duszpasterskiej zobaczyłem dwa 

wiszące obok siebie plakaty. Pierwszy z patrzącą 

bezczelnie prosto w oczy owcą głosił: „Nie bądź ba-

ran, jedź na rekolekcje do Piwnicznej!”. Drugi rekla-

mował książkę ks. Piotra Pawlukiewicza Becz i dzwoń 

dzwoneczkiem! Widząc to zestawienie – zbaraniałem.

Obraz stada i pasterza jest bardzo stary. 

Niewątpliwie przemawiał do wyobraźni pasterskich 

ludów. Dla współczesnych natomiast staje się coraz 

mniej czytelny. Nie tak dawno, przy okazji czytań 

liturgicznych poruszających ten temat, zapytałem 

studentów, czy ktoś z nich widział kiedykolwiek na 

własne oczy pasterza. Na kilkuset zgłosiło się dwóch. 

Gdy spytałem o elektrycznego pastucha, ledwie kil-

koro nie widziało. 

Pasterze byli twardymi, trochę dzikimi ludźmi, 

żyjącymi na co dzień ze swymi zwierzętami. Z nimi 

spędzali całe dnie i z nimi spali w nocy. Tak dobrze 

znali reakcje swych zwierząt, że wystarczało im jedno 



299

spojrzenie, by zrozumieć wszystko. Byli ludźmi, ale 

jakby stojącymi okrakiem między dwoma światami. 

I faktycznie, na odległość cuchnęli zwierzęciem, byli 

nim przesiąknięci. Obraz ten świetnie pasuje do po-

staci Chrystusa, Boga wcielonego, który porusza się 

na granicy dwóch światów. Będąc Bogiem, jest jed-

nocześnie człowiekiem. Żyje w dwóch rzeczywisto-

ściach. Obraz skrojony dokładnie na jego miarę. Ale 

równie często odnosi się go do roli, jaką w Kościele 

przypisuje się kapłanom. I tu, moim zdaniem, po-

wstają pewne zakłócenia. Proboszcz – duszpasterz, 

a do tego oczywiście owczarnia, czyli parafianie. 

Nawet stwierdzenie papieża Franciszka, że pasterz 

powinien pachnieć owcami, nie osłabia moich wąt-

pliwości, a nawet je potęguje. No bo ontologicz-

nie rzecz biorąc, czym my, księża różnimy się od 

wszystkich członków stada? Święceniami? Owszem. 

A co one powodują? A to, że możemy być szafarzami 

sakramentów i powinniśmy głosić i objaśniać Dobrą 

Nowinę o zmartwychwstaniu. No i jeszcze powinni-

śmy być sługami komunii w naszych wspólnotach, 

ale nadal będąc członkami tego stada. „Z ludu wzię-

ty, do ludu posłany”. Trudno mi wyjaśnić samemu 

sobie, na czym polega nasza wyjątkowość i odmien-

ność. Dlatego czasami nie wiem, co począć, gdy stu-

denci mówią do mnie – „duszpasterzu”.

Jaki rodzaj wzruszenia wywołuje we mnie obraz pa-

sterza użyty w stosunku do Jezusa Chrystusa?



300

WIELKIE KWANTYFIKATORY

A zatem zachęcam was ja, więzień w Panu, abyście postępo-
wali w sposób godny powołania, jakim zostaliście wezwani, 
z całą pokorą i cichością, z cierpliwością, znosząc siebie na-
wzajem w miłości. Usiłujcie zachować jedność Ducha dzięki 
więzi, jaką jest pokój. Jedno jest Ciało i jeden Duch, bo też 
zostaliście wezwani do jednej nadziei, jaką daje wasze po-
wołanie. Jeden jest Pan, jedna wiara, jeden chrzest. Jeden 
jest Bóg i Ojciec wszystkich, który [jest i działa] ponad 
wszystkimi, przez wszystkich i we wszystkich (Ef 4, 1-6).

I po co te wielkie kwantyfikatory? Bezpieczniej by-

łoby powiedzieć: „w wielu” i „przez wielu”, ale Paweł 

jedzie grubym ściegiem i upiera się, że: „Jeden 

jest Bóg i Ojciec wszystkich, który jest i działa po-

nad wszystkimi, przez wszystkich i we wszystkich”. 

Ewidentnie Apostołowi Narodów nie zależy na bez-

piecznej, łatwej do obronienia tezie. Nie sądzę też, 

by chciał szokować. O co mu zatem chodzi? Może 

zwyczajnie o prawdę? Może jest tak, jak pisze? Ten, 

który był sieczony rózgami, zamykany w więzie-

niach, doświadczył losu rozbitka na morzu, doznał 

wiele zła od ludzi – on odkrył, że jednak Bóg działa 

ponad wszystkimi, przez wszystkich i we wszystkich. 

Taki sposób widzenia świata i rozumienia zdarzeń 

to jest właśnie mistyka chrześcijan. Czy tego rodza-

ju podejście do życia niesie za sobą jakieś konkret-

ne reperkusje, wpływa bezpośrednio na postawy 

i zachowania?

Paweł i Sylas w Tiatyrze uwolnili od złego ducha 

pewną niewolnicę. Pokrzyżowało to interesy wpły-

wowych ludzi. Apostołowie zostali więc wtrąceni do 



301

więzienia. Strażnik okazał się bardzo gorliwy, a na-

wet nadgorliwy, i nie dość, że ich zamknął, to jeszcze 

zakuł w dyby. Oczywiście pozycja więźniów była nie 

do pozazdroszczenia, jednakże nie przeszkadzało 

im to śpiewać po nocach. Zostali cudownie uwolnie-

ni. Strażnik, gdy się obudził, odkrył z przerażeniem, 

że więzienie jest otwarte. Z rozpaczy chciał popełnić 

samobójstwo, na co Paweł zaczął krzyczeć z głębin 

lochu, by nie robił sobie żadnej krzywdy, bo wszyscy 

są na miejscu. Jaki był finał całej przygody? Okrutny 

strażnik ugościł w swoim domu prześladowanych 

i obmył im rany.

Mój wniosek może jest zbyt śmiały i uproszczony, 

ale myślę, że ów pozbawiony nawet cienia żalu czy 

pretensji, skierowany przez Pawła do jego prześla-

dowcy apel, by ten nie wyrządzał sobie krzywdy, 

miał swoje źródło właśnie w przekonaniu, że Bóg 

działa ponad wszystkimi, przez wszystkich i we 

wszystkich, bo jest Bogiem wszystkich.

Jak można wdrapać się na takie szczyty chrześci-

jańskiej mistyki? Jak zrobić miejsce w sercu, usuwa-

jąc na bok swój rozum i rozbudowane „ja”, by Bóg 

mógł wlać tam trochę łaski i światła? No właśnie, jak?

Co czuję, gdy uświadamiam sobie, że Bóg jest 

Bogiem wszystkich i takoż działa: przez wszystkich 

i we wszystkich?



302

TWARDY „TYŁEK”

Duch Pana Boga nade mną, bo Pan mnie namaścił. Posłał 
mnie, abym głosił dobrą nowinę ubogim, bym opatry-
wał rany serc złamanych, żebym zapowiadał wyzwole-
nie jeńcom i więźniom swobodę; abym obwieszczał rok 
łaski Pańskiej. Ogromnie się weselę w Panu, dusza moja 
raduje się w Bogu moim, bo mnie przyodział w szaty zba-
wienia, okrył mnie płaszczem sprawiedliwości, jak oblu-
bieńca, który wkłada zawój, jak oblubienicę strojną w swe 
klejnoty. Zaiste, jak ziemia wydaje swe plony, jak ogród 
rozplenia swe zasiewy, tak Pan Bóg sprawi, że się rozple-
ni sprawiedliwość i chwała wobec wszystkich narodów  
(Iz 61, 1–2a.10–11).

Słowa z księgi proroka Izajasza o tym, że Bóg posyła, 

aby opatrywać rany serc złamanych, bardzo często 

odnosimy do zapowiedzi Mesjasza. Bóg pośle Tego, 

który będzie głosił dobrą nowinę i zapowie wyzwo-

lenie jeńcom. On Go namaści. Ale te słowa są też 

skierowane do każdego z nas. 

Wspominałem już o młodym człowieku, który sześć 

ze swoich dwudziestu sześciu lat spędził w więzieniu. 

Byłem bodajże jego jedyną bratnią duszą. Wydawało 

mi się, że jesteśmy sobie bliscy, mimo że strażnicy 

w więzieniu czasami ostrzegali mnie, że nie wiem, 

z kim mam do czynienia. Gdy po kolejnej odsiadce 

wyszedł na wolność, stał się wobec mnie bardzo agre-

sywny. Nie wytrzymałem. Porzuciłem go. Jak leczyć 

rany serc złamanych? Poniosłem pełną porażkę.



303

Ostatnio przyszedł do spowiedzi mężczyzna. 

Rozmawialiśmy. Mówił o swoich córkach.  

– A ile ma pan córek? – zapytałem.

– Pięćdziesiąt jeden. 

Syknąłem ze zdumienia.

– Sporo.  

– Znam takich, co mają więcej.  

– Niemożliwe! – odrzekłem z niedowierzaniem.

 On na to:

– Choćby mój sąsiad, on ma pięćdziesiąt trzy.

Moje zdumienie rosło. 

– Jak to? Pięćdziesiąt trzy córki? – wykrzyknąłem. 

– Ksiądz oszalał. Jakie córki? Co ksiądz wygaduje? 

Pięćdziesiąt trzy lata!

Wydaje mi się, że czasami tak właśnie wygląda 

moja rozmowa z Bogiem, i podejrzewam, że nie je-

stem w tym osamotniony. On swoje, ja swoje. A po-

tem rozdziawiam „gębę” ze zdziwienia.

Prorok mówi o opatrywaniu serc złamanych, a ja 

zaraz sobie imaginuję, że mógłbym uleczyć ludz-

kie serce. Ten młody chłopak został tak straszliwie 

poraniony w dzieciństwie, że najprawdopodobniej 

będzie kąsał przez całe życie. Mogę jedynie założyć 

jakiś opatrunek na jego rany, ale prędzej czy póź-

niej krew przecieknie i trzeba będzie go zmienić. 

Wszystko zacznie się na nowo. 

A co począć z ranami, jakie on mi zada? Bo przecież 

będzie mnie krzywdził. Prorok ogłasza uwolnienie 

jeńców i swobodę dla więźniów. Może to zapowiedź 

mojego oswobodzenia od nadmiernego przewrażli-

wienia na własnym punkcie. Kiedyś w duszpasterstwie 



304

mawialiśmy, że aby mieć dobre serce, trzeba mieć też 

twardy „tyłek”. Myślę, że to prawda. O, jaka to prawda!

W jaki sposób staram się „opatrywać rany serc zła-

manych”? Jak w kierowaniu się dobrym sercem po-

maga mi własna odporność na zranienia?



305

BRUDNE RĘCE DAWIDA

Gdy król zamieszkał w swoim domu, a Pan poskromił wo-
koło wszystkich jego wrogów, rzekł król do proroka Natana: 
„Spójrz, ja mieszkam w pałacu cedrowym, a Arka Boża 
mieszka w namiocie”. Natan powiedział do króla: „Uczyń 
wszystko, co zamierzasz w sercu, gdyż Pan jest z tobą”. Lecz 
tej samej nocy Pan skierował do Natana następujące słowa: 
„Idź i powiedz mojemu słudze, Dawidowi: To mówi Pan: Czy 
ty zbudujesz Mi dom na mieszkanie? A teraz przemówisz do 
sługi mojego, Dawida: To mówi Pan Zastępów: Zabrałem 
cię z pastwiska spośród owiec, abyś był władcą nad ludem 
moim, nad Izraelem. I byłem z tobą wszędzie, dokąd się 
udałeś, wytraciłem przed tobą wszystkich twoich nieprzy-
jaciół. Dam ci sławę największych ludzi na ziemi. Wyznaczę 
miejsce mojemu ludowi, Izraelowi, i osadzę go tam, i będzie 
mieszkał na swoim miejscu, a nie poruszy się więcej, a lu-
dzie nikczemni nie będą go już uciskać jak dawniej. Od cza-
su kiedy ustanowiłem sędziów nad ludem moim izraelskim, 
obdarzyłem cię pokojem ze wszystkimi wrogami. Tobie też 
Pan zapowiedział, że ci zbuduje dom. Kiedy wypełnią się 
twoje dni i spoczniesz obok swych przodków, wtedy wzbu-
dzę po tobie potomka twojego, który wyjdzie z twoich 
wnętrzności, i utwierdzę jego królestwo. Ja będę mu ojcem, 
a on będzie Mi synem, a jeżeli zawini, będę go karcił ró-
zgą ludzi i ciosami synów ludzkich. Przede Mną dom twój 
i twoje królestwo będzie trwać na wieki. Twój tron będzie 
utwierdzony na wieki” (2 Sm 7, 1–5.8b–12.14a.16).

Dawid wpada na genialny pomysł, by wybudować 

wspaniałą świątynię dla Pana. Rozważnie radzi się 

proroka Natana. Ten, kierując się roztropnością 

i znajomością rzeczy, podtrzymuje króla w jego 



306

postanowieniu i z lekka podlewa swą przychylność 

dla jego zamierzeń sosem religijnym, gwarantując 

mu, że Pan jest z nim. 

Co jakiś czas pojawiają się ludzie, którzy, szarpa-

ni dylematami, proszą o radę. Sam wiem, jak trud-

no przejść z poziomu ludzkiej roztropności na po-

ziom woli Bożej, choć nie zawsze muszą one stać 

w sprzeczności. Pewien znajomy ksiądz regularnie 

pomagał mi, spowiadając w kościele św. Macieja 

na wieczornych mszach. Na Boże Narodzenie po-

jechał do swojej rodziny. Zadzwonił jednak, czy 

ma przyjeżdżać, by spowiadać w drugi dzień świąt. 

Wyjaśniłem mu, że nie ma żadnego powodu, aby 

jechał te 120 kilometrów, bo wszyscy będą już wte-

dy wyspowiadani. Trzeba być roztropnym. Ze zdu-

mieniem w czasie mszy zobaczyłem, jak zasiada do 

konfesjonału. Modliłem się, by ustawiła się kolejka. 

A tu nic. Jeden mężczyzna i to wszystko. Po mszy 

wolałem kolegi unikać, ale on sam mnie znalazł 

i wyjaśnił: „Coś mi mówiło, by wbrew zdrowemu 

rozsądkowi jednak pojechać. I dobrze zrobiłem. 

Znalazł się człowiek, który bardzo tego potrzebował. 

Warto było”.

Prorok Natan otrzymuje nocne objawienie, w któ-

rym Pan, szanując dobroduszność Dawida, nie chce 

jednak, by ten budował Mu świątynię. Wymawia się, 

że do tej pory mieszkał w namiotach i było dobrze.

Dawid jednak będzie uważał to za dyplomację ze 

strony Pana i uzna, że jest inny powód Jego odmowy. 

Salomonowi w rozmowie wyjaśni, że Bóg nie chce 

się zgodzić, by Dawid budował Mu świątynię, bo na 

jego rękach jest zbyt wiele krwi (por. 1 Krn 22, 7-8). 



307

Mam psa, który uwielbia pływać. Wskakuje do 

każdej napotkanej wody. Potrafi nawet nurkować. 

Wychodzi na brzeg, otrząsa się raz i drugi i po chwi-

li jest suchy. Inaczej jest z nami. Konsekwencje na-

szych czynów często ciągną się za nami bardzo długo 

i trudno się z nich otrząsnąć. Zdarza się też, że mają 

one ogromny wpływ na to, jak widzimy Boga, jak in-

terpretujemy Jego działania, zamierzenia i decyzje. 

Przypuszczam, że Dawid jest nam bardzo bliski.

W jaki sposób próbuję w życiu odczytać Bożą wolę? 

Kto mi w tym pomaga?



308

UFNOŚĆ

Pan tak powiedział do Abrama podczas widzenia: „Nie 
obawiaj się, Abramie, bo Ja jestem twoim obrońcą; na-
groda twoja będzie sowita”. Abram rzekł: „o Panie, mój 
Boże, na cóż mi ona, skoro zbliżam się do kresu mego 
życia, nie mając potomka; przyszłym zaś spadkobiercą 
mojej majętności jest Damasceńczyk Eliezer”. I mówił: 
„Ponieważ nie dałeś mi potomka, ten właśnie, zrodzo-
ny u mnie sługa mój, zostanie moim spadkobiercą”. Ale 
oto usłyszał słowa: „Nie on będzie twoim spadkobiercą, 
lecz ten po tobie dziedziczyć będzie, który od ciebie bę-
dzie pochodził”. I poleciwszy Abramowi wyjść z namiotu, 
rzekł: „Spójrz na niebo i policz gwiazdy, jeśli zdołasz to 
uczynić”; potem dodał: „Tak liczne będzie twoje potom-
stwo”. Abram uwierzył i Pan poczytał mu to za zasługę. 
Pan okazał Sarze łaskawość, jak to obiecał, i uczynił jej 
to, co zapowiedział. Sara stała się brzemienną i urodzi-
ła sędziwemu Abrahamowi syna w tym właśnie czasie, 
jaki Bóg wyznaczył. Abraham dał swemu synowi, któ-
ry mu się urodził, a którego mu zrodziła Sara, imię Izaak  
(Rdz 15, 1-6, 21, 1-3).

Wracałem do domu cały w skowronkach. Właśnie 

dowiedziałem się, że jedna z moich siostrzenic jest 

w ciąży. Przed drzwiami spotkałem znajome mał-

żeństwo. Spontanicznie podzieliłem się swoją rado-

ścią. W nich jakby piorun strzelił. Dziewczyna zalała 

się łzami, a jej maż aż wygiął się z bólu. Zrozumiałem 

natychmiast swój nietakt.

Problem kłopotów z prokreacją nabrzmiewa. 

Niektóre małżeństwa przeżywają to bardzo mocno. 



309

Wycofują się z życia towarzyskiego. Boją się pytań 

ze strony znajomych i krewnych. Unikają rodzin 

z małymi dziećmi i kontaktu z kobietami w ciąży. 

Wchodzą na ścieżkę izolacji. Z uczuciem wielkiego 

niezrozumienia samotnie niosą swój ból.

Możemy z łatwością wyobrazić sobie scenę, w któ-

rej Abram zostaje wyprowadzony przed namiot, 

a Bóg, pokazując mu niebo, opowiada o jego potom-

stwie. Twardy, o, bardzo twardy musiał być z niego 

człowiek, że tkwiąc w dramatycznie beznadziejnej 

sytuacji, miał siłę rozmawiać na tak drażliwy i bo-

lesny temat. Jak jednak zdobył się na zaufanie, aby 

uwierzyć w tę obietnicę, to już pozostanie tajemnicą. 

Niewyobrażalna, wielka i prosta wiara. 

Nie wiem już, która to była wojna, pierwsza czy 

druga, choć raczej druga. Nadciągał front, zatem 

ludzie uciekali. Moja babcia z całą rodziną sadowi-

ła się na wozie, pakując najbardziej potrzebne rze-

czy. W środkowym pokoju dużego mieszkania na 

pierwszym piętrze kamienicy położonej u zbiegu 

ulic przy rynku umieściła dużą figurę Chrystusa. 

Dom był ważnym punktem militarnym, wystawio-

nym na spore niebezpieczeństwo. Babcia postawiła 

figurę i zostawiła drzwi domu otwarte. „Zamykanie, 

ryglowanie mieszkania  – mawiała, opowiadając 

o tamtych czasach – byłoby aktem braku zaufania 

do Boga”. Gdy wrócili po kilku tygodniach, wszyst-

kie mieszkania dookoła były splądrowane. W ich 

mieszkaniu nie było nawet śladu wizyty. I można 

to wytłumaczyć logicznie  – gdy złodziej natrafiał 

na otwarte drzwi, nie chciał wejść w obawie, że go-

spodarze są w środku, ale dla mojej babci sprawa 



310

była jasna: „Jeśli Bóg domu nie upilnuje, na próżno 

wszelkie straże”.

Wiara to nie jest teoria na temat Pana Boga, ale za-

ufanie w praktyce.

Jak uczę się zaufania do Boga? Jak drobne akty uf-

ności pomagają mi zbudować coraz większe, głębo-

kie zaufanie?



311

POLECAMY TAKŻE



312

ks. Mirosław Maliński
Temperamenty – gdybym był 
inny, tobym siebie kochał

książka w sprzedaży
na sklep.2ryby.pl

Przeczytaj
fragment: 



313

Autorzy anonimowi, zespół 
redakcyjny pod kierownictwem 
ks. Mirosława Malińskiego
Zaplątani w pożądanie

książka w sprzedaży
na sklep.2ryby.pl

Przeczytaj
fragment: 



314

ks. Krzysztof Grzywocz,  
Monika i dk. Marcin Gajdowie
Otwarci na miłość

książka w sprzedaży
na sklep.2ryby.pl

Przeczytaj
fragment: 



315

ks. Krzysztof Grzywocz
Jak smakować życie

książka w sprzedaży
na sklep.2ryby.pl

Przeczytaj
fragment: 



316

ks. Piotr Pawlukiewicz
Becz i dzwoń dzwoneczkiem

książka w sprzedaży
na sklep.2ryby.pl

Przeczytaj
fragment: 



317

ks. Piotr Pawlukiewicz
Seks – poezja czy rzemiosło

książka w sprzedaży 
na sklep.2ryby.pl

Przeczytaj
fragment: 



318


	Okładka
	Strona redakcyna
	Spis treści
	Słowo wstępne
	Sielanka 
	Niczego nie masz, czegoś nie otrzymał
	Egoistka spotyka Chrystusa
	Badanie opinii
	Co mamy czynić?
	Istna komedia
	Uniesiony gniewem
	Bez trwogi
	Czułość
	Moje życie opowieścią o przyjaźni
	Kto jest winny?
	Niezależność jest „be”!
	Strefa bezpieczeństwa
	Prosto i klarownie
	Co robi diabeł, co robi anioł?
	Słodkie jarzmo osobowości
	Uszy do słuchania
	Nie wyrywaj
	Powołanie według Salomona
	Wypluty – umiłowanym
	O tym, co podeptał królestwo zła
	Zgorszenie
	Szczerość rodzi szczerość
	Nagroda jest jedna
	Obfitość i niedostatek	
	Istotne i drugorzędne
	Oczyszczeni w białych szatach
	Jak to tak?
	Prezes korporacji?
	Co mogę dla ciebie zrobić?
	Odwiedziny
	Ojciec
	Zadośćuczynienie
	Wydarzenia przygotowujące
	Ani panika, ani tryumf
	Miejsce dla światła
	Pusta cysterna
	Potęgowanie
	Szanse
	Wiem, że nie wiem
	W codzienności Go spotkacie
	Pocieszenie – akty czystego dobra
	O niestosowności cudu 
	Gdy Biblia przemówi, będziesz góry przenosić
	Zobaczyli Jego plecy
	Masz się bać!
	Opowiadanie z podtekstem
	Drzewo zasadzone nad płynącą wodą
	Przekraczanie
	Mortw się o się i o swoje…
	Wąsko czy szeroko?
	Mam na imię… Jestem zbawiony przez Jezusa Chrystusa
	„Owocność”
	Dieta duchowa
	Osiołek
	Dobrze zacząć
	Wsparcie w samotności
	Grupa przyjaciół 
	Pył z nóg
	Powszechny, czyli różnorodny
	Inkulturacja
	Odwaga radości
	Teofil
	Obcy też zrozumie
	Nie do wyobrażenia
	Jedni drugim… 
	Integracja paradoksów
	Ciesz się, a kości twoje nabiorą świeżości
	Psu na budę teoria bez praktyki
	Gościnność
	Braterstwo w piekiełku
	Reszta
	Paragrafem po łapach
	Dobra impreza
	Proporcje 
	Urwana opowieść 
	Nie dziękować?
	Bukiecik konwalii
	Dwie skrajne postawy
	Kara mi się należy
	Stanie się na końcu czasów
	Po co?
	Niecała prawda o modlitwie 
	Znak markowy
	Treść i forma
	Najkrótsze kazanie
	Niejedno ucho
	Profesjonalizm
	Współczesny trąd
	Bez koturnów
	Mityczny potop
	Słabość wielkiego pielgrzyma
	Z niewoli do wolności
	Łaską zbawieni
	Znak rozpoznawczy
	Czy znajdzie wiarę?
	Otworzył mi ucho
	Ewangelia w czasach nowoczesności
	Daleko posunięta idealizacja?
	Świadkowie Zmartwychwstania
	Życie nie jest najważniejsze
	Adoptowani
	Tak powinno być
	Katecheza a Dzieje Apostolskie
	Od Sasa do Lasa
	Wiara całego Kościoła
	Wartość czekania
	Kwiaty pustyni
	Po co ten spacerek?
	Szerokości
	Oścień
	Kochałbym cię, gdybyś był inny
	Na zdrowy rozum
	Pasterz
	Wielkie kwantyfikatory
	Twardy „tyłek”
	Brudne ręce Dawida
	Ufność
	Polecamy także

