
Jakub Slawik

DEUTEROIZAJASZOWY
SŁUGA JHWH

STUDIUM EGZEGET YCZNE



Deuteroizajaszowy sługa JHWH



Wydawnictwo Naukowe
Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej w Warszawie

Warszawa 2021

Jakub Slawik

Deuteroizajaszowy sługa JHWH
Studium egzegetyczne



© Copyright by Wydawnictwo Naukowe ChAT, Warszawa 2021

Autor monografii: dr hab. Jakub Slawik, profesor Chrześcijańskiej  
Akademii Teologicznej w Warszawie, ORCID 0000–0001–7867–7714

Recenzent wydawniczy: dr hab. Anna Kuśmirek, profesor Uniwersytetu 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie

Opracowanie redakcyjne: dr Iwona Slawik

Opracowanie typograficzne i projekt okładki: Tomasz Nazaruk

Redaktor prowadzący: Tadeusz J. Zieliński

ISBN 978-83-60273-56-2

DOI: 10.36124/isbn.9788360273562

Wydanie pierwsze, Warszawa 2021

Wydawnictwo Naukowe
Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej w Warszawie

ul. Władysława Broniewskiego 48
01–771 Warszawa

e-mail: wydawnictwo@chat.edu.pl

Druk i oprawa:
PARTNER POLIGRAFIA Andrzej Kardasz

ul. Szosa Baranowicka 77
15–523 Białystok



5

SPIS TREŚCI

Wykaz skrótów .............................................................................................................................................................. 7
1. Wprowadzenie ......................................................................................................................................................... 9
2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana ................................................................................. 15
	 2.1. Księga Izajasza 41,8-13 ...................................................................................................................... 15
	 2.2. Księga Izajasza 42,18-25 ................................................................................................................... 26
	 2.3. Księga Izajasza 43,8-13 ...................................................................................................................... 43
	 2.4. Księga Izajasza 44,1-5 ......................................................................................................................... 55
	 2.5. Księga Izajasza 44,21-22 ................................................................................................................... 67
	 2.6. Księga Izajasza 44,24-28 ................................................................................................................... 73
	 2.7. Księga Izajasza 45,1-7 ......................................................................................................................... 90
	 2.8. Księga Izajasza 48,20-21 ................................................................................................................ 103
	 2.9. Księga Izajasza 54,11-17 ................................................................................................................ 110
3. Pieśni o słudze JHWH .................................................................................................................................. 127
	 3.1. Księga Izajasza 42,1-4 ...................................................................................................................... 127
	 3.2. Księga Izajasza 49,1-6 ...................................................................................................................... 144
	 3.3. Księga Izajasza 50,4-9 ...................................................................................................................... 163
	 3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12 ......................................................................................................... 185
4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH ................................................................................................ 261
	 4.1. Księga Izajasza 42,5-9 ...................................................................................................................... 261
	 4.2. Księga Izajasza 49,7.8-12 ............................................................................................................... 274
		  4.2.1. Analiza Iz 49,7 ........................................................................................................................... 277
		  4.2.2. Analiza Iz 49,8-12 .................................................................................................................. 283
		  4.2.3. Podsumowanie: sługa w Iz 49,7.8-12 ...................................................................... 293
	 4.3. Księga Izajasza 50,10.11 ................................................................................................................. 294
5. Zakończenie: sługa JHWH w Iz 40-55 ........................................................................................... 305
Streszczenie................................................................................................................................................................. 311
Abstract 	....................................................................................................................................................................... 315
Bibliografia ................................................................................................................................................................. 319
Indeks miejsc biblijnych .................................................................................................................................  333



6



7

Wykaz skrótów

Skróty używane w przypisach bibliograficznych zostały objaśnione w Bibliografii 
na końcu książki.

W krytyce tekstu użyto skrótów powszechnie używanych w literaturze przedmiotu, co 
dotyczy też oznaczeń świadectw tekstowych (zgodne z tymi stosowanymi w aparacie 
krytycznym BHS, ale zapisywanymi zwykłą czcionką łacińską). Poza Qa i Qb zwoje 
qumrańskie są oznaczane przez xQX (przy czym x to cyfra wskazująca na grotę, 
w której dany zwój został odkryty, a X skrót przyjętej nazwy konkretnego zwoju).

* przy numerach wierszy oznacza, że ma się na uwadze jedynie ich pierwotną czy 
najstarszą część bez redakcyjnych uzupełnień. Podział wiersza na a/b, a także przy 
użyciu greckiego liter (a, b, g) bazuje na akcentach masoreckich (rozdzielających). 
Podział na a i b wyznacza atnach. W dalej idącym podziale części a i b (a, b, g) 
uwzględnienia się paralelizm członów, tak że oba człony co do zasady są traktowane 
łącznie i nie są oznaczane oddzielnie.

Księgi biblijne: Rdz, Wj, Kpł, Lb, Pwt, Joz, Sdz, Rt, 1-2Sm, 1-2Krl, 1-2Krn, Ezd, Ne, 
Est, Hi, Ps, Prz, Koh, Pnp, Iz, Jr,  Lm, Ez, Dn, Oz, Jl, Am, Ab, Jon, Mi, Na, Ha, So, 
Ag, Za, Ml; Mt, Mk, Łk, J, Dz, Rz, 1-2Kor, Ga, Ef, Flp, Kol, 1-2Tes, 1-2Tm, Tt, Flm, 
Hbr, Jk, 1-2P, 1-3J, Jud, Ap.

Księgi deuterokanoniczne/apokryficzne: 2Mch, Syr, 4Mch (4. Księga Machabejska)

Pozostałe skróty:
abs. = niezależny (stan niezależny)
acc. = accusativus (biernik)
aor. = aoryst
coh. = cohortativus (tryb życzący lub zachęcający)
cons. = consecutivum
dat. = dativus (celownik)
dosł. = dosłownie
Dtiz = Księga Deuteroizajasza, tj. Iz 40-55
dttg = dittografia
du. = dualis
fem. = rodzaj żeński
fut. = futurum 
gen. = genetivus (dopełniacz)
hapaxl. = hapaxlegomenon
hplg = haplografia
hi. = hifil



Wykaz skrótów

8

hišt. = hištafʽal
hitp. = hitpael
hitpo. = hitpoel
hitpol. = hitpolel
ho. = hofal
impf. = imperfectum
impt. = imperativus, tryb rozkazujący
ind. = indicativus, tryb oznajmujący
inf. = infinitivus, bezokolicznik
intrans. = nieprzechodni (czasownik, forma czasownika)
JE = tzw. jehowista czy dzieło jehowistyczne, czyli rezultat redakcyjnego połączenia 
źródeł/dokumentów jahwistycznego i elohistycznego w Pięcioksięgu
iuss. = iussivus (jussivus), tryb nakazujący
masc. = rodzaj męski
n. = nomen (rzeczownik)
neut. = neutrum
ni. = nifal
os. = osoba (gramatyczna)
P = źródło czy dokument kapłański z Pięcioksięgu
por. = porównaj
pass. = passivus, strona bierna
pf. = perfectum
pi. = piel
pilp. = pilpel
pl. = liczba mnoga
plupf. = plus quam perfectum
po. = poel
pol. = polel
praes. = praesens
pu. = pual
ptp. (act./pass.) = imiesłów (czynny/bierny)
q. = qal/kal
rozdz. = rozdział
s. = strona, strony
sg. = liczba pojedyncza
st. cs. = status constructus
suf. = sufiks, sufiksy
TM = tekst masorecki, przeważnie identyczny z przedrukowanym w BHS kodeksem L
trans. = przechodni (czasownik, forma czasownika)
Triz = Księga Tritoizajasza, tj. Iz 56-66
w. = wiersz lub wiersze
zob. = zobacz



9

1. Wprowadzenie

Teksty nazywane Pieśniami o słudze Pana (JHWH) zostały już przez B. Duhma 
wydzielone jako odrębny korpus tekstów w  rozdziałach 40‑55 Księgi Izajasza, 
określanych mianem Deuteroizajasza1. Korpus ten składa się z czterech perykop: 
Iz  42,1‑4; 49,1‑6; 50,4‑9[.10.11]; 52,13‑53,12. Choć w  niniejszym studium 
posługuję się tradycyjną nazwą, to omawiane teksty pod względem formalnym 
nie są pieśniami. Podobnie jak większość starszych słów prorockich, są to raczej 
poematy, poetycko uformowane teksty (paralelizm członów i  przynajmniej 
częściowy rytmiczny układ)2.

Od  wieków budzą one żywe zainteresowanie, szczególnie wśród teologów 
chrześcijańskich, gdyż posłużyły do opisu dzieła Jezusa Chrystusa. W Dz 8,26‑40 
opisano, jak Filip, „wychodząc” od fragmentu czytanego przez eunucha królowej 
Etiopii z czwartej Pieśni o słudze Pana Iz 53,7‑8, zwiastował ewangelię o Jezusie. 
A  to  oznacza interpretację zgodną z  prachrześcijańskim, mesjanistycznym 
schematem hermeneutycznym3. Nawet jeśli Pieśni o  słudze Pana znajdują 
co najwyżej niebezpośrednie odzwierciedlenie w najstarszej literaturze Nowego 
Testamentu (1Kor 15,3‑5), to i tak odegrały z czasem znaczącą, coraz mocniejszą 
rolę w prezentowaniu życia i misji Jezusa. W judaizmie natomiast zdają się mieć 
stosunkowo niewielkie znaczenie, a po epoce, w której pojawiło się chrześcijaństwo, 
ich interpretacje zyskały charakter polemiczny4.

Problemy interpretacyjne Pieśni ogniskują się na  kwestii tożsamości sługi5, 
nawet jeśli twierdzi się, że można mówić o względnym konsensie uczonych czy 
opinii większości6. Kim jest sługa JHWH, o  którym mówią Pieśni? W  historii 

1   Zob. B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. XV (uznając je notabene za późniejsze i powygnaniowe), oraz 
D. Michel, „Deuterojesaja“, TRE VIII, s. 521.
2   Zob. T. Brzegowy, „Męka i śmierć Mesjasza według pieśni Izajasza o Słudze Jahwe”, w: Krzyż Twój 
wielbimy, s. 35.
3   Zob. R. Pesch, Die Apostelgeschichte 1, s. 292‑293.
4   Zob. H.W. Wolff, Jesaja 53 im Urchristentum, s. 38‑54 (w judaizmie) i 55-151 (w chrześcijaństwie); 
J. Jeremias, „pai/j qeou/”, TWNT V, s. 676‑713 (można wątpić w to, by własne odwołania Jezusa do słu-
gi JHWH były echt, tj. sformułowane przez samego Jezusa).
5   Zob. H. Haag, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja, s. 101‑167.
6   Problemem jest jednak, że konsens ten bywa postrzegany w różny sposób. Wg J. Lemański, „Sługa 
Jahwe (Iz 53,10‑11a) i problem zmartwychwstania”, s. 55, przewagę obecnie uzyskuje interpretacja 
kolektywna, co  jest raczej odosobnioną oceną. Już w  latach 80‑tych zeszłego wieku H.-J. Hermis-
son, „Deuterojesaja‑Probleme. Ein kritischer Literaturbericht“, VF 31 (1986), s.  77, odnotowywał 
pełne zbliżenie pomiędzy kolektywną i indywidualną interpretacją postaci sługi. Obecnie zdają się 
przeważać opinie, że różne tożsamości sługi zawarte są  już w samym przekazie tekstowym – zob. 
H.-W.  Jüngling, „Das Buch Jesaja”, w: Einleitung in das Alte Testament, s. 436‑437; E. Blum, „Der 



1. Wprowadzenie

10

badań wyczerpano, jak się wydaje, wszystkie możliwe (i niemożliwe) identyfikacje 
sługi. Można wyróżnić kilka typów interpretacji, wśród których dwa dominują7: 
interpretacja kolektywna i indywidualna. Najpowszechniejsza spośród interpretacji 
kolektywnych zakłada, że sługa z Pieśni to Izrael. Podstawowy argument jest taki, 
że w tekstach Deuteroizajaszowych (Iz 40‑55) Izrael/Jakub wprost tytułowany jest 
sługą Bożym (41,8‑9; 44,1‑2.21; 45,4; 48,20). Dodatkowo za taką identyfikacją zdaje 
się przemawiać 49,3, co jednak prowadzi do pewnej kolizji z misją sługi wobec 
Izraela (49,5‑6): musiałaby być to  służba Izraela wobec samego siebie. Z kolei 
interpretacje indywidualne opierają się nie tylko na  misji sługi wobec Izraela, 
ale również na wyraźnie jednostkowych rysach sługi w takich fragmentach jak 
50,6‑7; 52,13‑53,12. Nierzadko zwolennicy indywidualnych interpretacji postulują 
redakcyjne pochodzenie słowa „Izrael” w 49,3 (późniejszy dodatek), czy też biorą 
je za imię własne sługi, ewentualnie jego przydomek (por. zmiana imienia Jakuba 
na Izrael w Rdz 32,29). W tym typie interpretacji odnajdujemy całą paletę propozycji 
identyfikacji sługi, którym miałby być Mojżesz, Hiob, Jeremiasz, Ezechiel, Zerubbabel 
(Zorobabel), Jehojachin (Jojakin), Jozjasz, Uzjasz, Hiskiasz (niektóre z  nich 
wiązane są z interpretacją mesjańską), Meszullam (syn Zerubbabela/Zorobabela 
z 1Krn 3,19)8, Cyrus, nieznany nauczyciel Tory czy Eleazar (znany z 2Mch 6,18‑31, 
który zginął śmiercią męczeńską za Antiocha IV Epifanesa), postać mesjańska9, 
utożsamiana wprost lub nie z Jezusem, wreszcie sam Deuteroizajasz (interpretacja 
autobiograficzna) czy inna anonimowa postać, pośrednik z czasów ostatecznych. 
Ta wielość sygnalizuje jednocześnie trudność interpretacji indywidualnych – brak 
jednoznacznej wskazówki w samych Pieśniach pozwalających na utożsamienie 
sługi z  jakąś identyfikowalną, pojedynczą postacią10. Trudno zatem się dziwić, 
że poszukiwano również dróg pośrednich. Należą do nich częściowo skorygowane 

leidende Gottesknecht von Jes 53. Eine kompositionelle Deutung”, w: Gottes Wahrnehmungen, s. 139.
7   Zob. przede wszystkim D. Michel, „Deuterojesaja“, s. 521‑528 i C.R. North, The Suffering Servant 
in Deutero‑Isaiah, s. 6‑116; a także J. Jeremias, „pai/j qeou/”, s. 664‑667; L. Stachowiak, Księga Izajasza 
II – III, s. 348‑351; W.H. Schmidt, Wprowadzenie do Starego Testamentu, s. 222‑224; H.W. Jüngling, 
„Das Buch Jesaja”, s. 436‑437; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 460‑469 i tenże, „Gottesknecht”.
8      Wiele z  nich można by  uznać za  przebrzmiałe, ale w  ostatnich dwudziestu latach o  Mojżeszu 
myśli K. Baltzer, Deutero‑Jesaja, identyfikacji z Jehojachinem próbuje dowodzić M. Gouldner, Behold 
my servant Jehoiachin, s. 175‑190, a z Jozjaszem A. Laato, Who is the Servant of the Lord?, s. 9‑48. 
Przykłady takie dałyby się mnożyć.
9   Z taką interpretacją poza literaturą powstałą w kręgach chrześcijańskich spotkać się można w Tar-
gumie Jonatana – zob. C.R.  North, The Suffering Servant in Deutero‑Isaiah, s.  11‑14; E.  Lipiński, 
„Od ideologii królewskiej do mesjanizmu epoki hasmonejskiej”, s. 11. 
10   Trudno byłoby jednak uznać, że poszczególne Pieśni mówią o różnych sługach (np. Cyrus i pro-
rok, jak chciałby J. Blenkinsopp, Isaiah 40‑55, s. 77‑80, co częściowo wynika też z włączenia do pier-
wotnych Pieśni fragmentu 42,5‑9). Podobnie teza o wielości możliwości interpretacyjnych postaci 
sługi wynikającej ze złożoności literackiej i zamierzonej przed redaktorów (tak Hyun Ch. P. Kim, 
Ambiguity, Tension, and Multiplicity in Deutero‑Isaiah [SBL 52], New York i in. 2003 – za H.-J. Her-
misson, „Neues zu Deuterojesaja”, OLZ 100,6 [2005], kol. 604‑605) nie wyjaśnia za wiele, pozostawia-
jąc czytelnika z wielością mniej lub bardziej możliwych interpretacji.



﻿

11

interpretacje kolektywne, według których sługą jest jakaś grupa wewnątrz Izraela: 
na przykład idealny Izrael w odróżnieniu od realnego Izraela z pozostałych tekstów 
Deuteroizajaszowych czy wygnańcy (gola, hl'GO) lub grupa wśród wygnańców11, 
albo wierna Bogu JHWH mniejszość w  Izraelu12, pobożna reszta, albo grupa 
prorocka czy uczniowie proroccy. Wtedy jednak sługa z  Pieśni i  pozostałych 
fragmentów Iz  40‑55 są  – jak w  interpretacjach indywidualnych – różnymi 
wielkościami, tak że odpada jeden z podstawowych argumentów za interpretacją 
kolektywną, czyli identyczność sługi Izraela ze sługą z Pieśni. Odwoływano się 
także do pojęcia osobowości zbiorowej, corporate personality (pojęcie pochodzące 
od  H.W.  Robinsona), tj.  jakoby typowego dla starożytnego Izraela i  Starego 
Testamentu postrzegania osoby ludzkiej w powiązaniu ze społecznością, od której 
nie może być oderwana, tak że obie te wielkości zlewają się ze sobą: indywidualne 
doświadczenie jest jednocześnie doświadczeniem społeczności i  misją całości 
Izraela13. Natomiast wariantem interpretacji indywidualnej było kojarzenie sługi 
JHWH z prorokiem par excellence czy Jerozolimą jako centrum kultowo‑religijnym 
wygnaniowo‑powygnaniowego Izraela. Do tego dodać można jeszcze sceptyczne 
głosy, które odchodzą od poszukiwania tożsamości sługi14, a koncentrują się na jego 
funkcji. 

W mojej ocenie, być może zbyt uogólniającej, w polskiej literaturze dominuje 
chrystologiczna interpretacja Pieśni o słudze Pana. W swej najłagodniejszej formie 
w Chrystusie odnajduje się ich najpełniejszy sens15. Czasami ostro krytykuje się 

11     Zob. J. Werlitz, „Vom Gottesknecht der Lieder zum Gottesknecht des Buches”, BiKi 61 (2006), 
s. 208‑211.
12     Zob. Z. Kustár, „Durch seine Wunden sind wir geheilt“, s. 188; R. Albertz, Die Exilszeit, s. 303: 
Deuteroizajaszowa grupa (Dtjes‑Gruppe) wśród wygnańców.
13   Był to modny nurt w poszukiwaniu tożsamości sługi Pana. Jednak J.W. Rogerson, „The Hebrew 
Conception of Corporate Personality: A Re‑examination”, s. 1‑16, pokazał, jakie założenia i niepoko-
nane trudności zawarte są w teorii osobowości zbiorowej, a także, jak chybione są rezultaty stosowa-
nia jej do Starego Testamentu, w tym do Pieśni o słudze Pana. Zob. też J. Dietrich, „Sozialanthropo-
logie des Alten Testaments“, s. 232‑234 (i podana w przyp. 51 literatura).
14   Np. P.D. Hanson, Isaiah 40‑66, s. 41.44.128, uważa, że ścisłe ustalenie tożsamości sługi byłoby na-
ruszeniem poetyckiego sensu Pieśni, tak że nie należy rozgraniczać indywidualnego i kolektywnego 
sensu, gdyż sługą jest/są człowiek/ludzie, którzy stają się nim dzięki Bożej miłości, czy też wierna 
jednostka i posłuszna społeczność (metafora o wielorakim znaczeniu).
15     Tak Cz. Jakubiec, „Wyzwolenie z niewoli babilońskiej – »Sługa Jahwy«”, w: Stare i Nowe przy‑
mierze, s. 158; J. Paściak, Izajasz wieszczem Chrystusa, s. 91‑98.140‑145; E. Zaciszewski, „Cierpiący 
Sługa Jahwe”, s.  45‑56; tenże, Księgi prorockie, s.  138‑140; L.  Stachowiak, Księga Izajasza II – III, 
s. 228‑229.343‑354; tenże, Prorocy więksi, w: Wstęp do Starego Testamentu, s. 280; J.  Jaromin, An‑
tropologia, w: Teologia Starego Testamentu, s. 80; M. Gołębiewski, Wprowadzenie w myśl i wezwanie 
ksiąg biblijnych 5, s. 25; Z. Żółkowski, Najtrudniejsze stronice Starego Testamentu, s. 437‑478; zob. 
też T.  Jelonek, Prorocy Starego Testamentu, s.  265‑269, dla którego jedyna możliwa interpretacja 
to taka, która „w Słudze odczytuje eschatologicznego Wybawiciela” (s. 269); J. Lemański, „Cierpie-
nia »Sługi Boga« typem zbawczej pasji Chrystusa”, VV 1 (2002), s.  77, w  ocenie którego czwarta 
Pieśń „swoją pełną i  historyczną realizację znajduje tylko w  osobie Jezusa Chrystusa” (podobnie 
s. 100‑101); przełożona na język polski książka W.J. Harrington, Klucz do Biblii, s. 253; a ostatnio 

1. Wprowadzenie



1. Wprowadzenie

12

tych, którzy twierdzą, że chrystologiczna interpretacja nie wynika z nich wprost, 
lecz jest wtórna i oparta na wierze w Jezusa jako Chrystusa16. W pełni zasadnie 
jednak można i trzeba zakładać, że teksty te w czasie ich powstania, jak i w procesie 
przekazywania w okresie poprzedzającym wystąpienie, śmierć i zmartwychwstanie 
Jezusa, nie były jedynie enigmatycznymi zapowiedziami, które nie niosły z sobą 
żadnego znaczenia dla odbiorców przez wieki. Z pewnością dlatego, że były znaczące 
dla odbiorców, stały się częścią przekazów Księgi Izajasza. Co ciekawe, w angielskiej 
czy niemieckiej literaturze egzegetycznej funkcjonuje zupełnie inny paradygmat. 
Nie zaprzeczając, że  chrześcijaństwo zinterpretowało Pieśni chrystologicznie, 
w badaniach punkt ciężkości spoczywa na ich historycznym sensie17. 

Niemniej odczytanie Deuteroizajaszowych Pieśni o słudze JHWH w tradycjach 
chrześcijańskich miało i ma ogromny wpływ na to, jak wiele uwagi w historii badań 
nad Starym Testamentem poświęca się akurat tym tekstom. Mamy tu do czynienia 
z nieprzebranym bogactwem opracowań 18. Można też odnieść wrażenie, że sporne 
jest wszystko, co dotyczy tych tekstów, począwszy od krytyki tekstu i wydzielenia 
jednostek tekstowych, przez jednolitość literacką i autorstwo, po ich interpretację. 
W szczególności przedmiotem nieustających sporów jest tożsamość sługi19. Należy 
więc poświecić uwagę granicom jednostek tekstowych i ich związkom z kontekstem, 
a  co  za  tym idzie problemowi historii powstania tych tekstów, ich autorstwu, 
budowie i  poetyce. Bez wątpienia uwzględniony musi być Deuteroizajaszowy 
kontekst Pieśni, bo nie może być przekonujące założenie, że Pieśni zostały w nim 
umieszczone zupełnie przypadkowo. Odczytywanie Pieśni i  innych fragmentów 
z Iz 40‑55 siłą rzeczy wzajemnie na siebie oddziałują. Jednocześnie (przynajmniej 

ponownie T.  Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40‑66, s.  526‑528.535‑555, który zaznacza przy 
tym, że z perspektywy rzymskokatolickiej pewną drogę objaśnienia Pieśni i postaci sługi wskazuje 
Kościół. Natomiast w innym duchu wypowiadają się W. Pikor, „Sługa Jahwe”, EK 18, kol. 415‑416 
i tenże, „Izajaszowy sługa Jahwe a nowe przymierze, s. 41; S. Gądecki, Wstęp do Ksiąg prorockich Sta‑
rego Testamentu, s. 173‑174; Z. Małecki, Monoteizm w Księdze Deuteroizajasza, s. 176; G. Witaszek, 
Moc słowa prorockiego, s. 212, który uważa, że Mt 3,16‑17 „dał początek chrześcijańskiej identyfikacji 
tajemnicy Sługi” (na marginesie warto zaznaczyć, że Mt najpewniej nie jest najstarszym świadec-
twem tej interpretacji).
16   Zob. wielokrotnie powtarzany argument, że nikt nie pasuje do postaci sługi z Pieśni lepiej niż Jezus 
– J. Archutowski, Sługa Jahwy w księdze Izajasza proroka, s. 172‑192; T. Brzegowy, „Męka i śmierć 
Mesjasza według pieśni Izajasza o Słudze Jahwe”, s. 59‑66, czy postulat „jedynie słusznej” interpre-
tacji w Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków oryginalnych ze wstępami 
i komentarzami: Stary Testament tom trzeci, s. 138‑139; dalsze przykłady to T. Hergesel, B. Kryszczuk, 
„Posłannictwo Sługi”, WRT 13/2 (2005), s. 33‑47. Wyrazem takiej postawy hermeneutycznej są re-
cenzje książki Ch. Dohmen, G. Stemberger, Hermenenutyka Biblii żydowskiej i Starego Testamentu, 
autorstwa W. Chrostowskiego i Z. Żywicy, które ukazały się CTh 78,2 (2008), s. 207‑216 i 197‑2007.
17   Zob. komentarze biblijne wymienione w Bibliografii.
18   Jak przyznał D. Michel, „Deuterojesaja”, s. 521, nikt nie jest już w stanie zapoznać się ze wszystkimi 
publikacjami. Na ilość wysuniętych problemów narzekał już w1923 roku J. Archutowski, Sługa Jahwy 
w księdze Izajasza proroka, s. 2‑3.
19   Zob. W.H. Schmidt, Alttestamentliche Glaube in seiner Geschichte, s. 246.



﻿

13

począwszy od  B.  Duhma) nie było wątpliwości co  do  tego, że  związki Pieśni 
z kontekstem trzeba traktować w sposób krytyczny. Celem niniejszego studium 
jest uchwycenie intentio operis, znaczenia Pieśni w ich literackim i historycznym 
kontekście, biorąc pod uwagę autora i domyślnego odbiorcę. W centrum uwagi 
znajduje się postać sługi Pana w drugiej części Księgi Izajasza (40‑55), a pytanie 
o sługę z Pieśni o słudze Pana (JHWH) nie może być oderwane od prezentacji sługi 
w pozostałych rozdziałach. Przedmiotem analizy są wszystkie perykopy, w których 
mowa jest o Bożym słudze. Ma to pozwolić na ocenę relacji pomiędzy sługą z Pieśni 
a sługą z innych tekstów w Dtiz. Badania powinny objąć wszystkie wspomniane 
problematyczne aspekty: krytykę tekstu wraz z krytycznym tłumaczeniem tych 
perykop uwzględniającym wszystkie możliwe gramatycznie ujęcia, krytykę literacką 
podejmującą kwestię ich samodzielności i powiązań z bezpośrednim kontekstem, 
analizę budowy i integralności literackiej, próby ustalenia gatunków literackich, 
analizę znaczenia użytych słów i wyrażeń w całym Starym Testamencie, jak i w Dtiz. 
Nie bez znaczenia jest usytuowanie badanych tekstów zarówno w  kontekście 
literackim, jak i historycznym. Dtiz podobnie do innych ksiąg w Biblii Hebrajskiej 
jest dziełem wielu autorów i redaktorów. Bez uwzględnienia tego faktu nie dałoby się 
w metodologicznie uzasadniony sposób pytać o tożsamość, funkcję i znaczenie sługi 
Pana na poziomie historycznie ujmowanej intentio operis. Przywołana literatura 
pokaże, jak mocno historia redakcji Dtiz jest skorelowana z interpretacją Pieśni 
i samej postaci sługi Bożego. Zgodnie z konsensem badaczy słuszne jest traktowanie 
Iz 40‑55 za względnie odrębną wielkość w Iz, co nie oznacza, że rozdziały te nie 
zostały redakcyjnie na różne sposoby powiązane nie tylko z Iz 56‑66, ale i z całą 
Księgą Izajasza20. Zakładam też, że u postaw przekazów z Iz 40‑55 znalazło się 
poselstwo (ustne lub pisemne)21 rzeczywistego, choć anonimowego proroka22 
działającego na  wygnaniu babilońskim pod koniec panowania babilońskiego, 
tj. jeszcze przed wkroczeniem Cyrusa do Babilonu w 539 r. p.n.e.23 Analiza perykop 
w niniejszym studium przybiera postać komentarza do tekstów, w których pojawia 
się sługa JHWH. 

Posługuję się przede wszystkim metodą historyczno‑krytyczną. W  celu 
ułatwienia orientacji w przywoływanej w przypisach literaturze podaję zawsze 
tytuł publikacji, ale bez podtytułu, dalszych danych bibliograficznych, które można 
znaleźć w  Bibliografii. W  przypadku źródeł i  słowników podaję jedynie skrót 

20   Zob. m.in. W.H. Schmidt, Wprowadzenie do Starego Testamentu, s. 216‑226; H.-W. Jüngling, „Das 
Buch Jesaja”, s. 428‑429.436‑438.443‑448.
21   L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 119, pisze bez zastrzeżeń o „mówiącym proroku”. 
22      Inaczej mają się sprawy w przypadku Tritoizajasza – zob. J.  Slawik, „Egzegeza Księgi Izajasza 
61,1‑11: Historia redakcji i pytanie o tożsamość proroka zwanego Tritoizajaszem”, CT 89/2 (2019), 
s. 51-107 i przywołana tam literatura.
23   Trudno byłoby jednak mówić o końcu wygnania babilońskiego – do tego zob. Ch. Frevel, „Grun-
driss der Geschichte Israels”, w: Einleitung in das Alte Testament, s. 673‑681, zwł. s. 681; R. Albertz, 
Die Exilszeit, s. 11‑12.97-112, który zalicza lata 538‑520 p.n.e. do epoki wygnania.

1. Wprowadzenie



1. Wprowadzenie

14

tytułu, artykułów lub za pierwszym razem sygnalizuję, gdzie się ukazał (skrótem 
tytułu czasopisma lub skróconym tytułem publikacji zbiorowej), a w kolejnych 
przypisach podaję jedynie tytuł (książki od artykułów można w przypisach łatwo 
odróżnić, gdyż tytuły pierwszych z nich zapisano kursywą, a drugich umieszczono 
w cudzysłowie). W Bibliografii nie wymieniono odrębnie haseł z THAT i TWAT, 
do których odwołano się w przypisach (niepotrzebnie rozszerzałyby Bibliografię, 
a identyfikacja artykułów nie może budzić wątpliwości). Jeśli nie podano inaczej, 
numeracja wierszy biblijnych wg BHS.



15

2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

2.1. Księga Izajasza 41,8-13

8.	 A ty, Izraelu, sługo mój,
	 Jakubie, którego wybrałem,
	 potomstwo Abrahama, przyjaciela mego1,
9.	 którego (po)chwyciłem z krańców ziemi
	 i2 ze skrajów jej3 powołałem ciebie,
	 i rzekłem tobie:
		  Sługą moim ty jesteś,
		  wybrałem ciebie, a nie odrzuciłem ciebie!
10.	 Nie bój się, bo z tobą Ja jestem,
	 nie lękaj się4, bo Ja jestem Bogiem twoim!
	 Wzmocniłem ciebie, jeszcze pomogłem tobie,
	 jeszcze podtrzymałem ciebie prawicą sprawiedliwości mojej.
11.	 Oto będą zawstydzeni i poniżeni5

	 wszyscy gniewający się6 na ciebie.
	 Staną się jak nic
	 i zginą7 przeciwnicy twoi8,
12.	 będziesz szukać ich, ale nie znajdziesz ich9.

1   Do takiego tłumaczenia zob. HAHAT. Korekta (BHS) jest nie tylko zbędna, ale i wątpliwa (zob. 
K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 132; J.D.W. Watts, Isaiah 34–66). Akcent sugeruje, że słowo to jest apo-
zycją do Abrahama (tak też V; podobnie G, gdzie oddano je za pomocą zdania względnego), choć 
nie można wykluczyć, że ma to być apozycja do Izraela/Jakuba (jak proponuje R.P. Merendino, Der 
Erste und der Letzte, s. 137).
2   To i kolejne zdanie można by tłumaczyć jako zdania względne (zależne od początkowego rv,a;): 
„i którego powołałem..., i któremu rzekłem”.
3   Hapaxl. (zob. HAHAT; też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 156).
4   Czasownik ten pojawia się w Starym Testamencie jeszcze tylko w w.23. Wg HAHAT i K. Elliger, 
Deuterojesaja 1, s. 132-133, masoreci zwokalizowali go jako hitp. h[v („spoglądać”), zaś impf. q. [tv 
właściwe powinno mieć patah.
5   Oba czasowniki są właściwie synonimiczne (zob. HAHAT).
6   W TM ptp. ni. hrx (podobnie jak w  Iz 45,24). BHS proponuje rewokalizację na czasownik rxn 
(„parskać”; por. HAHAT) z gniewu (tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 133); por. Jr 6,29. Korekta w naj-
lepszym razie jest zbędna (dopuszcza ją K. Elliger). Rację ma J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 161, że lep-
szym punktem wyjścia niż korekta jest czasownik hrx.
7   W Qb powtarza się czasownik vwb (zob. BHS).
8   Dosłownie: „mężowie twojego sporu sądowego” (zob. HAL). 
9   Tej linii brak w Qa (zob. np. L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 88; J.D.W. Watts, Isaiah 34–66), 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

16

	 Spierający się z tobą10 staną się jak nic i jak nicość
	 wrogowie twoi11.
13.	 Bo (z pewnością) Ja jestem JHWH, Bóg twój12,
	 trzymający cię za prawicę,
	 mówiący tobie:
		  Nie bój się, 
		  Ja pomogłem ci.

Jest to pierwszy tekst w Dtiz, w którym pojawia się tytuł sługi Bożego, a jedno-
cześnie pierwsza wyrocznia zbawienia13 i pierwsza zapowiedź zbawienia w ogóle14. 
W.11-13 można by zakwalifikować rytmicznie jako qinah15. Po niej stoi kolejna wy-
rocznia zbawienia (41,14-16)16, zgodnie z którą słaby Izrael pokona wszelkie prze-
szkody w drodze powrotnej, która zamieniona zostanie w rajski ogród (41,17-20). 

co nie daje podstaw do operacji tekstowokrytycznych (zob. A. Schoors, I am God your Saviour, s. 56).
10   Dosłownie: „mężowie kłótni twojej” (jeszcze w Syr 34,26) – zob. HAHAT.
11   Dosł. „mężowie wojny twojej”, tj. toczący z tobą wojnę.
12   Imię JHWH może być podmiotem (apozycja do zaimka osobowego) lub orzecznikiem (na to dru-
gie zdaje się wskazywać akcent masorecki) – do tego zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 144. W po-
wyższym tłumaczeniu założono, że mamy do czynienia z tzw. formułą samoprzedstawienia hw"hy> ynIa] 
rozszerzoną o apozycje (tak też K. Elliger).
13   Do  gatunku zob. J.  Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s.  14-20; C.  Westermann, Sprache und 
Struktur der Prophetie Deuterojesajas, s.  34-37; K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  133-136 i  J.  Slawik, 
„Literacki charakter tekstów warstwy podstawowej w Księdze Deutero-Izajasza (Iz 40-55)”, RT 39 
(1997), s.  105-111 i  tenże, Egzegeza Starego Testamentu, s.  87-90; W.H.  Schmidt, Wprowadzenie 
do Starego Testamentu, s. 217; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 136-137. H. Simian-Yofre (H. Ringgren), 
„db;['”, TWAT V, kol. 1003-1004, uważa gatunek kapłańskiej wyroczni zbawienia za problematyczny 
i  uznaje tekst za  wyrocznię zbawienia dla króla (w  oparciu o  wyrocznię dla Asarhaddona – zob. 
ANET3, s. 449-450, w której pojawia się formuła „nie bój się” i „jestem z tobą” oraz obietnica upadku 
wrogów). Jednak podstawa takiej koncepcji jest dużo słabsza niż w przypadku wyroczni zbawienia.
14   Wcześniejsze perykopy to  kilkuczęściowy prolog (40,1-11), zapowiadający treść kolejnych 
rozdziałów i przedstawiający nadchodzącego Boga, który wzywa do pocieszania swego ludu; trzy 
dysputacje (40,12-31) przekonujących o  potędze Boga, stwarzającego świat i  kierującego biegiem 
historii oraz pamiętającego o swoim ludzie i dającego siłę wygnańcom, którzy mu zaufają (40,27-31); 
mowa sądowa (41,1-5), w której Bóg przed trybunałem narodów pokazuje, że jest tym, który powołał 
siejącego spustoszenie wśród swych wrogów niewymienionego z imienia Cyrusa. Natomiast 41,6-7 
(por.  też 40,19) to  fragment będący (wtórną) krytyką bożków wytwarzanych przez rzemieślnika 
(do jego wtórności zob. H.D. Preuβ, Verspottung fremder Religionen im Alten Testament, s. 192-237 
czy K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 114-115).
15   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 151.
16   R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 136-137, sądzi, że w.8-16 tworzą jedną wyrocznię, 
czemu przeczy fakt, że każda z nich ma spójną (pomimo trudności z osobami w w.14-16) i zamknię-
tą konstrukcję (dalej zob. J.  Slawik, Egzegeza Starego Testamentu, s.  81-82; też T.  Brzegowy, Księ‑
ga Izajasza rozdziały 40-66, s. 158). Z kolei U. Berges, Jesaja 40-48, s. 187.196, twierdzi, że mamy 
do czynienia z dwoma wyroczniami w.8-10 i 11-13 (właściwie z szeregiem trzech, biorąc pod uwagę 
jeszcze w.14-16). Jednak wtedy w.8-10 pozbawione byłyby zasadniczej części wyroczni zbawienia, 
tj. obietnicy – opisu konsekwencji zapewnienia, że Bóg już ujął się za adresatem (impf.). Co więcej, 
w.10 i 13 tworzą wyraźne obramowanie, klamrę kompozycyjną.



2.1. Księga Izajasza 41,8-13

17

W analizowanej perykopie Bóg zwraca się do Jakuba/Izraela, który jest wielkością 
kolektywną, a odnosi się do wygnańców (por. przede wszystkim 48,20)17. 

Adresat wyroczni został szeroko przedstawiony (w.8-9a). Izrael/Jakub to typowe 
w Dtiz określenia18, przy czym kolejność Izrael – Jakub jest wyjątkowa, co być może 
wynika z pojawienia się trzeciego określenia odwołującego się do Abrahama19. Izra-
el nazwany został Bożym sługą. Słowo db,[, wskazuje w Biblii Hebrajskiej na relację 
lojalności łączącą kogoś niżej postawionego z jego panem (!Ada')20. Sługą był nieraz 
niewolnik, tj. osoba o bardzo niskim statusie społecznym. Jeśli jednak mowa jest 
o słudze króla, to chodzi o głównodowodzącego wojska, dworzanina czy wysokie-
go urzędnika królewskiego. Gdy panem jest JHWH, to słowo „sługa” ma zawsze 
pozytywny wydźwięk21, a Boży db,[, to zaszczytny tytuł, którym określano Mojżesza 
(Wj 14,31; Joz 1,2.7.13.15), patriarchów (Rdz 26,24; Wj 32,13; por. Hi 1,8), królów 
(2Sm 3,18; 7,8; 1Krl 11,11nn; Dawidyta w Ps 89,4022; podobnie na inskrypcji króla 
Nabonida Cyrusa nazywano „młodym sługą Marduka”23) i proroków (zwłaszcza 
w Deuteronomistycznym dziele historycznym24: 1Krl 14,18; 15,29; 2Krl 17,13.23; 
21,10; 24,2; czy deuteronomistycznej redakcji Jr: 7,25; 25,4; 26,5; 35,15; 44,425; 
a ponadto w Dn 9,6.10), Nehemiasza (Ne 1,6), ale nigdy kapłanów. W Dtiz ty-
tuł ten odnosi się do Izraela w liczbie pojedynczej, co może wynikać z posłużenia 
się przez proroka gatunkiem wyroczni zbawienia, bazującej na skardze jednostki, 
w której proszący przedstawia się jak „twój sługa” (np. Ps 86,2.4.16)26. Bez względu 
na pochodzenie tego określenia w Dtiz, powstaje pytanie, czy ma wyrażać jedynie 
zależność i podporządkowanie Bogu27, czy też wskazywać na jakieś zadanie sługi 

17   Zob. poniższy komentarz do tego wiersza.
18   Razem para ta pojawia się 17 razy w Dtiz (40,27 itp. – lista K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 95 przyp. 
2), co ciekawe Jakub ostatni raz w 49,5.6 (i „mocny Jakuba” w 49,26; do tego zob. U. Berges, Jesaja 
40-48, s. 189. T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 175, odnotowuje, że tylko tutaj w Dtiz 
mamy do czynienia z sytuacją, gdy wpierw wymieniany jest Izrael, a potem Jakub.
19   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 152.
20   Zob. C. Westermann, „db,[,”, THAT  II, kol. 182-200. Do pojęcia sługi zob. też U. Berges, Jesaja 
40-48, s. 188.
21   Jednostka nazywa siebie sługą Boga w skargach (np. Ps 86,2), wyznaniach zaufania (np. Ps 116,16) 
czy też wtedy, gdy człowiek spotyka się z Bogiem (Rdz 18,3.5; 19,2; Joz 5,14). Zaś słudzy Boży w licz-
bie mnogiej to zbór izraelski jako społeczność kultowa (np. Ps 34,23), a w czasach powygnaniowych 
pobożni w przeciwieństwie do bezbożnych (Iz 56,6 itp.).
22   A jeśli uwzględnić wtórne nagłówki w Psalmach, to także w Ps 27,9; 86,2.4.16 (zob. O. Kaiser, Der 
königliche Knecht, s. 19).
23   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 19.
24   Do tej nazwy zob. np. W.H. Schmidt, Wprowadzenie do Starego Testamentu, s. 118-125.
25   Zob. W.H. Schmidt, „Die deuteronomistische Redaktion des Amosbuches“, s. 185 przyp. 54.
26   A jak pokazuje Ps 123(,2), pl. zdaje się wywodzić się od określania jednostki sługą – tak C. Wes-
termann, „db,[,”, kol. 192-193 czy już J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 16-21 i K. Elliger, Deute‑
rojesaja 1, s. 137. 
27   Wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 137, chodzi o ochronę, którą patron oferował wasalowi.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

18

Izraela28. W każdym razie w badanej perykopie nie ma mowy o żadnym zadaniu 
sługi. W paralelnym do tytułu „sługa” zdaniu rv,a]29 Izrael jest tym, którego Bóg 
wybrał (pf. rxb). Idea wybrania ludu przez Boga jest centralnym teologumenem 
w Pwt (zwłaszcza w drugiej przedmowie 7,6-8; 10,15), choć z pewnością ma starsze 
korzenie (por. też Ps 78,67-68). Jest wyrazem skłonienia się JHWH ku Izraelowi. 
Ten Boży wybór jest w pewien sposób irracjonalny, bo w ogóle nie jest motywowany 
wartością ludu wybranego, jest wyłącznie aktem łaski30. Wynika z niego oczekiwa-
nie odpowiedniego postępowania31. Połączenie wybrania z tytułem „sługa” ma po-
chodzić z ideologii królewskiej32, ale w wyroczniach Dtiz dochodzi do jego swoistej 
demokratyzacji. Bycie sługą opiera się w nich na ulokowanym daleko w przeszłości 
wybraniu Abrahama i Jakuba, a w Iz 44,1-2 na akcie stworzenia Izraela (por. też 
Iz 43,1.21 itp.). Wybranie Izraela to nie tylko wspomnienie z odległej przeszłości, 
ale przede wszystkim otwarcie Izraelowi perspektyw na przyszłość (por. Iz 44,3-4; 
43,18)33. Stąd mowa o wybraniu Izraela w Dtiz zdaje się nawiązywać do Pwt34 (zob. 
też Ps 105,6; 106,5; 135,4)35. Jak się dalej okaże, wybranie związane jest też z zada-
niem sługi Izraela (Iz 43,10 i dalsze)36. 

Izrael tytułowany jest też potomstwem Abrahama, a tym samym rolę odgry-
wa nie tylko wybranie Jakuba, lecz także związek z pierwszym z praojców Izraela, 
Abrahamem. Poza Iz 55,10 (i 53,10)37 [r;z< odnosi się w Dtiz zawsze do ludzi (40,24), 
głównie ludu Bożego (43,5; 44,3 itd.). O potomstwie Abrahama czytamy jeszcze 
tylko w Ps 105,6, gdzie tytułowane jest ono sługą Bożym, synami Jakuba i wybrań-

28   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 153, który uważa, że choć dominuje pierwszy wymiar bycia sługą, 
to nie można go oddzielać od drugiego. Jednak ten drugi aspekt dominuje z pewnością w Pieśniach 
o słudze JHWH (zob. poniżej). Oba łączy razem w zaskakujący sposób T. Brzegowy, Księga Izajasza 
rozdziały 40-66, s. 175, według którego sługa „jest wasalem, który wypełnia w historii zamiary Boga”.
29   Spójnik ten jest nietypowy w poezji (stoi też w kolejnym wierszu) – do tego zob. Gesenius’ Gram‑
matik, § 155b.
30   Inaczej w niereligijnym użyciu, gdzie czasownik ten wskazuje przede wszystkim na jakość przed-
miotu wybrania. Jednak nie należy oddzielać ostro obiektywnego od  subiektywnego aspektu do-
konania wyboru – do tego czasownika zob. H. Wildberger, „rxb”, THAT  I, kol. 275-300, tutaj kol. 
278-279.
31   Co podkreśla K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 137.
32   Do tego więcej zob. poniższy komentarz do 42,1.
33   Zob. H. Wildberger, „rxb”, kol. 283-286.290-292. Zwraca uwagę, że w Dtiz wybranie nie dotyczy 
Jerozolimy, a  jedynie Izraela i sługi, czasownik zawsze użyty został w pf. (lub impf. cons.) i po raz 
ostatni pojawia się we wtórnym 49,7, tj.  jedyny raz w rozdz. 49-55 (do tego wiersza zob. poniższą 
analizę 49,7), a rzeczownik w 45,4.
34   Zob. H. Wildberger, „rxb”, kol. 288; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 137; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 153.
35   Do tego zob. A. Schoors, I am God your Saviour, s. 50-51, który twierdzi, że tradycja poświadczo-
na w tych Psalmach jest starsza niż deuteronomiczna.
36   Zob. poniższą analizę tego wiersza. A. Schoors, I am God your Saviour, s. 51; U. Berges, Jesaja 
40-48, s. 191, uważają, że wybór ludu zawsze powiązany był z jego zadaniem; podobnie K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 138-144, który odczytuje ten tekst jako prorockie ustanowienie sługi (por. Jr 1,5).
37   Do problematycznej interpretacji 53,10 zob. jego poniższą analizę.



2.1. Księga Izajasza 41,8-13

19

cem Bożym38, w 2Krn 20,7, gdzie Abraham jest Bożym przyjacielem, i w Jr 33,26 
(fraza ”potomstwo Abrahama, Izaaka i Jakuba”)39. Literacki związek z 2Krn 20,7, 
gdzie notabene nie ma wątpliwości, że „przyjaciel” jest apozycją do Abrahama, jest 
oczywisty, ale nie ma żadnego sposobu na rozstrzygnięcie kierunku ewentualnego 
zapożyczenia, gdyż w obu tekstach dobrze wpisuje się w kontekst. Trudno byłoby 
uznać, że skoro w Iz 41,8 znajduje się w trzecim członie paralelizmu, to właśnie 
tutaj jest dodatkiem40. Czasownik bha pojawia się w Dtiz jeszcze w 43,4, w którym 
Izrael jest umiłowanym przez Boga, i w 48,14, gdzie jest nim Cyrus. O miłości 
Boga do ludu w Starym Testamencie mowa jest w stosunkowo młodych tekstach 
(w Pwt i w redakcyjnych rozszerzeniach Oz, Jr), i to w powiązaniu z ideą wybrania, 
które wynika właśnie z Bożej miłości41. Choć znaczenie ptp. jako „przyjaciel” jest 
dobrze ugruntowane42, to czasami oddaje się je jako „kochający mnie”, tj. Boga43. 
Być może różnica rzeczowa jest pozorna, gdyż czasownik wyraża wzajemność rela-
cji opartej na lojalności44. W.9a dodaje do tego jeszcze chwycenie i powołanie Izraela 
(chiazm). Początkowe rv,a] jest zaskakujące, ale nie ma powodu, by go skreślać45. 
Zdanie/a rv,a] nie odnoszą się do Abrahama, lecz do „ty”, adresata, na co wskazuje 
użyty suf. 2. os. qzx hi. oznacza wspieranie i wzmacnianie kogoś (jak w Iz 51,18) 
oraz może wiązać się z wyznaczeniem na jakiś urząd (por. Iz 42,6; 45,1)46. Tutaj 
zdaje się w pierwszym rzędzie wskazywać na troskliwe wsparcie, ochronę sługi 
Izraela. Paralelny arq (por. ponownie w Iz 42,6) może być terminem dla nawiązania 
kontaktu, komunikacji słownej (jak w Iz 40,2), zwiastowania (por. 40,3), ale też 
przywoływania, i to w różnym celu (przed sąd czy do boju). Zakłada związek po-
między powołanym i powołującym47. Może też opisywać akt stwórczy (40,26; 41,4; 
48,13), ale w Dtiz najczęściej oznacza powołanie do jakiegoś zadania (np. 41,25 
[jeśli korygować tekst]48; 43,7). W analizowanym wierszu JHWH przywołał do sie-
bie Izraela, co w kontekście w.11-12 może mieć też wymiar sądowy lub militarny. 

38   Wg F.-L. Hossfeld (E. Zenger), Psalmen 101-150, s. 100-101, Psalm ten może być tekstem źró-
dłowym dla czasów wygnaniowych (por. Iz 48,20-21; zob. poniższy komentarz do tego fragmentu).
39   U. Berges, Jesaja 40-48, s. 190, zauważa, że imię Abrahama poza Pięcioksięgiem nie pojawia się 
za często.
40   K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 138, zakłada zależność od 2Krn, uznając w.8b za wtórny, podczas gdy 
E. Jenni, „bha”, THAT I, kol. 71 i A. Schoors, I am God your Saviour, s. 51, sądzą, że zależność literacka 
przebiega w odwrotną stronę.
41   W Dtiz mamy do czynienia z oddziaływaniem (niem. Nachwirkung) tej tradycji. Jeszcze rzadziej 
mowa jest o miłości Boga do jednostki. Do tego czasownika, który najczęściej zakłada równość spo-
łeczną stron, zob. E. Jenni, „bha”, kol. 60-72, zwł. 69-70.
42   Zob. HAHAT.
43   Tak E. Jenni, „bha”, kol. 71 i J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 155.
44   Zob. też U. Berges, Jesaja 40-48, s. 176.190.
45   Do tego zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 155.
46   Zob. A.S. van der Woude, „qzx”, THAT I, kol. 538-541, zwł. kol. 539-540; J.L. Koole, Isaiah III.1, 
s. 156.
47   Zob. C.L. Laubuschagne, „arq”, THAT II, kol. 666-674.
48   Do tego zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 173.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

20

Najczęściej interpretuje się to zdanie jako powołanie Abrahama, który został we-
zwany z daleka49. Jednak z powodu suf. 2. os. bez wątpienia chodzi o wezwanie 
„potomstwa Abrahama”, „Izraela/Jakuba”, a nie Abrahama50. Co więcej, o „krańcach 
ziemi” w Dtiz mówi się i w innych miejscach bez odwołania się do Abrahama: w pl. 
jeszcze w 40,28 w prezentacji Boga jako stwórcy całej ziemi i w 41,5 paralelnie 
do „wysp/wybrzeży morskich”, tj. najodleglejszych zamieszkanych terenów, a w sg. 
w 42,10 ponownie paralelnie do wysp, w 43,6, w kontekście sprowadzenia dzieci 
Bożych z północy i południa, w 48,20, według którego wieść o Bożym wykupieniu 
wygnańców wychodzących z Babilonu ma dotrzeć po kraniec ziemi, tj. dalej niż 
tylko do „Chaldejczyków”, oraz w 49,6 paralelnie do „narodów”51. Adresatami nie 
są więc tutaj jedynie wygnańcy babilońscy52, ale wszyscy rozproszeni po świecie 
potomkowie Jakuba. Jeśli w.9a wraz z całą analizowaną perykopą należy do tzw. 
warstwy podstawowej53, to myśl o powrocie całego rozproszonego Izraela jest za-
korzeniona w najstarszych tekstach Dtiz.

Wprowadzenie autocytatu JHWH w w.9b, którym może być zarówno tylko 
pierwsze zdanie rzeczownikowe (w.9bb1)54, jak i  cały w.9b, a  nawet cała reszta 
perykopy (cała zawarta w kolejnych wierszach mowa JHWH). Początkowe impf. 
cons. wcale nie musi się odnosić do  odległej przeszłości (do  czasu powołania 
sługi Abrahama w Rdz 26,24, czy ujęcia się za Izraelem w Egipcie w Kpł 25,55), 
lecz może odwoływać się do  momentu wezwania Izraelitów z  krańców świa-
ta (por. Wj 3,17)55, tj. Bożej decyzji, która zapadła dopiero co lub w nieodległej 
przeszłości. Z tym koresponduje zapewnienie, że wybranie Izraela jest już od teraz 
nieodwracalne. ^yTis.a;m.  al{w> nie jest tautologicznym powtórzeniem ^yTir>x;B. (mimo 
że czasowniki te są antonimami), lecz oznacza, że Bóg nie odrzuca po wybraniu 
Izraela56. Jedynie sporadycznie w Biblii Hebrajskiej podmiotem sam jest JHWH, 
a wtedy dopełnieniem jest ktoś wybrany wcześniej przez Boga (np. król 1Sm 15), 
w szczególności nieposłuszny lud (najostrzej sformułowana zostało taka myśl przez 

49   Tak m.in. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 139; A. Schoors, I am God your Saviour, s. 51; J.L. Koole, 
Isaiah III.1, s. 155-156; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 143; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 191; T. Brzegowy, 
Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 176. 
50   Wg J.D.W.  Watts, Isaiah 34–66, w  ramach interpretacji Iz  jako dramatu z  połowy V w. p.n.e., 
którego odbiorcą ma być Jerozolima, jej żydowscy mieszkańcy, wzmocnienie i powołanie z krańców 
świata odnosi się do Jerozolimy/ludu, co pokrywa się z powołaniem Abrahama z daleka.
51   Także pozostałe miejsca z tym wyrażeniem w Biblii Hebrajskiej trzeba interpretować w jak naj-
szerszym geograficznym znaczeniu, np. Hi 28,24; też w sg. w Iz 5,26; 62,11 itp.
52   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 139.
53   Zob. poniżej.
54   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 132; zaś J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 155.157, za autocytat uważa 
słowa, które się powtarzają w tej perykopie: „sługą moim ty jesteś” i „wybrałem ciebie”.
55   Do tego zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 157.
56   Co zaznacza K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 139, lecz odnosząc do czasów praojców, czy J.L. Koole, 
Isaiah III.1, s. 157.



2.1. Księga Izajasza 41,8-13

21

deuteronomistów w 2Krl 17,20; 23,27)57. Deuteroizajaszowe zapewnienie może być 
reakcją na zwiastowanie przedwygnaniowych proroków (por. Oz 9,17; 2Krl 17,20; 
a dalej też Jr 6,30)58. W Dtiz czasownik ten pojawia się jeszcze jedynie w odniesieniu 
do Jerozolimy w trudnym składniowo 54,659. Czy prorok przywołuje tutaj wybranie 
Izraela od samego początku jego istnienia60, a tym samym zaprzecza krytyce proroc-
kiej i deuteronomistycznej? Podobnie odrzuceniu Izraela zaprzeczają Jr 33,23-26; 
Kpł 26,44-45. A może raczej Bóg dokonał ponownego wyboru Izraela, który tym 
różni się od wcześniejszego, że Bóg nie odrzuci już więcej Izraela. Gdzie zatem 
czasowo lokować moment wybrania Jakuba/Izraela, tj. wygnańców i diaspory? Jak 
się wydaje, sam Dtiz mówi o odrzuceniu Izraela (43,26-28). Z kolei 49,7 sugeruje 
nieprzerwane wybranie, wiążąc je z wiernością JHWH, ale jest to z pewnością wtór-
ne rozszerzenie61. W 44,1-2 wybranie wiąże się ze stworzeniem ludu przez Boga, 
ale stworzenia tego nie należy pojmować punktowo i umieszczać gdzieś w czasach 
patriarchów, lecz trzeba je rozumieć jako ciągły proces stwarzania kolejnych po-
koleń62. Najlepiej więc będzie myśleć o nieodległej decyzji Boga wobec swego sługi 
Izraela, która tym razem ma charakter ostateczny.

Po rozbudowanym przedstawieniu adresata, w którym zawarto już elementy 
zapewnienia o ocaleniu (w.8-9a), w w.10 pojawia się typowa dla wyroczni zbawienia 
formuła „nie bój się”, która wskazuje na to, że Bóg wysłuchał modlitwy czy wziął 
pod uwagę położenie adresata lub też obawy, które może wywoływać obecne jego 
położenie63. Paralelnie do ary stoi czasownik [tv, który pojawia się w Starym Testa-
mencie jeszcze tylko w Iz 41,2364. Posłużono się tutaj przeczeniem la; (iussivus)65, 
jak prawie zawsze w Dtiz (41,13 oraz 43,1.5 itd.)66. Podwójne uzasadnienie (yKi) we-
zwania do poniechania lęku koncentruje się na Bożym „Ja” (zaimek w chiastycznej 
pozycji). Akcent w pierwszym uzasadnieniu spoczywa na „z tobą”, czyli obietnicy 
Bożej obecności67, która wiąże się z Boża opieką i troską (np. 43,2.5). Pewność Bo-

57   Por. też Lm  5,22 czy rzeczowo bliską i  ostrą myśl z  Oz 1,9. sam odgrywa dużo mniejszą rolę 
w języku teologicznym niż rxb. Zob. H. Wildberger, „sam”, THAT I, kol. 879-892, zwł. kol. 886-891.
58   Zob. L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 87. Dla proroków była to kara za odrzucenie Bożych 
praw (por. Iz 5,24; 8,6; Jr 6,19 itp.).
59   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 365-366.
60   Tak H. Wildberger, „sam”, kol. 891; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 139 (Deuteroizajasz miałby de 
facto zaprzeczać temu, że JHWH kiedykolwiek odrzucił Izraela); podobnie K. Baltzer, Deutero-Jesaja, 
s. 144; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 191.
61   Do tego wiersza zob. poniższą analizę 49,7.
62   Swego rodzaju creatio continua; do interpretacji tych wierszy zob. poniżej.
63   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 140; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 158, a także H.-P. Stähli, „ary”, 
THAT I, kol. 765-778, tutaj kol. 771-774.
64   Wg K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  137-138, kwestię strachu sługi Izraela podkreśla to  paralelne 
wyrażenie i jego sens w 41,23, ma więc oznaczać stupor.
65   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 138.
66   Jedynie w 54,14 z aOl.
67   Obietnica obecności może odwoływać się tak do patriarchów (Rdz 26,3.24 itp.), jak i wojen Pana 
(Pwt 20,1) – zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 158.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

22

żych obietnic bazuje na samym Bogu (formuła „Ja jestem Bogiem/JHWH” jak w.13 
i 41,17; 43,3; 48,17), który przychodzi swojemu ludowi z pomocą. Bóg wzmacnia 
(#ma w faktytywnym pi.)68, czyli dodaje fizycznej siły i podnosi na duchu uciśnione-
go (por. Hi 16,5)69. Pf. wskazuje na dokonaną czynność, Bóg już wspierał i wspiera 
swój lud fizycznie i psychiczne (wobec wrogów). Spójnik @a; ma tutaj z pewnością 
znaczenie wzmacniające, potęgujące70. rz[ oznacza Boże wsparcie dla sługi Izra-
ela71. W Dtiz pojawia się przede wszystkim w słowach zbawienia 41,13-14; 44,2 
(w impf.) oraz w odniesieniu do sługi Pana w 50,7.972. Bóg trzyma czy podtrzymuje 
(%mt; przejście od pf. do impf. wskazuje na durativum; czasownik ten spotykamy 
też w Iz 42,1)73 Izraela prawicą, tj. swoją siłą, która jest wyrazem Bożej lojalności 
i niesie ludowi zbawienie (n. rectum yqId>ci; por. także Iz 51,5)74. 

Tak mocne uwypuklenie Bożego wsparcia dla Izraela znajduje uzasadnienie 
w treści obietnicy, w typowym dla wyroczni zbawienia opisie konsekwencji Bo-
żej interwencji w w.11-12. Bóg obiecuje usunięcie wrogów swojego sługi. Począt-
kowe deiktyczne !he wiąże się z przedstawianą zaskakującą rzeczywistością75 (jak 
w Iz 40,15; 49,21; 50,9), nową rzeczywistością (jak w 42,1) lub wskazuje na wnioski 
ze wcześniejszych słów (por. 41,24.29). Zawstydzenie (vwb) to nie tylko subiektyw-
ne odczucie wstydu, ale przede wszystkim obiektywne nieszczęście. Ważnym jego 
aspektem jest utrata uznania społecznego76. ~lk (ni.) jest właściwie synonimem 
vwb, nieraz występują razem (w Dtiz w 45,16-17; 50,7; 54,4)77. Określenie „wszyscy” 
być może wskazuje na, to że „gniewający się” stanowią pewną ogólną kategorię 

68   Czasownik ten w Dtiz występuje jeszcze tylko we wtórnym 44,14 (zob. K. Elliger, Deuterojesaja 
1, s. 421-422).
69   #ma przynależał pierwotnie do obietnicy Bożego prowadzenia w czasie wojny (Pwt 31,6-7; Joz 
1.6; 10,25), a  w literaturze deuteronomistycznej i kronikarskiej pojawia się paralelnie do qzx – zob. 
A.S. van der Wounde, „#ma”, THAT I, kol. 209-211.
70   Zob. Gesenius’ Grammatik, § 153.
71   Współpracę, wsparcie podmiotu dla drugiej osoby/osób. Czasownik nierzadko używany w kon-
tekście wojny. Pojawia się wyjątkowo często w  Ps  (w  prośbach i  zapewnieniach o  zaufaniu) oraz 
w Dtiz i 1-2Krn – do tego zob. U. Bergmann, „rz[”, THAT II, kol. 256-259; także w krytyce wytwa-
rzania bożków w Iz 41,6.
72   Poza tym w Dtiz jeszcze tylko w 49,8 (zob. poniższy komentarz do 49,8 i lista w K. Elliger, Deute‑
rojesaja 1, s. 128 przyp. 1).
73   „Chwytać” lub „trzymać” – nie tylko z powodu impf. lepsze jest tutaj to drugie znaczenie (w Ps uży-
wany w skargach) – zob. L. Ruppert, „%m;T'”, TWAT VIII, kol. 683-687 i J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 157.
74   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s.  158 i K. Elliger, Deuterojesaja 1, s.  141. Do znaczenia qd<c, zob. 
K. Koch, „qdc”, THAT II, kol. 507-530, tutaj zwł. kol. 512.
75   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 142; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 160.
76   Typowy motyw m.in. w skargach przeciwko wrogom (Ps 6,11; 35,4.26 itp.) – zob. przede wszyst-
kim F. Stolz, „vwb”, THAT I, kol. 269-272, zwł. kol. 270. 
77   F. Stolz, „vwb”, kol. 270, uważa, że oznaczał pierwotnie „zostać zranionym”. K. Elliger, Deuterojesaja 
1, s. 143; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 161, twierdzą z kolei, że pierwszy z nich opisuje bardziej reakcję 
emocjonalną, a drugi kompromitację społeczną.



2.1. Księga Izajasza 41,8-13

23

wrogów78. Nie podano, jaki miałby być powód ich wrogości (por. Ps 124,3)79. Iden-
tyczne wyrażenie pojawia się w Iz 45,24, ale z suf. odnoszącym się do Boga. Ko-
lejne grupy przeciwników zostały opisane za pomocą n. rectum rzeczownika yven>a;, 
co oznacza, że rekrutują się oni wyłącznie ze świata ludzkiego. Forma pl. (st. cs.) 
może wskazywać na wiele wrogich osób (jednostek)80. Pierwsza grupa wrogów 
to przeciwnicy sądowi (z terminus technicus byrI; por. 41,21; 50,8)81. Nie będą oni 
mieli żadnego znaczenia (!yIa:K. jak w 40,17)82 i ostatecznie czeka ich zguba (dba, który 
nigdzie więcej nie występuje w Dtiz)83. W środku tej części (pomiędzy dwoma para-
mi określeń wrogów) odbiorca dowiaduje się o nowej, zaskakującej sytuacji: Izrael 
będzie się rozglądał za przeciwnikami84, których mu na wygnaniu nie brakowało, 
ale ich już nie będzie. Ich nieobecność zdaje się wiązać z ich całkowitą zagładą85 (jak 
w Ps 37,36; Ez 26,21; por. też Jr 50,20 itp.). Jeśli hapaxlegomenon tWCm; wywodzi się 
od czasownika hcn, to chodziłoby o przeciwników, którzy w sporach odwołują się 
do przemocy (Wj 2,13; 21,22; 2Sm 14,6; Ps 60,2)86. Tak samo jak oponenci w są-
dzie również militarni wrogowie będą dla Izraelitów bez znaczenia (sp,a, paralelnie 
do !yIa: - np. w 40,17)87. Wprawdzie hm'x'l.mi nie musiałaby być rozumiana dosłownie88, 
to jednak w Dtiz pojawia się właśnie w sensie dosłownym (42,13.25), nawet jeśli 
wyraz miewa w Starym Testamencie szersze znaczenie (por. Ps 120,7). Zagrożenie 
wojenne nawet dla mieszkających w Babilonie wcale nie musiało być nierealną per-
spektywą89. Wszyscy potencjalni wrogowie Izraelitów znikną, nie będą już więcej 
stanowić zagrożenia. Być może mamy do czynienia ze stopniowaniem wrogości: 
od pałających gniewem przez przeciwników w sądzie po tych, którzy odwołują się 
do przemocy, by skończyć na wrogich żołnierzach90.

Na końcu wyroczni (w.13) powtórzono z niewielkimi zmianami zapewnienie 

78   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 160.
79   Przypuszczenie w K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 142, że chodzi o wrogów w obszarze życia prywat-
nego, mogłoby być brane pod uwagę dla hapaxl. tWCm; (zob. poniżej).
80   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 139.
81   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 142.
82   Do tego wyrażenia z k zob. przede wszystkim K. Elliger, Deuterojesaja 1, s.  56.
83   Zob. E. Jenni, „dba”, THAT I, kol. 17-20.
84   vqb pi. oznacza zasadniczo szukanie czegoś zgubionego – zob. G. Gerleman, „vqb”, THAT I, kol. 
333-336, zwł. kol. 333.
85   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 162. 
86   Zob. HAHAT. Podobnie interpretuje to wyrażenie L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 88. 
Należy uwzględnić, że może chodzić o indywidualne spory, tj. pomiędzy jednostkami, a nie grupami.
87   Por. też 41,29. Wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 56; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 99, rzeczownik ten 
oznacza przede wszystkim „koniec”.
88   Jak chcieliby J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 163 czy K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 142, według którego 
wszystkie określenia wrogów należy rozumieć obrazowo. 
89   A. Schoors, I am God your Saviour, s. 58, uważa za pewne, że wrogami, o których jest mowa, 
są Babilończycy.
90   Nawet jeśli nie zawsze terminy te są w ten sposób rozumiane, to dostrzega się tutaj stopniowanie 
– zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 142; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 160.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

24

o Bożej pomocy z w.10 (kompozycyjne obramowanie obietnicy w części środkowej). 
Początkowe yKi może wprowadzać potwierdzające uzasadnienie dla poprzedzającej 
obietnicy91, jak i emfatyczne potwierdzenie: „z pewnością”92. Bóg jest gwarantem 
spełnienia obietnicy. Kolejnymi po „Bóg twój” apozycjami dla imienia Bożego 
są wyrażenia imiesłowowe: „trzymający ciebie” (por. w.9), przy czym teraz dodano 
„za prawicę twoją” (por. w.10, gdzie jednak mowa jest o Bożej prawicy)93, oraz 
„mówiący tobie”. Mogłoby się wydawać, że drugie z nich jest składniowo zbędne, 
ale w rzeczywistości tworzy obramowanie nawiązujące do w.994, w którym tak samo 
jak tutaj przywołuje się słowa już wcześniej wypowiedziane przez Boga. Dwukrotne 
użycie w w.13 zaimka „Ja” wyraźnie pokazuje, że końcowe zapewnienie ma charak-
ter emfatyczny – Izrael nie może mieć żadnych wątpliwości, że tak się stanie, gdyż 
potężny Bóg (por. 40,12-31) wspiera swój lud. 

Budowa wyroczni jest klarowna, choć Bóg dwa razy cytuje w niej samego siebie. 

w.8-9a: adresat (rozbudowane) – bezpośrednie zwrócenie się do Izraela  
(w 2. os. sg.) 
	� w.8: Izrael tytułowany jest sługą Bożym, wybrańcem i potomstwem 

Abrahama
	� w.9a: powołanie Izraela ze wszystkich krańców świata (rozproszonej 

diaspory)
w.9b: wprowadzenie (w.9ba) i autocytat słów Bożych – adresatem jest wybrany 
sługa Boży (w.9bb)
w.10a: wezwanie „nie bój się” uzasadnione obecnością Boga Izraela
w.10b: zapewnienie o otrzymanej pomocy, Bożego wsparcia 
w.11-12: obietnica, zapowiedź ocalenia od różnego rodzaju przeciwników
	 w.11a: zawstydzenie pałających gniewem na Izraela
	 w.11b-12aa: przeciwnicy sądowi znikną (z sądu) 
	 w.12ab-b: prześladowcy i wrogowie militarni będą bez znaczenia
w.13: końcowe zapewnienie
	 w.13a: Bóg podtrzymuje Izraela 
	� w.13b: autocytat Bożej wyroczni zbawienia („nie bój się” i zapewnienie 

o pomocy)

Obramowanie środkowej części (w.11-12) tworzą w  chiastycznym układzie 
w.10a+13b oraz w.10b+13a. Ponadto końcowe „mówiący” (w.13ba) nawiązuje 
do w.9ba, a „sługa mój” (w.8+9b) otacza mowę o pochwyceniu Izraela na krańcach 
świata.

Wątpliwości może budzić integralność literacka tej perykopy. Mamy do czynienia 

91   Tak np. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 164.
92   Tak R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 146.
93   K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  144, zwraca uwagę, że  posłużono się acc., a  nie przyimkiem b 
(por. Iz 42,6; 45,1; dalej również 51,18), co ma właśnie wskazywać na związek z w.10.
94   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 144.



2.1. Księga Izajasza 41,8-13

25

nie tylko z prawdopodobnie dwukrotnym autocytatem słów Bożych (w.9b.13b) 
i użyciem nietypowego dla poezji spójnika rv,a] (w.8a.9a), ale przede wszystkim 
z szeregiem powtórzeń (yDIb.[; i ^yTi_r>x;B., a nawet hT'a; w w.8 i 9b, qzx hi., rz[ pf., ar"yTi-la; 
oraz !ymiy" i  rma w w.9-10 i 13). Do tego dochodzi jeszcze identyczne sformułowanie 
w w.8b i 2Krn 20,7. Powtórzenia w poezji mogą pełnić funkcję kompozycyjną, 
analizowana perykopa ma wyraźnie klamrową budowę. Ponadto powtórzenia nie 
są dubletami (w analizie integralności literackiej), jeśli nie wnoszą nowych tre-
ści95. To samo dotyczy autocytatów, które poza funkcją kompozycyjną mogą wraz 
z formułą „nie bój się” wzmacniać zapewnienie o Bożej pomocy96. Z naciskiem 
powtarzają, że odbiorcy mają się postrzegać za Bożego sługę. Przysługuje im za-
szczytny tytuł Bożego sługi, przy czym na razie nie wiąże się z nim żadne zadanie, 
a jego wybranie jest trwałe. Przytoczenie przez Boga własnych słów poprzedzone 
ptp. rmeaoh' ma miejsce jeszcze w 44,26b-2897. Natomiast zwraca uwagę, że Izrael, ad-
resat wyroczni, jest rozproszonym po całym świecie ludem (w.9a), tak że obietnica 
obejmuje nie tylko wygnańców babilońskich, ale cała diasporę izraelską. W świetle 
zapowiedzi dotyczących upadku Babilonii (rozdz. 47 czy 43,14; 48,14; zdobycie 
przez Cyrusa miasta w 45,1-7*), wezwania do opuszczenia Babilonu w 48,20 (przy 
czym nazwy „Babilon” i „Chaldejczycy” nie pojawią się więcej po 48,20, tj. w drugiej 
części Dtiz rozdz. 49-55) trzeba postawić pytanie, czy przynajmniej w.9(a) nie jest 
redakcyjnym rozszerzeniem98? Nie ma jednak powodu, by kwestia diasporę mu-
siała automatycznie wskazywać ma późne pochodzenie, jako że diaspora izraelska 
powstała prawdopodobnie wkrótce po upadku Jerozolimy (w 587 r. p.n.e.)99.

Integralność literacka była w badaniach różnie oceniana. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 138, uznał 
w.8b za wtórny, gdyż wzmianka o Abrahamie ma być zawsze u proroków wtórna. Podobnie J. van 
Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 54 przyp. 162, który jednak formułuje jedynie podejrzenie, 
że w.8b mógłby być wtórny. 
Z kolei R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 138-147, za dodatki uważa w.8ab (z powodu 
rv,a] i nieużycia przyimka b, a nie biorąc pod uwagę już choćby faktu, że paralelność Izrael/Jakub 
jest częsta w Dtiz), w.9a (konstrukcja z rv,a], qzx bez dopełnienia „ręka”, zbyt długie metrycznie 
oraz idea powołania z daleka, co dotyczyć ma w Dtiz m.in. powołania Cyrusa w 46,11a), w.9b 

95   Zob. H.-J. Hermisson, „Einheit und Komplexität Deuterojesajas“, s. 292.
96   Autor w żaden sposób nie musiał się niewolniczo trzymać schematu gatunku wyroczni zbawienia 
– tak też K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 134-136.
97   Zob. poniższa szczegółowa analiza tych wierszy.
98   Wraz z uznaniem całego w.9 za wtórny odpadłby szereg powtórzeń w tej perykopie, z wyjątkiem 
w.13, który jednak mógłby być wtedy końcowym emfatycznym zapewnieniem, zastępującym naj-
słabiej uformowaną część wyroczni zbawienia zwaną celem (do tej końcowej części wyroczni zob. 
K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  135 czy już J.  Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s.  18.22-24). Taką 
tezę sformułowałem w J. Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza (Iz 40-48), 
s. 28-31, gdzie postulowałem również wtórność w.8b. W każdym razie trójczłonowy paralelizm nie 
może być podejrzany.
99   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 707 (wraz z literaturą w przyp. 135).



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

26

(kontynuacja w.9a, dublet i sam, który w Dtiz pojawia się jeszcze tylko w 54,6, a więc poza rozdz. 
40-53), w.10b (bo #ma występuje jeszcze tylko we wtórnym 44,14a, tak samo jak %mt w 42,1a, zaś 
nigdzie więcej w Dtiz nie znajdziemy obrazu, że JHWH wspiera kogoś swoją prawicą, w prze-
ciwieństwie do  Triz 62,8; 63,12, qdc z  suf. odnoszącym się do  JHWH ma  stać jeszcze tylko 
we  wtórnych 42,21a; 51,5a). Argumentacja językowo-stylistyczna R.P.  Merendino odnosząca 
się głównie do pojedynczych wyrazów nie może przekonywać. Pomijając wszystko inne, trzeba 
by wykluczyć możliwość zapożyczania przez redaktorów wtórnych fragmentów poszczególnych 
pojęć z pierwotnych tekstów. Jego argumentacja, w której wtórność jest uzasadniana wtórnością 
innych fragmentów, może być podejrzewana o petitio principii100. 
Jeszcze inaczej K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 141.144, który postuluje skomplikowany, trzystop-
niowy proces powstania perykopy, w której wpierw chodziło o relację pan-sługa w codziennym 
znaczeniu, potem JHWH ze swoim sługą w tradycji prorockiej (na  tym etapie mamy ustano-
wienie proroka na  sługę Bożego), a  na  końcu JHWH z  Izraelem jako sługą (jako wielkością 
kolektywną). Na każdym z tych etapów Bóg powoływał sługę do wypełnienia jakieś misji. Bez 
zwrócenia się do Izraela jako sługi tekst mówiłby o ustanowieniu proroka. Hipotetyczność takiej 
rekonstrukcji jest aż nadto wyraźna.

Podsumowanie. W tej perykopie tytuł sługi Bożego nadano Izraelowi, którego 
łączy z Bogiem szczególna relacja. Bóg wybrał Izraela, ochrania go i ratuje. Wybra-
nie to ma charakter ostateczny, niezmienny i opiera się na Bożej woli zbawczej. Jest 
nowym aktem zbawczym, który ma jednak korzenie w relacji Boga z Abrahamem, 
Bożym „przyjacielem” (w.8b). Nie ma tu mowy o żadnym zadaniu powierzonym 
temu słudze. Choć o słudze Izraelu mówi się w liczbie pojedynczej, to za takim okre-
śleniem stoi oczywiście społeczność Izraela, która składa się nie tylko z wygnańców, 
ale również z rozproszonej po całym świecie diaspory izraelskiej (w.9a, choć nie 
ma pewności, czy wiersz ten nie jest redakcyjnym uzupełnieniem rozszerzającym 
obietnicę na diasporę). Bóg usunie wszystkich wrogów sługi Izraela.

2.2. Księga Izajasza 42,18-25

18. 	 Głusi słuchajcie,
	 a ślepi przyjrzyjcie się, aby zobaczyć!
19.	 Kto jest ślepy, jeśli nie sługa mój101,

100   Zob. też krytyczne recenzje prac R.P. Merendino: O. Kaiser, „[Rezension] Merendino, Rosario 
Pius, Der Erste und der Letzte 1984”, ThLZ 109/6 (1984), s. 431-433; H.-J. Hermisson, „Deuterojesaja
-Probleme. Ein kritischer Literaturbericht“, VF 31 (1986), s. 57. Do metodologii zob. przede wszyst-
kim O.H. Steck, Exegese des Alten Testament: Leitfaden der Methodik, s. 45-60; J. Slawik, Egzegeza 
Starego Testamentu. Wprowadzenie do metod egzegetycznych, Warszawa 2004, s. 45-51.
101   Pomimo dobrego poświadczenia tej lekcji (jedynie w G odczytano rzeczownik w pl.) K. Elliger, 
Deuterojesaja 1, s. 270, uważa suf. za błędny, zastępując go imieniem JHWH, co wprawdzie pasowa-
łoby do ostatniego zdania w tym wierszu, jednak pociągałoby za sobą konieczność kolejnych korekt. 



2.2. Księga Izajasza 42,18-25

27

	 i głuchy jak102 posłaniec mój, którego posyłam (chciałbym posłać)?
	 Kto jest ślepy jak ten, któremu odpłacono103,
	 i ślepy104 jak sługa JHWH?
20.	 Widziałeś wiele, ale nie zważasz (na to)105,
	 otwarłeś uszy, ale nie słyszysz (chcesz słuchać).
21.	 JHWH zechciał z powodu sprawiedliwości (zbawienia) swojej106

	 uczynić107 wielką Torę i chwalebną108.

102   Choć w G i V użyto tego samego przyimka co w pierwszej linii, to trudno byłoby uznać to za pod-
stawę do korekty, raczej za wygładzenie tekstu. Wprawdzie w G głuchym jest oi` kurieu,ontej auvtw/n 
(ponownie pl.), co  mogłoby odpowiadać hebrajskiemu wyl'v..m  [~ai  yKi] (tj.  ptp. q. czasownika lvm1, 
„układający przypowieści”), to  jednak nic nie wskazuje na błąd kopisty w tekście hebrajskim (jak 
chciałby K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 270-271), raczej na brak w G fragmentu tekstu (w G pominięto 
rWE[i ymi xl'v.a, ykia'l.m;K.) – aberratio oculi (tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 267).
103   W pu. „być nagrodzonym/ukaranym” (zob. HAHAT). Powszechnie TM uchodzi za uszkodzony 
(zob. HAHAT) czy błędnie zwokalizowany (tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 270-271, według któ-
rego powinien stać pl. ~liv.mo, w znaczeniu jak w poprzednim półwierszu, co mogłaby poświadczać S; 
podobnie L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 111, który jednak tłumaczy ptp. lvm1, „sprawujący 
władzę”). Z kolei U. Berges, Jesaja 40-48, s. 251 i 260, uważa, że chodzi o imię własne (zob. poniżej), 
a K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 202, postuluje ~[; lvem, „władca ludu”, co jednak nie znajduje żadnego 
potwierdzenia w świadectwach. Jednak Qa czy V potwierdzają zasadniczo TM. 
104   Korekta na „głuchy” za 2 Mss i s’ (tak BHS; też T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, 
s. 228 czy nie bez wątpliwości C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 89 przyp. 2) byłaby niczym innym 
jak wygładzeniem tekstu (wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 272, to propozycja, która odpowiadałaby 
obecnej, tj. redakcyjnie rozszerzonej postaci tekstu).
105   Najprawdopodobniej w.20 nie jest poprawny, ale wszelkie korekty są raczej próbą odgadnięcia, 
o czym miałby mówić (pierwotnie?) tekst. Qa poświadcza TM, także G, choć ostatni czasownik od-
daje w 2. os., zaś Q i fragment z genizy kairskiej (zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 272) wskazują 
na początkowy inf. cs./abs. (oba możliwe – zob. Gesenius’ Grammmatik, § 75n; do inf. abs. z dopeł-
nieniem § 113f; taką lekcję preferuje J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 270, zauważając fonetyczny związek 
z tABr:). rmvt zgodnie oddają wszystkie Vrs i poza dwoma Mss pozostałe świadectwa hebrajskie. Na-
tomiast wiele Vrs w drugim półwierszu używa 2. os. (G, V, S i w pl. T – do tego K. Elliger). W takiej 
sytuacji najlepiej jest odczytywać cały wiersz w 2. os. (tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 89 
przyp. 3; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 111), co wymagałoby jedynie korekty ostatniego 
czasownika, choć trudno byłoby odeprzeć zarzut wygładzenia tekstu. Dużo mniej prawdopodobne 
jest odczytywanie całego wiersza w 3. os. (jak chciałby T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, 
s. 227-228). Potrzebę harmonizacji odrzuca J.L. Koole, odczytując pierwszą linię w 3. os., a drugą w 2. 
os.; tak też U. Berges, Jesaja 40-48, s. 249.251. 
106   V odnosi suf. nie do  JHWH, ale do osoby trzeciej, sługi, a w G w ogóle nie oddano suf. (i[na 
dikaiwqh/|; aor. pass.).
107   Impf. można by ująć jako odrębne zdanie (por. Qa, gdzie w poprzedza czasownik, co jednak może 
być wynikiem dttg albo odwrotnie hpgr w TM; por. też spójnik w G i V), ale lepiej jako formę czasow-
nikową podporządkowaną #px (tak Gesenius’ Grammmatik, § 120c), tym bardziej że w przeciwnym 
razie #px zostałoby użyte bez dalszych określeń (abs.). Zob. też rozważania w J.L. Koole, Isaiah III.1, 
s. 271-272.
108   Hi. tego czasownika pojawia się jeszcze tylko w Syr 33,7 („okazywać się mocnym”) i Qumran 
(zob. HAHAT). BHS chciałaby dodać suf. „ją” za Qa , w którym jednak nie musi to być suf., lecz długa 
forma impf.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

28

22.	 A on jest ludem złupionym i splądrowanym,
	 zamkniętymi109 w lochach110 są oni wszyscy
	 i w więzieniach111 zostali ukryci112,
	 stali się łupem, a nie ma nikogo, kto by ratował, 
	 zdobyczą113, a nie ma nikogo, kto by powiedział: Oddaj!114

23.	 Kto wśród was przysłuchuje się temu,
	 zważa i słucha na przyszłość115?
24.	 Kto wydał na splądrowanie116 Jakuba
	 i Izraela łupieżcom?
	 Czyż nie JHWH, przeciwko któremu zgrzeszyliśmy?
	 Ani nie chcieli drogami jego chodzić,
	 ani nie byli posłuszni Torze jego.
25. 	 Tak że wylał na niego gniew swój117

	 i przemoc wojny

109   Hapaxl. (hi. inf. abs.) wyprowadzany z rzeczownika xP; („klatka-pułapka”). BHS, HAHAT kory-
gują na ho. pf. 3. pl.: „zostali uwięzieni” (tak też T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 228). 
Jednak ze względu na elastyczność znaczeniową inf. abs. (zob. Gesenius’ Grammatik, § 113, np. dla 
opisu stanu - § 113h), korekta jest zbędna (podobnie J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 274). 
110   Wydaje się, że  w  TM stoi pl. rzeczownika rWxB', czyli „młodzieńcy”, „oddziały wojskowe” (tak 
też V, T i S – do tego J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 274). Być może należałoby wokalizować –B. (od rxo2) 
(tak HAHAT; BHS czy L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 112), ale lepsza mogłaby być forma 
z przedimkiem z TM (za K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 273). 
111   Niezwyczajny st. cs. z dwoma rzeczownikami w pl. – do tego zob. Gesenius’ Grammatik, § 124q 
(i komentarze).
112   Lub „ są trzymani w ukryciu”. Ho. występuje tylko tutaj w Starym Testamencie (por. hi. w 49,2).
113   Pojęcie znaczeniowo synonimiczne do  paralelnego, a  co  więcej obydwa odpowiadają dwóm 
pierwszym czasownikom w  tym wierszu, bo  hS'vim. wywodzi się z  ssv, formy obocznej hsv (zob. 
HAHAT). Choć jeden przyimek może obejmować dwa (lub więcej) paralelne sformułowania (zob. 
Gesenius’ Grammatik, §119hh), to  i  tak BHS; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 273, uzupełniają o po-
świadczone w Qa i w niektórych Mss l (taką możliwość dopuszcza też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 275), 
którego brak miałby być wynikiem haplografii. BHS powołuje się też na S, T i V, ale przekłady nie 
mogą w żaden sposób uzasadniać takiej korekty.
114   Impt. hi. forma pauzalna – zob. Gesenius’ Grammatik, § 29q.72y i HAL.
115   Czy „na potem”; do tłumaczenia tego wyrażenia zob. HAHAT.
116   Przyjmuję Q (por. w.22) – zob. HAHAT. BHS; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  199; T. Brzegowy, 
Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 228, wybierają K (tak też Qa, w którym tej samej formy użyto też 
w w.22), tj. ptp. po. hsv („grabieżca”; po. [pf.] jest poświadczony w Iz 10,13), co daje osobowe znacze-
nie jak w paralelnej linii, gdzie jednak ptp. stoi w pl. Vrs nie wskazują na to, że wyraz odczytano jako 
ptp. – do tego zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 273. 
117   Dosłownie „gorąc nosa swego”. W Qa rzeczowniki te tworzą st. cs., co  jest lekcją preferowaną 
w K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 273. Jednak apozycja lub jej wariant tzw. permutativ (zob. Gesenius’ 
Grammatik, § 131k) w TM nie budzi zastrzeżeń, tym bardziej że oba rzeczowniki stoją koło siebie 
w st. abs. też w Iz 66,15 (każdy z nich osobno może oznaczać gniew, np. Jr 44,6), a nigdzie więcej 
w Biblii Hebrajskiej nie tworzą st. cs. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 280, rozumie w przed kolejnym wyra-
zem eksplikatywnie (zob. Gesenius’ Grammatik, § 154a przyp. 1b), co prowadzi go do nieco innej, 
niezgodnej z akcentem masoreckim organizacji tekstu (zob. s. 279).



2.2. Księga Izajasza 42,18-25

29

	 i palił go (gniew) wokoło, a nie poznał,
	 i spalił go, a nie bierze sobie (tego) do serca.

Perykopę tę poprzedza hymn czczący JHWH jako zwycięskiego wojownika, 
zamykający pierwszą część kompozycji księgi Dtiz (42,10-13)118 oraz 42,14-16, 
który poza enigmatycznym w.14 jest mową Bożą (w 1. os.) o Bożej niszczącej in-
terwencji w naturze (w.15) i bezpiecznym prowadzeniu ślepych przez nieznane 
tereny (w.16). Natomiast w.17 jest z pewnością wtórną krytyką bałwochwalstwa119, 
która łączona jest z w.14-16120: hańba spotka tych, którzy uważają nieme posągi 
za bogów. Badane wiersze natomiast podejmują kwestię ślepoty Izraela, który ni-
czego z doświadczonego nieszczęścia się nie nauczył. W w.14-16 nie ma adresata 
explicite, podczas gdy w.18 rozpoczyna się apelem skierowanym głuchych do i śle-
pych. Z kolei 43,1-7 to wyrocznia zbawienia, w której Bóg obiecuje opiekę nad 
powracającymi wygnańcami (z formułą posłańca w 43,1, wskazującą na początek 
nowej perykopy). Natomiast wprowadzające hT'[;w> w 43,1 tworzy pomost pomiędzy 
42,18-25 wspominającym grzechy Izraela a obietnicą odmiany ich losu z 43,1-7121. 

Morfokrytycznie perykopa jawi się jako złożona. Ma przede wszystkim charak-
ter polemiczny, na co wskazują już pytanie retoryczne, mające poruszyć odbior-
ców. Mogłaby więc przywodzić na myśl dysputację122, ale trudno byłoby wskazać 
tu na przesłanki (Disputationsbasis), z których można by wyprowadzić się przeko-
nujący wniosek123. 

Cały fragment naznacza początkowe wezwanie (w.18) skierowane do głuchych 
i ślepych, aby słuchali i uważnie się przyglądali. Nie może chodzić o fizyczne ka-
lectwo, bo wtedy apel ten byłby absurdalny, lecz o niechęć do zdania sobie sprawy 
z tego, co każdy może i powinien zauważyć (por. Iz 59,10). Jest więc jednocześnie 

118   Zob. J. Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza (Iz 40-48), s. 48-50.
119   Por. Iz 40,18-20; 41,[5.]6-7 czy 44,9-20; do tego zob. H.D. Preuβ, Verspottung fremder Religionen 
im Alten Testament, s. 192-237.
120   Np. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 256-257.267-268; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 89; K. Bal-
tzer, Deutero-Jesaja, s. 197-198; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 258-259; także L. Stachowiak, Księga Iza‑
jasza II – III, s. 109-110 i J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 252-253.260, którzy zaprzeczają redakcyjnemu 
pochodzeniu w.17. 
121   Zob. np. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 200. Stąd obie perykopy bywają analizowane wspólnie, jak 
w K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 269-305, choć nie ma wątpliwości, że pierwotnie mieliśmy do czynie-
nia z dwoma samodzielnymi jednostkami (s. 279-281).
122   Tak R.F. Melugin, The Formation of Isaiah 40 -55, s. 103-104. Z kolei C. Westermann, Das Buch 
Jesaja, s.  90, uważa ten trudny tekst za  mowę sądową, która przypomina też dysputację; za  nim 
A. Schoors, I am God your Saviour, s. 201-207, dostrzegając różne elementy formalne, uznaje tekst 
za mowę sądową, w której Bóg uzasadnia ukaranie Izraela i kieruje przeciwko Izraelowi oskarżenie, 
które Izraelici wcześniej skierowali przeciwko Bogu (por. w.22, mający się wywodzić ze skargi ludu).
123   Zob. J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  264 i  poniższe uwagi do  gatunku 43,8-13. Warto zaznaczyć, 
że można mieć zasadne zastrzeżenia co do istnienia gatunku dysputacji w ogóle – zob. H.-J. Hermis-
son, „Diskussionsworte bei Deuterojesaja: Zur theologischen Argumentation des Propheten“, EvTh 
31 (1971), s. 665-680.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

30

krytyką oporu odbiorców. Nie chcą się zmierzyć z rzeczywistością, ze swoją niedolą, 
którą objaśniają prorockie wypowiedzi124 (por. też Iz 43,8). Motyw ślepoty pojawia 
się w Dtiz jeszcze poza kolejnym wierszem w 42,7 i w 42,16, a głuchoty w 43,8. 
Wszystkie ten teksty są związane z osobą sługi Bożego125. Intensywne przygląda-
nie się (jbn hi.)126 prowadziłoby do zauważenia, do zdania sobie sprawy (har)127. 
Czasowniki nie mają dopełnień, tak że z kontekstu musimy się dowiedzieć, czemu 
odbiorcy mają się przysłuchiwać ([mv) i przyglądać (jbn)128.

Boże pytania retoryczne w w.19 są wyrazem zdziwienia oporną postawą ad-
resatów. Tu pośrednio, a w w.24a bezpośrednio, oskarżenie o ślepotę i głuchotę 
(w w.19a w chiastycznej kolejności względem w.18) pokazuje, że sługą i posłańcem 
(kolektywnie) Bożym są Izraelici129, w pierwszym rzędzie wygnańcy babilońscy. 
O słudze Izraelu/Jakubie czytamy też w 41,8 (choć w w.9a tytuł odnosi się też 
do diaspory); 44,1-2.21; 45,4; 48,20130. Natomiast o posłańcach w Dtiz mowa jest 
jeszcze tylko w 44,26a, i to w pl., gdzie oznacza proroków, ale nie utożsamianych 
ze sługą (w sg.)131. Tutaj zaś paralelnie wymieniany sługa i posłaniec zdają się być 
jedną i tą samą wielkością. Inaczej niż w 41,8-13 sługa obarczony został przez Boga 
zadaniem (xlv, który w impf. może mieć modalne znaczenie: Bóg chciałby, by jego 
posłaniec spełnił powierzone zadanie)132. Jakie zadanie ma do wypełnienia Izrael, 
wygnańcy, którego na razie nie są w stanie wypełnić z powodu swojej głuchoty 
i ślepoty? W perykopie nie ma żadnej podpowiedzi, a dowiemy się tego dopiero 
z 43,9-13, gdzie Boży świadkowie, Izraelici mają zaświadczyć o tym, że JHWH jest 
jedynym Bogiem i zbawicielem133. Na razie nie wierzą nie tylko w potęgę Boga, 
który stworzył świat, panuje nad narodami (40,12-26*) i kieruje historią (por. 41,1-
4.21-19), ale też zrozumieć, że ich żałosna niedola jest przez nich samych zawiniona 
(42,22-25). Skarżą się na bezczynność Boga (40,27), zamiast pokładać w nim ufność 
(40,28-31). Boży sługa Izrael dotknięty ślepotą i głuchotą nie chce pojąć, skąd się 

124   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 282 oraz U. Berges, Jesaja 40-48, s. 260, który wiąże głucho-
tę z  brakiem reakcji na  słowo prorockie, a  ślepotę – na  wydarzenia polityczne. Krytyka ta  może 
na pierwszy rzut oka przypominać Iz 6,10, to jednak w szczegółach wypowiedzi te są diametralne 
odmienne (do tego przekonująco H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 698-699).
125   Zob. poniższe ich analizy.
126   W Dtiz występuje jeszcze tylko w 51,1.2.6.
127   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 283.
128   Oba procesy kognitywne trzeba ujmować paralelnie, tak że trudno byłoby wnioskować, że słu-
chanie w jakiś szczególny sposób ma odnosić się do prorockiego zwiastowania, jak chciałby K. Elli-
ger, Deuterojesaja 1, s. 282-283, który uważa, że słuchanie stoi w emfatycznej pozycji i jest tożsame 
z otwarciem się na prorockie zwiastowanie.
129   Tak też np. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 283 czy J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 267; T. Brzegowy, Księga 
Izajasza rozdziały 40-66, s. 236-237.
130   Zob. komentarze do tych wierszy w niniejszym studium.
131   Zob. poniższa analiza tego fragmentu.
132   Najczęściej oznacza wysyłanie kogoś z misją, nieraz są  to prorocy – zob. M. Delcor, E.  Jenni, 
„xlv”, THAT II, kol. 910-916, zwł. kol. 912-914.
133   Do związku z 43,10 zob. też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 267-268.



2.2. Księga Izajasza 42,18-25

31

wzięła katastrofa wygnania. Powtarzanie przymiotników „głuchy” i „ślepy” tworzy 
emfazę. 

Druga część w.19 jest zaskakująca, gdyż dwa razy użyto określenia „ślepy” (a nie 
„ślepy/głuchy”) i porzucono mowę Bożą w 1. os. („sługa JHWH”; rzeczownik db,[, 
w w.19 usytuowano chiastycznie). Uwypuklono więc ślepotę, niechęć do dostrze-
żenia Bożego działania134. Problematyczne jest ptp. ~L'vum.. Jeśli mamy do czynienia 
z czasownikiem ~lv (TM), to może chodzić o to, że sługa Izrael za przewinienia 
został ukarany wygnaniem, co odpowiadałoby w.24-25. W koniugacjach intensyw-
nych ~lv, pomijając znaczenie „wypełnić ślubowanie”, oznacza przede wszystkim 
„płacić” czy „odpłacać”. Szczególne znaczenie ma w Hi 8,6 („odnowić”) i w 1Krl 
9,25 („ukończyć”, choć w pi. takie znaczenie jest wyjątkowe, to nie w q. i hi.)135. Stąd 
próbowano odmiennie interpretować to słowo: „wypełniający” Boży plan, co jed-
nak wymagałoby rewokalizacji czasownika na pi. lub hi. (koniugację czynną); jako 
„partner” Boży, związany z Nim przymierzem (por. 54,10)136, ale nie dałoby się 
wyprowadzić takiego nigdzie nie potwierdzonego znaczenia ani z rdzenia rzeczow-
nikowego, ani z rzeczownika137. Słowo interpretowano też jako formę czasownika 
lvm, czy to w znaczeniu „panować” czy „formułować/wygłaszać przypowieści”, 
a nawet „szydzić”. Miałoby chodzić o szyderców, którzy są przeciwnikami proroka 
(por. Iz 28,14)138, czy władców139. Jednak paralelizm i kontekst przemawiają za tym, 
że jest to określenie sługi Izraela, któremu odpłacono za winy.

Tekstowokrytycznie niepewny jest kolejny w.20. W każdym razie mowa jest 
w nim o słudze (w 3. lub raczej w 2. os. sg.), który choć wiele widział i słyszał, 
nie chce z tego wyciągnąć wniosków. Ponieważ czasowniki rmv i [mv są w impf., 
opisywana postawa nie należy do przeszłości, co uzasadnia też wezwanie z w.18. 
Sługa ma możliwość oglądania (har, który oznacza nie tylko „patrzeć”, ale również 
„stwierdzać coś, zaobserwować”), oraz słuchania („otwarte uszy”, przy czym xqp 
poza analizowanym wierszem zawsze w Biblii Hebrajskiej łączy się z dopełnieniem 
„oczy”, jak w Iz 42,7)140. Posiada więc zdolności poznawcze. Przedmiot poznania 
opisano słowem tABr:, tj. wiele (rzeczy). W pl. fem. nie pojawia się więcej w Dtiz141, 

134   Podobnie J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 268.
135   Zob. HAHAT i G. Gerlemann, „~lv”, THAT II, kol. 919-935, zwł. kol. 923-926.
136   Różne propozycje rozważa J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 267-269, wybierając właśnie tę ostatnią.
137   Nic nie wnosi również sugestia, że  jest to  imię własne Meszullam (2Krl 22,3; 1Krn 3,19 itd.), 
które miałoby być kodem podobnym do Jeszuruna z Iz 44,2, jak proponuje U. Berges, Jesaja 40-48, 
s. 260.262, nawet jeśli znaczenie tego imienia wiąże z winą i odpłatą.
138   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 284-285.
139   Jak chciałby L.  Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s.  111, którymi mieliby być przywódcy 
deportowanych.
140   Zob. HAHAT; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 270. Czasownik ten tylko te dwa razy występuje w Dtiz.
141   W przypadku przymiotnika pojawia się w znaczeniu „liczni” (pl. masc. w 52,14-15; 53,11-12; 
54,1), jako określenie wielkich wód (51,10), a rzeczownik w odniesieniu do wielu zabiegów Babilonu 
(47,9.12.13), które nie są  w  stanie przeciwdziałać katastrofie, do  licznego wojska ciał niebieskich 
(40,26) czy do pokoju (54,13).



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

32

tak że jesteśmy skazani na domysły, co kryje się za „wieloma”. Być może są to dzieła 
JHWH w ogóle, zarówno Boże działanie w stworzeniu i historii (np. Iz 40,12-26*), 
jak i węziej nieszczęścia, których Izrael doświadczył jako kary142. Choć widział 
i słyszał, wcale na to nie zważa (rmv w znaczeniu „trzymać się”, „przestrzegać”, 
stąd „zważać”)143 czy nie bierze pod uwagę ([mv w sensie „być posłusznym” czy 
„postępować adekwatnie”). Czasownik [mv tworzy obramowanie pierwszej części 
perykopy (w.18-20), a jednocześnie wiąże ją z kolejnymi wierszami (w.23 i 24). 
W tej pierwszej części krytykuje się sługę Izraela za to, że pomimo możliwości 
poznawczych nie zwraca uwagi na Bożą aktywność, Boże czyny144, i wzywa się go, 
by się otrząsnął ze swojej ślepoty i głuchoty.

Począwszy od w.21 nie ma już mowy JHWH (zob. też w.19b). Choć czasownik 
#px zdaje się mieć w Starym Testamencie pozytywny wydźwięk, to Iz 53,10145 uzmy-
sławia, że może mieć też bardziej dwuznaczny sens. W inf. ma osłabione znaczenie 
„chcieć”146, ![;m;l. wskazuje na powód lub cel działania147, którym jest Boże qd<c,. qd<c, 
oznacza z jednej strony właściwe, lojalne postępowanie, a z drugiej stan z niego wy-
nikający, tj. zbawienie czy harmonia społeczna (por. Iz 45,8; 51,5 z paralelnym [v;yE; 
w 51,7 jest powiązane z „Torą w sercach” ludu)148, przy czym obu tych znaczeń nie 
należy od siebie ostro oddzielać. Celem czy powodem Bożego działania jest obda-
rzenie zbawieniem, Jego zbawcza wola149, a sposobem jej realizacji jest wywyższenie 
Tory. Drugi półwiersz podkreśla wielkość i wspaniałość150 hr"AT (jeszcze w w.24). 

142   U. Berges, Jesaja 40-48, s. 262, myśli o zarówno o wydarzeniach związanych z wygnaniem, jak 
i wcześniejszych aktach karania i zbawienia; a J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 270, o Bożych aktach zbaw-
czych z wcześniejszej historii aż po ówczesny dzień. Natomiast K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 285, 
spekuluje, że jest to zapożyczenie z jakiegoś przysłowia, a ponieważ go nie znamy, nie da się ustalić 
jego precyzyjniejszej treści.
143   Zob. HAHAT; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 285 (nie tylko „obserwować”, ale też „zachowywać” 
to, co się zauważyło); podobnie J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 270.
144   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 203.
145   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 272. #pex'  hw"hy> + inf. – do 53,10 zob. poniższy komentarz do tego 
wiersza. Czasownik ten występuje w Dtiz jeszcze tylko w 55,11.
146   Czasownik ten wyraża zasadniczo przychylne, subiektywne czy obiektywizujące nastawienie – 
zob. G. Gerleman, „#px”, THAT I, kol. 623-626.
147   Zob. HAHAT, a wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 168-169, cel lub następstwo.
148   Zob. K. Koch, „qdc”, THAT II, kol. 507-530; a także B. Johnson (i H. Ringgren), „qd:c'”, TWAT VI, 
kol. 898-924. Do wtórnego 51,7 zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 187-188.
149   Zob. K.  Elliger, Deuterojesaja 1, 286, według którego qd<c, w  Dtiz zawsze oznacza zbawienie, 
którym Bóg obdarza, choć dla glosatora, który dodał w.21b, znalazła ona odzwierciedlenie w ka-
rze wygnania. Wprawdzie w.22-25 (por. np. Ps 51,6) mogłyby prowadzić do wniosku, że mowa jest 
o sprawiedliwości Boga, który słusznie ukarał swój lud (zob. rozważania w J.L. Koole, Isaiah III.1, 
s. 271-272), to jednak biorąc pod uwagę użycie tego terminu w Dtiz, nie wydaje się to prawdopodob-
ne. Co więcej, Bóg wprawdzie może karać człowieka i swój lud, ale trudno byłoby w takim kontekście 
odnaleźć pojęcie qd<c,, co dotyczy nawet Ps 51,6 – zob. E. Zenger (i F.-L. Hossfeld), Psalmen 51-100, 
s. 51-52.
150   ldg hi., jak i rda pojawiają się tylko tutaj w Dtiz. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 273, na podstawie Iz 9,2 
sądzi, że ldg hi. może oznaczać też „dawać wielkie (wskazanie)” (zob. też HAHAT – dla 2Sm 22,51 



2.2. Księga Izajasza 42,18-25

33

Słowo to w 42,4 (z suf. dla wskazania sługi) odnosi się do zbawczego porządku 
świata związanego z Bożym panowaniem151. Ponieważ w w.24 określa całość Bożych 
przykazań, a więc Torę przed duże „T”, takie znaczenie trzeba przyjąć i tutaj152. qd<c, 
z Torą splata się też w Iz 51,7, gdzie doświadczanie zbawczej woli Bożej jest ściśle 
związane z umieszczeniem w sercu ludu Bożej Tory153. Doświadczanie Bożego zba-
wienia i życie zgodne z Torą zbiegają się razem. W.21 mówi zatem, że Bożą wolą 
jest, by jego zbawienie i sprawiedliwość objęła sługę Izraela dzięki wywyższeniu 
Tory poprzez postępowanie, której jej odpowiada.

W obecnej postaci tekstu i zgodnie z powyższą interpretacją w.21 otwierają-
cy w.22 spójnik w wraz z podmiotem aWh, który uwypukla zmianę podmiotu (zob. 
JHWH z początku w.21), trzeba rozumieć jako przeciwstawny154. Złupionym ludem 
jest z pewnością Izrael (~[;)155, za czym przemawia również fakt, że rdzenie zzb i hsv 
pojawiają się w Dtiz jeszcze tylko w drugiej części tego wiersza (w.22b) i w w.24, 
a w tym ostatnim odnosząc się wprost do Jakuba/Izraela. Słowa te mają synonimicz-
ne znaczenie156. Ludowi jednak odebrano nie tylko wszystko, co miał, ale i wolność 
(w.22ab). hxp opisuje prawdopodobnie schwytanie157. rxo2/rxu to otwór, szpara, także 
dziura w ziemi, nora (Hi 30,6: schronienie dla mieszkańców stepów; 1Sm 14,11; 
Iz 11,8) czy kryjówka lwów (jaskinia? - Na 2,13)158. Paralelnie mowa jest o ukryciu 
(ho. abx; w Dtiz jeszcze hi. w 49,2)159 w więzieniach (por. 1Krl 22,27; 2Krl 25,27.29: 
miejsce kary), które w pl. wydają się być tutaj metaforą wygnania (por. Iz 42,7)160. 
Zarówno nora (na stepie), jak i ujęcie wygnania jako więzienia dla wszystkich 
Izraelitów zdają się nie przystawać do rzeczywistości wygnania babilońskiego161. 
Wyobrażenie takie nie pojawia się zresztą u innych proroków (wygnaniowych i nie 

[K] i Iz 9,2). Nigdzie więcej w Biblii Hebrajskiej hr"AT nie jest dopełnieniem czasownika ldg.
151   Tak też tutaj rozumie to pojęcie U. Berges, Jesaja 40-48, s. 264-265. Do 42,4 zob. poniższą analizę 
pierwszej Pieśni o słudze Pana. 
152   Wg T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 240, to „całość pouczenia Bożego”; a K. Elli-
ger, Deuterojesaja 1, s. 287, pisze o pobożności Tory (w.21b jest dla niego glosą). 
153   Do  Iz  51,4 i  7 zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  187-190, który nie wyklucza różnych 
znaczeń słowa Tora w redakcyjnym 51,1-8.
154   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 217 i 273-274, który kwestię ewentualnej wtórności w.21(b) pozo-
stawia nierozstrzygniętą.
155   Zob. komentarze, np. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 273.
156   Zob. przede wszystkim J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 273-274.
157   Zob. powyższą uwagę do przekładu.
158   Obraz z Na 2,13 może zaskakiwać, bo lwy nie polują dla samic ani nie zabierają łupu do kryjó-
wek, zjadają ofiarę na miejscu (wraz z lwiątkami). Dlatego L. Perlitt, Die Propheten Nahum, Habakuk, 
Zephanja, s. 24, uważa, że autor nie znał zwyczajów lwów.
159   Zob. HAHAT i S. Wagner, „ab'x'”, TWAT II, kol. 689-698, zwł. kol. 695, według którego kontekst 
wskazuje tutaj na  egzystencję na  wygnaniu, stąd wyrażenie musi oznaczać zatrzymanie w  jakimś 
miejscu (więzieniu).
160   Tak J. Hausmann, „al'K'”, TWAT IV, kol. 153-155, tu kol. 154.
161   Wg B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 293, nawet jeśli zdania te są hiperbolą, to i tak dowodzą, że Deu-
teroizajasz nie orientował się w sytuacji wygnańców.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

34

tylko)162. Stąd nie należy ich rozumieć dosłownie163: więzienie obrazuje ograniczenie 
swobody przenoszenia się164 (dodatkowo czasownik abx ho., powoduje, że sformu-
łowanie sprawia wrażenie dwuznacznego), a nora mizerną egzystencję. 

W.22b łączy się terminologicznie z w.22aa, powracają formy od rdzeni zzb i hsv/
ssv. Najbliższą paralelą jest 2Krl 21,14165. Lud pozbawiony własności (w.22aa) i wol-
ności (w.22ab) sam stał się łupem166. Co więcej, Izrael nie miał nikogo, kto by się 
za nim ujął, a Bóg najwyraźniej dotychczas nie zamierzał ich ratować (Ps 35,10; 
71,11; por. też Iz 43,11). Wyrażenie !yIa; z ptp. jest typowe w Dtiz (np. 41,26.28), 
a z ptp. hi. lcn często pojawia się w obrazie łupu lwa, którego mu nikt nie odbierze 
(Iz 5,29; Oz 5,14; Mi 5,7; w metaforze dla Boga w Ps 7,3; 50,22)167. bWv (hi.) w iden-
tycznym znaczeniu użyto w Iz 43,13. Izrael nie mógł liczyć na żadną pomoc: ani 
na wyrwanie z rąk wrogów (działanie), ani na nakazanie im (słowo) odstąpienia 
od ludu (oddanie łupu). Jedynym, który mógłby to zrobić, był Bóg, który jednak 
wydał swój lud wrogom, karząc go (w.24aa).

W w.23 mówiący ponownie – jak w w.18 – zwraca się do adresatów w 2 os. pl. 
Treściowo wiersz ten również nawiązuje do pierwszej części (w.18-20). Jednak tym 
razem uwaga koncentruje się jedynie na słuchaniu, co zdaje się implikować stosu-
nek do prorockiego zwiastowania168. !za hi. (por. uszy w w.20) oznacza używanie 
uszu, słuchanie169, nieraz występując paralelnie do [mv i bvq hi.170 W Oz 5,1 czy 
Iz 1,2.10; 8,9; 28,23; 32,9 dopełnieniem !za są prorockie słowa (oskarżenia i groź-
by)171. Paralelny bvq hi. uwypukla moment świadomego i chętnego słuchania172. 

162   Jr 32,2-3; 37,15.18 informuje jedynie o uwięzieniu w Jerozolimie Jeremiasza. Nie inaczej mają się 
sprawy w innych, nieprorockich tekstach mówiących o wygnaniu.
163   Na niewiele zda się teza, że prorok korzystał z języka skargi (tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, 
s. 92, który jednak nie podaje żadnych odnośników), bo w skargach brak jest jakiejkolwiek językowej 
paraleli, co zauważa K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 288-289. Takowe można by znaleźć jedynie dla 
„łupu” (zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s.  275).
164   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 204.
165   Wyrażenia zb;l'  Wyh' można znaleźć też w  Lb 14,3.31; Pwt  1,39; Jr  2,14; 49,32; Ez  26,5; 29,19; 
34,8.22.28; 36,4, a hS'vim. jeszcze w Jr 30,16; Ha 2,7; So 1,13.
166   Różnicę pomiędzy w.22aa i w.22b odnotowuje też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 273-274, który zwraca 
uwagę, że oba czasowniki występują zarówno z nieosobowym (pierwszy z nich np. w Jr 20,5 [suf.], 
a drugi w Oz 13,15), jak i osobowym dopełnieniem (odpowiednio w Iz 10,2 i Sdz 2,16), a także bez 
dopełnienia (Lb 31,53; por. też 2Krl 17,20).
167   Por. też Hi 5,4 oraz Iz 43,13; Hi 10,7. Ps 35,10 czy 71,11 poświadczają występowanie tego wyraże-
nia w skargach. Nieraz aspekt wyrywania ulega zatarciu, zwłaszcza gdy podmiotem jest Bóg (nie jest 
to specyficznie teologiczne pojęcie) – zob. U. Bergmann, „lcn”, THAT II, kol. 97-99.
168   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 276. 
169   Zob. G. Liedke, „!z>\<ao”, THAT I, kol. 95.
170   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 289.
171   W Dtiz pojawia się jeszcze tylko w 51,4, gdzie dopełnieniem jest Bóg, które daje Torę.
172   Zob. W. Schottroff, „bvq”, THAT II, kol. 684-689, zwł. kol. 685 i 689: w języku teologicznym, jeśli 
podmiotem jest człowiek, oznacza tyle co „być posłusznym”. W Dtiz znajdziemy go ponownie w 51,4 
oraz 48,18 (yt'wOc.mil.) i 49,1 (razem z [mv).



2.2. Księga Izajasza 42,18-25

35

Stojące na końcu [mv nawiązuje do w.18.20, tj. ram pierwszej części. Trzy czasowni-
ki dla słuchania tworzą coś w rodzaju superlatywu173. Słuchanie ma być nastawione 
na „to” - tazO, zaimek, który może być zarówno anaforyczny (np. Iz 43,9), jak i katafo-
ryczny (np. Iz 47,8; 48,20)174. W kontekście tej perykopy może odnosić się zarówno 
do zbawczej woli Boga z w.21a175, jak i kary z w.22, której przyczynę wyjaśniają 
w.24-25176. Nie wykluczając żadnej z tych możliwości, najprawdopodobniej odnosi 
się do słowa prorockiego, przede wszystkim zwiastowania Deuteroizajasza o nowym 
czynie zbawczym Boga (por. Iz 41,20.25-26; 43,18-19; 48,6-8). Zwiastowanie zba-
wienia w żaden sposób nie stoi w opozycji do prorockiej interpretacji nieszczęścia 
wygnania (por. Iz 46,8177; z podobnym połączniem mamy do czynienia w 48,1-21). 
Na końcu wiersza paralelnie do zaimka wskazującego stoi rAxa'l., który w Dtiz wska-
zuje na przyszłość (zob. 41,23)178. Choć tazO i rAxa'l. nie muszą się one odnosić do tego 
samego, to jednak odczytanie wiersza jako paralelizmu synonimicznego jest najbar-
dziej prawdopodobne179. Pytanie retoryczne wraz z superlatywnym zestawieniem 
trzech synonimicznych czasowników sprawia, że z niezwykłym naciskiem wzywa 
się Izraelitów do wsłuchania się i przyjęcia przesłania prorockiego o nadchodzącym 
Bożym zbawieniu. Może też zdradzać rozczarowanie oporną postawą ludu, który 
podobny jest do głuchego i ślepego (por. w.18-20)180. Zwracanie uwagi odbiorcom 
na przeszłe, teraźniejsze i przyszłe działanie Boga przypomina Deuteroizajaszowe 
mowy sądowe (por. 41,21-29, zwł. w. 22-23.25-26; 41,1-4; 43,8-13 itp.).

W.24 treściowo związany jest przede wszystkim z w.22 (tam o zzb i hsv), powraca 
w nim temat spustoszenia Izraela. Zaczyna się od kolejnych pytań retorycznych. 
Pierwsze z nich pyta o to, kto wydał (l !tn w analogicznym sensie w Iz 40,23; 43,28)181 
Izrael na spustoszenie (chiazm). Izrael chętnie nazywany jest w Dtiz Jakubem, 
oba określenia są przeważnie paralelne (40,27; 41,8; 43,1.22.28 itd.). Odpowiedź 
na pytanie zdaje się być nie tylko oczywista182, ale i została sformułowana wprost 
za pomocą kolejnego pytania retorycznego aAlh], domagającego się potwierdzenia 

173   Zaś wg J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 276, stopniowanie (climax).
174   Do tego zob. też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 276 czy K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 289.
175   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 289-290 (choć redaktor miał go następnie odnieść do wygna-
niowego losu Izraela i jego wyjaśnienia).
176   W tym drugim sensie J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 276, za tym może też przemawiać Iz 43,22-28.
177   Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 129-130, wiersz ten jest redakcyjny.
178   Do tego wyrażenia, które ma też inne znaczenia (por. Ps 114,3.5; Jr 7,24), zob. K. Elliger, Deute‑
rojesaja 1, s. 185.
179   Inaczej R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 276, według którego tazO odnosi się do prze-
szłości, a rAxa'l. do przyszłości.
180   Zob. przede wszystkim K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 289 i  J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 276, gdzie 
przedstawiono ponadto różne sposoby interpretowania tego pytania w historii badań.
181   Wyrażenie to pojawia się też w Iz 50,6 (zob. poniższy komentarz do tego wiersza).
182   J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 277, stwierdza, że tym razem nie może chodzić o kontrowersję JHWH 
czy bogowie, bo bogowie nie mogliby wydać Izraela jako swej własności, nawet jeśli wygnanie mo-
głoby być argumentem za przewagą obcych bogów nad Bogiem Izraela (por. Jr 44,18).



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

36

(por. Iz 40,21.28; 43,19; 45,21)183. Nie był to akt nieobliczalnego Boga, lecz wynik 
grzechu Izraela184. I nie jest to tylko stwierdzenie faktu, lecz wyznanie w 1. os. pl. 
Właśnie poprzez „my” wyróżnia się ono w najbliższym kontekście. Czasownik ajx 
obejmuje zarówno złe czyny, jak i wynikającą z nich niedolę człowieka185. W Dtiz 
pojawia się jeszcze w 43,27, a rzeczownik w 53,12 (z czwartą Pieśnią o słudze JHWH 
wiąże to zdanie także forma wyznania, jak w 53,1-11aa, por. zwł. 53,4-6).

Kontynuacja tej myśli została sformułowana w 3. os. pl. (w w.24aa Jakub/Izrael 
jest oczywiście wielkością kolektywną). hba, który tylko ten jeden raz spotykamy 
w Dtiz, występuje prawie zawsze z przeczeniem, wyrażając niechęć, swego rodzaju 
negatywną decyzję186. Lud odrzucił możliwość podążenia Bożymi drogami (%r<D<, 
która przenośnie oznacza sposób postępowania; por. Iz 53,6)187. Ponieważ paralelnie 
mowa jest o Bożej Torze, to drogi w pl. są niczym innym jak Bożymi przykazania-
mi188. Co ciekawe, jako określenie przykazań nie droga pojawia się więcej w Dtiz189. 
Wyrażenie „chodzić drogami (Bożymi)” zdaje się być typowo deuteronomistyczne 
(por. np. Pwt 8,6; 10,12; 11,22; 19,9; 26,17; 28,9; 30,16; Joz 22,5; 1Krl 2,3.14; 8,58 
itd.), oznaczając przestrzeganie Bożych praw190. Tylko tutaj w Biblii Hebrajskiej 
w wyrażeniu tym posłużono się inf. abs. (a nie inf. cs. tk,l,), co wynika z odmiennego 
szyku wyrazów191. Nigdy więcej też wyrażenie takie nie jest zależne od czasownika 
hba. Paralelna Boża hr'AT jest więc tutaj określeniem dla całości Bożych przykazań192. 
Tora jako dopełnienie czasownika [mv występuje jeszcze tylko w Prz 28,9; Iz 30,9; 

183   Pytanie takie jest tożsame z emfatycznym potwierdzeniem (zob. HAHAT).
184   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 278. Wz wprowadza zdanie względnie także w Iz 43,12 czy w innych 
poetyckich testach, takich jak Wj 15,13.16; Ps 10,2; 17,9 itp., tak więc nie świadczy o tym, że ta część 
wiersza miałaby być prozą (jak chciałby K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 290).
185   Ponieważ poza niewieloma wyjątkami używany zawsze w kontekście teologicznym czy religij-
nym, odnosząc się do dyskwalifikującego Bożego osądu, to jest tłumaczony przeważnie jako „grze-
szyć”. Znaczenie podstawowe ajx to „chybiać celu” (Sdz 20,16; hi.), a posługiwano się nim przede 
wszystkim w sensie przenośnym w odniesieniu do niewłaściwych czynów. Dyskwalifikuje formalnie 
i obiektywnie dany czyn, nie zaś motywy czy plany. Jest praktycznie synonimem [v;P, i !wO['. Funkcjo-
nuje w ramach całościowo pojmowanego związku pomiędzy postępowaniem i losem człowieka. Bóg 
może przerwać tez związek pomiędzy winą i karą, wybaczając i anulując karę, konsekwencje grzechu. 
Zob. R. Knierim, „ajx”, THAT I, kol. 541-548.
186   Zob. E. Gerstenberger, „hba”, THAT I, kol. 20-25, zwł. kol. 22.
187   Zob. G. Sauer, „%r,D,”, THAT I, kol. 456-460, tutaj kol. 458.
188   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 290-291.
189   Co zauważa K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 290.
190   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 279.
191   Zob. Gesenius’ Grammatik, § 113d. Por. typowe zestawienie inf. cs. z  czasownikiem hba 
w Rdz 24,5.8; 2Sm 13,25 itd. 
192   Boża Tora, o której mowa w Starym Testamencie obok Tory kapłanów i Tory Mojżesza, była już 
w Oz (np. 4,6) określeniem całości Bożej woli (ale nie w sensie całości tradycji Mojżeszowej, co za-
znacza J. Jeremias, Der Prophet Hosea, s. 66), choć w Iz mogła jeszcze oznaczać pojedyncze wskazania 
(np. w Iz 8,16 utożsamiona ze przesłaniem Izajasza) – G. Liedke, C. Petersen, „hr'AT”, THAT II, kol. 
1032-1043, tutaj kol. 1038-1040.



2.2. Księga Izajasza 42,18-25

37

Za 7,12 i Ne 13,3 (zob. też Ne 8,9)193, ale zawsze w acc. Nie ma więc pewności, czy 
na pewno mamy do czynienia ze zwykłą frazą deuteronomistyczną. Tak czy inaczej 
wiersz ten dobitnie pokazuje, że za nieszczęściem Izraela nie kryje się niezrozumiały 
los, ale karzące działanie Boga z powodu jego nieposłuszeństwa Bożym przykaza-
niom, Bożej Torze. W środku wiersza konstatacją taka został ujęta jako wyznanie 
grzechu. 

W.25 jest rzeczowo kontynuacją poprzedniego, a centralną ideą jest w nim Boży 
gniew. Trzykrotne impf. cons. sprawia wrażenia, że mamy do czynienia z czymś 
w rodzaju opowiadania o doświadczonej katastrofie. Bóg wylał na Izraela, o którym 
ponownie jak w w.24a mowa jest w sg., swój gniew. Z czasownikiem %pv łączy się 
wyobrażenie przelewającego się nadmiaru, używany jest w prorockiej metaforyce 
Bożego gniewu (z różnymi dopełnieniami)194. Zaś w Dtiz pojawia się tylko tutaj. 
Z dopełnieniem hm'xe, tj. gorąc i rozpalający od środka gniew195, występuje w Ps 79,6; 
Lm 2,4; 4,11; Jr 10,25 i często w Ez (7,8; 9,8; 14,19 itd.)196. Poza Iz 66,15 nigdzie 
więcej w Biblii Hebrajskiej jego apozycją nie jest @a;197 (ale por. yPia; !Arx] w Lm 4,11 czy 
So 3,8), który w sensie przenośnym oznacza okazywany gniew198. Z w.24b wynika, 
że powodem Bożego gniewu jest nieposłuszeństwo Izraela. Kolejnym dopełnieniem 
jest zWz[/ (st. cs.), odnoszący się do siły i potęgi (por. też Iz 43,17)199, a w połączeniu 
z hm'x'l.mi do przemocy związanej w wojną200. Boży gniew znalazł swój wyraz przede 
wszystkim w działaniach wojennych skierowanych przeciwko Izraelowi, co jak się 
wydaje, jest nawiązaniem do podbojów Nebukadnesara z lat 597 i 587 p.n.e.201 

W drugim zdaniu następuje zmiana podmiotu na hm'xe, jako że czasownik ma for-
mę fem.202 Boży gniew jest podobny do ognia. Palił on (jhl pi. przeważnie z pod-
miotem „ogień” lub „płomień”, np. Ps 83,15; 97,3) lud ze wszystkich stron, tak że nie 
istniała żadna możliwość ucieczki203 (por. Sdz 2,14). Ogień gniewu od zewnątrz 

193   Spotkać można natomiast hw"hy>‑tr:At)B. tk,l,l'/$lh (lub z suf., np. 2Krl 10,31; Jr 26,4; 32,23 [Q]; 44,10; 
2Krn 6,16; Ne 10,30). 
194   Też do opisywania emocji – do tego czasownika R. Liwak, „%p;v'”, TWAT VIII, kol. 428-437.
195   Zob. G. Sauer, „hm'xe”, THAT I, kol. 582-583.
196   Zob. H.-J. Hermisson, „Einheit und Komplexität Deuterojesajas“, s.  298 przyp. 47 (figura 
Ezechielowa).
197   Choć mogą być wymieniane jeden po drugim, np. Jr 7,20; 42,18 (BW10).
198   Zob. G. Sauer, „@a;”, THAT I, kol. 222-224.
199   Czasownik zz[ dla działań wojennych pojawia się np. w Sdz 3,10; 6,2 – zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, 
s. 280.
200   Zob. Wagner, „zz[”, w TWAT VI, kol. 1-14, tu kol. 3-4. hm'x'l.mi w Dtiz pojawia się jeszcze tylko jako 
n. rectum z vyai tj. „wojownik” (41,12; 42,13) – zob. też K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 291. 
201   Tak też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 280-281.
202   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 281. Zaś K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 291, za podmiot uważa hm'x'l.mi 
jako najbliższy rzeczownik fem. Jednak podmiotem wcale nie musi być najbliższy wyraz, a skutkiem 
byłoby uzyskanie dziwnej metaforyki.
203   Zob. J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  281. W  Ps  97,3 towarzyszy teofanii Bożej, paląc wokoło (bybis') 
Bożych wrogów.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

38

(„dookoła”) dotarł do wnętrza ludu204, pochłaniając go (b r[b; por. Hi 1,16; co wg 
Iz 43,2 w przyszłości nie będzie miało już miejsca)205. Jednak kara ta nie spowodo-
wała, by dotknięty nią Izrael zrozumiał ([dy; por. Iz 40,21.28) i wziął to sobie do serca 
(ble‑l[; ~yfi; por. Iz 47,7)206. Wprawdzie nie podano wprost, co ma być przedmiotem 
tego poznania, to jednak z bezpośredniego kontekstu wynika, że wyciągniecie wnio-
sków z tego, iż katastrofa jest wynikiem Bożego gniewu i Bożą karą207. O ile „nie 
poznał” sformułowano w pf. to „nie bierze sobie do serca” w impf., co samo przez 
się nie musi być tożsame ze zmianą perspektywy czasowej208. Jednak trudno byłoby 
jej nie uwzględnić, tak że od przeszłości (pf.) aż do chwili obecnej (tj. powstania 
tekstu; impf.) lud nie pojął lub nie chciał pojąć powodu Bożego gniewu, co odsyła 
ponownie do w.24-25a, jak i do pierwszej cześci w.18-20. 

Fragment 42,18-25 robi wrażenie mało zrozumiałego i nieco chaotycznego, 
również pod względem gramatycznym209. Pomimo trudności jego konstrukcja nie 
jest aż tak zagmatwana: 

w.18-20: ślepota/głuchota – niezdolność sługi Bożego do zrozumienia rzeczywi-
stości (mowa JHWH, obramowanie tej części tworzy czasownik [mv)
	 w.18: wezwanie do uważnego słuchania i patrzenia (2. os. pl.)
		�  w.19: pytanie retoryczne o zaskakującą ślepotę/głuchotę sługi 

Bożego 
	 w.20: ślepota/głuchota – niechęć odbiorcy do wzięcia pod uwagę faktów
			   w.21: Boża wola zbawienia i znaczenie Tory
w.22-25: nieszczęsny stan ludu Bożego Izraela (kluczowe terminy to złupienie 
i splądrowanie)
	 w.22: niedola ludu
		  w.22aa: złupiony i splądrowany lud 
			   w.22ab: więziony
		  w.22b: nikt złupionego i splądrowanego ludu nie ratuje
				�    w.23: pytanie retorycznie – niechęć przyjęcia zapowie-

dzi zbawienia (2 os. pl. jak w w.18)
	 w.24-25: JHWH ukarał Izrael
		  w.24aa: pytanie retoryczne o tego, kto wydał wrogom Izraela

204   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 291, według którego chodzi o stopniowe nadejście katastrofy, 
dotykającej wpierw obrzeży.
205   W Dtiz czasownik r[b pojawia się jeszcze we redakcyjnych 40,16; 44,15 oraz 50,11 (zob. K. Elli-
ger, Deuterojesaja 1, s.43.421-422 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 113).
206   Por. też Iz 41,22. Wyrażenie to z przyimkiem l[; jest rzadkie i ograniczone jeszcze do Jr 12,11; 
Iz 57,1.11; Ml 2,2 i Dn 1,8. H.-J. Hermisson, „Einheit und Komplexität Deuterojesajas“, s. 298 przyp. 
47, uważa je za wywodzące się z Jr.
207   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 281. Zaś K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 291, sądzi, że brak dopełnie-
nia trzeba interpretować jako „nic”.
208   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 292.
209   Zob. J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 13; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 275.



2.2. Księga Izajasza 42,18-25

39

		  w.24ab-ba: wyznanie grzechu przeciwko JHWH (1. os. pl.)
		�  w.24bb: nieposłuszeństwo Bożym przykazaniom, Torze (nawiązanie 

do w.21)
		�  w.25: Izrael obiektem Bożego gniewu (nawiązanie do w.24a), z czego 

do teraz nie wyciągnął wniosku (nawiązanie do w.18-20)

Integralność literacka tego fragmentu budzi poważne wątpliwości. Można wska-
zać na szereg trudności. Tylko w.18-19a.20 mogą być mową Bożą (jedynie w.19a 
jest nią wprost), a w pozostałych wierszach mówi się o Bogu (w 3. os.). Mowa roz-
poczyna się od wezwania w 2. os. pl. (w.18), która powraca jeszcze jedynie w w.23. 
Głuchym w w.19 okazuje się sługa (wielkość kolektywna), a kolejny wiersz – jeśli 
powyższa propozycja ujęcia tekstu jest prawidłowa – zaadresowany jest w 2. os. 
sg. (w TM występuje jednocześnie 3. os. i 2. os.). W.19b może być dubletem w.19a, 
przy jednoczesnym odejściu od mowy JHWH210. W w.22.24aa.bb-g.25a mowa jest 
o ludzie (w.22a), Izraelu (w.24aa) , przy czym w.22ab-b.24bb-g sformułowano w 3. 
os. pl., a w w.25b użyto 3. sg. Zaś w.24ab-ba to wyznanie sformułowane w 1. os. pl. 
Wyznanie to nie najlepiej współgra z powtarzającym się zarzutem braku rozeznania 
(w.18-21.23.25bg), zwłaszcza jeśli dotyczy przeszłości (w.25bb). Zwraca uwagę też 
pobożność oparta na Torze (w.21b i w.24bb) oraz język, który przypomina przekazy 
deuteronomistyczne (w.24bb). Nawet jeśli całość tworzy sensowny tekst, to może być 
on też złożony literackokrytycznie. Najbardziej niepokoi dublet w w.19211, wyznanie 
z w.24ba, pobożność oparta na Torze i język zbliżony do deuteronomistycznego. 

K.  Elliger w  1933 roku uznał (Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s.  168-174), 
że  Deuteroizajaszowe miałyby być jedynie w.18.24a.25, a  redakcyjne w.19-23 (Tritoizajasz) 
i w.24b (glosa), przy czym stosuje daleko idące ingerencje tekstowokrytyczne, m.in. skreślając 
w.19b.24ab-ba. Natomiast w komentarzu (K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 278-280) za pierwotne 
postrzega w.18-19a.20-21a.22-23, a za dodatki w.19b (uwaga z marginesu, która przypadkowo 
weszła do  tekstu), w.21b.24-25* (tworzące jednostkę redakcyjną), do  której później włączo-
no jeszcze w.24ab-b. Prawie tak samo J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 207-212, z tym 
że pierwotna część (w.18-19a.20-21a.22-23) została wpierw uzupełniona o w.24aa.25, a potem 
o w.21b.24bb i jeszcze później o w.24ab-ba. 
C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 89-93, sądzi, że Deuteroizajaszowe nie mogą być w.21.24bb-g 
oraz w.19b. Jednak nawet reszta tekstu jest niepewna, a dodatkiem może być też w.24ba. Nawet 
L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 111-113, zdaje się sugerować, że w.19bb.21b i 24-25 
są wtórne.
Zaś według A. Schoors, I am God your Saviour, s. 202-207, perykopa poza budzącymi wątpliwo-
ści w.19b i 24ab-b musi być pierwotna. 

210   J.D.W.  Watts, Isaiah 34–66, niweluje problemy wynikające ze  zmian osób, przyjmując zmianę 
mówiącego (w dramacie – zob. już powyższy przypis do 41,9).
211   K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 279, próbuje odgadnąć, że była to notatka na marginesie (glosa), 
która z powodu pomyłki została wpisana później (przez kopistę) do tekstu.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

40

R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 276-283, bazując przede wszystkim na obserwacjach 
stylistycznych oraz występowaniu zarówno w kontekście Dtiz, jak i poza nim poszczególnych 
wyrazów i fraz, dochodzi do wniosku, że tekst składa się z dwóch jednostek: Deuteroizajaszowej 
w.19a.20.22ab-b.24a i stosunkowo późnej składającej się z w.18.19b.21-22aa.23.24bb-g.25. 
U. Berges, Jesaja 40-48, s. 264, odnajduje w w.24-25 interne Fortschreibung212. 
Problemy odnotowuje też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 263-264: wtórne wydają się być w.19.21.24 
(lub jego część), ale tekst miał być rozszerzony później przez samego Dtiz213. T. Brzegowy, Księga 
Izajasza rozdziały 40-66, s. 228, który przeważnie nie rozpatruje kwestii integralności literackiej, 
bierze w.19b za glosę.
Z  kolei K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  199-205, usiłuje trudności wyjaśnić wykorzystaniem ist-
niejącego wcześniej materiału literackiego, głosem chóru (dla w.24-25), cytatem (w.19b), tylko 
że dla tych wszystkich hipotez brakuje jakichkolwiek podstaw. 
Nierzadkie były również hipotezy uznające całą perykopę za redakcyjną kompozycję. H.-J. Her-
misson, „Einheit und Komplexität Deuterojesajas”, s. 295.298-299.311, wskazuje przede wszyst-
kim na zapożyczenia językowe deuteronomistyczne, Jeremiaszowe i Ezechielowe. Za to w pod-
sumowaniu w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 724.734, przejmuje rozstrzygnięcia K. Elligera 
z pierwszego tomu tego komentarza (s. 709), ale skłania się do tego, że pierwotna część perykopy 
również przynależy do warstwy redakcyjnej (Naherwarungsschicht, tj. oczekiwania bliskiego na-
dejścia zbawienia), która została później rozszerzona jeszcze o w.19b.21b.24-25 i być może w.21a. 
A  R.G.  Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s.  139-140, uznając kompleksowość i  złożoność 
treściową tego fragmentu przy jednoczesnej zasadniczej koherencji, widzi w  nim redakcyjną, 
literacką kompozycję, która daje się wyjaśnić poprzez uwzględnienie związków z kontekstem. 
Ma być interpretacją (tak samo jak 49,7-13) wtórnie rozszerzonego fragmentu 42,1-7. Zarówno 
różnice wobec 42,1-7 (rola postaci sługi/relacja sługa-ślepy), jak i związki z nim wydają się zna-
czące. W całości za wtórną uznałem tę perykopę w J. Slawik, Historia redakcji pierwszej części 
Księgi Deuteroizajasza (Iz 40-48), s. 52-70.

W pełni satysfakcjonujące rozwiązanie kwestii złożoności literackiej tego frag-
mentu nie jest chyba możliwe. Na potrzeby niniejszego studium wystarczy moim 
zdaniem wskazać na elementy, które nie mogą należeć do pierwotnego tekstu, nie 
próbując rozstrzygnąć, czy cały fragment jest lub nie jest redakcyjną perykopą. 
Oskarżenie Izraela, określanego mianem sługi, o niebranie pod uwagę zarówno 
wcześniejszych doświadczeń, jak i tego co się teraz wydarza (w.18-20.23 oraz w.25b), 
zdaje się dobrze przystawać do przekazu Dtiz (por. brak wiary w nowy akt zbawczy 
w 43,8 oraz 41,20; 43,19; 44,8; a także 46,8-13; 48,1-11.12-19)214. To samo można 

212   To nieco tajemnicze określenie zdaje się wiązać z hipotezą, że za  tymi rozdziałami Iz  stoi nie 
anonimowy prorok, lecz śpiewacy świątynni z kręgów lewickich (zwł. s. 38-43).
213   Jest to  przypuszczenie, które w  rzeczywistości nic nie zmienia, bo  w  ramach historii redakcji 
próbuje się uchwycić zmiany w profilu wypowiedzi i skoordynować je ze zmieniającą się sytuacją 
odbiorców. Czy zmian dokonuje anonimowy autor pierwotnego tekstu czy anonimowy redaktor dla 
sensu tych zmian jest bez znaczenia.
214   Odbiorcami implicite wszystkich mów sądowych byli z pewnością Izraelici, wygnańcy, którzy nie 
są w stanie uwierzyć w Boże możliwości – zob. np. 41,4; 45,21-22 czy „my” w 41,22-23.26. Konieczne 



2.2. Księga Izajasza 42,18-25

41

powiedzieć o wskazaniu na winę ludu jako przyczynę jego nieszczęsnej sytuacji 
(w.22.24-25*; do tego 43,22-28; 44,22; 46,8; 48,8-11; por. też 50,1-2)215. Natomiast 
posłuszeństwo Torze (w.21b.24bb)216, która jest sumą przykazań oraz język w.24bb‑g, 
który częściowo przypomina deuteronomistyczny217, świadczą przeciwko ich pier-
wotności. Zasadne jest również pytanie, czy dodatkiem jest cały, czy tylko druga 
część w.21. Opozycja podmiotów i zamiarów Bożych z porównaniu z nieszczęsną 
egzystencją ludu (w.21a/22) zdają się przemawiać za pierwotnością w.21a. Wtedy 
z powodu braku dopełnienia pokazującego, co jest Bożą wolą218, trzeba by rozumieć 
czasownik w sposób niezależny – mówiłby o „subiektywnym” nastawieniu Boga, 
i to domyślnie do ludu: wola Boża zmierza ku Bożemu qd<c,, zbawieniu. W ramach 
perykopy nie mieści się też wyznanie winy w 1. os. w w.24ba – „my” musiałoby 
treściowo odnosić się do Izraela, który jednak najwyraźniej wciąż (por. w.18-20.23) 
nie zdaje sobie sprawy z przyczyn swego położenia (por. w.25). Wyznanie to ma pa-
ralelę w 53,4-6, tj. czwartej Pieśni o słudze JHWH. Z tym dodatkiem może, ale nie 
musi, być związane pytanie retoryczne z w.24ab, które wypada poza paralelizm, tym 
bardziej że tego rodzaju odpowiedzi (na pytanie retoryczne ymi) nigdy więcej nie 
znajdujemy w Dtiz. I wreszcie w.19b, którego treść poza powtórzeniem w.19aa jest 
niejasna (tekst przypuszczalnie uszkodzony). Wyrażenie hw"hy> db,[, (w sg., z Bożym 
imieniem, a nie suf.) nie pojawia się więcej w Dtiz. Jeśli sługą Bożym jest Izrael, 
i to ukaranym, to nic nowego praktycznie nie wnosi do tego tekstu, a tym samym 
można wątpić, czy rzeczywiście jest dubletem. 

Jak się zatem wydaje, nie ma potrzeby, by z wyjątkiem w.21(b).24b oraz w.19b(?) 
wykluczać dalsze wyrażenia jako niemogące należeć do pierwotnego przekazu 
(wątpliwości mogą też dotyczyć w.25). Trudnością pozostają zmiany osób grama-
tycznych, ale zjawisko to nie jest rzadkie ani w Dtiz, ani w literaturze starotesta-
mentowej czy bliskowschodniej219. Nawet jeśli cała perykopa byłaby redakcyjna, 
to wypowiedzi, które przystają do innych tekstów Deuteroizajasza, zaliczone tutaj 
do pierwotnej warstwy nie zafałszują wniosków dotyczących sługi Bożego.

jest jednak zastrzeżenie, że interesujące nas 46.8.12-13 czy rozdz. 48 m.in. w H.-J. Hermisson, Deu‑
terojesaja 2, s. 129-130.213-241.258-260.266-268, są uważane za wtórne.
215   Zob. poprzedni przypis. Pierwotny nie jest też z pewnością 50,1-2 – zob. H.-J. Hermisson, Deu‑
terojesaja 3, s. 12-14.18.
216   Rację ma K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 203, który twierdzi, że idea Tory jako całości Bożego prawa 
nie musi być tak późna jak Ps 1; 19; 119. Mimo to o Torze mowa jest w Dtiz jeszcze tylko we wtórnych 
51,4.7 (zob. powyżej), przy jednoczesnych związkach językowych z szeroko rozumianymi tradycjami 
deuteronomistycznym.
217   H.-J. Hermisson, „Einheit und Komplexität Deuterojesajas“, s. 298-299 i przyp. 47, w wymiesza-
niu fraz Deuteroizajaszowych z deuteronomistycznymi, Jeramiaszowymi i Ezechielowymi dopatruje 
się zlania się ze sobą różnych kręgów tradentów. 
218   K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 286, który postuluje wtórność jedynie w.21b, opis woli Bożej odnaj-
duje w w.22aa – wygnanie. Na przeszkodzie takiej interpretacji stoi jednak wspomniana opozycja 
podmiotów.
219   Do tego zob. poniższa analiza Iz 44,24-28.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

42

Bóg – za pośrednictwem proroka – zwraca się z pilnym wezwaniem do swego 
sługi Izraela, by „przejrzał na oczy”, wziął pod uwagę Boże działanie. Ma się rów-
nież wsłuchać w prorockie przesłanie (w.18). Ponadto sługa Izrael ma do spełnienia 
zadanie (w.19a), które nie zostało tu bliżej przedstawione, być może dlatego że słu-
ga pogrążony jest w niezrozumieniu i braku wiary. Tyle już widział i słyszał, ale 
niczego się z tego nie nauczył (w.20). Boże akty w stworzeniu i historii, dowodzące 
Jego potęgi (zob. kontekst: Iz 40,12-26*; 41,1-4.21-29*) działy się na oczach sługi 
Izraela, a obietnice odmiany jego losu (Iz 41,8-13.14-16.17-20; 42,14-17) były mu 
zwiastowane przez proroków. W szczególności mógłby wyciągnąć wnioski ze swe-
go nieszczęsnego losu (w.22). Ponieważ Bóg, który za karę (por. w.25a) wydał go 
wrogom na złupienie (w.24aa), odwrócił się od niego, nie było żadnej siły (innego 
boga czy władcy), która mogłaby go ocalić i uwolnić (w.22b). Nie chciał jednak 
ani w przeszłości, ani nawet teraz rozpoznać (w.25), że został ukarany. Nie słabość 
Boga, ale winy ludu, sługi Izraela ściągnęły na niego te wszystkie nieszczęścia. Mimo 
to wciąż tkwi w swej ślepocie, nie chce przyjąć, że Bóg ma inne plany na przy-
szłość (w.23). Powinien wreszcie zrozumieć i uwierzyć, że mimo wszystko Bóg 
mu wybaczył i chce go ocalić wbrew zniechęceniu i niewierze w Boże możliwości 
(por. Iz 40,27-31 oraz 43,22-28, zwł. 43,25).

Dodatki w.21 i 24bb dodatkowo uzasadniają katastrofę, która spadła na Izraela, 
jego nieposłuszeństwem przykazaniom i Bożej Torze (w. 24bb i ewentualnie w.25, 
jeśli miałby być wtórny), i pokazują, że Bożym celem jest zbawienie, które nie jest 
do pomyślenia bez przestrzegania Tory, jej wywyższenia (w.21). Jest ona najlepszą 
wskazówką prowadzącą do Bożego upodobania i zbawiennej sprawiedliwości. 

Z kolei wyznanie z w.24ba, które należy raczej wiązać z czwartą Pieśnią o słudze 
Pana, każe słudze Izraelowi zrobić pierwszy krok na drodze wiary poprzez uznanie 
swojego grzechu. Wreszcie zaczyna rozumieć – „my” zdaje się być jakąś grupą 
wypowiadającą się w imieniu Izraela220 – przyczynę swego nieszczęsnego położenia, 
co otwiera drogę ku zbawiennej przyszłości (por. w.23). 

Podsumowanie. Sługą Bożym w tym tekście jest Izrael, a po raz pierwszy pojawia 
się myśl, że jako sługa ma zadanie do wykonania, które jeszcze nie zostało nazwane. 
Na drodze stoi bowiem niechęć sługi do wyciągnięcia wniosków ze swej tragicznej 
przeszłości naznaczonej Bożym karaniem i niewiara w Boże możliwości i obietnicę 
zbawczej przyszłości. Nie jest do końca wykluczone, że mamy do czynienia z re-
dakcyjną perykopą, w której Izrael jest tytułowany sługą Bożym, zgodnie zresztą 
z innymi pierwotnymi fragmentami w Dtiz.

220   Do tego zob. poniższą analizę Iz 52,13-53,12.



2.3. Księga Izajasza 43,8-13

43

2.3. Księga Izajasza 43,8-13

8. 	 Wystąp221 ludu ślepy, chociaż masz oczy,
	 i głuchy, chociaż masz uszy!
9.	 Wszystkie ludy zgromadziły się222 razem
	 i zbierają się223 narody!
	 Kto może spośród nich ogłosić to? 
	 I wcześniejsze (pierwsze) niech obwieszczą nam224!
	 Niech wystawią świadków swoich i225 niech uzyskają rację! 
	 Albo niech słuchają i powiedzą: Prawda!
10.	 Wy jesteście świadkami moimi – wyrocznia JHWH –
	 a sługa mój226, którego wybrałem,

221   W TM mamy nie pf. lub inf. cs., a raczej nieco nieregularną formę impt. (zob. Gesenius, Gramma‑
tik, § 69v; HAL; HAHAT; por. też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 303). Impt. został oddany w V, zaś w Qa 
mamy formę impt. (ewentualnie pf.) pl. (taką lekcję wybierają C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 98 
przyp. 1; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 215), w Qb impf. 1. os. sg., w G aor. 1. os., T oddaje pf. (S jest 
niejednoznacznie – zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 306). Najwyraźniej różnie interpretowano ten 
treściwo niejasny wiersz. Jeśli „lud ślepy/głuchy” miałby być dopełnieniem, to w powiązaniu z w.6 
byłaby mowa o wyprowadzeniu ludu (tak chce U. Berges, Jesaja 40-48, s. 251-252). Do tłumaczenia 
czasownika w  znaczeniu „wystąpić” zob. poniżej. Korekta na  inf. abs. (tak BHS; K.  Elliger; J.  van 
Oorschot, Von Babel zum Zion, s.  33 przyp. 57; preferowana też w  J.L.  Koole, co  przeważnie jest 
tłumaczone: „pozwoli się wystąpić”) jest zbędna.
222   S i T oddają ten czasownik w impf. (iuss.), co jednak jest zbyt wątłym poświadczeniem dla ewen-
tualnej korekty (zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 306-307; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 305), a mimo 
to przyjętej np. w T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 248.
223   Zwraca uwagę zmiana czasu, którą zachowano w G, ale podmiotem są w niej a;rcontej, tj. przy-
wódcy, oficjele. Zaś w V nie oddano tej różnicy, z czego nieraz wnioskowano o zasadności korekty 
na impf. cons. (zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 307: formy ujednolicono także w S i T, ale „zmienia-
jąc” czas w pierwszej linii). Ponieważ harmonizacja w obu liniach oznaczałaby wygładzenie tekstu, 
preferować należy TM. Ni. można tłumaczyć zwrotnie lub pasywnie.
224   Świadectwa różnią się co do liczby formy czasownikowej (sg. w G, V i S, a pl. w Qa, T, s’, q’; zob. 
K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 307), jak i obecności suf. (brak w Qa i S), co świadczy o istnieniu róż-
nych tradycji tekstowych. Choć T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 248, koryguje na sg., 
to jednak pl. wiąże się z ~h,B' w poprzedzającej linii i wskazuje, że JHWH stoi przeciwko wielu bogom 
(zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 305 i poniższa interpretacja). Obecność suf. czy jego brak nie wpływa 
w żaden sposób na interpretację tekstu (por. 1. os. pl. w kolejnym wierszu – tak też U. Berges, Jesaja 
40-48, s. 252). K. Elliger i J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 33 przyp. 58, rezygnują z suf. 
225   w może być różnie tłumaczone, chyba najczęściej celowo lub skutkowo: „aby mogli uzyskać rację” 
lub „tak że uzyskają rację” (zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 307), a K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 318, 
preferuje ujęcie eksplikatywne („że mają rację”).
226   BHS postuluje w oparciu o S korektę ma pl., którą uzasadniałby paralelizm. Przeciwko korekcie 
świadczą świadectwa i lectio difficilior (zob. zwł. H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deu-
terojesaja”, ZThK 79 [1982], s. 5), a mimo to jest chętnie dokonywana (już B. Duhm, Das Buch Jesaia, 
s. 297; też K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 307; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 119; J. van Oor-
schot, Von Babel zum Zion, s. 33 przyp. 59). yDIb.[; mógłby być drugim orzecznikiem (paralelizm – tak 
U. Berges, Jesaja 40-48, s. 252 czy T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 248-249), ale nawet 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

44

	 abyście poznali i uwierzyli mi,
	 i zrozumieli, że Ja jestem tym,
	 przede mną nie został ukształtowany (stworzony) bóg
	 i po mnie227 nie będzie.
11.	 Ja, tylko Ja228 jestem JHWH
	 i nie ma poza mną zbawiciela!
12.	 Ja ogłosiłem i zbawiłem229,
	 i obwieściłem, a nie ma wśród was obcego230,
	 a wy jesteście świadkami moimi – wyrocznia JHWH –
	 że231 Ja jestem Bogiem.
13.	 Również odtąd232 Ja jestem tym,

wtedy sg. nie podlegałby korekcie (por. np. Iz 41,8-9; 44,1-2 itp., nie mówiąc już o tym, że w Dtiz 
nigdzie poza wtórnym 54,17 nie używa się pl. dla sługi, także sługi Izraela (zob. H.-J. Hermisson, 
„Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 4). Powyżej słowo to oddano jako podmiot nowego 
(eliptycznego) zdania (zob. poniższy komentarz). Jeszcze inaczej J.D.W. Watts, Isaiah 34–66, który 
yDIb.[;w> tłumaczy jako kolejne n. rectum do ~aun>, co jednak jest niezgodne z akcentem masoreckim, ale 
przede wszystkim „wyrocznia JHWH” jest utrwaloną formułą. Jednocześnie nie rozwiązuje proble-
mu rzeczowego tego wiersza.
227   BHS sugeruje dodanie rhea;, „innego”, w nawiązaniu do a;lloj qeo.j z G w poprzednim zdaniu 
(K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 308, uważa, że propozycja taka może być słuszna). Jednak w G mamy 
do  czynienia prawdopodobnie z  interpretacją podkreślającą, że  musi chodzić przecież o  innych 
bogów.
228   Wprawdzie w  G stoi pojedynczy zaimek osobowy, to  jednak względy metrycznie i  pozostałe 
świadectwa jednoznacznie przemawiają za TM.
229   Ponieważ świadectwa jednomyślnie potwierdzają TM, nie ma wystarczających podstaw do skre-
ślenia tego wyrazu m. cs. ani ze względów stylistycznych czy treściowych (nawet jeśli stoi pomiędzy 
czasownikami oznaczającymi głoszenie), jak chcieliby J.  Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s.  48 
przyp. 159; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 308 czy C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 98 przyp. 2. 
Do  tego zob. J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  313. Nie ma  możliwości ujęcia go jako rzeczownikowego 
dopełnienia poprzedzającego czasownika, jak chciałby T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, 
s. 247.249.
230   Tzn. „obcy bóg” (zob. HAHAT i poniżej). Choć możliwe jest nieosobowe znaczenie tego przy-
miotnika/rzeczownika odprzymiotnikowego, to tłumaczenie w L. Stachowiak, Księga Izajasza II – 
III, s. 120-121): „nie ma wśród was nikogo, komu by to było obce”, nie wydaje się możliwym przekła-
dem hebrajskiego tekstu (orzecznika zdania rzeczownikowego). Tak samo J. van Oorschot, Von Babel 
zum Zion, s. 34 i przyp. 61, który jednak wyjaśnia, że w ten sposób oddana została myśl o obcym jako 
tym, który nie słyszał.
231   BHS chciałaby połączyć ostatnie zdanie z kolejnym wierszem (tak też C. Westermann, Das Buch 
Jesaja, s. 89 przyp. 3, A. Schoors, I am God your Saviour, s. 223; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 
40-66, s. 249; zob. też kolejny przypis).
232   Za HAHAT. Zaś G i V „od początku”, podobnie T i S (zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 308). 
Wszelkie próby korekty (takie jak dodanie ~l"wO[me i ~wOYh; – tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 99 
przyp. 4 i 5) są pozbawione podstaw, gdyż w Vrs nie mamy do czynienia z niczym innym jak interpre-
tacją tekstu hebrajskiego, gdyż nieraz ~AYmi odnosi się do przeszłości (w zależności m.in. od dalszych 
określeń, np.  Wj  10,6 czy Ez  28,15) – zob. J.  Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s.  48 przyp. 161; 
K. Elliger; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 314).



2.3. Księga Izajasza 43,8-13

45

	 a nie ma nikogo z mojej ręki ocalającego (wyrywającego):
	 uczynię, a kto może ją/to233 odwrócić?

Ustalenie początku jednostki tekstowej przysparza trudności ze względu na nie-
jasności dotyczące w.8. Trzyczęściowa wyrocznia zbawienia z 43,1-7 mówi o po-
wrocie wygnańców chronionych w drodze przez JHWH (43,1-2), okupie z narodów 
za lud Boży (43,3-4) oraz o sprowadzeniu przez Boga rozproszonych Izraelitów 
ze wszystkich stron świata (43,5-7)234. Jeśliby tłumaczyć czasownik acy hi. w zna-
czeniu „wyprowadzić”, to 43,8 zdawałby się łączyć z 43,5-7, ale nawet wtedy mowa 
o jego ślepocie i głuchocie byłaby zaskakująca. Natomiast w 43,9-13 świadkowie 
wpierw sami muszą się przekonać o potędze jedynego Boga, tak że ich określenie 
jako ślepych i głuchych może być uzasadnione. Z kolei 43,14-15 tworzą najwyraź-
niej nową perykopę, na początku której stoi formuła posłańca z imiesłowowymi 
rozszerzeniami (wyznaczająca w Dtiz najczęściej początek jednostki tekstowej, 
por. 43,1.16; 44,6.24 itd.) i której tematem jest prawdopodobnie upadek Babilonu 
(uszkodzony tekst?)235. 

Morfokrytycznie fragment trzeba zaliczyć do mów sądowych, na co wyraźniej 
wskazuje słownictwo (d[e, typowe w mowach sądowych w Dtiz dgn hi. czy [mv hi., 
por. też #bq w 45,20)236. Jest to oczywiście fikcyjna mowa sądowa, w której JHWH 
prowadzi spór z bogami o to, kto jest prawdziwym Bogiem (w.10bb i 12b)237, i to wo-
bec wszystkich narodów (w. 9aa). Jak łatwo się domyślić, rzeczywistymi odbiorcami 
są „wy”, świadkowie JHWH, którzy jednak sami mają się przekonać o jedyności 
Boga (w.10bb), ich Zbawiciela (w.11), w którego rękach są przyszłe losy ich i świa-
ta (w.13)238. Tożsamość mówiącego potwierdza dodatkowo formuła „wyrocznia 

233   Suf. fem. może się odnosić zarówno do „ręki” (tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 329), jak i mieć 
ogólne znaczenie odpowiadające rodzajowi nijakiemu (tak z kolei J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 315).
234   Tak przede wszystkim J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 282-283; podobnie K. Elliger, Deuterojesaja 1, 
s. 276-277. Do gatunku wyroczni zbawienia zob. powyżej, a do 43,1-7 K. Elliger. Pomijam przy tym 
kwestię integralności literackiej 43,1-7.
235   Problemy tekstowe, domniemana fragmentaryczność i zadziwiająca krótkość tej wyroczni zawsze 
budziły poważne wątpliwości – zob. J. Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza 
(Iz 40-48), s. 79; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 317 czy K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 216. Inaczej C. Wes
termann, Das Buch Jesaja, s. 99 przyp. 6, który łączy w.8-13 z 14-15, ale za cenę usunięcia ponoć 
błędnego wprowadzenia mowy w w.14a, czy L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 117.121-122, 
uzasadniając tym, że styl w.14-15 jakoby „przypomina [...] nieco mowę sądową”.
236   Dalsze to acy hi., qdc pi. czy tm,a/. Zob. J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 26-48; A. Schoors, 
I am God your Saviour, s. 222-225; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 216-217 oraz K. Elliger, Deuterojesaja 
1, s. 310, według którego jednak w.10-13 są wyrocznią prorocką. Jednak charakterystyczne sądowe 
słownictwo – np. „świadkowie” – obejmuje praktycznie całą perykopę.
237   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 99; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 313.
238   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 302; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 279. Z powodu formuły „wyrocznia 
JHWH” K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 313-314, sądzi, że w.10-13 można by też określić jako prorockie 
napomnienie i obietnica, perykopa jest pod względem gatunkowym tekstem mieszanym.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

46

JHWH”239

Mowa zaczyna się od wezwania skierowanego do ludu jako ślepego i głuchego 
(w.8). Nie są oni jednak kalekami, gdyż mają oczy i uszy. A zatem lud nie chce 
zrozumieć i  zawierzyć temu, co  widzi i  słyszy. Izrael został już tak określony 
w Iz 42,18.19, mogą widzieć, co się dzieje, ale nie są w stanie zrozumieć sensu 
zdarzeń (42,18-20.23.25b)240. Według 42,19 ślepym i głuchym jest sługa Boży, Boży 
posłaniec, którym jest Boży lud (42,24). Początkowy czasownik acy hi. bywa uży-
wany w kontekście sądowym (w znaczeniu przyprowadzania na sąd oskarżonego 
Pwt 17,5; 21,19; 22,24)241, ale nigdy dla wzywania świadka242. Często stosowany jest 
dla uwolnienia z niewoli (exodusu, np. Wj 3,10-11), do czego nawiązuje Iz 42,7, 
mówiący o uwolnieniu z więzienia. A w Iz 48,20 oznacza głoszenie, oznajmianie 
zbawczej wieści (paralelnie do [mv hi. i rma). Prawdopodobnie mamy więc tutaj 
do czynienia z wezwaniem ludu do ogłaszania, mówienia243, a w kolejnych wier-
szach okaże się, że w rzeczywistości chodzi o świadczenie przed sądem. Paradok-
salnie skierowane ono jest do Izraela, który nie chce przyjąć do wiadomości tego, 
co ma głosić244. Ale nie można wykluczyć, że mamy do czynienia z aluzją do jego 
uwolnienia, nowego exodusu245. 

Na scenie pojawić się ma nie tylko lud izraelski, ale i wszystkie narody (w.9)246. 
„Wszystkie” i „razem” tworzą coś w rodzaju emfazy: wszyscy są obecni, nie tylko 
wygnańcy (w.8), ale cały świat, w obecności których ma się toczyć proces o to, kto 
jest bogiem (zob. w.10)247. ~aol. to archaiczno-poetyckie słowo248, pojawiające się 

239   K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  311 czy J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  302, uważają, że  jest ona nie 
do pomyślenia w kontekście sądowym. Jednak fikcyjność mowy sprawia, że formuła ta nie stanowi 
problemu.
240   Zob. powyższa analiza 42,18-25 oraz C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 99; K. Elliger, Deutero‑
jesaja 1, s. 314. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 303, uważa, że skoro Izrael mimo wszystko dostrzega fakty, 
to może być świadkiem w procesie sądowym.
241   Zob. HAHAT. W Pwt 22,14-15 zdaje się oznaczać wnoszenie oskarżenia czy przedstawiania świa-
dectwa, jednak wg E. Otto, Deuteronomium 12,1 – 23,15, s. 1472.1706, acy hi. tak samo jak w Pwt 17,5; 
22,24 odnosi się do wykonania wyroku, co wiąże się z tym, że brama miałaby być nie tylko miejscem 
procesu sądowego, ale i wykonania kary. Z kolei J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 303, sądzi, że ma opisywać 
jedynie wyprowadzenie osoby już skazanej, ale temu przeczy np. Pwt 21,19. 
242   Jak chciałby J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 47. Do tego zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 303; 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 298; krytycznie też K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 314.
243   Tak m.in. HAHAT. W Dtiz czasownikiem tym w hi. posłużono się również dla wyprowadzenia 
wojska (43,17; por. też 40,26). Do jego znaczenia w Iz 42,1.3 zob. poniższa analiza tych wierszy.
244   Podobnie K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 314-315.
245   U. Berges, Jesaja 40-48, s. 280, odnajduje tu aluzję do uwolnienia z wygnania; a H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 2, s. 298, łączy oba znaczenia: nowy exodus, a pustynia staje się salą sądową, na której 
pojawiają się wyprowadzeni Izraelici.
246   Na to powiązanie pomiędzy w.8-9 wskazuje J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 304, co przemawia przeciw-
ko interpretacji w.8 jako wezwania do nowego exodusu.
247   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 315 i J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 304.
248   Zob. H.D. Preuß, „~aol.”, TWAT IV, kol. 411-413.



2.3. Księga Izajasza 43,8-13

47

jedynie w poezji249, które w Dtiz z wyjątkiem wtórnego 51,4 stoi zawsze w pl.: 41,1 
i 49,1 (obok ~yYIai) oraz 43,4 (paralelnie do kolektywnego ~d'a')250. Jego synonimem jest 
paralelny ~yIAG (chiazm), który w Dtiz znaczeniowo nie różni się od ~yMi[; (por. 49,22). 
Synonimiczne251 czasowniki #bq i @sa (ni.) nie są charakterystyczne dla mowy 
sądowej (ale por. Iz 45,20). #bq ni. został w Dtiz użyty w 49,18 dla zbierających 
się na powrót do Jerozolimy rozproszonych po świecie wygnańców (por. @sa ni. 
w 49,5)252 i w 48,14, w którym pobrzmiewają motywy z mów sądowych (por. hitp. 
we wtórnym 44,11 dla bałwochwalców)253. Narody już się zebrały (pf.), ale praw-
dopodobnie zgromadzenie jest jeszcze w ruchu (impf. w paralelnym półwierszu; 
paralelizm z chiazmem nie sprzyja doszukiwaniu się za zmianą czasu gramatycz-
nego jakiś dwóch etapów)254. 

Gdy wszyscy są obecni, do zebranych ~h,B' (3.os. pl.) skierowane zostaje pyta-
nie. Ponieważ w postępowaniu chodzi o zdolność do ogłaszania czy zwiastowania, 
co ma prowadzić do stwierdzenia, kto jest bogiem (w.10b.12b), a  jednocześnie 
są to oponenci JHWH (por. w.9b z w.10aa), to adresatem muszą być bogowie (tak 
samo jak w Iz 41,22-23; 48,14; także w 44,7; 45,21)255. dgn hi. oznacza przekazywanie 
jakiejś ważnej informacji, która adresatom nie była znana256. Bywał używany dla wy-
powiadania się w postępowaniu sądowym (w różnych rolach, przykładowo: zezna-
wać przeciwko w 1Sm 27,11; odkrywać przestępstwa w Mi 3,8; składać doniesienie 
przeciwko w Jr 20,10; świadczyć w Prz 12,17). Szczególnym przypadkiem są mowy 
sądowe w Dtiz, w których dowodem jest ogłaszanie nadchodzących czy przyszłych 
zdarzeń (41,22.23.26 itp.)257. Paralelny [mv hi. (por. Iz 41,22.26; 42,9; 44,8; 45,21; 
48,3.5.6.8) odnosi się do głośnego mówienia, oznajmiania czegoś258. Przedmio-
tem ogłaszania ma być enigmatyczne „to” (tazO)259, stojące w paralelizmie (chiazm) 

249   Zob. A.R. Hulst, „~[;/yAG”, THAT II, kol. 318.
250   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 341.
251   Zob. J.F.A. Sawyer, „#bq”, THAT II, kol. 584-586.
252   @sa ni. występuje tylko te dwa razy w Dtiz.
253   48,14 zdaje się łączyć w sobie gromadzenie się na rozprawę sądową i gromadzenie się Izraela 
na powrót – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 273-274.
254   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 310.315; podobnie J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 305: impf. ma do-
tyczyć danego (teraźniejszego) momentu.
255   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s.  316; J.L. Koole, Isaiah III.1, s.  305; U. Berges, Jesaja 40-48, 
s. 281.
256   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 190.
257   Zob. C. Westermann, „dgn”, THAT II, kol. 31-37, który uważa (charakterystyczny w przypadku 
tego czasownika ma być dystans przestrzenny w przekazywaniu informacji), że pobrzmiewać może 
tutaj także sens „interpretować” (por.  intepretowanie snu w  Rdz  41,24). Jednak w  ramach postę-
powania sądowego nie tyle chodzi o interpretację zdarzeń, co o ich ogłaszanie, co jest szczególnie 
widoczne w Iz 42,9 (nawet jeśli wiersz miałby być wtórny) czy 44,7. Zob. też K. Elliger, Deuterojesaja 
1, s. 317; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 305.
258   Zob. H. Schult, „[mv”, THAT II, kol. 974-982, tu kol. 979.
259   Do tego zaimka zob. już powyższy komentarz do 42,23.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

48

z tAnvoarI: synonimicznym260 lub antytetycznym261. „Pierwsze” czy „wcześniejsze”, 
to pojęcie relatywne (podobnie jak „ostatnie” czy „nadchodzące”, por. Iz 41,22), 
przy czym w żaden sposób nie sprecyzowano, o jaki dokładnie moment chodzi262. 
Punktem odniesienia musi być więc chwila „obecna”263. W Dtiz tAnvoarI pojawiają 
się tak z przedimkiem (jak w mowach sądowych 41,22; 42,9; 48,3, przynajmniej 
w tym ostatnim miejscu odnosi się do czegoś, co miało już miejsce), jak i bez niego 
(w 43,18[-19], gdzie są opozycją do „nowych”, i mowie sądowej 46,9 obok ~l'A[me). 
Nie ma chyba możliwości ani też potrzeby, by niejako wbrew otwartości niedopre-
cyzowanych tekstów postulować, do jakich wcześniejszych wydarzeń czy spraw 
odnosi się to pojęcie. Można by widzieć w nich zarówno zapowiedzianą przez pro-
roków przedwygnaniowych karę, jak i zbawcze zdarzenia z historii Izraela i Judy264. 
Nie można też wykluczyć, że obejmuje nawet wydarzenia, które dopiero co miały 
miejsce, jak na przykład powołanie Cyrusa (w 41,2.25 opisane w pf., podczas gdy 
dla jego działań posłużono się impf.)265. Nawet ~l'A[me w 46,9 można i trzeba rozu-
mieć relatywnie (zob. 49,10)266. tazO można zatem rozumieć zarówno w opozycji 
do „wcześniejszych” w odniesieniu do teraz zapowiadanego nowego aktu zbawczego 
(np. prowadzenie przez pustynię w 43,19; por. ponadto 41,[17-]20), jak i synoni-
micznie do „wcześniejszych” (zob. jego użycie w 45,21; 48,16). 

Bogowie jako strona postępowania mają ponadto powołać świadków, by po-
twierdzić swoje roszczenie. Świadkowie występowali zarówno w sprawach cywil-
nych, jak i karnych, a także przy zawieraniu umów, przy czym skarżący i oskar-
żony sami też najczęściej świadczyli (składali zeznania). Bóg również mógł być 
świadkiem (Rdz 31,50). W Dtiz świadkowie mają świadczyć na rzecz Boga (44,8), 
bogów (jak w analizowanym wierszu) czy bożków (wtórny 44,9)267. Jeśli bogowie 
przedstawiliby świadków – jak można się domyślać, spośród zgromadzonych naro-
dów268 – to wtedy okazałoby się, że mają rację. qdc w znaczeniu sądowym oznacza 
mieć rację lub być niewinnym (por. Iz 43,26). 

260   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 306.
261   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 317; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 219.
262   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 184-185.
263   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 130.
264   K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 219, sądzi, że wiersz mówi o przeszłości, teraźniejszości i przyszło-
ści. Według H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  130, obejmuje historię zbawienia od  pierwszego 
exodusu po upadek Jerozolimy w 587 r. p.n.e. Wyraźnie natomiast przeciwstawiono „wcześniejsze” 
i „nowe” w 43,18-19. 
265   Zob. A. Schoors, I am God your Saviour, s. 224-225: powołanie Cyrusa i jego zwycięstwo; U. Ber-
ges, Jesaja 40-48, s. 282: „to” jako aktualne uwolnienie przez Persów; T. Brzegowy, Księga Izajasza 
rozdziały 40-66, s. 262: zniszczenie Babilonu (sic!) i uwolnienie wygnańców przez Cyrusa.
266   Do tego zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 512 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 130.
267   Zob. C. van Leeuwen, „d[e”, THAT  II, kol. 209-221, zwł. kol. 211-215. Do wtórności 44,9 zob. 
H.D. Preuβ, Verspottung fremder Religionen im Alten Testament, s. 192-237 i K. Elliger, Deuterojesaja 
1, s. 414-417.421-422.
268   Zob. J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  307, słusznie jednocześnie stwierdzając, że  świadkiem JHWH 
ma być z kolei Izrael.



2.3. Księga Izajasza 43,8-13

49

W ostatniej linii podmiotem nadal mogliby być bogowie (mamy przecież do czy-
nienia z fikcyjnym postępowaniem), choć lepiej przyjąć zmianę podmiotu269. Całe 
zgromadzenie – jeśli bogowie nie będą w stanie przedstawić świadków, co unie-
możliwia przyznanie im racji – ma posłuchać (słuchanie jako odpowiedzialność 
sędziego w Pwt 1,16), by móc stwierdzić (por. Joz 24,22)270, że to JHWH ma rację. 
tm,a/ oznacza tutaj prawdę, spolegliwą, godną zaufania informację (por. 1Krl 10,6)271.

Najwyraźniej ze strony (domniemanych) oponentów JHWH nikt nie zabrał gło-
su, więc Bóg zwraca się do swoich świadków, adresatów wezwania, którymi mogą 
być jedynie Izraelici (w.10). Wprawdzie pojawia się w tej mowie sądowej obca jej 
prorocka formuła „wyrocznia JHWH”272, to jednak jest to prorocka imitacja mowy 
sądowej (por. 41,21). W rzeczywistości wszystkie mowy sądowe w Dtiz są niczym 
innym jak prorockim zwiastowaniem posługującym się tym gatunkiem. Trudności 
w tym wierszu sprawiają przede wszystkim yDIb.[; oraz spójnik ![;m;l. wprowadzający 
zdanie okolicznikowe celu na początku w.10b. Paralelizm (z chiazmem) sugerował-
by, że yDIb.[; jest innym, kolektywnym określeniem „świadków moich”. Także czasow-
nik rxb jest nieraz wiązany w Dtiz z sługą Izraelem (41,8.9; 44,1.2; 49,7; por. też yrIyxiB. 
jako określenie Izraela w 43,20; 45,4 i sługi z Pieśni o słudze Pana w 42,1)273. Wy-
branie sługi jest tu powiązane z jego świadectwem o Bogu274. Celem (![;m;l.) ma być 
zrozumienie i zawierzenie, że JHWH jest jedynym Bogiem, przy czym 2. os. pl. nie 
pozostawia wątpliwości, że do wiary dojść mają świadkowie JHWH, Izrael. Ale 
w jaki sposób świadkowie w procesie sądowym mieliby przekonać siebie samych 
do tego, co jest przedmiotem sporu? Tej trudności nie da się rozwiązać ani przez 
korektę na pl. „sługi moje”275, ani przez manipulacje znaczeniem ![;m;l., tj. przypisanie 
mu niepoświadczonego znaczenia276. Problemu nie rozwiązuje również przyjęcie 
jedynie pasywnej funkcji świadków, którzy mieliby przekonać nie narody, ale sa-
mych siebie277. Wprawdzie ślepota Izraela wymaga tego, by sam wpierw zrozumiał, 
co się dzieje i co się mu zwiastuje (w.8), to jednak dokuczliwa byłaby nielogiczność 

269   Do tego szerzej zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 318-319 i J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 307.
270   Tak też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 307.
271   Do tego bogatego w treść pojęcia zob. H. Wildberger. „!ma”, THAT I, kol. 201-208; też J.L. Koole, 
Isaiah III.1, s. 307. W Dtiz występuje jeszcze z przeczeniem w 48,1 i w innym sensie w 42,3.
272   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 311.319; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 283. W Dtiz formułą tą po-
służono się również w 41,14; 49,18; 52,5; 54,17; 55,8.
273   Ponadto we  wtórnych fragmentach: w  znaczeniu wypróbowywania w  metaforze wytapiania, 
tj. karania w 48,10; dla wyboru materiału przez rzemieślnika-bałwochwalcę w 40,20 (do ich redak-
cyjnego pochodzenia zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 65-66 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, 
s. 213-215).
274   Co więcej, H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 6, zauważa, że nigdzie 
w Dtiz wybranie Boże nie wiąże się ze wzbudzeniem wiary u wybranego.
275   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
276   Zob. J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  309-310. Podobnie tekstowokrytycznie bezpodstawna byłaby 
zmiana 2. os. na 3. os. w w.10b, tj. odniesienie go do pogańskich narodów, jak chciałby B. Duhm, Das 
Buch Jesaia, s. 297, który uważa TM za treściowo niemożliwy.
277   Jak chciałby K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 321-322.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

50

tego postępowania sądowego, nawet jeśli proces jest tylko fikcyjną scenerią (nie 
mówiąc już o tym, że być może to samo dotyczyłoby świadków bogów). Trzeba więc 
przyjąć, że sługa i świadkowie-adresaci to różne wielkości278. Ponieważ Izrael jest 
ślepy/głuchy (a wg 42,18-20 to sługa Izrael), a tym samym nie może pełnić funk-
cji „aktywnego” świadka, to musi go wesprzeć sługa, który najpierw doprowadzi 
Izraela do zrozumienia i uwierzenia279. Oznacza to jednak, że yDIb.[; nie jest drugim 
orzecznikiem, lecz podmiotem (choć brakuje wtedy w tym zdaniu orzecznika). Kim 
jest zatem sługa Boży? Ponieważ prorok przekonuje Izraela, że JHWH jest jedynym 
Bogiem, który stworzył świat (40,12-26*), kieruje historią (por. 41,1-4.21-19*, także 
karząc Izraela (42,22-25*)280, zachęca do ufności Bogu (40,26-31), to on sam może 
być sługą Bożym. Tak więc, choć w 3. os., to mówi tu o sobie i swojej roli pośrednika, 
cytując Boga. Reprezentuje Izraela, dopóki ten nie będzie w stanie świadczyć (zob. 
w.12 i 44,26a; por. też 43,21)281. 

Izrael ma rozpoznać i uznać ([dy; por. Iz 41,23 oraz 45,3; 49,23), pozyskać wie-
dzę i zrozumienie (!yb; por. Iz 40,14)282. Pomiędzy tymi kognitywnymi czasowni-
kami umieszczono !ma hi., który używany jest najczęściej w psychologizującym 
sensie „mieć zaufanie, ufać”, dominujący jest aspekt subiektywny. Z przyimkiem l 
oznacza zaufanie do osoby czy rzeczy, a także uważanie czegoś za prawdziwe (por. 
1Krl 10,7)283. W hi. pojawia się w Dtiz jeszcze tylko w Iz  53,1 (z l)284, gdzie łączy 
przekonanie o prawdziwości przesłania z zaufaniem pokładanym w potęgę Boga285. 
Tu tak samo wymiar kognitywny (por. już tm,a/ w poprzedzającym wierszu)286 łą-
czy się z zaufaniem Bogu (yli). Zdanie podrzędne yKi podaje treść tego, co Izrael 
ma przyjąć i czemu zaufać. Jednocześnie aWh ynIa] może być odpowiedzią na pytanie 

278   Takiej możliwości zaprzecza U. Berges, Jesaja 40-48, s. 283-284.
279   Jest to interpretacja zaproponowana w H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deutero-
jesaja”, s. 4-7. Mógłby on być tożsamy ze sługą JHWH z Pieśni, tym bardziej że jego funkcja z w.10 
pokrywa się z 49,5 (zob. poniższy komentarz do tego wiersza). Ku takiej interpretacji skłania się też 
J.L. Koole, Isaiah III.1, s.  310. Z kolei J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 36 przyp. 74, uważa, 
że nigdzie w pierwotnych tekstach Dtiz nie ma mowy o proroku i prorockim zapośredniczeniu oraz 
że nie byłoby to prawdopodobne w mowie sądowej, chociaż jest świadomy jej mieszanego stylu i fik-
cyjnej scenerii sądowej (s. 35).
280   Zzob. powyższy komentarz do tych wierszy.
281   Zob. H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 18 oraz poniższe analizy 
w.12 i 44,26.
282   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 309 i H.H. Schmid, „!yb”, THAT I, kol. 305-308.
283   W pierwotnym, konkretnym sensie czasownik ten oznacza „być pewnym, spokojnym (cichym)”. 
W  kontekście religijnym pojawia się w  powiązaniu z  wyroczniami zbawienia (por.  Rdz  15,1-6; 
Iz  7,4-9) czy w  zapewnieniach o  zaufaniu i  dziękczynieniach (gatunkach związanych ze  skargą), 
w  których pobożny w  sytuacji zagrożenia, niebezpieczeństwa odwołuje się do  swej ufności Bogu 
(Ps 27,13; 116,10; por. też Ha 2,2-4). Opisuje się nim też właściwą relację do Boga. Do tego czasow-
nika w hi. zob. H. Wildberger, „!ma”, THAT I, kol. 187-193. 
284   Oraz w ni. w 49,7; 55,3.
285   Zob. poniższy komentarz do tego wiersza.
286   Związek ten dostrzega też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 309.



2.3. Księga Izajasza 43,8-13

51

„kto?”, rozpoczynające część dowodową postępowania (w.9ab; por. Iz 41,4; też 46,4; 
48,12)287. JHWH jest jedynym Bogiem (lae; por. Iz 45,20-22; 46,9)288, przed którym 
żaden bóg nie został stworzony ani po nim nie będzie innego. Oba określenia „przed 
nim” (por. Iz 41,2) i „po nim” trzeba rozumieć czasowo289. Nie może być mowy 
o żadnej teogonii (rcy)290, Bóg Izraela wykracza poza to, co znane było babilońskim 
teogoniom. Zawsze był i zawsze będzie291.

Wyjątkowość JHWH jest też treścią w.11. Podwójne „Ja” (tym razem posłużono 
się dłuższą niż w w.10b formą ykinOa'; jak np. w Iz 44,24; 45,12-13) jest emfatyczne, 
podkreśla podmiot i Bożą wyłączność (jak w Iz 43,25; 51,12; por.  też 49,25)292. 
Jedynym i objawiającym się Bogiem jest JHWH (por. Iz 44,24). Formuła samo-
przedstawienia: „Ja jestem JHWH”, często wprowadza obietnice (np. Rdz 28,13; 
15,7; Wj 6,6) i bywa powiązana z teofanią (Wj 6,2). W Dtiz jest ważnym elementem 
prorockiego zwiastowania zbawienia (por. 43,3.15; 44,24; 45,3 itd.,) i podkreśla wy-
łączność JHWH (zwł. Iz 42,8; 45,5). Wszystko od Niego zależy, a w szczególności 
jest On jedynym zbawicielem. Rozbudowane wyrażenie przyimkowe yd:['l.B;mi rów-
nież może mieć charakter emfatyczny (por. Iz 44,6.8; 45,6.21)293, jeszcze mocniej 
uwypuklając wyłączność JHWH jako zbawiciela (też w Iz 45,15). [vy hi. oznacza 
przede wszystkim udzielanie komuś pomocy, w szczególności przed sądem czy 
na wojnie. W wypowiedziach teologicznych Bóg przychodzi z pomocą swemu lu-
dowi, ratuje i ocala go, a Boża pomoc jest motywowana Bożą przychylnością294. 
Ponieważ JHWH jest jedynym Bogiem mającym wpływ na bieg historii, jest też 
jedynym, który może ocalić, zbawić. Odbiorcą tego zapewnienia jest Izrael („wy”), 
a nie narody. W.12a, rozpoczynając się ponownie od emfatycznego „Ja” (bo stoi 
przed formą osobową czasownika), nadal koncentruje się na wyłączności JHWH, 
który również jako jedyny może przepowiadać owe wydarzenia. Prawdziwe zwia-
stowanie i skuteczne działanie są przymiotami jedynego potężnego Boga. Użycie 
pf. i pf. cons. pokazuje, że mowa jest o poszczególnych aktach Bożych oraz że już 

287   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 309. Według C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 101, sformułowa-
nie takie bierze się z osobistego spotkania z Bogiem.
288   46,9 to ostatnie miejsce w Dtiz, gdzie słowo to się pojawia. Wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 323 
i 72, ma mieć ogólny, monoteistyczny sens, zaś wg J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 311, oznaczać tyle co po-
tężny bóg/Bóg.
289   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s.  323 czy J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 310.
290   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 101 (i przyp. 8); K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 323-324; 
J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 310-311, którzy przywołują jako tło genealogie bóstw z eposu Enûma Eliš, 
czy K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 222-223, odwołujący się do teogonii egipskich, babilońskich, hetyc-
kich i greckich (przede wszystkim Hezjoda). Do czasownika rcy zob. W.H. Schmidt, „rcy”, THAT I, 
kol. 761-765, zwł. kol. 763-764.
291   J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 311, sądzi, że hy<h.yI jest aluzją do Wj 3,14.
292   Jest też być może gramatycznym przeciwstawieniem do „wy” z początku w.10.
293   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 312.
294   Zob. F. Stolz, „[vy”, THAT I, kol. 785-790.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

52

się one wydarzyły295. Bóg ogłaszał, co się stanie – brak dopełnienia sprawia, że jego 
przedmiotem były zarówno wszystkie zapowiedzi Boga (por. w.9ab), jak i proroc-
kie obietnice Deuteroizajsza296. Bóg już działał i nadal działa zbawczo (nawiązanie 
do w.11b), jest tym, który faktycznie kieruje historią. Może dziwić kolejność cza-
sowników, co jednak przypomina w.10ba, tak że zdaje się być wręcz cechą stylu 
Deuteroizajaszowego (chiastyczny szyk?). W w.12a, który ma prawdopodobnie 
konstrukcję chiastyczną, na początku występuje ykinOa', a na końcu rz", którego sens jest 
sporny. Zasadniczo przymiotnik ten określa obcego, przeważnie nie-Izraelitę, nie-
raz wrogo nastawionego cudzoziemca, a w tradycjach mądrościowych outsidera czy 
też osobę spoza społeczności. Ponadto bywa określeniem obcych bogów (Jr 2,25; 
3,13; Ps 44,21; 81,10; Pwt 32,16)297. Nie chodzi więc prawdopodobnie o kogoś, kto 
nie słyszał zwiastowania JHWH298. Wprawdzie zdanie rzeczownikowe mogłoby 
oznaczać, że JHWH nigdy nie okazał się dla Izraela nieprzychylnym obcym, nie 
spełniając swych zbawczych zapowiedzi299, to jednak przedstawienie JHWH jako 
obcego też nie jest prawdopodobne300. Stąd najlepiej oprzeć się na poświadczonym 
znaczeniu rz", obcy bóg301. Izraelici nie mieli do czynienia z żadnym innym bogiem, 
którego zwiastowania mogliby słuchać i którego ocalenia mogliby doświadczać. 
Tylko JHWH zapowiadał i spełniał swe zbawcze obietnice. 

Powracając do „wy” w w.12b (w.12ba = w.10aa), JHWH zwraca się do Izraeli-
tów jako świadków, którzy teraz już sami mają potwierdzić302, że JHWH („Ja”) jest 
prawdziwym Bogiem303. Zamiast aWh ynIa] (jak w w.10) użyto tutaj wyrażenia lae‑ynIa], 
najpewniej dlatego że brak jest dalszego dookreślenia. 

Ostatni wiersz perykopy (w.13) nie kieruje dłużej uwagi na  przeszłość ani 
na chwilę obecną, lecz dodaje (~G:), co z wyłączności JHWH jako zbawiciela wynika 
na przyszłość (por. np. Ez 48,35)304. Wyrażenie aWh ynIa] odsyła do w.10b – Bożej jedy-
ności, która nie jest ograniczona czasowo i obejmuje przeszłość i przyszłość. Ponie-
waż Bóg jest suwerenem, to nic nie może mu stanąć na przeszkodzie. Analogiczną 

295   Na co zwraca też uwagę J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 313. 
296   W  tym węższym sensie K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  325: zwiastowanie bliskiego zwycięstwa 
Cyrusa, upadku Babilonu i wyzwolenia Izraela.
297   I być może w Iz 17,10; podobnie bliskoznaczny rk'nE (Pwt 32,12) – zob. R. Martin-Achard, „rz"”, 
THAT I, kol. 520-522. 
298   Jak chciałby K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 327.
299   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 312-313; podobnie C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 102.
300   Różne proponowane interpretacje przedstawia K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 223-224.
301   Tak ostatnio również U. Berges, Jesaja 40-48, s. 286.
302   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 327: teraz już jako aktywni świadkowie.
303   Bez względu na  to, czy w rozumieć jako spójnik łączący czy eksplikatywnie – zob. J.L. Koole, 
Isaiah III.1, s. 314.
304   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 252 i K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 224. ~AYmi nie zawsze wskazuje 
na przeszłość (np. Wj 10,6; Ez 48,35), a zależy od bezpośredniego kontekstu. Prawie zawsze w Starym 
Testamencie służy do określania jakiegoś przedziału czasowego („odtąd .... aż do”).



2.3. Księga Izajasza 43,8-13

53

myśl do w.11b sformułowano negatywnie305: nie tylko nie ma innego zbawiciela, 
ale też nikogo zdolnego wyrwać z Bożej ręki, tj. władzy (zob. Iz 42,22)306. Wszę-
dzie poza Pwt 32,39307 wyrywanie z czyjeś ręki jest tożsame z ratowaniem z jakiejś 
opresji (por. też Iz 50,2; 47,14). Motyw Bożej ręki, z której nie ma ratunku, służy 
do opisu boskiego karania (Oz 2,12; Hi 10,7). Tutaj nie podano, o jakie konkretnie 
Boże działanie może chodzić. Z kontekstu, zwłaszcza kolejnych wierszy (43,14-15), 
wynika, że o zniszczenie Babilonu (por. też 47,1-15 czy 45,1-3)308. Paralelne sformu-
łowanie uwypukla nieodwracalność Bożego działania czy raczej niemożność prze-
szkodzenia Bogu w realizacji jego planów (bWv hi. – por. 42,22; 44,25). Bez względu 
na to, czy suf. fem. odnosi się do „ręki” czy ma uogólnione znaczenie „to”, odnosi 
się do poprzedniej linii i Bożego panowania. Choć w.11-13 są przede wszystkim 
obietnicą dla Izraela, którego zbawienie gwarantuje Bóg, któremu nikt nie może się 
przeciwstawić, to w ostatnim wierszu pobrzmiewa groźba wobec Babilonu, który 
przynależy zresztą do kategorii narodów z w.9. 

Perykopa okazuje się treściowo i formalnie bardzo spójna:

w.8-9aa: zebranie zgromadzenia sądowego na rozprawę złożonego z Izraela 
i narodów
	� w.8: wezwanie do wystąpienia ludu, który jest oporny wobec poznania 

Bożego działania
	 w.9aa: wezwanie do zgromadzenia się narodów
w.9ab-13: rozprawa z bogami, przechodząca w zwiastowanie ocalenia Izraela
	� w.9ab: wezwanie bogów do przedstawienia dowodów (zdolność zapowia-

dania zdarzeń) 
	� w.9b: wezwanie do przedstawienia świadków lub uznanie racji strony 

przeciwnej
		�  w.10a-ba: wstępne wezwanie przez JHWH swoich świadków, którzy 

wpierw muszą uwierzyć w jedyność i potęgę JHWH (por. w.8), 
co staje się możliwe dzięki słudze

	 w.10bb-g: oświadczenie JHWH, że jest jedynym Bogiem
	 w.11: oświadczenie JHWH, że jest jedynym zbawicielem 
	� w.12a: JHWH przedstawia swój dowód – jako jedyny ogłaszał i zbawiał
		�  w.12b: JHWH wskazuje swoich świadków (por. 10a), którzy mają 

poświadczyć, że Bogiem jest JHWH

305   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 315.
306   Boża ręka oznacza przede wszystkim nieodparte działanie Boga – zob. A.S. van der Woude, „dy"”, 
THAT I, kol. 667-674, tu kol. 672-673.
307   J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 315, na podstawie Pwt 32,39, gdzie wyrywanie z Bożej ręki ma ogólne 
znaczenie, uważa, że wyrażenie takie ma w analizowanym w.13 pozytywny sens i dotyczy wyzwole-
nia Izraela, które jest pewne, bo nikt nie może się temu przeciwstawić.
308   K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 329, sądzi, że jest to interpretacja redaktora, który połączył 43,8-13 
z 43,14-15, ale fakt, że  trzeba wnosić z kontekstu, o  jakim Bożym nieodwracalnym działaniu jest 
mowa, nie wystarcza do tego, by twierdzić, iż nie był to zamiar autora badanej perykopy.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

54

	� w.13: obietnica – Bóg jako jedyny działał nie tylko skutecznie w przeszło-
ści, ale i nikt nie będzie Mu w stanie przeszkodzić w przyszłości 

Perykopa ta, której nadano formę fikcyjnej mowy sądowej, ma na celu per-
swazję, budzenie wiary Izraelitów w to, że JHWH nie stał się bezsilny, lecz jest 
jedynym, potężnym i działającym Bogiem, który uderzy w ich wrogów. Nikt i nic 
nie przeszkodzi Zbawicielowi Izraela. Jednak Izrael ma zadanie bycia świadkiem 
wobec narodów jedyności i potęgi Boga. Na razie nie może wypełniać tej roli z po-
wodu swej niewiary, wynikającej z ślepoty/głuchoty, dlatego Bóg powołał innego 
sługę-proroka. Ma on przywieść Izraela do wiary, by ten uwierzywszy, sam stał się 
Bożym świadkiem. 

Integralność literacka tekstu może budzić wątpliwości. 

R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 206, uważa w.8 za dodatek (podobne podejrzenie for-
mułuje L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 117-118) związany z 42,18-25. Jego ocena wtór-
ności w.8 jest zatem uzależniona o oceny 42,18-25 (do tego tekstu zob. powyżej). Ponieważ w.8 
jest ściśle związany z w.10, mówiącym o konieczności przekonania samego Izraela o nieodpartej 
potędze jedynego JHWH, hipoteza o jego wtórności jest więc wątpliwa, co wzmacnia dodatkowo 
wątpliwości wobec uznania całości 42,18-25 za redakcyjną konstrukcję.
Według R.P.  Merendino, Der Erste und der Letzte, s.  317-322, wtórny jest w.10ba (łącznie 
z aWh ynIa]‑yKi) i yTi[.v;Ahw> w w.12 (wtórny też w U. Berges, Jesaja 40-48, s. 280 oraz skreślany w C. We-
stermann, Das Buch Jesaja, s. 98 przyp. 2; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 308)309. R.P. Merendino 
posługuje się prawie wyłącznie argumentami stylistycznymi, np. w Dtiz zdanie yKi ma zawsze 
następować bezpośrednio po [dy i miano się nie posługiwać wyrażeniem aWh  ynIa. Ale dlaczego 
jakikolwiek autor miałby być stylistycznie tak ograniczony? Powyższa analiza pokazuje również, 
że rozdzielenie przez yTi[.v;Ahw> dwóch czasowników dla głoszenia w Dtiz nie jest stylistycznie po-
dejrzane, lecz rzeczowo uzasadnione310.
C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 98 przyp. 3, zdaje się sugerować wtórność w.12ba311. Rzeczy-
wiście identyczne w.10aa i w.12ba mogłyby być dubletem, tym bardziej że w.10bb rzeczowo od-
powiada w.12bb. Jednak powtórzenie to zdaje się odgrywać swoją rolę kompozycyjną, otaczając 
czy obramowując orzeczenie Boga o swojej wyłączności i zbawczym działaniu, po którym jeszcze 
raz zaznaczono zadanie, jakie ma do spełnienia Izrael.

Zatem pomimo pewnych wątpliwości tekst najlepiej będzie uznać za literacko 
jednolity312. Może dziwić, że ślepy i głuchy lud ma być świadkiem w procesie są-
dowym (w.8), tak że świadkowie sami muszą dopiero przyjąć to, czy czym mają 

309   Do tego zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
310   Posługiwanie się argumentem stylistycznym w krytyce literackiej prowadziłoby do nadmierne-
go rygoryzmu językowego, przeciwko czemu słusznie argumentuje J. van Oorschot, Von Babel zum 
Zion, s. 36 przyp. 74.
311   Do w.12bb u C. Westermanna zob. powyższą uwagę do przekładu.
312   Choć J.L. Koole, Isaiah III.1, najczęściej nie rozstrzyga jednoznacznie wątpliwości literackokry-
tycznych, to w przypadku tej jednostki tekstowej wszystkie hipotezy o wtórności jakichś fragmentów 
odrzuca (s. 301-302). 



2.4. Księga Izajasza 44,1-5

55

świadczyć (w.10). Wynika to jednak z niechęci i niewiary Izraela, który musi dojrzeć 
do tego, by być świadkiem. Stąd Bóg nie tylko sam przedstawia swoje roszczenie 
do boskiej wyłączności, ale i ją udowadnia zdolnością do zapowiadania zdarzeń 
i zbawiania (w.10bb-12a), a następnie ponownie wzywa Izrael do złożenia świadec-
twa. Mowa sądowa przechodzi w zwiastowanie zbawienia, nawiązując bezpośred-
nio do Bożego roszczenia sądowego. Prorok zapewnia w ten sposób, że realizacji 
zbawiennej przyszłości, którą Bóg zaplanował dla Izraela, a która rozpocznie się 
upadkiem Babilonu (por. w.14), nikt i nic nie jest w stanie przeszkodzić (w.13). 

Podsumowanie. W badanej mowie sługą Bożym nie jest Izrael, lecz prorok, 
który przekonuje Izraela o potędze jedynego Boga JHWH i Jego zbawczej woli. 
Jednocześnie dowiadujemy się o misji czy zadaniu, jakie do spełnienia ma Izrael, 
a mianowicie ma zaświadczyć o tym, że JHWH jest jedynym Bogiem, który zapo-
wiadał i zapowiada nadchodzące zdarzenia oraz który zbawia. Chociaż Izrael tym 
razem nie jest tytułowany sługą313, to okazuje się, że też ma misję do wypełnienia.

2.4. Księga Izajasza 44,1-5

1.		  A teraz słuchaj Jakubie, sługo mój,
		  i Izraelu, którego wybrałem314!
2.	 Tak rzekł JHWH, czyniący ciebie
	 i kształtujący cię od łona (matki), który pomaga ci315:
		  Nie bój się sługo mój, Jakubie,
		  i Jeszurunie, którego wybrałem!
3.		  Bo (z pewnością) wyleję wodę na to, co spragnione316,
		  i strumienie na wyschłą ziemię;
		  wyleję ducha mego na potomstwo twoje

313   Być może w celu uniknięcia zamieszania przy użyciu tego samego tytułu dla proroka i Izraela. 
Nawet jeśli powyższe rozumienie w.10 nie byłoby słuszne, to zmieniałoby się jedynie tyle, że sługą 
byłby tytułowany Izrael, a jego misja byłaby w sumie taka sama.
314   Suf. 3 os. odnosi się do Izraela, choć oczekiwalibyśmy suf. 2 os. (tak samo jak w w.2bb w odnie-
sieniu do Jeszuruna). Wg J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 357, ma przez to mocniej podkreślać Bożą dobrą 
wolę wobec Izraela.
315   W Qa ptp. (podobnie, jak się zdaje, w V i S – do tego zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 363, który 
uważa ten wariant za przypuszczalnie pierwotny). Tradycję TM poświadcza G. Nie ma praktycznie 
różnicy znaczeniowej pomiędzy oboma wariantami (zob. poniższy komentarz), stąd ewentualna ko-
rekta byłaby zbędna (tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 358).
316   W  TM przymiotnik (w  znaczeniu osobowym „spragniony”; por.  Iz  55,1), ale paralelizm każe 
przypuszczać, że mowa jest nie o człowieku, lecz ziemi – tak HAL, HAHAT. Z kolei BHS proponu-
je rzeczownik „pragnienie” (por. Iz 41,17; 50,2), choć najpewniej w znaczeniu „spragniona ziemia” 
(por. Jr 48,18; Ez 19,13; tak też T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 277.279) – do tego 
krytycznie J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  360. Lepiej ująć formę z  TM jako ogólne określenie tego, 
co spragnione.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

56

		  i błogosławieństwo moje na latorośle twoje,
4.		  tak że wypuszczą pędy (wyrasta) pośród trawy317

		  jak topole318 nad potokami wody.
5.		  Ten powie: Do JHWH ja należę!, 
		  a inny ‘nazwie się’319 imieniem Jakuba,
		  a jeszcze inny napisze na ręce320: Do JHWH [należę],

317   Wyrażenie !ybeB. budzi zasadne wątpliwości, gdyż nigdzie więcej nie jest poświadczone w Biblii 
Hebrajskiej (zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 363-364). Paralelna linia sugeruje porównanie. W Qa, 
17 Mss stoi !ybk, tak też w G i T – zob. BHS; do tego ogranicza swoją korektę K. Baltzer, Deutero-
Jesaja, s.  242: „wypuszczą pędy jak pośród trawy” i  opatruje tłumaczenie znakiem zapytania; zaś 
C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 109 przyp. 1, przypuszczalnie uwzględniając, że w G pojawia się 
(dwa razy) słowo „woda”, zmienia na ~yim;  !ybeK. i tłumaczy: „jak pomiędzy wodami trawa”; podobnie 
T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 279; zob. też K. Elliger, który jednak zaznacza, że nie 
ma pewności, że wersja G jest pierwotna. Lepiej byłoby jednak partykułę k nie łączyć z przyimkiem, 
lecz rzeczownikiem. W oparciu o akadyjskie binu (znane też w arabskim i egipskim) przypuszcza się, 
że !yBi oznacza tamaryszek – zob. HAHAT; podobnie BHS, który zmienia też rycix' na przymiotnik rwOcx', 
„zielony” (za BHS m.in. L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 130; A. Schoors, I am God your Sa‑
viour, s. 79 przyp. 1). Jednak wg H.G.M. Williamson, „The Setting of Deutero-Isaiah: Some Linguistic 
Considerations”, w: Exil and Return, s. 259-260, binu to nieznany rodzaj drzewa, tak że nie można 
tego słowa tłumaczyć jako „tamaryszek”. Z kolei HAL przyjmuje też istnienie rycix'3 (”sitowie”; tak też 
K. Elliger, który za G dodaje jeszcze „wody” i czyta: „jak pomiędzy wodami sitowie”), przy czym HAL 
powołuje się jedynie na syryjskie ḥērē (pl.). O innych propozycjach korekt zob. K. Elliger i J.L. Koole, 
Isaiah III.1, s. 363, który opowiada się za TM (z „sitowiem”). Ponieważ w paralelnym członie mamy 
porównanie k, nie wydaje się przekonujące, że kopista pomyłkowo zmienił k w b. Czy do obrazowego 
sformułowania konieczny jest przyimek k? Negatywnie na to pytanie odpowiada U. Berges, Jesaja 
40-48, s. 291, pozostając przy TM. Powyższe tłumaczenie trzyma się TM (tak też J.D.W. Watts, Isaiah 
34–66). Można by ewentualnie rozważać, czy przyimek b nie jest wynikiem dttg. 
318   Nazwa własna drzewa rosnącego nad wodą: topola eufracka (Populus Euphratica Oliv. – zob. 
HAHAT).
319   Choć ni. mogą wspierać jedynie s’ (zob. BHS) oraz 2 kodeksy G i Efrem Syryjczyk (zob. K. El-
liger, Deuterojesaja 1, s. 364; też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 365), to wokalizacja korygowana jest wła-
śnie najczęściej na ni. (tak BHS; B. Duhm; K. Elliger; HAHAT; J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 230; 
A. Schoors, I am God your Saviour, s. 77; R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 362 przyp. 1; 
L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 130; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 242). Można by postulować 
podmiot nieokreślony (i pasywny przekład – do tego zob. poniższy komentarz). Tłumaczenie TM: 
„ten zawoła w imieniu Jakuba” (lub „po imieniu Jakuba”), sugerowałoby modlitwę (por. wyrażenie 
hwhy ~vb arq) odwołującą się do imienia Jakuba (zob. B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 304; zaś U. Berges, 
Jesaja 40-48, s. 291, sądzi, że chodzi o nadawanie imienia własnemu dziecku). Ponieważ kwestia do-
tyczy wyłącznie wokalizacji, to najlepiej będzie zmienić ją na ni. Niektórzy komentatorzy przyjmują 
zwrotne znaczenie q. (zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 291 czy milcząco C. Westermann, Das Buch 
Jesaja, s. 109; tak też najwyraźniej T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 279).
320   Mogłoby się wydawać, że brakuje przyimka. W kodeksie synajskim (GB; zaś w G* w ogóle brak 
ekwiwalentu Ady"), a’, q’ , a  także w V i przekładzie starołacińskim rzeczownik oddano w dat. (zob. 
BHS i K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 364), który mógł być tłumaczeniem b (jako dat. instrumentalis). 
W tekście hebrajskim przyimek b mógłby stać dla okolicznika miejsca (tak K. Elliger i J.L. Koole, 
Isaiah III.1, s. 365, którzy zakładają, że wypadł on w wyniku haplografii; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, 
s. 243; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 279 i in.). Lepiej jednak bez ingerencji w tekst 
przyjąć acc. przysłówkowy (miejscowo), nawet jeśli dopełnienie w acc. czasownika btk zasadniczo 



2.4. Księga Izajasza 44,1-5

57

		  i321 zaszczytnym imieniem Izraela zostanie nazwany322. 

Perykopa ta jest względnie samodzielną wyrocznią zbawienia323. Została jednak 
(redakcyjnie) powiązana z poprzedzającym fragmentem 43,22-28, na co wskazywać 
może już początkowe hT'î[;w>324. Początek jednostki tekstowej wyznacza wezwaniem 
do słuchania skierowane do adresata wyroczni (w.1; por. w.2bb), a sama wyrocznia 
zaczyna się w typowy dla Dtiz sposób od formuły posłańca z imiesłowowymi roz-
szerzeniami (w.2a; por. np. 43,1.14.16; 44,6.24). Poprzedzenie wyroczni zbawienia 
i formuły posłańca wezwanie do słuchania jest wyjątkowe w Dtiz. 43,22-28 jest 
również mową JHWH skierowaną do Jakuba/Izraela (43,22), która nie są wyroczną 
zbawienia (nosi rys mowy sądowej, zob. przede wszystkim 43,26), lecz rozprawą 
z grzeszną przeszłością ludu Bożego, w centrum której Bóg zapewnia lud o usunię-
ciu jego grzechów, które już nie będą miały wpływu na jego los, na jego przyszłość 
(43,25). W obecnej postaci tekstu konsekwencją tego wybaczenia staje się błogo-
sławieństwo dla potomstwa Izraela (44,3-4), będące odwróceniem przekleństwa 
z 43,28. Obelgi pod adresem Izraela unieważnia chęć przynależenia do Izraela 
w 44,5. Nietypowy dla wyroczni zbawienia jest też brak zapewnienia o tym, że Bóg 
już ujął się za adresatem (w pf.), któremu tutaj może odpowiadać co najwyżej zda-
nie względne „którego wybrałem” na końcu w.2325. Brakuje też zakończenia (tzw. 

wskazuje na treść tego, co zostało napisane (J.L. Koole). Korekta jest więc zbędna.
321   Ponieważ odpowiednik zaimka hz< nie pojawia się w świadectwach, to próba jego uzupełnienia 
(jak chciałby K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  364) jest pozbawiona podstaw i  byłaby wygładzeniem 
tekstu. 
322   W Starym Testamencie poświadczony jest tylko pi.: „nazwać zaszczytnym i imieniem/przydom-
kiem” (zob. HAHAT), co prowadziłoby do tłumaczenia: „nada zaszczytnie imię Izraela”. Można przy-
jąć zmianę podmiotu na JHWH, ale nie została ona w żaden sposób zasygnalizowana, lub na pod-
miot nieokreślony, tłumacząc biernie. W G* brak tego czasownika. Ze względu jednak na możliwy 
podmiot nieokreślony V, S i T, w których przetłumaczono czasownik pasywnie (zob. BHS), wcale 
nie muszą wskazywać na koniugację bierną czy zwrotną (inaczej HAHAT, BHS). Na ni. wokalizację 
korygują K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 364; J.D.W. Watts, Isaiah 34–66; T. Brzegowy, Księga Izajasza 
rozdziały 40-66, s. 279; a na pu. m.in. J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 230; A. Schoors, I am God your 
Saviour, s. 77; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 243; też G. Fohrer, Das Buch Jesaja, s. 72; J.L. Koole, Isaiah 
III.1, s. 365; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 130, który tłumaczy jednak zwrotnie (?). Z kolei 
C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 109 czy H. Ringgren, „hnk”, TWAT IV, kol. 209, tłumaczą cza-
sownik w znaczeniu „przyjąć zaszczytny przydomek”. W mojej ocenie korekta jest zbędna (podmiot 
nieokreślony).
323   Do  tego gatunku zob. powyższą analizę Iz  41,8-13 oraz J.  Begrich, Studien zu Deuterojesaja, 
s. 14-24; A. Schoors, I am God your Saviour, s. 77-80 i K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 368.
324   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 368
325   Zob. J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 63 przyp. 200, a  J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 356, for-
mułuje zastrzeżenie, że zdanie względne przynależy do innej części wyroczni – zwrócenia się do od-
biorcy. Stąd K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 368, twierdzi nieprzekonująco, że tzw. Heilszusage została 
sformułowana w impf. (w.3), a C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 109, że rolę tę pełnią apozycje z w.1 
wraz ze zdaniem podrzędnym w pf. lub 43,25.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

58

celu)326, choć być może ma nim być w.5327. Po analizowanej wyroczni umieszczona 
została, wprowadzona kolejną formułą posłańca (44,6), mowa sądowa, dowodząca 
potęgi i wyłączności Boga JHWH328. 

Perykopa zaczyna się od hT'[;w> (w.1), który w  Biblii Hebrajskiej wprowadza 
co do zasady coś nowego, jakąś zmianę329. Po wspomnieniu grzesznej przeszło-
ści przechodzi się do obietnicy zbawiennej przyszłości330. Jakub/Izrael nazwany 
jest sługą JHWH, który go wybrał (jak w Iz 41,8)331. Ma uważnie słuchać i wziąć 
pod uwagę ([mv; por. Iz 42,18.20.23-24)332 słowa do niego skierowane, co jest typo-
wym dla profetyzmu wezwaniem333. Izrael ma się dowiedzieć czegoś nowego i żyć 
tym przesłaniem. Wezwanie to zmierza do zaradzenia ślepocie/głuchocie Izraela 
(z 42,18-20 i 43,8), zarzut z 42,20 ma należeć do przeszłości334. Zaskakuje suf. 3 os. 
odnoszący się do adresata, Izraela (inaczej niż w Iz 41,8-9). Czy 3. os. niesie z sobą 
jakiś specyficzny sens335? Ale jaki niuans znaczeniowy mógłby to być (i na jakiej 
podstawie dałoby się to ustalić)? Stosując rygoryzm gramatyczny, można by uznać 
3. os. za sygnał wtórnego rozszerzenia, ale wtedy dotyczyłoby to też w.2b, i to wraz 
z paralelnymi sformułowaniami, jako że rozbijanie paralelizmów trudno byłoby 
usprawiedliwić. Przypuszczalnie mamy więc do czynienia z pewną „niestaranno-
ścią” autora (sugerującego się formułą posłańca w w.2?).

Zgodnie z imiesłowowymi rozszerzeniami (apozycjami) formuły posłańca (w.2a) 
Bóg jest tym, który stworzył adresata, czyli Izraela. hf[ ma bardzo szerokie pole 
znaczeniowe obejmujące praktycznie wszelkie rodzaje działalności336. W Dtiz, gdy 

326   Cel wyroczni to  jedynie umowne określenie, gdyż to, co zamyka wyroczni, jest zróżnicowane 
zarówno pod względem formalnych, jak i treściowym – zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 135, też 
J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 20-24.
327   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 356; zob. też A. Schoors, I am God your Saviour, s. 77-80.
328   Zob. zwł. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 355 i K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 365 (44,6-8 jest formal-
nie i rzeczowo czymś zupełnie nowym); U. Berges, Jesaja 40-48, s. 316 (wydzielenie jednostki jest 
bezsporne).
329   Por. 47,8: nadchodząca niespodziewana katastrofa Babilonu. Do tego zob. K. Elliger, Deuteroje‑
saja 1, s. 292. 
330   Na marginesie warto zaznaczyć, że niewspominanie grzechów z 43,25 oznacza nie tyle „puszcze-
nie” w niepamięć, ile o niebranie ich pod uwagę, przebaczenie, które jest odwrotnością wyciągania 
konsekwencji, tj. karania – zob. W. Schottroff, „rcz”, THAT I, kol. 515-516; K. Elliger, Deuterojesaja 
1, s. 379-380.
331   Zob. powyższy komentarz do tego wiersza.
332   Do znaczenia tego czasownika zob. powyżej i H. Schult, „[mv”, THAT II, kol. 974-982, zwł. kol. 
975-976 i 980-981.
333   Zob. U. Rüterswörden, „[m;v'”, TWAT VIII, kol. 272-273.
334   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 318. Związek pomiędzy tymi tekstami dostrzega też J.L. Koole, 
Isaiah III.1, s. 357.
335   Co sugeruje J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 357. Podobnie K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 243, który sądzi, 
że zdanie to nie jest skierowane do sługi Jakuba, lecz do świadków. Jednak w tej perykopie, która 
notabene nie jest mową sądową, nic nie sygnalizuje ich obecności. I powstaje pytanie, kim mieliby 
oni być (o tym K. Baltzer nic nie pisze).
336   Zob. J. Vollmer, „hf[”, THAT II, 359-370.



2.4. Księga Izajasza 44,1-5

59

opisuje Boże działanie, odnosi się zarówno do stworzenia świata wraz z  ludźmi 
(44,24; 45,12.18), jak i do działania w historii (41,4; 46,10-11 dla spełnienia woli 
Boga; 40,23 dla niszczącej obcych władców aktywności Bożej; 43,19 dla zbawczego 
działania na rzecz Izraela; por. też Am 9,11-12). Bóg stworzył również swój lud (43,7; 
51,13; por. też 54,5, gdzie obiektem stworzenia jest Jerozolima). Najogólniejszy sens 
ma zaś w 44,24 i 45,7: Bóg sprawia wszystko (analogiczna myśl w Jr 10,16), co znaj-
duje odzwierciedlenie zarówno w stworzeniu (44,24), jak i kierowaniu tym, co się 
w świecie wydarza (45,7)337. W ten sposób wyraża się jedyność JHWH338. rcy zwią-
zany był wpierw z pracą garncarza (Jr 18,2-3; ptp. już w ugaryckim było określeniem 
zawodu), ale odnosi się też do innych sposobów formowania materii (odlewanie, 
np. posągu, jak w Iz 44,12, czy kształtowanie czegoś młotkiem, np. Iz 44,9-10, wytwa-
rzanie broni, jak w Iz 54,17), tak że zyskał ogólny sens tworzenia czegokolwiek. Teo-
logicznie jest ważnym terminem dla stworzenia świata (z różnymi dopełnieniami, 
np. Iz 45,18; Ps 95,5; 74,17), ludzi (Rdz 2,7-8), zarówno ludu, jak i jednostki, a także 
dla Bożego działania w historii (w profetyzmie, np. Jr 18,11). Akt stwórczy może być 
powiązany z wybraniem i powierzeniem jakiegoś zadania (Jr 1,5; Iz 49,5). Tak samo 
jak akt stwórczy wybranie nie jest ograniczone do jednostek, ale obejmuje też Izraela 
jako całość (Iz 43,1.7.21)339. Celem jego stworzenia jest Boża chwała (43,7.21)340. 
O stworzeniu w łonie matki (dosł. „już od”, tj. od zawsze, od początku istnienia Izra-
ela)341 czytamy jedynie cztery razy w Biblii Hebrajskiej: (Dt)Iz 44,2.24; 49,5 i Jr 1,5342. 
Przy czym tutaj i w 44,24 nie chodzi o to, że Bóg stwarza każdego człowieka343, 
lecz że stwarza lud Boży, i to w ciągłym procesie, w całej historii344. Rozszerzenia 
imiesłowowe koncentrują się na stworzeniu Izraela prawdopodobnie ze względu 
na obietnicę wzrostu jego kolejnych pokoleń w następnych wierszach345. Stwarzający 
Izraela pomaga mu, wspiera go (do rz[ zob. 41,10, gdzie stoi w wyroczni zbawienia 
w zapewnieniu udzielenia pomocy)346. Zarówno ptp., jak i impf. wskazują na stałe 
działanie Boga wobec Izraela347, a w szczególności wobec adresata (wygnańców). 

337   Do tego zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 467; też poniższą analizę dwóch powiązanych ze sobą 
perykop 44,24-28 i 45,1-7.
338   Takie imiesłowowe określenie Boga jest stosunkowo rzadkie poza Dtiz (m.in. w  odniesieniu 
do stworzyciela świata w Jr 10,12; Ps 146,6; por. też Iz 66,22).
339   Zob. W. H. Schmidt, „rcy”, THAT I, kol. 761-765.
340   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 359.
341   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 358, według którego !m jest tożsame z b. 
342   Zob. m.in. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 381.
343   Jak chciałby C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 110 – do tego zob. słuszną krytykę w J.L. Koole, 
Isaiah III.1, s. 358.
344   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 358.
345   Związek rozszerzeń z  treścią w.3(-4) dostrzega też J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  361. Wprawdzie 
„ukształtowanie od  łona” mogłoby sugerować szczególne powołanie Izraela (por.  Jr  1,5; Iz  49,5), 
to jednak nic tutaj, jak i w 44,24, na to nie wskazuje (por. też 46,3).
346   Co zauważa J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 358. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 319, dostrzega w rcy i rz[ grę 
słów
347   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 388; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 358.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

60

Wyrocznia zbawienia rozpoczyna się od  klasycznej formuły „nie bój się” 
(por. Iz 41,10) i wskazania jej adresata, które jest nieomal dosłownym powtórze-
niem w.1, co być może pokazuje, jak bardzo chodzi o przekonanie odbiorcy-Izra-
ela348. Jedyną różnicą jest imię Jeszuruna zamiast Izraela. Imię to pojawia się jeszcze 
tylko Pwt 32,15; 33,5.26 (i niektórych manuskryptach hebrajskich Syr 37,25)349. 
Wywodzi się prawdopodobnie z rdzenia rvy („prosty”, „prawy”, „uczciwy”) i zostało 
użyte niejako w opozycji do ludowej etymologii „Jakuba” jako oszusta (Rdz 25,26350, 
do którego nawiązują Rdz 27,36; Oz 12,4). Na to, że Jeszurun ma pozytywną kono-
tację, wskazują też wszystkie miejsca, gdzie się pojawia. Zawsze występuje paralelnie 
do imienia Izraela czy Jakuba.351. Tutaj mogło się pojawić w opozycji do 43,26-28352. 
Bóg wysłuchał (”nie bój się”) swojego ludu, sługę Izraela, który otrzymał ponadto 
zaszczytne imię Jeszuruna. W.2b ma chiastyczną budowę. 

W.3 otwiera spójnik yKi, który może oznaczać, że obietnica z kolejnych wier-
szy uzasadnia wezwanie „nie bój się”, lub emfazę. Pierwsza część obietnicy mówi 
o wylaniu wody na spragnioną ziemię. Czasownik qcy nie pojawia się poza tym 
wierszem w Dtiz353, natomiast woda jest częstszym motywem (w różnych kontek-
stach – por. 41,17-20; 43,20; 49,10 czy 48,21)354. Paralelnie mowa jest o płynącej 
wodzie, strumieniach (ptp. lzn, „płynąć”)355. Bóg nawadnia hv'B'y:, czyli wyschłą ziemię 
(Ps 66,6) czy suchy ląd (Rdz 1,9-10)356, oraz amec', który ze względu na paralelizm naj-
prawdopodobniej również odnosi się do suchej ziemi (por. Pwt 29,18) lub wszyst-
kiego, co jest wyschłe (forma masc. jest znaczeniowo, jak się wydaje, ogólniejsza)357. 

Druga część wiersza, w której powtarza się czasownik qcy, pokazuje, że woda, 
którą Bóg nawadnia suchą ziemię, jest obrazem obfitości Bożego daru ducha 
i błogosławieństwa dla potomstwa Izraela358. x;Wr ma szerokie znaczenie, a tutaj 

348   Tak mniej więcej J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 357.
349   Do różnych lekcji w Syr 37,25 zob. G. Sauer, Jesus Sirach, s. 258 przyp. 147.
350   Do tego wiersza zob. H. Seebass, Genesis II/2, s. 271.
351   Do tego imienia HAHAT; M.J. Mulder, „!Wrvuy>”, TWAT III, kol. 1070-1075 i komentarze. Grę słów 
z  imieniem Izrael (lae  rv;y') dostrzega K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 245; podobnie U. Berges, Jesaja 
40-48, s. 320. Można by je traktować jako poetyckie imię „Uczciwy”.
352   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 244; podobnie M.J. Mulder, „!Wrvuy>”, kol. 1074.
353   U. Berges, Jesaja 40-48, s. 320, zauważył, że nigdzie więcej w Starym Testamencie podmiotem 
tego czasownika nie jest JHWH.
354   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 162 przyp. 2, który dostrzega ważną rolę wody w Dtiz (tam też 
wszystkie miejsca występowania tego rzeczownika w Dtiz).
355   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 389; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 360. Rdzeń pojawia się w Dtiz 
jeszcze tylko w 45,8 (deszcz) i 48,21 (hi.).
356   Zob. ponadto K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 389; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 360. Wg U. Berges, 
Jesaja 40-48, s. 321, występuje tylko w dwóch kontekstach: stworzenie lądu i przejście przez morze 
sitowia (exodus), do czego trzeba by dodać przejście przez Jordan (Joz 4,22).
357   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 389; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 360 (abstrakcyjna). 
358   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 390; W. Pikor, Soteriologiczna metafora wody w Księdze Iza‑
jasza, s. 259 czy J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 362, który odrzuca pojęcie metafory, mówiąc o refleksji. 
Ze  względu na  bezpośredni kontekst tej wyroczni nieprzekonujące są  próby wiązania metaforyki 



2.4. Księga Izajasza 44,1-5

61

to pochodząca od Boga (suf. 1. os.) siła witalna, która zapewni trwanie i rozwój 
kolejnych pokoleń potomków (por. też w.4 czy Iz 42,5)359. Nie inaczej ma się spra-
wa z paralelnym hk'r'B. oznaczającym Boże zbawienne działanie, które wzmacnia 
ludzkie siły życiowe i zapewnia powodzenie (rzeczownik taki tylko ten jeden raz 
występuje w Dtiz, a czasownik w pi. w analogicznym sensie w 51,2)360. W ten sposób 
Bóg zapewni przyszłość potomstwu Izraela. [r;z< (podobnie m.in. w Iz 43,5; zob. już 
w Iz 41,8) i ~yaic'a/c, (zob. Iz 42,5, a oba razem w bliskim wyobrażeniowo Iz 48,19) 
to potomstwo Izraela. Obietnica dotyczy pośrednio wygnańców361, a bezpośred-
nio ich potomków362. Powodzenie potomstwa jest tożsame z przyszłością samych 
wygnańców363. 

Obietnica ta znajduje swoją kontynuację w w.4. Początkowe pf. cons. wskazuje, 
że mamy do czynienia ze skutkiem tego, co czym mowa była w w.3. Opis ponow-
nie operuje obrazem czy porównaniem (k w drugim stychu). Potomstwo Izraela 
będzie się rozrastać jak nowo wyrastające pędy (xmc – przenośne użycie jest typowe 
w Dtiz364, zob. 42,9; 43,19; por. też hi. w 45,8 i 55,10). Porównane zostało z topolami 
eufrackimi (Ps 137,2, który sugeruje koloryt mezopotamski; wzmiankowane są jesz-
cze w Kpł 23,40 i Hi 40,22)365 rosnącymi nad naturalnymi potokami czy sztucznymi 
kanałami (por. Iz 30,25)366. Drzewa te szybko rosną i bujnie rozrastają na wilgotnym 
podłożu. Ze względu na niepewności tekstowe reszta pierwszego półwiersza jest 
natomiast niepewna, choć wszystko wskazuje na to, że wyraża podobną myśl jak 
paralelna linia. Może chodzić o szybko rosnącą trawę czy sitowie, nawet zachowa-
jąc TM367, lub drzewo ben/bain, rodzaj tamaryszka czy wierzby/topoli, tj. drzewa 

wody z cudownym napojeniem ludu w drodze z Egiptu itp. (jak proponuje L. Stachowiak, Księga Iza‑
jasza II – III, s. 130; słusznie krytyka takich interpretacji w C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 111) 
czy z płodnością kraju (jak chciałby K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 245).
359   Tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 111; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 390; J.L. Koole, Isaiah 
III.1, s. 362. Zob. też R. Albertz, C. Westermann, „x;Wr”, THAT  II, kol. 726-753, zwł. kol. 734-736. 
Zaś W. Pikor, Soteriologiczna metafora wody w Księdze Izajasza, s. 262-263, poszerza tutaj znaczenie 
tego słowa, postulując w oparciu o 40,13; 42,1 i 48,16 nie tylko „ożywienie wspólnoty, ale również 
obdarowanie jej Bożą mądrością i poznaniem”, co jednak w żaden sposób nie jest usprawiedliwione 
w ramach tej perykopy.
360   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 361 i C.A. Keller, G. Wehmeier, „$rb”, THAT I, kol. 353-375, zwł. 
kol. 355.365-367.
361   Do identyfikacji Izraela/Jakuba z wygnańcami zob. powyższy komentarz do 41,8.
362   Wg J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 361, jako reakcja na słowa z 43,28. Rzeczownik zbudowany ze zredu-
plikowanego rdzenia czasownika acy i oznaczający „pęd” roślin (Iz 34,1) czy ludzki, czyli potomstwo 
(por. Iz 22,24) – zob. HAHAT.
363   Tak też K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 389 czy J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 361.
364   U. Berges, Jesaja 40-48, s. 322, zwraca uwagę na ilość spółgłosek syczących w w.3-4.
365   Do szczegółów HAHAT i komentarze, np. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 391; J.L. Koole, Isaiah 
III.1, s. 362-363.
366   Poza tymi dwoma miejscami w Iz ~yIm"-yleb.yI nigdzie więcej nie występuje w Starym Testamencie – 
K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 391; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 362.
367   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s.  363-364 i najwyraźniej W. Pikor, Soteriologiczna metafora wody 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

62

o podobnych cechach do topoli eufrackiej368 (choć wtedy nieco dziwiłby sg.). Tak 
czy inaczej wiersz jest jasny: błogosławieństwo Boże prowadzi do tego, że potom-
stwo Izraela będzie się szybko mnożyć i dobrze rozwijać jak szybkorosnące rośli-
ny, korzystające z obfitości wody. Rzeczownik „woda” spina (klamrą) w.3-4, stojąc 
w pierwszej i ostatniej linii. Podobnie sformułowania obrazowe (w.3a+4) otaczają 
konkretną obietnicę z w.3b. Do niej sprowadzają się skutki Bożej interwencji w wy-
roczni zbawienia. W.3-4 tworzą więc tematycznie jedną całość, w której mowa jest 
o powodzeniu potomstwa, a nie nawodnieniu wyschłej ziemi. 

W.5 rodzi wiele problemów369. Obie części wiersza, tj. w.5a i 5b są wyraźnie 
paralelne, a każda z nich złożona z dwóch półwierszy, które też tworzą paralelizm 
(syntetyczny). Powtarzający się zaimek hz< (nie występuje więcej w Dtiz w odniesie-
niu do osób)370 każe przypuszczać, że mowa jest o reakcjach jednostek371. Najmniej 
problemów sprawia pierwsza linia, w której mowa jest o deklaracji słownej (rma)372 
o przynależności do JHWH. hwhyl wskazuje na bycie Bożą własnością lub byciem 
do Jego dyspozycji373. Podobną treść ma też prawdopodobnie trzecia linia, z tym 
że mowa jest o zapisaniu (btk, który nie występuje więcej w Dtiz) na ręce, być 
może wytatuowaniu hwhyl (nie sprecyzowano, na której jej części). Ma być znakiem 
przynależności do bóstwa, do JHWH374. Jednostki będą przyznawać się do JHWH 
i  oddawać Mu się do  dyspozycji, wypowiadając słowne deklaracje i  wypisując 
je na własnej ręce.

Natomiast druga i czwarta linia są niejasne tak ze względu na formy grama-
tyczne czasowników, jak i ich interpretacje. Tekst spółgłoskowy pozwala na różną 
wokalizację (świadectwa tekstowe zdają się pokazywać, że rzeczywiście był różnie 

w Księdze Izajasza, s. 250-251.
368   Zob. HAHAT i  komentarze. Wg B.  Szczepanowicz, Atlas roślin biblijnych, s.205-208, chodzi 
o topolę białą, a w Kpł 23,40 o wierzbę białą (można tylko zgadywać, że z powodu użytego w tam 
n. rectum).
369   Zob. już powyższe uwagi do przekładu.
370   Forma masc. jedynie jeszcze w 50,1 jako podmiot zdania (pytania) rzeczownikowego, w którym 
orzecznikiem jest list rozwodowy.
371   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 392 i in. W ramach niniejszego studium nie ma możliwości do-
konania całościowej analizy użycia tego zaimka w Starym Testamencie, ale pobieżna obserwacja po-
twierdza, że odnosi się on do jednostek (np. Rdz 15,4; 27,21.24; 35,17; Wj 2,6; Hi 1,16-18; 21,23.25), 
tym bardziej że istnieje jego forma pl.
372   Wprawdzie czasownik ma znacznie szersze znaczenie (zob. H.H. Schmid, „rma”, THAT  I, kol. 
213-216, zwł. kol. 213-214; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 364), to jednak pozostałe linie wyraźnie wska-
zuję na ustne i pisemne deklaracje.
373   Zob. zwł. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 364.
374   Tatuowania zakazuje Kpł 19,28, ale jako zwyczaju żałobnego. Czymś innym jest poświadczona 
w papirusie z Elefantyny praktyka tatuowania niewolników imieniem właściciela. Do tego zob. ko-
mentarze, zwł. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 365, który przywołuje też Herodota, Dzieje II, 113 (niewol-
nik, który oddając się bóstwu, otrzymuje święty znak, przez co uzyskuje nietykalność), czy K. Elliger, 
Deuterojesaja 1, s. 393. 



2.4. Księga Izajasza 44,1-5

63

rozumiany). ~veb. arq oznacza375 w q. zasadniczo wzywanie kogoś po imieniu czy 
powoływanie z imienia (jak w Iz 40,26; 43,1; 45,3.4, przy czym podmiotem w Dtiz 
jest JHWH), ewentualnie wymienianie z imienia/nazwy (np. Joz 21,9)376. Ponieważ 
nie ma tutaj kolejnego dopełnienia, to wezwanym czy powołanym po imieniu mu-
siałby być Jakub. Ktoś, jakaś jednostka miałaby po imieniu wezwać Jakuba – nie 
uzyskujemy wtedy sensownej wypowiedzi377. Można by w takim razie postulować 
podmiot nieokreślony, a zaimek hz< ująć jako dopełnienie bliższe, co oznaczałoby 
jednak, że inaczej niż w sąsiednich liniach nie jest on podmiotem zdania: wzywano 
by kogoś za pomocą imienia Jakuba („ten zostanie wezwany imieniem Jakuba”) lub 
lepiej, nazywano by go tym imieniem („ten zostanie nazwany imieniem Jakuba”)378. 
Podmiotem domyślnym mógłby, ale nie musiałby być Bóg (być może wokalizacja 
w TM ma na to wskazywać). Bóg nazywałby tego, kto chce należeć do JHWH, 
imieniem Jakuba, tj. jako przynależącego do ludu Izraela. Zmiana podmiotu i ujęcie 
hz< jako dopełnienia jest siłą rzeczy bardzo wątpliwe. Korekta wokalizacji na ni. 
rozwiązuje te problemy. Wtedy może oznaczać nadanie imienia oznaczającego przy-
należność do ludu – pasywnie lub zwrotnie (jak w Iz 48,1 czy Rdz 21,12)379. Zdanie 
mówiłoby o pragnieniu nazwania siebie samego imieniem Jakuba, imieniem, które 
będzie postrzegane jako właściwe, korzystne czy zaszczytne380. Analogiczne pro-
blemy wiążą się z ostatnim stychem, w którym nie ma już zaimka hz<, a czasownik 
hnk (w Biblii Hebrajskiej pojawiający się jedynie w pi.) jest rzadki (poza Iz 45,4 
jeszcze tylko w Hi 32,21.22 i parę razy w Syr). Rzeczowo wiąże się ze schlebianiem 
(Hi 32)381. Czy należy go rozumieć zwrotnie jak w.5ab – nada sobie zaszczytne imię 
Izraela, czy też biernie – otrzyma to zaszczytne imię? W tym drugim przypadku 
korekta na pu. nie byłaby potrzebna, jeśli przyjąć podmiot nieokreślony. Brak za-

375   Pomijam sformułowanie z imieniem Bożym: hwhy ~veb. arq (do tego zob. C.J. Labuschagne, „arq”, 
THAT II, kol. 666-674, tutaj kol. 669.672-673).
376   Zob. C.J. Labuschagne, , „arq”, kol. 670. Czynnie tłumaczy tę linię U. Berges, Jesaja 40-48, s. 290-
291 i 323-324, interpretując jako nazywanie swoich potomków (zob. w.3-4) imieniem Jakub, co wska-
zywałoby na ich pochodzenie. Domyślnym dopełnieniem mieliby więc być potomkowie z w.3-4. 
377   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 365, który przywołuje koncepcje postulujące z braku dopełnie-
nia zwrotne znaczenie q. lub pominięcie dopełnienia bliższego, ale przywołany Iz  43,1 nie może 
być argumentem, gdyż podmiotem jest Bóg powołujący adresata wyroczni – Jakuba/Izraela (zob. 
np. przekład tego wiersza w K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 269).
378   Tak C.J. Labuschagne, „arq”, kol. 671, przywołując się na Lb 32,38.42, gdzie jednak ~veb. stanowi 
dopełnienie dalsze stojące obok dopełnienia bliższego ~ve.
379   Może też wskazywać na związek z Bogiem, tj. przynależność do ludu Bożego, jak w Iz 43,7. Zob. 
HAHAT; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 392.
380   Można za K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 246, postawić pytanie, czy Izrael jest tutaj rozumiany bar-
dziej w kategoriach religijnych czy etnicznych lub w obu naraz (według niego nie chodzi o wielkość 
polityczną, lecz o program religijny). W pierwszym rzędzie mowa jest o przynależności etnicznej, ale 
paralelna linia wyraźnie pokazuje, że nie da się jej oddzielić od przynależności religijnej, przynależ-
ności do ludu Bożego.
381   Zob. H. Ringgren, „hnk”, TWAT IV, kol. 208-209 (do jego przekładu zob. powyższą uwagę do tłu-
maczenia) i K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 393.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

64

imka może sugerować nieco inne ujęcie niż w w.5ab, tutaj Bóg nadaje to zaszczytne 
imię, jak w 45,4382. Mogłaby być też mowa o uznaniu takiego aktu przynależności 
do ludu Bożego ze strony otoczenia. Tak czy inaczej w.5 mówi o tym, że ludzie 
chętnie będą ogłaszać swoją przynależność do ludu Bożego i Boga Izraela, oddawać 
się JHWH oraz nazywać się Jakubem/Izraelem, uznając to za zaszczyt. Słowa te 
można by odnieść do potomstwa Izraela z w.3-4, ale przy założeniu, że wygnańcy 
ukrywali swoje pochodzenie, uważając je za zawstydzające, co wobec Iz 43,28 nie 
jest wykluczone. Tylko wtedy byłoby zrozumiałe to, że gdy Izrael stanie się licznym 
i błogosławionym ludem, chętnie uzna on, czyli potomkowie wygnańców, swoje po-
chodzenie i będzie je traktować wręcz jako zaszczyt. Tak samo będą też postrzegani 
przez innych383. Jednak Iz 48,1(-2) przeczy potrzebie deklarowania przez Izraeli-
tów przynależności czy bycia własnością JHWH (nie mówiąc już o tym, że w.5aa 
musiałoby oznaczać, że wygnańcy odcinali się od Boga Izraela). Przypisywanie 
sobie imienia Jakuba/Izraela przez samych Izraelitów nie wydaje się więc trafną 
interpretacją384. Wiersz mówi najpewniej o nie-Izraelitach, którzy będą chcieli być 
włączeni do Izraela, wyznając wiarę w Boga JHWH, tj. o prozelitach385. Lud Boży 
wzmocni się, rozszerzy nie tylko na drodze naturalnego i cudownie wspartego przez 
Boże błogosławieństwo rozmnażania (w.3-4), ale również dzięki przyłączaniu się 
do niego tych spośród narodów, którzy wyznawać będą Boga JHWH386. Co wię-
cej, byłoby to też spełnieniem misji sługi Izraela, jego świadectwa wobec świata 
o wyłączności JHWH (Iz 43,8-13; 44,8), który dzięki wybawieniu Izraela dojdzie 
do wiary w JHWH (narody reprezentowane przez świat natury: Iz 43,20-21; 44,23; 
por. też 49,5-6)387.

Budowa perykopy przedstawia się zatem następująco:

	 w.1: wezwanie sługi Izraela/Jakuba do słuchania
w.2a: formuła posłańca z rozszerzeniem (Bóg stworzycielem Izraela, pomagają-
cym mu)

382   Z 45,4 łączy ten wiersz również wyrażenie ~veb.  arq (zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 401). Oba 
wiersza zdają się być literacko powiązane.
383   Zob. D. W. van Winkle, “Proselytes in Isaiah XL–LV?: A Study of Isaiah XLIV 1–5,” VT 47 (1997), 
s. 341–359 czy U. Berges, Jesaja 40-48, s. 323-324; W. Pikor, Soteriologiczna metafora wody w Księdze 
Izajasza, s. 263-264, który sądzą, że przyznającymi się do JHWH i Izraela w coraz większej liczbie 
mają być potomkowie wygnańców, być może z małżeństw mieszanych (i przez to oddający się obcym 
bogom), którzy publicznie będą przyznawać się do wiary swoich ojców. Przemawiać za taką interpre-
tacją miałby też fakt, że obce narody nie odgrywają w tej wyroczni żadnej roli.
384   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 393-394; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 366 i in. 
385   Tak większość komentatorów, np. B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 303-304; C. Westermann, Das 
Buch Jesaja, s. 112 (początek nowego rozumienia ludu Bożego); J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 233; 
L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s.  130 i ostatecznie T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 
40-66, s. 288-289. Zaś K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 246-247, twierdzi, że tekst w pierwszym rzędzie 
ma na uwadze adresatów, tj. Izraela, ale wynika też z niego, że nie-Izraelici mogą się przyłączyć.
386   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 394.
387   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 366.



2.4. Księga Izajasza 44,1-5

65

	 w.2b: formuła „nie bój się” i adresat sługa Jakub/Jeszurun (por. w.1)
	� w.3-4: obietnica siły witalnej błogosławieństwa dla potomków Izraela – 

rozmnożenie i powodzenie 
		  w.3a: obraz obfitości wody
			�   w.3b: konkret: obfitość siły życiowej i błogosławieństwa
		  w.4: porównanie potomków do bujnej wegetacji nad wodą
	 w.5: chętna przynależność (jednostek) do JHWH i Izraela/Jakuba

W.1+2b wraz z w.5 tworzą obramowanie perykopy, uwypuklając zaszczytne imię 
Jakuba/Izraela. Rozszerzenia formuły posłańca (w.2a) współgrają bezpośrednio 
z obietnicą rozmnożenia Izraela (w.3-4, które też mają klamrową konstrukcję, wy-
znaczaną przez metaforę wody)388. 

Integralność literacka budzi uzasadnione wątpliwości. 

W.1.5 są wtórne według K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 368-369, przy czym w  jego argumenta-
cji rolę odgrywa fakt, że rozszerzeniem redakcyjnym mają być też 43,26-28, oraz według J. van 
Oorschot, Von Babel zum Zion, s.  63 przyp. 198. W.5 za  redakcyjne rozszerzenie uważają też 
R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 206.217 (tzw. Ebed-Israel-Schicht, czyli warstwa sługi 
Izraela), H.-J. Hermisson, „Einheit und Komplexität Deuterojesajas“, s.  311 i  Deuterojesaja 3, 
s. 734 (uwaga dotycząca pojedynczych „prozelitów”, nie dająca się przyporządkować do żadnej 
warstwy redakcyjnej, zaliczana do „pozostałych tekstów”). 
Inaczej R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 362-366, który za wtórny uznaje w.2b (jako 
dublet oraz z  powodu wyjątkowego określenia Jeszurun ma  być próbą upodobnienia tekstu 
do  wyroczni zbawienia) wraz z  &'r<z>[.y: z  w.2a (bo  nie odpowiada stylowi rozszerzeń formuły 
posłańca w Dtiz) oraz nie wyklucza, że w.1 dołączył sam Dtiz, zestawiając 44,2-5* z 43,22-28 
i 44,6-8. 
Z kolei wtórności zarówno w.1 (i w.2b), jak i w.5, który postrzega jako wynik świadectwa Izraela 
(43,8-13), zaprzecza J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 355-356.366. 

W.1 i 2bb zdają się być dubletem, różniącym się jedynie imieniem Izrael/Je-
szurun oraz kolejnością „Jakub” i „sługa mój”. Początkowe hT'î[;w> tworzy pomost po-
między dwoma perykopami (43,22-28/44,1-5), jest więc przypuszczalnie redakcyj-
ne. W Dtiz wyjątkowe jest wezwanie do słuchania poprzedzające formułę posłańca,  
nawet jeśli formuła posłańca nie zawsze musi stać na początku jednostki tekstowej 
(jak np. w 49,25)389. Jednak znajduje się ona w środku mowy JHWH, zaczynającej 
się już w w.1. Trudności związane z powtórzeniem i  przerwaniem mowy JHWH 
można rozwiązać, uznając w.1 (a nie tylko hT'î[;w>) za redakcyjny pomost pomiędzy 
44,22-28 a 44,2-5390. Rzeczowo w.1 nie wnosi nic nowego, a wezwanie do  słu-
chania nie jest sprzeczne z wyrocznią zbawienia, która ma w Dtiz zróżnicowaną 

388   Podobnie U. Berges, Jesaja 40-48, s. 317.
389   Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 65, Iz 49,24-26 jest jednak tekstem redakcyjnym.
390   Tak proponowałem w J. Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza (Iz 40-
48), s. 66.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

66

budowę, zaś formuła posłańca nie jeden raz występuje po wezwaniu do słuchania 
(por. 1Sm 15,1-2; 2Krl 7,1; Jr 21,11-12; 22,29-30, w których jednak nie przery-
wa mowy Bożej; Ez 13,2-3). Jeśli nawet w.1 nie należał do pierwotnej perykopy, 
to na pewno znalazł się najpóźniej już przy zestawieniu obu fragmentów 43,22-28 
i 44,1-5, nie wnosząc żadnych nowych istotnych treści. Czy miało to miejsce przy 
tzw. pierwszym spisaniu mów Deuteroizajasza, zakładając przy tym, że prorok 
w ogóle wygłaszał swoje mowy391? W każdym razie dla interpretacji tej perykopy 
nie ma potrzeby zakładania wtórnego pochodzenia tego łączącego wiersza.

Zgodnie z powyższą interpretacją w.5 mówi o tym, że ludzie, jednostki chęt-
nie będą przyłączać się do ludu izraelskiego oraz Boga JHWH, czyli o prozelitach, 
którzy staną się elementem spełniania się obietnicy wielkości i powodzenia Izra-
ela. W Dtiz narody są wielkościami zbiorowymi, a jednostki nie są przedmiotem 
zainteresowania (co dotyczy także uważanego czasami za treściowo spokrewniony 
54,3392, który jednak prawdopodobnie nie jest Deuteroizajaszowy393; por. też 60,1-3). 
U podstaw zainteresowania jednostkami ludzkimi może może leżeć oddziaływanie 
takich tekstów jak Rdz 18,25. Choć w.5 nie stoi w sprzeczności z Deuteroizajaszo-
wymi nadziejami na zbawienie narodów, to jednak indywidualna perspektywa prze-
mawia za jego wtórnością (powraca w Triz 56,1-8; zob. też 1Krl 8,41-43; Est 8,17)394. 
Wiele wskazuje na to, że jest to późne uzupełnienie (z czasów helleńskich)395.

Podsumowanie. Tytuł sługi Bożego przypisano adresatowi Jakubowi/Izraelowi 
(jak w 41,8-13). Otrzymuje on obietnicę rozmnożenia, stania się na nowo licznym, 
silnym ludem. Izrael przypomina więc patriarchów Abrahama, Izaaka i Jakuba, 
którzy również otrzymali obietnicę Bożego błogosławieństwa, obejmującą stanie 
się licznym ludem. „Ukształtowanie od łona matki” sugeruje wyznaczenie słudze 
zadania, które tutaj w  żaden sposób nie zostało bliżej sprecyzowane. Zgodnie 
z 43,10-12 polega ono na świadectwie o Bogu. Można tylko zgadywać, że odnowa 
ludu stałaby się takim świadectwem. Ponieważ jednak obietnica dotyczy potom-
ków, to jej realizacja jest rozciągnięta w czasie396, nakierowana na bardziej odległą 

391   Do  rozróżniania słów proroka, ich spisania i  redagowania zob. W.H. Schmidt, Wprowadzenie 
do Starego Testamentu, s. 148-153. Do kwestii (niemożliwości) rozróżniania pomiędzy słowami pro-
roka a kompozycją tzw. warstwy podstawowej zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 703-706.
392   Do związku z 54,1-3 zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 111.
393   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  485. W  Dtiz narody odgrywają służebną rolę wobec 
Jakuba/Izraela w 43,6; 49,22-23
394   J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, 63 przyp. 198, podkreśla, że jednostkowe nawrócenie czy 
prozelityzm jako droga do zbawienia narodów jest nie do pomyślenia w Deuteroizajaszowej warstwie 
podstawowej. 
395   Do prozelityzmu zob. H.D. Preuβ Horst Dietrich, Theologie des Alten Testaments 2, s. 323. Nieco 
szerzej korzenie prozelityzmu (m.in. kapłańskie regulacje dotyczące pełnego udziału w kulcie ~yrIGe, 
Rachab, Rut, Naaman) zarysowuje P. Enger, „Proselyten (AT)”, który powstanie tego fenomenu nie 
datuje wcześniej niż na III w. p.n.e. Do postawy Naamana z 2Krl 5, zwł. w.15-18.19 (dodatek) zob. też 
E. Würthwein, Die Bücher der Könige: 1. Kön. 17 – 2. Kön. 25, s. 301.
396   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 110-111: jest to obietnica nie powrotu z wygnania czy 



2.5. Księga Izajasza 44,21-22

67

przyszłość, tak że odnowa z trudem mogłaby prowadzić do spełnienia wezwania 
do złożenia świadectwa (z 43,10.12). W dużo późniejszym okresie dodano do tej 
obietnicy przyłączanie się do Izraela wyznawców JHWH spośród innych ludów 
(w.5). W ten sposób w błogosławieństwo dla potomków zostają włączone i inne 
narody (por. Rdz 28,14)397. 

2.5. Księga Izajasza 44,21-22

21.	 Pomyśl o tych398 Jakubie
	 i Izraelu, że (bo) sługą moim ty jesteś,
	 ukształtowałem ciebie, sługą dla mnie ty jesteś,
	 Izraelu, nie zostaniesz przeze mnie zapomniany399!
22.	 Starłem jak obłok przestępstwa twoje
	 i jak chmurę grzechy twoje.
	 Nawróć (zwróć) się do mnie.
	 bo odkupiłem ciebie!

Wydzielenie tej jednostki tekstowej jest właściwie jasne. Poprzedzające wiersze 
(44,9-20) mówią o zaślepieniu bałwochwalców, wytwórców bożków400. Ponieważ 

odnowy, lecz nastania nowego czasu zbawienia. 
397   Por. Iz 48,19.
398   BHS proponuje bez wsparcia jakichkolwiek świadectw tekstowych korektę na „o Bogu Twoim”, 
co miałoby stworzyć paralelną linię do ostatniego stychu, w którym BHS również chce wprowadzić 
korektę (zob. poniższy przypis). 
399   Vrs zgodnie oddają czasownik w stronie czynnej (z suf.; zob. BHS; K. Elliger, Deuterojesaja 1, 
s.   442), przy czym brak asymilacji n nie stanowi trudności (tak K. Elliger w oparciu o Gesenius’ 
Grammatik, § 66f). Takie odczytanie spółgłosek wydaje się więc chronologicznie najstarsze. Jako q. 
chcą zwokalizować tekst BHS (z lub bez asymilacji n); Gesenius’ Grammatik, § 117x; R.P. Merendino, 
Der Erste und der Letzte, s. 391. Jednak takie odczytanie tekstu nie jest pozbawione trudności (pierw-
sza linia tworząca z niniejszą obramowanie mówi o pamiętaniu o zbawczych dziełach JHWH, a nie 
o niezapominaniu o Bogu, stąd BHS koryguje jednocześnie pierwszą linię), gdyż q. z aOl byłby raczej 
zakazem o ogólnym charakterze. Oczekiwane byłoby przeczenie la; (zob. K. Elliger czy J.L. Koole, 
Isaiah III.1, s. 405). W tej sytuacji ni. w TM i kontynuacja zbawczych zapewnień JHWH jest lepszą 
lekcją. Pozostaje kwestia suf.: czy może być odpowiednikiem yli (wskazywać na „podmiot”)? Zdania 
są podzielone (zob. K. Elliger). W Gesenius’ Grammatik, § 117x, udzielono negatywnej odpowiedzi, 
zaś pozytywnej pomimo wątpliwości gramatycznych w H. Ringgren, „hv":n"”, TWAT V, kol. 663-664, 
tutaj kol. 664. Suf. zdaje się potwierdzać także Qa, gdzie jednak mamy do czynienia z avn i asymilacją 
n (wg K. Elligera w q.). Często odczytuje się ni. z yli (tak K. Elliger, który dopuszcza też wariant bez yli 
i bez suf.; H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 10 przyp. 21; J.L. Koole); 
bez korekty J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 235; HAHAT („jesteś dla mnie niezapomnianym”). 
400   Możliwość wiązania 44,21-22 z  w.9-20 szerzej krytykuje H.-J. Hermisson, „Israel und Gotte-
sknecht bei Deuterojesaja”, s.10 przyp. 23 i K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 445. Mocniejszy związek 
z Iz 44,9-20 postuluje znów U. Berges, Jesaja 40-48, s. 354-355, gdyż tak małe jednostki nie pasują 
do jego ogólnej wizji autorstwa i kompozycji Dtiz (por. s. 38-43).



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

68

44,9-20 jest z pewnością wtórnym tekstem401, warto rozważyć także odgraniczenie 
od perykopy 44,6-8, która jest bardzo nietypową mową sądową402. Wobec milczenia 
przeciwników (w.7), Bóg apeluje do Izraelitów (w pl.), by odważnie zaświadczyli 
o jedyności JHWH, gdyż już wcześniej byli przez Boga o tym przekonywani, w czym 
przypomina 43,10-12403. 44,6-8 różni się od w.21-22 treściowo i formalnie (adresat 
w pl. w w.8, a w sg. w w.21-22). Zaś 44,23 jest hymnem, wezwaniem do wychwalania 
Boga przez świat natury z tego powodu, że Bóg odkupił (pf.) Izraela (motyw ten 
wiąże hymn z badaną perykopą) i rozsławia się (impf.) dzięki Jakubowi (co z kolei 
wiąże się z funkcją sługi w 43,8-13; 44,8). Ma więc innego adresata explicite i nie jest 
już mową Boga, a także różni się gatunkowo404. Treściowo obie jednostki tekstowe 
są powiązanie (na co wskazuje też czasownik lag). Kolejność krótkich perykop 
w tym rozdziale z pewnością nie jest przypadkowa405. Morfokrytycznie w.21-22 
przywodzą na myśl napomnienie, na co wskazują impt.406 W.22b mógłby formalnie 
przypominać też hymn (impt. ze zdaniem yKi)407. A treściowo jest częściowo zapew-
nieniem o zbawieniu (w.22a+bb)408, ponadto mówi o stworzeniu i ustanowieniu 
Izraela jako sługi Bożego (w w.21). 

401   Zob. już powyżej i przywołany tam H.D. Preuβ, Verspottung fremder Religionen im Alten Testa‑
ment, s. 192-237; też R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 192-205; J. van Oorschot, Von Babel 
zum Zion, s. 295-311 czy H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 279-371.
402   Inaczej J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 235, który łączy w jedną całość w.6-8.21-23; C. Wester-
mann, Das Buch Jesaja, s. 113-114. Rozstrzygającym argumentem (zob. C. Westermann) nie może 
być fakt, że zarówno mowa sądowa z 44,6-8, jak i napomnienie z 44,21-22 zawierają elementy wy-
roczni zbawienia (do tego zob. poniżej). Teza C. Westermanna jest słusznie krytykowana w K. Elli-
ger, Deuterojesaja 1, s.  445 czy L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 139.
403   Do tych wierszy zob. powyżej.
404   Nie przekonuje więc K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  268-270 (podobnie U.  Berges, Jesaja 40-48, 
s. 354-355), który chce widzieć w w.21-23 zakończenie aktu w greckim dramacie, gdzie w.23 ma być 
końcową partią chóru. 
405   H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 10 przyp. 21, pozostawia sprawę 
otwartą, czy formalnie samodzielny hymn 44,23, który treściowo łączy się z 44,21-22, należy trakto-
wać jako odrębną perykopę.
406   Do tego gatunku zob. W.H. Schmidt, Wprowadzenie do Starego Testamentu, s. 160; J. Begrich, 
Studien zu Deuterojesaja, s. 58, który w Dtiz odnajduje tylko dwa prorockie napomnienia (drugie 
w  55,6-7). Ponieważ napomnienia są  treściowo i  formalnie zróżnicowane (zob. W.H.  Schmidt), 
to o gatunku w sensie ścisłym nie może być mowy.
407   Do tego gatunku zob. W.H. Schmidt, Wprowadzenie do Starego Testamentu, s. 254-255; J. Be-
grich, Studien zu Deuterojesaja, s. 54; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 243.
408   Związki z  wyroczniami zbawienia dostrzegał już J.  Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s.  58. 
K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 443, ze względu na główną treść widzi w jednostce pocieszenie i na-
pomnienie (Trost- und Mahnwort). Rację ma więc H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei 
Deuterojesaja”, s. 10, że tylko formalnie można mówić o napomnieniu, treściowo zaś o zwiastowaniu 
zbawienia, a wezwania mają go wyostrzać.



2.5. Księga Izajasza 44,21-22

69

Perykopa rozpoczyna się od  wezwania skierowanego do  Jakuba/Izraela 
(w.21a). To typowe określenie adresatów w Dtiz, tutaj umieszczone chiastycz-
nie. Powinien zdać sobie sprawę i wziąć pod uwagę (rkz, który chętnie używany 
jest dla uzmysławiania sobie zbawczych aktów JHWH, w szczególności w dzięk-
czynieniach, jak i napomnieniach)409 „te”. Jeśli mamy do czynienia ze względnie 
samodzielną jednostką tekstowo, to zaimek hL,ae musi być kataforyczny, odnosząc 
się do tego, o czym mowa jest w tym fragmencie410, począwszy od  paralelnego 
stychu (yKi)411. Wprawdzie mógłby wprowadzać również uzasadnienie412, ale wtedy 
niejasny byłaby granica pomiędzy uzasadnieniem a treścią tego (por. hL,ae), czym 
Izrael/Jakub ma się kierować413. W pierwszym zdaniu (rzeczownikowym) Bóg 
przypomina mu, że został powołany na Bożego sługę (zob. 41,8-9; 42,19; 43,10; 
44,1-2), przy czym identyczne zdanie spotykamy w 41,9 i 49,3. Izrael jest sługą, 
który ma być świadkiem Bożym (zwł. 43,10.12). Został przez Boga stworzony 
(jak już w Iz 44,2 czy też 43,1.7), i to na swego sługę414. Drugie zdanie rzeczow-
nikowe o słudze (w.21ba) różni się od pierwszego (w.21ab) tym, że zamiast suf. 
rzeczownikowego posłużono się yli, który ma przypuszczalnie mocniej podkreślać 
związek sługi z Bogiem (por. 43,1: „moim jesteś”), a przede wszystkim misję, 
którą ma do spełnienia415. Praktycznie taką samą myśl wyraża 43,7: Izrael został 
stworzony ku Bożej chwale (por. też 44,23 i 49,3). 

409   Do tego czasownika zob. W. Schottroff, „rkz”, THAT I, kol. 507-518, tu zwł. kol. 510-511 i 516-517. 
W Dtiz pojawia się jeszcze w q. w 43,18 na nieprzywoływanie wcześniejszych zbawczych czynów 
JHWH (exodusu), które zblakną w obliczu nowego działa zbawczego; w 46,8(-9) dla wspominania 
wcześniejszych nieprawości, przestępstw Izraela, których jednak Bóg nie będzie brał już pod uwagę 
(43,25). Poza tym jeszcze w 47,7 i 54,4. 
410   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 445. Zaś anaforycznie w odniesieniu do krytyki bałwochwal-
ców (44,9-20) chcą go rozumieć J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 404 czy K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 269. 
Nawet jeśli miałby być anaforyczny, to powstaje pytanie, na co miałby wskazywać, jako że 44,9-20 
jest z pewnością wtórnym uzupełnieniem (zob. powyżej). Jeśli miałby na uwadze przede wszystkim 
44,6-8, to wyłączność JHWH, który jako jedyny Bóg kieruje historią (i może zapowiadać nadcho-
dzące zdarzenia). Z kolei U. Berges, Jesaja 40-48, s. 356, twierdzi, że jest zarówno kataforyczny, jak 
i anaforyczny.
411   Zob. R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 390-391; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 356.
412   Tak K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  445 czy J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  403, przeciwstawiając się, 
rozumieniu zdanie yKi jako dopełnieniowego („że”), gdyż dopełnieniem czasownika rkz jest zaimek 
hL,ae. Jednak dopełnienie w formie zaimka kataforycznego nie musi konkurować ze zdaniem dopeł-
nieniowym, lecz mogą się uzupełniać.
413   Czy treść tego, na co wskazuje hL,ae zaczyna się od w.21b? Ale druga część w.21ab jest prawie 
tożsama z drugą częścią w.21ba („jesteś sługą moim/dla mnie”, ściśle powiązane z imieniem „Izrael”, 
które notabene otacza ustanowienie sługi, tworząc coś w rodzaju klamry kompozycyjnej). A może 
od w.21bb? Ale obietnica wydaje się być ściśle powiązana z wybaczeniem z w.22, a ponadto zapew-
nienie z w.22 (pf.) przywodzi na myśl pf. ^yTir>c;y>.
414   Wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 446; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 404, że rcy zastępuje tutaj de facto 
rxb.
415   Zob. zwł. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 404; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 356. 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

70

Znaczenie ostatniej linii w.21 nie jest pewne ze względu na stan przekazu teksto-
wego. Jeśli czytać q., jak czyniły to starożytne przekłady416, to byłby to zakaz, że  nie 
wolno już więcej Izraelowi zapominać o Bogu. hnv1 w q. pojawia się jeszcze jedynie 
w Lm 3,17, gdzie zapomnienie o szczęściu (hb'Aj) oznacza jego niedoświadczanie417. 
Bóg nie tylko by zachęcał, ale wręcz nakazywał Izraelowi, by mieć ze swoim Bogiem 
wciąż do czynienia. Jeśli zaś przyjąć, że ni. jest pierwotny (z czy bez korekty dopeł-
nienia), to byłoby to zapewnienie, iż Bóg nie tylko ukształtował swego sługę, ale też 
nigdy (impf.)418 o nim nie zapomni, tj. będzie się o niego ciągle troszczyć (podobną 
myśl wyraża 49,14-15)419. Druga część wiersza (w.21b) tworzyłaby wtedy klarowny 
paralelizm: powołanie i wsparcie dla sługi Izraela.

Jednak zarówno zbawienie, jak i posługa sługi Izraela nie byłyby możliwe bez 
Bożego wybaczenia (w.22). Wśród metaforycznych znaczeń hxm ważną rolę odgry-
wa w Starym Testamencie usuwanie winy na wzór zmywania czy ścierania plam 
(por. Ps 51,3.11)420. W Dtiz użyty został jeszcze tylko w 43,25 (ptp.), gdzie Bóg 
przedstawia siebie jako usuwającego i puszczającego w niepamięć winy Izraela. Tym 
razem przekonuje, że winy Izraela, które doprowadziły do wygnania (por. 42,24), 
już zostały usunięte (pf.)421. Para pojęć !n"[' i b[', które nie pojawiają się więcej w Dtiz, 
w Hi 26,8; 37,11 odnoszą się do ciężkich, burzowych chmur, zaś !n"[' w Hi 7,9 i b[' 
w Hi 30,15 obrazują szybkie znikanie422. Istotą porównania jest więc szybkie prze-
mijanie, tak że po chmurach nawet ślad nie zostaje423. [v;P, ma zawsze wymiar obiek-
tywny, odnosząc się do konkretnego złego czy grzesznego czynu424. W Dtiz pojawia 
się też w 43,25; 50,1, mówiących o Bogu wybaczającym Izraelowi przestępstwa 
(oraz w 53,5.8, a czasownik w 43,27; 46,8; 48,8; 53,12). Rdzeń ajx, który w Biblii 
Hebrajskiej występuje prawie wyłącznie w kontekście teologicznym czy religijnym, 
w Dtiz odnajdujemy jeszcze w 42,24 oraz 40,2; 43,24-25.27; 53,12. Oba terminy 
obejmują zarówno złe czyny, jak i wynikającą z nich winę i niedolę człowieka, która 

416   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
417   Zob. H. Ringgren, „hv'n"”, TWAT V, kol. 663-664. Poza tym pojawia się jeszcze tylko pi. w Rdz 41,51 
i hi. w Hi 11,6; 39,17.
418   Wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 446, w znaczeniu czasu teraźniejszego.
419   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 446 i J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 405.
420   W  sensie dosłownym odnosi się wpierw do  zmywania (np.  misy w  2Krl  21,13) czy ścierania 
(łez w Iz 25,8). Do tego czasownika zob. L. Alonso-Schökel, „hx'm'”, TWAT IV, kol. 804-808, zwł. kol. 
805-806.
421   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 447; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 406, w których zwraca się uwagę 
na tę różnicę gramatyczną.
422   Nie wykluczone także, że za porównaniem kryją się obłoki i mgły znikające, gdy zaczyna świecić 
słońce - tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 406.
423   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 447.
424   Pierwotnie był terminem prawnym dla wszelkich przestępstw, które podlegały sądowemu ka-
raniu. Używa się go dla wszelkich niemoralnych, przestępczych czynów, których należało unikać, 
by nie narażać się na zgubne konsekwencje. Stał się też określeniem najcięższych grzechów. Do tego 
terminu zob. R. Knierim, „[v;P,”, THAT II, kol. 488-495.



2.5. Księga Izajasza 44,21-22

71

rozumiana jest jako konsekwencje nieprawości czy kara425. W centrum tej krótkiej 
perykopy znajduje się zapewnienie, że Bóg wybaczył swemu słudze Jakubowi, któ-
rego jest stworzycielem i wobec którego ma swój plan. 

W  końcowym napomnieniu (impt. nawiązuje do  w.21aa, tworząc ramy tej 
krótkiej perykopy) Bóg wzywa Izraela do zwrócenia się do Niego, do nawrócenia. 
Czasownik bwv (emfatyczny impt.) w sensie dosłownym oznacza ruch w innym kie-
runku niż dotychczas, zawrócenie i powrót do punktu wyjścia, a w przenośnym 
nawrócenie do Boga426. Izrael ma się nawrócić, na nowo zwrócić się do JHWH427. 
W podobnym znaczeniu w Dtiz występuje jeszcze tylko w 49,5 (w pol.)428. Bóg 
wybaczył swojemu ludowi, ale Izrael musi się teraz nawrócić do Boga, na co składa 
się zaufanie w Boże obietnice, kierowanie się Bożą zbawczą wolą (por. w.21aa). Wy-
baczenie poprzedza wezwanie, a Izrael ma tylko (i aż?) zaakceptować Boże zbawie-
nie429. Bóg już wszystko uczynił, by Izrael na nowo stał się ludem, przez który Bóg 
jest wielbiony i który zaświadczy o Bożej potędze. Teraz jest czas na nawrócenie się 
Izraela i zawierzenie Bogu (por. 43,8-13). To końcowe wezwanie zostało dodatkowo 
uzasadnione (w.22bb) dokonanym przez Boga wykupieniem (lag) z niewoli win 
i wygnania430. lag jest w Biblii Hebrajskiej ważnym terminem: tak dla solidarności 
rodzinnej, jak i w wymiarze teologicznym. W tym pierwszym przypadku odkupiciel 
miał przywrócić własność utraconej (za długi) ziemi jej wcześniejszemu właścicie-
lowi, najbliższemu krewnemu (zob. Kpł 25,25-34) lub wykupić członka rodziny, 
który popadł (za długi) w niewolę (zob. Kpł 25,47-54). Mógł też być mścicielem 
krwi, którego zadaniem było pomszczenie przelanej krwi krewnego na sprawcy 
(Lb 35,12.19-27; Pwt 19,6.11-12)431. Teologiczne użycie tego pojęcia w odniesie-
niu do Boga bazuje na idei wykupienia (zadłużonego) krewnego czy jego ziemi. 
Stąd z pewnością nie dziwi, że odkupienie dokonane przez Boga często odwołuje 

425   Zob. powyższy komentarz do 42,14 i R. Knierim, „ajx”, THAT I, kol. 541-549, tu kol. 546.
426   Teologicznie również odwrócenie się od Boga, ale też zwrócenie się Boga do ludzi lub Jego od-
wrócenie się od człowieka. Zob. J.A. Soggin, „bwv”, THAT II, kol. 884-890, zwł. kol. 886.888-890.
427   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 447-448, który zwraca uwagę na to, że 43,25 mówi o Bożym wy-
baczeniu ze względu na samego Boga (ynI[]m;l.), co odpowiada powołaniu sługi dla Boga (yli – w.21ba).
428   Związek ten dostrzega H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 10-11. 
Por. też hi. w 46,8.
429   Zob. H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 10.
430   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 381, według którego bez uwolnienia od winy za grzech i bez uzna-
nia tej winy nie ma wyjścia z niewoli.
431   Jest to pojęcie z języka prawnego, przynależące do prawa rodzinnego. Instytucja goela (laeGO) była 
wyrazem solidarności rodzinnej, nakierowanej na  przywrócenie wcześniejszego porządku. Z  ję-
zyka prawnego przeniesiony został do  języka teologiczno-religijnego i w kontekst kultowy – zob. 
J.J. Stamm, „laeGO”, THAT I, kol. 383-394. Wprawdzie na podstawie Rt (3,12; 4,1-6) można by przypusz-
czać, że rolą goela było również zapewnienie potomstwa zmarłemu krewnemu, jednak ze względu 
na literacki, bazujący na wcześniejszych pismach biblijnych charakter Rt trzeba mieć wątpliwości, czy 
rzeczywiście goel był kiedykolwiek faktycznie powiązany z prawem lewiratu (do tego zob. I. Fischer, 
Rut, s. 47-56). 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

72

się do wyzwolenia z niewoli (Wj 6,6; Ps 77,16; Iz 48,20; 51,10)432. Zwraca uwagę 
częstotliwość użycia tego czasownika dla Bożego działania w Dtiz: 41,14; 43,1.14; 
44,6.22-23; 47,4; 48,17.20; 49,7.26; 51,10; 52,3.9; 54,5.8. Lud, który popadł w nie-
wolę z powodu swoich win, został wykupiony i uwolniony przez Boga (poza 52,3 
pojawia się jedynie w pf. i ptp.). Czasownik lag łączy analizowane napomnienie 
zarówno z kolejnymi dwoma perykopami (44,23 i 44,24-28), jak i z 44,6-8. W hym-
nie 44,23 świat wezwany zostaje do wychwalania Boga za wykupienie Izraela, które 
prowadzi do uczczenia Boga, a tym samym wskazuje na ostateczny cel, dla którego 
Bóg stworzył i wyznaczył swego sługę Jakuba. 

Budowa perykopy przedstawia się następująco:

w.21aa + „Izrael”: wezwanie do wzięcia pod uwagę Bożych działań
	� w.21ab-22a (od yKi): treść (przedmiot) wspominania – powołanie sługi 

i wybaczenie
		�  - w. 21ab-ba: Bóg stworzył dla siebie swojego sługę (wybranie)
			�   - w. 21bb: Bóg nie zapomina o swoim słudze (ochrona)
		  - w.22a: Bóg wybaczył swojemu słudze
w.22ba: wezwanie do zwrócenia się do Boga (wynikające z wybaczenia)
	 w.22bb: uzasadnienie – wykupienie Izraela

Podział merytoryczny nie pokrywa się do końca z paralelizmami, gdyż rzeczową 
całość tworzą pary półwierszy w.21ab-ba i w.22a, zaś wezwania nie posiadają syno-
nimicznej drugiej linii (w paralelnym stychu stoi za to zdanie yKi, nawet jeśli spójnik 
może mieć odmienne znaczenie). Przy tym w.21ab-b ma ramową konstrukcję (chia-
styczne usytuowanie „Izrael” i „jesteś sługa moim/dla mnie”). Końcowe wezwanie 
z w.22b z uzasadnieniem wyróżnia bardzo krótki rytm 2+2, uwypuklający naglący 
charakter napomnienia do nawrócenia.

Integralność literacka mogłaby budzić pewne wątpliwości z powodu dubletu 
„ty jesteś sługą” w w.21 czy skomplikowanej budowy. Pomimo to formalnie (para-
lelizm i regularny rytm), jak i treściowo perykopa wydaje się spójna433. Inną kwestią 
jest, czy w całości nie jest ona redakcyjna.

Wtórność jest prawdopodobna według C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 116, gdyż miałaby 
nie odpowiadać zwiastowaniu Dtiz, według którego Izrael ma wspominać doświadczone zba-
wienie i jego się trzymać. Trudno byłoby w tym widzieć jakąkolwiek sprzeczność, bo Izrael zo-
staje wezwany, by wyciągnąć wnioski z Bożego wybaczenia i nawrócić się do Boga434. Wbrew 

432   Zob. H. Ringgren, „lag”, TWAT I, kol. 884-890, tutaj kol. 888-889 i J.J. Stamm, „laeGO”, kol. 389-392.
433   Jest uważany za jednolity w K. Elliger, Deuterojesaja 1, s.  443; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 403, także 
R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 148-152, bez analizy zalicza perykopę w całości do war-
stwy podstawowej. Inaczej R.P.  Merendino, Der Erste und der Letzte, s.  391-392, według którego 
wtórne mają być jedynie „i Izrael” w w.21ab (bo w Dtiz imiona Jakub i Izrael nigdzie nie stoją koło 
siebie) i jego powtórzenie w w.21b. Wątpliwe względy stylistyczne nie mogą prowadzić do wniosków 
o niejednolitości tekstu.
434   Krytycznie do tej propozycji C. Westermanna zob. już K. Elliger, Deuterojesaja 1, s.  444.



2.6. Księga Izajasza 44,24-28

73

mojej wcześniejszej ocenie (J.  Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza 
[Iz 40-48], s. 103-106) zarówno wspominanie winy Izraela, którą Bóg już wybaczył (pf. w w.22a), 
jak i wezwanie do zwrócenia się do Boga, do wiary i trzymania się Jego dzieł zbawczych dobrze 
wpisuje się w przesłanie proroka, który przekonuje o nowym zbawczym działaniu Boga i wzy-
wa do wiary w Niego (por. dysputacje z 40,12-31*; mowy sądowe z 41,21-29* czy zapowiedzi 
zbawienia, takie jak 41,8-13.14-16.17-20; 43,1-7 itd.). Również H.-J. Hermisson, „Einheit und 
Komplexität Deuterojesajas“, s. 311 przyp. 84, sugeruje, że wiersze te mogą być późniejsze, do-
dane wraz w włączeniem Pieśni o słudze JHWH. Sugestię taką uzasadnia w innym opracowaniu 
(H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 10-11), w którym odnotowuje 
bliski związek z 49,5 oraz 44,23 z 49,3 (por. s. 14), tak że 44,21-23 miały powstać raczej w nawią-
zaniu do drugiej Pieśni. Zwłaszcza jeśli autorem przynajmniej dwóch pierwszych Pieśni o słudze 
JHWH był prorok Deuteroizajasz, za czym wiele przemawia435, to otrzymujemy spójny przekaz, 
co  zaznacza też H.-J. Hermisson. Choć Pieśni zostały prawdopodobnie wtórnie wbudowane 
w korpus Dtiz, to biorąc pod uwagę różnice gramatyczne pomiędzy 44,21-22.23 i 49,3.5, nawet 
jeśli treściowo są  mało znaczące, nie ma  pewności co  do   późniejszego dodania 44,21-22.23. 
Z kolei J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 216-218, uważa te wiersze za późniejsze w powo-
du różnic stylistycznych, zaimka hL,ae, którego ponoć nie można odnosić się do czegoś przyszłego 
i nieuświadomionego (ale zob. powyższy komentarz do w.21), związków z Pieśniami o  słudze 
Pana i jakoby różniąca się wyraźnie od dysputacji i mów sądowych Dtiz odmienną perspektywę 
przebaczenia436. Jego zdaniem Deuteroizajasz miałby nie zapowiadać Heilswende, o której można 
przeczytać jedynie w redakcyjnym 40,1-2. Jak w takim razie rozumieć teksty takie jak 43,16-19; 
45,1-7 itd. (pomijając nawet 43,22-28, który uważa za wtórny). 

Przede wszystkim wyraźne związki z 49,5 mogą budzić wątpliwości co do pier-
wotności tej perykopy, jednak jej profil wypowiedzi bardzo dobrze wpisuje się 
w przesłanie proroka Deuteroizajasza. 

Podsumowanie. Sługą Bożym w tym napomnieniu i obietnicy jest ponownie 
Jakub/Izrael, wybrany i chroniony. Bóg wybaczył mu jego winy. Emfatyczne powtó-
rzenie słów ustanowienia sługi sprawia, że kryje się w nich przesłanie, które Izrael 
ma sobie przyswoić. Ma z wiarą przyjąć Boże wybaczenie i zbawienie, nawracając 
się do swego Boga. Nawrócenie Izraela ma ostatecznie prowadzić do wywyższenia 
Boga przez cały świat (44,23).

2.6. Księga Izajasza 44,24-28

24. 	 Tak rzekł JHWH, odkupiciel twój
	 i kształtujący ciebie od łona (matki):

435   Do tego zob. poniższe ich analizy.
436   Czemu przeczy nawet R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 394.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

74

		  Ja jestem JHWH437, czyniącym wszystko,
		  rozpościerającym niebo - Ja sam,
		  rozciągającym ziemię, kto był przy mnie?438

25.		  Unieważniającym znaki kapłanów od wyroczni439

		  i wróżbitów czyni głupcami440,
		  zmuszającym mądrych do wycofania się (nawrócenia)441

		  i wiedzę ich zamienia w głupstwo442.
26.		  Realizującym słowo sługi swego443

		  i plan posłańców swoich wypełnia;

437   Możliwe byłoby ujęcie całej linii jako złożonego zdania rzeczownikowego, w którym „JHWH” 
byłby apozycją zaimka osobowego (tj. podmiotem zdania orzecznikowego, a nie orzecznikiem). Jed-
nak użycie formuły samoprzedstawienia się (zob. powyżej do 43,11) wskazuje na to, że jest to zdanie 
rzeczownikowe. Tak też m.in. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 416.
438   Tak K oraz Qa, mlt Mss, G i V, zaś Q wraz w mlt Mss i S (zob. BHS): „przeze mnie samego” (!mi 
z przyimkiem tae; do jego znaczenia zob. HAHAT). K wybiera też większość komentatorów: K. El-
liger, Deuterojesaja 1, s. 454; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 124, J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 416; 
A. Schoors, I am God your Saviour, s. 267; R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 73 przyp. 257; 
J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 78. Różnica znaczeniowa jest minimalna. W każdym razie 
Qa i G zdają się pokazywać, która tradycja rozumienia tych słów jest starsza. Zaś Q wybierają J. Blen-
kinsopp, Isaiah 56-66, s.  244 (tłumaczy: „gdy nikogo nie było ze mną”, jako asyndetyczne zdanie 
podrzędne?); J.D.W. Watts, Isaiah 34–66; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 367, który sądzi, że na pytanie 
retoryczne nie ma w tym tekście miejsca, czy T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 305. 
439   Wg HAL dB;5 to Orakelpriester, który występuje jeszcze tylko w Jr 50,36. W G „brzuchomówcy”, V 
divinorum („prorocy” lub „natchnieni”), S „wywołujący duchy zmarłych”, a T nieosobowo (do tego 
zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 453-454). W grę wchodziłby ewentualnie rzeczownik dB;4 = „kłam-
stwo”, „plotka” (może „przechwałka”), ale Vrs przemawiają za  osobowym ujęciem. Komentatorzy 
wyrażają wątpliwość co do postulowania dB;5 (zob. K. Elliger; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 418), co jest 
jednak lepszym rozwiązaniem niż korekta na pl. rzeczownika rB;* (jak chciałby C. Westermann, Das 
Buch Jesaja, s. 124 przyp. 1; K. Elliger; HAHAT [prawdopodobnie]), tym bardziej że nie jest on po-
świadczony w Starym Testamencie (wywodzony z akadyjskiego bārû – zob. K. Elliger; HAHAT; zaś 
dla dB;5 można by przywołać amoryckie baddum z tekstów z Mari – zob. HAL, K. Baltzer, Deutero-
Jesaja, s. 279).
440   llh3 polel (zob. HAHAT); por. Hi 12,17.
441   Do tłumaczenia zob. HAHAT i K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 453-454.
442   Alternatywna pisownia (f w miejsce s; zob. BHS i in.; a HAHAT dopuszcza istnienie lkf3 = lks); 
por. 2Sm 15,31. Inaczej T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 305. 
443   W GA (Kodeks Aleksandryjski) i T odpowiedni rzeczownik oddano w pl., co odpowiadałoby pa-
ralelizmowi. Jednak zdecydowana większość świadectw potwierdza TM, w tym Qa.b, a wariant ten 
trzeba postrzegać jako l. difficilior (zob. J.  Blenkinsopp, Isaiah 56-66, s.  244; J.D.W.  Watts, Isaiah 
34–66; H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 7; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, 
s. 281; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 367; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 305; ponadto 
por. Iz 43,10). Mimo to większość komentatorów koryguje tekst, m.in. K. Elliger, Deuterojesaja 1, 
s. 454, który zdaje sobie sprawę z tego, że zasady tekstowokrytyczne przemawiają za TM; C. Wester-
mann, Das Buch Jesaja, s. 124 przyp. 2; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 142; A. Schoors, I am 
God your Saviour, s. 276; J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 278 przyp. 201; R.P. Merendino, Der 
Erste und der Letzte, s. 403 (błąd miałby wynikać z defektywnej pisowni w tekście spółgłoskowym).



2.6. Księga Izajasza 44,24-28

75

		  mówiącym o Jerozolimie444: (Niech) zostanie zamieszkana!445

		  i o miastach Judy: (Niech) zostaną odbudowane!446

		  447I ruiny jej podniosę!
27.		  Mówiącym otchłani448: Wyschnij!
		  I prądy twoje wysuszę.
28.		  Mówiącym o Cyrusie: Pasterz mój!449

		  i każdy zamiar mój450 wypełni,
		  mówiąc451 o Jerozolimie: (Niech) zostanie odbudowana
		  i świątynia (niech) zostanie założona!452

444   Można by  tłumaczyć również: „do  Jerozolimy” (np.  J.D.W.  Watts, Isaiah 34–66). Zacytowane 
słowa nie są jednak skierowane do Jerozolimy, lecz są wypowiedzią o Jerozolimie (w 3. os.). Podobnie 
w paralelnym członie.
445   Lekcja Qa.b z q., tj. „będzie mieszkać” (zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 454) jest nieprawdopo-
dobna. Ho. w TM pojawia się jeszcze tylko w Iz 5,8, stąd propozycja rewokalizacji na ni. (tak BHS; 
K. Elliger; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 305). Jednak trudno byłoby mieć jakieś 
obiekcje wobec ho. w TM (zob. J.D.W. Watts; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 422). Impf. może być tłuma-
czone modalnie (zob. Gesenius’ Grammatik, § 107m, tutaj w szczególności § 107 n-o) – tak tłumaczy 
np. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 420.
446   Wg BHS linii ta jest dodatkiem, co nie jest przedmiotem krytyki tekstu (do integralności literac-
kiej tej perykopy zob. poniżej).
447   Każdy drugi człon w  paralelizmach w  w.26b-28 można by  tłumaczyć jako własny cytat słów 
JHWH (jak w w.27). Również przyimek l z poprzedzającego półwiersza mógłby obejmować rze-
czownik h'yt,Abr>x' (tak tłumaczy C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 124; J.D.W. Watts, Isaiah 34–66), 
podobnie lk'yhe w w.28b (tak V, a BHS chce uzyskać to samo, dodając niepotrzebnie l).
448   Hapaxl. „otchłań”, „głębia morska” (zob. HAHAT). Ponieważ dalej (w mowie niezależnej) użyto 
impt., a zatem są to słowa skierowane do „otchłani”, to l przetłumaczono jako notę dat. – tak też ko-
mentatorzy, np. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 453; J. Blenkinsopp, Isaiah 56-66, s. 243 czy J.L. Koole, 
Isaiah III.1, s. 423.
449   Wg BHS (tak już K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 307) należy wyraz zrewokalizować na „przyjaciel 
mój” (wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 454, defektywna pisownia w Qa mogłaby też na to wskazywać) 
lub na „zdanie moje/myśl moja”, przy czym powołanie się na G nie może przekonywać, gdyż bazuje 
raczej na pomyleniu r/d, prowadzącym do odczytania czasownika [dy (ta K. Elliger; J.L. Koole, Isaiah 
III.1, s. 425). Pozostałe Vrs zasadniczo poświadczają TM (zob. K. Elliger). Większość komentatorów 
tłumaczy zgodnie z wokalizacją w TM, np. J. Blenkinsopp, Isaiah 56-66, s. 243 czy L. Stachowiak, 
Księga Izajasza II – III, s. 143.
450   W  G pl., co  mogłoby wskazywać na  najstarszy znany sposób odczytywania spółgłosek, ale 
por. „słowo [sługi mego]” i „radę [posłańców moich]” w sg. w w.26.
451   w explicativum (tak K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  455; J.D.W.  Watts, Isaiah 34–66; R.G.  Kratz, 
Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 73 przyp. 259): Cyrus zrealizuje Boży zamiar odbudowy, nakazując 
ją. BHS na podstawie S chce usunąć spójnik lub zmienić w oparciu o G i V formę czasownika na ptp. 
(uzyskując powtórzenie w tym wierszu rmeaoh'; tak też T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, 
s. 306). Skoro w G i V czasownik ten oddano tak samo jak w w.26 i 28a, to mamy do czynienia raczej 
z wygładzeniem tekstu (w innych świadectwach rozróżniono te formy – zob. K. Elliger). W takim 
razie TM ma lepszą lekcję.
452   Wszędzie indziej w  Biblii Hebrajskiej lk'yhe jest masc. (zob. HAHAT; K.  Elliger, Deuterojesaja 
1, s.  455). Fem, czasownika w  TM może wynikać z: 1) wpływu języka asyryjskiego, 2) upodob-
nienia formy do pozostałych czasowników (pomyłkowe? – wg K. Elligera w Qa dopisano y nad t), 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

76

Perykopę poprzedza omówiony powyżej Iz 44,21-22 oraz hymn Iz 44,23. Jej 
początek zaznacza formuła posłańca z rozszerzeniem i powraca tu (jak w w.21-22) 
mowa JHWH (w 1. os.). Adresatem jest nie nazwany po  imieniu „ty”, którym 
może być tylko Jakub/Izrael (por. w.21 oraz laeGO w imiesłowowych rozszerzeniach 
w Iz 43,1; 44,2 i sformułowaniach z Iz 43,14; 44,6.22 itd.). Tym samym perykopa 
powiązana jest z kontekstem453. Z kolei z następującymi po niej wierszami łączy 
ją osoba Cyrusa, który staje się tam adresatem słów JHWH (45,1 z formułą po-
słańca z nietypowym w Dtiz i skomplikowanym gramatycznie rozwinięciem; też 
już w 44,28aa) i odbiorcą Bożej obietnicy. Oba fragmenty różnią się także mor-
fokrytycznie454. Jednak nieprzypadkowo zostały umieszczone bezpośrednio obok 
siebie, tworząc dodatkowo coś w rodzaju klamrowej (nawiązującej do chiazmu) 
kompozycji, w środku której wymienia się imię Cyrusa (44,28 i 45,1; nigdzie więcej 
nie jest wzmiankowane w Dtiz), a całość otacza doksologiczna prezentacja Boga 
jako stworzyciela „wszystkiego” (expresis verbis w 44,24[ba] oraz w postaci mery-
zmu w 45,7)455. 

Gatunkowo perykopa łączy w sobie elementy różnych form. Otwierająca ją for-
muła posłańca jest charakterystyczna dla zwiastowania prorockiego, a w Dtiz dla 
zapowiedzi zbawienia456. Mowa niezależna zaczyna się formułą samoprzedstawienia 
(„ja jestem JHWH”), która nieraz wiązała się z teofanią (np. Rdz 28,13; Wj 6,2)457. 
Mowa zbudowana została właściwie jako rozszerzenie tej początkowej formuły (ciąg 
imiesłowów na początku nieomal wszystkich paralelizmów)458. Takie połączenie for-
muły samoprzedstawienia z imiesłowami pojawia się tak w kapłańskich, jak i wcze-
śniejszych niż Dtiz przekazach (por. np. Kpł 11,45; 20,8; 21,15.23; 22,9.16.32-33; 
Wj 6,7; Ez 7,9; 20,12; 37,28)459. Imiesłowowe predykaty mają cechować tzw. hymn 

3) uszkodzenia tekstu, 4) być może jest to 2. os. masc. (jak w V). Rozbieżności w świadectwach tek-
stowych poświadczają trudności z tekstem (na marginesie można zaznaczyć, że w G mamy 1. os.), 
a odrębną lekcję. 2. os. tworzyłaby kolejne problemy. Pozostaje więc 1. lub 2. możliwość. Przeważnie 
przyjmuje się, że rzeczownik jest wyjątkowo fem. (tak HAHAT, K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 456; 
R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 73 przyp. 259; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 426-427; U. Ber-
ges, Jesaja 40-48, s. 368, który odnajduje w tym wpływ języka akadyjskiego).
453   Na co zwraca uwagę J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 413-414.
454   Zob. poniżej oraz omówienie 45,1-7.
455   Zob. zwł. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 430. Pierwotnej niezależności obu tekstów zaprzecza C. We-
stermann, Das Buch Jesaja, s. 125-126, który 44,24-28 uważa za wprowadzenie do wyroczni Cyrusa 
z 45,1-7; podobnie też T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 307-308. Większość komenta-
torów dostrzega jednak ich względną niezależność (zob. J. Blenkinsopp, Isaiah 56-66, s. 245, a przede 
wszystkim R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 19-20).
456   Zob. F. Crüsemann, Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied in Israel, s. 89.
457   Co podkreśla K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 277.
458   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 456.
459   Za F. Crüsemann, Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied in Israel, s. 90 i przyp. 2. 
Datowanie tych miejsc jest oczywiście sporne. Co ciekawe, jeśli w formule użyto zaimka ykinOa', to poza 
analizowanym wierszem nigdzie więcej w Starym Testamencie nie następują po niej imiesłowowe 
apozycje.



2.6. Księga Izajasza 44,24-28

77

partycypialny (imiesłowowy)460. Hymny takie, a właściwie tylko ich fragmenty, spo-
tyka się przede wszystkim w Dtiz (40,22-23.26.28-29; 42,5; 43,16-17; 45,6b-7; 45,18; 
51,15), i to w połączeniu z formułą posłańca lub samoprzedstawienia461, przy czym 
z reguły w drugiej części paralelizmu użyto czasownika w formie osobowej (w 3. lub 
1. os.), a nie w ptp. Zawsze opiewają boskie czyny, najczęściej stworzenie (w wymia-
rze kosmicznym lub świecie człowieka). Nie pojawia się w nich Boże imię i brakuje 
odniesienia do Izraela. Wyraźna jest tendencja do tworzenia szeregów określeń 
w ptp. Poza Dtiz hymny takie (lub ich fragmenty) pojawiają się także w innych 
księgach starotestamentowych (Jr 10,16; 31,35; 32,18; 33,3; 51,19; Am 4,13; 5,8; 9,6; 
też Ps 113; 146)462, a ponadto są znane z tekstów mezopotamskich. Perykopa ta była 
również określana mianem samopochwałe bóstwa463. Taką samopochwałę moż-
na znaleźć w tekstach „hymnicznych“ (akadyjskich), np. Wielki hymn dla/do Guli 
Bullusarabi`ego464 czy Samopochwalny hymn Inanny465. Czy jednak można mówić 
o odrębnym gatunku466? Z kolei pytanie retoryczne w w.24b oraz przeciwstawienia 
z w.25-26a mogłyby pochodzić z tzw. dysputacji, stąd perykopa chętnie uznawana 
jest za dysputację467. Ale raczej zawiera po prostu elementy polemiczne, których 
nigdy nie brakowało u proroków. Mamy zatem do czynienia z formalnie wyjątkową 
(autorską) kompozycją468 korzystającą z wielu form, przede wszystkim z hymnu 

460   Opieram się na F. Crüsemann, Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied in Israel, 
s. 86-154. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 413, mówi o partycypialnym stylu hymnicznym.
461   Wg C. Westermann, Sprache und Struktur der Prophetie Deuterojesajas, s. 145, formuła samo-
przedstawienia nie ma nic wspólnego z hymnem, bo wywodzi się z wyroczni kultowej, a w literaturze 
„przedizraelskiej” związana była z samopochwałą bóstwa.
462   Czasami też jako rozszerzenie formuły posłańca czy wraz ze zdaniem Amv. tAab'c. hw"hy>.
463   Selbstprädikationshymnus der Gottheit – wg C. Westermann, Sprache und Struktur der Prophetie 
Deuterojesajas, s. 62-63, taki hymn odcisnął piętno na analizowanych wierszach. Zob. też K. Elliger, 
Deuterojesaja 1, s. 456-457. 
464   TUAT II/5, s. 759-764: Der große Hymnus auf Gula des Baullussarabi, w którym obok partii w 1. 
os. znajdują się części w 3. os. Co ciekawe, fragment w 3. os. poprzedzony jest zdaniem: „Gula, wład-
czynią nieba i ziemi, ja jestem! / Burząca się, rycząca góra, która morze pokonuje...”, a kończy się: „mój 
dobry małżonek Lugalbanda” (149-158). Datowany jest na okres sprzed panowania Assurbanipala.
465   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 415 i ANET3, s. 578-579. Warto zaznaczyć, że duża część hymnu 
wysławia ojca Innany, Enlila, który obdarzył ją potęgą i panowaniem. C. Westermann, Sprache und 
Struktur der Prophetie Deuterojesajas, s. 145-146, ze słów tego hymnu: „Czy może się mierzyć ze mną 
jakiś bóg”, wnioskuje o bliskości samopochwały z mowami sądowymi, za którą uważa analizowa-
ną perykopę. Poza wymienionymi powyżej tekstami przywołuje się też mezopotamskie królewskie 
hymny samopochwalne.
466   Nie bez racji negatywnie na to pytanie odpowiada J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 415.
467   Tak J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 48-53 czy A. Schoors, I am God your Saviour, s. 267-
273. Jednak próba wyróżnienia Disputationsbasis (w.24-26a) i  wniosku (w.26b-28, w  środku któ-
rego stoi w.27 przynależący raczej do Basis) wydaje się wobec złożoności treściowej niezbyt trafna 
(zob. już C. Westermann, Sprache und Struktur der Prophetie Deuterojesajas, s. 63-64). Poza tym, 
jak dowodzi H.-J. Hermisson, „Diskussionsworte bei Deuterojesaja”, s. 665-680 (zob. już powyżej), 
tu s. 674-676, w ogóle nie może być mowy o takim gatunku.
468   Tak też F.  Crüsemann, Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied in Israel, s.  88 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

78

partycypialnego, którym posłużono się w dwóch celach: polemicznym (w.25-26a 
wraz z w.24b), stąd punkty styczne z dysputacją469, oraz dla zwiastowania zbawienia 
(w.26b.28 wraz z w.24a) w postaci obietnicy odbudowy i zaludnienia Jerozolimy. 
Przekonywanie o spełnieniu słów sługi i posłańców jest tożsame z zapewnieniem, 
że Bóg spełni swoją zbawczą obietnicę. Nie wykluczone, że autor w jakiś sposób 
wzorował się też na samopochwale bóstwa, co mogłoby wyjaśniać obecność obok 
siebie 1. i 3. os. Natomiast początkowa formuła posłańca umieszcza całość w ra-
mach prorockiego zwiastowania.

Otwierająca tekst formuła posłańca ma podwójne rozszerzenie (w.24a; przy-
najmniej ptp. usytuowane zostały chiastycznie), oba zawierają powszechne w Dtiz 
koncepcje. Pierwszą z nich jest odkupieńcze działanie Boga (por. 44,22; ptp. laeGO 
nigdzie więcej nie pojawia się jako rozszerzenie formuły posłańca), wyzwalającego 
od win i z niewoli. Drugi imiesłowowy predykat w identycznym brzmieniu poja-
wił się już w 44,2470. W wyroczniach zbawienia stworzenie ludu Bożego, każdego 
pokolenia powiązane jest ze zbawczym działaniem Boga. Stworzenie ludu i jego 
ocalenie należą do siebie wzajemnie471. Więcej, Izrael został stworzony ku Bożej 
chwale (43,21)472.

Mowa niezależna zaczyna się do formuły samoprzedstawienia (w.24b), która 
często poprzedza obietnice (np. Rdz 28,13 oraz Rdz 15,7; Wj 6,6). W Dtiz jest 
to typowy element prorockiego zwiastowania (np. 43,11.15; 45,3). Podobnie jak 
formuła posłańca została rozszerzona o imiesłowowe predykaty. Bóg jest tym, który 
może uczynić (hf[)473 wszystko. Ptp. hf,[o w 44,2 oznacza stworzenie Izraela (por. też 
51,13 i z suf. odnoszącym się do Jerozolimy w 54,5; czy formy osobowe w 43,7; 
45,12 itd.)474, do którego się nie ogranicza, dotycząc aktów zbawczych w historii 
(43,19; też 45,7; por. formy osobowe w 40,23; 41,4; 46,10-11 itp.). Tak radykalną 
myśl jak tutaj spotykamy jeszcze w Iz 45,7475 i w Jr 10,16. Bogu nikt ani nic nie jest 
w stanie się przeciwstawić (por. 40,12-31 czy 41,21-29)476. Takie możliwie najogól-
niejsze sformułowanie nie ogranicza się więc jedynie do stworzenia, lecz obejmuje 
wszystko, o czym mowa jest w kolejnych wierszach czy nawet całym Dtiz. Z tym 

przyp. 1.
469   K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 461-465, sytuuje tekst gatunkowo pomiędzy dysputacją a hymnem, 
jako hymniczne rozwinięcie formuły samoprzedstawienia (w tej postaci nazywa ją Hoheitsformel). 
Zaś brak adresata miałoby pokazywać, że jest to mowa króla JHWH przed Jego niebiańskim dworem.
470   Zob. powyższy komentarz do tego wiersza.
471   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 380.
472   Sługa Izrael jednocześnie jest obiektem Bożego zbawczego działania i otrzymuje również zadanie 
głoszenia Bożej chwały – zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 416.
473   Do tego czasownika zob. powyższy komentarz do 44,2.
474   Poza Dtiz ptp. to jedynie sporadycznie używane jest na określenie stworzyciela świata (Jr 10,12; 
Ps 146,6; por. Iz 66,22).
475   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 417 i poniższy komentarz do tego wiersza.
476   W  żaden sposób nie ma  tu  mowy o  boskiej „totalnej przyczynowości”, jak słusznie zauważa 
J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 417.



2.6. Księga Izajasza 44,24-28

79

prawdopodobnie wiąże się brak paralelnego półwiersza, przez co stych robi wra-
żenie czegoś w rodzaju tytułu. 

Boże działanie obejmuje najpierw stworzenie świata (meryzm: niebo i ziemia). 
Bóg stworzył niebo, tak jak rozbija się namiot, rozpościerając płachty (por. Iz 54,2). 
Dokonał tego sam, bez czyjejkolwiek pomocy. Identyczne zdanie znajduje się 
w Iz 51,13 i Hi 9,8477 (por. też Iz 42,5 oraz Ps 104,2; Jr 10,12; 51,15; Za 12,1; 1QH 1,9). 
O rozciąganiu ziemi mowa jest jeszcze ponownie w 42,5 oraz w Ps 136,6. [qr jest 
prawdopodobnie terminem specjalistycznym dla rozciągania, rozbijania (młotkiem 
płaszczyzny, jak w Wj 39,3; Iz 40,19)478. Obu czasowników użyto metaforycznie 
dla stworzenia świata, przy czym ptp. pokazują, że nie był to akt jednorazowy. 
Inaczej mówiąc, nie można rozdzielać stworzenia od zachowania świata479. Wyra-
żenia yDIb;l. i yTiai ymi (oba człony paralelizmu zostały bardzo podobnie ukształtowane) 
uwypuklają wyłączność JHWH, który jest jedynym stworzycielem nieba i ziemi 
(por. Iz 40,12.21-22.26). 

Bóg, którego działanie obejmuje nie tylko stwarzanie świata, ale całą historię, nie 
jest związany w żaden sposób przepowiedniami czy mądrością ludzką (w.25 z dwo-
ma parami paralelnych wyrażeń i chiazmami). twOa to znak, który wskazuje na coś 
lub jest symptomem czegoś480 (w Dtiz jeszcze 55,13), omen481 (por. 1Sm 14,10), 
przedmiot interpretacji przez kapłanów do tego powołanych (dB;5; też z Jr 50,36 
i Oz 11,6)482. Bóg, który unieważnia czy niweczy (ptp. hi. rrp)483 interpretacje ome-
nów przez kapłanów-wróżbitów (por. Hi 5,12). ~sq odnosi się do wszelkiego rodzaju 
wróżenia484, jedynie w 1Sm 28,8 (przez ducha zmarłego) i Ez 21,26 (potrząsanie 
strzałami)485 podano sposób wróżenia. Miały to być praktyki rozpowszechnione 
wśród obcych ludów, ale znane również Izraelitom486. W ptp. ma zawsze pejora-
tywny sens (np. Pwt 18,14)487. Nie ma możliwości uchwycenia różnic pomiędzy 

477   Najprawdopodobniej zarówno autor redakcyjnego Iz 51,13, jak i dużo młodszej Hi zapożyczył 
to sformułowanie z Dtiz (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 211; J. Slawik, Hiob przed Bogiem, 
s. 719-721 i 724-729).
478   Zob. K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  75. Czasownik oznaczać też może „tuptać”, „deptać” 
(np. 2Sm 22,43; Ez 6,11) – zob. HAHAT.
479   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 467-468.
480   Zob. F. Stolz, „twOa”, THAT I, kol. 91-94.
481   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 468; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 419; zob. też F. Stolz, „twOa”, kol. 93.
482   Zob. powyższą uwagę do  tłumaczenia. Wg K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  279 i  przyp. 42, jest 
to ogólne określenie dla wszelkich funkcjonariuszy, a nie jedynie wyspecjalizowanych kapłanów.
483   Czasownik w hi. w pierwszym rzędzie oznacza „przebijać się” (tylko w Koh 12,5 intranzytywnie), 
„łamać”, a dalej „zniszczyć”, „zakończyć”, „uczynić nieważnym” (np. o przymierzu, Rdz 17,14 itd.). 
Zob. E. Kutsch, „rrp”, THAT II, kol. 486-488; też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 419.
484   Czasownik oznacza: „wróżyć”, „wygłaszać wyrocznie”, „pozyskiwać wyrocznię” (różnymi meto-
dami) – zob. HAHAT.
485   J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  419, zasadnie uważa, że  czasownik ten w  Ez  21,26 odnosi się także 
do zapytywania terafim i haruspicji.
486   Zob. L. Ruppert, „~s;q"”, TWAT VII, kol. 78-84.
487   Tak HAHAT.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

80

tymi dwoma grupami wróżbitów488. Czasownik llh po. odnosi się zarówno do za-
mieniania w głupca (zob. Koh 7,7), jak i wyszydzania z powodu głupoty (Hi 12,7; 
por. Ps 5,6)489.

Mądrzy czy mędrcy to w Wj 7,11 (Dn 2,27 aram.) określenie wróżbitów czy ma-
gów (fachowców w swojej dziedzinie; por. Iz 40,20)490. bwv oznacza zmianę kierun-
ku, dosłownie i przenośnie, a rAxa' pokazuje, że chodzi o ruch wstecz (por. Iz 42,23), 
a więc całkowite odwrócenie (często postrzegane jako pleonazm, mający inten-
syfikować jego wymowę; por. Iz 42,17)491. Bóg zmusza fachowców od wróżenia 
do wycofania się, jako że ich ekspertyzy (wróżby) okazują się chybione, robi z nich 
niedoświadczonych głupców. Ich wiedza ekspercka (por. Iz 47,10)492 okazuje się 
swoim przeciwieństwem, głupotą. lks pi. oznacza dyskwalifikację tego, co ludzki 
rozum ustala (np. radę w 2Sm 15,31)493. Bóg sprawia, że wiedza mędrców-wróżbi-
tów i kapłanów o interpretacji nadchodzących zdarzeń okazuje się nic nie warta, 
są one tylko ludzkimi wymysłami bez jakiegokolwiek znaczenia.

Całkiem inaczej ma się sprawa ze zwiastowaniem sługi i Bożych posłańców 
(w.26a, który również jest chiastyczny). JHWH je realizuje. ~Wq, mający bardzo szero-
kie znaczenie, oznacza tutaj wypełnienie słowa (zob. q. w Iz 40,8 czy hi. w 1Sm 3,12; 
1Krl 2,4; Jr 28,6; 29,10)494. Paralelny ~lv w hi., łącząc się z abstrakcyjnym dopeł-
nieniem, oznacza zrealizowanie czegoś, wprowadzenie w życie, sprawienie, że coś 
się stanie (poza w.26.28 jeszcze Hi 23,14)495. Słowo, rb'D" to zapowiedź o charakterze 
prorockim496, tożsame ze słowem samego Boga (por. Iz 40,8 i stojąca na początku 
perykopy formuła posłańca). Tutaj jest to słowo Bożego sługi, a zatem db,[, jest 
określeniem proroka. Paralelnie jest mowa o hc'[e, radzie, decyzji, obwieszczeniu, 
mądrości497 czy planie (jak w Iz 46,10-11)498. Plan ten jest identyczny z Bożymi za-

488   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 419.
489   Zob. HAL.
490   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 419. Przymiotnik ten tylko te dwa razy występuje w Dtiz, poza tym 
jeszcze rzeczownik hm'k.x' w 47,10, który można rozumieć w podobnym sensie (J.L. Koole).
491   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 419, zaś wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 470, użyty został ze wzglę-
dów metrycznych. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 280, nieprzekonująco doszukuje się w tym informacji 
scenicznej: mędrcy muszą się usunąć w cień (na tył sceny).
492   Często podkreśla się wyrafinowanie babilońskiej, pseudonaukowej „wiedzy” – zob. J.L. Koole, 
Isaiah III.1, s. 420 czy K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 469.
493   Zob. G. Fleischer, „lks”, TWAT V, kol. 857-859. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 420; K. Baltzer, Deutero-
Jesaja, s. 280-281; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 385, w formie z TM (zob. powyższą uwagę do tłuma-
czenia) odnajdują ironię, gdyż lkf oznacza przeważnie „mądrze postępować”, „mieć powodzenie”.
494   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 27.471; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 421.
495   Zob. G. Gerleman, „~lv”, THAT II, kol. 919-935, tu kol. 925-926.
496   Tak powszechnie, np. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 471; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 420; U. Berges, 
Jesaja 40-48, s. 386.
497   Zob. H.-P. Stähli, „#[y”, THAT I, kol. 750-751.
498   Zob. HAHAT; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 421; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 471. Rzeczownik ten 
w  Dtiz spotkamy jeszcze 47,13 i  40,13 (w  tym ostatnim jako n. rectum: „mąż planu/rady”, czyli 
doradca).



2.6. Księga Izajasza 44,24-28

81

miarami czy Bożą wolą (por. 46,10 oraz 48,14; 44,28a), polegającą na sprowadzeniu 
Cyrusa i na pokonaniu, zniszczeniu Babilonu (por. też 45,1-3 i 47,1-15). A w naj-
bliższym kontekście (w.26b[-28]) Bóg zapowiada odbudowę Jerozolimy. Taki Boży 
zamiar, plan jest treścią słowa tak sługi, jak i posłańców Bożych. %a'l.m; to posłany 
przez Boga lub człowieka, kogo zadaniem jest przekazać wiadomość na odległość. 
Boży posłaniec, poza niewieloma wyjątkami, do których należy analizowany wiersz 
(por. Rdz 28,12; Ps 91,11 itp.), występuje w liczbie pojedynczej, ucieleśnia mowę 
i działanie JHWH. Z jednej strony przekazuje wiadomości, na przykład zapowia-
dając ocalenie (Sdz 13), z drugiej zaś strony sam ratuje (np. Rdz 19,15-16 [pl.]; 
2Krl 19,35; rzadziej powoduje zniszczenie). Może też zlecać prorokowi zadanie 
(1Krl 13,18) czy przekazywać słowo Boże (2Krl 1,3)499. W późnych tekstach posłań-
cem nazywany może być sam prorok: %a'l.m; i aybin" są ze sobą powiązane w Ag 1,3+13 
(w sg.) oraz w 2Krn 36,15-16 (w pl.)500. Paralelizm łączy ze sobą zamiar Bożych 
posłańców ze słowem sługi. Sługa i posłaniec (w sg.) występują paralelnie jeszcze 
w Iz 42,19 (rzeczownik %a'l.m; nie pojawia się więcej w Dtiz) na określenie „ślepych 
i głuchych” wygnańców izraelskich. Ponieważ w Dtiz Izrael/Jakub jest odbiorcą Bo-
żej obietnicy, w którą nie chce wierzyć (por. 42,18-25 i 43,10), to nie może być tutaj 
głoszącym słowo sługą, a tym bardziej posłańcami501. Mimo że plan przekazywany 
przez posłańców i słowo sługi Bożego wydają się być tym samym, to utożsamienie 
posłańców w pl. ze sługą w sg. jest wątpliwe. Jeśli sługą jest prorok (z powodu rb'D"), 
to czy posłańcy mogą być prorokami, tj. grupą, do której przynależy i sługa502? 
Sługa byłby jednym z wielu proroków głoszących Boże słowo. Zwiastowanie kary 
i  katastrofy przez proroków przedwygnaniowych zostało już uwiarygodnione 
upadkiem Jerozolimy, a wcześniej Samarii503. Wszystko wskazuje na to, że druga 
część wiersza (w.26b) odsłania Boży plan (odbudowa i zasiedlenie Jerozolimy)504. 
W takim razie treścią zwiastowania tego sługi jest zbawcza wola Boga. Sługa mógłby 
należy do rzeszy proroków, posłańców zwiastujących zbawienie Jerozolimy, ale nic 
o nich wiemy. Nie jest to więc bardzo prawdopodobne. Dlatego posłańców szuka 

499   Nieraz spełniali ważną rolę w świecie polityki. W przypadku Bożych posłańców granica pomię-
dzy posłańcem a JHWH mogła ulegać zatarciu. Zob. R. Ficker, „%a'l.m;”, THAT I, kol. 900-908.
500   Do  tego zob. H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s.  8 i  przyp. 28 
i D.N. Freedman, B.E. Willoughby (i J. Fabry), „%a'l.m;”, TWAT IV, kol. 887-904, tu kol. 895-896, gdzie 
do  tych przypadków zaliczono poza Iz  44,26 także Ez  30,9, w  którym jednak brak jakiejkolwiek 
wskazówki łączącej tych posłańców z prorokami (do  interpretacji tego wiersza zob. W. Zimmerli, 
Ezechiel 2, s. 733). Wskazówką mogłoby być też imię proroka Malachiasza. 
501   Dla K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 470, który koryguje tekst („sługi” w pl.), jest oczywiste, że mowa 
jest o  prorokach Izraela, a  nie samym Izraelu (tak samo bez korekty tekstu J.D.W.  Watts, Isaiah 
34–66). Inaczej U. Berges, Jesaja 40-48, s. 386-387: posłańcy i sługa („corporate personality”) to ci 
z Izraela, którzy uznają zbawcze działanie Boga w ofensywie Cyrusa.
502   Co do tego nie ma żadnych wątpliwości T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 313.
503   Podobnie mniej więcej J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 421-422. Taką interpretację dopuszcza także H.-J. 
Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 9: ostatni z długiego łańcucha proroków.
504   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 387.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

82

się wśród niebiańskiej rady tronowej JHWH (por. Ps 103,20 i Hi 4,18, gdzie jed-
nak taka identyfikacja posłańców [i sług] nie jest wcale pewna)505. Choć tożsamość 
posłańców pozostaje siłą rzeczy niepewna, to sługa pełni prorocką funkcję, a tym 
samym jest identyczny ze sługą z Iz 43,10506. Jednak o ile w 43,10 mowa była przede 
wszystkim o jego misji budzenia zaufania w potęgę jedynego Boga, to tutaj koncen-
truje się na słowie proroka o zbawieniu, czyli kolejnym aspekcie przesłania samego 
Deuteroizajasza (por. 41,8-13.14-16.17-20; 42,15-16; 43,1-7.14-15.16-22.25; 44,2-5, 
by wymienić tylko te poprzedzające analizowaną perykopę).

Druga część mowy Bożej (w.26b-28[a]) charakteryzuje się stojącym na początku 
każdego paralelizmu ptp. rmeaoh'. O ile w.25-26a przekonywały o tym, że Bóg wy-
pełnia swoje przekazane przez proroków (lub posłańców i sługę-proroka) słowo, 
unieważniając przesłanie wróżbitów i kapłanów, to ta część przywołuje treść tego 
prorockiego słowa (rma wprowadza w Biblii Hebrajskiej prawie bez wyjątku mowę 
niezależną)507. Słowo sługi jest więc tym samym co słowo Boga508. Wiersze te poza 
prologiem (40,1-11), powiązanym rzeczowo z prologiem 41,27 („zwiastun dla Je-
rozolimy”), 45,13 (związanym z 44,28b) i wtórnym 46,13509 (por. też 48,2) są jedy-
nym fragmentem mówiącymi o Jerozolimie w pierwszej części Dtiz (rozdz. 40-48). 
Ma być na nowo zamieszkana. bvy ho. w Iz 5,8510 wiąże się z posiadaniem własnej 
ziemi511 czy też wszystkich praw i obowiązków osób osiadłych w kraju512, tak że Boża 
obietnica dotyczy nie tylko zamieszkania, ale również bycia pełnoprawnym obywa-
telem513. Oznacza też odwrócenie kary z Iz 5,9; 6,11514. Boży plan zbawczy nie ogra-
nicza się do Jerozolimy, lecz obejmuje także otoczenie Jerozolimy – „miasta judzkie”, 
które w Dtiz są wzmiankowane jeszcze w 40,9 (i prawdopodobnie w 54,3)515. hnb 

505   Tak K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 281-282, który włącza do tego grona również sługę; sugerowane 
przez H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 8. Taką interpretację uważa 
za wątpliwą K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 470, a zaprzecza jej J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 421. Dodatko-
wo wg R. Ficker, „%a'l.m;”, kol. 907-908, posłańców, których rolą jest bezpośrednie ingerowanie w życie 
ludzi, należy jednoznacznie odróżniać od innych istot niebiańskich. 
506   Do tego wiersza zob. powyżej. Analogicznie T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 313, 
widząc w nim „pojedynczego proroka”. 
507   Zob. H.H. Schmid, „rma”, THAT I, kol. 211-216, tu kol. 213, który ponadto uważa, że ewentualne 
wyjątki są pozorne. Wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 472, przyimek l po tym czasowniku w Dtiz 
wprowadza regularnie osobę, do której się mówi, zaś w sensie „o” jedynie jeszcze we wtórnych w.28b 
i 41,7.
508   K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 282, widzi z nim edykt królewski.
509   Do tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 127-130.
510   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
511   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 422.
512   Za K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 472.
513   A nie niewolnikiem czy robotnikiem najemnym – K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 282.
514   Tak U. Berges, Jesaja 40-48, s. 388.
515   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 502-503. Poza tym miasta (w pl.) na pustyni wspomnia-
no jeszcze w 42,11 (zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 245; zaś K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 242, uważa 
„miasta” za niemożliwe w 42,11 i dokonuje korekty tekstu). Miastem w sg. jest zawsze Jerozolima 



2.6. Księga Izajasza 44,24-28

83

w odniesieniu do zniszczonych miast oznacza „odbudować” 516, a w Dtiz występuje 
jeszcze tylko w w.28b i 45,13 dla odbudowy miasta Bożego przez Cyrusa. Ostatni 
półwiersz w.26b z powrotem zajmuje się Jerozolimą (por. suf. sg.). By mogła zostać 
zamieszkana, konieczna jest odbudowa jej ruin, które są obiektem zainteresowania 
jeszcze tylko w drugiej części Dtiz: 49,19 i 51,3; 52,9, mówiących o pocieszeniu 
przez JHWH ruin Jerozolimy517. Obrócenie Jerozolimy i miast w ruiny zapowiadali 
prorocy (Jr 25,9.11.18; Ez 5,14), karę taką zakłada też przekleństwo za nieposłuszeń-
stwo z Kpł 26,31-33518. ~Wq w pol., który może podkreślać aspekt faktytywny519, jest 
używany wyłącznie na określenie odbudowywania ruin (Iz 58,12; 61,4, gdzie stoi 
paralelnie z hnb)520. Podmiotem jest Bóg, który sam odbuduje Jerozolimę. Czasow-
nik ~Wq, który stoi też na początku w.26521, łączy zapewnienie o tym, że Bóg wypełnia 
swoje obietnice, z treścią tychże obietnic. 

W.27 ma odmienną treść. Bóg zwraca się do otchłani (w 2. os.; w tym wier-
szu nie można wprawdzie mówić o chiazmie, ale za  to czasowniki przeplatane 
są z rzeczownikami, tak samo jak w w.28b). hl'WC to hapaxl. wyprowadzany z lwc*, 
będącego formą poboczną llc, od którego wywodzi się z kolei hl'WCm. w znaczeniu 
„głębia”, „otchłań”522. Stąd i tutaj przyjmuje się analogiczne znaczenie. Paralelnie 
stoi rh'n" (pl. z suf. odniesionym do „głębi”), który może oznaczać prąd morski, 
także w praocenie (jak w Ps 24,2)523. Bóg wydaje głębi polecenie wyschnięcia. brx1, 
który w Dtiz pojawia się jeszcze w hi. w 42,15; 50,2 i 51,10, może opisywać Boże 
działanie (por. np. Ps 106,9; poprzez siroko?)524. Paralelny bvy (hi.) to również cza-
sownik używany dosłownie i przenośnie, w tym dla Bożego działania, zarówno 
w postaci kary, jak i aktów zbawczych525. W Dtiz spotykamy go ponownie w 42,15 

(45,13; 48,2; 52,1).
516   Czasownik ten ma szersze dosłowne i metaforyczne znaczenie – zob. A.R. Hulst, „hnb”, THAT I, 
kol. 325-327.
517   Słowo to w Dtiz pojawia się jeszcze w 48,21 w odniesieniu do pustkowia (nie ma konieczności 
jego rewokalizacji – tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 257-258).
518   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 423.
519   A  wg K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  473, zapał czy duży nakład siły potrzebny do  odbudowy 
Jerozolimy.
520   Pol. występuje tylko te cztery razy w Starym Testamencie (dwa razy w 61,4), a więc jedynie w Dtiz 
i Triz. Zob. S. Amsler, „~Wq”, THAT II, kol. 636-641, tu kol. 637. 
521   Powiązanie to dostrzega J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 423.
522   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 473; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 423. hl'WCm. może stać koło ~y" 
(Hi 41,23), a w Wj 15,5 i Ne 9,11 związana jest z exodusem (por. też Za 10,11: głębia rzeki), ale naj-
częściej jest metaforą dla sytuacji człowieka w głębokiej potrzebie (Jon 2,4 i Ps 69,3.16; 88,7; 107,24) 
czy dla wrogiej potęgi (Ps 68,23).
523   W Dtiz poza 48,18 (użycie figuratywne) występuje zawsze w pl.: 41,18; 43,19; 42,15; 43,2; 47,2; 
50,2. Paralelnie z hl'WCm. znajdziemy go jedynie w Jon 2,4.
524   HAL, HAHAT i O. Kaiser, „br"x'”, TWAT III, kol. 160-164, wyróżniają zasadniczo dwa rdzenie. 
Z brx2 HAHAT wyprowadza rzeczownik „ruiny” (por. w.26b), który U. Berges, Jesaja 40-48, s. 388, 
uważa za językowo powiązany z czasownikiem w w.27, gdyż oba wywodzi z brx1.
525   Zob. H.D. Preuß, „vbey"”, TWAT III, kol. 400-406.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

84

(dwa razy) oraz w obrazowych sformułowaniach w 40,7-8.24526. Jak należy zatem 
rozumieć ten wiersz? W badaniach zaprezentowano chyba wszystkie możliwości: 
1) nawiązanie do exodusu, 2) zapowiedź wysuszenia przez Boga Eufratu i/lub jego 
kanałów, odgrywających ważną rolę gospodarczą (irygacja, handel), tj. destrukcja 
Babilonu, 3) nawiązanie do stworzenia, ściślej pokonania mocy chaosu jako do-
wodu na Bożą potęgę, a nawet 4) do (zakończenia) potopu527. W Dtiz rzeczowo 
najbliższą paralelą wydaje się być 50,2 i 51,(9b-)10, w których łączą się motywy 
walki z morzem-chaosem (stworzenie) i exodusu. Oba te akty dowodzą potęgi 
JHWH528. Wysuszenie ma umożliwić powrót wygnańców (42,15; por. też 43,2). Stąd 
i tutaj stwórcze pokonanie chaosu ma umożliwić nowy exodus, wyjście z Babilo-
nu529, ale otaczające wiersze koncentrują się na odbudowie Jerozolimy. Wysuszenie 
rzek i kanałów Babilonu, a tym samym jego zniszczenie może być więc warunkiem 
wyjścia wygnańców. Upadek Babilonu stałby w kontraście do restauracji Jerozoli-
my530. Ponadto, skoro Bóg rządzi wrogimi i potężnymi siłami chaosu, to może się 
też posłużyć najpotężniejszym władcą Cyrusem, o czym mówi kolejny wiersz531.

„Trzecie” Boże słowo dotyczy Cyrusa i  jego zadania (w.28, przy czym w.28a 
ma chiastyczną konstrukcję). Perski władca Cyrus II Wielki w 539 r. p.n.e. wyru-
szył przeciwko imperium nowobabilońskiemu i w bitwie pod Opis pokonał woj-
ska Nabonida. Przy wsparciu kapłanów Marduka wkroczył do Babilonu, tworząc 
największą monarchię ówczesnego świata. Przybrał tytuł „wielkiego króla, króla 
Babilonu, króla Sumeru i Akadu, króla całego świata”, a także „Króla Królów”532. 
Jego imię po raz pierwszy i jedyny poza 2Krn i Ezd pojawia się w Iz 44,28a i 45,1533. 
JHWH tytułuje go swoim pasterzem. W Starym Testamencie jest to predykat Boga 
(Ps 23,1; Iz 40,11; 63,11), króla (jako przez bóstwo ustanowionego pasterza, co zda-
je się być typowe dla władców starożytnego Bliskiego Wschodu, nawet jeśli król 
w Izraelu nie posiadał porównywalnej roli w kulcie państwowym; por. 2Sm 5,2; 

526   Jeszcze rzeczownik w 44,3.
527   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 473; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 143 i J.L. Koole, 
Isaiah III.1, s. 423-424.
528   Do tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 82-85 (przy czym 50,2 sięga nie do opisu exo-
dusu z Pięcioksięgu, lecz z Psalmów) i 225-230. O tym, że 44,27 mówi o stwórczej mocy Boga prze-
konany jest też O. Kaiser, „br"x''”, kol. 161.
529   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 474, który sądzi, że motyw walki z chaosem jest dawcą obrazu, 
zaś treścią jest zniszczenie światowej potęgi Babilonu, w której wygnańcom groziło, metaforycznie 
mówiąc, utonięcie. Wiersz spaja więc ze sobą przeszłość i przyszłość. W sumie podobnie K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 284-285.
530   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 424; podobnie U. Berges, Jesaja 40-48, s. 389
531   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 128, według którego w.27 z w.28 odzwierciedla związek 
pomiędzy Bogiem stworzycielem a Bogiem panem historii.
532   Do szczegółów historycznych U. Berges, Jesaja 40-48, s. 375-379; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 
3, s. 674-682; https://de.wikipedia.org/wiki/Kyros_II. (dostęp 22.03.2019).
533   Spekulacje dotyczące etymologii jego imienia nie prowadzą do  przekonującego wyniku (zob. 
K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 474-475), w każdym razie dla jego znaczenia „pasterz” nie ma podstaw 
(tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 425).



2.6. Księga Izajasza 44,24-28

85

7,7; Ps 78,71-72), a także obiecanego króla (Ez 34,23; 37,24; Mi 5,3), zwierzchności 
(Jr 2,8; Ez 34 itp.)534. Z całą pewnością suf. trzeba ujmować jako gen. subiectivus, 
tj. ustanowiony przez Boga535. Misją Bożego pasterza jest zrealizowanie (~lv hi. 
jak w w.26a) Bożej woli. Rzeczownik #p,xe ma sens obiektywizujący536, odnosi się 
do tego, czego Bóg (suf.) sobie życzy, całość jego woli (ycip.x,‑lK'). Taką samą myśl 
odnajdujemy również w 46,10-11537, gdzie Bożą wolę, Boży plan (por. 44,26a), który 
dotyczy Babilonu (48,14), wykonuje niewymieniony z imienia Cyrusa. Wyznaczony 
przez Boga pasterz, Cyrus ma nie tylko zrealizować całą Jego wolę, dotyczącą losów 
Babilonu, ale w szczególności odbudować Jerozolimę (w.28ba; już też w w.26b) 
oraz odbudować świątynię (por. 28bb). Cyrus wykona to zadanie, nakazując (rmoale) 
odbudowę Jerozolimy oraz świątyni. lk'yhe to świątynia538, dla budowy której użyto 
dwóch czasowników: dsy i hnb. dsy oznacza nie tylko początek budowy, ale całą 
budowę czy odbudowę539 (jak w Iz 54,11; a także w Iz 48,13; 51,13.16 dla Bożego 
stworzenia ziemi). Nigdzie więcej sprawa świątyni i jej odbudowy nie pojawia się 
w Dtiz. Za to wyrażenie lk;yhe dS;yU spotykamy w Za 8,9; Ag 2,18; Ezd 3,6.10 (w tym 
ostatnim czasownik w impf.), a jej odbudowę miano podjąć z polecenia tzw. edyktu 
Cyrusa (Ezd 1,3; 6,3-5 oraz 3,7; 5,13; do roli, jaką odegrali prorocy Aggeusz i Za-
chariasz por. Ezd 5,1-2)540. Odbudowa świątyni stojąca na końcu perykopy staje się 
ostatecznym zamiarem JHWH, który ma zrealizować Cyrus541. 

Perykopa została zbudowana w  wyjątkowo wyrafinowany sposób542. Mowa 
JHWH (w.24b-28) składa się z trzech części (w.24b/25-26a/26b-28)543, a w każdej 

534   h[r, gdy podmiotem jest człowiek, oznacza „paść”, „wyprowadzać na  pastwisko stado”, abs. 
„być pasterzem”, „strzec”, w sensie przenośnym „chronić”, „panować nad ludźmi” (2Sm 7,7), a gdy 
podmiotem jest stado, intranzytywnie „paść się” (także przenośnie o ludziach, w tym w znaczeniu 
pustoszenia czegoś). Do tego zob. J.A. Soggin, „h[r”, THAT II, kol. 791-794; też K. Baltzer, Deutero-
Jesaja, s. 286, według którego jednak idea pasterza była powiązana z królestwem Dawida, tak że jej 
przeniesienie na obcego władcę miało być zaskakujące.
535   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 475.
536   Do tego pojęcia zob. G. Gerleman, „#px”, THAT I, kol. 623-626.
537   Paralelność 44,26a i 46,10-11 podkreśla J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 426.
538   Podstawowe znaczenie to „pałac”, a w przypadku bóstwa „świątynia” (lub wewnętrzne pomiesz-
czenie, miejsce najświętsze) – zob. M. Ottoson, „lk'yhe”, TWAT II, kol. 408-415.
539   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 427; też W.H. Schmidt, „dsy”, THAT I, kol. 736-738. dsy w ni. poja-
wia się jeszcze tylko w Wj 9,18.
540   H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 734, uważa, że w.28b zakłada prawdopodobnie znajomość 
tzw. edyktu Cyrusa, którego wydanie w 538 r. p.n.e. jest faktem historycznym i który przypuszczalnie 
był zbliżony do  Ezd 6,3-5 (s.  678.679-681; do  wątpliwości wobec edyktu Cyrusa zob. Ch. Frevel, 
„Grundriss der Geschichte Israels”, s. 680-681); podobnie wg K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 286-287, 
powiązanie Cyrusa z odbudową świątyni obecne jest w tzw. edykcie Cyrusa (2Krn 36,23; Ezd 1,2-4 
i 6,3-5), co miałoby świadczyć o językowej i historycznej precyzji w.28b.
541   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s.  479, według którego usytuowanie na końcu uwypukla rolę 
odbudowy świątyni. 
542   U. Berges, Jesaja 40-48, s. 380, słusznie odnotowuje, że żaden inny fragment Dtiz nie został aż tak 
w najmniejszym detalu precyzyjnie skonstruowany.
543   K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 459-461 i J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 415, wyróżniają 3 strofy.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

86

posłużono się trzema imiesłowami, które są de facto apozycjami imienia JHWH 
z początkowej formuły samoprzedstawienia. W drugiej części są to zawsze ptp. hi. 
(nieokreślone, tak samo jak w pierwszej części), a w trzeciej trzy razy rmeaoh'. W pierw-
szej części występują trzy zaimkowe (zaimek i suf.) części mowy w 1. os. Formy 1. os. 
powracają w trzeciej części, podczas gdy w drugiej czasowniki w formie osobowej 
użyto w 3. os. W drugiej i trzeciej części paralelizmy są zbudowane chiastycznie 
(ewentualnie czasowniki przeplatane są z rzeczownikami). Do tego dochodzi re-
gularny rytm (w pierwszej części 4+3+3, w drugiej i trzeciej zawsze 3+3, a jedynie 
w.26b jest wyjątkiem, bo ma dodatkową linię). Trzecia część (w.26b-28) ma ramową 
kompozycję, gdyż odbudowa Jerozolimy stoi na jej początku (w.26b) i na końcu 
(w.28b). Ponadto chiastycznie ułożono imiesłowowe rozszerzenia formuły posłańca 
w w.24a, które treściowo odnoszą się – choć nie wprost – do kolejnych imiesłowów: 
stworzenie (jak w w.24b, nawet jeśli jest w nim mowa o stworzeniu świata, a nie 
Izraela) i odkupienie ludu (druga i trzecia część perykopy). 

Schemat budowy przedstawia się następująco:

w. 24a: formuła posłańca z dwoma rozszerzeniami (adresatem jest „ty”)
	 w.24b-28: mowa JHWH
	 1. część wprowadzająca
	 w.24ba: JHWH czyni wszystko 
	 w.24bb-g: jedyny stworzyciel świata
	 2. część: JHWH realizuje słowo prorockie
		�  w. 25: unieważnia wyrocznie i wróżby mędrców i kapłanów 

(babilońskich)
		�  w. 26a: wypełnia słowo sługi i swoich posłańców (w kontraście 

do w.25)	
	 3. część: JHWH ogłasza swoje zamiary (Boża obietnica)
	 w.26b: zasiedlenie i odbudowa Jerozolimy oraz miast judzkich
		�  w.27: wyschnięcie otchłani (koniec potęgi Babilonu i kierowanie 

wrogimi siłami)
	 w.28a: ustanowienie Cyrusa do realizacji Bożych zamiarów 
	 w.28b: Cyrus wydaje polecenie odbudowy Jerozolimy wraz ze świątynią

Taka schematyczna konstrukcja pozwala dostrzec od razu odmienności w jej 
strukturze. Trzy części perykopy są zróżnicowane pod względem determinacji ptp. 
i zmiany osób:

w.24b: mowa JHWH w 1. os. i ptp. bez przedimków, paralelizm trójczłonowy;
w.25-26a: o Bogu w 3. os. i ptp. bez przedimków, trzy paralelizmy;
w.26b-28: mowa JHWH w 1. os. i ptp. z przedimkami544, do tego dochodzi trój-
członowy paralelizm w w.26b i dodatkowy paralelizm (w.28b) nie rozpoczynający 

544   K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 462, wyjaśnia tę odmienność w ten sposób, że ptp. bez przedimka 
są orzecznikami (i apozycjami do JHWH z w.24b), zaś w trzeciej strofie podmiotami.



2.6. Księga Izajasza 44,24-28

87

się od ptp. (choć na jego początku również stoi forma czasownika rma)545.

Taka obserwacja prowadzi wprost do pytania o integralność literacką perykopy. 
Do wymienionych różnic dochodzi jeszcze nieco odmienna budowa w trzeciej czę-
ści w.27 i 28b, w których nie ma klarownych chiazmów, a w.27 jest zaadresowany 
do otchłani (2. os.). Wydaje się też, że w.25-26a nie są mową JHWH z powodu 
czasowników w 3 os. sg. Do tego można dodać, że 26bb zakłóca budowę tej części, 
a suf. 3. os. sg. („jej ruiny”) w w.26bg odnosi się do „Jerozolimy” z w.26ba, niejako 
przeskakując nad „miastami judzkimi”. W.28b nie tylko nie mieści się w stroficznej 
budowie, ale i mówi o odbudowie świątyni, co jest zupełnie wyjątkowe w Dtiz. 
Zaskakująca może być też wielość tematów, przez co  perykopa robi wrażenie 
patchworkowej546. 

Powszechnie za  wtórne uzupełnienie uznaje się w.26bb i  28b. Tak K.  Elliger, Deuterojesaja 1, 
s. 454-455.460.478; H.-J. Hermisson, „Diskussionsworte bei Deuterojesaja”, s. 674 i Deuterojesa‑
ja 3, s. 734 (względy stylistyczne, a także zależność od edyktu Cyrusa w.28b); U. Berges, Jesaja 
40-48, s. 372-373, który dodaje, że pozytywne powiązanie Jerozolimy i miast judzkich (w.26bb) 
w  Starym Testamencie spotykamy jeszcze tylko w  Iz  40,9 i  Ps  69,36 (i  jest tematem w  Triz, 
por. np. 61,4), a w.28b jest glosą z kręgów kronikarskich. Bez tych domniemanych dodatków 
tekst ma się składać z  trzech strof po 16 słów każda. Za wtórny w.26bb uchodzi także w BHS 
i A. Schoors, I am God your Saviour, s. 269; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 305; 
a w.28b w J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 52 przyp. 180; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 414 (jako 
możliwe). Starsi komentatorzy B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 311-312; C. Westermann, Das Buch 
Jesaja, s. 124 przyp. 3, chcieli przenieść w.28bb do w.26b, odtwarzając jakoby brakujący człon pa-
ralelizmu, jednocześnie skreślając jako powtórzenie w.28ba. Brakuje jednak wyjaśnienia, w jaki 
sposób mogło dojść do takiego zakłócenia tekstu.
Dalej idzie J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 74-80, który obok w.26bb i 28b za redak-
cyjne rozszerzenie uznaje w.25-26a, gdyż są treściowo związane z 40,6-8 i 55,10-11. Nawet jeśli 
40,6-8 i 55,10-11 miałyby być redakcyjne, to realizacja przez Boga swojego słowa w Dtiz docho-
dzi do głosu też w 45,(18‑)23*; 46,10-11 (por. też 41,21-29; 44,6-8, tj. argumentacja w mowach 
sądowych, zgodnie z którą JHWH jako prawdziwy Bóg może zapowiadać to, co się wydarzy).
Jeszcze dalej posuwa się R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 72-76. Na podstawie złożo-
ności tematycznej i różnic gramatycznych wyróżnia w perykopie aż cztery warstwy: 1) w.(24.)-
25-26a; 2) w.26b*-27; 3) w.28; 4) w.26bb. W.26bb zakłada w.26*-27, a w.28 połączenie w.24-26a 
z  w.26b*-27, ponadto związany jest kompozycyjne z  45,1 (Cyrus). W  szczegółach inaczej, ale 
w ogólnym zarysie podobnie J. Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza 
(Iz  40-48), s.  106-115. Nie można jednak przeceniać różnic stylistycznych i  nie ma  powodu, 

545   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 417. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 373: bez dodatków w.26bb i 28b 
każda strofa liczy 26 wyrazów (przy czym w  w.24b przyjmuje lekcję Q; zob. powyższą uwagę 
do tłumaczenia).
546   Zob. R.G.  Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s.  73, który wymienia: stworzenie (w.24), spór 
o  prawdziwość zapowiedzi (w.25-26a), odbudowę Jerozolimy i  okolic (w.26b.28b), exodus (w.27), 
powołanie Cyrusa (w.28a). 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

88

by odmawiać autorowi stworzenia złożonej treściowo perykopy. 
Także F. Crüsemann, Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied in Israel, s. 88 przyp. 
1, uważa, że odbudowa Jerozolimy i  Judy czy imienne wymienienie Cyrusa nie były możliwe 
w Dtiz. Dlatego uznaje całość za wtórną (jedynie w.25 może być „wczesny”). Do takiego same-
go wniosku dochodzi R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 404-407.415, argumentując 
przede wszystkim wyjątkowością poszczególnych sformułowań w Dtiz.

Choć trudności literackokrytyczne są  oczywiste, to  perykopa ta  w  obecnej 
postaci jawi się jako sensowna całość, w której poszczególne wypowiedzi można 
wzajemnie sobie przyporządkować. Bóg , który samodzielnie decyduje o losach 
świata od stworzenia przez całą historię (w.24), prowadzi do wypełnienia się za-
powiedzi przekazywanej przez sługę-proroka, podczas gdy „przewidywania” mę-
drców-wróżbitów czy ich przeciwstawne i korzystne dla Babilonu przepowiednie 
spełzną na niczym (w.25-26a). Prorockim słowem sługi jest obietnica odbudowy 
Jerozolimy i jej otoczenia oraz jej ponownego zaludnienia, którą Bóg jako panujący 
stwórczo nad chaosem (w.27) i historią (w.28a) spełni, posługując się Cyrusem, któ-
ry (w.28b) nakaże odbudowę Jerozolimy ze świątynią. Choć perykopa zdaje się być 
złożona z trzech zróżnicowanych formalnie i nieco odmiennych części, to jednak 
bez problemu daje się interpretować jako całość.

Uzupełnieniem za to jest prawdopodobnie w.26bb, gdyż nie tylko tworzy nie-
zwyczajny w tym starannie zbudowanym tekście trzeci człon paralelizmu, ale też 
suf. 3. os. sg. w w.26bg („jej ruiny”) odnosi się do Jerozolimy z w.26ba (choć można 
by postulować klamrową budowę w.26b). Treściwo rozszerzenie obietnicy na oto-
czenie Jerozolimy związane jest z 40,9 (i 54,3?). Jeśli prolog Iz 40-55 jest pier-
wotny, to odpada treściowy argument za redakcyjnym pochodzeniem w.26bb547. 
Najprawdopodobniej redakcyjnym dodatkiem jest w.28b, który nie tylko wypada 
poza trzyczęściową konstrukcję opartą na potrójnych imiesłowach, ale rozszerzając 
obietnicę na świątynię, wprowadza motyw całkowicie nieobecny w Dtiz, pomimo 
tego, że o Jerozolimie mowa jest wielokrotnie (trzeba go prawdopodobnie wiązać 
z wydarzeniami ok. 520 r. p.n.e., tj. przypuszczalnym początkiem odbudowy świąty-
ni)548. Dodatek ten nie tylko uwzględnia świątynię, ale i pokazuje, że Cyrus wypełni 
Boży plan wobec Jerozolimy, nakazując (dekretem?) jej odbudowę. Ostatecznym 
jej celem staje się odbudowa świątyni.

Pozostaje jeszcze trudność związana z przedimkiem przy imiesłowach rmeaoh' 
w ostatniej części, którą jednak trudno byłoby wyjaśnić literackokrytycznie, oraz 
niekonsekwentne używanie form 1. i 3. os. dla Boga. Czy przedimek ma podkreślać 

547   Taki argument z pewnością wziął pod uwagę H.-J. Hermisson, „Einheit und Komplexität Deute-
rojesajas”, s. 311, zaliczając w.26bb do pierwotnej perykopy.
548   Co ciekawa, odbudowa świątyni nie jest też tematem w Triz, który zakłada już jej istnienie – 
60,7.13; 62,9 (zob. O.-H. Steck, Studien zu Tritojesaja, s. 101-105.116 i K. Koenen, Heil den Gerechten 
– Unheil den Sündern, s. 69-70 przyp.2). Takiemu datowaniu tego dodatku zaprzecza U. Berges, Jesaja 
40-48, s. 373 (zob. powyżej).



2.6. Księga Izajasza 44,24-28

89

boską tożsamość „mówiącego” jako tego, który odbiorcom powinien być znany549? 
A może użyty został, dlatego że imiesłowy wprowadzają (auto)cytat słów Bożych 
(po formule posłańca w w.26aa)? Powrót do 1. os. w tych (auto)cytatach może być 
wyjaśniona w ten sposób, że przytacza się w nich słowa JHWH (por. formy 1. os. 
w w.24b po Bożym „ja”). Komplikacją jest także użycie 3 os. w w.25-26a: czy bazuje 
na jakieś tradycji hymnicznej, na przykład zależności formalnej od hymnu partycy-
pialnego? W każdym razie motywy pojawiające się w tej perykopie nie są wyjątkowe 
w Dtiz550, a ingerencje literackokrytyczne (poza w.28b i przypuszczalnie w.26bb) 
wynikałyby z nadmiernego rygoryzmu formalnego i sprowadzałyby się do odmowy 
możliwości operowania przez proroka wieloma kwestiami tematycznymi w ramach 
jednej perykopy.

Podsumowanie. Sługa Boży posługujący się słowem przypomina proroka 
(w.26a). Natomiast nie ma pewności co do tożsamości posłańców Bożych, których 
zbawczy plan ponad wszelką wątpliwość się spełni. Plan ten jest tożsamy ze słowem 
sługi. A stanie się tak, bo za swoimi posłańcami i sługą stoi Bóg, od którego działa-
nia zależne jest istnienie świata (w.24a) oraz istnienie i zbawienie ludu izraelskiego 
(w.24a). Cokolwiek i w czyimkolwiek imieniu mówiliby wróżbici, kapłani i mędr-
cy babilońscy, nie ma znaczenia (w.25), ponieważ jedynie rzeczywiście panujący 
na światem (stworzeniem i historią; por. w.27) Bóg zdecydował o końcu Babilonu 
(por. 48,14), wykupieniu swojego ludu i odbudowie Jerozolimy, jej ponownym za-
ludnieniu. Nic nie może stanąć na przeszkodzie w realizacji tej obietnicy (w.27). 
Bóg posłuży się w tym Cyrusem (w.28a). Jak panuje i wydaje rozkazy siłom chaosu 
(w.27), tak wydaje polecenia najpotężniejszemu władcy. Redakcja dodaje do tego, 
że Cyrus zarządzi czy wyda polecenie odbudowania nie tylko Jerozolimy, ale i świą-
tyni. Hymniczna forma sprawia, że Bogu oddaje się chwałę, a polemiczny charakter 
wskazuje na potrzebę przekonywania odbiorców, tj. Jakuba/Izraela. Tym samym 
fragment ten przypomina 43,8-13. Misją sługi jest przekonywanie ludu o potędze 
zbawiającego Izrael Boga, budzenie wiary oraz wysławianie Boga. W 44,24-28 nie 
ma mowy o świadectwie wobec narodów, wpierw sługa-prorok musi przekonać 
Jakuba/Izraela do ufności i przyjęcia Bożego odkupienia, na końcu którego stoi re-
stauracja Jerozolimy i ludu judzkiego. Słowo i zbawczy plan zdają się być identyczne 
ze zwiastowaniem, które odnajdujemy w Iz 40-55, co sugeruje, że sługa-prorok jest 
tożsamy z prorokiem, którego nazywamy Deuteroizajaszem551. 

549   Wg A. Schoors, I am God your Saviour, s. 271, przedimek ma zaznaczać, że mówiący jest iden-
tyczny z Bogiem z poprzednich wierszy.
550   Zob. powyżej czy H.-J. Hermisson, „Einheit und Komplexität Deuterojesajas”, s. 303-304.306-308.
551   Zob. H.-J. Hermisson, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 8-9.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

90

2.7. Księga Izajasza 45,1-7

1.	 Tak rzekł552 JHWH do553 pomazańca swojego,
	 do Cyrusa, którego chwyciłem za prawicę (jego),
	 aby podbić554 przed nim (dla niego) narody
	 i z bioder królów zdjąć,
	 aby otworzyć przed nim (dla niego) wrota
	 i bramy nie zostaną zamknięte.
2.		  Ja przed tobą pójdę
		  i ‘mury miejskie’555 zrównam556,
		  wrota z brązu roztrzaskam
		  i rygle żelazne odrąbię.
3.		  I dam ci skarby (ukryte w) ciemności
		  i zapasy z ukrycia,

552   W TM formuła posłańca wraz ze zdaniem rv,a] przechodzi w mowę JHWH w 1. os. Stąd BHS chce 
skorygować wszystkie formy na 1. os., powołując się na tłumaczenie w G (i V) tylko jednego wyra-
żenia: tw/| cristw/| mou, a tym samym świadectwa te nie mogą uzasadniać takiej korekty. Językowo 
skomplikowana budowa tego wiersza z pewnością wymaga wyjaśnienia (zob. poniżej).
553   Gramatycznie możliwe byłoby również tłumaczenie: „o pomazańcu, o Cyrusie” (por. 44,26.28) 
– tak chce J. Blenkinsopp, Isaiah 56-66, s. 245, przy czym eliminuje spójnik rv,a] (pełni rolę punktacji 
lub trzeba go wykreślić), tak że mowa JHWH zaczyna się zaraz po słowie „Cyrus” (tak tłumaczy też 
T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 304, pomijając rv,a] bez słowa komentarza). Jednak 
w powiązaniu z formułą posłańca byłoby to bardzo nietypowe (zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 432), 
tym bardziej że od w.2 Cyrus jest adresatem wyroczni.
554   Wprawdzie forma inf. cs. w TM jest niezwyczajna, to jednak nie wyjątkowa (zob. Gesenius’ Gram‑
matik, § 67p; HAHAT; HAL), tak że korekta wokalizacji, którą proponuje m.in. BHS czy T. Brzegowy, 
Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 306, jest niepotrzebna. Jeszcze mniej przekonuje próba zmiany 
na inf. hi. dry (dopuszczana w R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 21 przyp. 57; K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 290 przyp. 97) – do tego zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 482.
555   Znaczenie tego hapaxl. jest niepewne. Tradycyjnie rozumiany był w  znaczeniu „przeszkody”, 
„nierówności” (zob. HAHAT; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 434-435, który ostatecznie opowiada się za ta-
kim właśnie ujęciem TM, co mogłaby wspierać S). W G, co być może potwierdza też Qa, jeśli mamy 
w Qa wyjątkową formą pl. abs. (do tego J.L. Koole; zob. też HAHAT), odczytano „góry” (taką lekcją 
wybrano w BHS; HAL; J. Blenkinsopp, Isaiah 56-66, s. 245). Raczej jest ono zapożyczeniem z akadyj-
skiego dūru, oznaczającego „mury obwodowe” (niem. Ringmauer, ang. enceinte), co wymaga jednak 
korekty wokalizacji (w pl. jako określenie murów Babilonu, co zdaje się potwierdzać T; szczegółowo 
K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 482-483; tak też J.D.W. Watts, Isaiah 34–66; R.G. Kratz, Kyros im Deu‑
terojesaja-Buch, s. 22 i przyp. 59; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 294 przyp. 121; L. Stachowiak, Księga 
Izajasza II – III, s. 146 i T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 306, którzy notabene nie od-
notowują potrzeby rewokalizacji tego wyrazu; do tego zob. też J.L. Koole i HAHAT). Inne propozycje 
korekt (np. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 134 przyp. 4, nawet jeśli czasownik mógłby sugerować 
dopełnienie %r<D< - por. Iz 40,3; 45,13) są dużo mniej prawdopodobne.
556   Możliwe jest zarówno K (hi.), jak i Q wsparte przez Qb (pi. również w Iz 45,13; zob. K. Elliger, 
Deuterojesaja 1, s. 483, który wybiera drugą z tych możliwości). Nie różnią się znaczeniowo (zob. 
HAHAT; też Gesenius’ Grammatik, § 434). 



2.7. Księga Izajasza 45,1-7

91

		  żebyś poznał557, 
		  że Ja jestem JHWH, wzywającym ciebie po imieniu,
		  Bogiem Izraela.
4.		  Ze względu na sługę mojego Jakuba
		  i Izraela, wybrańca mojego
		  wezwałem558 ciebie po imieniu twoim,
		  nadaję tobie zaszczytne imię, 
		  choć nie poznałeś mnie.
5.		  Ja jestem JHWH i nie ma innego,
		  poza mną nie ma boga(ów).
		  Opasuję ciebie, choć nie poznałeś mnie.
6.		  Żeby poznali od wschodu słońca i od zachodu jego559,
		  że żadnego nie ma poza mną.
		  Ja jestem JHWH i nie ma innego,
7.		  kształtującym światło
		  i stworzycielem ciemności,
		  dającym (czyniącym) powodzenie560

		  i stworzycielem nieszczęścia;
		  Ja jestem JHWH,
		  czyniącym wszystkie te.

Powiązania pomiędzy dwiema odrębnymi perykopami 44,24-28 i 45,1-7 zostały 
opisane powyżej. Adresatem wyroczni z 45,1-7 jest Cyrus561. Jest on nie tylko narzę-
dziem realizacji Bożej woli (jak w 44,28), ale i bezpośrednim odbiorcą obietnicy562. 

557   Ze względu na długość tej linii (m.cs.) chętnie wykreśla się to wyrażenie (tak już B. Duhm, Das 
Buch Jesaia, s. 313 czy K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 308; też BHS). Jednak świadectwa zgodnie je po-
twierdzają, tak że nie może być usnięte (zob. np. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 130 czy K. Elli-
ger, Deuterojesaja 1, s. 483 i 488, dla których jest to kwestia literackokrytyczna).
558   Do użycia tutaj impf. cons. zob. Gesenius’ Grammatik, § 111b przyp. 1.
559   br"[]m; w Biblii Hebrajskiej jest masc. (tj. bez końcowego h). Wiele starożytnych przekładów po-
świadcza suf. fem. (zob. BHS; vm,v, może być fem.), co jednak nie dotyczy większości przekazów G, 
a w Qa rzeczownik ten stoi bez końcówki h, zaś w Qb z h (do tego przede wszystkim K. Elliger, Deute‑
rojesaja 1, s. 484). Stąd nieraz postuluje się uzupełnienie mappiq w końcowym h (zob. BHS; K. Elli-
ger; J.D.W. Watts, Isaiah 34–66; R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 22 przyp. 60; T. Brzegowy, 
Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 306). Jednak żadne korekty nie są potrzebne, gdyż mappiq wypada 
przed spółgłoskami typu BeGaD-KePaT (do tego zob. Gesenius’ Grammatik, § 91e; tak też HAHAT; 
J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 440; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 295 przyp. 126). 
560   Powszechnie przywołuje się wariant Qa bwj, czyli ze zwyczajowym antonimem [r, który tym sa-
mym jest lectio difficilior. Pierwszeństwo ma więc lekcja TM (zob. R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesa‑
ja-Buch, s. 22 przyp. 62 i in.). Do teologicznego wymiaru takiej zmiany w Qa zob. przede wszystkim 
H. Haag, „»Ich mache Heil und erschaffe Unheil« (Jes 45,7)”, s. 182.
561   Wg E. Blum, „Der leidende Gottesknecht von Jes 53. Eine kompositionelle Deutung”, w: Gottes 
Wahrnehmungen, s. 141, centralną pozycję zajmuje w Dtiz (jej najstarszej kompozycji Iz 40-52) zaj-
muje wyrocznia o Cyrusie.
562   Zob. zwłaszcza J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 430.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

92

Z kolei 45,8, który nadal jest mową Bożą, nie jest już zaadresowany do Cyrusa, 
jest krótkim lirycznym fragmentem, przywodzącym na myśl hymn (intermezzo)563. 
W metaforycznych sformułowaniach niebo i chmury wzywana są do tego, by przy-
nieść obfitość zbawienia, którego stwórcą jest ostatecznie JHWH. Kolejne wiersze 
(45,9-13) przynoszą „biada”, różniąc się zarówno od 45,1-7, jak i 45,8564.

Perykopa jest Bożą wyrocznią565 wypowiadaną przez proroka, na co wskazuje 
formuła posłańca w w.1, co jest ogólnym jej określeniem, a nie nazwą gatunku lite-
rackiego. Można by nieco ściślej nazwać ją wyrocznią królewską566, która miałaby 
się wiązać z powołaniem króla (intronizacją króla)567, z czym mógłby być powiązany 
szereg motywów, takich jak: wezwanie po imieniu (w.3b.4b), chwycenie za prawi-
cę (w.1a), nadanie zaszczytnego imienia (w.4b), przepasanie (w.5b). Ze względu 
na brak przynajmniej częściowo paralelnych tekstów (przywoływano Ps 2 i 110 czy 
cylinder Cyrusa)568 także w tym przypadku nie można mówić o gatunku. Nazwanie 
tekstu wyroczną królewską jest niczym więcej niż ogólnym opisem jej treści, a ści-
ślej wskazówką, że wyrocznia prorocka poświęcona jest królowi569.

Wyrocznia rozpoczyna się nierzadką w Dtiz formułą posłańca (w.1), które nie 
została rozszerzona o imiesłowowe apozycje, lecz po wskazaniu adresata przechodzi 
od razu w mowę JHWH w 1. os. Adresatem jest Cyrus (por. 44,28), który został 
nazwany Bożym pomazańcem. W Starym Testamencie w ten sposób tytułowano 
przede wszystkim królów, a także kapłanów (arcykapłanów; Kpł 4,3.5.16)570, pa-
triarchów (tylko w Ps 105,15=1Krn 16,22, i to być może w powiązaniu z tytułem 
proroka). Dwa razy wspomina się o namaszczeniu proroka (1Krl 19,16 i Iz 61,1, 
w drugim przypadku w sensie przenośnym). Mimo że poza analizowanym wier-
szem pomazańcem tytułowani byli zawsze izraelscy/judcy królowie, to możliwe 
było też namaszczenie obcego króla (1Krl 19,15)571. Określenie to jest w istocie 

563   To określenie zostało zaczerpnięte z K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 310. Zob. też R.G. Kratz, Kyros 
im Deuterojesaja-Buch, s. 20. Z w.1-7 łączy go jednak K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 296-297.
564   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 2-3.
565   J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 14-22, zalicza ten fragment do wyroczni zbawienia, lecz 
nie tylko brakuje w nim ważnych elementów formalnych, takich jak wezwania „nie bój się“, ale rów-
nież nic nie sygnalizuje potrzeby (i  prośby), na  którą wyrocznia ta  miałaby być reakcją (słuszna 
krytyka w J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 430). Natomiast można by w użyciu pf. i impf. doszukiwać się 
zapewnienia i obietnicy oraz tzw. celu (por. w.3b.6-7) z wyroczni zbawienia (zob. C. Westermann, 
Sprache und Struktur der Prophetie Deuterojesajas, s. 66; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 490).
566   Zob. R.F. Melugin, The Formation of Isaiah 40 -55, s. 123-124, który uszczegółowia, że król zy-
skuje w niej obietnicę zwycięstwa nad wrogami, tak że jest to naśladownictwo wyroczni o posłaniu 
króla, która w rzeczywistości jest obietnicą dla Izraela.
567   Tak C. Westermann, Sprache und Struktur der Prophetie Deuterojesajas, s. 65-67 i Das Buch Jesa‑
ja, s. 128-129.
568   Tak C. Westermann, Sprache und Struktur der Prophetie Deuterojesajas, s. 65-66, choć dostrzega 
różnice między nimi.
569   Zob. też ocenę ustaleń gatunku tego tekstu w J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 431.
570   Wg C. Westermann, Das Buch Jesaja, s.  291, dopiero w późniejszym okresie.
571   Czasownik xvm pojawia się przeważnie w kultowym kontekście dla namaszczenia czy pomazania 



2.7. Księga Izajasza 45,1-7

93

paralelnym tytułem do pasterza z Iz 44,28a572. Chwycenie (qzx hi.) za rękę czy pra-
wicę (z  !ymiy" pojawia się jedynie w Iz 41,13, ale bez przyimka b) oznacza przede 
wszystkim wspieranie i ochronę573. Jak sugeruje Iz 42,6, może się z nim wiązać także 
zadanie574. Cyrus jako pomazaniec jest przez Boga wspomagany575. Kontynuacja (l 
z inf., a w drugim członie paralelizmu forma osobowa czasownika w chiastycznym 
szyku, co przywodzi na myśl hymn partycypialny z Iz 44,24b-28) pokazuje, w czym 
uzyskuje on Bożą pomoc. Narody zostaną podbite dla Cyrusa (por. Iz 41,2, pierwszy 
fragment o Cyrusie w Dtiz, który jednak nie wymienia jego imienia)576. Paralelnie 
jest mowa o rozwiązaniu czy zdjęciu (xtp pi.) domyślnego pasa z bioder królów, 
który służył do noszenia broni (2Sm 20,8; Ne 4,12577), tj. o rozbrojeniu pokonanych 
władców (por. ponownie Iz 41,2)578. Zdejmowanie pasa z bronią stoi w opozycji 
do zapinania pasa w w.5579. Narody zostaną pokonane wraz z ich władcami. Przed 
czy dla Cyrusa otwarte zostaną wrota (~yIt;l'D> du. dla dwóch skrzydeł bramy), które 
były elementem fortyfikacji (1Sm 23,7; 2Krn 8,5). Paralelna linia wzmacnia tę wy-
powiedź580, bo bramy (pl. ~yrI['v., które w Dtiz pojawią się jeszcze tylko w 54,12 jako 
element fortyfikacji)581 mają nie być zamknięte. Formy czasownika xtp (tym razem 
w q.) ze sobą sąsiadują, sprawiając wrażenie emfazy. Cyrus nie napotka na żadne 
przeszkody582. Nie będą mu się w stanie przeciwstawić ani narody z władcami, ani 

olejem przedmiotów lub osób (w Wj-Lb). Czasownik „namaścić”, będący wielokrotnie ekwiwalentem 
%lm hi., jest tak samo jak rzeczownik x;yvim' związany szczególnie z instytucją króla. Ps 45,8 pokazuje, 
że namaszczenie miało nieraz miejsce w ramach radosnego święta. Z namaszczeniem króla wiąże się 
jego nietykalność, a czasami dar ducha (1Sm 16,13). Natomiast trudno znaleźć to pojęcie w powią-
zaniu z nadziejami eschatologiczno-mesjańskimi. Zob. J.A. Soggin, „%l,m,”, THAT I, kol. 913-914 oraz 
K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 491-492; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 432. O pozytywnym obrazie Cyrusa 
jako potężnego, ale i pobożnego oraz sprawiedliwego władcy w tradycjach babilońskich i greckich 
w K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 291-293.
572   Por. też tytułowanie Cyrusa w Iz 46,11 i 48,14. Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 492 i U. Berges, 
Jesaja 40-48, s. 392. 
573   Wyrażenie to ma swoją paralelę na cylindrze Cyrusa – zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 291, który 
przytacza treść tego tekstu (też ANET3, s. 315-316; TUAT I/4, s. 408); U. Berges, Jesaja 40-48, s. 395. 
Wyrażenie takie używane jest także w sensie dosłownym (jak w Rdz 19,16; Sdz 16,26) – do tego zob. 
A.S. van der Woude, „qzx”, THAT I, kol. 538-541, zwł. kol. 539.
574   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 396.
575   Zob. przede wszystkim K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 492. Nie wykluczone, że po tym, jak dyna-
stia Dawida przestała istnieć, Cyrus zajmuje niejako miejsce Dawida (tak mniej więcej K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 293).
576   Czasownik ddr pojawia się zaledwie kilka razy w Biblii Hebrajskiej (q. jeszcze w Ps 144,2; pi. 
w 2Sm 22,48 Q i hi. w 1Krl 6,23), ale spokrewniony jest z hdr1 (zob. HAHAT).
577   W niektórych przekładach w.18 (też w V).
578   Do tego wyrażenia zob. przede wszystkim J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 433 (tam też o innych pró-
bach interpretacji tego hebrajskiego sformułowania).
579   Zob. 1Krl 20,11, gdzie jednak posłużono się nie czasownikiem rza, lecz synonimicznym rgx. 
580   Wg J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 434, litota. 
581   Wrota nie występują już więcej w Dtiz (poza pl. fem. w w.2), ani czasownik rgs.
582   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 434.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

94

obwarowane miasta583, a będzie to dzieło JHWH dla Cyrusa. O otwieraniu i za-
mykaniu bram w Biblii Hebrajskiej najczęściej jest mowa bez odwoływania się 
do ewentualnej przemocy. W żaden sposób nie sugeruje się tutaj, jak bramy miasta 
zostaną przez Boga otwarte (czasownik xtp może być powiązany z siłowym dzia-
łaniem – por. Hi 30,11, być może Joz 10,22). 

Począwszy od w.2 Bóg zwraca się bezpośrednio do Cyrusa. Stojące na początku 
emfatycznie „Ja”584 ponownie podkreśla, że zwycięstwo Cyrusa będzie w rzeczy-
wistości Bożym dziełem585. Bóg pójdzie przed (lub dla; jak w w.1) Cyrusem586, 
zrównując z ziemią mury miejskie (~yrIWDh; - potężne podwójne mury zbudowa-
ne z cegieł)587. Czasownik rvy w Dtiz pojawia się jeszcze w 40,3 i w odniesieniu 
do dróg Cyrusa w 45,13, przy czym w obu przypadkach może chodzić zarówno 
o dosłowne, jak i przenośne znaczenie588. Niszcząc mury (Babilonu), Bóg uczyni 
miasto bezbronnym. Takie znaczenie pasuje do reszty wierszy. Bóg roztrzaska wrota 
(inaczej niż w w.1 pl. fem.) z brązu, o których notabene wspomina Herodot (Dzieje 
I, 179)589, oraz odrąbie żelazne590 rygle (zasuwy – jako element bram miejskich 
np. w Sdz 16,3 czy Pwt 3,5; Lm 2,9, a Babilonu w Jr 51,30). rbv w intensywnym 
pi. oznacza rozbicie na kawałki591. Jak się wydaje, formy czasownikowe w 1. os. sg. 
impf. pi. stojące na końcu dwóch592 lub trzech półwierszy tworzą stylistycznie uwy-
puklony asonans593. Takie samo paralelne zestawienie odnajdujemy w Ps 107,16594.

Po zdobyciu miasta Cyrusowi przypadną także bogactwa Babilonu (w.3; pf. 
cons.), a ma je otrzymać od JHWH (1. os.). Bogactwo Babilonu było wręcz przy-
słowiowe (Jr 50,37; 51,12-13; por. też Ha 2,5-8)595. !Amj.m; wywodzi się z rdzenia !mj, 
który oznacza „ukryć”, stąd chodzi o ukryte skarby, zapasy (por. Jr 41,8), co dodat-
kowo podkreślone zostało przez n. rectum ~yrIT's.mi596. Paralelne %v,xo (por. Iz 45,19) 

583   U. Berges, Jesaja 40-48, s. 396, zauważa, że nie musi chodzić jedynie o bramy Babilonu.
584   Tak też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 434.
585   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 397.
586   C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 130, widzi w tym wyrażenie spotykane także w wyroczni dla 
Aszurbanipala. Cylinder Cyrusa mówi o  towarzyszeniu Cyrusowi przez Marduka „jak prawdziwy 
przyjaciel i towarzysz” (ANET3, s. 315; TUAT I/4, s. 408).
587   Zob. powyższą uwagę do przekładu oraz opis fortyfikacji Babilonu w K. Elliger, Deuterojesaja 1, 
s. 493.
588   Do tego zob. G. Liedke, „rvy”, THAT I, kol. 790-794, tu kol. 791-792.
589   Zob. komentarze, np. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 435.
590   Oba materiały razem pojawiają się jeszcze w Iz 48,4, ale w znaczeniu przenośnym, a żelazo jako 
materiał do wyrobu bożków w Iz 44,12.
591   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 493.
592   Jeśli zgodnie z K rvy użyto w hi. – zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
593   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 289 i U. Berges, Jesaja 40-48, s. 397.
594   Gdzie mowa jest o bramach szeolu – zob. E. Zenger (F.-L. Hossfeld), Psalmen 101-150, s. 152, 
według którego jest to zapożyczenie z Iz 45,2 (tak też U. Berges, Jesaja 40-48, s. 398).
595   Zob. m.in. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 435-436 czy K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 294 przyp. 123, 
którzy przywołują również greckie świadectwa bogactwa Babilonu.
596   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 436. Żadne z tych słów nie występują więcej w Dtiz.



2.7. Księga Izajasza 45,1-7

95

także odnosi się do ciemnych, tajemnych pomieszczeń (por. 42,7; Iz 49,9)597.
Jednym z celów wsparcia dla Cyrusa (w.3b; ma nawet potrójny cel/powód – 

por. trzykrotne ![;m;l., jeszcze w w.4a.6) jest rozpoznanie przez niego prawdziwego 
Boga (por. Iz 43,10)598, który go powołał i prowadzi. Treść poznania Cyrusa przedsta-
wiona została za pomocą formuły samoprzedstawienia z apozycjami (por. 44,24b). 
~veb. arq (q.) oznacza m.in. wzywanie kogoś po imieniu czy powoływanie z imienia 
(jak w Iz 40,26; 43,1), a w Dtiz podmiotem jest zasadniczo JHWH599. Z powołaniem 
wiąże się ochrona i misja, zadanie600. JHWH sam nazwa siebie Bogiem Izraela, 
tj. Bogiem będącym w relacji do ludem Izraela (por. też Iz 41,17; 48,2; 52,12 i 45,15). 
W jaki sposób Cyrus miałby jednak w swoim zwycięstwie rozpoznać działanie Boga 
Izraela? Prawdopodobnie, jak w innych miejscach w Dtiz, na podstawie zdolności 
JHWH do zapowiadania nadchodzących zdarzeń601. Jako jedyny prawdziwy Bóg 
zapowiada to, co ma nastąpić (por. 41,22-23.26; 43,9.12; 44,6-8; 45,21; 46,9-11; 
48,3-8.14-15; też 42,9)602. Nikt inny tylko JHWH zapowiedział militarne zwycięstwa 
Cyrusa (np. 41,1-4.25-26; 48,14 itp., w tym także w.1b.2-3a)603.

Jednak cel różni się od powodu powołania Cyrusa (w.4), który został wskazany 
za pomocą drugiego ![;m;l., tym razem w znaczeniu przyimkowym604. Bóg działa 
ze względu na Jakuba/Izraela, co nawiązuje do tytułu „Bóg Izraela” z w.3b605. Izrael 
został nazwany Bożym sługą (jak w Iz 41,8-9; 44,1-2.21; por. też 42,19) i wybrańcem 
(w.4a ma chiastyczną budowę). Rdzeń rxb łączy w sobie aspekt obiektywny (ocena 
przedmiotu) z subiektywnym, zwłaszcza gdy podmiotem jest Bóg606. Obiektem Bo-

597   Poza tym w Dtiz oznacza nieszczęście (w.7 i podobnie 47,5). Wg R.G. Kratz, Kyros im Deute‑
rojesaja-Buch, s.  22, mamy do  czynienia z  ruchem od  zewnątrz (w.2) do  środka (tego, co  ukryte 
we wnętrzu w w.3a).
598   Choć nie musi być tożsame z nawróceniem (zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 131; czy 
w  odniesieniu do  w.6 L.  Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s.  147), to  jednak oznacza uznanie 
Boga, zaufanie Mu, właściwy stosunek do Boga, a w przypadku użytej tutaj formuły poznania przede 
wszystkim rozpoznanie Bożych aktów w historii (do tego zob. W. Schottroff, „[dy”, THAT I, kol. 682-
701, zwł. kol. 694-699).
599   Zob. powyższy komentarz do 44,5 i podaną tam literaturę. 
600   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 436 oraz K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 293-294 i 494.
601   Tak też K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 494; J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 436.
602   Najczęściej ma to miejsce w tzw. mowach sądowych – do tego zob. powyższą analizę 43,8-13.
603   Wobec wątpliwości, w jaki sposób można by sobie wyobrazić, że Cyrus miałby się o tym przeko-
nać (za niemożliwe uważa B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 313), nie postulując jednocześnie, że proroc-
twa Deuteroizajasza mogły dotrzeć do Cyrusa, należy wziąć pod uwagę dwie kwestie. Po pierwsze, 
choć Cyrus jest odbiorcą explicite, to odbiorcą domyślnym jest z pewnością Izrael/Jakub (zob. U. Ber-
ges, Jesaja 40-48, s. 399). Po drugie, cylinder Cyrusa poświadcza, że sam Cyrus przypisywał swój 
sukces Mardukowi, którego postanawia czcić. Idea zawdzięczania sukcesów bóstwu była więc dobrze 
znana, a Deuteroizajasz mógł po nią sięgnąć (podobieństwa między cylindrem Cyrusa a analizowaną 
wyrocznią K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 495, wyjaśnia posłużeniem się stylem dworskim).
604   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 495.
605   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 400.
606   Do tego czasownika zob. już powyższy komentarz do 41,8 i H. Wildberger, „rxb”, THAT I, kol. 
275-300.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

96

żego wybrania bywają przede wszystkim król i lud Boży, a także inne ważne osoby, 
takie jak Mojżesz, Aaron, Lewici, czy miejsca – Syjon. Najstarszymi wypowiedziami 
o wybraniu mają być te o wyborze króla. Ukazują one szczególną pozycję króla 
przed Bogiem. Idea wybrania króla jest dobrze poświadczona w Egipcie i Mezopo-
tamii. Paralela sługa/wybrany wywodzi się z pewnością z wyobrażeń dotyczących 
króla, z ideologii królewskiej (por. np. Ps 89,4), co znalazło swój wyraz też w Iz 42,1 
(ryxiB')607. W Dtiz rzeczownikiem ryxiB' poza sługą JHWH z 42,1 dwa razy został 
określony lud Boży (jeszcze w 43,20). W całej Biblii Hebrajskiej pojawia się jedynie 
w st. cs. z imieniem JHWH lub suf. odnoszącym się do Boga608. 

Impf. cons. na początku w.4b pokazuje, że powołanie Cyrusa jest logicznym 
następstwem, i  uwypukla treść poprzedzającego w.4a609. Co  więcej, wskazanie 
na najważniejszy powód Bożego działania zostało obramowane przez stwierdzenie, 
że Cyrus został wezwany po imieniu przez Boga (w w.3b i 4b). Gramatycznie zbędne 
^l., jeśli nie zostało użyte jedynie ze względów rytmicznych, podkreśla osobisty 
stosunek Boga do Cyrusa610. Według paralelnego półwiersza Cyrus zostanie obda-
rzony przez Boga zaszczytnym imieniem, sławą, choć jak dotąd Cyrus nie poznał 
JHWH (pf.; por. w.3b). Nie wykluczone, że jest nim tytuł Bożego pomazańca z w.1611 
i pasterza z 44,28a612. Bóg posługuje się Cyrusem bez względu na to, czy Cyrus 
jest, czy nie jest tego świadom613. Impf. może wyrażać, że obdarzanie sławetnym 
imieniem jest czymś trwającym czy powtarzającym się lub że – w przeciwieństwie 
do ar"q.a,w" – zostaje przeniesione na przyszłość (czy teraźniejszość)614.

Być może dlatego, że Cyrus nic nie wie o Bogu, który zapewnia mu sławę (w.4b) 
i sukcesy militarne (w.5b), dołączone zostało emfatyczne zapewnienie615, iż JHWH 
jest jedynym prawdziwym Bogiem (w.5a). Ponieważ tym razem nie zaznaczono, 
komu ma się stać to wiadomym, można przypuszczać, że adresatowi domyślne-
mu, tj. Jakubowi/Izraelowi616. Ponownie przywołana formuła samoprzedstawienia 
(por. w.3b) służy podkreśleniu wyłączności JHWH, gdyż nie nikogo innego poza 
JHWH (w.5aa), żadnego innego prawdziwego Boga (w.5ab)617. Wyrażenie dA[ !yaew>, 
które pojawia się kilkakrotnie w rozdz. 45-46 (45,6.14.18.21.22 i 46,9), zdaje się być 

607   Zob. poniższy komentarz do tego wiersza.
608   Rzeczownik ten jest stosunkowo rzadki w Starym Testamencie, występuje tylko 13 razy, w tym 5 
razy w Ps, po 3 razy w Dtiz i Triz, po jednym razie w 2Sm i 1Krn.
609   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 496 i analogicznie J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 437.
610   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 496 i J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 438.
611   Tak R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 21.
612   Tak U. Berges, Jesaja 40-48, s. 401; ostrożniej jako przypuszczenie w J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 438.
613   Co wg U. Berges, Jesaja 40-48, s. 401, podkreśla suwerenność Boga, posługującego się obcymi 
mocarstwami, zarówno by ukarać Izraela (Iz 10,5nn), jak i by go uwolnić.
614   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 496.
615   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 401.
616   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 439.
617   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 497.



2.7. Księga Izajasza 45,1-7

97

typowym dla monoteizmu Deuteroizajasza618. Nie może być żadnych wątpliwości 
co do tego, kto jest prawdziwym działającym Bogiem ujawniającym się w sukce-
sach Cyrusa. ~yhil{a/ użyte bezwzględnie, bez dodatkowych określeń, oznacza praw-
dziwego Boga, Boga par excellence (por. Iz 41,23; 44,6)619. Przyimek hl'Wz pojawia 
się nieraz w Biblii Hebrajskiej dla podkreślenia nieporównywalności Boga (poza 
Iz 45,21 np. w 2Sm 7,22; Oz 13,4 czy Ps 18,32)620. Nie kto inny jak tylko Bóg opasuje 
(impf.), czyli uzbraja i uzdatnia do zwycięstw Cyrusa (rza w militarnym sensie 
por. 2Sm 22,40 = Ps 18,40), przy czym nie ma znaczenia, czy Cyrus zdaje sobie 
z tego sprawę (powtórzone wyrażenie z w.4b). Myśl ta nawiązuje do w.1, według 
którego Bóg rozbroił przeciwników Cyrusa621. Brak paralelnej linii mógłby sprawiać 
wrażenie, że jest to swego rodzaju podsumowanie622.

Zdanie wprowadzone trzecim ![;m;l. (w.6) podaje drugi cel, którym jest poznanie 
Boga przez cały świat. Para pojęć wschód i zachód słońca jest meryzmem oznaczają-
cym cały świat, wszystko, co znajduje się pomiędzy tymi „skrajnościami” (przyimki 
!mi)623. Cały świat, wszyscy ludzie rozpoznają i uznają ([dy) jedynego Boga, którym 
jest JHWH624. sp,a, to pojęcie z monoteistycznego słownictwa Deuteroizajasza (jesz-
cze w 45,14; 46,9), choć opisywał nim także bezsilność i brak znaczenia przeciwni-
ków ludu Bożego, tj. narodów w 40,17; 41,12, czy Boga w 41,29625. Jeszcze wyraźniej 
z monoteistycznymi wypowiedziami powiązany jest przyimek z suf. yd:['l.B;/ yd:['l.Bi, 
używany dla wyłączności JHWH jako zbawiciela (zob. 43,11; 44,6.8; 45,21). Para-
lelny półwiersz jest powtórzeniem w.5aa, tym samym te dwie linie obejmują całość 
w.5-6, mówiących o działaniu JHWH na rzecz Cyrusa na oczach świata626. 

Myśl o wyłączności jedynego Boga jest kontynuowana w kolejnym wierszu (w.7). 

618   U.  Berges, Jesaja 40-48, s.  402, widzi w  tym monoteistycznym manifeście zerwanie ze  staro-
orientalnym postrzeganiem świata. Warto przy tym zaznaczyć, że rozprawy z innymi bogami (np. 
41,21-29) liczą się z istnieniem innych bogów, którzy jednak nie są w stanie wpływać na bieg rzeczy. 
Mamy więc do czynienia nie tyle z „teoretycznym”, ile „praktycznym” monoteizmem.
619   Zob. też K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 497.
620   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 401.
621   Powszechna konstatacja, np. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 439; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 401.
622   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 439, a wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 498, jest w rzeczywistości 
zakończeniem jednej z pierwotnych perykop. Do pytania o integralność literacką zob. poniżej.
623   Zob. przede wszystkim K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 498.
624   U. Berges, Jesaja 40-48, s. 402-403, wskazuje na religijnohistoryczne tło tej wypowiedzi, proroc-
two o Marduku (zob. TUAT II/1, s. 65: „Który wszystkie kraje od wschodu słońca aż do zachodu 
słońca patroluje, ja jestem”), co ma stawiać JHWH w konkurencji do Marduka.
625   Użyte zostało również w podstawowym sensie „końca” czy „granicy” (np. 45,22). Do tego słowa 
zob. V. Hamp, „sp,a,Þ”, TWAT I, kol. 389-391 i K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 56.
626   Jak w szczegółach wyobrażać sobie takie poznanie jedynego Boga przez narody – pytanie takie 
stawia J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 440, nie zostało tu powiedziane, tak że odpowiedzi trzeba szukać 
w kontekście Dtiz (zob. już powyżej, zwł. analizę 43,8-13, a także poniżej): nawrócenie i restauracja 
Jakuba/Izraela sprawi, że stanie się on świadkiem Boga wobec narodów, które dzięki jego świadec-
twu dojdą do poznania i uznania Boga (do podobnego wniosku dochodzi J.L. Koole czy K. Elliger, 
Deuterojesaja 1, s. 502).



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

98

Posłużono się pojęciami typowymi m.in. dla starotestamentowej mowy o stworze-
niu: rcy (najczęściej w odniesieniu do ludu Bożego jak w 43,1.7.21; 44,2.21.24; a dla 
ziemi z mieszkańcami w 45,18 i sługi w 49,5), hf[ (analogicznie czy paralelnie 
do rcy w 43,7; 44,2, 45,18 itp., ale też dla Bożych dzieł w historii, tak w przeszłości, 
jak i przyszłości w 41,4.20; 43,19 itp.; czy w bardzo podobnym znaczeniu do w.7b 
w 44,24) oraz arb. Ten ostatni jest w Biblii Hebrajskiej zarezerwowany dla Bo-
żych aktów627, w Dtiz opisuje się nim działanie Boga w przeszłości, teraźniejszo-
ści i przyszłości (40,26.28; 41,20; 42,5; 48,7), stwarzanie ludu Bożego (43,1.7.15) 
i świata z jego mieszkańcami (45,12.18), z czym łączy się Boża chwała (najwyraź-
niej w 43,7)628, Jego zbawcza aktywność (45,8). A tutaj jest jednym z czasowników 
opisujących całość aktywności Boga w świecie. W w.7a totalność Bożego działania 
w stworzeniu i historii wyrażono za pomocą par pojęć, mogących tworzyć me-
ryzm. Światło i ciemność mogą być rozumiane zarówno w sensie dosłownym, wtedy 
oznaczałyby naturalne przechodzenie między dniem i nocą, jak i przenośnym. rAa 
w sensie metaforycznym to ocalenie, zbawienie, a w zwiastowaniu prorockim nowe, 
nachodzące zbawienie (Iz 9,1; 10,17; 42,16), nie tylko ludu Bożego, ale również 
narodów (Iz 42,6; 49,6; 51,4)629. W Iz 49,6 paralelnym pojęciem jest h['Wvy>. Natomiast 
antonim %v,xo630 bywał używany na określenie nieszczęścia, ucisku, a nawet śmierci 
(Am 5,18-20; Ps 107,10; Iz 9,1; Mi 7,8; Hi 3,4-5; tak też Iz 47,5). W Dtiz zdaje się być 
związany również z wygnaniem, niewolą (42,7; 49,9)631. Bóg obdarza zbawieniem 
oraz karze, sprowadzając nieszczęście, wygnanie i śmierć632. W takim razie, czy 
para ta  nie opisuje przeszłości (ciemność Bożej kary) i przyszłości (światło Bożego 
zbawienia) ludu Bożego? Nie jest to wykluczone, nawet jeśli wypowiedź ta zdaje się 
mieć ogólny sens, tym bardziej że ptp. wskazują na stałą aktywność Boga, nie ogra-
niczoną do jakiegoś czasu czy pojedynczych zdarzeń. Druga para pojęć to ~Alv' i [r:. 
~Alv', ogólnie mówiąc, oznacza wewnętrzne, jak i zewnętrzne zaspokojenie, radość, 
zadowolenie, harmonię czy stan zbawienia, powodzenie w szerokim znaczeniu tego 
słowa633. W Dtiz ~Alv' pojawia się obok bAj i h['Wvy> w 52,7, gdzie jest treścią proroc-

627   Zob. komentarze, np.  J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  441. Do  tego w  gruncie rzeczy teologicznego 
czasownika zob. W.H. Schimdt, „arb”, THAT I, kol. 336-339.
628   Zob. W.H. Schimdt, „arb”, kol. 339.
629   Zob. M. Sæbø, „rAa”, THAT I, kol. 84-90. Metaforycznie używane jest najczęściej do opisu ocale-
nia w czasie wojny, w sądzie czy w chorobie. Światło może również towarzyszyć objawieniu się Boga 
(Ha 3,4.11; Ps 44,4). 
630   Zob. M. Sæbø, „rAa”, kol. 87.
631   Zob. już w w.3 oraz 45,19. Do różnic względem Rdz 1 zob. m.in. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 500. 
Nigdzie więcej w Starym Testamencie nie odnajdziemy wypowiedzi o Bogu stwarzającym ciemność 
(zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 132).
632   Nie mają racji H. Haag, „»Ich mache Heil und erschaffe Unheil« (Jes 45,7)”, s. 181 czy W. Pi-
kor, Soteriologiczna metafora wody w Księdze Izajasza, s. 284-285, rozumiejąc tę parę pojęć w sensie 
„dosłowno-kosmicznym”.
633   Rdzeń ~lv wiąże się z kompletnością, integralnością, pełnią, stanem zbawienia (zob. HAL), na-
wet jeśli jego pierwotne znaczenie jest sporne. G. Gerleman, „~lv”, THAT II, kol. 919-935, wywodzi 



2.7. Księga Izajasza 45,1-7

99

kiego poselstwa, na określenie powodzenia i bezpieczeństwa (także w militarnym 
sensie) w 41,3 i 55,12 oraz bezpieczeństwa i dobrobytu w 54,13. A według 48,18 
jest wynikiem przestrzegania Bożych przykazań (por. 48,22)634. Naprzeciwko powo-
dzenia, zbawienia stoi zło, kolejne pojęcie o szerokim zakresie znaczeniowym dla 
wszystkiego, co jest niekorzystne, szkodliwe635. W opozycji do ~Alv' musi oznaczać 
nieszczęście, zagrożenie i zniszczenie. Co ciekawe, przymiotnik [r: nie pojawia się 
nigdzie więcej w Dtiz (jedynie czasownik w 41,23 i rzeczownik w tekście mówiącym 
o upadku Babilonu 47,10-11). Ta para pojęć może się również odnosić do znisz-
czenia Izraela i Judy oraz odmiany losu ludu Bożego636, a także upadku wrogów 
Cyrusa i Izraela oraz Bożego zbawienia, które zrealizuje Cyrus637. Tak czy inaczej 
nic, co się dzieje w świecie i historii, nie pozostaje poza Bożą kontrolą, a nawet wię-
cej, jest Bożym dziełem. Zwraca uwagę, że dopełnienia specyficznie teologicznego 
czasownika arb mają negatywne znaczenie, co nie pozostawia najmniejszych wątpli-
wości w kwestii tego, iż w każdym aspekcie Bóg kieruje losami swego ludu i całego 
świata638. Wiersz i perykopę (i kompozycję złożoną z 44,24-28* i 45,1-7)639 zamyka 
czwarty raz użyta w w.3-7 formuła samoprzedstawienia. Imiesłowowa apozycja 
mówi o Bogu czyniącym (drugi raz w tym wierszu hf,[o) wszystkie rzeczy, a ściślej 
to, o czym była mowa w tym wierszu czy też w całej perykopie (zaimek wskazują-
cy hL,ae w anaforycznym znaczeniu)640, a nawet w kompozycji 44,24-45,7641. Rytm 
tego ostatniego wiersza jest bardzo krótki (2+2), co sygnalizuje podsumowujące 
zakończenie.

W perykopie spotykamy cały szereg powtórzeń, które w taki czy inni sposób 
naznaczają jej strukturę. Trzykrotny ![;m;l. (na początku w.3b.4a.6a) wprowadza dwa 
razy cel działania JHWH wobec Cyrusa, przy czym jest nim poznanie Boga przez 

jego znaczenie od „odpłacić”, co spotkało się z zasadną krytyką w F.J. Stendebach, „~Alv'”, TWAT VIII, 
kol. 12-46. Tak czy inaczej rzeczownik ~Alv' służy negowaniu braku czegokolwiek. Trudno byłoby też 
oddzielić świeckie użycie od religijnego, jako że Bóg jest gwarantem tak odpłaty, jak i powodzenia. 
634   Ponadto jako n. rectum w 53,5; 54,10 – zob. też poniższy komentarz do 53,5. Nieco inaczej inter-
pretuje te pojęcia H. Haag, „»Ich mache Heil und erschaffe Unheil« (Jes 45,7)”, s. 181.
635   Nie tylko to, co jest doświadczane, tj. wszelkiego rodzaju nieszczęście, ale i to, co jest czynione, 
czyli wyrządzane zło w sensie etycznym – zob. H.J. Stoebe, „[[r”, THAT II, kol. 794-803.
636   Tak mniej więcej U. Berges, Jesaja 40-48, s. 406. Najbliższą rzeczową paralelą jest chyba Pwt 32,39 
(por. też Am 4,13).
637   Tak J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 442, który nie wyklucza i pierwszej możliwości. 
638   Nie musi więc oznaczać, że  prorok chciał zaakcentować tę  ciemną stronę działania Boga, jak 
chciałby K.-H. Bernhardt (J. Bergman, G.J. Botterweck, H. Ringgren), „ar"b'”, TWAT I, kol. 769-777, 
tu kol. 777.
639   Tak przede wszystkim U. Berges, Jesaja 40-48, s. 403.
640   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 501.
641   Tak z kolei J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 442. Nie ma możliwości rozstrzygnięcia, czy zestawienie tych 
tekstów pochodzi od samego proroka/autora (za czym się osobiście opowiadam), czy też ewentual-
nego redaktora. W obecnym kontekście może też mieć na uwadze całość przesłania Deuteroizajasza 
o Bożym działaniu. W każdym razie wypowiedź ta wraz z w.7a ma ogólny sens, obejmujący wszelkie 
Boże działania. 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

100

nie-Izraelitów (w w.3b przez Cyrusa, a w w.6a przez narody) i  jeden raz powód 
(w.4a) – dobro Izraela. Cztery razy posłużono się formułą samoprzedstawienia 
(w.3b.5a.6b.7b). W w.5a i 6b występuje ona wraz z identycznym sformułowaniem 
„Ja jestem JHWH i nie ma innego”, które łączy się w w.5a z następującym stwier-
dzeniem nieistnienia innego prawdziwego boga, a w w.6ab z podobnym stwierdze-
niem, tyle że poprzedzającym to zdanie. Tym samym w.5-6 zdają się mieć ramową 
(nawiązującą do chiazmu) budowę, w której środku mamy nawiązanie do w.1ba. 
Powtórzono tu stwierdzenie, że Cyrus nie zdaje sobie sprawy z tego, iż za jego suk-
cesami kryje się działanie JHWH (w.5b i 4bb). Końcowe podkreślenie jedyności 
JHWH (w.6b) otacza wraz z w.7b (na co wskazuje formuła samoprzedstawienia) 
imiesłowowe samowychwalanie Boga swej wyłącznej sprawczości w świecie (w.7a). 
Ponadto w.7b wraz z w.3b tworzy obramowanie tej części wyroczni. W.3b, który też 
został powtórzony w w.4ba (wezwanie po imieniu), nawiązuje do w.1aa (powołanie 
Cyrusa). Co więcej, zdjęcie pasa królów narodów (w.1ba) mogłoby wraz z opasa-
niem Cyrusa stanowić obramowanie tej części perykopy, która nie zajmuje się po-
znaniem Boga przez cały świat (w.1-5). Na tej podstawie można by zaproponować 
kilka podziałów tej wyroczni na części w zależności od tego, który element uzna się 
za najmocniej naznaczający strukturę perykopy642. W każdym razie pierwszorzędne 
znaczenie trzeba przypisać identycznym sformułowaniom, ale nie ma pewności, czy 
zawsze mają wskazywać na początek/koniec jakiejś części. W sumie pomimo pew-
nej przejrzystości budowa perykopy jest zawiła. Do tego dochodzi jeszcze niezwykła 
budowa wprowadzenia (w.1), w której do formuły posłańca dołączone są zdania 
(podrzędne), będące mową JHWH. Próba przedstawienia schematu budowy pe-
rykopy mogłaby wyglądać następująco:

w.1: rozbudowana wprowadzająca formuła posłańca
	 w.1aa: formuła wraz ze wskazaniem adresata (Cyrusa, pomazańca)
		  w.1ab-7: mowa JHWH
	� w.1ab-b: efekt powołania Cyrusa – podbój narodów i władców oraz otwar-

cie bram miejskich
	� w.2-7: wyrocznia JHWH zaadresowana do Cyrusa (ale brak form 2. os. 

w w.6-7)
		  w.2-3a: JHWH podbija dla Cyrusa miasto
			�   w.2: Bóg zniszczy obwarowania miejskie dla Cyrusa
			   w.3a: Bóg da mu skarby miasta
		�  w.3b: celem jest poznanie Boga Izraela przez Cyrusa (w jego 

powołaniu)
		  w.4: powołanie Cyrusa z powodu Jakuba/Izraela 
			   w.4a: powodem sługa Izrael
			�   w.4b: dlatego Bóg powołał Cyrusa, obdarzając go zaszczytnym 

642   R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 20-22, dzieli perykopę na wprowadzenie (w.1) i trzy 
części (w.2-3/4-5a/5b-7).



2.7. Księga Izajasza 45,1-7

101

imieniem + nieznajomość JHWH
		  w.5a: wyłączność JHWH 
			�   w.5b: Bóg militarnie wyposaża Cyrusa + nieznajomość 

JHWH
		  w.6a: celem poznanie jedynego Boga przez cały świat
		  w.6b: wyłączność JHWH
		  w.7: JHWH Bogiem, który wszystko czyni

Choć nie da się jednoznacznie i przekonująco podzielić perykopy czy chociażby 
wyroczni z w.2-7, to biorąc pod uwagę wyrażenie ![;m;l., nie pomijając przy tym jego 
odmiennej funkcji, a co za tym idzie, zakładając, że poznanie wyłączności JHWH 
odgrywa szczególną rolę dla nie-Izraelitów, można zaproponować podział wyroczni 
na trzy części:

w.2-3: obietnica zwycięstwa Cyrusa i jego poznanie
	 w.4: Bóg działa z powodu Izraela/Jakub poprzez nieznającego go Cyrusa
w.5-7: poznanie jedynego Boga przez cały świat w zwycięstwie nieznającego Boga 
Cyrusa

Jak zaznaczono powyżej ostatnia część miałaby częściowo chiastyczną budo-
wę, a w centrum całej wyroczni, tj. w emfatycznej pozycji, byłaby mowa o Bożym 
zbawczym dziele przez Cyrusa dla Izraela. Środkowa część ma na uwadze odbiorcę 
domyślnego – Izraela/Jakuba, tj. przede wszystkim wygnańców643.

Skomplikowana budowa, dziwne wprowadzenie i liczne powtórzenia prowadzą 
do pytania o integralność literacką perykopy. Do wyżej wymienionych powtórzeń 
trzeba jeszcze dodać, że dubletem może być też w.1b i w.2, co może być powiązane 
ze skomplikowaną gramatycznie budową w.1 (pojawienie się mowy JHWH w 1. os. 
już we wprowadzeniu do właściwej wyroczni).

Już B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 313-314, dostrzegał trudności przede wszystkim natury styli-
stycznej, które prowadziły do przestawiania zdań (przesunięcie w.1ab2 do w.5b) lub skreślania 
niektórych wyrażeń lub słów („zasuwy” z w.2; „żebyś poznał” z w.3b, co treściowo miałoby być 
niemożliwe, i „choć nie poznałeś mnie” z w.5b jako powtórzenie).
K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 485-490, wyróżnia dwie pierwotnie niezależne wyrocznie: tekst A, 
na który składają się w.1aa (tj. do Axyvim.li włącznie).2-3a.4.6-7 i który był wyrocznią dla króla, nie 
zaadresowaną wpierw do Cyrusa, oraz niekompletny tekst B, złożony z w.1ab-b.3b.5, skreślając 
jednocześnie w.3ba (zob. już powyższą uwagę do tłumaczenia), który jest dubletem w.6aa. Powo-
dem rozdzielenia perykopy na dwa teksty były złożona budowa wprowadzenia w.1, dublety w w.5 
(z w.4 i 6), przepasanie Cyrusa związane z w.1ab-b.
Wydaje się, że mimo mniej lub bardziej znaczących różnic, w wielu dalszych propozycjach można 

643   Do identyfikacji Izraela/Jakuba z wygnańcami zob. powyżej. Jednak 41,9a włącza do tej grupy 
rozproszoną po całym świecie diasporę, co dotyczy też 43,5-7, a w drugiej części Dtiz (rozdz. 49-55) 
49,22-23.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

102

odnaleźć większość argumentów K. Elligera, przy czym rekonstruuje się pierwotną wyrocznię, 
która miała być rozszerzona redakcyjnie. 
Wg R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 20-33, na pierwotną jednostkę składają się w.1aa 
(tj. do  Axyvim.li włącznie).2-3* (bez [d:Te  ![;m;l.).4.6-7. Główne powody to: dublety (zob. powyżej); 
przeładowany w.1, gdzie mowa JHWH pojawia się za wcześnie (tj. przed w.2), przełamanie sty-
listyczne pomiędzy w.1aa i 1ab-b, imię Cyrusa zdaje się być uzupełnione z 44,28. Bardzo ważną 
rolę w jego argumentacji odgrywa treściowa różnica pomiędzy w.1ab-b a w.2: siłowe wdarcie się 
do miasta (w.2) poprzedzone zostało otwarciem jego bram bez użycia siły (w.1b), podobnie jak 
podbój narodów i  ich władców z  41,2b staje się zwykłym podporządkowaniem się Cyrusowi 
i rozbrojeniem. Na osobie Cyrusa wtórnie skoncentrowany miał zostać także w.3b poprzez doda-
nie w.3ba. W.5b zakłada rzeczowo dodatek w w.1. Wątpliwości budzi ponadto w.7 z imiesłowami 
bez przedimków, co przywodzi na myśl 44,24-26a, tworząc jednocześnie redakcyjne obramowa-
nie dla 44,24-45,7.
Z  kolei J.  van Oorschot, Von Babel zum Zion, s.  87-93, pierwotną wyrocznię tworzy z  w.1aa 
(tj. do Axyvim.li włącznie).2-4a (bez [d:Te  ![;m;l. w w.3b).5a, przy czym ponownie przeładowanie w.1 
i dublety stanowią podstawę argumentacji. Do dubletów, które wskazują na wtórne rozszerzenie, 
zalicza również trzykrotne podanie celu/powodu, stąd poza w.3ba redakcyjny musi być także 
w.6, z którym łączy się w.7.
W  J.  Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza (Iz  40-48), s.  115-122, 
za  redakcyjne uzupełnienia uchodzą w.1ab-b (korekta treściowa).3b (nawrócenie Cyrusa).5b 
(związany z dodatkiem w w.1).6-7, dodając do argumentacji znanej z badań także obserwacje 
stylistyczno-językowe (co prowokuje krytyczne zastrzeżenia).
Natomiast wg U. Berges, Jesaja 40-48, s. 373-374.401, wtórne są w.1b.4b.
Inaczej R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 412-415, według którego pierwotny tekst 
obejmuje w.1* (bez vr<Akl.).2-3a.b* (bez ^m.vib.  arEAQh;).4b-5aa.b.6a. Posługuje się następującymi 
argumentami: imię Cyrusa ma tworzyć wtórne powiązanie z 44,28a, do Cyrusa ma się odwoły-
wać usuwane przez niego wyrażenie z w.3b (por. 41,25), ![;m;l. w w.4a nie zostało użyte w funkcji 
spójnika. Pozostałe domniemane dodatki mają być powiązane z innymi wtórnymi fragmentami 
w Dtiz. Do krytyki metodologii R.P. Merendino zob. już powyżej.

Nie ulega wątpliwości, że budowa perykopy nie jest prosta. Powtórzenia są aż 
nadto wyraźne. Jednak do dubletów spełniających kryterium krytyki literackiej 
można zakwalifikować tylko takie powtórzenia, które wnoszą nowe treści, uzupeł-
niając czy korygując to, co redaktor miałby znaleźć we wcześniejszym tekście. Nie 
ma żadnego powodu, by redaktor miał po prostu powtarzać identyczne zdania. 
Większość powtórzeń w tej wyroczni nie spełnia takiego wymogu, muszą więc 
być uważane za element kompozycyjny, nawet jeśli budzą zdziwienie współczesne-
go czytelnika. Zasadnicze znaczenie ma więc pytanie o to, czy rzeczywiście w.1b 
to vaticinium ex eventu, tj. redakcyjna korekta wypowiedzi z w.2-3a, której autor 
wiedział, że bramy Babilonu zostały przed Cyrusem otwarte644. W.1 nie mówi o tym, 

644   Jak przekonują R.G.  Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s.  26-27; J.  Slawik, Historia redakcji 
pierwszej części Księgi Deuteroizajasza (Iz 40-48), s. 117; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 373-374; do tego 



2.8. Księga Izajasza 48,20-21

103

w jaki sposób dokona się zapowiedziane otwarcie bram: siłą czy dobrowolnie645. 
Choć otwarcie bram, które nie zostaną zamknięte przed Cyrusem, może sugero-
wać niesiłowe wejście do Babilonu, to jednak równie dobrze może być po prostu 
wprowadzeniem do w.2 podkreślającym, że JHWH zapewnia zwycięstwo Cyrusa 
nad Babilonem. Ostatecznie pozostaje jedynie gramatycznie złożona budowa wpro-
wadzenia do wyroczni, w którym pojawia się (za wcześnie?) mowa JHWH w 1.os. 
Jednak kryterium stylistyczne nie wystarcza do tego, by postulować niejednolitość 
literacką. Zatem mimo wszystko lepiej będzie uznać wyrocznię za jednolitą lite-
racko646. Ostateczne rozstrzygnięcie co do integralności literackiej perykopy nie 
ma znaczącego wpływu na interesującą nas w tym studium kwestię tożsamości 
sługi. 

Podsumowanie. JHWH zapewnia zwycięstwo Cyrusowi, a kieruje się przy tym 
dobrem wybranego przez siebie sługi Izraela/Jakuba (por. 41,8-13). Celem jest jed-
nocześnie uznanie jedyności JHWH zarówno przez Cyrusa, jak i cały świat. Sługa 
jest tutaj po prostu zaszczytnym tytułem Izraela/Jakuba, a uznanie Boga za jedynego 
działającego w historii nie tylko przez Izraela, ale i przez cały świat, zostało wyraźnie 
uwypuklone (por. 43,8-13). Uniwersalne poznanie JHWH w żaden sposób nie zo-
stało powiązane z aktywnością sługi Izraela. Szczególnie mocno do głosu dochodzi 
wyłączność JHWH, Boga, od którego wszystko zależy i który kieruje światem. Jemu 
Cyrus będzie zawdzięczał swoje zwycięstwo.

2.8. Księga Izajasza 48,20-21

20.	 Wychodźcie z Babilonu,
	 uchodźcie (uciekajcie) od Chaldejczyków!
	 Głosem radosnych okrzyków ogłaszajcie,
	 zwiastujcie to,
	 wynieście to647 aż po kraniec ziemi,

sceptycznie J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 89 przyp. 361. Do pokojowego przejęcia Ba-
bilonu zob. np. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 298, który przywołuje opis z cylindra Cyrusa 
i kronikę Nabonida (zob. ANET3, s. 315-316 i 306; TUAT I/4, 408-410).
645   Tak słusznie J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 433-434.
646   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 430; także H.-J. Hermisson, „Einheit und Komplexität Deuteroje-
sajas”, s. 311 (w podsumowującym zestawieniu), choć w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 710.738, 
nawiązując do  tezy K.  Elligera (zob. powyżej), w  ramach warstwy podstawowej umieszcza dwie 
wersje wyroczni (bez dalszych szczegółów). Choć mógłbym sobie wyobrazić, że  dodatkiem jest 
większość w.1, a wraz z nim być może w.3ba (poznanie Boga przez Cyrusa), w.5 (opasanie Cyrus 
i powtórzenia), a może nawet w.6aa (poznanie przez cały świat, jako że w.7 może odnosić się do do-
świadczenia Izraela), to jednak pozostaje to w sferze spekulacji.
647   Wyrażenia tego nie ma w Qa, w którym ponadto „kraniec” stoi w pl. – zob. H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 2, s. 257.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

104

	 mówcie: 
		  Wykupił JHWH sługę swego, Jakuba!
21.		  I nie odczuwali pragnienia,
		  648przez pustkowie (ruiny)649 poprowadził ich,
		  woda ze skały – sprawił, że wypłynęła dla nich650:
		  i rozłupał skałę,
		  i wypłynęła woda.

Fragment ten zamyka pierwszą część Dtiz (Iz 40-48)651, która koncentrowała 
się na budzeniu wiary Izraela, przekonywaniu, że jedynym Panem historii jest Bóg 
Izraela, oraz zapowiedzi jego uwolnienia i przygotowania drogi przez pustynię. 
Po zapowiedzi upadku Babilonu (rozdz. 47), Bóg poprzez „umiłowanego swego”, 
Cyrusa (por. 45,1-7) dopełnia swej woli wobec Babilonu i Chaldejczyków (48,14). 
A teraz przychodzi czas na ostatni akt wyzwolenia – opuszczenie Babilonu. We-
zwanie z w.20-21 zostało poprzedzone mową Bożą w formie prorockiego słowa 
posłańca (48,17-19)652, w którym Bóg wspomina, że wypełnianie Bożej woli prowa-
dziłoby do powodzenia i zbawienia ludu, co znalazłoby odzwierciedlenie w licznym 
potomstwie i jego trwaniu. Po wezwaniu umieszczona została redakcyjna cezura 
w postaci słowa JHWH (48,22, proza; identyczne sformułowanie w 57,21), w któ-
rym zaznaczono, że obietnica powodzenia (~Alv'; por. w.19) nie obejmuje bezboż-
nych. Drugą część Dtiz (rozdz. 49-55) otwiera druga Pieśń o słudze JHWH (49,1-6).

Gatunkowo perykopa łączy w sobie różne elementy formalne: w.20ab-b jest 
hymnem z wezwaniem do radosnego wychwalania Boga (w.20ab) i treścią tego 
wychwalania (w.20b)653. Wprawdzie użyte w wezwaniu czasowniki na określenie 
zwiastowania (dgn hi., [mv hi., acy hi., a nawet rma) są bliższe Deuteroizajaszowym 
mowom sądowym (np. [mv hi., dgn hi. i rma w 41,22-23.26; 43,9.12; 44,7-8), ale 

648   H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 305, słusznie argumentuje przeciwko ujęciu tego półwiersza 
jako asyndetycznego okolicznikowego (Umstandsatz), jak tłumaczą go L. Stachowiak, Księga Izaja‑
sza II – III, s. 179 czy R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 523. Zob. poniżej o budowie w.21b.
649   Wg HAL; J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  603, powinien stać tutaj pl. rzeczownika hb'r'x' (suchy ląd 
jak w Rdz 7,22), preferując jego rewokalizację na twObr'x'; ale zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, 
s. 257-258, który zauważa, że hb'r'x' nigdzie w Starym Testamencie nie oznacza pustyni; U. Berges, 
Jesaja 40-48, s. 508-509.
650   K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  382.384, chce tłumaczyć Aml' w  sg., co  nie jest wykluczone (zob. 
Gesenius’ Grammatik, § 103f przyp. 2), ale ze  względu na  suf. pl. w  poprzedzającym zdaniu 
nieprawdopodobne.
651   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 543.
652   Zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 258-260.
653   Przede wszystkim C. Westermann, Sprache und Struktur der Prophetie Deuterojesajas, s. 74-78 
i Das Buch Jesaja, s. 166, w w.20-21, dostrzega tutaj imperatywistyczny i „eschatologiczny” hymn 
(Gotteslob); zob. też R.P.  Merendino, Der Erste und der Letzte, s.  534-535, według którego mamy 
do czynienia z naśladownictwem hymnu imperatywistycznego. Rację ma H.-J. Hermisson, Deutero‑
jesaja 2, s. 262, że określenie „hymn eschatologiczny” nie ma charakteru formalnego, lecz jest sposo-
bem ujęcia treści przesłania Dtiz.



2.8. Księga Izajasza 48,20-21

105

pojawiają się również w dziękczynieniach i hymnach Psałterza (przykładowo dgn 
hi. w Ps 9,12; 19,2; [mv hi. w Ps 66,8; 106,2; rma w Ps 66,3; 96,10; 118,2-4)654. Wyjąt-
kiem jest acy hi., ale dotyczy to w równiej mierze Ps, jak i Dtiz (jest związany raczej 
z 42,1.3). Najbliższą paralelą dla w.20 wydaje się być Jr 31,7655. Fragment rozpoczyna 
się od polecenia opuszczenia miasta, stąd określany jest mianem instrukcji herol-
da (por. 40,9-10)656. Ponadto te same czasowniki spotykamy w Jr 4,5, ale w żaden 
sposób nie są ograniczone jedynie do instrukcji herolda657. W.20 przypomina we-
zwanie do ucieczki z Jr 50,8-10658; 51,6.45, gdzie również jest mowa o opuszczeniu 
Babilonu659. W.21 formalnie mógłby być kontynuacją treści wychwalania Boga (pf. 
w w.21a)660 za zapewnienie dostatku wody w czasie powrotu przez pustynię (anty-
cypująco?), ale adresaci z w.20a (2. os. pl.), którzy w w.20b zostali nazwani „sługą 
jego, Jakubem”, są grupą, o której w w.21 mówi się w 3. os. pl. (pl. jest uzasadnione 
faktem, że sługa Jakub jest pojęciem kolektywnym)661. Trudno byłoby przypuszczać, 
że adresaci mający opuścić Babilon i sługa Izrael mogliby być różnymi wielkościami. 
3. os. wynika więc z tego, że nie jest to jedynie treść wychwalania Boga, ale przede 
wszystkim zwiastowania całemu światu. Treściowo w.21 wydaje się bliższy proroc-
kiej obietnicy, zapowiedzi662.

Wezwanie do wyjścia i ucieczki z Babilonu w w.20aα jest konsekwencją zapowie-
dzi jego zdobycia przez Bożego posłańca (43,14; 48,14-15; por. też 47,1)663. Zdobycie 
przez Cyrusa miasta, które nie jest wymieniane z nazwy, zostało zapowiedziane 
w 45,1-3. Nazwa Babilon z pewnością obejmuje nie tylko stolicę, ale cały obszar 
mocarstwa664, gdyż paralelne określenie Chaldejczycy odnosi się do mieszkańców 
całego kraju (por. Jr 50,10 itp.). Opuszczenie Babilonu znajduje uzasadnienie w jego 
klęsce (47,11; tak też w Jr 50,8-10; 51). acy q., mimo że w przeciwieństwie do hi. 

654   Mimo to nie są typowe dla hymnów – zob. F. Crüsemann, Studien zur Formgeschichte von Hym‑
nus und Danklied in Israel, s. 51.
655   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 261-262; F. Crüsemann, Studien zur Formgeschichte von 
Hymnus und Danklied in Israel, s. 52.
656   Zob. F. Crüsemann, Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied in Israel, s.  50-51, 
zdaniem którego instrukcja wzywająca do ucieczki z Babilonu zmieszana jest z hymnem imperaty-
wistycznym. Natomiast J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 57, odnajduje tut „krótkie pouczenie” 
powiązane z dziękczynieniem ludu; a R.F. Melugin, The Formation of Isaiah 40 -55, s. 139, krótki 
hymn rozpoczynający się instrukcją naśladującą Rdz 19,14.
657   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 262.
658   K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 383, przypuszcza, że mamy tu „cytat” z Jr 50,8
659   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 261.
660   Tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 166, jako że w Dtiz można dostrzec tendencję do rozsze-
rzania pochwały Boga.
661   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 547 i J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 603-604.
662   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 166.
663   Nazwa Babilon poza tymi miejscami nie pojawia się więcej w  Iz  40-66, Chaldejczycy jeszcze 
w 47,5, a obie tu po raz ostatni w całym Iz (zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 544).
664   Za  H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  297, jako że  wygnańcy nie zostali osadzeni w  stolicy; 
U. Berges, Jesaja 40-48, s. 544.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

106

stosunkowo rzadko używany jest dla exodusu z Egiptu (np. Wj 13,3-4.8; 12,41), 
może być aluzją do niego (por. Iz 43,16-21)665. Pojawia się jeszcze w podobnym 
kontekście w Iz 52,11-12, według którego wyjście nie odbędzie się w pośpiechu, 
co stoi w kontraście do exodusu (Wj 12,11; Pwt 16,3)666. Paralelny czasownik xrb 
(por. Wj 14,5) oznacza przede wszystkim uchodzenie przed niebezpieczeństwem 
(zagrożeniem wojennym) czy trudną sytuacją życiową (por. Rdz 16,6.8)667. Najbliż-
szą paralelą są Jr 50,8-10; 51,6.45 (zob. powyżej). Ponieważ Bóg sprowadza nieszczę-
ście na Babilon (47,1.11), to najwyższa pora z niego uchodzić. Jak się wydaje, tekst 
powstał przed wejściem Cyrusa do Babilonu, które w rzeczywistości przebiegło 
spokojnie668.

Hymniczny w.20aβ posługuje się czasownikami, które w Dtiz są przeważnie 
używane w mowach sądowych (też w 48,3-6.14)669. Z kolei acy hi., którego sens 
niewątpliwie odpowiada tutaj paralelnym dyGihi i [:ymiv.h; („głosić”)670, ma swój odpo-
wiednik w pierwszej Pieśni o słudze Pana (42,1.3)671. Czasownik ten w q. w wezwa-
niu do opuszczenia Babilonu mógłby sygnalizować, że hymn pochwalny mający 
dotrzeć do narodów jest wynikiem opuszczenia Babilonu672. W mowach sądowych 
dowód oparty na tym, że JHWH zwiastuje, zapowiada nadchodzące zdarzenia, 
jest adresowany zasadniczo (explicite) do narodów i ich bogów, które mają uznać 
boskość i potęgę Boga Izraela (np. 41,21-24; 45,21). Na to samo wskazuje fraza „aż 
po kraniec ziemi”, która pojawia się w 49,6 w odniesieniu do zbawienia mającego 
objąć wszystkie narody673. Zaimek wskazujący i suf. fem. są najpewniej kataforycz-
ne, nie tylko ze względu na granice samej perykopy i formę hymniczną, w której 
wprost podaje się to, za co Bóg jest wychwalany, ale także z powodu czasownika 
rma, który wprowadza treść przesłania. Nie wyklucza to jednak ich anaforycznego 
sensu, gdyż fragmenty hymniczne zdają się też pełnić funkcję kompozycyjną674, 
a tym samym wiązać się z poprzedzającym przesłaniem proroka. Uznaniu boskości 

665   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 297.
666   Tylko te trzy razy w Biblii Hebrajskiej natrafiamy na !AzP'xi.
667   Zob. S. Schwertner, „sWn”, THAT II, kol. 47-48. W Dtiz rdzeń xrb nie pojawia się więcej (postulo-
wano go także w niepewnym tekstowo 43,14 – zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 331; HAHAT). W ta-
kim razie czasowniki te sobie przeczą, a w przypadku exodusu to raczej wojska egipskie próbowały 
ujść przed katastrofą (Wj 14,25.27: sWn) – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 297.
668   Zob. powyższy komentarz do 45,1-7.
669   Zob. powyżej i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 298-299. 
670   Zob. HAHAT (hi. 2m, s. 483).
671   Poza tym w Dtiz jeszcze w 40,26; 42,7; 43,8.17; 54,16 w różnych kontekstach.
672   Tak mniej więcej K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 383 czy U. Berges, Jesaja 40-48, s. 546.
673   Poza tym w sg. jeszcze w 42,10; 43,6 (w obu z przyimkiem !mi).
674   Jednoczesną anaforyczną i kataforyczną rolę przypisuje im U. Berges, Jesaja 40-48, s. 547. Do funk-
cji kompozycyjnej fragmentów hymnicznych zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 662-664; także 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 302-303, który przypuszcza, że 48,20-21 wraz z 44,23 są obra-
mowaniem kompozycji obejmującej 44,23-48,21; J. Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi 
Deuteroizajasza (Iz 40-48), s. 222-223. Ponadto zob. H.-W. Jüngling, „Das Buch Jesaja”, s.435-436, 
choć akurat tego fragmentu do hymnów odgrywających funkcję kompozycyjną nie zalicza.



2.8. Księga Izajasza 48,20-21

107

JHWH ma służyć świadectwo Izraela (43,9-13, gdzie także występują te czasowni-
ki), a wyraz znajduje ono w wysławianiu Boga przez cały kosmos (zob. fragmenty 
hymniczne 42,10-13; 44,23 czy 49,13, przy czym w 44,23; 49,13 również pojawia 
się rzeczownik hN"rI)675. Rozgłaszanie ocalenia Izraela całemu światu ma prowadzić 
do zbawienia narodów (por. 49,5-6)676. 

Treścią hymnu (w.20b) jest wykupienie przez JHWH Jakuba, tj. wyzwolenie 
Izraelitów będących na wygnaniu. lag w pf. lub ptp. jest typowym w Dtiz motywem: 
w hymnie 44,23 oraz w 41,14; 43,1.14; 44,6.22.24; 47,4; 48,17; 49,7; 51,10; 52,3; 
z dopełnieniem „Jerozolima” w 49,26; 52,9; 54,5.8. Jakub, tj. Izrael tytułowany jest 
sługą Bożym (suf.), tak jak w Iz 41,8-9; 42,19; 43,10 itd.)677. Najbliższą paralela dla 
w.20ab-b jest hymn 44,23. Jednak w.20 różni od innych hymnów tym, że adresatem 
wezwania nie jest cały świat, lecz Izrael (por. w.20aa)678, który wezwany zostaje nie 
tyle do wychwalania Boga, ile do ogłaszania narodom swego zbawienia.

Jeśli w.21 jest dalszym ciągiem radosnego dziękczynienia, to mógłby też kon-
kretyzować, w czym odkupieńcza aktywność JHWH znajduje szczególnie (w jed-
nym tylko aspekcie) wyraz. W  pierwszej części (w.21a) nadal mamy pf., które 
prawdopodobnie muszą być rozumiane antycypująco679. Nie wykluczone, że Izrael 
ma zwiastować swe ocalenie już po wyjściu z  Babilonu/Babilonii, gdy doświadczy 
Bożej opieki w drodze przez spustoszone czy pustynne obszary. Nie wykluczo-
ne jest także posłużenie się tzw. pf. propheticum680, a wtedy w.21 byłby obietnicą. 
Kwestia wody na pustyni w Dtiz była już wcześniej przedmiotem zwiastowania: 
41,17-20; 43,19-20681. Wiersz przywodzi na myśl drogę ludu z Egiptu przez pustynię: 
Wj 17,1-7 (JE?) i Lb 20,1-13 (P)682, ale powiązania ograniczają się tylko do typowych 
pojęć rWc (w Wj 17,6) oraz woda (~yIm;) i pragnienie (amc). Słownictwo tego wiersza 
ma za to szereg paraleli, czasami dosłownych, w Psałterzu: Ps 78,15-16.20683; 105,41, 
które jednak są późniejsze od Dtiz684. [qb w opowiadaniach z Pięcioksięgu, inaczej 

675   W Dtiz jeszcze w niejasnym tekstowo 43,14 oraz 51,11; 54,1; 55,12.
676   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  299-301. Także R.P.  Merendino, Der Erste und der 
Letzte, s. 533.536, dostrzegał misyjny wymiar w.20-21. Związek z 49,1-6 podkreśla także U. Berges, 
Jesaja 40-48, s. 544.
677   Słusznie H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  301, zauważa, że  nie można wysnuwać żadnych 
wniosków z braku paralelnego „Izrael” (zob. np. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 602, który wysuwa przy-
puszczenie, że „paralelny” człon znajduje się obecnie w 49,3).
678   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 600.
679   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 305-306. Zaś R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, 
s. 523-524, postuluje rozumienie pf. jako czasu teraźniejszego. Inaczej J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 604, 
który sądzi, że w tym wierszu mowa jest o pierwszym exodusie. 
680   Zob. Gesenius’ Grammatik, § 106n-o.
681   Natomiast przechodzenie przez wodę w 43,2.16-18 zdaje się być powiązane z exodusem.
682   Do tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 304.
683   Choć lzn w hi. tylko tutaj (HAHAT).
684   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 304-305, z czego wynika, że w Psalmach czerpano z Dtiz 
lub Psalmy i Dtiz opierają się na wspólnej tradycji hymnicznej (H.-J. Hermisson opowiada się za tym 
drugim rozwiązaniem, gdyż związki te są raczej sporadyczne). Inaczej U. Berges, Jesaja 40-48, s. 549, 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

108

niż tutaj i Ps 78,15, nie jest używany dla cudownego wydobycia wody ze skały, lecz 
rozdzielenia morza (np. Wj 14,16.21 [P])685. Treść hymnu przewyższa to, co miało 
miejsce w czasie exodusu, gdy woda była wydobywana ze skały po tym, jak lud 
cierpiał pragnienie (amc)686 i narzekał. Pustynia zostanie bowiem „z góry” prze-
kształcona (por. 41,17-20), a lud nawet nie będzie odczuwał pragnienia687.

Ta część wiersza może być zarówno paralelizmem dwuczłonowym (4+4), jak 
i trójczłonowym. Pierwsze i trzecie zdanie dotyczy zaopatrzenia w wodę, podczas 
gdy środkowe (klamrowa konstrukcja?) prowadzenia przez pustkowie. Pustkowie 
zostało opisane rzeczownikiem hB'r>x', który oznacza zasadniczo ruiny, spustoszony, 
kiedyś zamieszkany obszar (w Dtiz w 44,26; 49,19; 51,3; 52,9, zawsze w odniesieniu 
do Jerozolimy). Czy sugeruje to, że JHWH poprowadzi swój lud ze spustoszonej Ba-
bilonii688? Ze względu na znaczenie tego rdzenia rzeczownik może oznaczać suche 
tereny689. $lh hi. występuje jeszcze w Iz 42,16 (prowadzenie ślepych nieznanymi 
drogami), a także dla prowadzenia przez pustynię w Pwt 8,2.15; 29,4 czy Ps 136,16, 
ale w tekstach późniejszych od Dtiz690. 

Druga część wiersza (w.21b) jest mocna związana z poprzedzającym zdaniem 
i uszczegółowia, w jaki sposób woda wydobyta zostanie ze skały, tj. dzięki jej rozłu-
paniu (impf. cons.). Kluczowe słowo ~yIm; zostało umieszczone w chiastycznej pozycji 
względem w.20ag691 (por. też rozmieszczenie rWc), spinając część wiersza poświęconą 
dostarczeniu wody (mogłaby więc tworzyć dwu- lub trójczłonowy paralelizm).

Budowę jednostki można przedstawić się następująco:

w.20aa: wezwanie do uchodzenia z Babilonu (2 impt.)
w.20ab-21: fragment hymniczny 
	 w.20ab: wezwanie do radosnego ogłaszania (4 impt.)692

	 w.20b-21: treść zwiastowania
		  w.20b: wykupienie sługi Jakuba

który sądzi, że  Ps  105,41-43 i  78,15-20; 114,8 (dla których notabene Wj  17,6 był podstawą) były 
Vorlage dla Dtiz (co akceptuje F.-L. Hossfeld [E. Zenger], Psalmen 100-150, s. 100-101, ale uważając 
Dtiz za późniejszą kompozycję i nie odwołując się do osoby proroka). 
685   Por. też Iz 41,18 z Ps 114,8; 107,35.
686   W Dtiz jeszcze w 49,10; por. też rzeczownik w 41,17 i w innym obrazie w 44,3.
687   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 305.
688   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 549, który dostrzega w tym nie historyczną, ale fikcyjno-literacką 
aluzję do Babilonu, a także Jerozolimy.
689   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 305. brx ma dwa znaczenie: „być suchym/wyschniętym” 
i „być spustoszonym/ruiną” (wg HAL jeden rdzeń; a wg HAHAT dwa, nie mając pewności co do jego 
znaczenia w Iz 48,21). Nic nie wskazuje na to, by miała być to aluzja do Horebu, jak chciałby K. Bal-
tzer, Deutero-Jesaja, s. 383.
690   Do datowania Ps 136, który wykazuje wiele podobieństw do Dtiz, zob. E. Zenger (F.-L. Hossfeld), 
Psalmen 101-150, s. 676-677, zaś Pwt zob. E. Otto, Deuteronomium 2, 4,44 – 11,32, s. 899-901; E. Otto, 
Deuteronomium 23,16 – 34,12, s. 2049.
691   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 603.
692   Stąd U. Berges, Jesaja 40-48, s. 546, sądzi, że punkt ciężkości spoczywa na wychwalaniu Boga.



2.8. Księga Izajasza 48,20-21

109

		�  w.21: zapewnienie obfitości wody na pustkowiu (4 zdania) i Bożego 
prowadzenia (1 zdanie) (obietnica?)

Spójność tej perykopy może budzić wątpliwości. Niepewność dotyczy przede 
wszystkim w.21, jako że jego funkcja jest nie do końca jasna. Nawet jeśli nie jest 
dołączoną obietnicą, co notabene pasowałoby do początkowego wezwania do ucho-
dzenia z Babilonu, to wyraźna koncentracja na zapewnieniu wody może zaskaki-
wać. Jednak dzielenie tekstu na mniejsze fragmenty jeszcze nie jest przez to wy-
starczająco uzasadnione693. Wezwanie do radosnego ogłaszania swego wybawienia 
przez sługę Izraela przystaje do jego roli świadka Bożego (zob. 43,10-13). Nic nie 
stoi na przeszkodzie, by ogniskowało się ono na szczególnym akcie zbawczym. 
W każdym razie wezwanie do opuszczenia Babilonu idealnie wpisuje się w treści 
Dtiz, jak i w miejsce w kontekście Dtiz, w którym się ono znajduje. Zróżnicowa-
na długość niektórych linii (wyizolowana pozycja Wrm.ai na początku w.20b i długi 
w.21ag) również nie jest wystarczającym argumentem literackokrytycznym.

Inaczej F. Crüsemann, Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied in Israel, s. 50-51 
przyp. 2, który uważa w.21 za niedeuteroizajaszowy dodatek ze względu na różnice gramatyczne, 
gatunkowe (nie jest kontynuacją instrukcji herolda), leksykalne („ruiny” zawsze w Dtiz odno-
szą się do Jerozolimy, „skałą” jest Bóg, a nigdzie więcej nie spotykamy tu lzn hi. i bwz). Nie jest 
to jednak pierwszy tekst w Dtiz, który nie daje się przypisać do jednego gatunku694. Nie można 
zakładać, by jakikolwiek autor musiał niewolniczo korzystać ze wzorca gatunkowego. Większe 
lub mniejsze odmienności gramatyczne i  leksykalne także nie mogą przekonująco prowadzić 
do wniosku złożoności literackiej. Na marginesie, w 51,1-2 skałą jest jednak najprawdopodobniej 
Abraham (a otworem źródła czy studnią Sara), a nie Bóg695.
Wg J.  van Oorschot, Von Babel zum Zion, s.   159-163, fragmenty hymniczne 44,23; 48,20-21 
i 52,9-10 przynależą do pierwszej, jerozolimskiej redakcji przede wszystkim ze względu na ich 
kompozycyjną funkcję (strukturyzującą Dtiz) i  pewne różnice językowe oraz związki z  40,9. 
Mimo że  fragmenty hymniczne najprawdopodobniej strukturyzowały księgę, to  nie muszą 
być wtórne, co  najwyżej może to  świadczyć o  ich wtórnej pozycji kompozycyjnej. Co  więcej, 
48,20-21 różni się od pozostałych hymnicznych fragmentów (zdaje się nawet być konkurencją 
dla 49,13, co dostrzegł też J. van Oorschot)696, sensownie rzeczowo wpisuje się w swoje miejsce 
w kompozycji, a biorąc pod uwagę kontekst historyczny najlepiej pasuje do okresu sprzed wejścia 
Cyrusa do Babilonu697. Przy tej okazji warto nadmienić, że uchodzenie z Babilonu powiązane jest 

693   Zob. też powyższe omówienie zagadnień morfoktytycznych i treściowych.
694   Zob. analizy wszystkich wcześniejszych perykop w niniejszej książce.
695   Do tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 168-169.
696   Do tego szerzej H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 714-716.
697   Jako pierwotny fragment wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 265 czy J. Slawik, Historia redak‑
cji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza (Iz 40-48), s. 199; R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, 
s. 217 (bez analizy tej perykopy); a nawet R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 526-537 (tym 
razem odmienne słownictwo ma być uwarunkowane treścią), widząc w nim responsorium chóru 
(pojęcie to  użyte jest w  C.  Westermann, Sprache und Struktur der Prophetie Deuterojesajas, s.  75 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

110

z jego zapowiadanym zniszczeniem (Iz 47, zwł. w. 3.11), a więc poprzedza triumfalne i pokojowe 
wejście Cyrusa do Babilonu.

Podsumowanie. Sługą Bożym są wygnańcy w Babilonie/Babilonii, którzy zostali 
wezwani do opuszczenia go i radosnego ogłaszania wyzwoleńczego czynu JHWH, 
który troszczy(ł) się o nich na pustyni, a tym samym do dania świadectwa o Bożym 
zbawieniu wobec całego świata (por. 43,10-13). Mają się włączyć się w uniwersalne 
czczenie Bożej potęgi i Jego czynów zbawczych (por. 44,23 oraz 42,10-13 i 49,13). 
Chociaż w perykopie tej nie mówi się wprost o zadaniu sługi, to jednak wezwanie 
do wychwalania Bożego zbawienia przed całym światem się z nim niewątpliwie 
łączy698. 

2.9. Księga Izajasza 54,11-17

11. 	 Upokorzona (biedna), targana burzą699, niepocieszona!
	 Oto ja kładę na granacie700 kamienie twoje
	 i ‘fundamenty twoje’701 twoje na szafirach.

i 77, w odniesieniu do wszystkich hymnów w Dtiz będących reakcją na zapowiedź zbawienia), które 
ma swoje miejsce w nabożeństwie, w czasie którego miał występować Deuteroizajasz. 
698   Z pewnością nieprzypadkowo druga Pieśń o słudze (49,1-6) stoi bezpośrednio po tym wezwaniu, 
w której wyzwolenie i odnowa Izraela jest pierwszym etapem w spełnieniu uniwersalnego zadania 
sługi „aż po kraniec ziemi” (zob. 49,6) – do tego poniższa analiza tej Pieśni.
699   Nie ptp. (bez preformatywu, jak podaje Gesenius’ Grammatik, § 52s), lecz pf. pu. (zob. HAHAT; 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 447), które tak samo jak kolejny pf. (z przeczeniem) trzeba rozu-
mieć jako asyndetyczne zdania względne (tak też H.-J. Hermisson): „która jest targana burzą, która 
jest nie pocieszona”. W Qa miano mylnie oddać jako „nabyta przez handlarzy” (za H.-J. Fabry, „r[;s'”, 
TWAT V, kol. 893-989, tu kol. 896).
700   Rzeczownik ten zasadniczo oznacza (czarną) szminkę do oczu (2Krl 9,30). Ewentualne drugie 
znaczenie (jeszcze w 1Krn 29,2 jest materiałem budowlanym, ale i tam chodzi o kamień) jest niepew-
ne: „twarda zaprawa” (zob. HAHAT, który rozważa też korekty) – taki przekład wg H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 477-478.532-534, jest nieprawdopodobny, gdyż w kontekście musi chodzić o ka-
mień (pół)szlachetny (U. Berges, Jesaja 49-54, s. 283.319, dodaje, że w starożytności budowano bez 
zaprawy, ale jego propozycja „połyskujący tynk” ma analogiczną wadę). W G posłużono się słowem 
dla ciemnoczerwonego kamienia szlachetnego (rubin, granat lub karbunkuł), co jest podstawą pro-
pozycji korekty w BHS i in.: „malachit” czy „turkus”). Zaś w T i innych przekładach greckich oddano 
rzeczownik jako „szminka do oczu”, co często prowadzi do tłumaczenia „antymonit”, tj. materiał, 
z którego wytwarzano szminkę (tak np.  J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 376.381, który dostrzega w tym 
związek z personifikacją Syjonu jako kobiety). Mowa jest prawdopodobnie o jakimś kamieniu (pół-)
szlachetnym o ciemnoczerwonej barwie. Powyżej wybrano „granat” ze względu na barwę, gdyż nie-
które granaty mają ciemne odcienie czerwieni.
701   TM: „położę fundamenty twoje”. Qa i G mają rzeczownik (zob. BHS), zaś T czy V posługują się 
czasownikiem (tak też we fragmentach z genizy kairskiej), co U. Berges, Jesaja 49-54, s. 284, uważa 
za wystarczające poświadczenie TM. Nawet jeśli mamy do czynienia z dwiema nieco odmiennymi 
tradycjami odczytywania tekstu spółgłoskowego, to Qa i G poświadczają starszą z nich. Wokalizację 
koryguje też BHS; B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 381; K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis 



2.9. Księga Izajasza 54,11-17

111

12.	 I uczynię z rubinu rozety twoje702,
	 a bramy twoje z berylu703

	 i całość granicy twojej z kamieni szlachetnych.
13.	 A wszystkie dzieci twoje są uczniami JHWH704

	 i wielkie jest powodzenie dzieci twoich705.
14.	 W (na) sprawiedliwości będziesz umocniona (zbudowana)706.
	 Oddal się707 od ucisku,
	 bo708 nie musisz się lękać,

zu Tritojesaja, s. 136; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 222; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, 
s. 235; J.D.W. Watts, Isaiah 34–66; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 567-568, zaś w większości nowszych 
komentarzy zachowuje się osobową formę czasownika (np. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 382; U. Berges, 
Jesaja 49-54, s. 284; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 478; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 
40-66, s. 551).
702   „Słońca” w pl. tylko ten jeden raz pojawiają się w Biblii Hebrajskiej, wg HAHAT jest to architekto-
niczny terminus technicus dla tarcz czy rozet w kształcie słońca, połyskujących na murach i wieżach. 
Zob. też poniżej.
703   Hapaxl., rodzaj kamienia szlachetnego, być może „beryl” czy „czerwony granat”. Etymologia 
sugeruje „płonącą” barwę, a G „kryształ (górski)”, a więc półprzeźroczysty minerał (zob. H.-J. Her-
misson, Deuterojesaja 3, s. 478). Inne przykładowe propozycje to „szmaragd” (J.L. Koole, Isaiah III.2, 
s. 383), który jest odmianą berylu, „karbunkuł” (U. Berges, Jesaja 49-54, s. 282).
704   Możliwe byłoby również ujęcie tego wiersza jako kontynuacji poprzedniego (dopełnienia cza-
sownika ~yf) – tak G i V (co odnotowuje też J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 385). Ponieważ nie mamy 
do czynienia z treściową kontynuacją, to lepiej rozumieć półwiersze w.13 jako odrębne zdania rze-
czownikowe, co  jest też zgodne z  podziałem masoreckim (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 471.479).
705   Nieraz za Qa koryguje się tekst na „budowniczych twoich” (por. Iz 49,17, gdzie postuluje się ana-
logiczną korektę – zob. BHS; też Iz 62,5) – tak BHS; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 236; 
E. Jenni, „dml”, THAT I, kol. 875; zaś C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 222 przyp. 2, koryguje w ten 
sposób słowo to  z  pierwszego półwiersza. Jednocześnie zakłada się zależność literacką pomiędzy 
49,17 i 54,13. Inaczej niż w przypadku 49,17 lekcja Qa nie znajduje tutaj potwierdzenia w  innych 
świadectwach. Za lekcją TM opowiadają się m.in. K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu 
Tritojesaja, s. 136; A. Schoors, I am God your Saviour, s. 141; J.D.W. Watts, Isaiah 34–66; J.L. Koole, 
Isaiah III.2, s. 385; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 284; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 479; T. Brzego-
wy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 551. 
706   Hitpol. (asymilacja t) = „być umocnionym (obwarowanym), założonym” (zob. HAHAT). Rze-
czowo lepiej byłoby koniec wiersza przenieść na  koniec tego stychu (zob. BHS; H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 479).
707   Impt. w TM jest potwierdzone również przez Qa i Vrs (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 479), tak że nie ma podstaw do korekty (wbrew BHS czy K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhält‑
nis zu Tritojesaja, s. 136; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 551). Impt. nie budzi wąt-
pliwości (zob. Gesenius’ Grammatik, § 110c, przywołuje przykłady użycia impt. w obietnicach; H.-J. 
Hermisson i J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 388).
708   Możliwe byłoby również przyjęcie emfatycznego znaczenia spójnika („z pewnością”), jak i wpro-
wadzenie zdania skutkowego („tak że”) – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 479.550, który 
wybiera tę ostatnią możliwość (według niego znaczenie przyczynowe nie jest tutaj możliwe); L. Sta-
chowiak, Księga Izajasza II – III, s. 236 (zob. też HAHAT).



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

112

 	 i od przerażenia/zniszczenia709,
	 bo nie może zbliżyć się do ciebie!
15.	 Jeśli ktoś wrogo zaatakuje, to nie ode mnie710;
	 kto711 zaatakuje ciebie712, przed tobą713 upadnie.
16.	 Oto (jeśli)714 ja sam stworzyłem rzemieślnika (kowala), 
	 dmuchającego w ogień na węgle715

	 i wyrabiającego broń wedle jego przeznaczenia
	 i ja sam stworzyłem niszczyciela, aby niszczył;
17.	� (to) żadna broń, która zostanie wytworzona przeciwko tobie, nie odniesie 

sukcesu,
	 a każdy język, który stanie przeciwko tobie przed sądem, skażesz716.

709   HAHAT postuluje istnienie dwóch identycznych rzeczowników, z których jeden oznacza „znisz-
czenie” (od ttx1), a drugi „przerażenie” (od ttx2; pojawia się jeszcze w Jr 17,17; 48,39; Prz 21,15). 
Inaczej F. Maass, „tt;x'”, TWAT III, kol. 296-302 czy J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 389, dla których mamy 
do czynienia tylko z jednym rdzeniem. Choć przeważnie jest tłumaczony jako przerażenie (ostatnio 
np. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 472), to obiektywizujące znaczenie „zniszczenie” wymaga 
przynajmniej rozważenia (zob. F. Maass, „tt;x'”, kol. 301). 
710   Do tłumaczenia zob. HAHAT. rwg2, „atakować”, „prowadzić spór”, występuje jeszcze w Ps 56,7; 
59,4; 140,3 (i w zwojach z Qumran) (zob. też U. Berges, Jesaja 49-54, s. 284). Vrs najczęściej odczy-
tały czasownik rwg1, „być obcym przybyszem” (G, V, S oraz T w pierwszym półwierszu – szczegóły 
w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 479-480). Z kolei sp,a, to przeczenie (zob. HAHAT czy U. Berges 
Jesaja 49-54, s. 326, nawet jeśli jest ekwiwalentem !yIa;, a nie aOl, oznaczając tyle co „nic”), stąd nie jest 
podejrzane. Jest też poświadczone w V i T, zaś w G i S inaczej zrozumiano wiersz, tak że nie mogą 
być argumentem za ewentualną korektą (zob. H.-J. Hermisson, wbrew BHS czy H. Seebass, „lp;n"”, 
TWAT V, kol. 525). Wtedy też zbędna jest prawdopodobnie rewokalizacja wyrażenia przyimkowe-
go (jak chcieliby BHS; HAL; A. Schoors, I am God your Saviour, s. 140; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, 
s. 580 przyp. 429, który sugeruje ponadto zmianę !mi na B.) – o jego prawidłowości przekonują przede 
wszystkim U. Berges, Jesaja 49-54, s. 284; a ostrożniej J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 390 i H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 551.
711   ymi nie w funkcji partykuły pytajnej, lecz zaimka osobowego (nieokreślonego) – zob. Gesenius’ 
Grammatik, § 137c; J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 392.
712   Ponieważ rwg2 jest rzadki (zob. już powyższy przypis), trudno rozstrzygać o możliwych konstruk-
cjach/przyimkach (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 480, który podejrzewa, że raczej powi-
nien łączyć się z nota acc.). Stąd wskazany jest sceptycyzm wobec propozycji jego skreślenia (jak 
chciano by w BHS w oparciu o G i przekłady etiopskie). Zob. też kolejny przypis.
713   Wyrażenie przyimkowe tłumaczę za HAHAT. Możliwe byłoby też „przy tobie” czy „z twojego po-
wodu” (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 472; J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 392). U. Berges Jesaja 
49-54, s. 326, twierdzi, że wyrażenie oznacza „przypadać komuś“ (jako łup), ale to tego krytycznie 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 551.
714   Zarówno K, jak i Q (Qa ma tę formę też w w.15) jest możliwe, być może masoreci chcieli zwrócić 
uwagę na użycie spójnika w różnych znaczeniach (podobnie przypuszcza H.-J. Hermisson, Deute‑
rojesaja 3, s. 480). Gramatycznie możliwe byłoby także ujęcie całego w.16 jako zdań warunkowych, 
a w.17a jako zdania nadrzędnego: „Jeśli ja sam stworzyłem..., to żadna broń ... nie odniesie sukcesu” 
(zob. poniżej).
715   Rzeczownik kolektywny, który oznacza też „żar węgli” (jeszcze w Iz 44,12 i być może Prz 26,21; 
zob. HAHAT).
716   „Wydasz wyrok skazujący” czy „osądzisz, uznając za  winnego” – do  [vr hi. zob. poniższy 



2.9. Księga Izajasza 54,11-17

113

	 To jest dziedzictwo sług JHWH,
	 a sprawiedliwość ich jest ode mnie – wyrocznia JHWH.

W.11-17 są treściowo blisko związane z poprzedzającymi w.1-10. Cały rozdział 
54 jest mową JHWH skierowaną do Jerozolimy. Poprzedza go czwarta Pieśń o słudze 
JHWH (52,13-53,12). 54,1-10 mówią o odwróceniu nieszczęsnego stanu odrzuce-
nia przez Boga swojej małżonki Jerozolimy (metafora małżeństwa), która na nowo 
będzie miała wiele dzieci (por. też w. 13) i już nigdy nie zostanie zawstydzona Bożą 
karą. Natomiast w w.11-17 centralną rolę odgrywa zapewnienie o nieskuteczności 
ataków na Jerozolimę, odbudowa czy budowa jej murów z drogocennych materia-
łów. Nie ma natomiast kontynuacji metafory małżeństwa. O ile poszczególne części 
w w.1-10 zamyka formuła „rzekł JHWH/Bóg twój” (w.6.8.10, a w przypadku w.1 stoi 
ona w środku części w.1-3; czasami z imiesłowowym rozszerzeniem), to w.11-17 
zamyka formuła „wyrocznia JHWH”. Strukturyzują one całość rozdziału, dzieląc 
go na w.1-10 i 11-17717. Formalnie i treściowo w.10 jest zakończeniem, a w w.11 
Bóg na nowo zwraca się do Jerozolimy (por. w.1)718. Przy czym ani w w.1-10, ani 
w w.11-17 adresatka nie została wymieniona z nazwy, ale jej tożsamość nie budzi 
wątpliwości (Jerozolima ostatni raz pojawia się w 52,9, a Syjon w 52,8)719. Natomiast 
zakończenie perykopy nie jest kwestionowane720, wyraźne je zaznacza 54,17b721. 
Wraz z 55,1 pojawiają się nowi adresaci, którzy pokrzepia się Bożą obietnicą i zo-
stają wezwani do przyjęcia zbawienia.

Morfokrytycznie nie da się przyporządkować perykopy do żadnego gatunku. 
Jest to zapowiedź zbawienia z motywami skargi, zaadresowana do „jednostki”722, 

komentarz.
717   Zob. R.F. Melugin, The Formation of Isaiah 40 -55, s. 171-172, który uważa, że w.11-17 mogą 
zostać jednoznacznie wydzielone z kontekstu zarówno formalnie, jak i treściowo; J.L. Koole, Isaiah 
III.2, s. 378; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 482.726.
718   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 378; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 482-483 (w.11-17 mają 
być redakcyjnym rozszerzeniem); a także L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 235; U. Berges, 
Jesaja 49-54, s. 286-287 (dwuczęściowość rozdziału i  szerokie omówienie różnic pomiędzy nimi). 
Trudno jednak dziwić się wątpliwościom w tej kwestii (zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 223; 
K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 137-140, który uważa rozdz. 54 za lite-
racką całość). Z kolei K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 544-545.578, chce odnaleźć w 54,1-14a trzy sceny 
ze „świętego wesela” (hieros gamos; w.11-14a miałyby opisywać koronację „kobiety”), podczas gdy 
w.14b-17 to obietnica ochrony „panny młodej” i „żony”.
719   Prawdopodobnie domyślna tożsamość adresatki wskazuje na (literackie) związki z poprzedzają-
cymi rozdziałami.
720   Zob. ostatnio H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 481 i 579-581.
721   Inaczej jednak J.D.W. Watts, Isaiah 34–66, który wiąże zakończenie tego wiersza z kolejną sceną 
(choć podejmuje tematykę z poprzedniego rozdziału).
722   Co najwyżej za C. Westermann, Sprache und Struktur der Prophetie Deuterojesajas, s. 39, moż-
na powiedzieć, że „struktura zwiastowania zbawienia” została tutaj swobodnie wykorzystana. Zob. 
przede wsystkim H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  528; A.  Schoors, I  am God your Saviour, 
s. 139-146. J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 14.23-24, odnajduje w tym tekście dwie wyrocz-
nie zbawienia (w.11-12.13b i 14a.13a.14b-17), przy czym w.17b miałby wywodzić się z pouczenia 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

114

ale stwierdzenie takie wskazuje wyłącznie na jej treści, czyli obietnicę zbawienia723. 
Fragment zaczyna się od ukazania nieszczęsnej sytuacji spersonifikowanej Jero-

zolimy (w.11a). „Biedny/a” czy „upokorzony/a”724 bywa samookreśleniem skarżącej 
się jednostki (w skargach, np. Ps 40,18; 70,6; 86,1 itd.), które jest apelem o Bożą 
pomoc725. W ten sposób Jerozolima została nazwana już w Iz 51,21 (por. też 41,17; 
49,13). Niejasne w szczegółach jest wyobrażenie o byciu przedmiotem działania 
wichru, który jest przede wszystkim zjawiskiem meteorologicznym726. Stosunkowo 
często odnosi się do wrogiego działania, bycia niszczonym przez burzę (Ps 55,9727; 
83,16; Am 1,14; Oz 13,3; Jr 23,19; 25,32), rozproszenia (wśród narodów – Za 7,14), 
które przeważnie są wyrazem Bożego gniewu728. W Dtiz rzeczownik pojawia się 
w 40,24; 41,16, także w odniesieniu do wrogiego działania czy zagrożenia. Może 
więc być aluzją do zniszczenia i rozproszenia mieszkańców Jerozolimy (czy całego 
kraju), a tym samym do krytyki prorockiej, zapowiadającej taką właśnie karę (zob. 
Oz 13,3; Za 7,14)729. Natomiast trzecie określenie jest częściej spotykane w Dtiz 
(40,1; 49,13; 51,3.12.19; 52,9). ~xn w pi. oznacza pocieszenie, najczęściej w postaci 
praktycznego działania na rzecz potrzebującego, a ściślej, rezultat takiego dzia-
łania730. Okazuje się zatem, że zapowiedź udzielenia pomocy z Dtiz nie została 
jeszcze zrealizowana731. Jerozolima ciągle oczekuje na spełnienie się Bożej obietnicy 
zbawienia. 

Jednak to nieszczęsne położenie miasta już się zmienia (w.11b-12). Deiktycz-
na partykuła hNEhi zachęca do zwrócenia uwagi na to, co JHWH (emfatyczne „ja”) 
sprawia732. Jerozolima zostanie przez Boga odbudowana (ptp.)733 na drogocennych 
kamieniach i nimi przyozdobiona. Wprawdzie tylko w przybliżeniu można ustalić, 

mądrościowego (mówiącego o losie pobożnych i bezbożnych). U. Berges, Jesaja 49-54, s. 287, do-
strzega z kolei związki ze staroorientalnym „królewskim Bauorakel”.
723   Doszukiwano się tutaj i  innych elementów, np.  błogosławieństwa – zob. C.  Westermann, Das 
Buch Jesaja, s. 224 (dla w.13b-17); A. Schoors, I am God your Saviour, s. 142-143 (zaadaptowane 
do zapowiedzi zbawienia). 
724   HAHAT wybiera dla tego wiersza to drugie znaczenie (dalej też oznacza „nieposiadający ziemi” 
czy w kategoriach religijnych „pobożny”). Do znaczenia tego przymiotnika zob. też HAL i K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 568-569.
725   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 530; a szerzej do tego terminu zob. R. Martin-Achard, 
„hn[ II”, THAT II, kol. 341-350.
726   Zob. J. Fabry, „r[;s'”, TWAT V, kol. 893-898, zwł. kol. 894-895, a tutaj kol. 896 („wychłostana przez 
wiatr”).
727   Tylko ten jeden raz występuje w skardze (przeciwko wrogom), gdzie jednak w żaden sposób nie 
da się sprecyzować, na czym konkretnie zagrożenie miało polegać (zob. H.-J. Hermisson, Deutero‑
jesaja 3, s. 531).
728   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 319.
729   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 530-531.
730   Do tego czasownika zob. H.J. Stobe, „~xn”, THAT II, kol. 59-66, zwł. kol. 61-63.
731   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 531.
732   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 380-381.
733   Bóg doskonałym budowniczym, jak interpretuje U. Berges, Jesaja 49-54, s. 319.



2.9. Księga Izajasza 54,11-17

115

jakie kamienie mają być użyte do budowy734, ale istotne znaczenie ma nie ich identy-
fikacja, lecz to, że miały dużą wartość. W w.11ba niepewne jest dokładne znaczenie 
zarówno czasownika: „pokrywać” czy raczej „kłaść, układać”, przy czym za drugą 
możliwością przemawia m.in. Iz 11,6-7; 17,2; 27,10 (prawie wyłącznie odnosi się 
do leżących zwierząt)735, jak i przyimka: w sensie instrumentalnym, miejscowym 
lub może esencjalnym („jako” czy „z”), oraz materiału budowlanego736. W bezpo-
średnim kontekście najprawdopodobniej chodzi o to, że szlachetne kamienie mają 
być kładzione przy osadzaniu murów budowli (raczej nie w ziemi pod fundamen-
tami, bo byłyby niewidoczne, lecz pomiędzy kamiennymi blokami)737. Materiałem 
użytym na fundamenty ma być, ściśle rzecz biorąc, lapis lazuli738, przy czym dwOsy> 
to nie tylko fundament czy dolna część budowli, ale także całość budowli (podobnie 
ma się sprawa z  czasownikiem dsy, zwł. w q.)739. W Dtiz nie spotykamy więcej tego 
rzeczownika, a czasownik w 44,28b (por. też 48,13; 51,13.16)740. Kolejne trzy pół-
wiersze (w.12) gramatycznie podporządkowane są początkowemu czasownikowi 
w pf. cons. (wpierw z podwójnym acc., potem z acc. i l)741. Rodzaj kolejnego mate-
riału też jest niepewny. Może chodzić o jakiś ciemnoczerwony kamień, tj. egipski 
jaspis, chalcedon, karneol, almandyn itp. (rubin miałby być nieznany do czasów 
ptolemejskich)742. Spornym jest również, czym są „słońca” – blankami w murach, 
przed które świeciło słońce, albo jakieś okrągłe połyskujące elementy na murach. 
Przy czym założenie, że jest to element murów, wynika z faktu, że w pozostałych sty-
chach mowa jest o bramach i granicach743. Wprawdzie nigdy więcej na starożytnym 
Bliskim Wschodzie nie spotykamy się z elementem architektonicznym określanym 

734   Jak słusznie ocenia H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 532, w szczegółach opis nie jest jasny. 
Ze względu na trzykrotne użycie rzeczownika ~ynIb'a] U. Berges, Jesaja 49-54, s. 318, uważa go za słowo 
kluczowe.
735   A także przenośnie do ludzi, np. So 3,13. Do tego czasownika zob. E.-J. Waschke, „#b;r"”, TWAT 
VII, kol. 320-324, który w ogóle nie wzmiankuje Iz 54,11.
736   Zob. powyższą uwagę do przekładu. Szeroko kwestię omawia H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 532-539, według którego przypuszczalnie mowa jest o użyciu zielonych kryształowych kamieni 
w widocznym miejscu murów miejskich. 
737   Ewentualnie mogłaby być mowa o  kolorowej zaprawie kładzionej pomiędzy kamieniami dla 
ozdoby, a nie z powodów konstrukcyjnych – tak J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 381-382. 
738   Szczegółowo omówione w J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 382; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 539.
739   Zob. R.  Mosis, „ds;y"”, TWAT III, kol. 668-682, zwł. kol. 671-672 (rzeczownik dwOsy>) i  675-676 
(czasownik).
740   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 382; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 539, którzy jednak prefe-
rują lekcję TM (do tego zob. powyższą uwagę do tłumaczenia).
741   Bez różnicy znaczeniowej – zob. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 383; szerzej H.-J. Hermisson, Deute‑
rojesaja 3, s. 542-543 (budowa z czegoś, a nie przekształcenie w coś; l można by też rozumiane jako 
acc.).
742   Szczegółowo ponownie w  J.L.  Koole, Isaiah III.2, s.  383; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 539-540.
743   W komentarzach najczęściej bez jakiejkolwiek wzmianki zakłada się, że chodzi o mury, np. L. Sta-
chowiak, Księga Izajasza II – III, s. 235.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

116

słowem „słońce/a”744, to jednak nie jest prawdopodobne, by było metaforycznym 
określeniem zbawczego daru Boga (Ps 84,12: „słońcem i tarczą jest JHWH”)745. 
Bramy mają być wykonane z bliżej nieokreślonego (pół)przeźroczystego kamienia, 
w grę wchodzi kryształ górski, beryl, akwamaryn, czy też być może ze względów 
etymologicznych („płonące kamienie”) minerały takie jak karbunkuł746. „Granice” 
obejmują cały obszar nimi otoczony, może być więc mowa jest o całym mieście, 
obszarze miasta w granicach murów (lKo)747. W każdym razie nie chodzi raczej 
o przedmurze w odróżnieniu od samych murów. Jeśli przynajmniej dwie poprzed-
nie linie miały dotyczyć wyglądu miasta z zewnątrz, to ostatnia zdaje się dotyczyć 
jego całości, zbudowanej z drogocennych kamieni748. Tym samym wiązałaby się 
z w.11b (obramowanie?). Pełne przepychu miasto ma być odwrotnością jego obec-
nego stanu upokorzenia, zniszczenia, braku pomocy (z w.11a), a także wyludnie-
nia (por. 54,1-3)749. Nie ma więc znaczenia, o jakie dokładnie kamienie i szczegóły 
architektoniczne chodzi, lecz o piękno i przepych Jerozolimy jako oznak Bożego 
zbawienia. Opis musi być traktowany jako poetycki, tym bardziej że półszlachetne 
i szlachetne kamienie nie bardzo nadawały się do wznoszenia prawdziwych budowli 
(warownych)750.

Zarówno w.11, jak i w.12 składają się z trzech linii (trikola, zwłaszcza w w.12 
są one ściśle ze sobą powiązane). W.14b natomiast rozpoczyna się od impt., a cza-
sownik !WK kojarzy się z mocną konstrukcją, tak że w.13-14a trzeba wiązać w jedną 
całość złożoną również z trzech stychów751. W.13 ma chiastyczną budowę, otwierają 
go i zamykają „dzieci” Jerozolimy, tj. jej mieszkańcy. Być może mamy nawet do czy-

744   HAHAT odwołuje się do akadyjskiego słowa šamšatu, tj. „krążek” czy „tarcza”.
745   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 383; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 541-542.
746   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 383-384; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 543-544.
747   Do tego ponownie zob. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 384; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 545. 
Takiej interpretacji zaprzecza nieprzekonująco U. Berges, Jesaja 49-54, s. 320.
748   Tak m.in. G. Gerleman, „#px”, THAT I, kol. 623-626, tu kol. 626. N. rectum #p,xe może być też okre-
śleniem ozdoby (Prz 3,15; 8,11). Zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 545-546: przyozdobie-
nie Jerozolimy kamieniami szlachetnymi, a w 54,1-3 „dziećmi” (por.  Iz 49,18). J.L. Koole, Isaiah III.2, 
s. 384, wiąże ten rzeczownik z Iz 44,28, dostrzegając w tym aluzję do Bożego planu zbawienia; a wg 
O.-H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 109, opis ten ma swoje korzenie w Iz 50,7 („jak krzemień”) 
w tym sensie, że JHWH przekształca to twarde oblicze Syjonu w szlachetne kamienie (do tego zob. 
zasadna krytyka w H.-J. Hermisson).
749   Być może Jerozolima ma się stać wspanialsza niż Babilon – tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, 
s. 224 (choć ze znakiem zapytania); A. Schoors, I am God your Saviour, s. 141. Ostrożniej U. Berges, 
Jesaja 49-54, s. 320, który uważa za możliwe, że takie literackie ujęcie czerpało z przedstawień staro-
żytnego Bliskiego Wschodu.
750   Wg C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 223, opis nie ma na uwadze wielkości czy bezpieczeństwa 
i  trwałości; podobnie U. Berges, Jesaja 49-54, s. 321: Jerozolima ma być wspaniale przyozdobiona 
przez Boga; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 564: opis ten ma niewiele wspólnego 
z rzeczywistością, jest hiperboliczny.
751   Tak też J.L.  Koole, Isaiah III.2, s.  387; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  548. Zob. również 
powyższą uwagę do tłumaczenia.



2.9. Księga Izajasza 54,11-17

117

nienia z grą słów (asonansem) ~ynIB'/~ynIb'a] (w.11b.12b; por. też użycie lKo w w.12b 
i 13a)752. Dzieci Jerozolimy były już tematem w Dtiz w 49,17, i to w kontekście 
odbudowy miasta – oba wiersze są więc ze sobą powiązane753, oraz w 49,20.22.25 
(i we wspomnieniu katastrofy Jerozolimy z 51,20). Są oni uczniami JHWH, tak 
samo jak sługa Boży w 50,4754. Czasownik dml odnosi się do uczenia, opartego 
na trenowaniu czy ćwiczeniu, działaniu. dMuli w Iz 8,16 to prawdopodobnie uczeń 
proroka, a w 50,4 sługa bezpośrednio uczony przez Boga755 (boski nauczyciel uczy 
go słowem, by wytrawną mową mógł pomagać bezsilnym wygnańcom). Podkreśla 
więc bliską relację mieszkańców Jerozolimy z Bogiem, opartą na posłuszeństwie 
Bożym przykazaniom czy radom, napomnieniom (por. Ps 143,10 czy Ps 119, a także 
Iz 48,17). Takie tytułowanie mieszkańców Syjonu, i to wszystkich (lKo), może nawią-
zywać do Jr 31,(31-)34756, według których pouczanie ludu stanie się niepotrzebne, 
bo wszyscy będą dysponować poznaniem Bożym. Jerozolimczycy, żyjąc w bliskiej 
i opartej na posłuszeństwie relacji z Bogiem757, będą się cieszyć wielkim powo-
dzeniem. ~Alv', który ogólnie rzecz biorąc, oznacza wewnętrzne, jak i zewnętrzne 
zaspokojenie, radość, zadowolenie, harmonię czy stan zbawienia758, w Dtiz w 45,7 
stoi w opozycji do [r;, nieszczęścia, bo nieszczęście i powodzenie są Bożymi dzie-
łami. Według 48,18 ~Alv' wynika z przestrzegania Bożych przykazań (por. 48,22), 
a w 52,7 jest treścią prorockiego poselstwa. Jako n. rectum występuje też w 54,10, 
gdzie mowa jest o niezachwianym „przymierzu pokoju” z Jerozolimą, które opiera 
się na Bożej łasce i miłosierdziu (podobnie w 53,5, gdzie karanie sługi skutkuje oca-
leniem ludu, powodzeniem i bezpieczeństwem). Także w 41,3 i 55,12 oznacza po-
wodzenie i bezpieczeństwo. Powodzenie i bezpieczeństwo ludu Jerozolimy jest więc 
powiązane z posłusznym oddaniem się Bogu. Wyraźne jest treściowe podobieństwo 
do 48,17-18, gdzie przyjęcie Bożej nauki (Bóg jest nazwany „nauczycielem”) prowa-
dzi do powodzenia, w tym dużej liczebności ludu, co stoi w opozycji do obecnego 
nieszczęsnego stanu759. Przedmiotem w.14a jest z powrotem sama Jerozolima (ad-

752   Zob. U.  Berges, Jesaja 49-54, s.  318 i  H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  546, który dodaje, 
że miasto składa się przecież nie tylko z budowli, ale i mieszkańców.
753   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 547.
754   Zob. zwł. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 323.
755   Zob. E.  Jenni, „dml”, THAT  I, kol. 872-875. Czasownik jest chętnie używany w  Pwt  i  Ps  119 
(bynajmniej nie w tekstach mądrościowych), w których mowa jest o uczeniu (się) Bożej woli, zaś 
w późnym profetyzmie i Psałterzu JHWH przedstawiany bywa jako nauczyciel swej boskiej woli. 
Rzeczownik dMuli występuje jedynie 6 razy w Starym Testamencie, w tym w wymienionych powyżej 
miejscach w Iz (dwa razy w 50,4) oraz w Jr 2,24 i 13,23 (w Jr dla przyzwyczajenia się do czynienia zła).
756   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 547.
757   Bliskość tej relacji uwypukla J.L.  Koole, Isaiah III.2, s.  385; podobnie U.  Berges, Jesaja 49-54, 
s. 323.
758   Takie samo czy podobne wyrażenie spotykamy też w Ps 37,11 i 72,7 – do tego zob. U. Berges, 
Jesaja 49-54, s. 323.
759   Do podobieństwa pomiędzy tymi fragmentami zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 549, ale 
ze względu na język deuteronomistyczny w 48,17-19, którego śladów brak z kolei w analizowanych 
wierszach, trudno byłoby mówić o współzależności obu fragmentów.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

118

resatka), która zostanie założona czy zbudowana (!WK; pasywne znaczenie hitpol.) 
i uczyniona mocną, trwałą, tj. zabezpieczoną760. Podmiotem w w.11b-12 był Bóg, 
stąd też za pasywnym hitpol. kryje się najpewniej Bóg. Miasto będzie mocne i trwa-
łe dzięki hq"d"c., „sprawiedliwości”, która paralelnie do ~Alv' (też w Iz 48,18) znaczy tyle 
co zbawienie, ocalenie761, co też odpowiada użyciu tego pojęcia w Dtiz przeważnie 
w paralelizmie ze słowami określającymi zbawienie (45,8; 46,12-13; 51,6.8; por. też 
45,23-24)762. Odbudowa miasta z drogocennych kamieni jest wyrazem jego nowego 
zbawczego położenia. 

Nowa część zaczyna się od wezwania do trzymania się z dala od ucisku i stra-
chu z dwoma uzasadnieniami bądź opisami skutków (w.14b)763. Te cztery linie 
mają budowę klamrową (o dystansie mówi pierwsza i ostatnia z nich). Charak-
teryzują się krótkim rytmem, co dynamizuje zawarte w nich polecenie. Pomimo 
impt. bynajmniej nie mamy do czynienia z napomnieniem, lecz obietnicą bło-
gosławieństwa (por. Rdz 1,28; 12,2; 24,60)764. Motyw trzymania się z dala zdaje 
się nawiązywać do Iz 49,19765: Bóg usunął prześladowców Jerozolimy, tak że nie 
będzie już więcej miała do czynienia z opresją, uciskiem, którym była dotychczas 
(por. w.11a) dotknięta. Czasownik qv[ w przepisach prawnych odnosi się do róż-
nego rodzaju nieprawości, przemocy, wyzysku, ale używany jest też w kontekście 
politycznym, i tak w Iz 52,4 opisuje ucisk ludu Bożego ze strony Asyryjczyków 
(por. również Iz 23,12). Rzeczownik – zarówno w konkretnym, jak i abstrakcyj-
nym sensie – nie oznacza przemocą zdobytych dóbr, lecz wyzysk (wyzyskiwanie 
kogoś)766. Błogosławieństwo wolności od ucisku politycznego i grabieży znajduje 
swoje uzasadnienie w zapewnieniu, że nie ma już powodu do obaw767. Paralelnie 
mowa jest o wolności od hT'xim., które ma zarówno obiektywne znaczenie „znisz-
czenie, ruina”, jak i subiektywne „przerażenie”768. W Dtiz czasownik ttx pojawia 

760   Zob. K. Koch, „!WK”, TWAT IV, kol. 96-107, zwł. kol. 96.101. Pol., który odnosi się przeważnie 
do pracy rzemieślniczej, w Psalmach używany dla stwórczego działania Boga (por. też Iz 45,18) – zob. 
E. Gerstenberger, „!wk”, THAT I, kol. 812-817.
761   Tak też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 548 czy A. Schoors, I am God your Saviour, s. 144 
(zrealizowane zbawienie).
762   Co przyznaje także J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 387-388 (notabene dowodzi, że b ma tutaj nie miej-
scowe, lecz instrumentalne znaczenie), podkreślając jednak, że wymiaru soteriologicznego nie da się 
tu oddzielić od normatywnego. Nie ma znaczenia, że 46,12-13 i 51,1-8 wg H.-J. Hermisson, Deute‑
rojesaja 3, s. 719-722, są wtórne, bo i tak mają poprzedzać powstanie analizowanej perykopy (zob. 
tamże, s. 726-727).
763   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
764   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 388; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 549-550.
765   Czasownik qxr pojawia się w Dtiz jeszcze tylko z przeczeniem w 46,13.
766   Z  czasem jego znaczenie ulega uogólnieniu, obejmując wszelkie zło dotykające człowieka 
(Ps 119) – zob. E.S. Gerstenberger, „qv;['”, TWAT VI, kol. 441-446, zwł. kol. 443-445.
767   Lub brak obaw jest skutkiem obietnicy. Już z gramatycznego punktu widzenia nie może to być 
zachęcenie (wezwanie z przeczeniem), bo nie posłużono się tu la;, lecz aOl, a zakaz nie jest prawdopo-
dobny po yKi, nawet gdyby było rozumiane emfatyczne (zob. też J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 388).
768   Zob. już powyższą uwagę do tłumaczenia i F. Maass, „tt;x'”, TWAT III, kol. 296-302, zwł. kol. 301; 



2.9. Księga Izajasza 54,11-17

119

się w obu aspektach (por. 51,6-7)769. Jeśli interpretować rzeczownik w subiek-
tywnym sensie, to byłby on paralelny do ary, a w.14b. Końcowe uzasadnienie 
mogłoby się wydawać nie do pogodzenia z początkowym impt., bo czasowniki qxr 
i brq są antonimami (por. Iz 46,13), jednak oba zdania się wzajemnie uzupełniają 
(chiastyczny układ odpowiadających sobie znaczeniowo wyrazów: qxr - ary / hT'xim. 
- brq). Ani nieszczęście, ani strach nie będą miały już przystępu do Jerozolimy, 
która powinna przyjąć (impt.) taką obietnicę błogosławieństwa770. 

W.15 uzasadnia to błogosławieństwo. Czasownik rwg2 pojawia się m.in. w skar-
gach przeciwko wrogom (takich jak Ps 56,7; 59,4)771. Taki ewentualny atak nie 
będzie powodowany przez Boga772. Myśl ta odwołuje się na krytyki prorockiej, 
według której nie tylko Jerozolima, ale cały Izrael i Juda zostały ukarane przez Boga 
(przykłady tylko z Iz: 5,24-29; 7,18-20; 8,5-8; 9,10-11; 22,5-8; 28,1-4; też w Dtiz 
47,6)773. Autor najwyraźniej liczy się z możliwym zagrożeniem miasta ze strony wro-
gów774. Kolejny półwiersz uzupełnia to zapewnienie. Ktokolwiek walczyłby z Jerozo-
limą, poniesie klęskę. Jeśli Bóg nie przykłada ręki do zniszczenia Jerozolimy, to jej 
przeciwnicy nie mają szansy na sukces. Znaczenie wyrażenia l[ lpn jest sporne. 
Czasownik lpn ma szerokie pole semantyczne, używany jest najczęściej dla różnego 
rodzaju upadków, w tym śmierci (w tym ostatnim sensie także z przyimkiem l[)775. 
Sens „napadać na ciebie” (zob. Iz 47,11; nigdy więcej czasownik ten nie pojawia 
w Dtiz) byłby możliwy tylko, gdyby linia była pytaniem retorycznym, przeciwko 
czemu świadczy użycie pf. obok impf. oraz fakt, że nigdy z podmiotem osobowym 
(na co tutaj wyraźnie wskazuje ymi) sformułowanie takie nie oznaczało wrogiego 
napadania na kogoś776. H. Seebass777 interpretuje sformułowanie jako przechodzenie 
na czyjąś stronę (jak w 1Krn 12,20-21; 2Krn 15,9; por. też 2Krl 7,4; 1Sm 29,3)778. 

także K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 579.
769   Do tego zob. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 389.
770   C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 224 i A. Schoors, I am God your Saviour, s. 142, w zapewnie-
niu bezpieczeństwa dostrzegają typowy motyw błogosławieństwa (Ps 41,3-4; 91,5-11; 121,7-8 itd.). 
Jednak w tekstach tych mamy do czynienia z bardzo różnymi sytuacjami, w których modlący liczy 
na Boże ocalenie.
771   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia oraz D. Kellerman, „rWG”, TWAT I, kol. 980, wg którego jest 
to forma oboczna hrg, i komentarze, np. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 390. 
772   Do gramatycznie dziwnego sformułowania ponownie zob. powyższą uwagę do tekstu i H.-J. Her-
misson, Deuterojesaja 3, s. 550-551. 
773   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 552 i in. Przykłady te nie mają postulować jakoby pier-
wotnej przynależności Iz 40-55 do Protoizajasza (do tego szerzej zob. tamże, s. 695-703).
774   Zob. L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 237; J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 378; H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s.  482.552, zauważając, że  jest to  nie do  pogodzenia z  eschatologią Dtiz (można 
by dodać, że również nie z Iz 60-62, tj. najstarszym rdzeniem Triz).
775   Czasownik nie zawsze ma negatywne znaczenie. Zob. H. Seebass, „lp;n"”, TWAT V, kol. 521-531.
776   Do tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 551-552. Choć kwestia podmiotu nie mogłaby 
być rozstrzygająca, to może wspierać inne argumenty.
777   „lp;n"”, kol. 524-525.
778   Argumentem za taką interpretacją nie może być jednak G, w której sens całego wiersza został 



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

120

Jednak w analizowanej perykopie nie przewiduje się poszerzenia mieszkańców 
Jerozolimy o obcych i wcześniejszych wrogów, lecz jest ona obietnicą zachowania 
Jerozolimy779. Wrogów Jerozolimy czeka klęska. 

Bez względu na to, jak można by postrzegać relacje składniowe w w.16-17a, 
to ich wymowa jest jasna. Jeśliby ująć je analogicznie do w.15 jako zdanie warunko-
we, to uzasadniałyby, dlaczego wrogowie nie mogą pokonać Jerozolimy780. Jednak 
emfatyczne sformułowania z dwukrotnym użyciem podmiotu „ja” (w pierwsze 
i czwartej linii), skłaniają raczej do tłumaczenia, zgodnie z którym wszystko jest 
w Bożej ręce, Bóg całkowicie kontroluje bieg historii (por. Iz 45,7). Bóg nie tylko 
nie wystąpi przeciwko Jerozolimie, ale sprawuje pełną kontrolę nad produkującym 
broń i  jej używającym, tak że nie może się ona bez Jego woli okazać skuteczna 
przeciwko Jerozolimie781. Bóg stworzycielem (arb, który podobnie jak w Iz 45,7 
musi być rozumiany w kategoriach creatio continua)782 rzemieślnika (vr"x'), a ściślej 
ze względu na wykonywaną pracę – kowala783. Dmie on (ptp. xpn, do konstrukcji 
por. Ez 22,20; do czasownika też Rdz 2,7), zapewne przy użyciu miecha, w żar węgli 
i wytapia (acy hi., por. Wj 32,24) przedmioty784, przy czym yliK. musi tutaj oznaczać 
broń (por. Iz 13,5)785. Problematyczne jest znaczenie wyrażenia Whfe[]m;l.786. Suf. odnosi 
się prawdopodobnie nie do kowala, lecz do broni (najbliższego zresztą rzeczowni-
ka)787, tak że najprostszym rozwiązaniem jest odniesienie frazy do działania broni: 
została wytworzona, by mogła działać, czyli być użyta788. 

Bóg stwarza również niszczyciela. W przeciwieństwie do produkcji broni po-
święcono mu niewiele miejsca. Sens tego półwiersza jest sporny: kto jest niszczy-
cielem i co ma zniszczyć? tyxiv.m; zdaje się pochodzić z tradycji o exodusie z Egiptu 
(Wj 12,[13.]23). Oznacza grupę czy oddział bojowy (1Sm 13,17; 14,15). Jego dzia-
łania (jest też używany metaforycznie) w Starym Testamencie bywały zwrócone nie 
tylko przeciwko wrogom Izraela (np. Jr 51,1; Ez 21,36), ale i samemu ludowi czy 

dopasowany do interpretacji czasownika rwg(1) („być przybyszem”), rozumianego w kategoriach pro-
zelityzmu (H. Seebass dokonuje i dalszych korekt – zob. powyższą uwagę do tłumaczenia).
779   Tak słusznie J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 391.
780   Takie ujęcie wyklucza U. Berges, Jesaja 49-54, s. 326 (afirmacja).
781   Stąd H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 551, twierdzi, że nie są rozwinięciem w.15, lecz prze-
bijają je treściowo (Steigerung). Zob. też U. Berges, Jesaja 49-54, s. 329, który odnajduje też związek 
z czwartą Pieśnią o słudze Pana, ściślej z 52,14 (zob. s. 236).
782   Zob. powyższe omówienie tego wiersza. Tak też np. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 393.
783   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 393, który zauważa, że terminologia jest zbliżona do fragmentów 
mówiących o wytwarzaniu bożków (co nie dotyczy wszystkich pojęć, w Dtiz nie pojawia się więcej 
czasownik xpn, yliK. tylko w 52,11 dla naczyń świątynnych); H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 553.
784   Zob. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 393.
785   Do  tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  553. Inaczej np.  K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, 
s. 582, nie troszcząc się o najbliższy kontekst (w.15 i 17a).
786   Notabene hf,[]m;l. z suf. nie pojawia się więcej w Biblii Hebrajskiej (a jedynie z n. rectum ~yId;y").
787   Podobnie U. Berges, Jesaja 49-54, s. 327.
788   Znaczenie wyrażenia jest szerzej dyskutowane w J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 393-394 i H.-J. Her-
misson, Deuterojesaja 3, s. 553-554.



2.9. Księga Izajasza 54,11-17

121

Jerozolimie (por. 2Sm 24,16; Ez 5,16). Czasownik lbx2 (pi.) nie pozostawia wątpli-
wości, że niszczyciel jest unicestwiającą siłą789. Ale czy niszczyciel ma być tym, który 
zniszczy Jerozolimę, czy też jej wrogów? Na to pytanie trzeba odpowiedzieć, kie-
rując się najbliższym kontekstem, w którym mowa jest o zagrożeniu Jerozolimy790. 
Jeśli Bóg, pan kowala i wojownika, nie występuje przeciwko Jerozolimie, to użycie 
jakiejkolwiek (lKo) wytworzonej (rcy odnosi się do pracy kowala)791 broni przeciwko 
Jerozolimie nie może zakończyć się sukcesem (w.17aa)792. 

Zaskakująca jest paralelna linia (w.17ab) dodająca zupełnie nowy motyw: przed 
sądem porażkę poniesie też każdy (ponownie lKo) „język” oskarżający Jerozolimę. 
Język pars pro toto793 oznacza oskarżających czy obwiniających Jerozolimę przed 
sądem. jP'v.Mil; ~Wq pojawia się w Ps 76,10; zob. też Iz 41,1 (a do użycia tae w sensie 
występowania przeciwko komuś w sądzie zob. Iz 45,9; por. też 54,15). Zostaną oni 
wszyscy uznani za winnych czy niemających racji przez pełniącą funkcję sędziego 
Jerozolimę ([vr hi. odnosi się do skazującego wyroku wydawanego przez sędziego 
czy gremium sądowe, zob. np. Pwt 25,1; Hi 10,2)794. Starożytny Izrael nie znał ścisłe-
go rozdziału ról w procesie sądowym, tak że niesłusznie oskarżany mógł formułować 
wyrok, na który godziło się całe zgromadzenie, gremium sądowe. Skoro Jerozolima 
osadzona jest na sprawiedliwości (w.14a), to winnymi muszą być jej przeciwnicy. 
Czy sceneria sądowa jest tutaj fikcyjna (jak w przypadku Deuteroizajaszowych mów 
sądowych, np. 41,1-5.21-29; 43,8-13)795, czy też ma się na uwadze jakieś faktyczne 
(quasi-)sądowe zagrożenie? Czy Jerozolima jako małe państwo wasalne miałoby być 
oskarżane przed imperatorem („królem królów”)796? O przypadku/ach oskarżania 
Jerozolimy przez sąsiednie państwa wasalne zdaje się opowiadać Ezd 4,6-16(.17-24); 
5,6-17. Jednak równie, jeśli nie bardziej, możliwe jest, że chodzi o bezpieczeństwo 

789   lbx2 (HAHAT) czy w tym samym znaczeniu oznaczany jako lbx3 (J. Gamberoni, „lb;x'”, TWAT 
II, kol. 712-716 czy J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 394). Ze względu na homofoniczność wyróżnianych 
czterech rdzeni ścisłe ustalenie, z którym z nich mamy do czynienia, nie zawsze jest możliwe. Jednak 
tutaj ze względu na kontekst trudno byłoby mieć co do tego wątpliwości (zob. J. Gamberoni, „lb;x'”, 
kol. 715). Czasownik ten pojawia się przede wszystkich w tekstach mądrościowych (zob. HAHAT).
790   Tak większość komentatorów, ostatnio H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  554-555. Inaczej 
np.  B.  Duhm, Das Buch Jesaia, s.  383 (ma  zniszczyć broń wytworzoną przez kowala); J.L.  Koole, 
Isaiah III.2, s. 394-395 (niszczyciel Babilonu – przede wszystkim z powodu nawiązania do exodusu 
i Jr 51,1) czy K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 583.
791   Do tego czasownika zob. powyżej (komentarz do 43,10; 44,2.21.24; 45,7).
792   Do  czasownika xlc zob. M.  Sæbø, „xlc”, THAT  II, kol. 551-556. W  Dtiz pojawia się jeszcze 
w 48,15 (hi.) i 53,10.
793   Zob. też Iz 45,23 (poza tym w Dtiz rzeczownik ten występuje jeszcze w 41,17; 50,4).
794   Szerzej zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  557-558. Do  jP'v.Mi w  znaczeniu „sąd” zob. 
G. Liedke, „jpv”, THAT II, kol. 999-1009, zwł. kol. 1005-1006. O [vr (hi.) zob. H. Ringgren, „[v;r"”, 
TWAT VII, kol. 675-684, zwł. kol. 676-677.
795   Zob. już powyższy komentarz do 43,8-13.
796   Tak B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 384, który wyraża przekonanie, że takich przypadków zarówno 
za perskiego, jak i seleuckiego panowanie nie brakowało, a w w.17 ma się na uwadze „perski tron“.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

122

miasta Bożego w ogóle, wyrażone fikcyjno-poetyckim językiem797, tym bardziej 
że sędzina-Jerozolima sama wydaje wyrok skazujący.

W.17b jest podsumowaniem798, na co m.in. wskazuje zaimek taOz, który naj-
pewniej odnosi się do Bożych zapewnień wobec Jerozolimy z tej perykopie (ana-
forycznie)799. hl'x]n: to w pierwszym rzędzie posiadana ziemia otrzymana w darze, 
odziedziczona albo przejęta od wcześniejszego właściciela, a w sensie przenośnym 
to, w czym człowiek ma udział czy do czego ma prawo. Według Starego Testamentu 
Izrael otrzymał dziedzictwo od JHWH (poprzez losowanie). Stąd ziemia obieca-
na określana bywa wręcz jako hl'x]n: JHWH. Dziedzictwo to jest związane z ludem 
Bożym, który też może się stać hl'x]n:800, jak np. w Iz 47,6, co można interpretować 
w ten sposób, że lud jest dziedzictwem, własnością JHWH801. Odnowiona, wspa-
niała i bezpieczna Jerozolima jest dziedzictwem sług Bożych. Paralelnym pojęciem 
jest hq"d"c.802 oznaczająca zbawczą odnowę Jerozolimy (zob. powyższy w.14a). Zba-
wienie zapewnia Bóg (yTiaime, „ode mnie”) swoim sługom. Jeden jedyny raz w Dtiz 
pojawiają się „słudzy JHWH” w pl. (i pierwszy raz w Iz, po czym w Triz: 63,17; 
65,8-9.13-15; 66,14). Trzeba ich utożsamiać z dziećmi Jerozolimy i uczniami JHWH 
z w.13: są to wszyscy mieszkańcy Jerozolimy, znajdujący się w uczniowskiej relacji 
z boskim nauczycielem. Takie znaczenie db,[, różni się zarówno od pozostałych 
wzmianek o słudze JHWH w Dtiz, w których w sg. odnosił się do Jakuba/Izraela, 
wygnańców babilońskich (41,8-9; 42,19; 44,1-2; 45,4; 48,20) i całej diaspory (41,9) 
lub proroka (43,10; 44,26)803, jak i od Triz, gdzie ograniczone jest do pobożnej grupy 
w Izraelu (wyraźnie w 65,13-15; 66,14)804. Sługami są po prostu Jerozolimczycy, 
którzy są uczestnikami Bożego zbawienia we wspaniałej i bezpiecznej Jerozolimie. 
Zasadne jest pytanie, czy jakoś łączą się oni z potomstwem sługi z 53,10805. Nie da 

797   Taką możliwość zdaje się wybierać większość komentatorów (H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 556-558), nieraz nie poświęcając tej kwestii szczególnej uwagi (J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 396-397; 
U. Berges, Jesaja 49-54, s. 329-330).
798   Tak powszechnie, np. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 330; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 559.
799   Co do tego zasadniczo panuje zgoda, np. J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 398.
800   Zob. G. Wanke, „hl'x]n:”, THAT II, kol. 55-59.
801   Do tego wiersza zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 195. Poza tym w Dtiz pojawia się jeszcze 
tylko w  49,8 (w  pl. dla zniszczonego kraju). Metaforycznie intepretuje tutaj to  pojęcie U.  Berges, 
Jesaja 49-54, s.  331 (pewność zwycięstwa dzieci Jerozolimy na  niełatwej drodze powygnaniowej 
restauracji).
802   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  559, który zauważa, że  oba pojęcia tylko tutaj stoją 
paralelnie, a hl'x]n: mocniej podkreśla materialny aspekt Bożego zbawienia. 
803   Inaczej L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 237, według którego prorok ma na uwadze wy-
gnańców, mogących żywić obawy o warunki życia po powrocie do ziemi obiecanej; K. Baltzer, Deu‑
tero-Jesaja, s. 585, dla którego jest to grupa identyczna ze sługą Jakubem/Izraelem, tylko że trakto-
wana nie tylko jako kolektyw, ale również jako jednostki (stąd pl.; odnajduje w tym początek procesu 
indywidualizacji i demokratyzacji [sic!] w Izraelu). Interpretacja musi jednak zawsze uwzględniać 
bezpośredni kontekst.
804   Zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 559.
805   Jak chcieliby U.  Berges, Jesaja 49-54, s.  330 czy T.  Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, 



2.9. Księga Izajasza 54,11-17

123

się jednak udzielić na nie jednoznaczniej odpowiedzi806.
Perykopę zamyka formuła „wyrocznia JHWH” (por.  Iz 43,10.12 oraz 41,14; 

49,18; 52,5, przy czym tylko tutaj w Dtiz stoi na samym końcu mowy JHWH)807.
Budowę perykopy można przedstawić następująco:

w.11a: zwrócenie się do adresatki, znajdującej się w żałosnym położeniu 
Jerozolimy
	 w.11b-12: odbudowa murów i miasta z kamieni szlachetnych
		�  w.13-14a: zbawienie/powodzenie Jerozolimczyków, będących 

uczniami JHWH
	 w.14b-17a: bezpieczeństwo Jerozolimy
			   w.14b: uwolnienie od ucisku i zagrożenia
			�   w.15-17a: niepowodzenie ataków, gdyż nie pochodzę one od Boga, a Stwo-

rzyciel kontroluje produkcję i użycie broni (wraz z motywem sądowym)808

		  17b: podsumowanie – zbawienie sług JHWH 

Ma więc zasadniczo dwuczęściową budowę: I) w.11(b)-14 mówiące o wspa-
niałej odbudowie miasta i II) w.14-17(a) zajmujące się bezpieczeństwem miasta 
i jego mieszkańców809. Zwrócenie się do adresatki znajdującej w żałosnym stanie 
w w.11a jest wprowadzeniem do całości fragmentu, podobnie jak w.17b jest jego 
podsumowaniem. Jednocześnie w.17b wyraźnie łączy się z w.13-14a (przedmiotem 
zainteresowania są mieszkańcy Jerozolimy nazywani uczniami i sługami JHWH; 
hq"d"c.), tj. zakończeniem I części810. Choć długość poszczególnych linii nie jest taka 
sama (nawet nie zbliżona)811, to część I składa się z trzy razy trzech stychów812.

Integralność literacka zasadniczo nie budzi wątpliwości. Sformułowania 
„uczniowie JHWH” i „słudzy JHWH” w mowie Bożej (por. końcowe „wyrocznia 
JHWH”) trzeba rozumieć jako określenia grupy ludzkiej (imię Boże to zawsze n. 
rectum). Wprawdzie wyraźna dwudzielność z pewnym przesunięciem tematycznym 

s. 569.
806   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 560, według którego nie da się wskazać na jakiekolwiek 
związki językowe z 53,10-11.
807   Zob. też J.L. Koole, Isaiah III.1, s. 168.
808   Ta część zdaje się mieć klamrową konstrukcję: w.15 i 17a: niepowodzenie ataków / w.16: Bóg 
Stworzyciel.
809   Zob. L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 235; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 287.291-292.324, 
który jednak linię podziału widzi pomiędzy w.13/14, a w w.17b odnajduje zakończenie kompozycji 
rodz. 49-54 (do tego słuszna krytyka H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 481 przyp. 24 i 559).
810   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 528, który dzieli fragment następująco: I) w.11-14a: nowe 
założenie/ugruntowanie Jerozolimy (w.11b-12: odbudowa z drogich kamieni; w.13-14a: zbawienie 
mieszkańców), II) w.14b-17a: bezpieczeństwo miasta i mieszkańców (w.14b-15: wolność od ucisku 
i ataków; w.16-17a: uzasadnieniem moc stwórcza JHWH) i III) w.17b: końcowe podsumowanie.
811   W.11ba jest wyjątkowo długi, zaś krótkość w.14a jest uzasadniona tym, że  jest zakończeniem 
pierwszej części.
812   Zob. już B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 381.



2. Sługa JHWH poza Pieśniami o słudze Pana

124

może skłaniać do pytania o jednolitość, to jednak nie można tego uznać za wystar-
czający argument literackokrytyczny. Ponieważ obie części są ze sobą powiązane, 
co najwyraźniej dotyczy w.13-14a i 17b, to nie powinno się dzielić tekstu na dwie 
oddzielne perykopy813. 

To od razu prowadzi do pytania o pochodzenie perykopy i jej ewentualne da-
towanie. Sytuacja w Jerozolimie pozostawia wiele do życzenia, ciągle dotkliwie od-
czuwalne są skutki jej zniszczenia (w.11a). Niezrealizowane wydają się być obietnice 
jej restauracji (”nie pocieszona”). Co więcej, wciąż trzeba się liczyć z zagrożeniem 
zewnętrznym, przede wszystkim militarnym. Sądowe groźby trzeba być może 
rozumieć metaforycznie, tak że nie muszą wskazywać na jakiś określony okres. 
Podobnie ma się sprawa z odbudową murów (i miasta w ogóle): czy nadal ich nie 
ma, czy też obietnica jest wyrazem oczekiwania na świetlaną, chwalebną przyszłość 
miasta? W każdym razie opis jest również metaforyczny. Do tego można dodać, 
że tekst zupełnie milczy o świątyni i  jej odbudowie. Różni się więc od pozosta-
łych tekstów, i to zarówno w Dtiz, jak i Triz814. Odmiennie posłużono się pojęciem 
„słudzy JHWH”, Jerozolima wciąż pozostaje zagrożona, co różni ten tekst nie tylko 
od 54,7-10, ale też od Iz 60,10 (por. też 61,4), gdzie wyrażana jest nadzieja na od-
budowę murów, choć w rzeczywistości mają nie być potrzebne (60,11). Z jednej 
strony, nadzieja na odbudowę świątyni pojawia się na marginesie Dtiz (jedynie 
w wtórnym 44,28b), a z drugiej nawet najstarsze teksty Triz815 zakładają jej istnienie 
(60,7.13). Może brak wzmianki o świątyni nie byłby tak znaczący, gdyby nie skupie-
nie uwagi na wspaniałej przyszłości Jerozolimy i jej mieszkańców. Takie oczekiwa-
nie mogłoby łączyć nasz tekst z 60,15a (por. też 60,6-7.9.11-14.17); 62,1-3, jednak 
zostało tutaj wyrażone w zupełnie inny sposób: przepych odbudowanych murów 
i miasta (kamienie szlachetne). Mamy więc do czynienia z wyjątkowym tekstem, 
którego Deuteroizajszowe pochodzenie jest więcej niż wątpliwe816. Brak wzmianki 

813   Ponadto mury i bezpieczeństwo są motywami ściśle do siebie przynależącymi. Zob. też R.F. Me-
lugin, The Formation of Isaiah 40 -55, s. 171-172; J.L. Koole, Isaiah III.2, s. 378. Inaczej B. Duhm, 
Das Buch Jesaia, s. 382, który uważa, że ze względów „językowych, stylistycznych i metrycznych” 
druga część (w.14b-17) nie może uchodzić za Deuteroizajaszową (któremu przypisuje w.11-14a) czy 
J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 23-24.
814   Tak też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 561-563.
815   Rdzeniem Triz są rozdz. 60-62 – zob. W.H. Schmidt, Wprowadzenie do Starego Testamentu, s. 224; 
H.-W. Jüngling, „Das Buch Jesaja“, s. 437.444; C. Westermann, Das Buch Jesaj, s. 280; O.-H. Steck, 
Studien zu Tritojesaja, s. 14; W. Lau, Schriftgelehrte Prophetie in Jes 56-66, s. 19-20; J. Blenkinsopp, 
Isaiah 56-66, s. 206; J. Goldingay, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 56-66, s. 6.
816   Jako odrębne (nie powiązane z innymi tekstami Dtiz i Triz) redakcyjne uzupełnienie w R.G. Kratz, 
Kyros im Deuterojesaja-Buch, s.  217 (bez analizy tego fragmentu); H.-J. Hermisson, Deuterojesa‑
ja 3, s. 563 i 726-727 (inaczej choć jako redakcyjny w H.-J. Hermisson, „Einheit und Komplexität 
Deuterojesajas”, s. 311). W każdym razie dominuje przekonanie o nieprzynależności tej perykopy 
do pierwotnych tekstów/warstwy Dtiz – zob. K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Trito‑
jesaja, s. 146-148 (Tritoizajasz); J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 267-269, przy czym została 
ona jeszcze później rozszerzona o w.13, który przerywa motyw odbudowy miasta z w.11b-12.14b; 
R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 562 (bez analizy tego fragmentu); U. Berges, Jesaja 49-54, 



2.9. Księga Izajasza 54,11-17

125

o świątyni kazałby myśleć od okresie poprzedzającym 520 r. p.n.e., tj. początek 
odbudowy świątyni, co jednak nie pozwala wykluczyć późniejszego datowania (gdy 
istnienie świątyni jest czymś oczywistym, jak w Triz 60,7.13)817. Jeśli zaś w.17ab nie 
interpretować metaforycznie, a zagrożenie „sądowe” wiązać z działalnością Nehe-
miasza, to trzeba by datować tekst gdzieś na początek czasów Nehemiasza (połowa 
V w. p.n.e.)818. Związki z trzecią Pieśnią o słudze JHWH (zob. powyżej, a przede 
wszystkim określenie „uczniowie JHWH”), przy jednoczesnym braku literackich 
powiązań z czwartą Pieśnią, mogłyby być wskazówką do względnego datowania819. 
Podobnie jak w przypadku argumentowania brakiem wzmianki o świątyni, ko-
nieczna jest duża ostrożność, bo  trudno budować przekonującą argumentację 
na braku wyraźnych związków z rozdz. 53.

Podsumowanie. Perykopa prawdopodobnie jest wtórnym rozszerzeniem, które-
go pewniejsze przyporządkowanie czasowe nie jest możliwe. Jedyny raz pojawiające 
się w Iz 40-55 określenie „słudzy JHWH” w pl. odnosi się do wszystkich miesz-
kańców Jerozolimy, którzy są też uczniami Bożymi, posłusznie oddanymi Bogu. 
Ich dotyczy obietnica zbawiennego i spokojnego życia w bezpiecznej i wspaniałej 
Jerozolimie. W swoim oddaniu Bogu są niejako następcami sługi JHWH z 50,4-8 
(jego potomkami z 53,10?). Tytuł sługi Bożego przysługuje Jerozolimczykom jako 
następcom Jakuba/Izraela, tj. wygnańców judzkich i być może rozproszonej po ca-
łym świecie diaspory, oraz sługi JHWH z trzeciej Pieśni o słudze JHWH.

s. 290; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 552 (apendyks). Inaczej C. Westermann, Das 
Buch Jesaja, s. 225, który broni Deuteroizajaszowego autorstwa.
817   H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 561-563, uważa za możliwe datowanie przed 520 r. p.n.e. 
(brak wzmianki o świątyni) lub na pierwszą połowę V w. (brak jakiejkolwiek wzmianki o faktycz-
nej odbudowie murów za Nehemiasza), przy czym pewien dystans do Triz (w  tym Iz 60) skłania 
ku pierwszej możliwości.
818   Na  boku pozostawiam problem datowania działalności Nehemiasza, tym bardziej że  Ezd/Ne 
pochodzą najprawdopodobniej z  epoki helleńskiej, co  oczywiście nie oznacza, że  nie dostarczają 
wiarygodnych informacji o Nehemiaszu – zob. G. Stein, „Die Bücher Esra und Nehemia”, s. 273-276.
819   Do datowania tych Pieśni zob. poniżej.



126



127

3. Pieśni o słudze JHWH

3.1. Księga Izajasza 42,1-4

1.	 Oto1 sługa mój, którego wspieram (trzymam),
	 wybrany mój, w którym2 mam upodobanie;
	 dałem mu ducha mego,
	 miszpat3 ludom zaniesie (uczyni znanym).
2.	 Nie będzie wołał ani nie podniesie (głosu)4,
	 ani nie pozwoli usłyszeć za zewnątrz (na ulicy) głosu swego.
3.	 Trzciny złamanej nie oderwie
	 i knota tlącego nie zgasi5.
	 Rzeczywiście/spolegliwie6 zaniesie (uczyni znanym) miszpat.
4.	 Nie przygaśnie ani nie ugnie się7,

1   G, dodając imię Jakub oraz Izrael w drugim półwierszu (zob. BHS), interpretuje Pieśni w duchu 
49,3, tj. kolektywnego sługi Izraela.
2   Możliwe byłoby tłumaczenie drugiego stychu jako złożonego zdania rzeczownikowego, ale lepiej 
widzieć w nim konstrukcję paralelną do pierwszej linii – tak też komentarze, np. J.L. Koole, Isaiah 
III. 1, s. 207.214.
3   Słowo jP'v.mi bywa tłumaczone na różne sposoby – zob. poniższy komentarz. W G przetłumaczo-
no je przez kri,sij („wyrok”), w V wieloznacznym iudicium. Ponadto Qa dodaje spójnik oraz suf. 
(tj. „jego wyrok”; zob. BHS).
4   Czasownik w znaczeniu głośnego wołania – zob. komentarze, np. L. Stachowiak, Księga Izajasza 
II – III, s. 100.
5   W TM czasownik (w pi.) z suf. i nun energicum, zaś Qa i Vrs nie poświadczają nun lub/i suf. Vrs 
mogą po prostu omijać „pleonastyczny” suf, ale nie można wykluczyć, że Qa i Vrs poświadczają pier-
wotny, nieco krótszy wariant tekstowy (zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 198).
6   Rzeczownik tm,a/ w znaczeniu przysłówkowym tylko tutaj powiązany jest z l, poza tym zawsze 
występuje w acc. lub z b. Może być rozumiany zasadniczo na dwa sposoby: „rzeczywiście”, „praw-
dziwie” lub „uczciwie”, „wiernie” (zob. HAL). W  G eivj avlh,qeian, a  w  V posłużono się podobnie 
wieloznacznym słowem. Wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 198, w pierwszym znaczeniu oddano go 
też w S, T i V. Wiele komentarzy ujmuje tm,a/l, dosłownie „ku prawdzie/rzeczywistości” – zob. K. El-
liger, Deuterojesaja 1, s. 214-215; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 80, tłumacząc „jako prawdę”. 
W pierwszym znaczeniu też w J.D.W. Watts, Isaiah 34–66; J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 207; J. Szlaga, 
„Analiza filologiczna Iz 42,3b”, RTK 29/1 (1982), s. 12-13; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, 
s. 101 czy U. Berges, Jesaja 40-48, s. 208; a w drugim w C.R. North, The Suffering Servant in Deute‑
ro-Isaiah, s. 117; J. Jeremias, jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied, s. 35; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 169. 
Jeszcze inaczej HAHAT: „stale/nieprzerwanie”. Zob. jeszcze poniższy komentarz.
7   W TM impf. q. #cr lub #wr2 (zob. HAHAT; Gesenius’ Grammatik, § 67q), a nie #wr1 = „biec” (wg 
J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 207; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 210, na ten czasownik miałaby wskazywać 
wokalizacja TM). Przeważnie w oparciu o G rewokalizuje się czasownik na ni., tłumacząc w znacze-
niu biernym – tak BHS, HAL; C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 217; K. Baltzer, 



3. Pieśni o słudze JHWH

128

	 aż ustanowi na ziemi miszpat,
	 a wskazania8 jego odległe wybrzeża9 wyczekują.

Ustalenie początku jednostki tekstowej właściwie nie sprawia żadnego proble-
mu10, gdyż 41,21-29 to fikcyjna mowa sądowa, w której spór się toczy o to, kto – 
JHWH czy bogowie – są prawdziwymi bogami/Bogiem, a dowodem jest zdolność 
zapowiadania zdarzeń czy działania w historii (JHWH powołał nienazwanego 
tu z imienia Cyrusa; 41,25; por. też 41,2-4). Spór zostaje rozstrzygnięty na nieko-
rzyść nic nieznaczących bogów. Celem jest przekonanie wygnańców o tym, kto 
jest prawdziwym Bogiem i kto może mieć wpływ na bieg historii (por. 40,12-31). 
Wprawdzie mówcą w mowie sądowej też jest JHWH (zob. 41,21), ale wątpliwe 
jest, by proces miał się toczyć w niebie11. Kwestią sporną jest natomiast to, gdzie się 
kończy pierwsza Pieśń o słudze Pana12. Za tym, że kończy się na w.4, przemawiają 
następujące obserwacje. Na początku w.5 znajduje się formuła posłańca: „Tak rzekł 
JHWH” (z rozszerzeniem imiesłowowym, które wskazuje na stwórczą aktywność 
Boga, obejmującą stworzenie świata i ludzi), która w Dtiz prawie zawsze rozpoczyna 
nową perykopę (43,1.14.16; 44,6.24; 45,1.11.14.18; 48,17; 49,7.8.22; 50,1; 51,22; 
52,3.4)13. W w.6-7 JHWH nie mówi już o słudze (w 3. os.), lecz zwraca się do niego 
(w 2. os.), a w w.9 pojawia się grupa „wy” (Izraelici, wygnańcy?). Z kolei przeciw 
cezurze pomiędzy w. 4 i 5 mogłoby, ale nie musi, świadczyć to, że „przedmiotem” 
nadal jest powołana jednostka. W w.6 ponownie mowa jest o chwyceniu jej za ręką, 
ale innymi słowami niż w w.1 (byłby to wtedy dublet). W obecnej postaci tekstu 
osobę powołaną z w.6 trzeba utożsamiać ze sługą z Pieśni, gdyż w.6b poprzez Iz 49,8 
(identyczne wyrażenie) nawiązuje do Iz 49,6aβ.bα, w którym sformułowano myśl 
o podwójnej misji sługi: wobec Izraela i narodów14. Mimo to w 42,5-9 nie pojawia 

Deutero-Jesaja, s.177 przyp. 250; J. Jeremias, „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied”, s. 37 przyp. 3; U. Ber-
ges (choć jednocześnie chce tu widzieć aluzję do 40,31 – s. 232). Jednak korekta nie jest konieczna, 
bo rzeczowo możliwy jest też zarówno q. intrans. (wg HAHAT „być zgiętym/bezsilnym”), a nie tylko 
ni. (zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 198-199; tak też T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, 
s. 194).
8   W Qa hr"AT w pl. (zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 531).
9   Lub „wyspy” (zob. HAL; HAHAT). W G „ludy”, a w V „wyspy”.
10   Komentarze są co do tego zgodne – zob. już B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. XV i 284 czy K. Marti, 
Das Buch Jesaja, s. 285. Inaczej jednak U. Berges, Jesaja 40-48, s. 223.225-226, którego interpretacja 
bazuje na pierwotnym związku z 41,21-29.
11   Jak chciałby K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 170. Do potencjalnej scenerii pierwszej Pieśni o słudze 
JHWH zob. poniżej.
12   J.  Paściak, Izajasz wieszczem Chrystusa, s.  102, opowiada się za  pierwotną przynależnością 
w.5-9 do tej Pieśni; tak samo pomimo zauważonych trudności J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 209; 
J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 210-213.
13   Wyjątkami są Iz 44,2 i 49,25, ale jest to prawdopodobnie wynik wtórnego rozszerzenia (do 44,1 
zob. powyżej, a do 49,25 H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 11-12.16.18). Jak widać, formuła ta jest 
rozmieszczona bardzo nierównomiernie. Zob. też G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 51.
14   Do tego zob. poniżej. Wprawdzie zamiast o podźwignięciu i sprowadzeniu z powrotem plemion 



3.1. Księga Izajasza 42,1-4

129

się słowo db,[,, a  42,5-7 są  językowo spokrewnione z  fragmentami mówiącymi 
o Cyrusie: „wzięcie (qzx) za rękę” pojawia się w 45,115, powołanie (arq) w 45,3-416, 
wyrażenie qd,c,B. w 45,13 (z rw[ hi). Jak się wydaje, 42,5-9 jest wyrocznią skierowaną 
do „Cyrusa”17. Wtedy nie mogłaby być pierwotną kontynuacją Pieśni 42,1-418.

Morfokrytycznie perykopę określa się chętnie jako prezentację przez króla JHWH 
nowo ustanowionego urzędnika swojemu niebiańskiemu dworowi19. Urzędnikiem 
takim może być ziemski król20. Bliską paralelę odnajdujemy się w 1Sm 9,15-17 opo-
wiadającym o desygnacji, wyznaczeniu Saula na króla21, w ramach którego JHWH 
oświadcza Samuelowi: vyaih' hNEhi22. Ponieważ Izrael wraz z narodami w żaden sposób 
nie mogą uchodzić za ziemski dwór23, to mamy najprawdopodobniej do czynienia 
z naradą tronową w niebie, jak w 1Krl 22,17-23; Iz 6; Hi 1,6-12; 2,1-7a; Za 3,1-524. 
Ponieważ sceneria nie został wyraźniej zarysowana, to pozostaje w pewnej mie-
rze niepewna25. Nawet jeśli domyślnymi odbiorcami są  z  pewnością Izraelici, 

Izraela mówi o przymierzu (por. też 54,10; 55,3), ale w sensie zobowiązania na rzecz ludu, tak że jest 
tożsamy znaczeniowo z paralelnym rAa odniesionym do narodów. Oba rzeczowniki, tyrIB. i rAa, stoją 
dla ocalenia, powodzenia czy życia w ogóle Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 234-235. Do znaczenia 
słowa tyrIB. przede wszystkim E. Kutsch, „tyrIB.”, THAT I, kol. 339-352.
15   W Dtiz jeszcze w 51,18 w odniesieniu do Jerozolimy i w 41,13 (bez przyimka b) do Izraela.
16   I być może w 41,25 (ale konieczna byłaby korekta tekstu – do  tego K. Elliger, Deuterojesaja 1, 
s. 173. W Dtiz mowa jest też o powołaniu Izraela (np. 41,9; 43,1) czy sługi JHWH (49,1).
17   Do tego zob. poniższą analizę tego fragmentu.
18   H.D. Preuβ, Deuterojesaja, s. 95: 42,5-7(9): wtórnie w tym miejscu wstawiona pierwotna pery-
kopa o Cyrusie (Kyroslied); K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 229-231: pierwotna wyrocznia (ściślej, dys-
putacja cytująca wyrocznię) o Cyrusie, która redakcyjnie poprzedzona została przez Pieśń o słudze 
Pana (zob. też H.J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.709). Najczęściej uważa się 42,5-7(.8-9) za wtórne 
rozszerzenie/a Pieśni (zob. już B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 284.286), tak że U. Berges, Jesaja 40-48, 
s. 233, w tezie takiej dostrzega konsensus komentatorów. Dotyczy to też badaczy, którzy jednocześnie 
odrzucają powiązanie tych wierszy z osobą Cyrusa (zob. np. E. Haag, „Bund des Volkes, Licht der 
Heiden (Jes 42,6)”, w: Glaube an Jesus Christus, s. 30-36, zwł. s. 35-36). Inaczej J.D.W. Watts, Isaiah 
34–66, dla którego slugą w 42,1-7 jest Cyrus.
19   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 200-201; tak też np. G. von Rad, Teologia Starego Testamentu, 
s. 555 czy L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 346. 
20   Tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 78, według którego nie może to być wyznaczenie proroka, 
już chociażby z powodu obecności świadków.
21   Zob. zwł. E. Haag, „Die Botschaft vom Gottesknecht. Ein Weg zur Überwindung der Gewalt”, 
w: Gewalt und Gewaltlosigkeit im Alten Testament, s. 177-178, widzący w słudze charyzmatycznego 
przywódcę-zbawiciela.
22   Można by też przywołać wyznaczenie Gedeona, charyzmatycznego przywódcy w Sdz 6,11-16 czy 
Dawida w 1Sm 16,1-13. Wg G. von Rad, Teologia Starego Testamentu, s. 555 przyp. 24, paralelą jest 
prezentacja Salomona jako następcy tronu w 1 Krn 28,1nn.
23   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 200-201; inaczej U. Berges, Jesaja 40-48, s. 225-226.
24   Zob. też K.  Baltzer, „Zur formgeschichtlichen Bestimmung der Texte vom Gottesknecht”, w: 
Probleme biblischer Theologie, s. 31; M.S. Kee, „The Heavenly Council and its Type-scene”, JSOT 31 
(2006), s. 262-273; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 202.
25   Zob. O.H.  Steck, Gottesknecht und Zion, s.  4-5; J.L.  Koole, Isaiah III. 1, s.  214, który uważa, 
że mowa jest zaadresowana do Izraela; podobnie W.A.M. Beuken, „Mišpāṭ: The First Servant Song 



3. Pieśni o słudze JHWH

130

to nie przekreśla to fikcyjnego wyobrażenia niebiańskiego dworu26. Jeśli scenerią 
byłaby dworska narada w niebie, to wskazywałaby na prorockie powołanie sługi 
(1Krl 22,17-2327 i Iz 6) i odpowiadałaby jeremiaszowo-deuteronomistycznej regule 
dotyczącej prawdziwego proroctwa z Jr 23,18.2228. W analizowanej Pieśni o słudze 
JHWH nie ma naradzania się władcy z dworzanami29, a następuje jedynie ogłosze-
nie decyzji władcy. Motyw niebiańskiej narady królewskiej był wykorzystywany 
w starotestamentowym profetyzmie. Jak się wydaje, doszło do zlania się wątków 
królewskich i prorockich. 

Prezentacja sługi rozpoczyna się deiktycznym !he (w.1). W przypadku central-
nego dla Pieśni pojęcia db,[, zasadnicze rolę odgrywa relacja lojalności łącząca sługę 
z jego panem (!Ada'). Gdy panem jest JHWH, to sługa jest zaszczytnym tytułem, 
którym w Biblii Hebrajskiej obdarzano Mojżesza, patriarchów, przede wszystkim 
królów, ale i proroków30. Stąd trudno byłoby tylko na podstawie występowania 
tego pojęcia rozstrzygnąć, jak mamy w Pieśniach go postrzegać. Rozważania mor-
fokrytyczne wskazują na dwie możliwości: król31 albo prorok32. Sługa jest trzymany 
czy raczej wspierany (%mt, impf.) przez Boga JHWH (por. Iz 41,10 czy Ps 41,13)33. 
Choć w Starym Testamencie nie pojawia się w rytuale powołania króla34, to na takie 
powiązanie może wskazywać wzmianka z cylindra Cyrusa (linia 12)35. 

and Its Context”, VT 22 (1972), s. 3.25.
26   Por. też fikcyjną scenerię Deuteroizajszowych mów sądowych (np.  41,21-29); do  tego zob. już 
powyżej.
27   O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 5, odnajduje w 1Krl 22,19-22 podobne do pierwszej Pie‑
śni elementy: w.20a – zadanie proroka, w.22a – sposób wykonania zadania, w.22bα – zapewnienie 
o powodzeniu.
28   Jeremiaszowo-deuteronomiczny przynajmniej w obecnej postaci tekstu – zob. G. Wanke, Jeremia 
1, s. 212-214; W.H. Schmidt, Jeremia 21-52, s. 37 przyp. 2 i s. 46-47.
29   Stąd wg K. Baltzer, „Zur formgeschichtlichen Bestimmung der Texte vom Gottesknecht”, s. 31, 
Pieśń zaczyna się w momencie, gdy władca podejmuje decyzję.
30   Do tego zob. powyżej (komentarz do 41,8-13) i tam przywołana literatura.
31   Za taką interpretacją opowiada się przede wszystkim O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 18-26; 
ale też E. Haag, „Die Botschaft vom Gottesknecht”, s. 178-179; S. Grätz, „Die unglaubliche Botschaft: 
Erwägungen zum vierten Lied des Gottesknechts in Jes 52,13-53,12*”, SJOT 18 (2004), s. 187-188, 
który przywołuje staroperskie teksty, w których król wybrany i stworzony przez boga jest propagato-
rem prawa, ze szczególnym uwzględnieniem troski o słabych w wymiarze ogólnoświatowym. 
32   M.in. C. Westermann, „db,[,“, THAT II, kol. 194. Wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 203-204, w Pieśni 
nie sprecyzowano, na jaką funkcję pojęcie to wskazuje (ale zob. poniżej).
33   Jest to właściwie synonim zxa – zob. H.H. Schmid, „zxa”, THAT I, kol. 107-110, tu kol. 108; do zna-
czenia zob. HAHAT i U. Berges, Jesaja 40-48, s. 228; a także J. Goldingay, D. Payne, A Critical and 
Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume I, s. 209-210, którzy rekonstruują hipotetyczny rytu-
ał, w którym kapłan czy prorok kultowy miał brać za rękę króla podczas jego prezentacji.
34   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 202-203. Do tego sceptycznie J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 215.
35   Zob. J. Jeremias, „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied (Jes. XLII 1-4)”, VT 22 (1972), s. 34 (też TUAT 
I/4, s. 408); podobnie O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 19-20, który powołuje się na Ps 63,9 jako 
psalm Dawidowy, a za nim K. Baltzer, „Zur formgeschichtlichen Bestimmung der Texte vom Gotte-
sknecht”, s. 35 i U. Berges, Jesaja 40-48, s. 227.



3.1. Księga Izajasza 42,1-4

131

W paralelnym półwierszu sługa został nazwany „wybranym” czy „wybrańcem” 
– ryxiB', który nierzadko jest pojęciem paralelnym do db,[, (np. Ps 89,4; 105,6). Kon-
cepcja wybrania wywodzi się z ideologii królewskiej, co dotyczy też paraleli sługa/
wybrany. Natomiast nigdy nie mówi się o wybraniu proroka36. Deuteroizajasz nie 
wiąże żadnych nadziei z potomkami Dawida, a wybrańcem w 43,20 i 45,4 jest Izra-
el37. Wiele łączy więc sługę z Pieśni z Izraelem w innych tekstach Dtiz38. Tutaj jednak 
paralela wybrańca i sługi mogłaby bez trudu nawiązywać do ideologii królewskiej39. 

Bóg sługę, którego wybrał, darzy uznaniem (pf.)40. hcr1 wyraża Bożą (zaimkowe 
użycie yvip.n:)41 akceptację42. Czasownik ten nie pojawia się więcej w Dtiz43. JHWH 
obdarzył sługę również swoim duchem. O Bożym x;Wr Biblia Hebrajska mówi 47 
razy (z tego 20 razy z suf.). Mogą się z nim wiązać niezwykłe możliwości, i to róż-
nego rodzaju (np. Rdz 41,38; Dn 4,5[nn]). Wyobrażenie o duchu Bożym zdaje się 
być zakorzenione w tradycjach o charyzmatycznych przywódcach i ekstatycznych 
prorokach (Lb 24,2; Sdz 14,6.19; 15,14; Ez 11,5 itd.), do których można by zaliczyć 
też Saula (1Sm 10,6; 11,6; 19,23-24). Za to praktycznie nie pojawia się w profety-
zmie piśmiennym44, być może dlatego że na ducha powoływali się prorocy zbawie-
nia (Heilspropheten; por. 1Krl 22,21-24). Zmienia się to dopiero w czasach powy-
gnaniowych, gdy profetyzm zaczął być ujmowany jako działanie ducha (Ne 9,30; 
2Krn 15,1; 20,14; 24,20)45. Natomiast duch Boży bywa nieraz powiązany z instytucją 

36   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 215.
37   Zob. powyższy komentarz do 45,4 oraz H. Wildberger, „rxb”, THAT I, kol. 275-300, zwł. kol. 275-
279.290-292; też L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 100.
38   Do tego szerzej U. Berges, Jesaja 40-48, s. 225.
39   Zob. H. Wildberger, „rxb”, kol. 291 oraz E. Haag, Die Botschaft, s. 178; O.  Kaiser, Der königliche 
Knecht, s. 21; J. Jeremias, „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied”, s. 34.
40   Pf. mogłoby się wiązać z wyrażaniem uczuć – zob. Gesenius’ Grammatik, § 106g.
41   C. Westermann, „vp,n<”, THAT  II, kol. 71-96, tu kol. 92 (zob. też U. Berges, Jesaja 40-48, s. 228; 
T.  Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s.  205), przypisuje temu wyrażeniu znaczenie „in-
tensywnej intencjonalności”, tym bardziej że  Bóg mówi o  swojej „duszy” w  1. os. jeszcze tylko 
w 1Sm 2,35.
42   Paralelne pojęcia to #px i bha, ale hcr mocniej uwypukla wymiar subiektywny, tak że może odno-
sić się do samowolnej decyzji (por. Est 1,8). Profanicznie czasownik ten pojawia się prawie wyłącznie 
w tekstach mądrościwych (np. Prz 14,35), typowy jest zaś dla kapłańskiej teologii kultowej, w ramach 
której to terminus technicus dla przyjęcia daru ofiarnego (Kpł 1,4; 7,18 itd.). Zob. przede wszystkim 
G. Gerleman, „hcr”, THAT II, kol. 810-812; też O.  Kaiser, Der königliche Knecht, s. 21-22 i K. Elliger, 
Deuterojesaja 1, s. 203, dla którego podkreśla on swobodny wybór JHWH. 
43   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 215-216. Spotykamy jedynie jeszcze hcr2 w 40,2 (zob. HAHAT).
44   Z wyjątkiem Oz 9,7, nawiązującym do tradycji charyzmatyków; Mi 3,8 (późniejsza glosa – do tego 
H.W. Wolff, Dodekapropheton 4: Micha, s. 61); Iz 30,1; 31,3, w których wykorzystane zostały tradycji 
o wojnach JHWH, zgodnie z którymi tylko Bóg przez swego ducha może przynieść ocalenie.
45   Zob. R. Albertz, C. Westermann, „x;Wr”, THAT II, kol. 726-753; dalej też G. Fohrer, Das Buch Jesaja 
3, s. 49. Z okresem powygnaniowym trzeba wiązać również Lb 11,25b.29, gdzie spotykamy najbliższe 
pierwszej Pieśni o słudze sformułowania l[; x;Wr !tn (zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exe‑
getical Commentary on Isaiah 40-55 Volume I, s. 214) i gdzie dar ducha powiązany jest z prorokowa-
niem (całego ludu; por. Jl 3,1n; do tego zob. H. Seebass, Numeri 2, s. 52-53). Wiersze te są późniejsze 



3. Pieśni o słudze JHWH

132

króla. Począwszy od 1Sm 16,13-14 staje się stałym elementem urzędu królewskiego. 
W szczególny sposób należy do wyposażenia mesjańskiego króla w Iz 11,2, którego 
cechują typowo mądrościowe, niepolityczne przymioty. W powiązaniu z określe-
niami „sługa”, „wybraniec” wskazuje niewątpliwie na królewską godność sługi. Jak 
się okaże (por. 42,2-3), w pierwszej Pieśni (oraz w Iz 61,1) dochodzi do połączenia 
się elementów charyzmatycznych, królewskich z urzędem prorockim46. Duch jest 
wyposażeniem sługi, dzięki któremu ma zrealizować swoje zadanie. W Dtiz w 40,13-
14 (por. też Iz 11,2-5) duch Boży decyduje o „ścieżce miszpat (jP'v.mi)” i „drodze 
zrozumienia” (paralelizm), tj. właściwym i prowadzącym do powodzenia i szczęścia 
funkcjonowaniu Bożego stworzenia47. jP'v.mi pochodzi więc od Boga48. Trzykrotnie 
występujący jP'v.mi jest centralnym, kluczowym pojęciem w tej Pieśni. Czasownik 
jpv odnosi się do przywrócenia porządku danej społeczności, naruszonego nie-
właściwym postępowaniem, najczęściej, ale niekoniecznie, w ramach postępowania 
sądowego. Sądzenie jest działaniem Bożym lub przywilejem czy zadaniem króla 
(1Sm 8,5-6.20; 1Krl 3,9.28 itp.) i urzędników królewskich (~yrIf'; por. Wj 2,14) czy tzw. 
sędziów (Sdz 3,10; 4,4 itd.). Rzeczownik jP'v.mi występuje prawie wyłącznie w kon-
tekście prawno-sądowym, oznaczając akt przywrócenia naruszonego niewłaściwym 
postępowaniem porządku danej społeczności, czyli wyrok sądowy (terminus tech‑
nicus), tj. określenie, kto jest winnym (skazanie) lub niewinnym (wtedy jest znacze-
niowo bliski ocaleniu, ratunkowi), także propozycję wyroku czy roszczenie prawne, 
a w szerszym sensie to, co się komuś należy (np. biednemu) lub co jest właściwe. 
Może więc być też prawem w sensie ustanowionego prawa, przepisów prawnych 
(głównie w pl.). W wypowiedziach teologicznych sędzią jest Bóg, który ostatecznie 
rozstrzyga spór. Boże jP'v.mi to wydany przez Boga wyrok, ale i przez Niego ustanowio-
ny porządek oraz Jego roszczenie. W szczególności termin ten odnosi się do Bożych 
praw i przykazań (przeważnie w pl.)49. Ze względu na królewskie wyposażenie sługi 
jP'v.mi zdaje się tu być z nim powiązany. O. Kaiser podkreśla związek urzędu królew-
skiego z troską o zachowanie prawa (Iz 8,23-9,6; Ps 72,1-4): król, podporządkowując 
sobie wrogie narody, zaprowadza zamierzony przez Boga porządek, naznaczony 
Bożym prawem (por. Ps 2). Sprawiedliwość sądowa i światowe panowanie króla znaj-
dować miały swój wyraz w pokonaniu wrogów (Iz 9,3-4; Za 9,9-10, do czego można 

od Pieśni o słudze JHWH (zob. poniżej), a sformułowanie jest przypuszczalnie zależne od Iz 42,1.
46   Zob. R. Albertz, C. Westermann, „x;Wr”, kol. 726-727 i 750; też Slawik, „Egzegeza Księgi Izajasza 
61,1-11”, s. 61-62.
47   K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 50-54, zwł. s. 53-54. W.A.M. Beuken, „Mišpāṭ”, s. 10-11, interpretuje 
oba te wyrażenia jako bieg historii; za nim J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 216, który wysnuwa z  tego 
wniosek, że  duch daje słudze wgląd w  Boży plan zbawienia świata i  siłę, by  sprawić, że  zbawcza 
sprawiedliwość zatriumfuje w historii.
48   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 205.
49   Zob. G. Liedke, „jpv”, THAT II, kol. 999-1009; a także J. Szlaga, „Analiza filologiczna Iz 42,3b”, 
s. 14-15. Jako przykazania chce rozumieć prawo T. Brzegowy, „Męka i śmierć Mesjasza według pieśni 
Izajasza o Słudze Jahwe”, s. 39; podobnie K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 174.176, w ramach identyfikacji 
sługi z Mojżeszem.



3.1. Księga Izajasza 42,1-4

133

by dodać Ps 72,8-11)50. Dla J. Jeremiasa jP'v.mi, przynależący do królewskiej roli sługi 
(Iz 9,6; Jr 23,5), oznacza nie tyle jego decyzje sądowe, ile królewskie zarządzenia, 
będące znakiem jego panowania w świecie51. C. Westermann wiąże jP'v.mi z mowami 
sądowymi z 41,1-5.21-29, w których JHWH, odrzucając roszczenie boskości innych 
bogów, dowodzi, że jest jedynym prawdziwym Bogiem. Wyrok taki ma się stać dzięki 
misji sługi światłem niosącym życie, ocalenie narodom52. K. Elliger w oparciu o 40,27 
wychodzi poza czysto sądową interpretację i widzi w jP'v.mi decyzję Władcy świata, 
której treścią jest to, co Bóg czyni, a co w pewnym sensie sprowadza się do wyro-
ku skazującego Babilon i ułaskawieniu Izraela53. W.A.M. Beuken, bazując zarówno 
na 40,14, jak i 40,27, rozumie jP'v.mi jako bieg historii, w którym Bóg ustanawia pa-
nowanie sprawiedliwości54. A co w takim razie oznacza wyrażenie „zanieść miszpat 
(jP'v.mi) narodom”? Sens yAG w odróżnieniu od ~[' bazuje nie tyle na pokrewieństwie, 
ile na politycznym i terytorialnym wymiarze społeczności, odpowiada więc miej 
więcej takim wielkościom jak królestwo, społeczeństwo czy państwo w wymiarze 
społeczno-politycznym. Gdy słowo yAG nie odnosi się do Izraela, to w pl. oznacza inne 
narodów, które nie służą JHWH55. Czasownik acy hi. oznacza „wynosić”, „wypro-
wadzać” itp.56, a w Iz 48,20 został użyty paralelnie do dyGihi i [:ymiv.h;, czyli „głosić” czy 

50   Der königliche Knecht, s. 23-26, który wymienia również Ps 89,15, choć mowa jest tam o Bożym 
tronie; Ps 101, choć trzeba by wtedy opierać się jedynie na jego nagłówku; Ps 2,7-9, gdzie brak pojęcia 
jP'v.mi. Podobnie S. Grätz, „Die unglaubliche Botschaft”, s. 188; E. Haag, Die Botschaft, s. 174.179n: 
przywrócenie prawnego porządku społeczności narodów. 
51   „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied”, s. 35, który sądzi jednak, że w tej Pieśni za każdym razem słowo 
to użyte zostało w nieco innym znaczeniu - do tego słuszna krytyka w J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 217. 
Co najwyżej można by rozważać, czy jP'v.mi nie jest tutaj postrzegany czy naświetlany z nieco różnych 
perspektyw. 
52   Das Buch Jesaja, s. 79-80 i podobnie W. Pikor, „Izajaszowy sługa Jahwe a nowe przymierze. Anali-
za kontekstualna Iz 42,1-9”, ZN KUL 194 (2006), s. 25-29; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 226. Interpretacja 
C. Westermanna zdaje się zakładać, że obecna kolejność perykop jest pierwotna, co jest jednak mało 
prawdopodobne (zob. powyżej). Nie mniej kontekst Dtiz usprawiedliwia takie ujęcie. Z kolei J. Gol-
dingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume I, s. 216, uważają, 
że usprawiedliwiający wyrok JHWH, choć nie jest skierowany przeciwko narodom, to nie jest też 
podjęty z myślą o nich – narody są tylko świadkami, publicznością ogłaszanego wyroku. Jednak 49,6 
zdaje się podważać taką interpretację.
53   Deuterojesaja 1, s. 206-207. Poza wyłącznie jurystyczne rozumienie tego pojęcia wychodzi rów-
nież podobnie J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 210: królewskie sprawiedliwe administrowanie (odpo-
wiadające charakterowi bóstwa).
54   „Mišpāṭ”, s.  4-27, zwł. s.  25 (zob. już powyżej): Bóg stwarza w  historii nową sądową sytuację, 
w której zapanuje sprawiedliwość, a  tym samym nie rezygnuje z prawnego znaczenia słowa jP'v.mi. 
J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 217-218, dzieli proponowane interpretacje jP'v.mi na religijno-etyczne (dok-
tryna zbawienia), jurystyczne i bardziej polityczne, opowiadając się za tą ostatnią grupą.
55   Zob. A.R. Hulst, „~[;/yAG”, THAT II, kol. 290-324.
56   W połowie przypadków w Biblii Hebrajskiej służy do opisu czynów Bożych, aktów zbawienia, 
a przede wszystkim wyprowadzenia z Egiptu (także dla stwarzania, ale nigdy w sensie stworzenia 
czegoś po raz pierwszy, por. Jr 10,13; Ps 135,7 czy Iz 40,26) – zob. E. Jenni, „acy”, THAT I, kol. 755-761.



3. Pieśni o słudze JHWH

134

„ogłaszać” (por. też q. w 45,23; 48,3 55,11)57, gdzie radosne przesłanie o odkupieniu 
sługi Jakuba ma być zwiastowane „po kraniec ziemi”58, co odpowiada zresztą ~yYIai 
z 42,4. Sformułowanie takie pojawia się jeszcze tylko w Ps 37,6 (por. też Jr 51,10). 
W szczegółach konstrukcja nie jest identyczna, gdyż jP'v.mi (paralelnie z qd<c,) opa-
trzony jest suf. (odnoszącym się do adresata psalmu), a podmiotem czasownika jest 
Bóg, co więcej, powiązana jest z porównaniem do światła (czasownik związany jest 
nie tyle z jP'v.mi, ile ze światłem)59. Zdaje się oznaczać nie tylko wywiedzenie na jaw 
racji ufającego Bogu (co wzmacniają porównania ze światłem), ale w konsekwencji 
również obdarzenie błogosławieństwem (por. w.11; w przeciwieństwie do niegodzi-
wych). jP'v.mi bywa nieco częściej dopełnieniem czasownika acy w q. (Ps 17,2; Oz 6,5; 
Ha 1,4.7; por. też Iz 51,4). Nawet jeśli z powodu użycia q. wnioski odnośnie do hi. 
trzeba formułować ostrożnie, to miejsca te wskazują, że w pierwszym rzędzie mowa 
jest o zwiastowaniu, choć nie należy go jednoznacznie oddzielać od realizacji czy 
wprowadzenia w życie jP'v.mi60. Na faktyczne zaprowadzenie Bożego jP'v.mi wskazują 
przede wszystkim w.3b-4. Niezwyczajny jest szyk ostatniego zdania w w.1: nacisk 
położony jest na początkowy jP'v.mi61, a w drugiej kolejności na jego adresatach, zaś 
sposób realizacji stoi na końcu jako najmniej znaczący element zdania. Reasumując, 
słudze zlecono zostało zadanie głoszenia jP'v.mi, które jest Bożym jP'v.mi, Bożym kró-
lewskim ustanowieniem. Sens jP'v.mi wykracza poza ścisłe prawno-sądowe znaczenie, 
jP'v.mi jest korzystny dla narodów (por. też w.3a)62, więcej, jest przez nie wyczekiwany 
(w.4b; por. też 49,6). Takie boskie władcze zarządzenie jest tożsame ze zbawiennym 
panowaniem JHWH63.

57   Tak też HAHAT (hi. 2m, s. 483); zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 207 i powyższy komentarz 
do 48,20.
58   W Dtiz hi. poza 42,3 i 40,26 występuje jeszcze w 43,8 (zob. powyższy komentarz do tego wiersza); 
43,17 i 54,16.
59   Zob. tłumaczenie tego Psalmu w  M.  Dahood, Psalms I, s.  225; H.-J. Kraus, Psalmen 1, s.  285; 
B.  Weber, Werkbuch Psalmen I, s.  176. Co  więcej, Psalm jest najprawdopodobniej późniejszy niż 
analizowana Pieśń (do datowania Ps 37 zob. H.-J. Kraus, Psalmen 1, s. 288).
60   Jak chciałby J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 218, a jeszcze bardziej zdecydowanie U. Berges, Jesaja 40-48, 
s. 229, według którego na pierwszy plan ma wybijać się wprowadzenie jP'v.mi. W rzeczywistości za taką 
interpretacją jednoznaczniej przemawiać może jedynie Ha 1,7 (zob. W. Rudolph, Micha – Nahum – 
Habakuk – Zephanja, s. 207), zaś dla Iz 51,4; Oz 6,5; Ha 1,4; Ps 17,2 HAHAT (q. 2n; s. 481) zasadnie 
proponuje znaczenie „wychodzić na jaw” – do problematycznego tekstowo i zależnego od pierwszej 
Pieśni o słudze JHWH Iz 51,4 zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 154.177-179; do również 
niepewnego tekstowo Oz 6,5 zob. H.W. Wolff, Hosea, s. 134; J. Jeremias, Der Prophet Hosea, s. 79 i 87 
(i przyp. 25); do Ha 1,4 zob. H.-J. Fabry, Habakuk / Obadja, s. 194, który dostrzega zależność Dtiz 
od Ha; W. Rudolph, Micha – Nahum – Habakuk – Zephanja, s. 200-201. Jednak przeważnie jP'v.mi 
zdaje się nieść konkretne konsekwencje (do Ps 17,2 zob. H.-J. Kraus, Psalmen 1, s. 130; P.C. Craigie, 
Psalms 1-50 [bez s.]). 
61   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 217.
62   Zob. też J.  Scharbert, Deuterojesaja – der ‘Knecht Jahwes’?, s.  17, według którego jP'v.mi to Boża 
decyzja zmieniająca życie adresatów na lepsze.
63   Tak H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, w: Die Botschaft und die Boten, s. 282. Podobnie 



3.1. Księga Izajasza 42,1-4

135

W.1 ma  bardzo staranną budowę. Składa się z  dwóch (par) paralelizmów. 
W pierwszym (w.1a) w emfatycznej pozycji (na początku, po wprowadzającym 
deiktycznym !he) umieszczono „sługę mego” i „wybrańca mego”, którym towarzyszą 
bezspójnikowe zdania względne. Drugi paralelizm (w.1b) mówiący o wyposażeniu 
i misji sługi jest zbudowany chiastycznie. Co więcej, jeśli wziąć pod uwagę czasy 
użytych w tym wierszu czasowników, to też zostały rozmieszczone chiastycznie: 
środek wiersza mówi o wybraniu i wyposażeniu sługi w pf., a ramy o ciągłym wspar-
ciu sługi podczas wypełnienia jego misji w impf.64 Obie środkowe linie łączy też 
Boże yvip.n:/yxiWr. Sługa jest podmiotem tylko w ostatnim zdaniu65.

Skoro ma sprawić, by jP'v.mi, zbawienne panowanie Boga stało się znane wszyst-
kim narodom, zaskakuje, że sługa ma być tak cichy (w.2). Pierwszy czasownik q[c 
oznacza przede wszystkim głośną reakcję na doświadczone nieszczęście, by ktoś 
usłyszał i pomógł. W szczególności bywa apelem skierowanym do społeczności 
prawnej o interwencję66. Sługa nie miałby powodu, by wołać o pomoc, by wznosić 
skargę67. W świetle czwartej Pieśni o słudze JHWH (53,4.7) mogłoby chodzić o to, 
że broniąc się, nie będzie chciał skarżyć się na nieprawość ani obwiniać narodów68. 
Jednak biorąc pod uwagę bezpośredni kontekst, tj. całość tego wiersza, a także za-
danie sługi z w.1bβ, czasownik trzeba rozumieć w szerszym sensie głośnego wołania 
(por. Wj 5,8)69. Jego forma oboczna q[z w Jr 20,8a odnosi się do prorockiego zwiasto-

L.  Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s.  99-100: zbawczy porządek (choć w  tłumaczeniu używa 
słowa „praworządność”) i analogicznie J. Szlaga, „Analiza filologiczna Iz 42,3b”, s. 15. Do pewnego 
stopnia podobnie G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 49: porządek i prawo Bożego panowania i Jego woli, 
które muszą być przestrzegane, stąd pojęcie ma  być bliskie prawdziwej religii (jako „prawda” lub 
„religia” już J. Wellhausen – za HAL; podobnie K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 285-286 czy J. Paściak, 
Izajasz wieszczem Chrystusa, s. 104).
64   Tak też J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume I, 
s. 213 i J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 215; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 227.
65   Jak zauważa U. Berges, Jesaja 40-48, s. 224, w w.1a-ba mamy 6 razy formy w 1. os.
66   W połowie przypadków wołanie o pomoc skierowane jest do Boga (przede wszystkim w skargach 
jednostki, np. Ps 9,13; 77,2, ale też narodu – Wj 2,23-24 itd.). Bóg najczęściej reaguje na takie wołanie 
(Wj 3,7, ale inaczej w Lm 3,8; Hi 19,7). Do tego zob. R. Albertz, „q[c”, THAT II, kol. 568-575. W Dtiz 
pojawia się jeszcze tylko we wtórnym 46,7 (tzw. warstwa bożków) – zob. powyżej i H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 2, s. 90-91.
67   Tak O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 27, powołując się na Iz 46,7, co miałoby też wyjaśniać 
milczenie „na zewnątrz” (w.2b), a za nim S. Grätz, „Die unglaubliche Botschaft”, s. 188 przyp. 18. Jak 
słusznie zauważa K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 209, oznaczałoby to, że prezentacja urzędnika nagle 
zajęłaby się jego osobistym losem. Z kolei J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Com‑
mentary on Isaiah 40-55 Volume I, s. 217, przyjmują zmianę podmiotu pomiędzy w.1bβ a w.2, tak 
że miałoby chodzić o reakcję odbiorców na ogłoszony jP'v.mi. Jednak nic nie wskazuje na postulowaną 
zmianę podmiotu.
68   Zob. S. Grätz, „Die unglaubliche Botschaft”, s. 200 przyp. 62, który w 53,7 widzi reinterpretację 
motywu z 42,2.
69   Zob. HAL; tak też J. Jeremias, „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied”, s. 35; C. Westermann, Das Buch 
Jesaja, s. 80; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 210, który przywołuje dodatkowo użycie tego czasownika 
w pozostałych koniugacjach: ni. w Sdz 7,23-24; hi. w 1Sm 10,17; pi. w 2Krl 2,11.



3. Pieśni o słudze JHWH

136

wania sądu, katastrofy70. Pozostałe użyte w tym wierszu czasowniki są znaczeniowo 
neutralne71. afn (z domyślnym lAq; por. np. Iz 42,11; 3,7 czy Hi 21,12) oznacza głośne 
mówienie lub wydawanie nieartykułowanych odgłosów (używany jest dla płaczu, 
radości, skargi żałobnej, modlitwy, sentencji, roszczenia prawnego), a rzeczow-
nik aF'm; może oznaczać prorockie zwiastowanie (Za 9,1 i in.), w tym zapowiedź 
nieszczęścia (Unheilsankündigung jak w Iz 13,1; 15,1; 17,1; Na 1,1 itd.)72. [mv hi. 
ma szerokie spektrum znaczeniowe (podobnie jak q.), które można sprowadzić za-
sadniczo do „sprawić, że (ktoś) usłyszy”. W zależności od kontekstu może oznaczać 
„głosić” (Pwt 4,10), „zwiastować” sąd lub zbawienie (Iz 52,7) czy przyszłe sprawy 
(Iz 41,22; 48,5), „podnosić okrzyk” wojenny (Jr 49,2). W Jr i Dtiz jest przede wszyst-
kim terminem dla prorockiego zwiastowania73. Zastanawiające jest przede wszyst-
kim #WxB;, „na zewnątrz”, tj. poza domem (por. Rdz 9,22), na ulicy, placu czy polu 
(por. Wj 21,19)74. Jeśli czasownik odnosi się do zwiastowania prorockiego, to jak 
rozumieć fakt, że poza domem nikt nie usłyszy zwiastowania sługi? Jeremiasz został 
wezwany do zwiastowania na placach czy ulicach (pl.) Jerozolimy (Jr 11,6)75. Czy 
to możliwe, by królewski sługa miał przemawiać jedynie w swoim pałacu76? W jaki 
sposób Boże zbawienne zarządzenia miałyby stać się znane? Jeśli wiersz miałby 
mówić o  wydawaniu edyktów czy wyroków sądowych w pałacu, to jakoś musiałyby 
one docierać do ludzi, tym bardziej że w ich zasięgu mają się znaleźć najdalsze 
narody (w.4)77. jP'v.mi w żaden sposób nie rozprzestrzenia się jak edykt królewski78. 
Czy sługa miałby zatem przemawiać jedynie w ukryciu, w konspiracji do grupy 
wybranych uczniów? Całość wiersza można interpretować jako łagodne, ciche 
mówienie, w czym sługa byłby sytuowany w opozycji do wcześniejszych proroków 

70   Zob. H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 281 (i przyp. 24): raczej dla groźby niż nagany. 
71   Zaś wg S. Grätz, „Die unglaubliche Botschaft”, s. 188 przyp. 18, miałyby być rozwinięciem począt-
kowego q[c.
72   Zob. F. Stolz, „afn”, THAT II, kol. 109-117, zwł. kol. 112-113.116 (takie znaczenie rzeczownika nie 
musi się wywodzić z lAq afn). Wg J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 219, lAq afn w 75% pojawia się w kontek-
ście czy sytuacji nieszczęścia, cierpienia.
73   Zob. H. Schult, „[mv”, THAT II, kol. 974-982, zwł. kol. 979.
74   Zob. HAL.
75   W Iz 33,7 „na zewnątrz” wznosi się skargę i płacze z powodu spustoszenia kraju.
76   J.L.  Koole, Isaiah III. 1, s.  291, przypuszcza, że  można w  tym widzieć przeciwieństwo sługi 
do świeckich władców. Podobnie wg U. Berges, Jesaja 40-48, s. 230-231, sługa posługuje się prawem, 
a nie przemocą, ale istnieje napięcie pomiędzy wyposażeniem sługi i zasięgiem jego misji, a sposo-
bem jej przeprowadzenia.
77   Wg C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 80, mowa jest o królu ogłaszającym po wstąpieniu na tron 
nowe prawo. Równie nieprzekonująco w K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 175-176 (i przyp. 244), sługa, 
królewski sędzia będzie mówił cicho, bo dysponuje wystarczającym autorytetem, by go słuchano, 
i będzie występować jedynie na  sali sądowej (na potwierdzenie swej tezy przywołuje jedynie Osy 
Arystofanesa); oraz w J. Homerski, „Zbawiciel zapowiedziany – sługa Pański (Iz 42,1-7; 49,1-6)”, w: 
W kręgu Dobrej Nowiny, s. 132, sługa nie będzie zabiegał o rozgłos. 
78   Koncepcja, którą słusznie krytykuje J. Jeremias, „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied”, s. 36.



3.1. Księga Izajasza 42,1-4

137

(począwszy od Amosa aż po Ezechiela)79. Najlepiej więc wystąpienie sługi rozumieć 
w kontraście do zwiastowania proroków przedwygnaniowych, co w szczególności 
dotyczy #WxB; (por. Jr 11,6), którzy głośno zwiastowali nadchodzący sąd. Sługa nie 
będzie ogłaszać kary i sądu, lecz nadchodzące zbawienie. Taka interpretacja nie 
tylko wyjaśnia zagadkowość w.2. ale również dobrze współgra z w.3a80. 

W w.3a działalność sługi opisana została w sposób obrazowy. hn<q', trzcina81 ra-
zem z czasownikiem #Wcr' pojawia się w 2Krl 18,21 (= Iz 36,6), obrazując nie tylko 
słabość Egiptu82, w którym nie można znaleźć oparcia, ale i szkodliwość czy wręcz 
absurdalność ufności pokładanej w Egipcie (przebija dłoń). Choć jest zgięta czy 
raczej złamana, to sługa83 jej nie rozerwie, nie rozczłonkuje (rbv q., który został 
obrazowo użyty m.in. dla upadku Egiptu w Ez 30,21-22, ludu Bożego w Iz 8,15; 
30,14, czy usunięcia nieprawości w Hi 24,20). Z kolei hT'v.Pi to przede wszystkim 
len (Wj 9,31), z którego wyrabiano knoty (w Dtiz jeszcze w 43,17). Przymiotnik 
hh,Ke, podobnie jak rdzeń hhk, używany był dla słabych, zmęczonych oczu (1Sm 3,2), 
bezbarwnych plam na skórze (Kpł 13)84. W przypadku knota lampy opisuje jego 
tlenie się, dające tylko słabe, blade światło85. Czasownik hbk w pi. jest używany 
w metaforycznym sensie dla zagłady (2Sam 21,17)86, a w Iz 43,17 q. w odniesie-
niu do knota dla całkowitej zagłady armii faraona87. Rozerwanie trzciny i zgasze-
nie knota oznaczają więc śmierć, zagładę88. Pomimo tego, że adresaci misji sługi, 
narody, są bliskie takiego ostatecznego losu, to działalność sługi w żaden sposób 

79   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 210; J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 220; a także wcześniejsi komenta-
torzy, tacy jak B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 285 czy G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 49-50.
80   Tak też H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 281.
81   W Dtiz wspominana jest jeszcze w 43,24 (aromatyczna jak w Jr 6,20; Ez 27,19) i 46,6 (wskaźnik 
wagi), choć ma i inne znaczenia: ramię (świecznika w Wj 25,31-36 czy kość ramienia w Hi 31,22) – 
zob. HAHAT.
82   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 213. Ptp. pass. używany jest przede wszystkim do osób („prze-
śladowany”, „uciskany”; zob. HAL).
83   Wprawdzie czasowniki w 3. os. sg. można by interpretować jako użyte z podmiotem nieokreślo-
nym „ktoś” (i tłumaczyć pasywnie), to jednak w pierwszej Pieśni w 3. os. sg. mówi się o słudze, tak 
że wiersze opisują jego misję. Nie ma też żadnego powodu, by doszukiwać się tutaj zmiany podmiotu 
dla czasowników w 3. os. – tak też J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 220. Do różnych prób ujęcia relacji 
rzeczowo-składniowych w tych wierszach zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 211-212.
84   Zob. HAL i E. Jenni, „!yI[;”, THAT II, kol. 261-262.
85   Za K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 211-212.
86   Zob. HAHAT (ptp. bez dopełnienia i z przeczeniem idiomatycznie dla braku ratunku: Am 5,6; 
Iz 1,31; Jr 4,4 = 21,12).
87   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 347-348. H.C.P. Kim, „An Intertextual Reading of “A Crushed 
Reed” and “A Dim Wick” in Isaiah 42,3”, JSOT 24 (1999), s. 113-124, chciałby odnaleźć aluzje po-
lityczne do działań Cyrusa, Alkesandra Wielkiego lub jakieś wyobrażenia eschatologiczne, widząc 
w trzcinie Egipt (Iz 19,6; 36,6; Ez 29,6-7), a w knocie Babilon (na podstawie Iz 43,16-17). Jednak 
rozszerzenie formuły posłańca z 43,16 wspomina najprawdopodobniej exodus z Egiptu, tak że knot 
odnosi się również do Egiptu (zob. K. Elliger).
88   J. Jeremias, „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied”, s. 36, dodaje ponadto przykłady użycia tych moty-
wów w babilońskich skargach (jednostki); zob. też U. Berges, Jesaja 40-48, s. 231.



3. Pieśni o słudze JHWH

138

nie przyczyni się do ich zguby. Uwypukla to emfatyczne nagromadzenie przeczeń 
(pięciu w w.2-3a)89, a może nawet sugeruje, że jest wręcz przeciwnie. W.2 ukazu-
jący misję sługi w opozycji do zwiastowania przedwygnaniowych proroków sądu 
(Unheilspropheten) mógłby prowadzić do wniosku, że te obrazowe sformułowania 
mają na uwadze Izraela90, za czym dodatkowo mogłaby przemawiać druga Pieśń 
o słudze JHWH (Iz 49,5-6: podwójna misja sługi nakierowana na Izraela i naro-
dy)91. Jednak jedynymi wprost wymienionymi odbiorcami jP'v.mi w tej perykopie 
są narody, i to zagrożone w swym bycie (ze strony Babilonu?). Alternatywa Izrael/
narody jest więc tutaj myląca92. Natomiast mało przekonujące jest doszukiwanie się 
za tymi obrazowymi wyrażeniami grup społecznie upośledzonych, słabych, którzy 
doświadczyli nieszczęścia, takich jak wdów i sierot93 czy poszkodowanych przed 
sądem94. Takie interpretacje nie znajdują żadnego uzasadnienia w motywach i ob-
razach z tych wierszy, lecz są wymuszone postrzeganiem sługi jako władcy, króla, 
będącego idealnym sędzią. 

W.2-3a tworzą jedną strofę95, która została sformułowana jedynie za pomocą 
przeczeń (pięciokrotne al{). Dowiadujemy się zatem, na czym misja sługi nie będzie 
polegała. Wprawdzie z negacji wynika również pozytywna treść, to jednak akcent 
spoczywa na działalności sługi stojącej w ostrym kontraście do głoszenia sądu, 
katastrofy przez przedwyganiowym proroków. Sługa ma ogłosić boskie, zbawienne 
jP'v.mi. Dominują konstrukcje czasownikowe (w w.2 trzy, a w w.3a mamy wprawdzie 
złożone zdania rzeczownikowe, ale ich zdania orzecznikowe są zdaniami czasow-
nikowymi), mowa jest więc o aktywności sługi. Wbrew pozorom chodzi nie tyle 
o sposób zwiastowania sługi, ile o treść jego przesłania. Misja sługi okazuje się być 
na wskroś prorocka96.

W.3b powtarza częściowo w.1bβ97, a w emfatycznej pozycji na początku zda-
nia umieszczono nowy element – określenie przysłówkowe tm,a/l,. Rzeczownik 
tm,a/ oznacza to, co trwałe, na czym można polegać, w relacjach międzyludzkich 
lojalność, wierność (synonimem może być ds,x,) czy uczciwość, a w odniesieniu 

89   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 224.
90   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 214; J. Jeremias, „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied”, s. 37; H.-J. 
Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 281; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 101.
91   Ten argument pojawia się w K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 214; zob. też J. Scharbert, Deuterojesaja 
– der ‘Knecht Jahwes’?, s. 21, który sądzi, że trzciną i knotem są prawdopodobnie wygnańcy. Do in-
terpretacji 49,5-6 zob. ich poniższą analizę.
92   Wg J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 222, że nie da rozstrzygnąć, czy chodzi o wygnańców, czy też o po-
gański świat.
93   Jak chcieliby O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 28; S. Grätz, „Die unglaubliche Botschaft”, s. 188.
94   Tak z kolei K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 176, który powołuje się na użycie #cr w 1Sm 12,3-4.
95   Zob. poniżej.
96   Tak też K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 214. 
97   Tym razem jednak wg J.  Jeremias, „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied”, s.  39, jP'v.mi to  prorockie 
zwiastowanie ułaskawienia Izraela (polisemia), co już ze względu na powtórzenie wyrażenia z w.1 
jest nieprawdopodobne. Do tego zob. też powyższy komentarz do w.1.



3.1. Księga Izajasza 42,1-4

139

do przedmiotu prawdziwość (to, co odpowiada rzeczywistości, np. prawdziwe słowa 
w Jr 9,4)98. W Dtiz pojawia się w sensie racji, słuszności w rozprawie przed sądem 
w 43,9, a z pewnością wtórnym rozszerzeniu 48,1 paralelnie do hq'd'c.99. Choć trudno 
zyskać pewność co do precyzyjnego znaczenia przysłówkowego, tym bardziej że z l 
nie pojawia się więcej w Starym Testamencie, to właśnie l sugeruje raczej kierun-
kowe czy celowe znaczenie, tj. „ku prawdzie”, czyli „rzeczywiście”100, lub jakościo-
we „wiernie”, „spolegliwie”101. Sens tego wyrażenia zależy ostatecznie od podziału 
na strofy102. Jeśli bowiem wiązać razem z w.4, którego treścią jest wypełnienie czy 
skuteczność misji sługi, to trzeba by się opowiedzieć za pierwszą możliwością, a jeśli 
z w.2-3a mówiących o zbawczej aktywności sługi, to bardziej przekonujące byłoby 
wskazanie na spolegliwość sługi w realizacji swego zadania. Choć opowiadam się 
za podziałem na równe strofy (w.2-3a i 3b-4)103, a tym samym za tłumaczeniem jako 
„rzeczywiście”, to jednak ze względu na powiązania pomiędzy strofami nie należy 
całkiem wykluczać drugiej możliwości.

W w.4 sięgnięto po dwa czasowniki z w.3a (w odwrotnej kolejności)104, ale tym 
razem odnosząc je nie do działania, ale osoby sługi. Tak samo jak w w.3a muszą być 
rozumiane obrazowo. Czasownik hhk wskazuje na słabość, wyczerpanie, brak sił105 
i miewa też dalsze metaforyczne znaczenie „być bojaźliwym” (por. pi. w Ez 21,12 
i przymiotnik w Iz 61,3)106. Podobnie #cr obrazuje słabość. Położenie sługi nie 
odbiega więc znacząco od położenia tych, którym ma zwiastować jP'v.mi107, lub 
może grozić mu niebezpieczeństwo znalezienia się w takim samym nieszczęsnym 

98   Zob. H. Wildberger, „!ma”, THAT I, kol. 201-209. W Dn 8,26 opisuje się nim prawdziwość religii 
izraelskiej wraz z przepisami jej prawa.
99   Zależny od 42,3 – zob. H.-J. Herminsson, Deuterojesaja 2, s. 215-221; tak już K. Elliger, Deutero‑
jesaja 1, s. 215. 
100   Tak K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  215, powołując się też na  Vrs; a  także G.  Fohrer, Das Buch 
Jesaja 3, s. 50; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 80; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 101; 
J. Scharbert, Deuterojesaja – der ‘Knecht Jahwes’?, s. 17; J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 222 (prawdopodob-
nie); U. Berges, Jesaja 40-48, s. 231; W.A.M. Beuken, „Mišpāṭ”, s. 25-26 (na podstawie 43,9 i swojej 
definicji jP'v.mi jako biegu historii interpretuje to wyrażenie jako prawdziwość zapowiedzi dotyczących 
aktualnej historii).
101   Tak zwł. O.  Kaiser, Der königliche Knecht, s.  28, ze  względu na  kontekst sądowo-królewski 
(za nim ponownie S. Grätz, „Die unglaubliche Botschaft”, s. 188) czy J.  Jeremias, „jP'v.mi im ersten 
Gottesknechtlied”, s. 37.
102   Za H.-J. Hermisson „Der Lohn des Knechtes”, s. 282. 
103   Do tego zob. też poniżej.
104   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 216; J. Jeremias, „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied”, s. 38 (chia-
stycznie); U. Berges, Jesaja 40-48, s. 232.
105   Czasownik w q. oznacza przede wszystkim „być słabym/zmęczonym”, „osłabnąć” czy „zgasnąć” 
(zob. HAL i komentarze), „stracić nadzieję”, „poddać się” (zob. HAHAT).
106   Zob. HAL. Na podstawie Pwt 34,7 K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 177, chciałby odnaleźć kolejne 
powiązanie z Mojżeszem.
107   Tak U. Berges, Jesaja 40-48, s. 223.



3. Pieśni o słudze JHWH

140

położeniu jak ci, do których jest posłany108. Sługa uzyskuje zapewnienie, obiet-
nicę109, że jego siły nie wyczerpią się, nie ogarnie go zniechęcenie, lęk ani się nie 
załamie czy zostanie złamany. Najwyraźniej sługa napotka opór w realizacji swojej 
misji, co do natury którego niczego się nie dowiadujemy110. 

Obietnica ta bezpośrednio łączy się z kolejną („aż do”) – wypełnienia zadania 
(w.4aβ). Zdanie to można traktować jako wariant lub rozwinięcie w.1bβ: #r,a'B' ~yv 
nawiązuje rzeczowo do ayciAy  ~yIAGl;, przy czym #r,a, trzeba pojmować jako całą za-
mieszkałą ziemię111. Ustanowienie czy zaprowadzenie na całej ziemi Bożego jP'v.
mi wynika z jego ogłoszenia narodom112. Podobnie jak w w.3b jP'v.mi stoi na końcu 
zdania, ale z powodu chiastycznej budowy znajduje się razem z  Atr"AT w środku 
chiazmu, a tym samym w pozycji emfatycznej. hr'AT, która wywodzi się od cza-
sownika hry hi., „uczyć”, w księgach mądrościowych nie posiadała szczególnego 
nomistycznego znaczenia, oznaczając naukę czy pouczenie mędrca, nauczyciela, 
rodziców (np. Prz 13,14 i Hi 22,22; matki w Prz 1,8; zob. też czasownik w Wj 35,34; 
Ps 45,5; Rdz 46,28). Zarówno w profetyzmie, jak i tradycjach deuteronomistycznych 
pojęcie to odzwierciedla bardziej myślenie mądrościowego niż kapłańskiego. Specy-
ficznie teologiczne znaczenie ma w przypadku tory kapłańskiej, tory (Tory) JHWH 
i Mojżesza. Udzielanie hr'AT było zasadniczą funkcją kapłana (Jr 18,18; Ez 7,26), 
polegającą na  informowaniu o  rozróżnianiu czystego od nieczystego, świętego 
od profanicznego (Ag 2,11-13; Kpł 11,46-47; 12,7-8 itd.). twOrAT w pl. to wiele poje-
dynczych regulacji kultowych. Słowem tym posłużyli się prorocy Ozeasz i Izajasz 
zainspirowani tradycjami mądrościowymi. Ze względu na fałszowanie hr'AT przez 
kapłanów, położyli akcent na Bożą Torę (hw"hy> tr:AT). Ozeasz rozumie hr'AT jako całość 
woli JHWH (przekazywanej już na piśmie: 4,6; 8,1.12). Dla Izajasza hr'AT to po-
jedyncze pouczenie, które może zbiegać się ze słowem prorockim (1,10; por. też 
8,16)113. Polemicznie używa tego terminu również Jeremiasz (6,19; 8,8; por. też 
31,33). U proroków pojęcie to występuje paralelnie do rb'D', hr'm.ai czy tyrIB.. hr'AT jako 
określenie całości woli JHWH nie ogranicza się do profetyzmy (np. Ps 1; 19B; 119), 
jest ona niosącym życie i radość pouczeniem JHWH114. W Dtiz słowo to pojawia 

108   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 222-223
109   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 216.220; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 80. O. Kaiser, Der 
königliche Knecht, s. 29, łączy ją z zapewnieniem przyjścia z pomocą królowi Dawidowi w potrzebie 
w Ps 89 (w.23-24), ale związki te mają zbyt ogólny charakter, by dało się taką obietnicę powiązać 
z królem.
110   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 92. O tym dowiadujemy się 
więcej z kolejnych Pieśni o słudze JHWH (zob. poniżej czy H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, 
s. 282). Por. też Jr 1,17-19 i Ez 3,8‑9.
111   Zob. H.H. Schmid, „#r,a,”, THAT I, kol. 228-236, zwł. kol. 229-230.
112   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 217.
113   Wg G. Lopez, „hr'AT”, TWAT VIII, kol. 597-637, tu kol. 613-614, późniejszymi rozszerzeniami 
w Iz są Iz 2,3 (ma eschatologiczno-mesjański koloryt wygnania); 5,24; 8,20; 24,5 (deuteronomistycz-
ne). Trzeba zachować ostrożność w braniu pod uwagę tych fragmentów Iz w interpretacji Iz 42,4.
114   Zob. G. Liedke, C. Petersen, „hr'AT”, THAT II, kol. 1032-1043. Pojęcie to nie występuje w korpusie 



3.1. Księga Izajasza 42,1-4

141

się jeszcze tylko we wtórnych rozszerzeniach, zawsze dla Bożej hr'AT (Iz 42,21b.24b; 
51,4.7)115, a paralelnie do jP'v.mi w całej Biblii Hebrajskiej jeszcze tylko w Iz 51,4 
i Ha 1,4116. W tej Pieśni o słudze JHWH ze względu na suf. hr'AT jest pouczeniem czy 
nauczaniem sługi, które jest tożsame z jP'v.mi. Treścią tory (hr'AT) sługi jest Boże jP'v.
mi, zbawcze panowanie Boga w świecie (w.1bβ)117, które ma objąć narody118. Takie 
użycie słowa hr'AT jest bliskie prorockiemu rozumieniu jako Bożej woli, która niesie 
ze sobą zbawienie (w tym prorockie pouczenie o Bożej woli, por. Iz 8,16)119 czy zba-
wienny porządek (por. Ha 1,4). Przyjmowanie powiązania hr'AT z Mojżeszem jako 
jej pośrednikiem120 nie tylko nie ma żadnego punktu zaczepienia w samej Pieśni, 
ale też ze względu na fakt, że takie powiązanie jest charakterystyczne dla literatury 
deuteronomistycznej oraz 2Krn i Ezd/Ne (sporne jest datowanie Wj 18,13-26)121, 

prawnym Pwt (tj. rozdz. 12-26) z wyjątkiem 17,11 (i wtórnymi 17,18-19), choć w połączeniu z Moj-
żeszem jest typowe dla literatury deuteronomistycznej i kronikarskiej. W Pwt hr'AT nigdzie nie jest 
określona przez suf. czy st. cs. (n. rectum). Zaś w Pwt 4,8.44 tym mianem określono ~yjiP'v.miW  ~yQIxu 
z 5,1-26,16 (zob. też 27,3.8.26; 32,46). W młodszym warstwach Pwt hr'AT jest tożsama z pismem, czyli 
spisaną wolą JHWH (17,18; 28,58.61 itp.), która stanowi podstawę Deuteronomistycznego dzieła 
historycznego (i podobnie 1-2Krn), i jest rozumiana jako jedna całość.
115   Zob. powyższa analiza 42,18-25 oraz K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 217-218; do wtórności 51,4-8 
H.-J. Hermisson, „Einheit und Komplexität Deuterojesajas”, s.  300 i  Deuterojesaja 3, s.  156-168 
(51,1-8 jako jednostka redakcyjna). 
116   Do tego zob. G. Lopez, „hr'AT”, kol. 616, gdzie jednak pomija Ha 1,4, choć w kol. 614-615 omawia 
paralelność tych pojęć. Zob. też J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 224. Wg H.-J. Fabry, Habakuk / Obadja, 
s. 194, Deuteroizajasz nie zaprzecza twierdzeniom Habakuka, lecz odwrotnie, Deuteroizajasz w wy-
niku edyktu Cyrusa może oczekiwać przywrócenia prawu i Torze właściwego znaczenia. Zakłada 
więc zależność Iz 42,1-4 czy 51,4 od Ha (1,2-4). Habakuk skarży się na upadek społecznego porząd-
ku. Nawet jeśli autor naszej Pieśń zaczerpnął frazeologię z Ha 1,4, to umieścił ją w dużo szerszym 
kontekście zbawienia narodów.
117   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 218; G. Lopez, „hr'AT”, kol. 617. Wg B. Duhm, Das Buch Jesaia, 
s. 284-285, sługa był nauczycielem hr'AT (zgodnie z ideałem z Ml 2,5-6) misjonującym świat pogański. 
O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 30-31, widzi w hr'AT sługi ponownie misję króla, powołując się 
na Lm 2,9, gdzie jednak mowa jest raczej o kapłańskiej hr'AT (tak H.-J. Kraus, Klagelieder, s. 40 i K. Ko-
enen, Klagelieder, s. 145-146), i na Ps 89,31(-33), który posługuje się deuteronomistycznymi sformu-
łowaniami i który trzeba datować na okres powygnaniowy (do tego F.-L. Hossfeld [i E. Zenger], Psal‑
men 51-100, s. 585-587 i 594), a więc jest późniejszy niż analizowana Pieśń o słudze JHWH. Co więcej, 
w Ps 89 mowa jest o (nie)posłuszeństwie potomków Dawida wobec hr'AT JHWH (por. 2Sm 7,14b). 
Brakuje więc w Biblii Hebrajskiej jakiegokolwiek powiązania instytucji króla z udzielaniem hr'AT. Nie 
ma też żadnego powodu, by tutaj interpretować hr'AT w sensie jurystycznym jako wyrok ogłaszany 
przez sędziego (co jednak dopuszcza K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 178).
118   W tym z pewnością wygnańców judzkich – zob. J. Jeremias, „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied”, 
s. 39, dla którego tym razem jP'v.mi to łaskawe, królewskie orzeczenie dla narodów (zob. już powyżej).
119   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 217-218, biorący pod uwagę przede wszystkim Iz (8,16; 30,9).
120   Przede wszystkim K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 171-178; I. Fischer, Tora für Israel – Tora für die 
Völker, s. 86-89; W. Tyloch, „Pieśni Sługi Jahwe w drugiej części Księgi Izajasza”, RBL 11/4 (1958), 
s.  289-291; zob. też J.  Jeremias, „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied”, s.  38-39; G. von Rad, Teologia 
Starego Testamentu, s. 562-563; J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 224.
121   Zob. G.  Lopez, „hr'AT”, kol. 604. Obecne jest też w  z  pewnością w  późniejszych Ml  3,22 czy 
Dn  9,11.13 (zob. W.H.  Schmidt, Wprowadzenie do  Starego Testamentu, s.  235 i  242-243) oraz 



3. Pieśni o słudze JHWH

142

trudno byłoby uznać je za przekonujące122. 
Zbawienne przesłanie sługi o panowaniu JHWH jest wyczekiwane na całym 

świecie. lxy (pi.) jest jednym z czasowników dla czekania czy oczekiwania, nadziei 
na coś, w tym na Boże ocalenie (Lm 3,21-26), a jeśli dopełnieniem jest JHWH, 
to oznacza prawdziwą pobożność (np. Ps 130,5-7; 131,3; Lm 3,24)123. ~yYIai jest 
określeniem ludów zamieszkujących nawet najbardziej odległe obszary całej ziemi 
(por. Iz 40,15; 41,1.5; 42,10 itd.). Wszystkie ludy liczą na Boże zbawienie, co jest nie 
tylko właściwą postawą, ale i krokiem na drodze do nawrócenia124. W boskim zbaw-
czym planie dla świata najważniejsza rola i najwyższa pozycja przypada słudze125.

Ostatnie dwa półwiersze tworzą paralelizm z chiazmem: działanie sługi odpo-
wiada oczekiwaniu po stronie narodów. Pewność skutecznego głoszenia i zapro-
wadzenia Bożego jP'v.mi otacza w.4aa, mówiący o wytrwałości, nieugiętości sługi 
w obliczu przeciwności. W.3b czerpie z w.1bβ, a w.4aa z w.3a, przez co ostatnia strofa 
(zob. dalej) staje się punktem kulminacyjnym całego poematu. Użycie impf. w 3 os. 
począwszy od w. w.1bβ pokazuje, że Pieśń koncentruje się na działaniu sługi, którą 
inauguruje jego prezentacja (w.1a-ba).

Pierwszą Pieśń o słudze JHWH można podzielić na 2 sposoby:

1) 	 na równe strofy126:

	 w.1: wybranie, wyposażenie i zadanie sługi
	 w.2-3a: sposób wypełnienia misji czy raczej zbawczy przekaz sługi
			   w.2: łagodny przekaz (nie o sądzie)
			   w.3a: obrazowo (skutek) – nie przyczyni się do zagłady
	 w.3b-4: wypełnienie misji 

Lb 31,21(-23), regulacja („przepis Tory, który JHWH zlecił Mojżeszowi”) kultowego oczyszczenia 
metali pochodzących z rabunku, będąca dodatkiem do Lb 31, do rozdziału dodanego do Lb i praw-
dopodobnie całego Pięcioksięgu (do tego zob. H. Seebass, Numeri 3, s. 293-299 i 307-308).
122   Warto dodać, że postrzeganie Mojżesza za pierwowzór proroka (G. von Rad) jest w Pwt (18,15; 
34,10) z pewnością późniejszą interpretacją.
123   Oczekiwanie może być ambiwalentne (Prz 13,12). W  jednej trzeciej miejsc czasownikiem ten 
został użyty w kontekście teologicznym: w wyznaniach zaufania (oczekiwanie na JHWH jako ocze-
kiwanie na Boże zbawcze działanie; Ps 130,5-6), przy czym do głosu może dochodzić nie tylko cel 
oczekiwania (Mi  7,7), ale też wytrwałość (Ps  71,14) czy niedola czekania (Ps  69,4). Oczekiwanie 
na JHWH znamionuje pobożność Izraela, stąd napomnienia do oczekiwania Boga (Ps 130,7; 131,3 
itd.). Wątpliwość w sens takiego oczekiwania wyznaczało najgłębszy punkt niedoli (Lm 3,18). W Dtiz 
pojawia się jeszcze tylko we wtórnym Iz 51,5. W ogóle słowo to  jest rzadkie w profetyzmie. Zob. 
C. Westermann, „lxy”, THAT I, kol. 727-730. 
124   Wg G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 50, zdanie to wskazuje, że prorok jest świadomy następują-
cych zmian w świecie narodów, które interpretuje jako nową Bożą drogę, prowadzącą to światowego 
panowania Boga.
125   Zob. H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 282-283. 
126   Tak m.in. O.H.  Steck, Gottesknecht und Zion, s.  3-5; G.  Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s.  47-48; 
J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 213; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 
40-55 Volume I, s. 209.



3.1. Księga Izajasza 42,1-4

143

		  w.3b+4aβ: pewność realizacji misji
		  w.4aα: wytrwałość (pomimo przeszkód)
			   w.4b: świat wyczekujący wskazania sługi

2) 	 opierając się na powtarzającym się słowie miszpat (jP'v.mi)127:

	 w.1: zadanie głoszenia miszpat
	 w.2-3: zapewnienie realizacji miszpat
	 w.4: wytrwałość w i aż do realizacji miszpat.

Jak pokazuje powyższa analiza, pierwszy z tych podziałów lepiej odpowiada 
treści poszczególnych strof i poetyce Pieśni. Jest ona zbudowana z 3 strof, a każda 
z nich posiada swój punkt ciężkości.

Integralność literacka nie budzi zasadniczo wątpliwości, za czym przemawia 
również klarowna budowa perykopy. Zdarzają się jednak odmienne oceny. 

E.  Haag, „Die Botschaft vom Gottesknecht”, s.  160-161.172, sądzi, że  wtórny jest w.3b, który 
miałby powtarzać w.1b, przez co miałby podkreślać wyjątkowość głoszonego przez sługę prawa, 
oraz w.4b, gdyż wspomina o wyspach zamiast o narodach z w.1, jednocześnie precyzując, że jP'v.
mi jest pouczeniem. Jednak w obu przypadkach nie może być mowy o dublecie. Początek trzeciej 
strofy koncentruje się na pewności wypełnienia misji dzięki wytrwałości sługi, a odległe wybrze-
ża tylko uwypuklają uniwersalny, ogólnoświatowy – aż po krańce zamieszkanego świata – zasięg 
misji sługi. Znaczenie jP'v.mi w żadnej mierze nie wyczerpuje się w pouczeniu, tym bardziej że jest 
on treścią hr'AT sługii.
R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 212-225, opierając się prawie wyłącznie na występo-
waniu pojedynczych słów w Iz 40-53 oraz obserwacjach stylistycznych, postuluje wtórność w.2 
i 4b. Argumentacja taka w żaden sposób nie jest wystarczająca128.

Podsumowanie. W pierwszej Pieśni sługa zostaje przedstawiony przez Boga 
jako Jego najwyższy królewski urzędnik. Został on też iście królewsko wyposażony 
(por. 1Krl 22; Jr 1), stając się Bożym reprezentantem. Jego misja zaś ma charakter 
typowo prorocki129, ale w przeciwieństwie do  swoich poprzedników-proroków 
ma ogłosić całemu światu Boże zbawienne panowanie. Skoro JHWH jest jedynym 
prawdziwym Bogiem (por. 41,21-29, zwł. w.23; 45,6-7 itp.), to nie można się dziwić, 
że Jego zbawcze panowanie ma objąć cały świat130. Sługa okaże się w swym działaniu 
wytrwały, lojalny i skuteczny. Napotkane przeciwności nie uniemożliwią mu wy-
pełnienia tej misji. Doprowadzi do tego, że wyczekiwany przez lud boski porządek 

127   Tak U.  Berges, Jesaja 40-48, s.  224. Jeszcze inaczej R.P.  Merendino, Der Erste und der Letzte, 
s.  225, bazując na  całkowicie nieprzekonującej argumentacji literackokrytycznej (zob. poniżej): 
w.1aα-bα/w.1bβ+3a (w.2 miałby być wtórny)/w.3b-4a (w.4b również wtórny).
128   Do krytyki metodologii R.P. Merendino zob. już powyżej.
129   Oba aspekty (królewska desygnacja i przekazywanie słowa) dostrzega też m.in. C. Westermann, 
Das Buch Jesaja, s. 81.
130   Taką myśl sformułował U. Berges, Jesaja 49-54, s.33.



3. Pieśni o słudze JHWH

144

zostanie zaprowadzony. Zbawcze, nowe dzieło Boże wymaga wyznaczenia nowego 
królewskiego sługi-proroka.

3.2. Księga Izajasza 49,1-6

1.	 Słuchajcie odległe wybrzeża131 mnie
	 i przysłuchujcie się uważnie narody z oddali!
	 JHWH z brzucha (matki) powołał mnie
	 z łona matki mojej wspomniał132 imię moje.
2.	 I uczynił usta moje jak miecz ostry,
	 w cieniu ręki133 swojej ukrył mnie.
	 I czynił mnie strzałą zaostrzoną134

	 w kołczanie swoim schował mnie.
3.	 I rzekł do mnie: Sługą moim ty jesteś,
	 Izraelem135, w którym okażę moją chwałę (wywyższę się)!
4.	 A ja rzekłem (odpowiedziałem): Daremnie się utrudziłem,
	 na próżno i na nic136 siłę moją zużyłem!
	 Z pewnością137 prawo moje jest u JHWH

131   Zob. powyższą uwagę do 42,4.
132   Lub „nazwał mnie po  imieniu”, jak tłumaczy H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 316 i  tenże, 
„Israel und der Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 19 czy U. Berges, Jesaja 49-54, s. 23.
133   W Qa pl. – zob. J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 297.
134   HAL wyróżnia rrb2, „ostrzyć” (jeszcze hi. w Jr 51,11) oraz rrb1, „odcinać”, „selekcjonować”, w ni. 
„być czystym”, w pi. „wygładzać”, a w hi. „czyścić”, a HAHAT przyjmuje jeden rdzeń. Rozstrzygnięcie 
tej kwestii nie ma znaczenia dla tłumaczenia tego wiersza – zob. H.J. Hermisson, Deuterojesaja 2, 
s. 318. Wprawdzie w G czy V oddano rrb1 („wybrany”), to jednak ze względu na kontekst zdecydo-
wanie lepsze jest znaczenie „zaostrzona” – zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 9; J. Goldingay, D. Payne, 
A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 158’ H.J. Hermisson, Deuteroje‑
saja 2, s. 345.
135   Brak tego słowa w  Ms (zob. BHS) i  zastąpienie go przez „Jakub” w  dwóch manuskryptach G 
(zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 318; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Com‑
mentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 159) jest dla krytyki tekstu właściwie bez znaczenia (tak H.-J. 
Hermisson; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 26). Słowo „Izrael” można traktować jako wołacz (tak tłumaczą 
m.in. C.  Westermann, Das Buch Jesaja, s.  167; L.  Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s.  180 czy 
K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 386, który dzieli wiersz na trzy linie i przenosi imię do w.3a) lub jako 
drugi orzecznik (apozycja) dla zaimka „ty”. To drugie rozwiązanie jest lepsze gramatycznie, także 
z powodu dołączonego zdania rv,a] (tak J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 297-298; H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 2, s.  351; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s.  12; P. Wilcox, D. Paton-Williams, „The Servant 
Songs in Deutero-Isaiah”, JSOT 42 [1988], s.  92-93). Zaimek względny jest bardzo nietypowy dla 
poezji – zob. C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 145.
136   W Qa powtórzony został przyimek l (zob. BHS; H.J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 318), co jest 
jedynie wariantem gramatycznym.
137   !kea' może być tłumaczone afirmatywnie (tak np.  H.J.  Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  316), jak 
i jako przeciwstawienie „a jednak” (tak HAHAT, K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 386; J.L. Koole, Isaiah 



3.2. Księga Izajasza 49,1-6

145

	 i zapłata u Boga mego.
5.	 A teraz138 rzekł JHWH, 
	 kształtujący mnie z brzucha (matki) na sługę swego (dla siebie),
	 aby przywieść z powrotem Jakuba do siebie
	 i Izrael ‘dla niego’ zostanie zebrany139;
	 a ja zostałem uczczony/cieszę się uznaniem140 w oczach JHWH

III. 2, s. 13.15; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume 
II, s. 161; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 181). Co ciekawe, w G i V oddano tę partykułę 
w  sensie „dlatego”, „przeto”, co odpowiadałoby raczej hebrajskiemu !kel'/!ke-l[;, ale nie znajduje po-
twierdzenia w Qa (w Qb $a) i nie jest odpowiednie treściowo (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, 
s. 318).
138   C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 167 przyp. 1, dodaje hKo, ale bez uzasadnienia, choć można 
by powołać się na Qb, G i S (zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 16). Jednak uzupełnienie takie byłoby 
niczym innym jak wygładzeniem tekstu, a prorok relacjonuje słowa skierowane do niego (J.L. Koole) 
i nie musi posługiwać się formułą posłańca.
139   Jeśli trzymać się K, to najlepiej byłoby ująć czasownik @sa w sensie „być zabranym” czy „przy-
łączonym” do grobu ojców, czyli „umrzeć”, jak w np. w Rdz 25,8.17 czy eliptycznie w Iz 57,1 (zob. 
HAL), i  przetłumaczyć „a  Izrael nie zostanie uśmiercony”, a  jeszcze lepiej założyć, że  reszta linii 
tworzy asyndetyczne zdanie podrzędne: „Izraela, który nie zostanie zabrany”, tj.  nie umrze (zob. 
J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 161-162). 
Jednak wiele przemawia za wariantem Q, który poświadczony jest przez Qa (brak jest tej linii w Qb), 
α’, 10 MssK, a  także być może G (w której czasowniki stoją w 1. os., co może też ujawniać kłopot 
tłumaczy – na  tej podstawie K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 328; K. Elliger, Deuterojesaja in seinem 
Verhältnis zu Tritojesaja, s. 38, chcieliby czytać „zgromadzę”), T, S – do tego zob. H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 2, s.  319 (przeczenie zaś występuje w  V – w  ramach chrystologicznej interpretacji, 
oraz w θ’, σ’). Proponowano i inne korekty, z których na uwagę zasługuje głównie @soa?l, (zob. BHS; 
T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 407): „i (aby) Izraela zgromadzić” (chiazm), co jed-
nak wobec dobrze potwierdzonego wariantu Q jest mniej prawdopodobne (tak też oceniają H.-J. 
Hermisson czy J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 17). Czasownik można tłumaczyć zarówno zwrotnie, jak 
i biernie (zob. HAL; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 386-387). Żadna dalsza korekta nie jest potrzeb-
na (zob. przede wszystkim H.J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 361 i „Israel und der Gottesknecht 
bei Deuterojesaja”, s. 79 przyp. 19). Większość komentatorów przyjmuje wersję Q – m.in. K. Elliger; 
C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 167 przyp. 2; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 51-52; K. Baltzer; 
U. Berges, Jesaja 49-54, s. 26; J. Paściak, Izajasz wieszczem Chrystusa, s. 114; L. Stachowiak, Księga 
Izajasza II – III, s. 181.
140   Często zmienia się wokalizację na impf. cons., za czym przemawia pf. paralelnej linii (za koniecz-
ną uznaje ją K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 328; C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, 
s.  121; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s.  51; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  387; H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 2, s.  319-320.361 i  „Israel und der Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s.  79 przyp. 29; 
w czasie przeszłym tłumaczą też C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 167 czy L. Stachowiak, Księga 
Izajasza II – III, s. 183). Potwierdzenie dla tej korekty wokalizacji J. Goldingay, D. Payne, A Critical 
and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s.  163 (którzy ostatecznie opowiadają się 
za lekcją TM), odnajdują w T i S, a BHS w S, ale trudno odgadnąć, na jakiej podstawie (powoływa-
nie się na S zasadnie neguje H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 320). Rewokalizacja jawi się jako 
możliwa, ale impf. można też odnieść do dokonanego zdarzenia, którego skutki wciąż trwają (zob. 
Gesenius’ Grammatik, § 107h). 



3. Pieśni o słudze JHWH

146

	 i Bóg mój stał się siłą moją (schronieniem moim)141. 
6.	 I rzekł142: To jest zbyt mało w twoim byciu143 sługą moim,
 	 by podnieść plemiona Jakuba
	 i zachowanych144 z Izraela sprowadzić z powrotem,
	 tak że145 czynię ciebie światłem narodów,
	 aby stało się zbawienie moje aż po kraniec ziemi.

141   W grę wchodzą dwa znaczenia (zob. HAHAT) rzeczownika z[o lub dwa rdzenie (zob. HAL): z[o1 = 
siła, moc (tak tłumaczy większość komentatorów – m.in. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 167; H.-
J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 316; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 16; J. Goldingay, D. Payne, A Critical 
and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 163; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, 
s.  181; preferowane przez K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  387) lub z[o2 = schronienie, ochrona. G i  V 
oddają go w pierwszym znaczeniu, zaś w Qa [yrz[] i T występuje słowo „pomoc”.
142   Wprawdzie wprowadzenie jest prozatorskie (zob. też w.3), to jednak trudno byłoby kwestię taką 
rozwiązać za  pomocą krytyki tekstu (inaczej J.  Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s.  298). Nawet długie 
metrum nie wyróżnia się tutaj znów aż tak bardzo (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 320 
czy K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 387). Wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 20-21, jest to anakruza, której 
istnienie w języku hebrajskim nie jest potwierdzone. Tak czy inaczej dla skreślenia zdania wprowa-
dzającego, jak chcieliby BHS (frt); B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 342; C. Westermann, Das Buch Jesaja, 
s. 167 przyp. 3, nie ma podstaw.
143   Do formy ptp. lub pf. ni. zob. Gesenius’ Grammatik, § 67t. Sformułowanie jest powszechnie tłu-
maczone przez „Nie wystarczy/to za mało, że jesteś moim sługą...” (tak HAHAT i większość komen-
tarzy, np. L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 182). Jednak J. Goldingay, D. Payne, A Critical and 
Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 164 czy H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 362-
363, zauważają, że  „podmiotem” czasownika w  ni. są  wyrażenia w  inf. (w.6aβ-γ; por.  1Sm  18,23; 
1Krl 16,31; 2Krl 20,10), a !mi ma znaczenie komparatywne, co dosłownie oznacza: „mniej niż bycie 
sługą dla mnie jest podniesienie plemion Izraela...”. Choć taką możliwość ujęcia relacji składniowych 
uwzględnia też J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 21, to jednak opierając się na Ez 8,17, preferuje tradycyjne 
tłumaczenie. H.-J. Hermisson pokazuje, że Ez 8,17 różni składniowo: o ile w Iz 42,6 występuje inf. 
z suf. (^t.Ayh/), to w Ez wyrażenie hd'Why> tybel. oraz innego rodzaju zdanie podrzędne. Treściowo również 
mało prawdopodobne wydaje się, że bycie sługą miałoby być niewystarczające (do tego zob. pierwszą 
Pieśń; dostrzegł to już B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 342, który jednak z tego powodu uznał db,[, yli ^t.
Ayh.mi za glosę), a mowa jest o tym, że działania sługi na rzecz Izraela nie wyczerpują jego misji (zob. 
Iz 42,1bβ.4b). 
144   K: rycin" (tak też Qa) – rzeczownik odczasownikowy (zob. HAHAT, który bierze również pod uwa-
gę, że forma ta jest błędem pisarskim), ewentualnie przymiotnik odczasownikowy albo arameizująca 
forma ptp. rcn – do  tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 320; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, 
s. 387), a Q wg ptp. q., które stoi też w Qb (za H.J. Hermisson). Zaś w S „gałąź Izraela”, tj. odczytano 
rzeczownik rc,nE, co  jest daleko niewystarczające, by postulować korektę (wbrew BHS [frt]; do tego 
zob. też U. Berges, Jesaja 49-54, s. 26). Doszukiwanie się w K jakiegoś hapaxl. w znaczeniu iden-
tycznym do rc,nE (zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 
Volume II, s. 165-166, którzy wybierają takie właśnie znaczenie) jest zbędne. Umieszczenie inf. z l 
na końcu wynika najpewniej z konstrukcji chiastycznej (do tego zob. Gesenius’ Grammatik, § 142f 
i 115a; H.-J. Hermisson).
145   Pf. cons. w zdaniu okolicznikowym skutku – zob. Gesenius’ Grammatik, § 112nn; H.-J. Hermis-
son, Deuterojesaja 2, s. 364; a także J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on 
Isaiah 40-55 Volume II, s. 163.166, którzy podkreślają, że mamy do czynienia z następstwem logicz-
nym, a nie czasowym.



3.2. Księga Izajasza 49,1-6

147

Podobnie jak w przypadku pierwszej Pieśni o słudze, początek perykopy nie budzi 
wątpliwości. 48,22 jest redakcyjną (wtórną) uwagą w postaci wypowiedzi JHWH 
o tym, że niegodziwcy nie mogą liczyć na powodzenie, poprzedzoną hymnicznym 
wezwaniem w pl. do wyjścia z Babilonu, skierowanym do wygnańców (48,20-21)146. 
Ustalenie końca jednostki tekstowej ponownie jest dyskusyjne. W.7 i 8 rozpoczy-
nają się formułą posłańca (w w.7 z imiesłowowym rozszerzeniem), która sugeruje 
nowe słowo prorockie. W.7 jest kolejnym (po w.6) słowem do sługi147, tym razem 
do poniżonego i wzgardzonego przez ludzi i władców, z zapewnieniem, że zostanie 
wywyższony wobec władców, którzy oddadzą mu pokłon. Mamy więc do czynie-
nia z wyraźną antycypacją czwartej Pieśni o słudze JHWH (zwł. 53,3; 52,13-15)148, 
a tym samym z redakcyjnym, wtórnym uzupełnieniem. Z kolei w.8-12 zapowiadają 
uwolnienie Izraela (w.9), cudowny powrót z wygnania (w.10-11), z najróżniejszych 
stron świata (w.12) i odnowę kraju Izraela (w.8), a Bóg dokona tego poprzez sługę. 
Ograniczają się jedynie do misji sługi wobec Izraela, konkretyzując zbawienie Izra-
ela. Ponownie fragment ten czerpie z różnych lub jest powiązany z innym tekstami 
w Dtiz (por. 40,4; 41,18-19; 42,7; 43,6; 48,20). Nie wchodząc w szczegóły149, wiersze 
te są konglomeratem motywów z poprzedzających zapowiedzi. Choć zarówno w.7, 
jak i w.8-12 wiążą się z działalnością sługi, to różnią się znacząco treściowo od 49,1-6, 
stanowiąc odrębne perykopy (redakcyjne)150.

Gatunkowo Pieśń jest mozaiką elementów z kilku znanych form151. Rozpoczy-
na się mądrościowym, zaadaptowanym już przez przedwygnaniowych proroków 
wezwaniem do słuchania (tzw. Lehreröffnungsformel – w.1a; por. np. Iz 1,2; 41,1), 
skierowanym do narodów152. W.4 jest (niepełnym) dziękczynieniem jednostki, skła-
dającym się z wyznania zaufania w w.4b oraz przywołania własnej skargi (w.4a)153. 

146   Zob. m.in. C.  Westermann, Das Buch Jesaja, s.  106. Do  wierszy 48,20-21 i  22 zob. powyższy 
komentarz do 48,20-21.
147   Choć w w.6 sam sługa przytacza Boże słowa do niego skierowane (zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, 
s. 3).
148   Wiersz ten czerpie nie tylko z czwartej Pieśni – do innych źródeł tego wiersza zob. m.in. H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 366-372 i poniższy komentarz do 49,7.
149   Do tego zob. poniższy komentarz do 49,8-12.
150   Tak też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 323-324; R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, 
s. 135-139; analogicznie H.D. Preuβ, Deuterojesaja, s. 95; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 121.123-124; 
L.  Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s.  346 i  tenże, „Druga pieśń o  słudze Jahwe (Iz  49,1-13)”, 
RKT 31/1 (1984), s. 31-42, zwł. s. 42. Jako jednostkę tekstową w.1-6 wydzielają też, nie postulując 
redakcyjnego pochodzenia kolejnych wierszy, m.in. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 3; C. Westermann, Das 
Buch Jesaja, s. 166-167; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 386-387; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and 
Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 154-155.
151   Do tego przede wszystkim R.F. Melugin, The Formation of Isaiah 40-55, s.   69-71; O.H. Steck, 
Gottesknecht und Zion, s. 8-9; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 332.
152   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 167.
153   Z tego powodu cała Pieśń bywała postrzegana jako dziękczynienie jednostki, w takiej czy innej 
formie: K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 51 (prorockie Vertrauenslied czy 
Selbsttrostlied); J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 55-56 (Pieśń to rozbudowane dziękczynienie 



3. Pieśni o słudze JHWH

148

Jednocześnie w.4a przypomina konfesje Jeremiasza i jego powołanie154: motyw po-
wołania proroka od łona matki (Jr 1,5), misja o charakterze prorockim (Jr 1,5.7), 
dialogiczność (Jr 1,4-10)155. Z kolei publiczne ogłoszenie o powołaniu z cytatem słów 
JHWH przypomina intronizacyjny Ps 2 (zwł. w.7-9, tym bardziej że w.8-9 dotyczą 
stosunków z narodami)156. Pieśń jest zatem kompozycją czerpiącą z kilku gatunków, 
wśród których dominuje dziękczynienie jednostki157 oraz motywy z powołania i kon-
fesji Jeremiasza, które powiązane są podobnie jak dziękczynienie ze skargą.

Druga Pieśń o słudze JHWH jest mową samego sługi158, zaadresowaną do naro-
dów (w.1a). Tak jak w Iz 42,4 zostały one określone jako najdalsze wybrzeża (por. też 
Iz 40,15; 42,15)159, czemu odpowiada paralelne i treściowo identyczne wyrażenie 
„narody z oddali”. ~aol. to archaiczno-poetyckie słowo (w Dtiz jeszcze w 41,1; 43,4.9; 
51,4)160. Czasownik bvq nieco mocniej niż [mv uwydatnia uważne przysłuchiwanie 
się, chętne i świadome słuchanie (zob. 42,23)161, co koresponduje z oczekiwaniem 
narodów w 42,4162. Najbliższym temu wezwaniu językowo i treściowo jest 41,1, roz-

jednostki, na które składają się: w.1b-3 – opis przeszłego powodzenia; w.4 – relacja o nieszczęsnym 
położeniu i skarga; w.5-6 – opowiadanie o ocaleniu i ponownym obdarzeniu łaską); G. Fohrer, Das 
Buch Jesaja 3, s. 121 (Pieśń wzorowana na dziękczynieniu: w.1a – wprowadzenie; w.1b-3.5 – opowia-
danie dziękczynne, podające okoliczności niedoli i ocalenia, w.4 – opis nieszczęścia, w.5a.6 – ocale-
nie); L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 346. Jak zauważyli m.in. H.-J. Hermisson, „Israel und 
der Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 20-21 czy O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 9, nie może 
być tutaj mowy o (biograficzno-)chronologicznej kolejności „zdarzeń”.
154   Do tego zob. G. Fischer, Jeremia 1-25, s. 143. Powołanie i konfesje są ze sobą powiązane – zob. 
zwł. motyw ratowania proroka w Jr 1,8 i 15,20-21; 20,13, który każe myśleć o losie proroka (ogólnie 
do problematyki konfesji Jeremiasza zob. G. Fischer, Jeremia 1-25, s. 406-407).
155   Związek z Jr 1,5 jest powszechnie dostrzegany, np. zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 168. 
156   Przede wszystkim zob. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 7-8, który odnajduje tutaj wpływ 
jerozolimskiej intronizacji króla przez JHWH, i to wobec narodów, odnotowując też istotne różnice 
w stosunku do Ps 2 (przyp. 19), w pierwszej kolejności urząd słowa nawiązujący do niekrólewskiej 
hr'AT. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 54-55, twierdzi, że Ps 2 jest królewskim hymnem samo-
pochwalnym (Selbstrühmungshymnus), który wygłaszał intronizowany władca, co  tylko częściowo 
odpowiada Pieśni o słudze JHWH. Prorok miał sięgnąć po lirykę kultową i przekształcić królewski 
hymn. Powstaje jednak pytanie, czy Ps 2,7-9 nie są późniejsze (rozszerzenie z czasów helleńskich– 
zob. E. Zenger, Psalmenauslegungen 1, s.49.51), tak że związki z tym psalmem i królewski wymiar 
drugiej Pieśni o słudze są w najlepszym wypadku niepewne.
157   J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 4-5, przypuszcza, że zarówno dziękczynienie, jak i przekształcony hymn 
samopochalny (za O. Kaiser) wyznaczają ramy interpretacyjne tej Pieśni.
158   Wyjątkowość tego nie-boskiego „ja”, które pojawiło się przed tą Pieśnią jedynie w 48,16, zauważa 
U. Berges, Jesaja 49-54, s. 32.
159   Wg K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s, 388, mają nimi być wybrzeża M.  Śródziemnego, ale już pa-
ralelne określenie i  w.6 sugerują, że  autor ma  na  uwadze wszystkie narody, myśli w  kategoriach 
ogólnoświatowych.
160   Do tego zob. powyższy komentarz do 43,9 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 341.
161   Zob. powyższy komentarz do tego wiersza i W. Schottroff, „bvq”, THAT II, kol. 684-689, zwł. kol. 
685 i 687. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 32, zwraca uwagę, że jedynie te dwa razy w Dtiz oba czasowniki 
stoją paralelnie.
162   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 341.



3.2. Księga Izajasza 49,1-6

149

poczynający mowę sądową, dowodzącą, że jedynym prawdziwie działającym bogiem 
jest JHWH163. Wezwanie do słuchania ma ściśle paralelną budowę, a zdania czasow-
nikowe (impt.) są apelem o aktywne czy zaangażowane słuchanie.

Wraz z w.1b sługa przechodzi do prezentacji samego siebie jako powołanego 
przez JHWH. Jednym ze znaczeń arq jest „powoływać” (zob. Iz 41,9; 51,2; 54,6)164. 
Podmiot stojący na początku zdania sprawia, że uwaga kierowana jest w pierwszym 
rzędzie na powołującego Boga165. Motyw powołania „z łona” (!j,B,, por. Iz 44,2.24)166, 
przy czym znaczenia przestrzenne i czasowe !mi łączą się tutaj ze sobą167, zaczerpnięty 
został najpewniej z Jr 1,5, powołania Jeremiasza na urząd prorocki o zasięgu ogól-
noświatowym (por. też Jr 1,10)168. Pojawia się również na królewskich inskrypcjach 
z Mezopotamii (Aszszurbanipala z cylindra Rassam I,1-5; Cyrusa z cylindra Cyrusa, 
linia 12)169, w których z powołaniem związane jest wypowiedzenie imienia (własne-
go) osoby mającej pełnić ten urząd (por. Iz 45,3 i 44,28)170. Być może właśnie od słów 
z cylindra Cyrusa: izzakra šu[mšu], pochodzi niezwyczajne w Starym Testamencie 
paralelne wyrażenie „wspominać (rkz hi.) imię”171, które z podmiotem Bóg poja-
wia się w Biblii Hebrajskiej chyba jeszcze tylko w trudnym Wj 20,24172. Wskazuje 

163   O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 11-12 przyp. 29, dodaje, że Deuteroizajasz zwracał się do na-
rodów w mowach sądowych, które skierowane są przeciwko ich bogom. Trzeba oczywiście odróżniać 
adresata na poziomie dzieła literackiego od wyobrażonego, domyślnego (odbiorcę explicite i implici‑
te), zarówno w przypadku mów sądowych, jak i  drugiej Pieśni o słudze JHWH (zob. U. Berges, Jesaja 
49-54, s. 33). Tym drugim byli pierwotnie najpewniej wygnańcy babilońscy (zob. jeszcze poniżej).
164   Zob. powyższy komentarz do 41,9. JHWH jest podmiotem tego czasownika 75 razy, w tym 20 
razy w Iz (więcej w C.J. Labuschagne, „arq”, THAT II, kol. 666-674).
165   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 7.
166   W powiązaniu z arq, ale w innym, krytycznym wobec Izraela sensie jeszcze w 48,8 – zob. U. Ber-
ges, Jesaja 49-54, s.  33-34, który ponadto uważa, że  matką kolektywnego sługi Izraela jest Syjon 
(por. Iz 50,1).
167   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 341.
168   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 168; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 121-122; H.-J. Her-
misson, Deuterojesaja 2, s. 342, który zauważa, że w Pieśni nie ma motywu sprzeciwiania się powo-
łanego. Zarówno C. Westermann, jak i J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary 
on Isaiah 40-55 Volume II, s. 157, zasadnie wnioskują, że  sługa musi być zatem postrzegany jako 
prorok, nawet wg O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 57, nawiązanie do Jr 1 świadczy o prorockim 
wymiarze powołania sługi.
169   Zob. TUAT I/4, s. 408.
170   Za H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 342-343, który zaznacza, że nie dotyczy to imienia „Izra-
el” z w.3, gdyż teksty asyryjskie zawsze wymieniają imię jednostki (Izrael musiałoby być imieniem 
własnym, a nie określeniem ludu bądź wygnańców).
171   Tak J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 300; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 342-343. Zaś U. Ber-
ges, Jesaja 49-54, s. 34, nieprzekonująco twierdzi, że ma być nawiązaniem do 48,1.
172   Do tego wiersza zob. H. Eising, „rk;z"”, TWAT II, kol. 571-593, tu kol. 584. Gdy podmiotem jest 
Bóg, to najczęściej mowa jest o Bożej zbawiającej uwadze wobec Jego wyznawców, a impt. jest cha-
rakterystyczny dla próśb w skargach. Z kolei gdy podmiotem są ludzie, to oznacza sławienie Boga 
(Iz 26,13; Ps 45,18) czy zapewnienie o trwaniu po śmierci w ludzkiej pamięci (2Sm 18,18). Do tego 
czasownika w hi. zob. W. Schottroff, „rkz”, THAT I, kol. 507-518, zwł. kol. 513-516. 



3. Pieśni o słudze JHWH

150

z pewnością na Boże powołanie sługi, i to przed jego urodzeniem, oraz podkreśla 
królewską godność sługi-proroka (por. Iz 45,3-4 i Jr 1,5). Tak samo jak w pierwszej 
Pieśni wątki królewskie są bezpośrednio pozwiązane z misją sługi wobec narodów173. 

W.2 mówi o przygotowaniu Bożego sługi do wypełnienia zleconej misji. Usta 
są przede wszystkim organem mowy174, a więc sługa posługuje się mową, spełnia 
prorockie zadanie. Powołujący Bóg wyposażył go podobnie jak żołnierza175, ale jego 
bronią są usta. Za pomocą czasownika ~yf opisuje się wytworzenie broni (a nie jej 
wybranie)176. Porównanie ust do miecza jest w Starym Testamencie rzadkie, a poja-
wia się przede wszystkim odniesieniu do języka przeciwników w skargach przeciwko 
wrogom (Ps 57,5; 64,4) oraz szkodliwych słów i oskarżeń w pouczeniach mądrościo-
wych (Prz 12,18; 25,18)177. Rzeczowo najbliższe jest wyobrażenie o skuteczności czy 
potędze Bożego słowa w ustach proroka (Jr 5,14; 23,29; Oz 6,5) lub przychodzącego 
króla (Iz 11,4)178. Metafora ta obrazuje zatem skuteczność prorockiego słowa sługi, 
tak samo jak paralelne „ostrze strzały” (por. już przywołane Ps 57,5; 64,4; Prz 25,18, 
gdzie występują koło siebie miecz i strzała)179. Militarna metaforyka wcale nie musi 
sugerować wojskowego charakteru misji sługi, tym bardziej że Iz 42,2-3 ukazuje 
zbawcze, łagodne działanie sługi180. Uzupełniającym motywem jest schowanie czy 
ukrywanie (czasowniki abx hi. i rts hi. użyte w pozytywnym sensie zabezpieczenia, 
ochrony)181. Nie wykluczone, że motyw ukrycia w cieniu dłoni pochodzi ze skar-

173   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 347.
174   Zob. C.J. Labuschange, „hP,”, THAT II, kol. 406-411, zwł. kol. 407-408.
175   Por. wyobrażenie o JHWH jako przywódcy wojskowym czy wojowniku w Iz 40,9-10; 42,(10-)13.
176   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 345.
177   Natomiast częste jest wyrażenie br,x,-yPi, dosł. „usta miecza”, tj. ostrze miecza (Rdz 34,26; Wj 17,13; 
Lb 21,24; Hi 1,15.17 itp.), a także pożerający miecz (Pwt 32,42 i in.) – zob. H.-J. Hermisson, Deute‑
rojesaja 2, s. 345-346.
178   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 346. Wg O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 58, najbliż-
sza jest właśnie ta „królewska” paralela z Iz 11,4, a wg E. Haag, „Die Botschaft vom Gottesknecht”, 
s. 181-182, źródłem tego wyobrażenia ma być znak dla powołania wybawiciela (Retter – Wj 3,12; 4,8; 
Sdz 6,17; 1Sm 10,7). Z kolei S. Grätz, „Die unglaubliche Botschaft”, s. 190, sądzi, że może chodzić 
o sądową funkcję sługi.
179   O obrazowym znaczeniu strzały H.A. Hoffner, „#xe”, TWAT II, kol. 128-134, zwł. kol. 133-134. 
Próby różnicowania rodzajów broni (C.  Westermann, Das Buch Jesaja, s.  168: penetrujący miecz 
i dalekosiężna strzała; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 389: bliżej i dalej oddziałująca, co miałoby wiązać 
się – jak interpretują też J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 9 i U. Berges, Jesaja 49-54, s. 35 – z dosięganiem 
bliskiego Izraela i  odległych wybrzeży) w  odniesieniu do  obrazowych sformułowań może budzić 
wątpliwości (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 345). 
180   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 347. Stąd nietrafne są interpretacje przypisujące działal-
ności sługi militarny charakter (jak chciałby S. Grätz, „Die unglaubliche Botschaft”, s. 191), uważając 
sługę za  nieireniczną postać (domniemanie nawiązanie do  króla, mesjańskiego księcia karcącego 
kryminalistów, jak twierdzi J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 10) czy doszukujące się karzącego charakteru 
jego słowa (jak chciałby z kolei L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 180). Metaforyka taka nie 
musi wcale wskazywać na polityczną rolę proroctwa (jak sądzi J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 300). 
181   Zob. HAHAT czy G. Wehmeier, „rts”, THAT II, kol. 173-180, zwł. kol. 174-176. Nieprzekonu-
jące jest natomiast, by miało chodzić o ukrywanie czegoś przed kimś (w negatywnym sensie), jak 



3.2. Księga Izajasza 49,1-6

151

gi (por. Ps 17,8)182. Cień to częściej spotykana metafora dla ochrony (Ez 17,23; 
31,6.12.17 czy Lb 14,9; Iz 30,2-3; Koh 7,12). H.-J. Hermisson widzi w tym wyobra-
żeniu kombinację dwóch metafor: cienia jako schronienia i ręki jako potęgi Boga183. 
Nie pojawiąjący się więcej w Starym Testamencie motyw schowania w kołczanie 
trzeba najpewniej również rozumieć jako ochronę (do czasu użycia?)184. Połącze-
nie skutecznego słowa i ochrony sługi185 wynika przypuszczalnie z faktu, że sługa 
doświadcza prześladowania, tak jak i inni prorocy186, a w szczególności Jeremiasz. 
Z powołania wynika wyposażenie i ochrona sługi-proroka (impf. cons. w w.2-3a 
po pf. w w.1b wskazuje na kontynuację)187. Wiersz zbudowany jest jako złożona 
konstrukcja paralelizmów: w.2a i 2b tworzą paralelizmy syntetyczne z chiazmami, 
zaś stych pierwszy z trzecim budują paralelizm synonimiczny (i to z tym samym 
czasownikiem), podobnie jak drugi z czwartym188. 

Sługa przytacza czy cytuje do niego skierowane Boże słowa (w.3) o ustanowieniu 
go sługą (por. Iz 42,1 i Ps 2,7)189. W tego typu oznajmieniach, w których występuje 
hT'a;, zaimek ten zawsze stoi na końcu190, a szyk zdania kieruje wpierw uwagę na to, 
kto i do czego został wyznaczony. Czasownik rap2 wyraża radość Izraela z Bożego 
działania, a oznacza uwielbienie (pi. jak w hymnicznych Ps 149,4) i uwielbienie się 
czy okazanie się wspaniałym Boga z powodu Jego skłonienia się ku Izraelowi (hitp. 
jak w Iz 44,23). W Triz pojawia się w opisach nowego stanu zbawczego, gdy Bóg 
otacza chwałą Syjon (Iz 60,7.9.13.21; por. też 61,3.10 oraz Izraela w 55,5)191. Poprzez 
Izraela czy dzięki wykupieniu Izraela Bóg wywyższy siebie samego (Iz 44,23 i 49,3b; 

chcieliby J. Goldingay, D.Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 157.
182   Wobec śmiertelnego zagrożenia ze strony wrogów i w powiązaniu z prośbą użycia miecza prze-
ciwko wrogom w w.13.
183   Deuterojesaja 2, s.  349. Podobne sformułowanie o  schowaniu w  cieniu ręki pojawia się też 
w Iz 51,16, wtórnym rozszerzeniu bazującym na drugiej Pieśni (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 
3, s. 211.217), który przypuszcza (s. 278), że tłem wyobrażenia o cieniu jako ochronie jest potrzeba 
chronienia się przed palącym słońcem w gorących krajach (por. Iz 4,6; 25,4-5; 32,2; Jon 4,5-8).
184   Chowanie w kołczanie może też oznaczać trzymanie w gotowości (por. Iz 22,6[-14]; tak O. Kai
ser, Der königliche Knecht, s.  58-59) czy chronienie do  momentu, gdy trzeba będzie strzały użyć. 
Z jednej strony, w.4-5 wskazują na dotychczasowe niepowodzenie sługi, a z drugiej strony, misja sługi 
wobec narodów wydaje się dopiero rozpoczynać (zob. H.-J. Hermissson, Deuterojesaja 2, s. 348-349). 
185   Z pewnością ochrona dotyczy osoby proroka, a nie jedynie jego ust, które użyto pars pro toto 
(w w.2ab-b mowa jest o osobie proroka) – zob. J. Goldingay, D.Payne, A Critical and Exegetical Com‑
mentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 157.
186   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 349.
187   Zob. Hermisson, Deuterojesaja 2, 350.
188   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 9.
189   Wg U. Berges, Jesaja 49-54, s. 36, cytat ten wyznacza punkt szczytowy refleksji sługi nad swoim 
powołaniem.
190   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 351.
191   JHWH nie tylko odbiera chwałę, ale też jej udziela. Zob. HAHAT; J. Hausmann, „rap”, TWAT VI, 
kol. 494-499, zwł. kol. 496-497; D. Vetter, „rap”, THAT II, kol. 387-389, według którego w kontekście 
nieteologicznym pojawia się jedynie w Iz 10,15 i Wj 8,5. 



3. Pieśni o słudze JHWH

152

por. też 43,7.21)192. A ponieważ bezpośrednim adresatem są narody, to uwielbienie 
się Boga będzie miało miejsce wobec całego świata (por. też Iz 40,5). Celem powo-
łania sługi jest więc ostatecznie Boża chwała193.

Imię „Izrael” mogłoby wskazywać na tożsamość sługi. Na przeszkodzie stoi jed-
nak misja sługi wobec Izraela w w.5-6194. Zdanie ra;P't.a,  (laer'f.yI)B. znane z Iz 44,23 
zostało tutaj włączone do Bożego ustanowienia sługi. Jak pokazała już powyższa 
analiza perykop mówiących o słudze JHWH w Dtiz, sługa-Izrael jest nie tylko obiek-
tem Bożego zbawczego działania (41,8-13; 44,1-5*.21-22; też 45,1-7; 48,20-21), ale 
i ma zadanie zaświadczenia o swoim Bogu (43,8-13 czy wezwanie do zwiastowania 
z 48,20-21, a sygnalizowane w 42,18-25* i być może także w 44,2.21)195. Ponadto 
mowa jest jeszcze o innym słudze – proroku (43,10ab-b; 44,26), którego prorocka 
misja przypomina misję sługi z Pieśni (42,1-4 i 49,5-6). Aktywność sługi proroka 
kontrastuje z jeszcze ciągle bierną postawą sługi Izraela196. Sługa Izrael sam musi 
wpierw zrozumieć i przyjąć przesłanie sługi proroka, by móc zaświadczyć przed 
narodami o jedyności Boga JHWH (43,10). Narody zaś mają dostrzec i pojąć Boże 
zbawcze dzieło dokonane na słudze Izraelu, o którym ma on zaświadczyć (por. też 
43,20b-21 czy 43,7). Na nowy cudowny exodus Izrael ma zareagować intonując hymn 
(43,21 i 48,20). Z 42,18-20 i 43,8 wynika, że sługa Izrael nie jest gotowy, jeszcze nie 
zrozumiał obietnicy i nie uwierzył, nie zaufał Bogu, by móc być świadkiem JHWH. 
Dopóki Izrael nie wypełnia swojej roli, zastępuje czy reprezentuje go sługa-prorok. 
Zaskakujące słowo „Izrael” w w.3 mogłoby właśnie pokazywać, że jednostkowy sługa 
JHWH na razie niejako w zastępstwie ciągle jeszcze opornego Izraela (por. w.4-5) 
wypełnia jego misję197. Nie zmienia to faktu, że imię „Izrael” znajdujące się ten jeden 

192   Zob. J. Hausmann, „rap”, kol. 496-497; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 452 (do 44,23); H.-J. Hermis-
son, Deuterojesaja 2, s. 350; a także J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 13; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and 
Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 160.
193   Wg C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 169, wywyższenie się pana/Pana dzięki swemu słudze 
jest paradoksalne.
194   Inaczej J.D.W. Watts, Isaiah 34–66, dla którego sługą w „epizodzie A” (w.1-4) jest Izrael, a w „epi-
zodzie B” (w.5-12) Dariusz.
195   Zob. przede wszystkim H.-J. Hermisson, „Israel und der Gottesknecht bei Deuterojesaja“, s. 3-24 
i Deuterojesaja 2, s. 350-353.
196   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 72. Trzeba jednak zaznaczyć, 
że sługa Izrael ma być nie tylko pasywnym odbiorcą Bożego wybawienia, ale stać się w końcu tak-
że aktywnym świadkiem wyłącznej boskości JHWH (zob. 43,10-12 i powyższy komentarz do tych 
wierszy).
197   Do  tego przede wszystkim H.-J. Hermisson „Israel und der Gottesknecht bei Deuterojesaja“, 
s.  14-15.18-21 i  Deuterojesaja 2, s.  352-353, który notabene skłania się ku  uznaniu tego imienia 
za wtórne rozszerzenie (do tego zob. poniżej). Podobnie też J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 13, podkre-
ślając, że do momentu swego ocalenia Izrael nie może spełniać swej funkcji (Iz 44,22); P. Wilcox, 
D. Paton-Williams, „The Servant Songs in Deutero-Isaiah”, s. 91-92, według których prorok przej-
muje od Izraela odpowiedzialność za misję wobec narodów, tak że jest nazywany Izraelem. Trzeba 
jednak zauważyć, że misja wobec narodów należała do istoty zadania sługi w 42,1-4 od samego po-
czątku jego powołania już w łonie matki i wydaje się szersza (zaprowadzenie Bożego zbawiennego 



3.2. Księga Izajasza 49,1-6

153

jedyny raz Pieśniach budzi wątpliwości.
W.4 jest pewnego rodzaju reakcją sługi na jego ustanowienie („a ja rzekłem”)198. 

Jest to skarga (lub wspomnienie skargi) i wyznanie ufności sługi199. Początkowe rma 
może, ale nie musi, być rozumiane jako „pomyślałem”200, gdyż skarga (jak i dziękczy-
nienie) zakładała wręcz głośne mówienie201. Początkowe „ja” uwypukla zmianę pod-
miotu. Czasownik [gy, który swym znaczeniem obejmuje zarówno działanie, pracę, 
jak i jej efekt, czyli zysk lub zmęczenie202, bywa związany ze skargą (Ps 6,7; 69,4)203. 
Ponieważ wysiłki sługi okazały się – wbrew przeświadczeniu z w.2 – daremne, to jego 
działanie przyniosło tylko zmęczenie, wyczerpanie. hlk pi., który nierzadko ma ne-
gatywne znaczenie „zniszczyć”204, z dopełnieniem x;Ko wyraża zużycie, pozbawienie 
siły, wszelkiej energii życiowej (por. Ps 71,9). Daremność dotychczasowych wysiłków 
sługi opisują trzy paralelne pojęcia: qyr, wskazujący na niepowodzenie (por. skarga 
Ps 73,13)205, WhTo, oznaczający bezsensowność206, lb,h,, mający najczęściej ogólny sens 
„nic”, „nicość” czy „to, co bezsensowne” lub „złe” i był używany w skargach jednostki 
dla nicości życia czy losu człowieka (np. Ps 39,6-7.12), a w Koh dla bezowocnej pracy 
(2,1-23; 4,4.8 itd.)207. W skardze sługi odbicie znajduje los proroków przedwyga-
niowych, odrzucenie ich przesłania i nich samych208. Niepowodzenie i odrzucenie 
proroka, wrogość wobec niego nie tylko nie były niczym wyjątkowym, lecz wręcz 
zdają się przynależeć do urzędu prorockiego (por. konfesje Jeremiasza)209. Użycie 

porządku) niż świadectwo sługi Izraela. Z  kolei wg T.  Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, 
s. 416, imię to jest tytułem nadanym analogicznie jak to miało miejsce w przypadku patriarchy Jaku-
ba, tak że sługa jest tym Izraelem, przez którego Bóg się rozsławia (jednocześnie mówi o „paradoksie 
dwóch sług” zamierzonym przez autora, choć uznaje to słowo za redakcyjny dodatek – s. 407; nie jest 
też jasne, dlaczego mamy tutaj mieć do czynienia z paradoksem).
198   Tak U. Berges, Jesaja 49-54, s. 38.
199   Nie może być jednak mowy o gatunku skargi czy dziękczynienia jednostki, lecz jedynie o niektó-
rych ich elementach, bo nie ma prośby czy wzmianki o jej wysłuchaniu – zob. powyżej i W.H. Schmidt, 
Wprowadzenie do Starego Testamentu, s. 255-257.
200   Zob. HAHAT czy C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 118, który tłumaczy: 
„do siebie”.
201   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 356.
202   Zob. S. Schwertner, „lm'['”, THAT II, kol. 332-335, tu kol. 333.
203   Zob. H.-J.  Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 356.
204   Zob. G. Gerleman, „hlk”, THAT I, kol. 831-833.
205   Zob. M. Delcor, „alm”, THAT I, kol. 897-900, tu kol. 898.
206   Zob. M. Görg, „WhTo”, TWAT VIII, kol. 555-563, zwł. kol. 559. W Dtiz pojawia się w różnych kon-
tekstach (por. 40,17.23; 41,29; 44,9; 45,18-19).
207   Zob. R. Albertz, „lb,h”, THAT I, kol. 467-469, który w Iz 49,4 dostrzega klasyczny motyw skargi. 
Słowo to tylko ten jeden raz występuje w Dtiz.
208   Wg C.  Westermann, Das Buch Jesaja, s.  170, nie jest to  opis indywidualnego losu sługi, lecz 
wcześniejszych proroków w ogóle (z „gatunku” Klage des Mittlers), który zostanie przezwyciężony 
właśnie w słudze JHWH; a wg R.P. Merendino, „Jes 49 1-6: ein Gottesknechtslied?”, ZAW 92 (1980), 
s. 245-246, słudze przypisany został los proroka takiego jak Jeremiasz.
209   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 357. G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 122, dodaje, że cho-
dzi o  opór i  odrzucenie ze  strony wygnańców, którzy nie wierzyli w  poselstwo o  nowym Bożym 



3. Pieśni o słudze JHWH

154

trzech określeń, które są czymś w rodzaju superlatywu210, oraz szyk zdań sprawia, 
że nacisk został położony na daremność trudu sługi.

Sługa jednak nie poprzestaje na skardze na daremność swoich wysiłków. Wyznaje 
(w.4b), że swoją ufność pokłada w Bogu. hL'[uP. to „praca”, „trud” (Jr 31,16), „czyn” 
(pl. w Ps 17,4) oraz „zapłata” za pracę (Kpł 19,13; Ez 29,20) czy „zysk” (Prz 10,16; 
11,18). Tylko kilka razy w Starym Testamencie mowa jest o czynach czy zapłacie 
pochodzącej bezpośrednio od Boga (Ps 28,5; zaś w Ps 109,20 i Iz 65,7 jest nią Boża 
kara dla odstępców). W Dt- i Triz w 40,10; 62,11 zapłatą są powracający wygnańcy, 
wykupieni przez JHWH, a w 61,8, mowa jest o Bożej rekompensacie za to, że lud 
został ograbiony211. Inaczej niż rykiv', hL'[uP. nie jest powiązana z prawem czy roszcze-
niem prawnym do zapłaty. W drugiej Pieśni zapłatą jest najpewniej powodzenie 
misji sługi, skutkujące ostatecznie w świetle w.3b uwielbieniem się Boga wśród naro-
dów212, a na którego składa się nawrócenie i restytucja Izraela oraz ocalenie narodów 
(w.5-6)213. W takim razie paralelne jP'v.mi (por. 42,1-4) odnosi się do powodzenia 
sługi. Inaczej niż w pierwszej Pieśni nie oznacza on Bożego zbawczego panowania214. 
W przytoczonej („zacytowanej”) skardze ludu w Iz 40,27215 jP'v.mi oznacza ochronę 
prawną i zbawczą przychylność JHWH216. Podobnie tutaj sługa jest przekonany 
o Bożej przychylności i ochronie (prawnej) w doświadczanych przeciwnościach 
czy prześladowaniach (zob. Ps 7,7; 9,5; 35,23 itp.), o których wprost mówi dopiero 
następna Pieśń (50,8)217.

„A teraz” na początku w.5 zapowiada coś nowego, przy czym – jak można przy-
puszczać – punktem odniesienia jest raczej w.4 niż w.1b-3218. Wiersz ten jest jed-
nocześnie rozbudowanym wprowadzeniem kolejnego po w.3 słowa JHWH w w.6. 
Formalnie przypomina formułę posłańca (ale bez hKo) z rozszerzeniem w postaci 

zbawieniu, czego świadectwem są dysputacje, np. 40,12-31*.
210   Na wyjątkowe w Starym Testamencie nagromadzenie tych pojęć uwagę zwraca U. Berges, Jesaja 
49-54, s. 39.
211   Zob. J. Vollmer, „l[p”, THAT II, kol. 461-466 (zwł. kol. 464-466) i K.-J. Illman, „l[;P'”, TWAT VI, 
kol. 697-703, zwł. kol. 701-702; a do Iz 61,8 zob. J. Slawik, „Egzegeza Księgi Izajasza 61,1-11”, s. 86.
212   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 357 i „Der Lohn des Knechtes”, s. 275-276.
213   Zob. ich poniższe omówienie.
214   Zaś wg W.A.M. Beuken, „Mišpāṭ”, s. 27-28, choć tym razem jP'v.mi oznacza sprawiedliwość dla 
sługi, to wiąże się ona z pierwszą Pieśnią, jako że los sługi jest całkowicie spleciony z losem Izraela.
215   Związek skargi sługi ze skargą ludu z 40,27(-31) podkreśla U. Berges, Jesaja 49-54, s. 39.
216   Wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 97, to, co Bóg obiecał Izraelowi.
217   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 357. Zaś w J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 15, jP'v.mi to przy-
znanie racji słudze w sądzie i Boża decyzja, że działanie sługi nie było daremne; w C. Westermann, 
Das Buch Jesaja, s. 170, ta para pojęć oznacza potwierdzenie dla sługi i jego pozornie bezskutecznego 
działania; w R.P. Merendino, „Jes 49 1-6: ein Gottesknechtslied?”, s. 241, pozycja sługi pomimo nie-
powodzenia się nie zmienia; a w U. Berges, Jesaja 49-54, s. 40, uwolnienie i powrót na Syjon sługi, 
którym ma być Izrael.
218   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 358. Wg U. Berges, Jesaja 49-54, s. 41, nowością tą nie 
jest misji sługi wobec narodów, lecz przekazanie wiadomości o tym narodom.



3.2. Księga Izajasza 49,1-6

155

hymnicznego participium (por. np. 43,1.14)219. Al db,[,l. wykracza poza zwykłe w Dtiz 
imiesłowowe rozszerzenie220. Z jednej strony nawiązuje więc do w.1b, a z drugiej 
precyzuje, że sługa został stworzony (rcy) w łonie matki (jak w Iz 44,2.24 w odnie-
sieniu do Izraela) właśnie po to, by być Bożym sługą. Stworzenie i powołanie ściśle 
przynależą do siebie. Celem Bożego stworzenia, „ukształtowania” (l.  rcy) Izraela 
w Iz 43,7.21 jest Boża chwała221. Kolejny zaś paralelizm (w.5ab z typowym w Dtiz 
zestawieniem Izrael/Jakub) rozpoczynający się od  l. z inf. przedstawia misję, dla 
której sługa został stworzony. bwv (por. Iz 44,22) oznacza w pierwszym rzędzie powrót 
do punktu wyjścia i często jest używany w sensie przenośnym. W hi. (i ho.) odnosi 
się zasadniczo do sprowadzenia lub przyniesienia z powrotem, a gdy jest ono nakie-
rowane na Boga, to przede wszystkim do nawrócenia się do Boga (z przyimkami -la, 
i -d[;, a sporadycznie z przyimkiem yrEx]a;me do odejścia od Boga). Podobnie rzadki pol. 
oznacza tyle co „sprowadzać z powrotem” lub „nakłaniać”222. Pol. w Dtiz pojawia się 
jeszcze w 47,10, gdzie może być rozumiany faktytywnie223. Wyrażenie przyimkowe 
pokazuje, że chodzi o powrót do Boga, o nawrócenie się Izraela224. Do nawrócenia 
się w odpowiedzi na Boże odkupienie prorok wzywa w 44,22 (por. też 55,7) sługę 
Izraela225. Zadanie sługi było zatem realizowane przez proroka zwanego Deutero-
izajaszem, który chciał skłonić Izrael do nawrócenia, powrotu do Boga polegającym 
na przyjęciu Bożego odkupienia. Analogiczną wymowę ma paralelny stych (korekta; 
jak m.in. w 44,28 w paralelnej linii posłużono się formą osobową czasownika)226. 
@sa z podmiotem JHWH ma najczęściej znaczenie soteriologiczne (por. Iz 11,12; 
Ez 11,17; Mi 2,12; 4,6)227. Za formą pasywną może stać Boże działanie, ale rozgra-
niczanie działania Boga i sługi nie jest ani możliwe, ani sensowne (co dotyczy też 
wyrażenia z inf.). Choć sformułowanie to mogłoby oznaczać powrót z wygnania228 
(por. redakcyjny Iz 52,12; o powrocie mowa jest też np. w Iz 40,11; 43,5; 54,7)229, 

219   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 170-17; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 181, 
a także powyższy komentarz do 44,2.24.
220   Za H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 361.
221   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 359.
222   Zob. J.A. Soggin, „bwv”, THAT II, kol. 884-891.
223   Zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 162; zaś wg J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 301, obejmuje swym znaczeniem powrót do kraju oraz 
fizyczną i moralną odnowę.
224   Tak G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 122-123. 
225   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 360. Racji nie ma więc C. Westermann, Das Buch Jesaja, 
s. 171, twierdząc, że sformułowanie z w.5aβ nie pasuje (w przeciwieństwie do w.6a) do działalności 
Dtiz, a jedynie do proroków przedwygnaniowych. 
226   Co dotyczy też imiesłowowych rozwinięć formuły posłańca (np. w 43,16-17; J.L. Koole, Isaiah III. 
2, s. 18). Do korekty zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
227   Zob. J.F.A. Sawyer, „#bq”, THAT II, kol. 583-586, zwł. kol. 586.
228   Jak chciałby G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 123.
229   W Dtiz poza 49,5 i 52,12 czasownik @sa pojawia się jeszcze tylko w 43,9, w zupełnie innym kon-
tekście (zob. powyższy komentarz do tego wiersza). Do 52,12 zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 266, a do jego wtórności s. 220-222.



3. Pieśni o słudze JHWH

156

to jednak Al, a przypuszczalnie i chiazm, każą widzieć w nim paralelizm synonimicz-
ny, a tym samym nawrócenie do Boga.

W.5b jest kolejnym po w.4b wyznaniem sługi (ma ono chiastyczną budowę). dbk 
w pi. oznacza nie tylko „czcić kogoś” (por. Iz 43,20.23), ale też „okazywać uznanie”, 
w tym ze względu na czyjąś społeczną czy polityczną pozycję230. Pf. w paralelnej linii 
pokazuje, że mowa jest o tym, co już się dokonało, a czego skutki trwają, ewentu-
alnie, co wciąż się dokonuje (impf.). Sługa jest pewny, że ze strony Boga („w oczach 
JHWH”)231 spotyka się z uznaniem, jego godność Bóg potwierdził czy potwierdza 
(por. ni. w Iz 43,4)232. Godność sługi wynika z jego powołania (w.5a i 42,1), a chwi-
lowy brak powodzenia niczego nie zmienia. z[o w języku religijnym to Boża siła, 
moc, z jej powodu wychwala się Boży majestat. Może się ona też zwracać przeciwko 
Bożym wrogom. W skargach Boży z[o jest przede wszystkim schronieniem i zbawie-
niem dla tych, którzy proszą Boga o ratunek (Ps 28,7-8; 46,2; 59,10; 62,8.12; Jr 16,19 
itd.; por. też Iz 45,24)233. Sługa jest przeświadczony (1. os.), że chroni go Boża potęga, 
co jest bliskie wyznaniom ze skarg/dziękczynień, takim jak Jr 16,19; Ps 28,7 (por. też 
hymniczne Ps 81,2 i 118,14). Jednocześnie porównanie słów sługi z takimi wyzna-
niami ujawnia pewną różnicę: zamiast zdania rzeczownikowego posłużono się pf.234 
Sługa objęty jest nieustającym wsparciem Bożej mocy235, które zostało mu dane wraz 
z powołaniem i którego już doświadczył. Z tego powodu wyznanie, i to pomimo 
powtarzającego się użycia „JHWH”/„Bóg mój”236, nie jest bezpośrednio powiązane 
z w.4b237, ale z w.1b-3, tj. z godnością powołanego sługi (w.1b.3; por. też 42,1) oraz 
jego wyposażeniem i ochroną (w.2)238.

W w.6 po powtórzonym z powodu rozszerzenia w w.5239 wprowadzeniu mowy 
niezależnej sługa przytacza drugi raz po w.3 wypowiedź JHWH. Już trzeci raz w tej 

230   Zob. P. Stenmans, (Ch. Dohmen), „dbeK'”, TWAT IV, kol. 13-23, zwł. kol. 19-20.
231   Do  wyrażenia ynEy[eB. zob. E.  Jenni, (D.  Vetter), „!yI[;”, THAT  II, kol. 259-268, tutaj kol. 264-265. 
J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 19, podkreśla różnicę pomiędzy ludzką (otoczenia sługi) a Bożą oceną.
232   W Dtiz pojawia się jeszcze tylko hi. w 47,6. Nieprecyzyjna jest interpretacja w O. Kaiser, Der 
königliche Knecht, s. 59-60, według której Bóg czci człowieka, sługę (por. Ps 91,15).
233   Zob. A.S. van der Woude, „zz[”, THAT II, kol. 253-256, który uważa, że mamy do czynienia z jed-
nym rdzeniem, a różnice trzeba wyjaśnić semazjologicznie (zob. powyższą uwagę do tłumaczenia).
234   Na co zwraca uwagę H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 362.
235   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 20; tak też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 362 (nawet pomimo 
korekty czasu w w.5ba; do tego zob. powyższą uwagę do tłumaczenia).
236   Powtarzające się następstwo tych dwóch określeń odnotował U. Berges, Jesaja 49-54, s. 40.
237   Przesuwanie tutaj wyznania z w.4b (zob. poniżej o integralności literackiej perykopy) jest zatem 
zupełnie nieuzasadnione. 
238   Stąd B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 340 i in., wstawiają w.5b pomiędzy w.3 i 4 (zob. jeszcze poni-
żej). H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 361, przekonuje, że kolejność w w.5 świadomie nawiązuje 
do w.1b-4: powołanie sługi, po którym następuje wyznanie zaufania.
239   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 40. Rację mają J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical 
Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 163, że ponowne „i rzekł” językowo nie jest konieczne, ale 
ma jednoznacznie wskazywać, że są to słowa samego JHWH i w ten sposób wzmagać oczekiwanie 
odbiorcy.



3.2. Księga Izajasza 49,1-6

157

Pieśni pojawia się konstrukcja l db,[, (w.3.5a), z pewnością dlatego że bycie sługą 
odgrywa w niej centralną rolę. Nie ogranicza się ono do misji wobec Izraela, która 
została opisana nieco inaczej niż w poprzedzającym w.5. Czasownik ~wq hi., który 
ma niezwykle szerokie znaczenie i używany jest w najróżniejszych kontekstach, może 
oznaczać odnowienie i odnosić się do ocalającego działania człowieka (Pwt 25,7) lub 
Boga (1Sm 2,8)240. W Dtiz opisuje się nim odbudowę kraju Izraela (49,8)241 czy reali-
zację słowa, zapowiedzi prorockiej (44,26). Sługa ma się przysłużyć zbawiennej od-
nowie ludu Bożego, który został określony jako plemiona242 Jakuba. Sformułowanie 
to nie pozwala na spekulacje, czy prorok miał na myśli jedynie południowe czy też 
wszystkie plemiona. Najprawdopodobniej mowa jest o całości ludu Bożego, obojęt-
nie jak by go sobie wyobrażać243. Paralelny stych (chiazm, tym razem o obu stychach 
posłużono się inf.) mówi ogólnie o powrocie czy raczej sprowadzeniu z powrotem 
Izraela (bwv hi.; por. w.5a). Nawet jeśli paralelizm nie jest synonimiczny, to powrót 
związany jest z odbudową ludu, restytucją ludu Bożego. Myśl taka rzeczowo od-
powiada Iz 43,5-7244 (por. Iz 51,11). A kim są „zachowani z Izraela”? rcn oznacza 
m.in. „chronić”, „zachować”, co jest tożsame z ocaleniem (np. od miecza i zarazy 
jak w Ez 6,12)245. Ocalonymi są zatem prawdopodobnie ocaleni – nie ma wzmian-
ki o tym, że przez Boga – z pożogi 587 roku246, czyli wygnańcy oraz być może ci, 
którzy pozostali w Palestynie. Ponieważ Deuteroizajasz zwracał się do wygnańców 
(por. 48,20)247, bardziej prawdopodobne staje się, że o nich jest tutaj mowa. O ile 
w w.5 zadaniem sługi było doprowadzenie do nawrócenia Izraela, to w w.6 do jego 

240   Zob. S. Amsler, „~wq”, THAT II, kol. 635-641, zwł. kol. 638.
241   Wtórny wg R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 135-139 czy H.-J. Hermisson, Deuteroje‑
saja 2, s. 327-328; do tego zob. poniższy komentarz do 49,8-12.
242   Co jest określeniem całego ludu izraelskiego – zob. A.R. Hulst, „~[;/yAG”, THAT II, kol. 290-325, 
tu kol. 318-319. Pojęcie to nigdy więcej nie pojawia się w Dtiz.
243   Ze  względu na  ogólność tego określenia skłaniam się ku  temu, że  obejmuje cały lud (tak też 
już K.  Marti, Das Buch Jesaja, s.   329; por.  Ez  37,19). Zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, 
s. 364-365, który uważa, że sformułowanie to wyklucza państwowo-monarchiczną przyszłość Izraela 
(do tego zob. również Ch. Schäfer-Lichtenberger, „Stamm / Stammesgesellschaft”); U. Berges, Jesaja 
49-54, s. 42; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume 
II, s. 165, pojmujący „plemiona Jakuba” w pewnym kontraście do „zachowanych”, a pierwsze z nich 
ma się odnosić do całości ludu, dwunastu plemion; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 63, odnajdu-
jący w tych słowach nadzieję na odnowę idealnego, sakralnego związku dwunastu plemion z epoki 
przedkrólewskiej. Dwanaście plemion izraelskich jest konstrukcją z czasów wygnaniowo-powygna-
niowych (wsteczna projekcja na epokę przedkrólewską – do tego zob. Ch. Schäfer-Lichtenberger).
244   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 366.
245   Zob. G. Sauer, rcn, w: THAT II, kol. 99-101. Jego synonimem może być rmv. Występuje zarów-
no w sensie dosłownym (Hi 27,18), jak i przenośnym (ocalenie), i  to w różnych okolicznościach, 
a dopełnieniem może być człowiek lub sprawy/abstrakcje (Prz 3,1.21; 13,3.6). Gdy Bóg jest podmio-
tem, to odnosi się do boskiej troski o lud czy jednostkę (Pwt 32,10; Ps 31,24; czasami wrogości jak 
w Hi 7,20).
246   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 366.
247   Zob. już powyżej.



3. Pieśni o słudze JHWH

158

powrotu do ojczyzny i odnowy. Choć misja sługi dotyczy odmiennych aspektów 
zbawczej przyszłości Izraela, to jednak wszystkie one zbiegają się razem. Zbawienne 
przesłanie o wyjściu i powrocie (41,8-13.14-16; 42,15-16; 43,2.5-7.14-19; 44,2-5) 
musi być przyjęte w wierze, w zaufaniu do Boga (48,20; 40,31; zob. też 44,22), jeśli 
ma się ziścić248. Zwrócenie się do Boga i jego słowa prowadzi więc do odnowy całego 
ludu w każdym wymiarze.

Odnowa ludu jest niewystarczającym, zbyt ograniczonym zadaniem dla powoła-
nego przez Boga sługi. llq ni., który stoi w opozycji do dbk z w.6b i pośrednio do rap 
z w.3b, pokazuje, że z godności sługi wynika większe zadanie i do wywyższenia się 
Boga potrzeba czegoś więcej, a mianowicie zbawienia narodów249. rAa w metaforycz-
nym sensie to ocalenie, zbawienie (zob. Iz 45,7)250. h['Wvy> oznacza różnego rodzaju 
pomoc (na wojnie, w sądzie), o którą psalmista apelował w skargach (np. Ps 3,3.9; 
22,2; por.  też wyrocznia zbawienia Ps  13,6) czy którą wychwalał w  hymnach 
(np. Ps 68,20)251. W Dtiz poza wtórnymi 49,8 (zbawienie sługi) i 51,6.8 (zbawienie 
ludu) rzeczownikiem tym opisuje się zbawienie Jerozolimy (52,7.10)252. Boże zba-
wienne działanie ma objąć również narody aż po najdalszy kraniec świata (dokąd 
dotrzeć ma też pochwalne głoszenie sługi Izraela z 48,20; zob. 49,11a i 42,1b.4b). 
#r<a"h' hceq. („kraniec ziemi”) odpowiada ~yYIai („najdalszym wybrzeżom” z w.1a), podob-
nie jak ~yIAG odpowiadają ~yMiaul. (d[; może też przywodzić na myśl 42,4aβ)253. Misja sługi 
ma zasięg ogólnoświatowy, osiągnie swój cel, gdy Boże zbawienie obejmie cały świat. 
Narody mają się stać uczestnikami ocalenia Izraela. Sługa jako zapośredniczający 
to uniwersalne zbawienie staje się światłem dla narodów. Nie jest to jakieś odrębne 
zadanie sługi (por. w.1a), lecz przynależy do powołania sługi, co wynika też wprost 
z 42,1-4254. Chwilowe niepowodzenie bynajmniej nie unieważnia uniwersalnej misji 

248   Zob. przede wszystkim H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 365-366; też J.L. Koole, Isaiah III. 2, 
s. 22; North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 146, który twierdzi, że nie da się rozróżnienia 
na nawrócenie, tj. powrót do Boga, i powrót do własnego kraju wyprowadzić z użycia bwv pol. w w.5 
i hi. w w.6. Jednak rozróżnienie takie nie wynika z form czasownika, lecz z wyrażeń przyimkowych 
w w.5. Jednocześnie nie dałoby się ~wq hi. w w,6 interpretować jako nawrócenia czy „duchowej re-
stauracji”, jak chciałby T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 418-419, według którego w.6 
ma tak jak w.5 „sens religijny”, a powrót ma być „zaledwie wstępem do duchowej restauracji”, choć 
jednocześnie powrót zakłada nawrócenie. 
249   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 365. Nie chodzi więc o to, że misja wobec Izraela mia-
łaby być niegodna sługi czy zbyt łatwa, co byłoby możliwym rozumieniem czasownika llq, ale jest 
niewystarczająca (do tego zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 21-22).
250   Zob. komentarz do tego wiersza. 
251   Zob. F. Stolz, „[vy”, THAT I, kol. 785-790 oraz powyższy komentarz do 43,11-12.
252   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 363, według którego 51,6.8; 49,8 są wtórne. Do 49,8 
zob. poniższą analizę 49,8-12. Warto odnotować, że inaczej niż czasownik (i [v;y<) pojawia się jedynie 
w rozdz. 49-55.
253   Te parami powiązane określenia zostały umieszczone w w.1 i 6 w odwrotnej kolejności.
254   Tak też J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 24-25; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 363-324. Natomiast 
wg O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 9-10, misja wobec narodów jest czasowo i rzeczowo nowym 
zadaniem sługi. Powstający wtedy problem wzajemnej relacji pierwszej i  drugiej Pieśni o  słudze, 



3.2. Księga Izajasza 49,1-6

159

sługi. Sługa przedstawia narodom, adresatom swej misji jej cel w postaci ocalenia za-
równo Izraela, jak i narodów. Wprawdzie na razie nie doszło jeszcze do nawrócenia, 
powrotu i odnowy Izraela, być może z powodu oporu samego Izraela (por. w.4a), 
to jednak realizacja zadania spoczywa w Bożych rękach (w.4b), a sługa został wy-
starczająco wyposażony, by misja wobec narodów zakończyła się sukcesem (w.2.5b).

Drugą Pieśń o słudze Pana można bardzo ogólnie podzielić na dwie powiąza-
ne ze sobą części: w.1-3, w których sługa informuje narody o swoim powołaniu, 
oraz w.4-6 zaczynające się jego skargą255. Szczegółowy podział można przedstawić 
następująco:

w.1-3: powołanie i wyposażenie sługi
	 w.1a: wezwanie do słuchania skierowane do narodów
	 w.1b-3: sługa o swoim powołaniu
		  w.1b: powołanie w łonie matki
		  w.2: prorockie wyposażenie sługi i jego ochrona
		�  w.3: cytat Bożej proklamacji – powołanie i ostateczny cel działalno-

ści sługi
w.4-6: tymczasowe niepowodzenie sługi i szczegóły jego misji
	 w.4: skarga sługi i jego wyznanie zaufania Bogu
	 w.5-6: misja sługi
		  w.5: wprowadzenie wyroczni Bożej (słowo JHWH)
			   w.5aa: stworzenie sługi w łonie matki
			   w.5aβ: misja wobec Izraela (nawrócenie)
			   w.5b: Boże uznanie i ochrona sługi
		�  w.6: powtórne wprowadzenie wyroczni Bożej i uniwersalny wymiar 

misji sługi
			�   w.6a: niewystarczalność misji wobec Izraela (odnowienie 

Izraela)
			�   w.6b: szerszy zasięg działalności sługi – zbawienie narodów256.

O.H. Steck rozwiązuje w ten sposób, że pierwsza miałaby uwzględniać jedynie obecność narodów 
jako świadków zbawienia Izraela, a w drugiej sługa ma się zwrócić bezpośrednio do narodów (przyp. 
29). Taka interpretacja stoi w sprzeczności z 42,1b.4aβ-b (do interpretacji tych wierszy zob. powyższy 
komentarz). Również C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 171, dostrzega zmianę w urzędzie proroka. 
255   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 324, też O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 8-9.
256   Podobnie H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 330; zob. też U. Berges, Jesaja 49-54, s. 29.32.40, 
który dzieli Pieśń na w.1-4 i 5-6. Nie brakuje i innych propozycji. C. Westermann, Das Buch Jesaja, 
s. 167, dzieli Pieśń na trzy części: w.1b-3 (powołanie i wyposażenie sługi) / w.4 (zwątpienie sługi) 
/ w.5-6 (nowe zadanie), przy czym wyznacznikiem podziału jest waw adversativum w w.4 i 5; po-
dobnie O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 8-9.12-13, który chce dowieść trójpodziału wszystkich 
Pieśni o słudze JHWH; 3 strofy wyróżnia też J. Scharbert, Deuterojesaja – der ‘Knecht Jahwes’?, s. 22, 
ale odmiennie: w.1-2/3-4/5-6* (bez 5ab-b i rm,aYow: z w.6). Z kolei R.P. Merendino, „Jes 49 1-6: ein Got-
tesknechtslied?”, s. 238-239, dzieli Pieśń nieprzekonująco na w.1a oraz cztery trzywierszowe strofy 
(w.1b-2/3-4b/5/6). 



3. Pieśni o słudze JHWH

160

W rzeczywistości trudno mówić o wyraźnym podziale na dwie części. Poza 
wprowadzającym wezwaniem z w.1a wyraźnie pomostowy charakter ma w.4, który 
prowadzi od powołania sługi do uniwersalnego znaczenia zadania sługi. W pe-
rykopie tej poszczególne motywy powtarzają się, a w całości ma ona konstrukcję 
klamrową, koncentrując się na początku i końcu na narodach (w.1b i 6b), w czym 
notabene przypomina pierwszą Pieśń. W.3‑6 są dialogiczne, ale jest to pozorny dia-
log257. Sługa dwa razy cytuje słowa Boże, a raz przytacza swoje własne (czterokrotne 
rma, początek w.6 podejmuje wprowadzenie z w.5).

W przeciwieństwie do pierwszej Pieśni integralność literacka drugiej budzi po-
ważniejsze wątpliwości. Najwięcej zastrzeżeń formułowano wobec słowa „Izrael” 
w w.3b, które nie tylko bywa koronnym argumentem na rzecz kolektywnej inter-
pretacji osoby sługi w Pieśniach, ale zdaje się również stać w sprzeczności z misją 
sługi w w.5aβ.6aβ, jego zadaniem wobec Izraela258. Taką alternatywę rozstrzyga się 
najczęściej na niekorzyść pierwotności „Izraela” w w.3b259. Argumenty za i prze-
ciw wykluczeniu imienia „Izrael” zestawiają m.in. C.  Westermann260 czy H.-J. 
Hermisson, skłaniając się ku wnioskowi o wtórnym dodaniu tego słowa261. Brak 
tego imienia w jednym Ms czy zastąpienie go w dwóch manuskryptach G przez 
„Jakub” nie pozwala na proste jego wykreślenie262. Dyskusyjne względy metryczne 
są niewystarczające, by mogły przemawiać za jego wtórnością263. Natomiast doda-
nie w G w 42,1 słów „Izrael” i „Jakub”264 poświadcza wczesną, kolektywną inter-
pretację Pieśni, co mogłoby sugerować podobny zabieg także w 49,3. Co więcej, 
w pozostałych Pieśniach nie pojawia się żadne imię dla sługi. Można mieć ponadto 

257   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 388.
258   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 333. Zwolennicy kolektywnej interpretacji z powodu 
misji sługi wobec Izraela czują się nieraz zmuszeni do przyjęcia, że sługą jest nie cały Izrael, lecz jakaś 
grupa – ostatnio ponownie R. Albertz, Die Exilszeit, s. 303, dla którego jest nim grupa Deuteroizaja-
sza (pionierzy powracającej gola).
259   Tak B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 340-341; H.D. Preuβ, Deuterojesaja, s. 96; G. Fohrer, Das Buch 
Jesaja 3, s. 121 przyp. 105; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 169-170; S. Grätz, „Die unglaubliche 
Botschaft”, s. 190; R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 217; J. Goldingay, D. Payne, A Critical 
and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 159-169; E. Haag, „Die Botschaft vom Got-
tesknecht”, s. 162-163; R.P. Merendino, „Jes 49 1-6: ein Gottesknechtslied?”, s. 241; J. Paściak, Izajasz 
wieszczem Chrystusa, s.  113; L.  Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s.  180 (stwierdzając jedynie, 
że sługą nie mógł być pierwotnie Izrael). Zaś G. Witaszek, Moc słowa prorockiego, s. 213 przyp. 87, 
całe wyrażenie: „Tyś sługą moim, Izraelu”, uważa za dodane wtórnie.
260   Das Buch Jesaja, s. 169
261   Deuterojesaja 2, s. 353. Zob. też H. Haag, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja, s. 170.
262   Tak problem bywał rozwiązywany przez dawniejszych komentatorów: B. Duhm, Das Buch Jesaia, 
s. 340; K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 38. Zob. też powyższą uwagę 
do tłumaczenia.
263   Zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 159.
264   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia tego wiersza.



3.2. Księga Izajasza 49,1-6

161

wątpliwości, czy w.3 jest poetycki: początkowe rm,aYOw: (por. w.6)265, zaimek względny, 
a do tego brak w przeciwieństwie do większości pozostałych wierszy paralelizmu 
synonimicznego266. Jednak możliwa jest interpretacja tego wiersza w kształcie z TM, 
która niweluje napięcie względem misji sługi wobec Izraela z w.5-6267. Choć trudno 
o jednoznaczne rozstrzygnięcie, a wtórność tego imienia pozostaje możliwą opcją, 
to jednak powyższa jego interpretacja sprzyja uznaniu go za pierwotny, integralny 
element tego wiersza.

Dublet mogłyby tworzyć w.5aβ/6aβ, ale uzupełniają się one treściowo. O ile w.5 
mówi o początkowej części zadania polegającej na skłonieniu Izraela do nawróce-
nia, do zaufania swojemu Bogu, to w.6 jego dwóch dalszych, zasadniczych elemen-
tach: powrocie i odnowie Izraela oraz zbawieniu nawet najodleglejszych narodów. 
W.5 zdaje się skupiać w sobie wątki z wielu wierszy tej Pieśni: w.5aα z w.1b.3a.6aα, 
a w.5b z w.4b, zaś lqen" w w.6aα stoi w kontraście do dbeK'a,268. 

W.5b może sprawiać wrażenie wtrącenia, zwłaszcza że po rozszerzeniu imiesło-
wowym pojawiają się formy w 1. os. Jednak z długimi rozszerzeniami z formami 
osobowymi czasownika, których podmiotem nie jest JHWH, mamy też do czynie-
nia w 43,16-17; 45,1269 (zob. też 45,18). Z rozbudowaną formą tego rozszerzenia 
zdaje się być związane powtórzenie rm,aYOw: na początku w.6270. Usuwanie w.5 lub jego 
części wynikałoby z bardzo restrykcyjnego podejścia, zgodnie z którym zbyt zło-
żone kompozycje nie mogły być literacko jednolite271.

Hipotezy co do niejednolitości literackiej tej Pieśni bywały daleko posunięte. E. Haag, „Die Bot-
schaft vom Gottesknecht”, s. 162-170, za pierwotne uważa w.1-3 bez „Izraela” oraz w.4a.5aα.6*. 
W.4b oddziela bowiem opozycję, jaką tworzą w.4a i  5-6*, a  motyw zaufania ma  pochodzić 

265   Wg R.P. Merendino, „Jes 49 1-6: ein Gottesknechtslied?”, s. 240, poza tą Pieśnią więcej nie poja-
wia się w Dtiz. Takie wprowadzenie mowy występuje jeszcze jedynie w fem. z podmiotem „Syjon” 
w 49,14. Ale czy może to być argument literackokrytyczny? Także T. Brzegowy, Księga Izajasza roz‑
działy 40-66, s. 407, przypuszcza, że jest to dodatek, nie uzasadniając tego w żaden sposób.
266   Zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 158-159.
267   Do tego zob. powyższa interpretacja. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 353, widzi w „Izraelu” 
z w.3b interpretację, która mogła powstać w oparciu o Iz 53.
268   Zob. powyższy komentarz i tabela w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 331. Z kolei G. Fohrer, 
Das Buch Jesaja 3, s. 122, sugeruje, że dodatkiem jest raczej w.6a
269   Do  wątpliwości literackokrytycznych wobec wprowadzenia z  45,1 zob. powyższą analizę tego 
fragmentu. Redakcyjny jest natomiast 49,7 – zob. poniższą analizę tego wiersza.
270   Zob. powyżej.
271   Dosyć popularne przesuwanie w.5b za w.3 lub w.4 (B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 340; C.R. North, 
The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 118-119; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 120; BHS) wyma-
gałoby wyjaśnienia, jak do takich przestawień mogło dojść (do różnic pomiędzy w.4b i 5b zob. już 
powyższy komentarz). B. Duhm sądzi, że kopista przypadkowo opuścił w.5b, dopisując go na margi-
nesie, skąd został później wstawiony w niewłaściwe miejsce. Wyjaśnienie takie bazuje na założeniu 
dwóch kolejnych błędów, w tym kiepskiej orientacji kolejnego kopisty. Co więcej, jak duży musiałby 
być margines, by można było dopisać na nim aż dwa półwiersze.



3. Pieśni o słudze JHWH

162

z trzeciej Pieśni Iz 50,4-9. W.5aβ jest syntaktycznie trudny, dubluje w.6, wprowadzając rzeczową 
zmianę w zadaniu sługi (pol./hi.). Z kolei w.5b syntaktycznie zakłóca tekst i wiąże się z wtórnym 
w.4b. Po usunięciu tych dodatków zbędne staje się rm,aYOw: w w.6. Również J. Scharbert, Deuteroje‑
saja – der ‘Knecht Jahwes’?, s. 21, upraszcza kompozycję, pozbywając się prawie całego w.5 bez 
wprowadzenia (tj. w.5ab-b) i rm,aYow: z w.6.
Wg J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 187-188 przyp. 47, Pieśń składa się z dwóch pier-
wotnych perykop. Pierwsza to w.1-3* (bez „Izraela” i z wątpliwościami co do w.2a, który mógłby 
być dubletem w.2b) i w.5b, który rozbija ciągłość w.5a.6 i w żaden sposób nie wiąże się z w.5a. 
A druga to w.4.5aα (bez w.5aβ, który jest dubletem w.6a) i w.6* (bez: db,[, ^t.Ayh.mi rm,aYOw:). 
Z  kolei R.P.  Merendino, „Jes 49 1-6: ein Gottesknechtslied?”, s.  239-247, bazując ponownie 
na  argumentach stylistycznych oraz częstotliwości występowania poszczególnych słów, po-
stuluje, że pierwotny, niedeuteroizajaszowy tekst o Cyrusie i jego mowie do wysp składający 
się z w.1.2b-3 (bez „Izrael”).5aα1.6, został uzupełniony podczas włączenia go do Dtiz o wzo-
rowane na  Jeremiaszu i  odnoszące się do  cierpiącego proroka wypowiedzi: w.2a.4a.5aα2.β1, 
a następnie o interpretujące Pieśń kolektywnie (sługa Izraelu): w.4b.5aβ2.b oraz „Izrael” w w.3 
i rm,aYOw: w w.6272. 
Prawdopodobieństwo tak skomplikowanych rekonstrukcji jest nikłe. Badacze ci zakładają, 
że mowy czy teksty prorockie musiały być proste i jednowymiarowe, nie liczą się z poetyckością 
Pieśni (tylko wtedy w.2a i 2b można by uznać za dublet), bazują na obserwacjach dotyczących 
występowania poszczególnych słów i wyrażeń (zwł. R.P. Merendino). Powyższa interpretacja 
pokazuje, że tekst pomimo pewnych wątpliwości jest zrozumiałą i spójną treściowo całością.
S. Grätz, „Die unglaubliche Botschaft”, s. 190-191, uważa, że w.4 jest redakcyjnym nawiązaniem 
do czwartej Pieśni (53,8). Choć słowo jP'v.mi w w.4 (w wyznaniu zaufania) zostało użyte w innym 
sensie niż w 42,1-4, to nie jest wystarczającym powodem do uznania w.4 za redakcyjny. Co wię-
cej, w 53,8 zostało ono użyte jeszcze w  innym sensie (zob. poniższy komentarz do  tego wier-
sza). Częściej przestawiano kolejność wierszy: B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 340; G. Fohrer, Das 
Buch Jesaja 3, s. 120, wstawiają w.5b pomiędzy w.3 i 4; J. Paściak, Izajasz wieszczem Chrystusa, 
s. 109.113, przestawia kolejność, umieszczając w.5b po w. 4. 
Odwrotnie natomiast U. Berges, Jesaja 49-54, s. 30, który sądzi, że Pieśń jest refleksją nad do-
tychczasowym mizernym skutkiem jego słów. Pomimo polecenia opuszczenia Babilonu (48,20), 
które datuje na początkowy okres rządów Dariusza I (522/521 r. p.n.e.), niewiele się wydarzyło. 
Sługa, według którego jest nią część ludu, która powróciła, natrafić miał na zniechęcenie tych, 
którzy pozostali w kraju. Jednak nie da się znaleźć w tekście żadnych pozytywnych argumentów 
na rzecz takiej hipotezy.

Podsumowanie. Nie tylko wezwanie do słuchania (w.1a), ale i wyposażenie sługi 
(w.2) nie pozostawiają wiele miejsca na wątpliwości, że jest on prorokiem. Co wię-
cej, jego przesłanie do złudzenia przypomina to, co zwiastował Deuteroizajasz, 
tak że utożsamienie sługi z prorokiem Deuteroizajaszem wydaje się najlepszym 
rozwiązaniem273. Sługa przywołuje Boże słowa, według których jest pośrednikiem 

272   O podobnych próbach w badaniach H. Haag, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja, s. 170-171.
273   Podobnie jak wielu innych K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 200-201, jest przekonany, że „ja” w tej 



3.3. Księga Izajasza 50,4-9

163

zbawienia wszystkim narodów, nawet tych najodleglejszych, co  dokładnie od-
powiada ogólnoświatowej misji powierzonej mu przez Boga w pierwszej Pieśni. 
Pierwszym krokiem do tego, by Boże zbawienie objęło wszystkie narody, ma być 
zwrócenie się Izraela do Boga, jego powrót i odnowa, stanie się na nowo ludem 
(„plemiona Jakuba”)274. Sługa Izrael – realnie istniejący Izrael – i sługa-prorok mają 
więc ze sobą kooperować, by zbawieniem objęte zostały nawet najdalsze narody, 
a ostatecznym celem było uwielbienie Boga, który okaże swoją chwałę wobec naro-
dów. Pieśń ta mogłaby być postrzegana jako refleksja sługi nad tym, w jaki sposób 
jego uniwersalna misja ma być spełniana275. Drogą do jej realizacji jest nawrócenie 
i odnowa Izraela, i to na oczach świata, tak że ostatecznie wraz ze światem Izrael 
będzie wznosił hymn ku Bożej czci (44,23; 48,20)276. Sługa jest więc „światłem” 
dla narodów, niosącym im zbawienie. Napotyka jednak na niewiarę Izraela, który 
jeszcze nie jest w stanie wypełnić swojej roli. Nie ma jednak wątpliwości, że Bóg 
ostatecznie zapewni skuteczność jego misji, chroniąc go przed prześladowaniami277. 
Dotychczasowa odmowa Izraela sprawia, że  sługa-prorok niejako reprezentuje 
Izraela (co wyjaśnia zaskakujące słowo „Izrael” w w.3). Zadanie prorockie zostało 
przypisane słudze przed jego urodzeniem, a tym samym stoi on w szeregu wielkich 
proroków takich jak Jeremiasz. Jednak inaczej niż ci prorocy skutecznie wypełni 
powierzone zadanie, a wypełniając je stanie się niejako ostatnim prorokiem278, gdy 
Izrael i cały świat zwrócą się do Boga i zostaną ocaleni.

3.3. Księga Izajasza 50,4-9

4.	 Pan279 JHWH dał mi

Pieśni należy do samego Deuteroizajasza. Odwrotnie J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 24-25, który wyklu-
cza taką identyfikację sługi z Deuteroizajaszem, Zadanie sługi nie pokrywa się ze zwiastowaniem 
Deuteroizajasza wobec Babilonu (jego zniszczenie), a co więcej, Deuteroizajasz zapowiada jedynie 
zbawienie świata, ale go nie sprowadza. Trzeba jednak zauważyć, że po pierwsze, ocalenie narodów 
może zaczynać się od upadku Babilonu, które stanowi założenie ocalenia Izraela i innych narodów, 
i jest świadectwem potęgi JHWH. A po drugie, trudno byłoby sobie wyobrazić, że rozróżnienie po-
między zwiastowaniem skutecznego słowa (!) a  jego spełnieniem się (por. Iz 44,26a), mogłoby się 
mieścić w przekonaniach proroka.
274   T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 419, niesłusznie przypisuje odnowieniu Izraela 
jedynie drugorzędne znaczenie.
275   Wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 7, mówiący sługa transcenduje samego siebie. Można by sądzić, 
że sługa zbyt odważnie przypisuje sobie niezwykłe możliwości, ale taka misja została mu powierzone 
przez Boga (por. też 42,1-4) – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 392. 
276   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  393: narody będą zafascynowane ocaleniem Izraela 
i w ten sposób dopełnione zostanie zadanie sługi.
277   Pieśń jest nie tyle refleksją nad dotychczasowym mizernym skutkiem słów sługi (jak chciałby 
U. Berges, Jesaja 49-54, s. 30), ile wyznaniem zaufania.
278   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 392-393.
279   Wg O.  Kaiser, Der königliche Knecht, s.  67, jest to  forma z  suf. Kwestia jest sporna (zob. też 



3. Pieśni o słudze JHWH

164

	 język uczniów (wyuczony)280

	 abym poznał, jak281 pomóc (‘odpowiedzieć’)282 zmęczonemu283 

E. Jenni, „!Ada'”, THAT I, kol. 31-38, tu kol. 31), a jednoznaczne rozstrzygnięcie nie jest możliwe – zob. 
J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 104-105; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 114-115, którzy szeroko ana-
lizują występowanie tego słowa w Biblii Hebrajskiej. Nie można się więc dziwić, że taką możliwość 
często się dopuszcza (np. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 427). G i V mają tylko (pojedyncze) ku,rioj/
dominus (V w kolejnych wierszach ma już dominus deus), co nie może być powodem do skreślania 
któregoś ze słów yn"doa] czy hwhy, gdyż fraza ta w całej Pieśni regularnie się powtarza, a w G pominięcie 
jednego z tych dwóch wyrazów może być wynikiem tego, że oba te słowa były oddawane jako ku,rioj 
(zob. J.L. Koole).
280   Rzeczownikowo lub przymiotnikowo: „uczony”, „wyćwiczony” (Jr 13,23) czy „przyzwyczajony” 
(Jr 2,24 – gdzie jednak wg BHS, HAL jest wynikiem błędu tekstowego). KBL podaje też znaczenie 
„naśladowca”. Występuje jeszcze tylko w Iz 54,13; 8,16, a HAHAT dla miejsc w Iz podaje znaczenie 
„uczeń”. G: paidei,aj (rzeczownik abstrakcyjny, który odpowiada misznaickiemu użyciu tego słowa 
w sensie „nauka” – zob. HAHAT i  J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 105), V: eruditam (a na końcu wier-
sza quasi magistrum, tj. „jak nauczyciele”, za którą, tłumacząc „uczeni”, zdaje się podążać K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 426). Do pozostałych starożytnych tłumaczeń zob. J.L. Koole i H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 98-99.
281   Dwukrotny inf. z l znany jest też z Wj 36,1 (zob. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 14 przyp. 
36; por. też G, V), oznaczając umiejętność, zdolność zrobienia czegoś (zob. komentarze, np. L. Sta-
chowiak, Księga Izajasza II – III, s. 194). Stąd powyższe tlumaczenie.
282   Tekst jest niepewny, przypuszczalnie uszkodzony (tak o w.4-5 C.R. North, The Suffering Servant 
in Deutero-Isaiah, s. 120-121; zob. też kolejne przypisy) i co gorsze, nie ma szans na jakąś pewniej-
szą rekonstrukcję (zgodna opinia komentatorów, np. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 14). tW[l' 
to hapaxl., a w starożytnych przekładach nie mamy najwyraźniej do czynienia z niczym innym jak 
próbami wybrnięcia z trudności i parafrazami (G: „w czasie [t[e], gdy trzeba powiedzieć słowo”; V: 
sustentare [„wspierać”?]; T: „nauczać”; podobnie S – do tych i dalszych świadectw tekstowych zob. 
J.  Goldingay, D.  Payne, A  Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s.  208-
209; J.L.  Koole, Isaiah III. 2, s.  106-107; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  99-100). Czasownik 
tw[ pojawia się jedynie w koniugacjach intensywnych w znaczeniu „wykrzywiać”, „fałszować”, „uci-
skać” („być zgiętym”, „zginać się”), co nie wydaje się tutaj możliwym znaczeniem (zob. J. Goldingay, 
D. Payne i H.-J. Hermisson). Można by czasownik ten uznać za arameizujący wariant hebrajskiego 
vw[ (zob. HAL; HAHAT; O.H. Steck), nawet jeśli vw[ jest nie do końca znaczeniowo pewnym hapaxl. 
w Jl 4,11 (numeracja wg BHS) – tak J. Goldingay, D. Payne; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 104.106-107; 
chyba L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 194 i powyższy przekład; do tego krytycznie H.-J. 
Hermisson. Przeważnie jednak, powołując się na G, zmienia się czasownik na inf. hn[, który razem 
z rb'D' oznacza „odpowiedzieć” (tak C.R. North; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 182 przyp. 1; 
K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 428; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 84). Jednak w G oddano (?) również t[e, 
tak że można i trzeba mieć wątpliwości co do podstawy takiej korekty (tak też H.-J. Hermisson, który 
mimo wszystko wybiera taką korektę przede wszystkim ze powodu bliskości graficznej do TM). Inne 
propozycje, takie jak przyjęcie, że w TM mamy formę czasownika [[l (jak chciałby O. Kaiser, Der 
königliche Knecht, s.  67), który w  Biblii Hebrajskiej ma  jedynie negatywne znaczenie („bełkotać”, 
„mówić nierozważnie”, „wprowadzać w błąd” – zob. HAHAT i HAL), czy „paść” (jedna z propozycji 
BHS, wywodzona z T – zob. C.R. North) są nieprawdopodobne (do tych i innych propozycji zob. 
J.L. Koole i H.-J. Hermisson).
283   Nota acc. została użyta przed niezdeterminowanym przymiotnikiem (w osobowym znaczeniu 
rzeczownikowym; zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 107) – do tego zob. Gesenius’ Hebräische Gramma‑
tik, § 117c. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 118, bierze pod uwagę dwa możliwe uzasadnienia 



3.3. Księga Izajasza 50,4-9

165

	 słowem, budzi
	 każdego poranka284, budzi mi ucho,
	 ku słuchaniu jak uczniowie.
5.	 Pan JHWH otworzył mi ucho285,
	 a ja nie sprzeciwiłem się (nie byłem nieposłuszny),
	 nie cofnąłem się (sprzeniewierzyłem się)286.
6.	 Plecy moje dałem bijącym
	 i szczękę (brodę) moją287 wyrywającym288,

tego stanu rzeczy: 1) z powodu sg. w ogólnym (kolektywnym) sensie; 2) dla uniknięcia nieporozu-
mienia, jako że chodzi o podwójny acc., a nie przysłówkowe użycie przymiotnika. Codex Cairensis 
zawiera wariant w postaci inf. cs. q. czasownika @[y (zob. BHS; J.D.W. Watts, Isaiah 34–66).
284   Powtórzone rq,BoB; zgodnie z  akcentem przynależą do  siebie (por.  też rebîa)), mając emfatyczne 
znaczenie – zob. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 14; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 182; 
L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 194; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 109. Wraz z powtórzonym 
czasownikiem uchodzi za podejrzane, tak że BHS czy J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 318, skreślają 
oba powtórzone wyrazy (tak też chyba T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 450), a C. We-
stermann tylko czasownik. Świadectwa tekstowe mogłyby potwierdzać w najlepszym razie skreślenie 
rzeczownika (zob. BHS). W każdym razie nie ma wystarczających podstaw do skreśleń (tak H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 100-101; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 84). Wątpliwości budzi też podział 
logiczny. rb'D' mógłby być podmiotem – „słowo budzi” (tak L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, 
s. 194), lub ry[iy" mógłby tworzyć asyndetyczne zdanie względne (tak H.-J. Hermisson). J.L. Koole, 
Isaiah III. 2, s. 108, nie bez racji uważa, że „słowo” jest raczej tym, co sługa głosi. Tak czy inaczej 
podział masorecki, jak i Qa (ry[yw) nie wiążą tego czasownika z rb'D'. Propozycje zamiany pierwszego 
ry[iy" na jakieś określenie rb'D' (np. ly[iy", „które jest użyteczne”; ~y[in", „miłe” – do tego zob. J.L. Koole 
i H.-J. Hermisson) nie mają żadnego oparcia w  świadectwach tekstowych. Rzeczowo podmiotem 
powtórzonego czasownika ry[iy" musi być JHWH, a nie np. ucho.
285   Nie ma tekstowych powodów, by uznać, że pierwsza linia tego wiersza jest dodatkiem (jak pro-
ponują BHS [frt] czy C.R.  North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s.  120) ani postulować 
wypadnięcie jednej linii (jak chcieliby z kolei C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 182 przyp. 3 czy po-
nownie C.R. North), nawet jeśli brak wyraźnego paralelizmu w porównaniu z dwuwierszem w w.5b 
(ale do  metrum tego wiersza zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  113) mógłby prowokować 
do takich przypuszczeń (zob. też J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 110, który twierdzi, że monostych jest 
zasadny i bynajmniej nie przychodzi za późno po w.4b, gdyż impf. w w.4b odnosi się do czynności 
powtarzającej się w przeszłości czy teraźniejszości).
286   Do tego czasownika w ni. z rAxa' zob. HAL (np. Ps 44,19).
287   Du. – zob. KBL, HAHAT.
288   Zob. HAHAT; tak też V. HAL w oparciu o Qa (zob. BHS) proponuje zmianę na ptp. hi. llj2 („ra-
nić”), hapaxl., którego znaczenie ustalono w oparciu o arabską paralelę (w Starym Testamencie jest 
poświadczony jedynie inny [?] hapaxl. llj w Ne 3,15 w znaczeniu „przykryć”, „zadaszyć”), a które 
wg J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 211, 
miałoby się kryć za  G i  S (do  tego krytycznie zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  101-102 
i J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 112). Z kolei wg K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 427, rdzeń z Qa związany jest 
raczej z ljm („wykuwać żelazo”; czasownik taki nie występuje w Starym Testamencie), jednak wariant 
Qa jest raczej kuriozalny (tak J.L. Koole i H.-J. Hermisson). J. Hempel, „Zu Jes 50,6”, ZAW 76 (1964), 
s. 327, na podstawie języka ugaryckiego proponuje znaczenie „doprowadzić do upadku”. Wszystkie 
tego rodzaju propozycje są  niepewne czy wręcz nieprawdopodobne (zob. J.  Goldingay, D.  Payne; 
J.L. Koole i H.-J. Hermisson).



3. Pieśni o słudze JHWH

166

	 twarzy mojej nie ukryłem289

	 przed obelgami i śliną.
7.	 A Pan JHWH pomaga mi,
	 dlatego nie zostałem zawstydzony290,
	 dlatego uczyniłem twarz swoją jak krzemień
	 i wiem291, że nie będę się wstydził.
8.	 Blisko292 jest ten, który usprawiedliwia mnie (przyznaje mi rację).
	� Kto może się sądzić ze mną (wystąpić w sporze sądowym przeciwko 

mnie)?
	 Stańmy razem (przed sądem)!
	 Kim jest przeciwnik mój (przed sądem)293?
	 Niech zbliży się do mnie!
9.	 Oto Pan JHWH pomaga mi.
	 Któż to294 może skazać (potępić) mnie?
	 Oto wszyscy oni jak ubranie zużyją się (rozpadną się)295,
	 mól zje ich.

Ustalenie początku trzeciej Pieśni o  słudze JHWH nie wywołuje sporów296. 
Iz 50,1-3 to dysputacja297, w której JHWH (w 1. os.) odrzuca oskarżenie lub skargę 
ludu, przekonując, że upadek wynikał nie z bezsilności Boga, lecz z grzechu ludu. 
Jest ona mową JHWH zaadresowaną do ludu (2 os. pl.), otwiera ją formuła posłańca. 

289   W  Qa stoi czasownik „odsunąć”, „odwrócić” (zob. BHS; K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  427; 
J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 114, wskazując na 2Krn 30,9), co niekoniecznie nie pokrywa się z Vrs (zob. 
J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 211). TM 
nie budzi zastrzeżeń.
290   Choć czasownik ~lk (ni.) ma  też znaczenie „być lżonym” (por.  rzeczownik hM'liK.), to  w  Dtiz 
(41,11; 45,16-17; 54,4) zawsze występuje w powyższym sensie (zob. HAHAT; HAL). Pf. może być 
tłumaczone w czasie przeszłym (tak np. L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 195; K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 427; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 98), teraźniejszym (tak J.L. Koole, Isaiah 
III. 2, s. 115), a nawet przyszłym (tak U. Berges, Jesaja 49-54, s. 82). Zob. poniższy komentarz.
291   Impf. cons. jest prawdopodobnie następstwem pf. z  poprzedniego zdania. Drugie zdanie !Ke-l[; 
może, ale nie musi być czasowo zrozumiane jak pierwsze zdanie !Ke-l[; w w.7a. B. Duhm, Das Buch 
Jesaia, s. 352, zmienia drugie !Ke‑l[; na yKi, powołując się na G. Jednak lekcja G może wynikać jedynie 
z potrzeb przekładu, a tłumaczenie yKi przez avlla, wcale nie jest oczywiste.
292   Czasowo lub przestrzennie – zob. HAL; HAHAT.
293   Zob. HAL; HAHAT i poniższy komentarz.
294   Dosłownie: „Kto jest tym, który może mnie potępić?” Zaimek osobowy wzmacnia pytanie – zob. 
Gesenius’ Hebräische Grammatik, § 136c.
295   Możliwe jest zarówno znaczenie zwrotne (intrans.), jak i bierne (jak G, V oraz Stachowiak, Księga 
Izajasza II – III, s. 196) – zob. HAHAT.
296   Konsens badaczy odnotowuje J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 102.
297   Z elementami mowy sądowej – zob. przede wszystkim H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 13; 
J.  Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s.  26.38-39.48-52, który całość zalicza do  dysputacji, ale jej 
pierwszą część 50,1-2a uważa za  mowę sądową. Zaś wg C.  Westermann, Das Buch Jesaja, s.  181, 
50,1-3 jest mową sądową.



3.3. Księga Izajasza 50,4-9

167

Pieśń natomiast jest wypowiedzią sługi w 1. os., dotyczącą jego misji. Monolog 
sługi kończy się na w.9298. Wprawdzie nie jest jasne, kto mówi w w.10-11, ale w.10 
mówi zarówno o Bogu, jak i słudze w 3. os., wzywając do słuchania sługi. W.11 jest 
groźbą Bożą (wyraźnie w w.11b) wobec wrogo nastawionych odbiorców299. Choć 
~k,L.Ku !he na początku w.11 z pewnością nawiązuje do w.9b (~L'Ku !he), to już zmiana 
osoby gramatycznej pokazuje, że nie przynależą one pierwotnie do siebie. W.10-11 
nie mogą więc być prostą kontynuacją trzeciej Pieśni300.

W przeciwieństwie do pozostałych Pieśni o słudze JHWH w trzeciej w ogóle 
nie pojawia się słowo „sługa”. Jednak jej podmiotem lirycznym i bohaterem jest 
osoba, która jak sługa z dwóch pierwszych Pieśni realizuje swoją misję zwiastowania 
z Bożego polecenia, napotykając opór w swoim otoczeniu (por. 49,4a). Na relację 
sługa-pan może też wskazywać yn"doa], które czterokrotnie stoi obok imienia JHWH301.

Nie jest możliwe przypisanie trzeciej Pieśni do jakiegoś znanego gatunku302. Jest 
ona monologiem, który nie został do nikogo wprost zaadresowany. O narodach 
nie ma w niej w ogóle mowy, a misja sługi nakierowana jest na @[ey" (w.4). Można 
w niej odnaleźć elementy skargi, w.5aβ-6 mogłyby nawiązywać do opisu niedoli 
w skargach303, a w.7-9 przypominają wyznanie zaufania (psalm zaufania)304, nawet 

298   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 102; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 103-107.
299   Do tego zob. poniższy komentarz do tego wiersza.
300   C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 135, uważa w.10-11 za odrębny fragment, 
który charakteryzuje podobieństwo zarówno do Pieśni o słudze JHWH, jak i słów Deuteroizajasza. 
Częściej jednak w.10-11 są uważane za wtórne rozszerzenie/a - tak B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 353; 
K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 335; K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 31-33; 
O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 14 przyp. 32; H.-J. Hermisson „Israel und der Gottesknecht 
bei Deuterojesaja“, s. 3 przyp. 4 i Deuterojesaja 3, s. 105-107, E. Haag, „Die Botschaft vom Gotte-
sknecht”, s. 166; H. Haag, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja, s. 173; J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, 
s. 319; J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 279 przyp. 208. Inaczej granice jednostki tekstowej 
wyznaczają K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 428.432, widząc w słudze kogoś podobnego do Mojżesza, 
który w Pwt 28 wygłasza przekleństwa i błogosławieństwa; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and 
Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 206-207, powołując się na podobieństwo w.8b-9 
do w.10-11 (konstrukcja oparta na ymi ... !he), które mogą równie dobrze mieć charakter redakcyjny; 
O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 67-68, według którego sługa-prorok po swoim wyznaniu zwraca 
się jeszcze do zboru. 
301   Zob. K. Baltzer, „Zur formgeschichtlichen Bestimmung der Texte vom Gottesknecht“, s. 38-39; 
U. Berges, Jesaja 49-54, s. 99, a przede wszystkim szeroko H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 104-105, 
argumentując przekonująco przeciwko tezie z  J.  van Oorschot, Von Babel zum Zion, s.  289-283, 
że ta redakcyjna perykopa rysuje obraz idealnej postaci prorockiej.
302   Zob. J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 320; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 110.
303   Zob. zwłaszcza H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 277 przyp. 17 i Deuterojesaja 3, 
s. 110. Zaś H.O. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 15 (i nieco ostrożniej C. Westermann, Das Buch 
Jesaja, s. 183.186), widzi w tych wierszach zapewnienie o niewinności.
304   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 34; O. Kaiser, Der königliche 
Knecht, s. 73; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 183; W.A.M. Beuken, „Jes 50,10-11: Eine kultische 
Paränese zur dritten Ebedprophetie”, ZAW 85 (1973), s. 178; H.O. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 15; 
H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 277.



3. Pieśni o słudze JHWH

168

jeśli brak zwrócenia się do Boga (jak w Ps 23 i 27A)305. Nie tylko z tego powodu 
nie można jej zakwalifikować do skargi306, bo brakuje w niej również prośby307. 
W w.8-9a wyraźnie obecny jest język sądowy, który pojawia się też w skargach 
przeciwko wrogom308. Początek Pieśni natomiast nie może być kojarzony z żadnym 
gatunkiem. Skoro sługa ma słowem pomagać bezsilnym, to pełni urząd prorocki309. 
Natomiast treściowo perykopa przypomina konfesje Jeremiasza (por. Jr 11,18-20; 
15,10-12.15-18[19-20]; 17,13-18; 18,19-23; 20,7-13, a nawet ostatnią z nich 20,14-
18, w której prorok nie zwraca się do Boga)310. Jak się więc wydaje, wzorcem dla 
autora Pieśni był prześladowany prorok Jeremiasz, nawet jeśli nie można stwierdzić 
prawie żadnych bezpośrednich językowych zapożyczeń311. Biorąc pod uwagę te 
wszystkie obserwacje, określano Pieśń mianem prorockiego wyznania zaufania czy 
prorockim psalmem zaufania312, co jest bardziej ogólną charakterystyką niż nazwą 
gatunku313. Jest ona unikalnym dziełem314.

Otwierające w.4 słowa „Pan JHWH” pojawiają się w Dtiz także w formule po-
słańca w 49,22; 52,4 i 51,22 (z suf. 2. os.) oraz w 40,10 i 48,16315 (też w 61,1.11). yn"doa] 

305   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 112. Ps 27 składa się prawdopodobnie z dwóch pier-
wotnie niezależnych psalmów: w.1-6 (A) i w.7-13 (B; redakcyjny jest w.14) – za E. Zenger, Psalme‑
nauslegungen 3, s. 15-17.
306   Jak chciałby J. Begrich Studien zu Deuterojesaja, s. 54-55, nawet jeśli dostrzega brak zwrócenia 
się do Boga; podobnie O. Kaiser, „Der Lohn des Knechtes”, s. 73-77. Podobnie z powodu braku naj-
istotniejszych elementów, takich jak sławienie Boga (zob. H.W. Schmidt, Wprowadzenie do Starego 
Testamentu, s. 257), nie może być pieśnią dziękczynną, jak chciałby L. Stachowiak, Księga Izajasza 
II – III, s. 346.
307   Co  jest powszechnie dostrzegane – zob. C. Westermann, tamże; R.F. Melugin, The Formation 
of Isaiah 40-55, s. 72; H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 277 przyp. 17 i Deuterojesaja 3, 
s. 110.112; też G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 137, który jest przekonany o świadomym unikaniu 
zawołania do Boga.
308   Zob. już K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 34. Stąd wg H.-E. von 
Waldow, Anlaß und Hintergrund der Verkündigung des Deuterojesaja, Bonn 1953, s. 54-55, Pieśń jest 
mową (sądową) obrony niesłusznie oskarżonego (za nim R.P. Merendino, „Allein und einzig Gottes 
prophetisches Wort: Israels Erbe und Auftrag für alle Zukunft [Jesaja 50, 4-9a. 10]”, ZAW 97 [1985], 
s. 362).
309   Zob. K. Baltzer, „Zur formgeschichtlichen Bestimmung der Texte vom Gottesknecht“, s. 39; H.-J. 
Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 278.
310   Zob. poniższą analizę i  komentarze, a  zwł. C.  Westermann, Das Buch Jesaja, s.  183-184; 
H.O. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 15 przyp. 43; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 103; K. Baltzer, Deutero-
Jesaja, s. 429; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 112.
311   Zob. poniższy komentarz. Pomimo tego C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 184, odnajduje sze-
reg bezpośrednich analogii. 
312   Tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 183 (Vertrauensbekenntnis eines Wortmittlers, sługa wzo-
rowany ma być na Mojżeszu, Eliaszu czy Jeremiaszu); K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu 
Tritojesaja, s. 34 (prorocki Vertrauenspsalm) i in. Zaś K. Baltzer, „Zur formgeschichtlichen Bestim-
mung der Texte vom Gottesknecht“, s. 38, chciałby widzieć w Pieśni fragment biografii. 
313   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 112. 
314   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 103.
315   Wg R.G.  Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s.  217 (zestawienie), wszystkie te miejsca 



3.3. Księga Izajasza 50,4-9

169

występuje przede wszystkim w zawołaniach czy słowach skierowanych do Boga, 
a niezwykle rzadko w wypowiedziach oznajmujących316. Aż czterokrotne użycie 
yn"doa] w zdaniu oznajmującym zdaje się wynikać z tego, że mówiący ma się za Bożego 
sługę317. Wyrażenie „Pan[ie] JHWH” pojawia się w skargach (wyznaniach zaufania, 
np. Ps 71,5.16)318. W Iz 40,10 (por. też 61,11) występuje w wypowiedzi o potędze 
JHWH i o Bożej zapłacie, którą są odkupieni wygnańcy (por. Iz 49,4)319. Tutaj może 
służyć podkreśleniu, że inicjatorem działania sługi-proroka jest JHWH, który go 
wyposaża i chroni320. Wiąże się więc z zadaniem i wytrwałością sługi, które osta-
tecznie opierają się na JHWH. yli !tn z Bogiem jako podmiotem najczęściej ma do-
pełnienie Ble (uzdolnienie człowieka przez Boga do rozumienia, podejmowania 
decyzji), ale nigdy więcej !Avl'321, który jest organem mowy322. Sługa obdarowany 
został zdolnością do właściwego mówienia. Czasownik dml odnosi się do uczenia, 
opartego na trenowaniu czy ćwiczeniu. dWMli w Iz 8,16 oznacza prawdopodobnie 
ucznia proroka, a w Iz 54,13 posłusznych uczniów Bożych (dla mieszkańców Je-
rozolimy w pl.)323. Z jednej strony jest więc określeniem dla osoby wyuczonej czy 
wyćwiczonej w mówieniu, a z drugiej strony wskazuje na bliską, uczniowską relację 
z Panem, boskim nauczycielem324.

 Czasownikowi !tn podporządkowany jest również inf. t[;d;l', oznaczający umie-
jętność wykonania czegoś325, a w powiązaniu z językiem zdolność znalezienia wła-

są  redakcyjnymi rozszerzeniami, tak że  dla R.P.  Merendino, „Allein und einzig Gottes propheti-
sches Wort”, s. 349-350, są  świadectwem wtórności trzeciej Pieśni. Jednak co do wtórności części 
tych miejsc można mieć co najmniej wątpliwości (w szczególności dotyczy to 40,10; 49,22; 51,22; 
52,4 – zob. rozważania dotyczące kryteriów dla analizy literackokrytycznej Iz 40-55 w H.-J. Hermis-
son, „Einheit und Komplexität Deuterojesajas”, s.  291-307 oraz H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 738-739 [zestawienie]). Nawet jeśli wszystkie te miejsca były wtórne, nie rozstrzygałoby to jeszcze 
o wtórności ani trzeciej Pieśni, ani jej niektórych sformułowań, gdyż mogłaby ona być tekstem, z któ-
rego czerpali redaktorzy. Z taką sytuacją mamy do czynienia w szczególności w przypadku 48,16(b), 
który jest prawdopodobnie redakcyjnym uzupełnieniem opartym na 61,1 oraz 42,1 i trzeciej Pieśni 
o słudze JHWH (do tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 281-284). 
316   Zob. E. Jenni, „!Ada'”, kol. 35-38, który uważa, że wszystkie miejsca, gdzie pojawia się w zdaniach 
oznajmujących, są podejrzane tekstowokrytycznie. !Ada' miał być najpierw epitet Boga (bez suf.), po-
wszechnym również w religiach ościennych, który uległ następnie przekształceniu w imię własne. 
317   Wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 105, oznacza wyjątkową relację sługi z Bogiem.
318   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 105.
319   Zob. powyższy komentarz do 49,4.
320   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 114.
321   Za R.P. Merendino, „Allein und einzig Gottes prophetisches Wort”, s. 350; U. Berges, Jesaja 49-54, 
s. 100.
322   Zob. B. Kedar-Kopfstein, „!Avl'”, TWAT IV, kol. 595-605, zwł. kol. 601-602.
323   Zob. powyższy komentarz do tego wiersza oraz E. Jenni, „dml”, THAT I, kol. 872-875; R.P. Meren-
dino, „Allein und einzig Gottes prophetisches Wort”, s. 350.
324   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 185; E. Jenni, „dml”, kol. 875 czy G. Fohrer, Das Buch 
Jesaja 3, s. 137, który dostrzega w tym wierszu uzupełnienie Iz 42,3 o pozytywny aspekt.
325   Takie wyrażenie znajdujemy też np. w Jr 24,7 (zdolność poznania Boga; por. też Ez 20,12) czy 
Wj 36,1 (umiejętność wykonania pracy rzemieślniczej), Koh 1,17 (zgłębienie mądrości i głupoty).



3. Pieśni o słudze JHWH

170

ściwych słów (rb'D"). Kolejny inf. jest tekstowo niepewny326. Bez względu na to, czy 
byłby to arameizujący wariant hebrajskiego vw[, czy hn[, to mowa jest o umiejętnym 
doborze słów, które niosą wsparcie zmęczonym. @[ey" to przymiotnik tylko cztery razy 
pojawiający się w Biblii Hebrajskiej327, w Sdz 8,15 i 2Sm 16,2 oznacza zmęczonych 
i wyczerpanych wojowników czy uciekinierów, a w Iz 40,29 odnosi się do adresatów 
z 40,27, czyli Jakuba/Izraela, jak w Dtiz nazywani są wygnańcy. Są oni pozbawieni 
siły i wątpią w Bożą moc, a prorok zachęca ich do zaufania Bogu. Bezsilnymi są za-
tem wygnańcy328, do których zwraca się Boży uczeń, prorok słowem pobudzającym 
do zaufania Bogu (rb'D" wg Jr 18,18 charakteryzuje proroka)329. Przedstawienie od-
biorców misji sługi-proroka jako zmęczonych odpowiada pierwszej Pieśni o słudze 
Pana 42,3, gdzie sługa zwraca się do tych, którzy są bliscy śmierci330. Podobnie jak 
w 42,2-4 język sługi, mimo że jest skuteczny jak ostry miecz (49,2), nie przynosi 
skazującego, niszczącego wyroku, lecz jest łagodny i niesie zbawienne wsparcie 
potrzebującym.

Druga część wiersza rozwija kwestię uczniowskiej postawy proroka. rw[ hi. ozna-
cza tyle co czynienie kogoś aktywnym, powodowanie czegoś/czyjegoś działania331 
(np. w skardze Ps 35,23). W Dtiz w hi. opisuje powołanie do działania Cyrusa 
(41,2.25; 45,13) i mobilizację do walki (42,13)332. Nie można wykluczyć, że wbrew 
akcentom masoreckim pierwszy z nich miał być określeniem słowa (względne zda-
nie asyndetyczne), które budziłoby, dodawało odwagi i sił wygnańcom (por. w od-
niesieniu do Syjonu w Iz 51,17; 52,1)333. Nigdzie więcej w Biblii Hebrajskiej dopeł-
nieniem tego czasownika nie jest ucho334. Budzenie ucha jest praktycznie tożsame 
z otwarciem ucha z w.5335. Uaktywnienie ucha prowadzi do słuchania i posłuszeństwa 
(por. np. Jr 7,24.26)336. Słuchanie i uczenie się przynależą do siebie (por. Pwt 4,10; 

326   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
327   Rdzeń @[y występuje 14 razy, z czego 6 razy w Dtiz, a 4 razy w Iz 40,28-31.
328   Tak powszechnie, m.in. O.  Kaiser, Der königliche Knecht, s.  70; G.  Fohrer, Das Buch Jesaja 3, 
s. 138; H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes“, s. 276 i przyp. 15 i Deuterojesaja 3, s. 118-119; 
O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 16 przyp. 45; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 194. 
Do Iz 40,27-31 zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 95-103.
329   Prorocka funkcja mówiącego nie budzi tutaj wątpliwości, zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, 
s. 69-70; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 184-185; H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, 
s. 278; R.P. Merendino, „Allein und einzig Gottes prophetisches Wort”, s. 352.363-364; U. Berges, 
Jesaja 49-54, s. 101; a nawet K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 428 (porównanie sługi do proroka).
330   Choć są nimi tam nie tylko wygnańcy, ale i narody. Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 118.
331   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 119. 
332   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 250.
333   Taką interpretację wybiera H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 119.
334   Za R.P. Merendino, „Allein und einzig Gottes prophetisches Wort”, s. 351. Dopełnieniem mogą 
być np.  instrumenty i  brzask (Ps  108,3), duch ludzki (Ezd 1,1.5), a  czasownika w  q. ramię Boże 
(Iz 51,9).
335   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 101, ale i poniżej.
336   Ucho jest organem słuchania, tak że związek ucha ze słuchaniem jest oczywisty – zob. G. Liedke, 
„!z<ao”, THAT I, kol. 95-98, zwł. kol. 96 i 98 oraz listę odnośników w R.P. Merendino, „Allein und einzig 



3.3. Księga Izajasza 50,4-9

171

31,11-13; Ps 34,12, co skutkuje posłuszeństwem Bożej woli)337. Niesłuchanie na-
uczyciela może wieść do upadku (Jr 32,33; Prz 5,13). Postawa sługi słuchającego jak 
uczeń jest wyrazem posłuszeństwa i oddania Bogu338. Poranek bywa czasem Bożej 
interwencji i nadchodzącego ocalenia (por. Ps 5,4; 143,8) lub też przychodzącego 
słowa Bożego (Ez 12,8) i prorockiego zwiastowania (Ez 24,18 i 33,22)339. Powtórze-
nie rq,BoB; może wskazywać nie tyle na konkretną porę, ile na nieustające słuchanie 
i uczenie się od Boga340. Podobnie otrzymanie słowa i mówienie proroka jest też 
powiązane w Jr 1,(7.)9; 15,16; Ez 3,10-11341. Umiejętność proroka do skutecznej 
pomocy słowami opiera się na stałym słuchaniu Boga, ciągłym objawieniu342. 

O otwarciu uszu (w.5aα) w Starym Testamencie czytamy jeszcze tylko w Iz 48,8 
(pi. z przeczeniem dla wcześniejszej niewiedzy Izraela o nadchodzącym zbawieniu, 
spowodowanej jego niewiarą; por. Ps 58,5)343 oraz późnym Iz 35,5 (ni. w słowie 
obietnicy dla wygnańców, których niezdolność do słuchania cudownie Bóg usu-
nie)344. Wyrażenie to trzeba rozumieć jako uzdolnienie do posłusznego przyjęcia 
słowa. Uszy i język są organami, których potrzebuje prorok do swej działalności, 
a uzdolnienie do posługiwania się nimi jest Bożym darem345. Boży uczeń – prorok 
jest pośrednikiem przekazującym zbawcze słowa od Boga wygnańcom. W Pieśni 
mowa jest w pierwszej kolejności o zwiastowaniu (język), co następnie znajduje 
uzasadnienie w słuchaniu (ucho)346. Z jednej strony w.5aα kontynuuje myśl z w.4b, 
więcej, pf. sugeruje, że otwarcie ucha umożliwia codzienne wsłuchiwanie się w Boże 
pouczenia. Z drugiej zaś strony łączy się z resztą w.5, w której prorok wyraża akcep-
tację dla swojej funkcji, na co wskazuje także zestawienie podmiotów „Pan”/„ja”347. 

Gottes prophetisches Wort”, s. 352 przyp. 57. Do słuchania i powiązanego z nim posłuszeństwa zob. 
też H. Schult, „[mv”, THAT II, kol. 974-982, tu kol. 976.980-981.
337   Zob. G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 137 czy K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 429-430.
338   H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  116, przywołuje egipskie teksty mądrościowe, w  których 
umiejętność słuchania jest cnotą uczniowską (por. też Prz 20,12).
339   Zob. R.P. Merendino, „Allein und einzig Gottes prophetisches Wort”, s. 352-353. W przypadku 
Ezechiela mowa jest o przerwaniu milczenia i rozpoczęciu głoszenia sądu.
340   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 118. 
341   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 428.
342   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 115-116 i U. Berges, Jesaja 49-54, s. 102. Co wcale nie 
oznacza, że prorok miałby tylko powtarzać Boże słowa, lecz że uczy się odpowiednio reagować – 
do tego zob. przede wszystkim H.-J. Hermisson, który zasadnie wątpi, by pomocne miałoby odwo-
łanie się do starożytnej bliskowschodniej praktyki nauczania poprzez wielokrotne powtarzanie nauk 
nauczyciela (inaczej U. Berges).
343   Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  122, 48,8 jest późniejszym rozszerzeniem bazującym 
ewidentnie m.in. na trzeciej Pieśni o słudze JHWH.
344   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 110; do Iz 35,5 zob. H. Wildberger, Jesaja. 3. Teilband, s. 1357-1359 
i 1361.
345   Zob. H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 278; podobnie L. Stachowiak, Księga Izajasza 
II – III, s. 194-195.
346   Co zauważa też O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 16-17.
347   Pomimo umieszczenia tych podmiotów na  początku zdań spójnik wcale nie musi być w 



3. Pieśni o słudze JHWH

172

Stąd w.5aα otwiera drugą część perykopy i jednocześnie zamyka pierwszą, która 
ma ramową (nawiązującą do chiazmu) budowę: na jej początku i końcu stoi pod-
miot „Pan JHWH” z orzeczeniem w pf. oraz dopełnieniem dalszym yli i bliższym 
„język”/„ucho” (w środkowej części w.4b impf.)348.

W w.5ab-b podmiotem jest prorok-sługa (w 1. os.). hrm oznacza przede wszyst-
kim „być krnąbrnym”, „przekornym”, „nieposłusznym”, opisując aktywne i  su-
biektywne negatywne nastawienie. Analogiczne znaczenie ma  rzeczownik yrIm.. 
W Starym Testamencie poza niewieloma wyjątkami chodzi o stosunek do Boga 
i o nieposłuszeństwo Bożemu słowu (Iz 30,9; Ez 2,4-8; 5,6; 20,13.21; Ps 105,28), 
przekazywanemu najczęściej przez proroków (np. 1Krl 13,21.26)349. Sługa podpo-
rządkowuje się posłusznie usłyszanemu Bożemu słowu (por. 1Sm 12,14). Paralel-
ne wyrażenie gws ni. razem z rAxa'350 jest utrwalonym sformułowaniem351 i odnosi 
się, z wyjątkiem Ps 44,19352, do ustępowania w obliczu wrogów (Jr 38,22; 46,5)353. 
W skargach przeciwko wrogom występuje obok pojęć dla zniszczenia i zhańbienia 
(jako życzenie przeciwko przeciwnikom psalmisty – Ps 35,4; 40,15; 70,3; 129,5; 
także przeciwko bałwochwalcom we wtórnym Iz 42,17). W takim razie prorok za-
pewnia o swej wytrwałości i nieustępliwości w obliczu przeciwników, o czym mówi 
kolejny wiersz354. A w ramach paralelizmu zapewnienie to łączy w sobie wierne po-
słuszeństwo Bogu i jego słowu z wytrwałością wobec wrogów. Inaczej niż Mojżesz 
(Wj 4,10-16[.17]) czy Jeremiasz (Jr 1,4-10) sługa nie opiera się Bożemu powołaniu, 
a jednocześnie doświadcza jak inni prorocy odrzucenia przesłania i prześladowania 
ze strony słuchaczy proroków (przede wszystkim Jeremiasz; Jr 20,7-9)355. Budowa 
paralelizmu w w.5aβ-b jest bardzo regularna (także rytmicznie: 3+3).

Prześladowania, które są udziałem sługi, zostały opisane w w.6. Pozwala (!tn; 
por. w.4a) on na bicie go po plecach i wyrywanie brody. wGe jeszcze raz pojawia się 

adversativum (jak chcieliby C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 186 i R.P. Merendino, „Allein und 
einzig Gottes prophetisches Wort”, s. 353), lecz wyrażać bliski związek, współdziałanie czy następ-
stwo (tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 120). 
348   Pf. dla tego, co się już dokonało (por. 49,1b-3; zob. H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, 
s. 277), a impf. dla stałej łączności sługi-proroka z Bogiem. Do budowy Pieśni i jej pierwszej części 
zob. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 16-17.
349   Zob. R. Knierim, „hrm”, THAT I, kol. 928-930. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 111 (antonim [mv).
350   Wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 111, rAxa' / ykinOa' to aliteracja.
351   Zob. F. Reiterer, „gWs”, TWAT V, kol. 769-774, tu kol. 770 i 773-774.
352   W zapewnieniu niewinności w skardze ludu (zob. H.-J. Kraus, Psalmen 1, s. 324-325), który jed-
nak wydaje się bardzo późny (zob. H.-J. Kraus, który mimo to odnajduje w nim prastare tradycje). 
Nie powołując się na Ps 44 C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 186, widzi w tym wrażeniu motyw 
zaczerpnięty z zapewnienia o niewinności składanego w obliczu prześladowań, co jednak zarówno 
ze  względu na  dominujące użycie tego wyrażenia (zob. dalej), jak i  wyjątkowość jego połączenia 
z podmiotem „serce” w Ps jest nieprawdopodobne.
353   Za H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 123-124.
354   Zob. H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s.  278 i  Deuterojesaja 3, s.  123-124 
(Loyalitätsbekenntnis).
355   Tak H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 277-278 i Deuterojesaja 3, s. 120-121.



3.3. Księga Izajasza 50,4-9

173

w Dtiz (51,23) w metaforycznym opisie podporządkowania i poniżenia Syjonu356. 
Zaś ptp. hi. hkn użyte zostało też w Lm 3,30 w kontekście wystawienia (!tn) biją-
cemu szczęki (yxil.; por. też Hi 16,10 czy Ps 3,8)357. jrm w odniesieniu do brody 
pojawia się jeszcze tylko w Ezd 9,3 jako element rytu żałobnego czy pokutnego. 
Do tego można dodać Ne 13,25: Nehemiasz złorzeczy, bije (hkn) i wyrywa wło-
sy (czasownik nie ma dopełnienia, tak że chodzi prawdopodobnie o włosy) tym, 
którzy wydają swoje dzieci za obcoplemienne kobiety358. Poniżanie zdaje się być 
karą dla winnych. Obcinanie brody czy golenie, opisywane za pomocą innych słów, 
miało hańbić człowieka (Iz 7,20; 2Sm 10,4-5)359. Prorok jest brutalnie traktowany, 
hańbiony i być może uważany za winnego (por. dalsze w.8-9 i Iz 53,6-9). rts hi. 
inaczej niż w Iz 49,2 ma tutaj negatywny sens bronienia dostępu, ukrywania. Z do-
pełnieniem ~ynIP' w sensie dosłownym oznacza chronienie czy ukrywanie twarzy 
(por. Wj 3,6)360. Śliną (qro) znieważano też Hioba (30,10)361. ~lk, który pierwot-
nie oznaczał „zostać zranionym” (ni., ho.), podobnie jak inne pojęcia dla wstydu 
obejmuje zarówno aspekt subiektywny (odczucie), jak i obiektywny (zniszczenie), 
które bardzo rzadko dają się oddzielić362. W hi. oznacza publiczne zawstydzanie, 
upokarzanie (por. Hi 11,3; Prz 28,7, w Prz 25,8 przed sądem)363. Zhańbienie wiąże 
się z doświadczonym nieszczęściem (Ez 16,27-63; 32,24-30), bywa też życzeniem 
dla wrogów w skargach (Ps 35,4.26). Nawiązując do języka skarg czasownikiem tym 
w Dtiz wyraża się oczekiwanie pohańbienia, unicestwienia prześladowców Izraela 
(41,11)364. Sługa-prorok przyjmuje ciosy i niszczące pohańbienie365, które mają spaść 

356   Do tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 244.W Prz 10,13; 19,29; 26,3 okładanie grzbietu 
(kijem) jest karą dla głupca.
357   K. Koenen, Klagelieder, s. 254.298, interpretuje Lm 3,30 jako gotowość do przyjęcia cierpienia 
i pohańbienia jako środka wychowawczego w oczekiwaniu na Bożą łaskę. Czy można w tym doszu-
kiwać się rytu pokutnego?
358   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 124, który przywołuje paralele z antycznej literatury po-
świadczające, że były to akty głęboko poniżające (broda to oznaka wolności i społecznego uznania).
359   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 72.
360   Zob. G. Wehmeier, „rts”, kol. 175. Ukrywanie oblicza może być wyrazem niełaski, w Starym Te-
stamencie najczęściej podmiotem jest Bóg, okazując gniew i karząc, a czasami nie biorąc pod uwagę 
ludzkich grzechów (kol. 178-181).
361   Rzeczownik ten pojawia się jeszcze tylko w Hi 7,19. Trzeba zaznaczyć, że Hi jest całą pewnością 
późniejszy niż trzecia Pieśń o słudze JHWH – zob. J. Slawik, Hiob przed Bogiem, s. 724-729.
362   Zob. F. Stolz, „vwb”, THAT I, kol. 269-272, tu kol. 270-271.
363   Zob. H. Strauss, Hiob, s. 7.
364   Częściej we wtórnych fragmentach: w zapewnieniu, że hańba nie spotka już Jerozolimy (54,4) 
i Izraela (45,17; por. też 61,7); los bałwochwalców w 45,16, i to w opozycji do Izraela w w.17 (por. też 
Jr 20,11) – do 45,16-17 zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 47-48, a do 54,4 (54,1-10) zob. H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 483-492. 
365   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 112. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 186 i za nim U. Berges, Je‑
saja 49-54, s.105, dostrzegają zasadniczą różnicę pomiędzy sługą a Jeremiaszem w tym, że Jeremiasz 
reagował gorzką skargą. Ale oczekiwanie sługi nie różni się znowu tak bardzo od Jeremiaszowego 
(por. np. w.7.9 z Jr 20,11).



3. Pieśni o słudze JHWH

174

na prześladowców Izraela. Mogłoby się wręcz wydawać, że Bóg stoi po stronie jego 
wrogów (jak w skardze z Ps 44,10-17; 69,6-8.20; por.  też Jr 3,25). Sługę dotyka 
los niegodziwców, co niejako sam przyznaje366. Ponieważ język jest dosyć typowy, 
trudno byłoby definitywnie rozstrzygać, na ile te prześladowania należy rozumieć 
dosłownie, a na ile przenośnie. Ponieważ niektóre z pojęć pojawiają się w kontek-
ście sądowym, a w w.8 prorok oczekuje uniewinnienia sądowego (dosłownie czy 
przenośnie?), to powstaje pytanie, czy tłem nie jest napiętnowanie oskarżeniami 
przed sądem czy sądowe karanie. Poprzedzające wiersze (w.4-5) nie pozostawiają 
wątpliwości, że prześladowania te mają związek z prorocką misją sługi367. Niczego 
nie dowiadujemy się o tożsamości prześladowców. W grę mogą wchodzić wygnańcy 
lub elity wśród wygnańców, żydowskie autorytety368, którzy odrzucają poselstwo 
sługi, ale również Babilończycy (władze babilońskie?) czy przedstawiciele narodów 
w ogóle369. Alternatywa taka nie musi być zasadna, bo wygnańcy mogliby się oba-
wiać zwiastowania jednego spośród ziomków skierowanego przeciwko Babilonii, 
tak że wszyscy oni współdziałaliby w zwalczaniu sługi-proroka. Tak czy inaczej 
pewniejsze rozstrzygnięcie tych kwestii nie jest możliwe370. Choć prześladowanie 
sługi nie jest odległe od skargi z 49,4, to jednak nieskuteczność misji, odrzucanie 
jego słów różni się znacząco od otwartego prześladowania371. Ale czy można z tego 
wyciągać wniosek, że trzecia Pieśń odzwierciedla dalsze, późniejsze doświadczenia 
sługi372? W.6 ma regularną budowę: części ciała, które są celem ciosów stoją zawsze 

366   Tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 186; podobnie H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 125; 
O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 73.
367   Zob. przede wszystkim J.L.  Koole, Isaiah III. 2, s.  112-113; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 122-126.
368   Tak G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 138, przy czym nie ma to być działanie pojedynczych nie-
zadowolonych osób, ale publiczne, wręcz urzędowe, sądowe postępowanie przeciwko słudze (por. 
Lb 12,14; Pwt 25,9; Ne 13,25); podobnie H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  146: gremium wśród 
wygnańców podobne do kapłańskich służb z Jr 20,1-6, a nawet 29,25-28, które uważa poselstwo pro-
roka za polityczne zagrożenie. Zob. też J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 322 (do w.9), który nie widzi 
żadnego powodu do tego, by zakładać postępowanie sądowe władz babilońskich przeciwko słudze 
(za działalność wywrotową). Na wygnańców i ich część wskazują też L. Stachowiak, Księga Izajasza 
II – III, s. 196 czy C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 147; a J.D.W. Watts, Isaiah 
34–66, na buntownicze, żydowskie grupy w Jerozolimie, datując powstanie dramatu z Iz na połowę 
V. w. p.n.e. i utożsamiając sługę z tej Pieśni z Zerubbabelem (Zorobabelem).
369   O babilońskich urzędnikach myślał już K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritoje‑
saja, s. 86.92-94; zob. też O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 76, jako że współgra to z oczekiwaniem 
Deuteroizajasza na upadek Babilonu (Iz 47), podczas gdy brakuje u niego gróźb pod adresem Izraela. 
Być może brak wzmianki o misji wobec narodów sugeruje prześladowania z ich właśnie strony.
370   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 112-114, który twierdzi też, że opisanych prześladowań nie można 
wiązać z  tradycyjnym oporem wobec zwiastowania prorockiego (por. 1Krl 19; 22; Am 7,1-17 czy 
Jeremiasz); H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 122-126.
371   Zob. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 16; H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 279 
i Deuterojesaja 3, s. 146-147.
372   Tak O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 16.



3.3. Księga Izajasza 50,4-9

175

na początku zdania, posłużono się rytmem qinah typowym dla lamentacji373. O ile 
w w.4 mowa była o ustach i   uszach sługi-proroka, to w w.6 o plecach, brodzie 
(szczęce), twarzy374.

W.7 rozpoczyna się od kolejnego hwIhy>  yn"doa], poprzedzonego tym razem waw 
adversativum (zmiana podmiotu)375. Inaczej niż w przypadku orzeczeń w w.4aα.5aα 
użyto teraz (i na początku w.9) impf. Czasownik rz[ używany jest przede wszyst-
kim dla wspólnego działania podmiotu z drugą osobą w sytuacji, gdy jej siła nie 
jest wystarczająca. Może mieć różne niuanse znaczeniowe: „wspierać”, „pomagać”, 
„przychodzić z pomocą” (zwł. z l)376, „współdziałać”. Może też jak w Hi 29,12 ozna-
czać wsparcie w sądzie377, i tak trzeba to rozumieć przynajmniej w w.9a378. Do Dtiz 
mógł trafić z próśb (w skargach) i wyznań zaufania (Ps 38,23; 79,9; 86,17)379, gdzie 
z wyjątkiem trzeciej Pieśni zawsze łączy się z acc. (suf.) – Bóg przychodzi z pomo-
cą Izraelowi, wygnańcom (41,10.13-14; 44,2)380. W 41,10 stoi paralelnie do #ma, 
„wzmacniać” (por. Boża siła w 49,5)381, a w 41,14 do lag, „wykupić”. Impf. wyraża 
zaufanie sługi, przekonanie o stałym wybawiającym wsparciu382.

W pierwszym zdaniu !Ke‑l[; powraca rdzeń ~lk (por. w.6). Pf. zdaje się mocniej 
uwypuklać aspekt obiektywny383. Bez względu na to, jak czasowo należy rozumieć 

373   Zob. J. Slawik, Egzegeza Starego Testamentu, s. 72. J. Paściak, Izajasz wieszczem Chrystusa, s. 119, 
sądzi, że cała Pieśń napisana została „wierszem rytmicznym żałobnym qina”, co jednak wymagałoby 
manipulowania długością większości stychów.
374   Co zauważa też U. Berges, Jesaja 49-54, s. 104.
375   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 114. Inaczej R.P. Merendino, „Allein und einzig Gottes propheti-
sches Wort”, s. 354: deiktyczne lub emfatyczne, które miałoby spajać wtórne w.6-7aα.
376   Tak HAL.
377   Zob. J. Slawik, Hiob przed Bogiem, s. 490.
378   W tym znaczeniu czasownik ten rozumie w obu przypadkach O. Kaiser, Der königliche Knecht, 
s. 73.
379   W Starym Testamencie ok. 30 razy podmiotem jest Bóg, również w przypadku rzeczownika Bóg 
jest najczęściej pomagającym. W takim teologicznym sensie szczególnie chętnie używany jest w póź-
nych tekstach (Ps, Dtiz, 1-2Krn). Zob. U. Bergmann, „rz[”, THAT II, kol. 256-259. 
380   Ponadto we  wtórnych 41,6 (zob. K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  108.114-115) i   49,8 (zob. już 
powyżej). 
381   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 115.
382   Zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 212; H.O. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 17. Zaś O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 73, odnosi 
je do oczekiwania na przyszłość. W rzeczywistości oba aspekty łączą się ze sobą - tak mniej więcej 
J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 115. Do użycia różnych czasów w tym wierszu zob. też H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 127.
383   Gramatycznie nie da się jednoznacznie rozstrzygnąć, czy dotyczy przeszłości, teraźniejszości 
lub przyszłości (do  tego ostatniego zob. Gesenius’ Grammatik, § 106n). Zob. już powyższą uwagę 
do przekładu. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume 
II, s. 212, chcą ująć zdanie w angielskim pf., twierdząc, że w.6 mówi jedynie o gotowości przyjęcia 
poniżenia, które nie stało się faktem. Dla kolejnego zdania przyjmują znaczenie teraźniejsze, tak 
że mielibyśmy do czynienia z hysteron-prosteron, tj. figurą stylistyczną polegającą na naruszeniu na-
stępstwa czasowego zdarzeń, co jednak nie wyjaśnia ani trochę konstrukcji gramatycznej zdań, tym 



3. Pieśni o słudze JHWH

176

tutaj pf., doświadczenie sługi z w.6 nie jest ostateczne384. Sługa się nie poddaje, trwa 
przy swej misji. Swoją twarz uczynił jak krzemień385, czyli twardą, odporną, w czym 
przypomina Jeremiasza (Jr 1,18), a zwłaszcza Ezechiela (Ez 3,8-9), z tą różnicą, 
że w przypadku Jeremiasza i Ezechiela nie prorok, ale Bóg czynił ich oblicza twar-
dymi, i to z chwilą ich powołania. Nieugiętość sługi wynika bezpośrednio z Bożego 
wsparcia (w.7aα), stąd ostatecznie różnica ta wcale nie jest tak duża386. Na Bożym 
wsparciu więc opiera się męstwo sługi z w.6. 

Prorok jest też przekonany ([dy impf. cons. jako kontynuacją drugiego zdania 
!Ke‑l[;)387, że nie będzie się wstydził (impf.). vwb znaczeniowo nie odbiega od ~lk (pa-
ralelnie stoją np. w Iz 41,11 czy wtórnym 45,16-17), a w skargach przeciwko wrogom 
(w prośbie i wyznaniu zaufania) dominuje w obiektywnym aspekcie na określenie 
zniszczenia, zagłady (Ps 22,6; 31,2.18 itp.)388. W Dtiz wiąże się ze zniszczeniem 
wrogów ludu (tak w pierwotnym 41,11; 49,23, jak i wtórnych 45,16-17.24; 54,4 oraz 
42,17; 44,9.11, gdzie dotyka bałwochwalców)389. Sługa nie wątpi, że ostatecznie jego 
wrogowie zostaną pokonani, a on doświadczy Bożego ocalenia390. 

W.7 jest rozbudowaną konstrukcją paralelną złożoną z dwóch paralelizmów 
syntetycznych (czasownik oznaczający „wstydzić się” w drugim członie), w której 

bardziej że impf. cons. z w.7bβ tłumaczą zasadnie w czasie przeszłym. H.O. Steck, Gottesknecht und 
Zion, s. 17-18 i przyp. 49, opowiada się jednoznacznie za ujęciem w czasie przeszłym, zastanawiając 
się, czy Pieśń ta w ogóle zakłada przyszłą realizację misji sługi.
384   Wg C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 186-187, stoi w ostrym kontraście do w.6, którego jednak 
nie należy rozumieć czasowo.
385   Rzeczownik vymiL'x; występuje jeszcze tylko w Hi 28,9 oraz w opowieściach o cudzie na pustyni 
z Pwt 8,15; 32,13 i Ps 114,8.
386   Zob. przede wszystkim H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 125-126; ale również C. Westermann, 
Das Buch Jesaja, s. 187; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 196; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 116. 
O bezpośredniej zależności od Jr i Ez nie może być mowy, gdyż myśl została tutaj językowo odmien-
nie sformułowana (zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 74). Wg H.-J. Hermisson sformułowanie 
to jest bliższe Ez (inaczej w „Der Lohn des Knechtes”, s. 279), z tym że w Ez 3,8-9 twardość oblicza 
związana jest z surowością zwiastowanego sądu, zaś w przypadku sługi ze srogością jego cierpienia. 
Również R.P. Merendino, „Allein und einzig Gottes prophetisches Wort”, s. 356, uważa Ezechiela 
za  właściwą paralelę, ale nie ma  racji twierdząc, że  wyobrażenie to  wiąże się jedynie z  zadaniem 
głoszenia słowa, a nie prześladowaniami. 
387   W  czasie doświadczanego ucisku – zob. to  J.L.  Koole, Isaiah III. 2, s.  116 i  H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 127.
388   Najpewniej do profetyzmu przedwygnaniowego (zwiastowania sądu przeciwko obcym narodom 
i Izraelowi), a potem do Dtiz pojęcie to trafiło ze skarg. Zob. F. Stolz, „vwb”, kol. 269-272.
389   Do  ich wtórności zob. już powyżej oraz R.G.  Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s.  217 (ze-
stawienie), który do  redakcyjnych rozszerzeń zalicza również 49,23 (bardziej sproblematyzowane 
podejście do 49,22-23 w  H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 11-16 i Deuterojesaja 3, s. 126-127.712. 
390   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 75, który dostrzega zależność od skarg, zwł. od Jr 17,13.18; 
20,11 (nieszczęście spotka przeciwników Jeremiasza). J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 116, w użyciu słów 
dla wstydu widzi następujący postęp: oponenci szydzą ze sługi (w.6b), który nie czuje się zawstydzo-
ny (w.7a) i wie, że Bóg nie dopuści do jego zawstydzenia (w.7b).



3.3. Księga Izajasza 50,4-9

177

zdania !Ke‑l[; są usytuowanie w środku, w drugim i trzecim stychu (oba w pf.)391, tak 
że wyznanie o pomagającym Bogu z pierwszej linii koresponduje z przekonaniem 
sługi z ostatniej. 

W w.8 dominuje język sądowy, jurystyczny392. Rozpoczyna się od zdania rze-
czownikowego nie posiadającego paralelnego członu, przez co zostało ono mocno 
zaakcentowane393. Przymiotnik bArq' może mieć znaczenie przestrzenne (Rdz 19,20) 
lub czasowe (Pwt 32,35)394. W literaturze prorockiej pojawia się w wypowiedziach 
o bliskim sądzie (Iz 13,6.22) lub zbawieniu (Iz 51,5; 56,1; por. też czasownik Iz 46,13; 
54,14). Czasownik brq w  kontekście sądownym odnosi się do  przedstawiania 
sprawy przed instancją sądową (np. Iz 41,21) czy wezwaniach do sporu sądowego 
(Iz 41,1.5) lub do rozstrzygnięcia przez Boga (Lb 27,5)395. Rdzeń ten w Dtiz – poza 
z pewnością wtórnymi 46,13396 i 54,14397 – zawsze związany jest z językiem sądo-
wym. Nie inaczej jest w przypadku w.8-9a. Boża bliskość ma tutaj nie tylko wymiar 
czasowy398 lub/i przestrzenny399, ale jest jednocześnie nawiązaniem do języka skargi 
i zawołania „JHWH nie oddalaj się ode mnie” (Ps 22,12.20; 35,22; 38,22; 71,12), 
co sprowadza się do oczekiwania na Bożą, zbawczą obecność tu i teraz400. qdc nie 
jest wprawdzie ograniczony do wymiaru sądowego401, to w hi. zawsze (może poza 
Dn 12,3) odnosi się do ogłaszania uniewinniającego wyroku (np. Wj 23,7; Pwt 25,1; 
Iz 53,11), a ptp. do ogłaszającego wyrok uniewinniający czy przyznającego komuś 
rację w sądzie (Prz 17,15; Iz 5,23)402. Sługa jest pewien, że zaraz wystąpi ten, który 
go ostatecznie uniewinni403, a w.7aα i 9aα nie pozostawiają żadnej wątpliwości, 
że jest nim JHWH. Skoro JHWH gwarantuje zwycięstwo w sądzie, to sługa prorok 
wzywa swych przeciwników do zmierzenia się z nim przed sądem (dwie pary pa-
ralelnych sformułowań; w.8ab-b). Najpierw pada pytanie retoryczne (ymi), które jest 

391   J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 115.
392   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 127 i U. Berges, Jesaja 49-54, s. 107.
393   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 117; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary 
on Isaiah 40-55 Volume II, s. 213.
394   Albo oznaczać bliskie pokrewieństwo (Kpł 21,2).
395   Zob. J. Kühlewein, „brq”, THAT II, 674-681 i K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 118-119.
396   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 127.129-130.
397   Zob. powyższy komentarz do 54,11-17 i np. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 119-121.
398   Bliskość czasowa jest podkreślana w J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 117; C. Westermann, Das Buch 
Jesaja, s. 187.
399   O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 75 czy U. Berges, Jesaja 49-54, s. 107, mają rację, że obu aspek-
tów nie da się od siebie oddzielić.
400   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 128-129 i 146.
401   Do qdc istnieje oczywiście obszerna literatura, zob. np. K. Koch, „qdc”, THAT II, kol. 507-530.
402   Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 128, może też odnosić się do obrońcy wspierającego stro-
nę w procesie (podobnie HAHAT, por. 2Sm 15,4; Ps 82,3, choć w moim przekonaniu miejsca te nie 
zmuszają do takiego rozumienia qdc hi.). Tak czy inaczej o ścisłym podziale ról w postepowaniach 
sądowych w Izraelu nie może być mowy (zob. też H.-J. Hermisson).
403   Słusznie wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 117 i U. Berges, Jesaja 49-54, s. 106, takie uniewinnienie 
jest tożsame ze zbawieniem.



3. Pieśni o słudze JHWH

178

tożsame z emfatycznym stwierdzeniem404. Choć czasownik i rzeczownik byr może 
odnosić się do sporów pozasądowych (nawet wojen), to jednak dominuje znacze-
nie sądowe. Używany jest zarówno dla przedprocesowego wezwania (do stawienia 
się przed sądem), jak i do samego postępowania sądowego (jak w Iz 41,11405 czy 
51,22) lub poszczególnych elementów procesu (np. mów stron). Rzeczownik może 
też oznaczać sam przedmiot sporu (jak w Iz 41,21)406. Sługa ma pewność, że nikt 
nie jest w stanie skutecznie wystąpić przeciwko niemu przed sądem, zmierzyć się 
z nim w sądzie, gdyż po jego stronie stoi Bóg, potwierdzając słuszność jego sprawy 
czy gwarantując niepodważalność uniewinniającego wyroku407. Śmiało wzywa więc 
ewentualnych przeciwników na rozprawę sądową. dm[ (coh.) w kontekście sądowym 
oznacza stawienie się stron przed sędziami (1Krl 3,16) lub wystąpienie sędziego, 
który ma ogłosić wyrok (Ez 44,24)408. W drugim pytaniu ymi mamy wyrażenie l[;B; 
yjiP'v.mi, w którym jP'v.mi oznacza sprawę sądową409, a l[;B; kogoś, kto zaangażowany 
jest w postępowanie sądowe, czyli przeciwnik (por. ^b<yrI  yven>a; w 41,11 i ~yrIb'D> l[;B; 
w Wj 24,14)410. Czasownik vgn w znaczeniu sądowym używany jest w odniesieniu 
do przystępowania do postępowania sądowego z oskarżeniem, roszczeniem lub 
świadectwem (Iz 41,1; 45,20)411. Zbliżenie się może nawiązywać do początkowego 
„blisko jest”412, stawiając naprzeciwko siebie uniewinniającego sługę boskiego sę-
dziego i oponenta sługi-proroka. W przypadku pytań retorycznych nie zaskakuje, 

404   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 127.
405   Nomen rectum – do tego wiersza zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 142.
406   Zob. G.  Liedke, „byr”, THAT  II, kol. 771-777. Poza tym w  Dtiz czasownik ten spotykamy 
w we wtórnych 45,9 (ptp. dla chcącego się sądzić z Bogiem – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, 
s. 22-23 i 11-14); w 49,25 (Bóg występuje przeciwko oponentom Jerozolimy – zob. H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 11-16). Wg O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 125, te dwa miejsca i 51,22 są re-
dakcyjne, ale H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 220-222, nie widzi żadnego powodu, by Iz 51,22 nie 
mógł pochodzić od Deuteroizajasza. 
407   J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 117-118, wskazuje na beznadziejność próby sądzenia się ze sługą (mo-
dalny impf.). Wg C. Westermann, Das Buch Jesaja, s.187, sprawa została już rozstrzygnięta, już nic 
więcej w ramach procesu nie można dodać ani zmienić wyroku, przeciwko czemu zdają się przema-
wiać wezwania do sądu (coh., impf./iuss.). 
408   W  tym drugim przypadku podmiotem może być JHWH (Ps  10,1; 109,31). Zob. S.  Amler, 
„dm[”, THAT  II, kol. 328-332, tu  kol. 329-330. W  Dtiz poza trzecią Pieśnią dm[ pojawia się praw-
dopodobnie jedynie w rozszerzeniach redakcyjnych: w sądowym znaczeniu w 44,11 (zob. K. Elli-
ger, Deuterojesaja 1, s. 425: o świadkach w sądzie) i 47,12-16 (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesa‑
ja 2, s. 185 i 162), a w niesądowym sensie w 46,7 i 48,13 (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2,  
s. 91-92.119.213-215 i 272-273).
409   Inaczej niż w Iz 42,1-4 i 49,4 (zob. powyższe komentarze do tych wierszy).
410   Zob. zwł. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 118 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 129, który porównu-
je go do rzymskiego dominus litis. Zaś J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary 
on Isaiah 40-55 Volume II, s. 213, widzą w nim oskarżyciela.
411   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 118. Do 41,1 zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 118-119, a do 45,20 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 70. W kontekście sądowym pojawia się również hi. w 41,21-22; 
45,21 dla przedstawiania dowodów przed sądem.
412   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 129.



3.3. Księga Izajasza 50,4-9

179

nic więcej nie mówi się o ewentualnej tożsamości przeciwników sądowych sługi
-proroka413. Zresztą nie tyle chodzi o faktyczne, ile o fikcyjne postępowanie sądowe 
(podobnie jak w przypadku innych mów sądowych w Dtiz, np. 41,1-4.21-29), skoro 
jego uczestnikiem jest JHWH. Co więcej, wiersz ten przynosi jedynie (monologo-
we) wezwanie na rozprawę sądową414. Cały w.8 charakteryzuje się krótkim rytmem, 
który sugeruje duże tempo wypowiadanych słów. 

W.9 jest wyraźnie kontynuacją w.8, a pierwsze zdanie powtarza w.7aα. Deiktycz-
ne !he w w.9a i 9b uwypukla końcowe, podsumowujące wypowiedzi415. W w.9a stoi 
trzecie pytanie retoryczne ymi. [vr to antonim qdc, co dotyczy też hi., który ma de-
klaratywny sens „wydać wyrok skazujący”, ogłosić kogoś winnym, pozbawionym 
racji, przegranym w procesie (por. Iz 54,17)416. Skoro Bóg uniewinnia sługę-proro-
ka, to nikt nie jest go w stanie skazać, podważając czy unieważniając Boży wyrok 
(por. Ps 37,33)417. Przekonanie sługi o tym, że nie będzie zawstydzony, nikt mu nie 
może zaszkodzić (w.7bb) okazuje się w pełni uzasadnione. 

W.9b nie jest po prostu konkluzją418. Z tego, że Bóg stoi w sądzie po stronie swego 
sługi, wynikło nie skazanie jego wrogów, ale ich zniknięcie. Co więcej, nie jest kon-
tynuowany język sądowy419. ~L'Ku musi się odnosić do prześladowców sługi-proroka 
z w.6 (por. ~L'Ku !he w mowie sądowej w Iz 41,29). hlb oznacza przede wszystkim „być 
zużytym”, ewentualnie „rozpadać się” (por. m.in. Iz 51,6)420. Identyczne wyrażenie 
Wlb.yI dg<B<K; ~L'ku pojawia się w Ps 102,27 dla przemijania nieba w kontraście do wiecz-
ności JHWH (por. też cudowna trwałość szat w Ne 9,21)421. Z kolei analogiczne 
wyobrażenie szaty zjadanej przez mola odnajdujemy w Hi 13,28, gdzie symbolizuje 

413   Zob. do tego rozważania w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 127-128.
414   Tzw. Appellationsrede – zob. J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 27; H.-J. Hermisson, Deutero‑
jesaja 3, s. 127. Zaś wg K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 94, sługa siedzi 
w więzieniu, oczekując na proces (najpewniej wzięto pod uwagę 53,8). Ocalenie miałoby nastąpić 
na drodze sądowej.
415   Zob. R.P. Merendino, „Allein und einzig Gottes prophetisches Wort”, s. 358; H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 129 i U. Berges, Jesaja 49-54, s. 107. Wg J. Goldingay, D. Payne, A Critical and 
Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 214, partykuła ta jest typowa dla mów sądowych 
i dysputacji w Dtiz.
416   Zob. powyższy komentarz do 54,17 i H. Ringgren, „[v;r"”, TWAT VII, kol. 676-677.
417   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 77.
418   Jak chciałby J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 119.
419   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 130.
420   To drugie znaczenie opiera się na Ps 32,3, w którym od wzdychania murszeją, stają się próchnem, 
rozpadają się kości psalmisty – zob. HAL i H.-J. Kraus, Psalmen 1, s. 253.255-256.
421   Ma to być drugie, późne rozszerzenie redakcyjne skargi z Ps 102, która datowana jest na powy-
gnaniowy okres (VI w. p.n.e.?) – zob. F.-L.Hossfeld, (E. Zenger), Psalmen 101-150, s. 39.41-42.48-49. 
Stąd nie ma racji C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 187, który sądzi, że zdanie z w.9b zostało prze-
jęte z tradycji Psalmów (zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 130). Rozpadające się ubranie 
jest standardowym mądrościowym wyobrażeniem dla przemijania (tak F.-L.Hossfeld, [E. Zenger], 
Psalmen 101-150 , s. 48). 



3. Pieśni o słudze JHWH

180

słabość, rozpad i przemijanie człowieka422, i w Iz 51,8 dla przemijania wrogów Izra-
ela (por. 51,4-8)423. Obraz rozpadających się szat, jedzonych przez mole ma ilustro-
wać ludzkie przemijanie, nietrwałość losu przeciwników sługi (suf. czasownikowy 
3. os. pl. odnosi się na pewno do „ich wszystkich”, a nie do szaty)424. Co ciekawe, 
przemijanie wrogów to stopniowy proces, a nie ich gwałtowna zagłada425. Mając 
na względzie uniwersalne przesłanie sługi z dwóch pierwszych Pieśni (42,1.4; 49,6), 
przeświadczenie o zagładzie wrogów mogłoby dziwić. Jednak zbawienie narodów 
bynajmniej nie musi stać w opozycji do śmierci przeciwników sługi-proroka. Warto 
zauważyć, że niektóre konfesje Jeremiasza również kończą się złorzeczeniem prze-
ciwko wrogom (Jr 11,20; 20,11-12)426.

Boże ocalające wsparcie dla sługi-proroka jest ściśle powiązane z jego działal-
nością, o której mowa jest w w.4-5aα. Wytrwałość sługi (w.5aβ-6) i pewność swego 
ocalenia (w.7-9) oraz ciągłe słuchanie Bożego słowa (w.4-5aα), by sprostać wspie-
raniu wygnańców („zmęczonych”) właściwym słowem, leżą u podstaw wypełnienia 
misji sługi (zob. Iz 49,4-6)427. Brak wzmianki o zadaniu sługi wobec narodów daje 
się wyjaśnić problemami w wypełnieniu powierzonej misji już na etapie dotarcia 
do Izraelitów, co jest widoczne w 49,4-5428. Choć przeciwnikami sługi nie muszą być 
wygnańcy, lecz władze babilońskie, to wszystko wskazuje na to, że słowa sługi-pro-
roka nie spotkały się przychylnym przyjęciem wśród wygnańców (co poświadcza 

422   Zob. J. Slawik, Hiob przed Bogiem, s. 224, ale Hi  jest z pewnością późniejszy niż trzecia Pieśń 
o słudze Pana.
423   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 119-120. Iz 51,1-8 jest również późniejszym, zależnym od trze-
ciej Pieśni o słudze JHWH fragmentem – zob. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 123 czy H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 130. Porównanie do mola pojawia się jeszcze w różnych kontekstach 
w Ps 39,12; Oz 5,12 i parę razy w Hi.
424   H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 130, na przykładzie Ps 1,3; 84,4 demonstruje, że w metafo-
ryce Biblii Hebrajskiej obraz i jego odniesienie są ściśle powiązane i zacierają się granice pomiędzy 
metaforą i porównaniem.
425   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 130. Wg L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 196, 
przeciwnicy zostają przez Boga ukarani i zniszczeni, ale nie w gwałtowny sposób; a wg J.L. Koole, 
Isaiah III. 2, s. 12, przeciwnicy podzielą los „wszelkiego ciała” (z Iz 40,6-8).
426   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 184, który widzi w w.9b nawiązanie do pewności wy-
słuchania, będącego elementem skargi; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 77; J.L. Koole, Isaiah III. 
2, s. 120. Jednak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 130, dostrzega, że w Jr zemsta na wrogach jest 
tożsama z wypełnieniem się Jeremiaszowego zwiastowania sądu.
427   Wg H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 279, przekonanie sługi o powodzeniu (Iz 49,4) 
bazuje na jego wytrwałości w cierpieniu (Iz 50,6-7) oraz na tym, że Bóg przyzna mu rację w sądzie 
(Iz 50,8). jP'v.mi w 49,4 obejmuje nie tylko ochronę sługi, ale i powodzenie misji. Nie można oddzielać 
sługi od jego misji.
428   Odpowiedź na pytanie z O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 20, czy realizacja uniwersalnego 
zbawienia nastąpi z czy bez udziału sługi jest na tym etapie oczywista. Wypełnienie misji bez sługi 
jest niewyobrażalne, bo od powołania sługi (42,1-4) Bóg zapewniał o powodzeniu misji sługi zapro-
wadzenia Bożego zbawczego porządku na świecie. O.H. Steck przyjmuje jednak, że trzecia Pieśń jest 
formułowana z późniejszej perspektywy doświadczenia przez sługę wrogości i faktycznego pozba-
wienia możliwości działania.



3.3. Księga Izajasza 50,4-9

181

też czwarta Pieśń o słudze JHWH)429. Zastanawiające natomiast jest, że nie ma tu po-
jęcia db,[,. Jednak każda próba wyjaśnienia tego stanu rzeczy musi być mniej lub 
bardziej spekulatywna430. Sługa-prorok doświadcza odrzucenia, a w swej wytrwa-
łości przypomina Jeremiasza i Ezechiela, co ponownie uzmysławia, jak nieprawdo-
podobna jest interpretacja kolektywna431.

W trzeciej Pieśni podmiotem lirycznym i bohaterem jest prorok, który służy 
niewzruszenie swojemu Panu, a jego misja polega na zapośredniczeniu wygnańcom 
Bożego słowa, budzeniu wiary Izraela wątpiącego w Bożą moc. Łączy go z Bogiem 
uczniowska relacja, dzięki czemu uzdolniony jest do skutecznego pełnienia swej 
misji. Sługa posłusznie spełnia swoje zadanie, znosząc przy tym wytrwale wszelkie 
brutalne prześladowania i szyderstwo (w.5aβ-6). Jest bowiem pewien, że Bóg nie po-
zwoli na to, by jego przeciwnicy górowali. Bóg stoi po stronie sługi-proroka i dopro-
wadzi do całkowitego usunięcia jego wrogów (w.7-9). Sługa w tej ufności wytrwale 
stawia czoło przeciwnościom (w.6.7bα). W centrum Pieśni stoi Boża aktywność 
(czterokrotne „Pan JHWH”), który wyposażył sługę do prorockiej misji (w.4-5aα) 
oraz wspiera go w przeciwnościach (dwukrotne wyznanie „Pan JHWH pomaga 
mi”). Sługa zaś jest podmiotem zdań mówiących o posłuszeństwie i wytrwałości 
w prześladowaniach (w środkowej części w w.5aβ-6 i w w.7aβ-b). Pieśń została 
kunsztownie skonstruowana, nawet jeśli nie jest pozbawiona trudności literackich. 

Pieśń można podzielić na trzy części, które są ze sobą mocno powiązane. Dla jej 
struktury zasadnicze znaczenie mają zdania z „Pan JHWH”, które łączą się ze sobą 
parami. To czterokrotnie powracające hwIhy> yn"doa] wyznaczają budowę trójczłonową432:

1. strofa (w.4-5aα): wyposażenie sługi w słowa do pomocy zmęczonym i zdolność 
słuchania 
	� w.4a: JHWH obdarzył sługę „językiem” – słowem do wspierania	

wygnańców
	 w.4b: codzienne słuchanie słów Bożych („ucho”)
	 w.5aα: Bóg uzdolnił sługę do słuchania („ucho”) 
		�  Ramowa konstrukcja: zewnętrzne obramowanie wyznaczone przez ylii  ... hAihy>  yn"doa] 

z czasownikiem w pf. (w środku impf.) i „językiem”/„uchem”, a nieco bardziej w środ-
ku dwukrotne ~ydIWMli. Uczniowski „język” jest powiązany z uczniowskim słuchaniem, 
co podkreśla też powtórzone słowo „ucho” (nawet formalnie w.5aa łączy się z w.4a, 
a treściowo z w.4b).

2. strofa (w.5aβ-6): wytrwałość wobec prześladowań
	 w.5aβ-b: posłuszeństwo Bogu (w.5aβ to wyraźna kontynuacja 1. strofy) 

429   Do tego poniższy komentarz do tej Pieśni.
430   O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 16, powód odnajduje w tym, że w.7-9 zajmują się jedynie 
ocaleniem osoby sługi i zniszczenia jego wrogów.
431   Tak już B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 352.
432   Taki sam trójczłonowy podział proponują H.O. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 14-20; H.-J. Her-
misson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 277-278 i Deuterojesaja 3, s. 109-111.



3. Pieśni o słudze JHWH

182

	 i przeciwstawienie się oponentom (w.5b jako wprowadzenie do w.6)
	 w.6: wytrwałe i pełne męstwa znoszenie prześladowania
3. strofa (w.7-9): Boża pomoc i zaufanie proroka 
	 w.7: pomoc JHWH oraz nieugiętość sługi w pewności Bożego ocalenia 
	 w.8-9a: wsparcie dla proroka (język sądowy) JHWH, 
		  w.8aα: bliskość uniewinniającego Boga
		�  w.8aα-9: pewność proroka swej niewinności (trzy pytania retoryczne 

ymi nakierowane na przeciwników w sądzie)
	 9b: pewność unicestwienia wrogów proroka
		�  Funkcję ramową pełni wyrażenie yli‑rz"[]y: hwIhy> yn"doa], której obejmuje w.7-9a, a drugie !he 

w w.9 wprowadza zapowiedź zniknięcia wrogów, co jest odpowiedzią na prześlado-
wanie sługi z 2. strofy. W.7 z dwoma zdaniami !KE-l[; w centralnej pozycji (w.7aβ.bα) 
sam ma ramową konstrukcję. Część „sądowa” (w.8-9a) ma być może również ramo-
wą budowę, wyznaczoną też przez antonimy hi. qdc i hi. [vr. 

		�  Zdania z hwIhy> yn"doa] sprawiają, że całość Pieśni ma też ramową budowę, bo tworzą ramy 
1. i 3. strofy, które otaczają strofę środkową.

Choć Pieśń ta różni się znacząco od dwóch pierwszych, przede wszystkim brak 
w niej wzmianki czy nawet aluzji do misji wobec narodów i słowa db,[,, to jednak 
jest z nimi nierozerwalnie powiązana. Rozwija motywy z drugiej Pieśni: skargę 
i wyznanie zaufania z 49,4, zadanie wobec Izraela (49,5) i opór, z którym spotyka 
się, spełniając swoją misję (49,4a)433. 49,4 mówi bardziej o nieskuteczności działania 
sługi, a nie o bezpośrednich prześladowaniach. Pewność sługi co do powodzenia 
misji (49,4b) odpowiada jego przekonaniu o własnym ocaleniu z 50,7-9434. Z ko-
lei z pierwszą Pieśnią łączy ją przede wszystkim prorocki wymiar posługi (42,2). 
Prześladowania sługi zdają się zbliżać ją do czwartej Pieśni z 52,13-53,12. Kolej-
ność Pieśni w Dtiz z pewnością nie jest więc przypadkowa, ma wyraźnie podło-
że rzeczowe. Nie zmienia tego fakt, że w prezentacji misji sługi kolejność może 
zaskakiwać: od ogólnoświatowego i uniwersalnego zasięgu w 42,1-4, przez ujaw-
nienie etapowości misji, której dopiero ostatnim aktem jest zbawienie narodów, 
i problemów z jej realizacją w 49,1-6, po podkreślenie jej prorockiego charakteru, 
i to odniesionego wyłącznie do wygnańców, wraz z koncentracją na prześladowaniu 
sługi w 50,4-9. W Pieśniach o słudze JHWH mamy do czynienia z postępem, który 
niekoniecznie musi mieć charakter czasowo-(auto)biograficzny435. Trzecia Pieśń jest 
świadectwem przeciwności i brutalnych prześladowań, z którymi konfrontowany 

433   Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 146, mamy do czynienia z eksplikacją i spotęgowaniem 
49,4.
434   Zob. H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 276.278. Aluzję do problemów z realizacją 
misji sługi zawiera już 42,4a (zob. powyższy komentarz do tego wiersza i K. Elliger, Deuterojesaja in 
seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 92).
435   Trudno jednak nie odnieść wrażenia, że trzecia Pieśń odzwierciedla kolejne, dalej idące doświad-
czenie sługi (tak np. H.D. Preuβ, Deuterojesaja, s. 96; do tego zob. też poniższy komentarz do czwar-
tej Pieśni). 



3.3. Księga Izajasza 50,4-9

183

jest sługa-prorok436.
Integralność literacka Pieśni nie budzi w mojej ocenie większych zastrzeżeń. 

Obecne w niej powtórzenia wynikają z budowy (jak hwIhy> yn"doa]) lub mieszczą się w ra-
mach paralelizmu (np. w.9aβ). Dotyczy to również w.5aa, który pomimo pewnych 
powtórzeń i użycia pf. tworzy obramowanie pierwszej części437. Można by mieć 
wątpliwości do wydawałoby zbędnego powtórzenia rq,BoB; ry[iy" w w.4. Jednak takie 
domniemane rozszerzenie zupełnie nic nie wnosiłoby treściowo, tak że trudno by-
łoby wyjaśnić, po co redaktor miałby go dodawać. Raczej powtórzenie tych wyra-
zów w chiastycznej kolejności wynika ze względów stylistycznych i ma podkreślać 
znaczenie stałej łączności sługi ze swoim Panem. Podobnie następowanie po sobie 
dwóch zdań !KE-l[; w w.7 (oba w pf.) jest treściowo całkowicie uzasadnione, a para-
lelne myśli z w.7a i 7b uzupełniają się438. Wiersz ten w całości jest reakcją na w.6. 
Bardziej zaskakująca jest natomiast zapowiedź zniknięcia wrogów z w.9b, zamy-
kająca w.8-9a, ale nie kontynuująca języka sądowego (ale zob. ~L'Ku  !he), a ponadto 
stojąca jak gdyby poza ramami wyznaczonymi przez yli‑rz"[]y: hwIhy> yn"doa]439. Ponieważ 
w.6 bynajmniej nie mówi tylko o sądowych prześladowaniach sługi, a w.8-9a mogą 
posługiwać się najpewniej metaforą sądową, to przekonanie o tym, że nie sługa, 
a jego przeciwnicy przepadną, stanowi zupełnie zrozumiałą „odpowiedź” na w.6440. 
Jak odnotowano powyżej, niektóre konfesje Jeremiasza, będące wzorem dla Pieśni 
o słudze Pana, też kończą się oczekiwaniem zagłady przeciwników proroka. For-
malnie zaś podwójne !he w w.9 zdaje się spajać zakończenie tej Pieśni.

Poza odnotowanymi w przypisach zastrzeżeniami do integralności literackiej pojawiły się dużo 
dalej idące hipotezy. E. Haag, „Die Botschaft vom Gottesknecht”, s. 164-166, za wtórne uważa w.
4-5aα, gdyż mówią nie o słudze, lecz uczniu Bożym. Nigdy więcej w Pieśniach nie występuje wy-
rażenie „Pan JHWH”. Co więcej, dziwnym byłoby, gdyby sługa miał trafić na opór przy pomaga-
niu słabym. Niewytłumaczalna ma być mowa o pouczaniu przez Boga po wyrażeniu przekonania 
o posłaniu przez JHWH w poprzednich Pieśniach. Dlatego trzeba uznać, że w.5aβ-6 są oczywistą 

436   Już wg J. Archutowski, Sługa Jahwy w księdze Izajasza proroka, s. 59, Pieśń ta stanowi konieczny 
pomost do czwartej.
437   Inaczej B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 351; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 137 przyp. 125, którzy 
za dodatek uważajż w.5aa, gdyż miałby mówić o pojedynczym wydarzeniu w przeciwieństwie do w.4. 
Do interpretacji tego zdania zob. powyżej.
438   Zob. powyższy komentarz. R.P.  Merendino, „Allein und einzig Gottes prophetisches Wort”, 
s.  357, uważa, że  drugie !KE-l[; trzeba skreślić ze  względów metrycznych, co  jednak nigdy nie jest 
wystarczającym argumentem dla jakichkolwiek operacji tekstowokrytycznych/literackokrytycznych, 
nie mówiąc już o tym, że opiera się jedynie na naszym wyobrażeniu o zależnościach metrycznych.
439   Wtórny w ocenie B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 353 (jakoby zaczerpnięte z 51,6.8; do tego zob. 
powyższy komentarz); H.D.  Preuβ, Deuterojesaja, s.  95 (tak jak i  w.10-11); L.  Stachowiak, Księga 
Izajasza II – III, s.  196-197 i 347 (chciałby go łączyć z 50,3); R.P. Merendino, „Allein und einzig 
Gottes prophetisches Wort”, s. 348-349.360 (do jego argumentacji zob. poniżej); T. Brzegowy, Księga 
Izajasza rozdziały 40-66, s. 452 (w.9b ma być jakimś „wersetem pośrednim” pomiędzy autonomiczną 
Pieśnią [w.4-9a], a jej drugą częścią w.10-11).
440   Inaczej C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 187.



3. Pieśni o słudze JHWH

184

kontynuacją 49,1-6. Wtórny miałby być w.7a z powodu wyrażenia „Pan JHWH” i zbyt wcześnie 
przychodzącego wyznania zaufania. Ponadto !KE‑l[; w w.7b miałoby zostać dopisane pod wpły-
wem w.7a. Także w.8-9a, w których prześladowanie sługi ma z niezrozumiałych powodów prze-
chodzić w wyobrażenie sądowego usprawiedliwienia (do tego dublet !he), ma być redakcyjnym 
rozszerzeniem. Jednak wykluczenie motywów sądowych czy wyrażenia „Pan JHWH” trudno 
uznać za przekonujące. Nie ma żadnych powodów, by przypuszczać, że sługa-prorok nie mógł 
natrafić na opór, chcąc wspomóc zmęczonych, tym bardziej że jest to określenie wygnańców, ani 
też że pomimo powołania nie miałby każdego poranka czerpać z Bożych słów441. 
Wg R.P. Merendino, „Allein und einzig Gottes prophetisches Wort”, s. 348-360, w w.9b podobnie 
jak w w.11, a inaczej niż w w.4-9a.10, mówiącym jest JHWH. W.9b jest dodatkiem lub fragmen-
tem przesuniętym z innego miejsca (i dopasowanym). Wbrew twierdzeniu R.P. Merendino „oni 
wszyscy” z w.9b dają się bez trudu zidentyfikować jako prześladowcy z w.6 i nic nie wskazuje 
na to, by mówiącym musiał być JHWH (por. Ps 102,27 i powyższy komentarz). Z pierwotnego, 
ale niedeuteroizajaszowego tekstu chciałby wykluczyć ponadto: z w.4 ~ydIWMli  !Avl. i @[Ey"-ta,  tW[l', 
bo wystarczające miałoby być stwierdzenie o „poznaniu słowa”, a oba wyrażenia są wyjątkowe 
w Starym Testamencie; w.4b, bo rw[ w Dtiz nie jest powiązany z powołaniem proroka, a wiersz 
ma  zakładać Boży sąd jak w  50,2-3.9b.11; w.5aα z  powodu wyjątkowości sformułowań i  ich 
związków z Ez; w.6, bo nie wykazuje związków terminologicznych i rzeczowych z Dtiz; w.7aα 
z powodu l, gdyż czasownik rz[ w Dtiz zawsze występuje z acc. (co ciekawe, inaczej ocenia pier-
wotność spójnika !KE-l[;, który również więcej nie występuje w Dtiz), a ponadto wraz z w.6 dodaje 
motyw prześladowania do tekstu mówiącego o trwaniu sługi przy Bożym słowie; w.7bβ jako du-
blet w.7aβ i składniowo dołączający się do w.7aα; w.8aγ, gdyż w.8a jest w zestawieniu z w.8b jest 
zbyt długi metrycznie. Co więcej, 50,4-9a*.10 miałoby się składać z dwóch pierwotnie niezależ-
nych jednostek tekstowych: w.4-9a* i w.10*. Obserwacje stylistyczne i dotyczące występowania 
poszczególnych słów (przy czym brak w tym konsekwencji), pochopna identyfikacja powtórzeń 
jako dubletów, niczym nie potwierdzone założenia interpretacyjne w żaden sposób nie usprawie-
dliwiają tak daleko idących wniosków442. 
J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 279-283, uważa całą trzecią Pieśń za wtórną. Poza związ-
kami z postulowaną przez niego warstwą redakcyjną R2 miałyby o tym świadczyć brak jakiej-
kolwiek aluzji do misji wobec narodów i charakterystycznego dla Pieśni pojęcia jP'v.mi oraz mowa 
o idealnej postaci proroka w nawiązaniu do Jr. Krytycznie trzeba jednak zaznaczyć, że nawiąza-
nie do Jr było wyraźne już w pierwszej i drugiej Pieśni; jP'v.mi pojawia się w w.8, choć w specyficz-
nym związku frazeologicznym, ale już w drugiej Pieśni słowo to użyto w innym znaczeniu niż 
w pierwszej. Do milczenia o misji sługi wobec narodów zob. powyżej.

Podsumowanie. Trzecia Pieśń mówi bez wątpienia o proroku, którego trze-
ba utożsamiać ze sługą z pozostałych Pieśni. Dzięki królewskiemu wyposażeniu 
(42,1-4) sługa pełni urząd prorocki, jego misją jest wspieranie słowem zmęczonych, 
tj. Izraela na wygnaniu (w.5). Sługa-prorok przyjmuje codziennie Boże objawienie, 

441   Do analizy E. Haaga krytycznie zob. również H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 108.
442   Przeciwko argumentacji R.P. Merendino wypowiedział się już J. van Oorschot, Von Babel zum 
Zion, s. 279 przyp. 210.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

185

by móc wypełnić to zadanie i być właściwie przygotowanym do swego prorockiego 
posłannictwa. W takim razie powodem odrzucenia, z jakim spotyka się prorok 
i jego słowa, nie jest ani prorok, ani jego przesłanie443. Powód musi leżeć po stronie 
odbiorców. Sługa powraca w tej Pieśni do swojego początkowego zadania wsparcia 
dla wygnańców, które w konsekwencji ma prowadzić do wypełnienia powierzonej 
mu uniwersalnej misji (por. 49,5-6). Jak inni prorocy sługa mężnie konfrontuje 
się z odrzuceniem i prześladowaniami bliżej nieokreślonych wrogów w pewności 
ocalenia przez Boga. Nie doznał wstydu, nie zostanie pokonany, a Bóg jego wrogów 
usunie.

3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

Przekaz tekstowy tej Pieśni często był oceniany jako mocno uszkodzony czy 
przekształcony w procesie kopiowania444. Jednak pomimo trudności gramatycznych 
i interpretacyjnych przekaz tekstowy z wyjątkiem kilku wyraźnych uszkodzeń daje 
się w zadawalający sposób ustalić445.

52,13	 Oto446 powiedzie się mojemu słudze,
	 będzie wyniesiony447 i zostanie wywyższony, i będzie bardzo wysoko.

443   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 146.
444   Tak już B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 365, a za nim wielu innych.
445   Zob. H.J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, w: Der leiden‑
de Gottesknecht. Jesaja 53 und seine Wirkungsgeschichte, s. 6 i Deuterojesaja 3, s. 316. W niektórych 
komentarzach (np. J.L. Koole, Isaiah III. 2) można odnaleźć prezentacje najróżniejszych propozycji 
rozwikłania trudności tłumaczeniowo-interpretacyjnych. W  niniejszym studium nie zamierzano 
uwzględnić wszystkich propozycji, które pojawiły się w historii badań, a ograniczono się do tych, 
które uznano za ważne.
446   Teoretycznie byłoby możliwe ujęcie partykuły jako arameizującego wprowadzenia zdania wa-
runkowego (zob. HAL), co  jednak tutaj jest mało prawdopodobne (por.  też G czy V) ze względu 
na treść 53,10b-12, jak i nawiązanie do Bożego zapewnienia o powodzeniu misji sługi z pierwszej 
Pieśni (42,1.3b-4).
447   ~Wr q. może mieć znaczenie zarówno aktywne („podnosić się”, „wywyższać się”), jak i pasywne 
(„być wysoko”, „być wywyższonym”, zob. HAL, w którym też wybrano tę drugą możliwość). M.in. 
ze względu na kolejny i bliskoznaczny czasownik (wszystkie trzy czasowniki są w dużej mierze sy-
nonimiczne) częściej oddaje się go pasywnie – tak L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s.  218; 
H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 6 i Deuterojesaja 3, 
s. 316; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 249. W znaczeniu aktywnym tłumaczą E. Kutsch, Sein Leiden und 
Tod – unser Heil, s. 12; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 
Volume II, s. 288 czy K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 498, który obstaje przy aktywnym tłumaczeniu, 
widząc w tym aluzję do wejścia Mojżesza na górę Nebo (jednak w Pwt 34 użyto czasownika hl[). 
W prawie całej Pieśni słudze przypada pasywna rola (zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 265). O ile w V 
oddano czasownik pasywnie, to być może brakuje go w G (zob. BHS), choć trudno byłoby dowodzić, 
że w G pominięto akurat pierwszy z bliskoznacznych czasowników. Być może, jak dowodzi O. Ho-
fius, „Zur Septuaginta-Übersetzung von Jes 52,13b”, ZAW 104 (1992), s. 107-110, pierwszy czasownik 



3. Pieśni o słudze JHWH

186

14. 	 Jak448 zadrżeli nad ‘nim’449 liczni,
	 – tak zniekształcony450 nieludzko jest jego wygląd 
	 i jego postać niepodobna ludziom451 –
15.	 tak ‘wzburzą’452 się narody liczne,

w G łączy w sobie dwa pierwsze czasowniki z TM (tak też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 317). 
Zaś w Qa ~Wry" poprzedzony jest spójnikiem jak pozostałe czasowniki w tym stychu (zob. J. Goldingay, 
D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 289).
448   !Ke...rv,a]K;, „jak…tak” (por. np. Wj 1,12; Iz 31,4) występuje w w.14-15 z dwukrotnym !Ke (zob. też 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  317-318). Wg K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  502, trzy kolejne 
półwiersze rozpoczynają się od spółgłoski k.
449   Lekcja TM: „nad tobą”, „z twojego powodu”, pomimo potwierdzenia przez takie świadectwa jak 
Qa czy G nie wydaje się możliwa, gdyż zarówno poprzedzający wiersz, jak i kolejne mówią o słudze 
w 3. os. (inaczej O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 85-86, który jednocześnie uważa, że w niemiec-
kim suf. 2. os. trzeba tłumaczyć w  3. os.). Najlepszym rozwiązaniem jest czytanie za  2 Mss, S, T 
i q’ (zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 6 przyp. 
12 i Deuterojesaja 3, s. 317) przyimka z suf. 3. os. – tak większość komentatorów: BHS; L. Stacho-
wiak, Księga Izajasza II – III, s. 218, nie odnotowując korekty; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 158; 
C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 123; E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 16; 
J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 346; H.-J. Hermisson; a C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 204, waha 
się. Przeciwko korekcie K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 6; J.D.W. Watts, 
Isaiah 34–66; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume 
II, s. 290; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 503; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 267-268; U. Berges, Jesaja 49-54, 
s. 213, powołujący się na lectio difficilior. Jednak reguła lectio difficilior nie ma zastosowania do nie-
zrozumiałego wariantu (zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 317).
450   Znaczenie hapaxl. tx;v.mi jest niepewne. Postulowane istnienie rdzenia xvm3, od którego miałby 
pochodzić, ze  względu na  brak poświadczenia w  Biblii Hebrajskiej jest wątpliwym rozwiązaniem 
(nawet jeśli w arabskim występuje msḫ, „odzierać”, „przekształcać” czy masīḫ, „brzydki”; por.  też 
Ez 9,1). Stąd wokalizacja jest chętnie korygowana na znany z Kpł 22,25 ptp. ho. tx'v.m' (od txv pi., 
w  hi. „zniszczyć”, „zepsuć”; zob. HAL); tak HAHAT; BHS; K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  12, który 
powołuje się na wokalizację Ms w tradycji babilońskiej. Korekta tego przypuszczalnie odczasowni-
kowego rzeczownika („zniekształcenie”, „zmasakrowanie”) nie wydaje się konieczna (zob. H.-J. Her-
misson, Deuterojesaja 3, s. 318; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 213-214), nawet jeśli jest to st. cs. (jak uważa 
np. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 16-17; do tego zob. Gesenius’ Grammatik, § 130a). Rzeczowo 
nie wchodzi w grę hx'v.mi1 (st. cs.), „namaszczenie”, gdyż przerażenie (w.14a) jest reakcją na coś strasz-
nego, złego (zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 269; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 349). Co więcej, 
rzeczownik ten w Biblii Hebrajskiej zawsze jest użyty jako n. rectum dołączony do !m,v,, „oliwy” (zob. 
H.-J. Hermisson i HAHAT). Oceny takiej nie zmienia fakt, że w Qa występuje prawdopodobnie „po-
mazaniec mój” (zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 
Volume II, s. 291-292), paralelnie do „sługi mego” z w.13.
451   Propozycja przesunięcia w.14aβ-b za  53,2 (tak BHS; B.  Duhm, Das Buch Jesaia, s.  365-367; 
C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 204-205 przyp. 1; C.R. North, The Suffering Servant in Deutero
-Isaiah, s. 123; J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 346) nie ma podstaw tekstowych, tak że może to być 
co najwyżej problem literackokrytyczny. Ponieważ na początku kolejnego wiersza stoi drugie !Ke (zob. 
już powyżej), to półwiersz w.14aβ-b trzeba traktować jako wtrącenie (zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, 
s. 270-271; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 316-317). 
452   W TM, a także Qa, Qb (zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 17) mamy czasownik hzn,, tj. „skro-
pić”, którego podmiotem jest sługa (tak też przekłady V i a’, q’ – zob. do tego O. Kaiser, Der königliche 
Knecht, s. 86; G. Bertram, „qau/ma”, TWNT III, s. 34 przyp. 38). Taką lekcję wybierają: O. Kaiser, Der 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

187

	 wobec niego zamkną królowie swoje usta,
	 bo co453 nie zostało im opowiedziane, ujrzą,
	 i czego nie słyszeli, zrozumieją454.
53,1	 Kto uwierzył wieści usłyszanej przez nas455

königliche Knecht, s. 84; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 493; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 214; H.D. Preuβ, 
Deuterojesaja, s. 97 i 100, co miałoby oznaczać kultowe oczyszczenie narodów; podobnie T. Brze-
gowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s.  503.505. TM, zakładając podmiot nieokreślony, można 
by ewentualnie przełożyć: „zostaną skropione” (o takiej możliwości wspomina E. Kutsch, Sein Lei
den und Tod, s. 17). Przeciwko TM przemawia składnia czasownika hzn, którego dopełnienie bliższe 
nigdy w Biblii Hebrajskiej nie jest konstruowane w acc. (zob. L. Milgrom, P.D. Wright; szerzej H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 318-319.350), oraz paralelizm (zamilknięcie władców). Postulowano 
też wyprowadzenie znaczenia czasownika w TM od arabskiego nzw/nzh, „podrywać się”, „zrywać 
się” (tak m.in. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 272), ale takie znaczenie czasownika nie jest poświadczone 
w języku hebrajskim, tym bardziej że w języku hebrajskim powinien mieć postać hdn (do szczegółów 
zob. H.-J. Hermisson). Co więcej, i tak mielibyśmy do czynienia z inkongruencją (zob. E. Kutsch). G 
może poświadczać nieco inny tekst, tj. z czasownikiem zgr impf. q. pl., co jest podstawą najczęstszej 
korekty (tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 204 przyp. 2; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, 
s. 219; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 158; L. Milgrom, P.D. Wright [i H.-J. Fabry], „hz"n"”, TWAT V, 
kol. 322-326, tu kol. 325; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kon-
text”, s. 6 przyp. 13; zob. też BHS; E. Kutsch, czy C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, 
s. 123, który nie omawiając szczegółów, tłumaczy w oparciu G, ale pomijając ~yIAG). Przekład G nie jest 
wprawdzie wolny od podejrzenia o wygładzenie tekstu, tworząc pasujące do kontekstu przeciwsta-
wienie do w.14 (zob. do tego H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 318 przyp. 6 i s. 351), ale zdaje się 
trafnie oddawać sens tego wiersza. Z pozostałych propozycji korekt (zob. BHS czy H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 319) na uwagę zasługuje jedynie bliskie graficznie WxWzy", tj. impf. q. czasownika x:Wz, 
znanego z Syr 8,11 („gniewać się” czy „wynosić się [nad kogoś]”; por. „poruszać się” w języku syryj-
skim; tak E. Kutsch, włączając do tego zdania wyl'[' z kolejnego półwiersza; O.H. Steck, Gottesknecht 
und Zion, s. 27 przyp. 23). 
453   W  Qa zaimek rv,a] poprzedza nota acc., co  nie pozostawia wątpliwości, że  zdania podrzędne 
są zdaniami dopełnieniowymi. Inaczej w G, V, gdzie zdania te oddano jako podmiotowe (zob. E. Kut-
sch, Sein Leiden und Tod, s. 18; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 274-275 H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 
3, s. 320). Choć zdania podmiotowe byłyby gramatycznie możliwe („ci, którym nie zostało o tych 
opowiedziane, ujrzeli...”), to jednak rzeczowo ujęcie jako zdań dopełnieniowych (Qa) jest dużo lep-
szym rozwiązaniem, gdyż w Pieśni chodzi o los sługi i  jego znaczenie (E. Kutsch; J.L. Koole; H.-J. 
Hermisson i zdecydowana większość komentatorów).
454   Pf. może być użyte dla czynności teraźniejszych lub przyszłych (zob. Gesenius’ Grammatik, § 106), 
w szczególności jeśli zdarzenie takie jest postrzegane jako pewne i w przyszłości zostanie dokonane – 
zob. np. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 93 (tzw. prorockie pf.); J. Goldingay, D. Payne, A Critical 
and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 296; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, 
s. 219 czy K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 504; a także H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im 
deuterojesajanischen Kontext”, s. 6 przyp. 14 i Deuterojesaja 3, s. 320.353, choć w tłumaczeniu użył 
czasu przeszłego. 
455   h['Wmv., „wiadomość”, „informacja”; „objawienie”; „to, co usłyszane” (od drugiej osoby), co w połą-
czeniu z suf. może być rozumiane jako: 1) to, co było nam zwiastowanie, zostało przez nas zasłyszane; 
2) nasze zwiastowanie (zob. HAL i HAHAT). Paralelizm przemawia za pierwszym z tych znaczeń (tak 
też G, V). Wg Gesenius’ Grammatik, § 151a, pytanie w pf. trzeba interpretować jako retoryczne, czyli 
jako tożsame z przeczeniem, a wg. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 320 (w oparciu o Gesenius’ 
Grammatik, § 106p i Ps 73,11; zob. też Rdz 27,1) jako pytanie wyrażające zdziwienie. 



3. Pieśni o słudze JHWH

188

	 i ramię JHWH – na kim się objawiło456?
2.	 Że457 wyrósł jak pęd wobec samego siebie (przed nim)458

	 i jak korzeń z ziemi suchej,
	 nie był postawny ani wspaniały459,
	� byśmy go dojrzeli460, ani dostojny, byśmy mieli w nim upodobanie.
3.	 Wzgardzony461 i porzucony462 przez ludzi,

456   Lub „wobec kogo?” Ni. można również ująć pasywnie: „zostało objawione, odsłonięte” (zob. 
HAL). Do tego czasownika z przyimkiem l[; por. Ez 16,36 (w Qa i Qb stoi przyimek la, – zob. H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 320). H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 356, dowodzi, że oznacza 
„na kim?”, a suf. odnosi się do sługi, tak że niewłaściwe byłoby tłumaczenie oparte na G: „komu się 
objawiło” (jak proponują O. Kaiser, Der königliche Knecht, s.  84; J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 345). 
Do tego zob. poniższy komentarz.
457   Impf. cons. wiąże logicznie zdanie z bezpośrednio poprzedzającym – zob. Gesenius’ Grammatik, 
§ 111a. K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 96, sądzi, że czasownik należy 
włączyć do części obrazowej (zdania podrzędnego) i tłumaczyć: „był przed nami jak pęd, który wy-
rósł z suchej ziemi”, tak że porównanie miałoby dotyczyć jedynie wyglądu, a nie procesu wzrastania. 
Taka interpretacja porównania rzeczowo jest możliwa, ale językowo propozycja byłaby trudna do za-
akceptowania (swobodę języka poetyckiego trzeba by pojmować niezwykle szeroko).
458   Często proponowana zmiana suf. na 1. os. pl.: „wobec nas” (tak prp BHS; E. Kutsch, Sein Lei
den und Tod, s. 20; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 158 i ostatecznie H.-J. Hermisson, Deuteroje‑
saja 3, s. 320-321) nie jest tekstowo poświadczona, a tym samym trudna do zaakceptowania (zob. 
J.D.W. Watts, Isaiah 34–66). Całkowicie pozbawiona podstaw jest przy tym sugestia, by tutaj prze-
nieść n z Wnte['muv.li (pionowe przemieszczenie?, jak chcieliby K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhält‑
nis zu Tritojesaja, s. 6-7; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 86 i J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, 
s. 192 przyp. 59). Suf. 3. os. trzeba prawdopodobnie odnosić do samego sługi (lub pędu, co wychodzi 
właściwie na  to  samo; zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s.  279-280), co może podkreślać jego izolację 
(negatywny aspekt analogiczny do suchej ziemi z paralelnej linii – zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte 
Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 6-7 przyp. 16; C.R. North, The Suffering Servant in 
Deutero-Isaiah, s. 123; takie ujęcie odrzuca E. Kutsch), ewentualnie do JHWH z poprzedniego wier-
sza (zob. J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 347; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 220; K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 493), co wg H.-J. Hermisson jest niemożliwe, jako że miałby się odnosić do „ramie-
nia JHWH”, które jest fem. Ale nie można wykluczyć, że suf. powiązany jest z n. rectum.
459   Dosłownie: „nie miał (okazałej) postaci/postawy ani splendoru/urody/godności” (zob. przekład 
w H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 7 i Deuterojesaja 
3, s. 315). Zwraca uwagę powtarzające się fonetyczne lo.
460   Wbrew akcentom masoreckim (i wielu Vrs) ten wyraz/zdanie rzeczowo należy łączyć z poprze-
dzającymi (jak w s’ – zob. BHS; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 86; H.-J. Hermisson, „Das vierte 
Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 7 przyp. 17 i Deuterojesaja 3, s. 321; J.L. Koole, 
Isaiah III. 2, s. 282-283; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 214). Z kolei B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 367-
368; K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 7 czy C.R. North, The Suffering 
Servant in Deutero-Isaiah, s. 123, chcieliby go skreślić (jako błąd oparty na dittografii), ale bez oparcia 
w świadectwach tekstowych.
461   Ptp. ni. (zob. HAL; HAHAT). Wprawdzie wg J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical 
Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 301, brak zaimka osobowego (w zdaniu rzeczownikowym 
z ptp.) jest podejrzane, to jednak bywa on często pomijany (zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 283 i Ge‑
senius’ Grammatik, § 116s), i to bez względu na to, czy jest poprzedzony spójnikiem lub partykułą 
deiktyczną, czy też nie.
462   St. cs. (przymiotnik) ma  raczej znaczenie pasywne (tak HAL i  H.J.  Hermisson, „Das vierte 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

189

 	 mąż boleści i zaznajomiony463 z cierpieniem,
	 i jak ten, przed którym ukrywa się twarz464,
	 wzgardzony465, tak że nie szanowaliśmy go.
4.	 Zaprawdę/ale466 cierpienia nasze on sam poniósł
	 i boleści nasze – 467dźwigał je,

Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 7 przyp. 18 i Deuterojesaja 3, s. 321), a nie aktywne 
„trzymający się z dala” (zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 
40-55 Volume II, s. 300-301 i Ez 3,27). Ponieważ czasownik oznacza nie tylko „zaprzestać”, ale też 
„zrezygnować z czegoś”, „odstąpić od kogoś” (zob. HAL i m.in. Hi 3,17; 7,16), to powyższe tłuma-
czenie jest bezproblemowe (inaczej G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 159 przyp. 159, według którego 
ma być treściowo niemożliwe i należy je oddaje przez „unikany”). Wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 284, 
zdeterminowany (st. cs.) przymiotnik może być superlatywem: „najbardziej nieznaczący spośród lu-
dzi” (na wzór takich wyrażeń jak w 2Krn 21,17; zob. Gesenius’ Grammatik, § 133g). Na marginesie 
można odnotować, że próba wyprowadzenia znaczenia przymiotnika od ldx2, „być tłustym”, byłaby 
treściowo bezsensowna: „jako najgłupszy z ludzi” (wzmiankowana w HAL; do tego zob. J.L. Koole, 
Isaiah III. 2, s. 284; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 362).
463   Lub „doświadczony przez chorobę”. Ptp. pass. z TM lepiej pasuje do kontekstu niż ptp. act. po-
świadczone w Qa, G, S, V (w Qb może, ale nie musi stać pf., jak przypuszcza L. Stachowiak, Księga 
Izajasza II – III, s. 221) – zob. BHS i in., np. J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 347. Szerokie poświad-
czenie formy aktywnej pokazuje, że ta kiedyś współistniejąca tradycja odczytywania tekstu została 
wyparta w tradycji masoreckiej. L. Stachowiak czy K. Seybold, „hlx”, TWAT II, kol. 960-971, tu kol. 
967 (zob. też K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 514 przyp. 116), tłumacząc „upokorzony (chorobą)”, chcieli 
odnaleźć tutaj [dy2, który miałby pochodzić od arabskiego wd(. Jednak arabski czasownik oznacza 
„odpoczywać” czy „odkładać”, deponować”, co nie może prowadzić do przekładu „upokorzony” (zob. 
J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 285; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 
40-55 Volume II, s. 302; H.-J. Hermisson Deuterojesaja 3, s. 322). 
464   Dosłowne: „jak ukrycie twarzy przed nim/nami”, pozwala na różne interpretacje. Kto i przed kim 
ukrywa twarz? JHWH przed sługą (tak K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, 
s. 9) czy sługa przed nami (zob. interpretacje przytaczane w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 322), 
czy ktoś przed sługą? Ponieważ część środkowa opisuje „naszą” reakcję na cierpienie sługi, który 
bynajmniej nie został odrzucony przez JHWH (zob. poniższy komentarz), to możliwe jest jedynie 
ostatnie z  tych ujęć – tak też najczęściej, np. HAL; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 221; 
a przede wszystkim H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, 
s. 7 przyp. 19 i Deuterojesaja 3.
465   Qa zawiera prawdopodobnie dialektową formę pf. ni. (zob. HAL), co mogłoby odpowiadać ko-
lejnemu zdaniu w pf. WhnUb.v;x al{w> (zob. propozycja korekty w BHS). Forma w TM, która mogłaby być 
również impf. cons. 1. os. (bez suf.), jest raczej ptp. jak w w.3a (zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte 
Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s.  7 przyp. 20 i  Deuterojesaja 3, s.  322). TM (też 
V czy Qb) nie budzi wątpliwości i  jest nieco krótszym wariantem. TM preferuje H.-J. Hermisson; 
K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 514 przyp. 119; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 287; U. Berges, Jesaja 49-54, 
s. 214 i in.
466   Emfatyczny przysłówek ma  zarówno znaczenie afirmatywne, jak i  przeciwstawne (zob. HAL; 
HAHAT). Zob. poniższy komentarz.
467   BHS; C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 124; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, 
s. 159 i O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 40 przyp. 18, za niektórymi (11-20) Mss, S i V dodają za-
imek osobowy („on” czy „on sam”). Jednak poświadczenie S i V nie jest pewne, gdyż emfatyczny za-
imek z pierwszego zdania może oddziaływać na paralelną linię (zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, 
s. 86; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 7 przyp. 21 



3. Pieśni o słudze JHWH

190

	 a my uważaliśmy go468 za ugodzonego (zranionego),
	 pobitego (zabitego) przez Boga i zhańbionego.
5.	 Ale on przebity469 został z powodu przestępstw naszych470,
	 starty z powodu win naszych,
	 chłosta dla zbawienia naszego471 na niego
	 i sińcem (tłuczoną raną) jego472 zostaliśmy uzdrowieni473.
6.	 My wszyscy jak owce zbłądziliśmy,
	 każdy na swoją drogę skierowaliśmy się,
	 a JHWH sprawił, że spadła na niego
	 wina nas wszystkich.
7.	 Został udręczony, a on ugiął się474

i Deuterojesaja 3, s. 323, który nie wyklucza uzupełnienia zaimka). Pierwszeństwo ma lectio brevior. 
468   Identyczna forma czasownika bvx została już użyta na końcu poprzedniego wiersza, tym razem 
jednak stoi z podwójnym acc. (zob. Gesenius’ Grammatik, § 117ii), stąd w powyższym tłumaczeniu 
została przetłumaczona odmiennie. Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 323, akcent rozdzielają-
cy jest problematyczny rytmicznie i rzeczowo.
469   Ptp. polalu (poalu) do  llx2, który w  polelu (poelu, „ przebić”, „przeszyć”) poświadczony jest 
w Iz 51,9; Hi 26,13; Prz 26,10 (zob. HAHAT). BHS; K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 348; T. Brzegowy, 
Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 504-505; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 495 i L. Stachowiak, Księga 
Izajasza II – III, s. 222, chcą skorygować wokalizacje na pu. Nawet jeśli więcej nie występuje w polalu, 
to jest potwierdzony w aktywnym pol., a pu. jedynie w wątpliwym tekstowo Ez 32,26 (zob. HAL), tak 
że korekta taka jest pozbawiona podstaw. Zaś w HAL proponuje się korektę na ptp. pu. llx1 („spro-
fanować”; w pu., który jest potwierdzony w Ez 36,23). TM oferuje pozbawioną problemów lekcję, 
a także lepiej niż llx1 pasującą do paralelizmu oraz poświadczoną przez Vrs (np. G i V). Stąd też jest 
ona najczęściej wybierana: zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 205; C.R. North, The Suffering 
Servant in Deutero-Isaiah, s. 124, E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 13; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 293; 
H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 7 i Deuterojesaja 3, 
s. 323.
470   Pomimo defektywnej pisowni wokalizacja wskazuje na pl. (zob. HAL), który oddają też zgodnie 
Vrs – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 323 i in.
471   St. cs. wskazujący na cel – zob. Gesenius’ Grammatik, § 128q.
472   K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  520, postuluje wyprowadzenie znaczenia rzeczownika od  rbx(2), 
„łączyć się”, „dotykać się” czy „zaklinać”, i  tłumaczy: „dzięki jego zaklęciom jesteśmy uzdrowieni” 
(por. Pwt 18,11; Ps 58,6), chcąc nawiązać do historii Mojżesza z Lb 21,4-9. Wszystko świadczy prze-
ciwko takiemu ujęciu: znaczenie rzeczownika hr'WBx; we wszystkich pozostałych miejscach Starego 
Testamentu, przekłady Vrs, paralelizm, a nawet brak w Lb 21,4-9 czasownika rbx (zob. HAHAT). 
W Qa pl. (do tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 323).
473   Do użycia ni. w sensie bezosobowym, tj. w 3. os. sg. zob. Gesenius’ Grammatik, § 121a. W prze-
kładzie podmiotem staje się słowo wprowadzone przez l.
474   Ni. hn[2 (jak w 53,4) lepiej ująć zwrotnie, a nie pasywnie (zob. HAL i in.), na co może wskazywać 
obecność podmiotu aWh (w  odróżnieniu od  poprzedzającego zdania; zob. przede wszystkim H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  324-325). Przestawienie kolejności wyrazów (zob. BHS prp) prze-
noszące zaimek osobowy na początek wiersza jest nie tylko zbędne, ale zmieniałoby sens zdania, 
które rzeczowo łączy się z kolejnym „i nie otwierał...” (zob. też E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 25; 
J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 309; H.-J. 
Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 7 przyp. 23 czy tłuma-
czenia w L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 223 i C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 205. 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

191

	 i nie otwierał ust swoich475,
	 jak baranek476, który na zarżnięcie jest prowadzony (niesiony),
	 i jak owca (, która) przed strzygącymi ją oniemiała477,
	 i nie otwierał ust swoich478.
8.	 Z więzienia (ucisku)479 i z sądu został zabrany480

J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 300, sądzi, że skoro aWh sugeruje zmianę podmiotu, to podmiotem fgn jest 
!A[' z poprzedniego wiersza (wina, do odpowiedzialności za którą pociągnięto sługę; por. 2Krl 23,35: 
fgn z podwójnym acc. w odniesieniu nie tylko dłużnika, ale i wymaganej sumy). Zob. jeszcze poniższy 
komentarz.
475   Impf. w odniesieniu do przeszłości może wskazywać na  trwającą dłuższy czas czynność (zob. 
Gesenius’ Grammatik, § 107b-e). Ponieważ poprzedza je pf., to  impf może też być rozumiane jako 
opisujące następstwo: „stąd nie otworzył...” (zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deu-
terojesajanischen Kontext”, s. 11 przyp. 49). 
476   Akcent masorecki zdaje się wskazywać, że porównanie nie jest prostą kontynuacją zdania z po-
przedniej linii (jak tłumaczą E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 13 czy C. Westermann, Das Buch 
Jesaja, s. 205), lecz odnosi się do całej poprzedzającej części w.7, a więc nie dotyczy tylko milczenia 
(zob. tłumaczenia uwzględniające ten akcent w L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 223; H.-J. 
Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 7 i Deuterojesaja 3, s. 315).
477   Czasownik ~la2 w  ni. oznacza „być niemym”, „zamilknąć”, zaś ~la1 pojawiąjący się tylko 
w  Rdz  37,7 w  pi. „związać” (zob. HAHAT), od  którego wychodząc, możliwe byłoby tłumaczenie 
„była związana”. Nie wiemy, jak prowadzono w  tamtych czasach strzyżę (zob. G.  Dalman, Arbeit 
und Sitte in Palästina V, s. 10-11). Ze względu na Vrs i poświadczenie ni. w Starym Testamencie 
bardziej prawdopodobna jest pierwsza możliwość (zob. HAL i  komentarze). Zaś C. Westermann, 
Das Buch Jesaja, s. 205, kierując się podziałem na linie w BHK (zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, 
s. 25-26) i J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 310, uważają, że hm'l'_a/n< tworzy odrębne zdanie, które zaliczają do ostatniego stychu. Przeciwko temu 
świadczy forma fem., która może być wiązana tylko z lxer', i akcent masorecki (por. też G). Może na-
tomiast wraz z poprzedzającymi „przed strzygącymi ją” tworzyć zdanie podrzędne asyndetyczne (tak 
najczęściej, też H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 7) 
lub wraz z porównaniem („jak owca”) tworzyć jako orzeczenie jedno zdanie (tak w H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 315).
478   Powtórzenie identycznego zdania z 53,7aβ (wg E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 26, jest ono 
pomyłkowym powtórzeniem), które nie mieści się w paralelnej budowie wiersza, budzi zasadne wąt-
pliwości i jest często skreślane (zob. BHS [prb]; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 86). Jest jednak 
potwierdzone we wszystkich świadectwach (w Qa w pf.), tak że nie ma wystarczających powodów 
tekstowokrytycznych do jego usunięcia (tak m.in. C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isa‑
iah, s. 124; J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 347; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 325).
479   Rzeczownik rc,[o może mieć tutaj dwa znaczenia (zob. HAL; HAHAT) i jest tłumaczony zarówno 
w pierwszym (zob. HAL; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 205; E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, 
s. 13; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 159; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 315.325), jak i w dru-
gim sensie (zob. m.in. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, 
s. 7 i przyp. 24). Możliwe byłoby też tłumaczenie !mi jako przeczenia: „bez uwięzienia i bez sądu” (zob. 
C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 124, a E. Haag, „Die Botschaft vom Gottesk-
necht”, s. 169 przyp. 6, który jP'v.Mimi chce przy tym tłumaczyć: „bez ochrony prawa”, tj. bezprawnie 
pozbawiony prawa – por. 53,9b). Można by nawet przyjąć, że mamy do czynienia z hendiadysem: 
„z powodu ucisku sądowego” (zob. C.R. North; J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 348; T. Brzegowy, 
Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 504-505). 
480   HAL; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 7 przyp. 25 



3. Pieśni o słudze JHWH

192

	 i o losie jego481, kto myśli (podniesie skargę)482?
	 Bo (że/tak że)483 został odcięty od krainy (ziemi) żyjących,

i in., interpretują zabranie jako eufemizm dla śmierci. Jednak w zależności od rozumienia począt-
kowych rzeczowników oddawane bywają dodatkowe lub odmienne możliwe niuanse znaczeniowe: 
„odprowadzony” (zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 13) czy „uniesiony” (jak np. w 2Krl 2,3.9-10; 
zob. B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 373). W każdym razie dalsze linie wykluczają ujęcie go w katego-
riach ocalenia (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 325). Zob. jeszcze poniższy komentarz.
481   Ponownie dwa znaczenia są możliwe: „pokolenie/generacja” lub „los” (zob. HAL; C.R. North, 
The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 122; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deu-
terojesajanischen Kontext”, s. 7-8 i przyp. 26 oraz Deuterojesaja 3, s. 325). Częściej wybierana jest 
chyba pierwsza możliwość, podobnie jak w G, V (zob. HAHAT i komentarze, np. G. Fohrer, Das Buch 
Jesaja 3, s. 159; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 505). Drugie znaczenie preferują m.in. 
L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 224; J.D.W. Watts, Isaiah 34–66 czy H.-J. Hermisson. Wg 
E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 27, tylko pierwsze znaczenie wchodzi w grę, gdyż czasownik x;yfi 
w sensie „rozważać” (w q. i polel; zob. kolejny przyp.) łączy się z przyimkiem b, a nie z acc. Jednak 
Ps 145,5 dowodzi, że jest inaczej – zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary 
on Isaiah 40-55 Volume II, s. 311-312; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 385; J.L. Koole, Isaiah III. 
2, s. 307-308, nawet jeśli wybierają pierwsze znaczenie, tłumacząc „o pokoleniu/bliskich jego, kto po-
myślał”. Biorąc pod uwagę to pierwsze znaczenie („pokolenie/generacja”) pozostaje do rozważania, 
czy -ta, wprowadza podmiot (przyimkowe znaczenie -ta,, tak E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 13), 
czy dopełnienie (zob. J. Goldingay, D. Payne i J.L. Koole). Jednak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 383 (też U. Berges, Jesaja 49-54, s. 261-262 i podobnie J. Goldingay, D. Payne), dowodzi, że tae jako 
przyimek nigdy w Biblii Hebrajskiej nie ma znaczenia partytywnego, tak że ujęcie: „Z jego pokolenia, 
kto zajmie się [nim]?“, jest wykluczone. Z względów treściowych wyklucza je też J.L. Koole, zauwa-
żając, że „my” tej Pieśni należą z pewnością do pokolenia sługi, a przecież ich zajmuje to, co stało się 
ze sługą. W żadnym razie problemu nie mogą rozwiązać korekty, które nie mają podstaw tekstowych 
w świadectwach (takie jak wOKr>D: postulowane w K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 350). Zob. jeszcze po-
niższy komentarz.
482   x;yfi pol. pojawia się jeszcze tylko w Ps 143,5, zaś q. oznacza zarówno „rozważać”, jak i (głośno, 
entuzjastycznie) „mówić”, chwaląc, skarżąc się, pouczając (zob. HAL, HAHAT). W G, V i podobnie 
S oddano czasownik jako „opowiadać”. Do tego zob. poniższy komentarz. Różne niuanse znacze-
niowo są uwzględniane w tłumaczeniach: „troszczyć się” (C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 205, 
biorący pod uwagę zapewne znaczenie rzeczownika); „pamiętać” (L.  Stachowiak, Księga Izajasza 
II – III, s. 224); „rozmyślać” (K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 350; E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 13 
i K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 494); „zajmować się” (H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im 
deuterojesajanischen Kontext”, s. 7 i Deuterojesaja 3, s. 315). Impf. można oddać w czasie teraźniej-
szym (tak najczęściej, np. C. Westermann) lub w czasie przeszłym (tak J.L. Koole Isaiah III. 2, s. 305). 
483   Po  czasowniku oznaczającym rozważanie/mówienie spójnik yKi wprowadza przeważnie treść 
słów: „że” (tak już w G; zob. K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 350; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 213; HAHAT 
i  in.), co  by  jednocześnie wskazywało na  bezpośrednie powiązanie z  poprzedzającą linią. Jednak 
treściowo stych ten wydaje się być powiązany przede wszystkim z w.8aa (zob. poniższy komentarz). 
Spójnik mógłby wprowadzać uzasadnienie (tak w V; przeciwko czemu argumentuje E. Kutsch, Sein 
Leiden und Tod, s.27, a od takiego ujęcia dystansuje się też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 326, 
choć właśnie tak zdaje się tłumaczyć – H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesaja-
nischen Kontext”, s. 8 i Deuterojesaja 3, s. 315), konsekutywnie („tak że“, jak w O. Kaiser, Der köni‑
gliche Knecht, s. 112, E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 13.27) czy emfatycznie (tak w L. Stachowiak, 
Księga Izajasza II – III, s. 224; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 526 i J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 309). 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

193

	 z powodu przestępstwa ludu ‘swego został ugodzony na śmierć’484.
9.	 I dano485 mu z niegodziwcami grób 
	 i z ‘czyniącymi zło kopiec (pogrzebowy) jego’486,

484   TM: „z  powodu przestępstwa ludu mego plaga na  niego” (zob. J.L.  Koole, Isaiah III. 2, 
s.  303.310-311; U.  Berges, Jesaja 49-54, s.  214-215; podobnie L.  Stachowiak, Księga Izajasza II – 
III, s. 224; inaczej TM rozumie O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 85-86, który jednak przyjmuje 
niemożliwe znaczenie rzeczownika [g:n< – do tego zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 28-29), nie 
wydaje się możliwe, gdyż w 53,1-10 mowa jest o Bogu w 3. os. (zob. poniżej; inaczej J.D.W. Watts, 
Isaiah 34–66). Natomiast problemem nie musi być Aml', gdyż mimo wszystko może to być złożenie 
z suf. 3. os. sg. (zob. Gesenius’ Grammatik, § 103f przyp. 2), ani [g:n<, „plaga” czy „cios”, który może 
być śmiertelny, a tym samym wpisuje się bez problemu w paralelizm (nie ma powodu, by zakładać, 
że cios taki musiałby poprzedzać śmierć sługi, jak chciałby E. Kutsch, nie mówiąc już o narzucaniu 
poezji konieczności ścisłej, chronologicznej kolejności). Qa (nieco mniejszymi literami) wml [gwn wm[, 
tj. „[z powodu przestępstwa] ludu jego został ugodzony dla nich/przez nich” (tak tłumaczy E. Kut-
sch), G tou/ laou/ mou h;cqh eivj qa,naton, co potwierdza suf. 1. os., a do czasownika w aor. pass. („pro-
wadzić”) dodaje: „na śmierć” (szczegółowo do G zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 326-327; 
za G tłumaczy T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 505), a V odpowiada TM. Najlepszym 
rozwiązaniem jest oparcie się na Qa ([G;nU Am[;, tj. suf. 3 os. i czasownik w pu./q. pass.), a za G dodanie 
jeszcze t (tw<M'l;). Wprawdzie tworzy się w ten sposób hybrydowy tekst w oparciu o różne świadectwa 
tekstowe, to jednak jest on nie tylko bliski tekstowi spółgłoskowemu w TM, ale i odpowiada kontek-
stowi. Tak koryguje się tekst w BHS (choć dopuszcza ni., który przewiduje też Gesenius’ Grammatik, 
co ze względu na Qa jest mniej prawdopodobne); HAHAT; E. Kutsch; J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, 
s. 348; O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 29 przyp. 29; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht 
im deuterojesajanischen Kontext”, s. 8 przyp. 29 i 30 oraz Deuterojesaja 3. Więcej wad mają inne 
rozwiązania: 1) K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 12 i J. van Oorschot, 
Von Babel zum Zion, s. 192 przyp. 59: tw<M'l; [G;nU ~['v;P,îmi, zwłaszcza że odniesienie dla suf. 3. os. pl. by-
łoby niejasne (do ~yYIx;?); 2) podobnie w C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 125 
oraz G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 159 i C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 205 przyp. 5, z tym 
że z suf. 1. os. pl., co graficznie jest dużo trudniejsze, ale rzeczowo odpowiada w.5-6 (jednak H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, uważa, że  formy „my” zostały świadomie ograniczone do 53,1-6); 3) 
K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 494-495, zmienia tylko na Am[;, tłumacząc: „...ludu swego cios [spotkał] 
go”, co częściowo opiera się na Qa i wydaje się być możliwym ujęciem.
485   Z podmiotem nieokreślonym – zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 313 i H.-J. Hermisson, Deuterojesa‑
ja 3, s. 327 (tak też tłumaczą B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 372-373; C. Westermann, Das Buch Jesaja, 
s. 205; E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 13; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deutero-
jesajanischen Kontext”, s. 8 i in.), co znaczeniowo odpowiada rzeczowo wersji Qa (pl. – do tego zob. 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3). Korekta na pu. (jak chciano by w BHS prp; K. Marti, Das Buch 
Jesaja, s. 350; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 225; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-
66, s. 505, gdzie za możliwe przyjmuje się też pl. za Qa) jest zbędna. Z kolei K. Baltzer, Deutero-Jesaja, 
s. 494, chciałby w roli podmiotu widzieć Boga.
486   TM: „z bogaczem w śmierciach/śmierci jego [tj. bogacza lub sługi]” (do tw<m' w pl. por. Ez 28,10), 
co J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 313-314, ujmuje (ze znakiem zapytania) jako zdanie rzeczownikowe, sto-
jące w chiastycznej relacji do w.8ba (~yYIx; [pl.]/tw<m'; wewnątrz znajdują się w.8bβ z [v;P, i w.9aa z [v'r'); 
tak też U. Berges, Jesaja 49-54, s. 215. Przy „bogaczach” pozostaje się także w K. Baltzer, Deutero-Jesa‑
ja, s. 494; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 506. Choć bogacze bywają w Starym Testa-
mencie kwalifikowani jako bezbożni (w okresie powygnaniowym), to wobec Iz 53,12 trudno byłoby 
uznać za zrozumiałe, że pochówek z bogaczami miałby degradować sługę (sg. nie byłby problemem, 
bo ryvi[' może być rzeczownikiem kolektywnym). Qa zdaje się potwierdzać, że tekst był uszkodzony 



3. Pieśni o słudze JHWH

194

	 mimo że (żadnego) gwałtu nie popełnił
	 i nie było podstępu na jego ustach.
10.	 Ale JHWH zechciał (zaplanował)487 zetrzeć go ‘(?)’488,

– puste miejsce i dopisana nad linią spółgłoska (zob. M. Burrows, The Dead Sea Scrolls of St. Mark’s 
Monastery Vol. I [bez s.]). Zaś ostatni wyraz w Qa to wtmwb – rzeczownik hm'B' w ortografii qumrańskiej 
(zob. HAHAT; HAL czy H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kon-
text”, s. 8 przyp. 32). TM potwierdza zasadniczo G (inaczej jednak pl./sg.) i V (dwa razy sg.), co nie 
musi poświadczać żadnego odmiennego wariantu Vorlage. Najlepiej więc dokonać rekonstrukcji do-
mniemanego tekstu, który byłby rzeczowo sensowny i bliski zachowanym spółgłoskom: [r: yfe[o, przyj-
mując niewłaściwy podział na słowa spowodowany przypadkowym wypadnięciem [, i Atm'B' (od hm'B' 
w znaczeniu „grobowiec” czy „kopiec grobowy”; por. Ez 43,7 [TM], co doskonale pasuje do paralel-
nego „grobu”). Tak też tekst korygują: K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, 
s. 7; E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 29-30; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 160; L. Stachowiak, 
Księga Izajasza II – III, s. 225; O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 43 przyp. 30; H.-J. Hermisson, 
„Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext” i Deuterojesaja 3, s. 327-328; podobnie 
C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 205 przyp. 4 i 5 (ale z Atmo tybe, które nie tylko nie ma żadnego po-
twierdzenia, ale i jest wyrażeniem niespotykanym w Biblii Hebrajskiej) czy C.R. North, The Suffering 
Servant in Deutero-Isaiah, s. 125-126. Z kolei w BHS; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 86. 113-115, 
zamiast ryvi[' czyta się ry[if' lub ~yrIy[if., tj. „demon-baran” czy „owłosiony” (zob. HAL), co wydaje się 
bardzo problematyczne (do tego zob. krytyczną ocenę w E. Kutsch).
487   Waw adversativum – zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 215. H.-J. Hermisson, „Das vierte 
Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 8 i Deuterojesaja 3, s. 315.329, tłumaczy czasownik 
#px jako „mieć plan”, wychodząc od znaczenia rzeczownika #p,xe, co dobrze odpowiada kontekstowi.
488   W TM pf. hi. hlx: „uczynił chorym” (do formy z odrzuconą końcową spółgłoską zob. Gesenius’ 
Grammatik, § 74k i 75ii; HAL) – tak tłumaczy J.D.W. Watts, Isaiah 34–66; J.L. Koole, Isaiah III. 2, 
s. 317.320; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 213.215; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 506. 
Rzeczowo jednak czasownik budzi wątpliwości, bo  choroba nie przystaje do  kontekstu, zgodnie 
z którym sługa został ukarany śmiercią (w.8) za winy, których nie popełnił (w.9a; por.  też w.4-6). 
Qa whllxyw, „i pozwolił przebić go” (raczej llx2 pi. niż llx1, „sprofanować”, por. Ez 28,9 oraz HAL 
i J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 319; inaczej K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 530; E. Blum, „Der leidende Got-
tesknecht von Jes 53. Eine kompositionelle Deutung”, s. 148 przyp. 30; trudno natomiast stwierdzić, 
dlaczego L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 226, przekłada lekcję Qa przez „kazał mu cierpieć”), 
przy czym wiele wskazuje na to, że w Qa kierowano się w.5 (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 329-330 i E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 30-31). V: „chorobą”, co mogłoby odpowiadać hebraj-
skiemu ylix\h, (zob. HAL; tak tłumaczy C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 122.126; 
korektę taką bierze pod uwagę również H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesaja-
nischen Kontext”, s. 8 przyp. 35). Choć nie można wykluczyć, że ylix/h,( to glosa wyjaśniająca do wakd (jak 
zakładają O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 86; J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 348.354; O.H. Steck, 
Gottesknecht und Zion, s. 26 przyp. 18; zob. też H.-J. Hermisson i E. Kutsch), to jednak ylix/h,( w takim 
czy innym kształcie jest jednoznacznie poświadczona. Innym rozwiązaniem mogłaby być rekon-
strukcja oparta na spółgłoskach w TM, chyba najlepiej w postaci ~ylix/h,, powstałego z ~ai ylix/h, (zob. ko-
lejny przyp.): „uzdrowił” (ewentualnie „wzmocnił”; zob. HAL; HAHAT) – tak BHS; C. Westermann, 
Das Buch Jesaja, s. 205 przyp. 8; ostatecznie wybrana w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 329-331 
i 396. Za taką propozycją przemawiałoby, że błąd mógł powstać w wyniku pomylenia kolejności liter, 
a przeciwko przyjęcie lekcji nigdzie nie potwierdzonej (zob. też poniżej do użycia w tym wierszu pf. 
i impf.). Do dalszych, mniej prawdopodobnych propozycji zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 318-320.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

195

	 489‘naprawdę ustanowił’ zadośćuczynieniem490 życie jego.

489   Jeśli miałaby to być 3., a nie 2. os. (sg. impf.) czasownika ~yf, to podmiotem mógłby być tylko 
rzeczownik Avp.n: (zdanie rozpoczyna się spójnikiem ~ai, tj.  „czy”, „jeśli”, „gdy”, „nawet jeśli”, a  tak-
że jako wprowadzenie zdania życzącego lub zakazu – zob. HAL): „Jeśli on sam [sługa] ustanowi 
zadośćuczynieniem (ofiarą za grzech), to ujrzy...”. Nie wiadomo, co miałoby być tym zadośćuczy-
nieniem (brakuje dopełnienia?). U. Berges, Jesaja 49-54, s. 215-216, uważa TM pomimo trudności 
za  możliwy (l. difficilior) i  tłumaczy: „Jeśli ustanowisz zadośćuczynieniem życie jego”, przy czym 
„ty” miałby przynależeć do grupy „my”. Jednak 2. os. jest tutaj całkowicie wyizolowana i wiązanie 
jej z „my” z 53,1-6 jest zupełnie nieprawdopodobne. Stąd częściej próbuje się przetłumaczyć Avp.n: 
niejako jednocześnie jako podmiot i dopełnienie (chyba przyjmując znaczenie intrans. czasownika): 
„Jeśli samego siebie uczyni zadośćuczynieniem (ofiarą za grzech), to ujrzy...” – tak O. Kaiser, Der 
königliche Knecht, s. 87; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 317.321-323; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 494.530-
531; ku temu skłania się też E. Haag, „Die Botschaft vom Gottesknecht”, s. 170 przyp. 9 i dopuszcza 
G. Vanoni, „~yfi”, TWAT VII, kol. 765; podobnie J. Blenkisopp, „The Sacrifical Life and Death of the 
Servant (Isaiah 52:13-53:12)”, VT 66 (2016), s. 3-4, który jednak tłumaczy TM pasywnie: „Jeśli jego 
życie zostanie złożone jako ofiara zagrzeszna” (powołując się na V). Czynienie samego siebie zadość-
uczynieniem czy ofiarą zagrzeszną mogłoby być rzeczowo zrozumiałe, zwłaszcza z chrześcijańskiego 
punktu widzenia (do tego zob. poniższy komentarz), ale gramatycznie nie wydaje się możliwe. W ta-
kim razie Avp.n: musi być raczej dopełnieniem. Qa i G potwierdzają zasadniczo TM (choć w G zarówno 
czasownik, jak i zaimek dzierżawczy użyto w 2 os. pl.), podobnie V, w której czasownik oddano w 3. 
os. (act.). Wydaje się, że w Vrs próbuje się jedynie wybrnąć z trudności w Vorlage. Większość propo-
zycji korekt zdąża ku temu, by czytać ~v'a' ~f', przeważnie rekonstruując tekst w oparciu o spółgłoski 
z TM, jako ~f'‑ta,  ~ylix/h, (zob. już poprzedni przyp.): „uzdrowił tego, który oddał życie swoje jako 
ofiarę zagrzeszną/zadośćuczynienie” – tak BHS; HAHAT; J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 64; 
C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 205 przyp. 8 i jedna z opcji w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 329-331. Jeśli jednak rekonstrukcja poprzedzającego czasownika jest wątpliwa, to lepszym rozwią-
zaniem byłoby ~f'  tm,a,, co jest też bliższe tekstowi spółgłoskowemu, bo nie wymaga przestawiania 
kolejności spółgłosek (tj. m) – tak z kolei C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 126; 
H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 8 przyp. 36; E. Blum, 
„Der leidende Gottesknecht von Jes 53”, s.  148 przyp. 30; T.  Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 
40-66, s. 506 (choć podmiotem dla niego jest sługa – s. 504.520-521). Od spółgłosek zachowanych 
w TM bardziej odbiegają inne propozycje. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 32 i G. Fohrer, Das Buch 
Jesaja 3, s. 160 (alternatywne rozwiązanie akceptowane też w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3), wolą 
czytać ~f'  aWhw> = „ale on ustanowił” (zaimek osobowy miał wypaść, gdy do tekstu włączono glosę 
~yailux]T;h;, „stan chorobowy” [pl.], będący wynikiem grzesznego postępowania, a z której pomyłkowo 
miała zostać utworzona wersja TM). Wg jednej z propozycji w BHS i L. Stachowiak, Księga Izaja‑
sza II – III, s. 226 (ze spójnikiem „skoro”), należy wokalizować czasownik jako impf. ho. Wszystkie 
korekty są mniej lub bardziej hipotetyczne, a pewne jest tylko tyle, że mowa jest o ustanowieniu za-
dośćuczynienia, którym jest życie czy osoba sługi (zob. poniższy komentarz). Dalej idące propozycje 
zmian, jak na przykład rekonstrukcja w H.-P. Müller, „Ein Vorschlag zu Jes 53,10f ”, ZAW 81 (1969), 
s. 377-380: Avp.n: lm'['me lyCih;w> ylix\me AaK.z; (pi. od hkz, „oczyścić”), czyli „JHWH upodobał się oczyścić go 
z choroby i ocalić go (jego życie) do trudu”, mogą być eleganckie, ale muszą być traktowane z dużą 
ostrożnością, by nie dopisywać do tekstu myśli, które w rzeczywistości nie znajdują potwierdzenia 
w świadectwach (jedynie zmiana w w.10aa1 czasownika na „oczyścić” może być oparta na G; H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 397, uważa, że H.-P. Müller tworzy w w.10 zbędny dublet). 
490   Kolejność dopełnień w przypadku podwójnego acc. może być dowolna (zob. Gesenius’ Gramma‑
tik, § 117kk).



3. Pieśni o słudze JHWH

196

	 Ujrzy potomstwo, długo będzie żył491,
	 a wola JHWH przez niego492 zostanie zrealizowana.
11.	 Z powodu493 trudu życia swego ujrzy ‘światło’494,
	 nasyci się ‘poznaniem go’495;

491   Dosłownie: „przedłuży dni (życie)” – por. Lb 9,19.22; Pwt 4,26.40; 5,16 itp. (zob. HAL). Gra-
matycznie możliwe byłoby ujęcie tego zdania jako względnego asyndetycznego: „Ujrzy potomstwo, 
które będzie długo żyło” – tak G, V (do tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 331), a także 
G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 160; C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 122. W Qa 
drugi czasownik poprzedza w, co sugeruje odrębne zdanie. 
492   Dosłownie: „ręką jego”, co jest wzmocnieniem przyimka B. (zob. HAL), tak że nie może dziwić, iż 
słowa tego nie oddano w G (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 331).
493   Tak też H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 8 i Deu‑
terojesaja 3, s. 316.401; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 206; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 329; J. Gol-
dingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 323 (zob. też G 
i V), ale możliwe byłoby też tłumaczenie przyimka jako „po” („zaraz po”) (zob. HAL), które wybiera-
ją L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 227; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 494.536; E. Kutsch, Sein 
Leiden und Tod, s. 13; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 271. Zob. jeszcze poniższy komentarz.
494   Wiele wskazuje na  to, że  wypadło dopełnienie czasownika har (inaczej J.D.W.  Watts, Isaiah 
34–66), nawet jeśli można by podporządkować mu kolejny czasownik: „ujrzy, nasyci się [tym, co zo-
baczy]” – zob. Gesenius’ Grammatik, § 120h; nieco inaczej J. Goldingay, D. Payne, A Critical and 
Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 323-324, oddając przez „ujrzy z satysfakcją”. 
Ponieważ główny czasownik stoi normalnie jako drugi (inaczej być może w Jr 4,5), taki przekład nie 
jest przekonujący (zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 330-331). Dopełnienie rwOa poświadczają Qa.b, 1QIzb 
(= 1Q8), 4QIzd (= 4Q58) i G (zob. BHS i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 331-332; H. Bezzel, 
„Fülle [AT]”), stąd przeważnie jest ono słusznie uzupełniane – tak C.R. North, The Suffering Servant 
in Deutero-Isaiah, s. 126; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 206 przyp. 9; L. Stachowiak, Księga Iza‑
jasza II – III, s. 227; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 87 (brak dopełnienia wyjaśnia haplografią); 
E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 35; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 529-530; O.H. Steck, Gottesknecht 
und Zion, s. 30 przyp. 34; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 494-495; H.-J. Hermisson, „Das vierte Got-
tesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 8 przyp. 37 i Deuterojesaja 3; E. Blum, „Der leiden-
de Gottesknecht von Jes 53”, s. 148 przyp. 30; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 506. 
Inaczej K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 13 czy BHS: czasownik har 
to tutaj de facto hwr, tj. „pokrzepiać się”, „pić do syta” (zob. HAL). Jest z pewnością gorsze rozwiązanie 
niż dobrze poświadczone uzupełnienie zdania, nawet jeśli mogłoby pasować do [bv, „jeść do syta”. 
Podobnie trzeba ocenić propozycję J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on 
Isaiah 40-55 Volume II, s. 323, przyjęcia dopełnienia domyślnego „potomstwo”, co tworzyłoby dublet 
względem w.10.
495   Wbrew wokalizacji masoreckiej AT[.d:B. jest przypuszczalnie dopełnieniem czasownika [bf. Akcent 
masorecki (forma pauzalna) może wyniknąć z wypadnięcia dopełnienia czasownika har (zob. po-
przedni przyp.) – zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, 
s. 8 przyp. 38. AT[.d;B. łączy z [B;f.yI także G, nawet jeśli organizacja tekstu w G mocno odbiega od TM 
(do szczegółów zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 529-530, który uważa, że z  takim powiązaniem 
mamy do czynienia również w S oraz a’, s’ i q’; zob. też BHS). Z kolei w Qa przed dopełnieniem 
stoi spójnik w, także Qb zakłada pauzę, oba potwierdzają prawdopodobnie TM. Tekstowokrytycz-
nie, gramatycznie i być może rzeczowo TM jest również możliwy – tak J.D.W. Watts, Isaiah 34–66; 
J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 325; H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 332, który w końcu preferuje właśnie lekcję TM. Wokalizację i akcent 
poza BHS i K. Elliger korygują L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 227; C.R. North, The Suffering 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

197

	 usprawiedliwia sprawiedliwy496, sługa mój licznych497

	 i winy ich on dźwiga.
12.	 Dlatego dam mu udział pośród licznych
	 i z wieloma498 będzie dzielić łup499

Servant in Deutero-Isaiah, s. 126; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 330-331 (argumentując m.cs. i rzeczowo); 
również O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 85 i T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 506, 
ale obaj nie wspominają o korekcie; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 216. Za podziałem masoreckim podą-
żają z kolei E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 35-36; J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 348; K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 494; O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 30 przyp. 34. K. Elliger wspomina jeszcze 
o dawnej propozycji, by za Mss czytać At['r'B., tj. „cierpieniem swoim” (czy nawet At['r'me, jak chciałby 
B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 376), która choć zakłada jedynie pomylenie jednej (czy dwóch) spółgło-
sek, nie znajduje żadnego potwierdzenia w świadectwach tekstowych. Innym pytaniem jest, do kogo 
odnosi się suf.: do samego sługi (por. Avp.n:; tak np. J.L. Koole; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 537) czy 
JHWH z  w.10 (np.  H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, 
s. 17)? Do tego zob. poniższy komentarz.
496   Występowanie koło siebie dwa razy ciągu liter qydc rodzi uzasadnione podejrzenie, czy nie mamy 
do czynienia z dittografią, tym bardzie że linia wydaje się zbyt długa. Może to prowadzić do wykre-
ślenia drugiego z nich – tak C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 126; E. Kutsch, 
Sein Leiden und Tod, s. 36; J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 348; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gotte-
sknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 8 przyp. 39. Jednak we wszystkich świadectwach qyDIc; 
znajduje potwierdzenia, tak że trudno byłoby usprawiedliwić jego usunięcie – zob. L. Stachowiak, 
Księga Izajasza II – III, s. 227 czy C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 206; T. Brzegowy, Księga Izaja‑
sza rozdziały 40-66, s. 506. Ale może być ono przedmiotem krytyki literackiej – zob. H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 332-333 (który uważa je za wtórne rozszerzenie; do tego zob. poniżej). W BHS 
postuluje się jego przeniesienie do poprzedzającego zdania, ale pomylenie/przestawienie byłoby gor-
szym wyjaśnieniem domniemanego błędu tekstowego niż dittografia. Przymiotnik qyDIc; występuje 
tutaj funkcji rzeczownika (osobowego), którego apozycją jest „sługa mój” (zob. Gesenius’ Grammatik, 
§ 132b i J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 334), choć dziwić musi brak determinacji (zob. H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 406). Wbrew akcentom masoreckim tekst organizuje J.D.W. Watts, Isaiah 34–66, 
według którego słowo to otwiera nowe zdanie: „sprawiedliwym jest sługa mój dla licznych”. Jednak 
sądzi, że  w  czwartej Pieśni mamy do  czynienia z  dwoma sługami: Zerubbabelem (Zorobabelem) 
i Dariusz, co wprawdzie czyni taki przekład możliwym, ale rzeczowo jest nieprawdopodobne.
497   Dopełnienie bliższe wprowadzone przez l, nawet jeśli qdc hi. nigdzie więcej w Starym Testa-
mencie nie występuje z dopełnieniem bliższym z l (zob. Gesenius’ Grammatik, § 117n), co jest dosyć 
typowe dla późnych tekstów (zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 335 i in.).
498   Przymiotnik mający dwa znaczenia: „liczny” i „potężny (mocny)”. Pierwsze z nich jest brane pod 
uwagę zwłaszcza gdy występuje paralelnie do br: (por. Prz 7,26). Oba znaczenia nie są od siebie od-
ległe, gdyż potęga może wynikać z dużej liczby (Rdz 18,18; Wj 1,9) – zob. HAL; a przede wszystkim 
H.-J. Hermisson, „Israel und der Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 22 i  i Deuterojesaja 3, s. 409. 
W pierwszym znaczeniu przetłumaczono go w G, V i S (zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 337) i wybra-
no je m.in. w C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 127; H.-J. Hermisson, „Das vierte 
Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 9 i Deuterojesaja 3, s. 316; J.L. Koole. W drugim 
znaczeniu w L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 228; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 206; 
E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 13 i in.
499   C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 127; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 160; 
J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 328-329, 
tłumaczą pierwszą część wiersza: „Dlatego dam mu w udziale licznych i potężnych rozdzieli jako łup” 
(podobnie J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 336-338, z tym że drugą linię tłumaczy: „posiądzie wielu jako 



3. Pieśni o słudze JHWH

198

	 w zamian za to, że wydał na śmierć500 życie swoje
	 i do przestępców501 został zaliczony502,
	 a on grzech503 licznych poniósł
	 i na rzecz przestępców504 występuje (wstawia się)505.

Jest to jedyna z Pieśni o słudze JHWH, której wydzielenie z kontekstu nie budzi 

łup”). Przeciwko takiemu ujęciu świadczą trudności gramatyczne: przyimek b musiałby wprowadzać 
dopełnienie bliższe, problematyczne tłumaczenie czasownika qlx w pi. jako „przypaść w udziale”, 
paralelizm, gdyż czasownik opisywałby dwa różne akty – do tego przede wszystkim E. Kutsch, Sein 
Leiden und Tod, s.  37-38 oraz H.-J. Hermisson, „Israel und der Gottesknecht bei Deuterojesaja”, 
s. 22-23 i Deuterojesaja 3, s. 409-410. Jak powyżej przetłumaczono też w pozostałych opracowaniach 
H.-J. Hermissona („Der Lohn des Knechtes”, s. 286, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajani-
schen Kontext”, s. 9 przyp. 40), a także w O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 30-31 przyp. 36 oraz 
B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 376; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 228 czy U. Berges, Jesaja 
49-54, s. 213 i in.
500   Przeciwko skreślaniu tego słowa jako glosy (jak chciałby B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 377) czy 
z powodów metrycznych słusznie J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 340.
501   H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 333, zastanawia się, czy z powodu nawiązania do w.9 pier-
wotnie nie miało stać tutaj słowo ~y[vr, które nie miałoby jednak żadnego oparcia w świadectwach 
tekstowych.
502   Ni. można rozumieć toleratywnie (tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 206.216; J. Goldingay, 
D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 329; U. Berges, Jesaja 
49-54, s. 213.277; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 336.340, który za równie możliwe uznaje pasywne tłuma-
czenie) lub pasywnie (tak L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 228; H.-J. Hermisson, Deuteroje‑
saja 3, s. 316.414-415), tym bardziej że paralelizm bynajmniej nie wyklucza występowania koło siebie 
form czynnych i pasywnych. Do tego zob. jeszcze poniższy komentarz.
503   Pl. w Qa i Qb (zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 38), podobnie jak w 4QIzd, G, S, s’ i niektó-
rych manuskryptach V (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 333), co nie musi jeszcze przesądzać 
o korekcie na pl., bo może być wygładzeniem tekstu (por. pl. ~yBir: i ~y[iv.Po). Pl. preferuje J. Blenkin-
sopp, Isaiah 40-55, s. 348-349 (a bez odnotowywania korekty częściej pojawia się w tłumaczeniach, 
np. B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 377 czy L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 228), a sg. H.-J. 
Hermisson; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 216-217.
504   W Qa, Qb, 4QIzd i G stoi rzeczownik „przestępstwa ich”, co nierzadko jest podstawą korekty – tak 
BHS (prp); J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 349; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 228. Jednak 
w przypadku dopełnienia nieosobowego oczekiwalibyśmy raczej acc. (zob. HAL, HAHAT i Iz 53,6), 
a nieosobowe ujęcie ponownie może być wygładzeniem tekstu orientującym się na w.6. Lepszą lekcją 
jest zatem przypuszczalnie TM (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 333) – tak też najczęściej, 
np. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 13.38; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 206; H.-J. Hermisson, 
„Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 9.
505   Impf. mogłoby odnosić się do trwającej czynności w przeszłości (zob. Gesenius’ Grammatik, § 
107b; C.R.  North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s.  152: „preterite-imperfect”). Możemy 
mieć również do czynienia z podporządkowaniem impf. poprzedzającemu pf. (zob. Gesenius’ Gram‑
matik, § 120c), co można by przetłumaczyć: „na rzecz przestępców występując”. Zmiana czasownika 
na q. za Qa (jak w K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 495; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, 
s. 506) jest zupełnie zbędna (znaczenie q. i hi. w sensie wstawiania się za kimś się ze sobą pokrywa 
– zob. HAHAT; a do korekty na ni. w oparciu o czasownik w formie pasywnej w G zob. H.-J. Hermis-
son, Deuterojesaja 3, s. 333).



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

199

wątpliwości506. Poprzedzające 52,11-12 są prorockim, nawiązującym formalnie 
do hymnu wezwaniem do opuszczenia Babilonu (w 2os. pl.), w którym o Bogu 
mówi się w 3. os.507 Natomiast 52,9-10 to hymn, w którym wzywa się ruin Jerozo-
limy do radosnego wychwalania Boga z powodu odkupienia ludu. Z kolei 54,1-10 
rozpoczynają się od hymnicznego wezwania do radowania się z powodu licznego 
potomstwa skierowanego do bezpłodnej Jerozolimy (w 2. os. sg. fem.), która została 
zobrazowana jako porzucona małżonka508.

W analizie gatunku literackiego czwartej Pieśni trzeba wziąć pod uwagę jej po-
szczególne części. Wprowadzająca mowa JHWH (52,13-15) jest wyrocznią, która 
zapowiada wywyższenie sługi doświadczającego bezprzykładnego cierpienia. Przy 
czym wyrocznia to nie nazwa gatunku, a  jedynie ogólne określenie charakteru 
tych wierszy509. 52,13 wzorowany jest z pewnością na 42,1(-4)510, a scenerię two-
rzą zatrwożeni „liczni” (52,14) oraz poruszone liczne narody i królowie (52,15; 
por. 42,1b.4b). Część środkową (53,1-11aa) starano się wiązać z pieśnią żałobną 
(Leichenlied), w której spogląda się wstecz na życie i działalność zmarłego511. W wy-
znaniu nie ma jednak typowego dla pieśni żałobnej wychwalania zmarłego. Nato-
miast jest w nim mowa między innymi o hańbiącym miejscu pochówku (53,9a), 
co trudno sobie wyobrazić w pieśni żałobnej. Znaczenie sługi zostało dostrzeżone 
nie dzięki obserwacji jego życia (i śmierci), ale na podstawie wyroczni JHWH512. 
Wyznanie nie jest też dziękczynieniem jednostki (Danklied)513, gdyż nie jest sło-

506   Zob. J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 62 i in. Nie zmienia tego fakt, że podział na rozdziały 
oraz zaznaczony w Mss czy zwojach qumrańskich mógłby sugerować coś innego (zob. J. Goldingay, 
D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 275-276; H.-J. Hermis-
son, Deuterojesaja 3, s. 334).
507   Zakończenie tzw. poematu imperatywnego – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 210-220.
508   Nie oznacza to oczywiście, że Pieśń ta przypadkowo została umieszczona w tym miejscu: pomię-
dzy wezwaniem do opuszczania Babilonu (52,11-12), a radością z przybycia wygnańców do Jerozo-
limy (54,1-10) – zob. J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 356.
509   O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 88, uważa ramy za wyrocznię zbawienia (Heilsorakel), cze-
mu słusznie zaprzecza H.D. Preuβ, Deuterojesaja, s. 100 (do budowy wyroczni zbawienia zob. też 
powyższy komentarz do 41,8-13 oraz J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 14-24; W.H. Schmidt, 
Wprowadzenie do Starego Testamentu, s. 217). 
510   Zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 11. 
511   Zob. J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 349.
512   Zob. O.H.  Steck, Gottesknecht und Zion, s.  25; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im 
deuterojesajanischen Kontext”, s. 11-12 i Deuterojesaja 3, s. 340.
513   Jak chciałby J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 62-65, widząc w środkowej części opowiada-
nie o nieszczęściu i ocaleniu typowe dla skargi i dziękczynienia, mimo że mówiący nie został ocalo-
ny; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 88, w odniesieniu do 53,1-6, osadzonych czy otoczonych przez 
wyrocznię zbawienia, podczas gdy 53,7-10 mają mieć charakter mieszany, mówiąc o prorockim cier-
pieniu, tak że ostatecznie nie ma możliwości ścisłego zakwalifikowania Pieśni do jakiegoś gatunku. 
Za  J. Begrichem podąża J.L. Koole, Isaiah III. 2, s.  260-261, przywołując Ps 118, który ma  formę 
liturgii (w.1-4.22-25.29; por. też Ps 107) i w którym pojawiają się świadkowie (Ps 118,23b) ocalenia 
(jak w Ps 118,22-23a). Jednak w tej Pieśni o słudze JHWH nie tylko nie ma mowy o ocaleniu sługi, 
ale i nie dochodzi on do głosu (można do tego dodać, że Ps 118 z pewnością nie jest gatunkowo 



3. Pieśni o słudze JHWH

200

wami ocalonego, a sługa nie doświadczył ocalenia przynajmniej w zwykłym sensie 
wyratowania z opresji czy od śmierci, choć uzyska nagrodę514. Nawet jeśli nie jest 
to skarga czy dziękczynienie, to z pewnością obecne są sformułowania i wyobra-
żenia związane ze skargą515. Zamykająca mowa JHWH (53,11aβ-12) jest kolejną 
wyrocznią, potwierdzającą znaczenie cierpienia sługi i zapowiadającą dla niego 
nagrodę. Podobnie jak początkowa wyroczna zdaje się chronologicznie poprze-
dzać moment wyznania516. Mimo że w Pieśni mamy do czynienia z następującymi 
po sobie mową Bożą, wyznaniem i drugą mową Bożą, to nie ma wystarczających 
powodów, by doszukiwać się w niej liturgii czy tekstu o charakterze kultowym517. 
Nic nie wskazuje na powiązanie z kultem i trudno byłoby wyobrazić sobie dla niej 
jakieś kultowe ramy czy osadzenie w jakiejś uroczystości518. Jest ona refleksją nad 
losem sługi. Czwarta Pieśń o słudze JHWH jest jednorazową kompozycją519, w której 

jednolity– do tego zob. H.-J. Kraus, Psalmen 2, s. 802; F.-L. Hossfeld, E. Zenger, Psalmen 101-150, 
s. 315-318). Wg C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 207, dziękczynienie stanowi jedynie tło wyzna-
nia, tak że należałoby mówić o wyznaniu ocalonych. Krytycznie do identyfikacji części środkowej 
jako dziękczynienia zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kon-
text”, s. 12 i Deuterojesaja 3, s. 340.
514   Zob. poniższe omówienie i  J.  Goldingay, D.  Payne, A  Critical and Exegetical Commentary on 
Isaiah 40-55 Volume II, s. 282, według których ocalenie sługi jeszcze nie nastąpiło.
515   Do języka skargi można m.in. zaliczyć: hz<b.nI, baok.m;, ~ynIP' rts, [;Wgn", (~yhil{a/) hkn, akd, hn[2, wyPi xT;p.yI al{; 
~yYIx; #r,a,me + rzg. (zob. poniższy komentarz). Wg J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, s. 63-65 i przyp. 
240-242.247, do skargi zaliczyć trzeba też #pex' hwhy w relacjach o ocaleniu, w których ma następować 
zmiana podmiotu na JHWH (jak w 53,11). 
516   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 338, według którego środkowe wyznanie zakłada treść 
nie tylko pierwszej, ale i drugiej wyroczni. Zaś wg O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 38, końcowa 
mowa Boża nie jest zapowiedzią jak pierwsza, która umożliwia wyznanie części środkowej, lecz po-
twierdzeniem tego wyznania.
517   Jak chcieliby K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 19 (liturgia, której 
część środkowa to  pieśń pokutna, będącą mieszanką skargi narodu i  pieśni żałobnej; przy czym 
pieśń/psalm/skarga pokutna to określenie jednego z typów skargi, w której przyczyna nieszczęścia 
odnajdywana jest we własnej winie, jak w Ps 130 czy 51,1-19 – do tego zob. F.-L. Hossfeld, E. Zen-
ger, Psalmen 50-100, s. 44 i Psalmen 101-150, s. 573); G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 161; K. Bal-
tzer, „Zur formgeschichtlichen Bestimmung der Texte vom Gottesknecht”, s. 40-42 i Deutero-Jesaja, 
s.  496(-543), według którego Pieśń jest fragmentem liturgicznego dramatu (zob. też H.-D. Preuβ, 
Deuterojesaja, s. 100), którym jest cała Księga Deuteroizajasza, opisem procesu sądowego w niebie, 
zakończonego rehabilitacją sługi „Mojżesza”, i  jednocześnie końcową częścią biografii prorockiej, 
w której podkreślono cierpienie i niepowodzenie proroka, typowe dla proroków izraelskich; w środ-
kowej części odnajduje dwa głosy: 53,2-3.7-9, który relacjonuje los sługi, oraz 53,4-6.10-11a, świad-
ka w procesie w niebie, który komentuje los sługi z punktu widzenia znaczenia dla społeczności. 
Do krytycznej oceny koncepcji K. Baltzera zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 341 przyp. 48.
518   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 88, który Sitz im Leben tej wyroczni zbawienia upatruje 
w uroczystościach pokutnych (Klagefeier), ale jest to w najlepszym razie nieweryfikowalny postulat 
(do Klagefeier zob. K. Koenen, Klagelieder, s. 65*-67*). Do tego ponownie słuszna krytyka w H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 340-341.
519   Wynika to z pewnością z treści, którą autor chciał przekazać. Zob. O.H. Steck, Gottesknecht und 
Zion, s. 25.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

201

skorzystano z topiki Psalmów, przede wszystkim skarg i dziękczynienia.
Początek Pieśni (52,13) nawiązuje do 42,1-4 (yDIb.[; hNEhi/!he)520, do prezentacji sługi, 

w czasie której Bóg zapewnił o powodzeniu sługi w poruczonym mu uniwersal-
nym zadaniu (por. 42,4 oraz 49,4b; 53,10b). W początkowej wyroczni znajdujemy 
ponowne zapewnienie, że działalność sługi zakończy się sukcesem. Czasownik lkf 
(hi.) oznacza, z jednej strony, „być mądrym, rozumnym”, „postępować rozsądnie”, 
co z drugiej strony, obejmuje rezultat takiego mądrego działania, czyli powodzenie, 
sukces („odnieść sukces”). W Starym Testamencie powodzenie wynika jednak nie 
tylko z rozsądku człowieka, ale i z Bożej obecności czy posłuszeństwa Bogu, który 
rozstrzyga o losie rozumnego człowieka (Ps 14,2; Prz 16,20-23). Wśród osób, któ-
rzy dzięki mądremu postępowaniu i Bożemu wsparciu cieszyli się powodzeniem, 
byli królowie Dawid (1Sm 18,5.14-15), Salomon (1Krl 2,3) i Hiskijasz (Ezechiasz; 
2Krl 18,7)521. Ponieważ mowa jest o przyszłym powodzeniu sługi (impf.), który 
został już zgładzony (por. 53,8-9), to nie może chodzić o jego mądre postępowanie, 
lecz jedynie o powodzenie sługi522. Zapowiedź przyszłego powodzenia Bożego sługi, 
który zgodnie z 42,1-4 ustanowi na świecie zbawczy porządek, przywodzi na myśl 
Jr 23,5.

Drugi półwiersz mówi nie o powodzeniu misji, lecz powodzeniu samego sługi, 
który zostanie – z pewnością przez Boga – wywyższony. ~wr (q.) użyty w pozytyw-
nym sensie wskazuje na wywyższenie i godność człowieka, jego społeczne uznanie, 
a w przypadku Boga na Jego majestat (Ps 99,2)523. Drugi czasownik afn ni. ma za-
równo zwrotne, jak i pasywne znaczenie (np. o boskim tronie w Iz 6,1)524. Trzecim 

520   Jest to powszechna konstatacja, np. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 208. H.-J. Hermisson, 
„Der Lohn des Knechtes”, s. 284 i przyp. 31, wyciąga z tego faktu wniosek, że opowiedziana historia 
sługi zatoczyła koło oraz że obecna kolejność Pieśni była znana autorowi czwartej z nich. !he (dwa 
razy) pojawia się też w trzeciej Pieśni (50,9).
521   Zob. M. Sæbø, „lkf”, THAT II, kol. 824-828. Słowo to szczególnie chętnie używane jest w literatu-
rze mądrościowej. Związek powodzenia z posłuszeństwem Bogu podkreśla O. Kaiser, Der königliche 
Knecht, s. 89. W Dtiz odnosi się do zrozumienia Bożego działania w świecie (41,20), którego brak 
bałwochwalcom (we wtórnym 44,18; do wtórności perykop poświęconych czcicielom bożków zob. 
już powyżej – w komentarzu do 41,8-13 itd.).
522   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 16; H.-J. Hermisson, Der Lohn des Knechtes, s. 284 i Deu‑
terojesaja 3, s. 346. Zaś J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 264-265 czy U. Berges, Jesaja 49-54, s. 232 i T. Brze-
gowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 510, sądzą, że powodzenia sługi nie można oddzielać od jego 
mądrego postępowania; a K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 497, akcentuje rozsądek sługi wzorowanego 
na Mojżeszu (Pwt 29,8; 32,29; por. też Dn 12,3).
523   W negatywnym sensie oznacza pychę. Czasami występuje paralelnie do hag, hbg i afn – zob. H.-P. 
Stähli, „~wr”, THAT II, kol. 753-761, zwł. kol. 757.
524   Do tego czasownika, używanego w bardzo różnych kontekstach, szerzej w F. Stolz, „afn”, THAT II, 
kol. 109-117, zwł. kol. 114-115. W Iz 2,2.12-14; 6,1; 30,25; 57,7 mowa jest o wyniesionej górze czy 
tronie Bożym, a w Dtiz 40,4 o dolinie. Wprawdzie w Iz 6,1 obok siebie stoją afn i ~wr (zob. O. Kaiser, 
Der königliche Knecht, s. 89), ale doszukiwanie się na tej podstawie związku tych trzech czasowni-
ków z  potrójnym hagios w  Iz  6,3 byłoby spekulacją. Analogicznie trzeba by  ocenić przypuszcze-
nie, że  w  wywyższeniu sługi pobrzmiewa noszenie przez niego win ludzkich (por. afn w  53,4.12; 



3. Pieśni o słudze JHWH

202

paralelnym czasownikiem jest Hbg525. Wywyższenie biedaka jest motywem znanym 
z tradycji hymnicznej (Ps 113)526. Trzykrotne powtórzenie myśli o wywyższeniu 
sługi jest czymś w rodzaju superlatywu, wzmocnionym dodatkowo przez końco-
we daom.. Nie ma językowej możliwości, by jeszcze mocniej wyrazić jego niezwykłe 
wywyższenie527. Sługa zajmie miejsce w bezpośredniej bliskości Boga528. Takiego 
wywyższenia nie da się oderwać od społecznego uznania i godności, która odpo-
wiada jego pozycji nadanej mu przez Boga (42,1). Wywyższenie sługi zapowiadała 
też druga Pieśń (49,5b). Powodzenie misji sługi jest nierozerwalnie złączone z uzna-
niem i wywyższeniem samego sługi529, choć droga do tego prowadzi, co pokazuje 
kolejny wiersz, przez jego poniżenie. 

52,14 najpierw mówi o reakcji „licznych” na cierpienie i poniżenie sługi. Wpraw-
dzie ~mv ma przede wszystkim znaczenie obiektywizujące, oznaczając „być spusto-
szonym”, „odciętym od życia” (Lm 1,4.13), to jednak tutaj został użyty bez wątpienia 
w sensie subiektywnym „drżeć ze strachu”, „być przerażonym, wstrząśniętym”530. 

W  Starym Testamencie powodem takiej reakcji jest spustoszenie, nieszczęście 
(ma wtedy charakter apotropeiczny, jak w Jr 19,8) czy niegodziwość bezbożnego 
(Hi 17,8)531. Jeśli słowo to opisuje nieszczęście, to jest ono z reguły wynikiem Bo-
żej kary (Jr 19,8), tak że jego użycie może sugerować coś takiego i w odniesieniu 
do sługi (por. Iz 53,4b)532. W czwartej Pieśni bezpośrednim powodem przerażenia 
„licznych” jest wygląd sługi. A kim są „liczni”? Przymiotnik (tutaj w pl.) br; odnosi 
się do dużej liczby ludzi bądź licznych grup ludzkich, oznaczając tyle co „duży” 

sugerowane w J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 265). 
525   W odniesieniu do Boga w Ps 113,5; Iz 5,16. Zob. H.-P. Stähli, „Hbg”, THAT I, kol. 394-397 (zwł. 
kol. 396); też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 346. Ich paralelności zaprzecza K. Baltzer, Deute‑
ro-Jesaja, s. 498-502, spekulując o ich związku kolejno z wstąpieniem Mojżesza na górę Nebo, jego 
wyniesieniem przez Boga (poza granicę śmierci) i przebywaniem na wysokości u Boga.
526   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 209.
527   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 346, który dostrzega w tym nawiązanie do wypowiedzi 
o królach (por. Lb 24,7; 1Sm 2,10; 2Krn 32,23); J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 265; U. Berges, Jesaja 49-54, 
s. 233.
528   Za H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 13. O wnie-
bowstąpieniu (zob. J. Lemański. „Sprawisz, abym ożył!” [Ps 71, 20b], s. 224-225) trudno byłoby mó-
wić, gdyż nie ma tu żadnego śladu, żadnej wskazówki, by wywyższenie sługi traktować w tego ro-
dzaju kategoriach przestrzennych (zob. poniższy komentarz do 53,10ag.11a), nie mówiąc już o tym, 
że jest to późniejsze chrześcijańskie pojęcie (zob. „Wniebowstąpienie”, Encyklopedia biblijna, s. 1346; 
S. Haręzga, „Wniebowstąpienie, wniebowzięcie Pańskie”: I. Biblia, EK 20, kol. 816-817).
529   Zob. H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 284, dla którego oba aspekty powodzenia – 
wypełnienie zadania i uznanie dla sługi – są właściwie jednym i tym samym; O.H. Steck, Gottesknecht 
und Zion, s. 27, który jednocześnie zaznacza, że pierwszorzędne znaczenie ma wypełnienie zadania. 
Wg O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 90. wywyższenie sługi wyznacza centralny temat całej Pieśni.
530   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 209.
531   Zob. F. Stolz, „~mv”, THAT II, kol. 970-974, zwł. kol. 971-972. W Dtiz czasownik pojawia się też 
w 54,1.3; 49,8.19 (i 61,4) w znaczeniu obiektywnym.
532   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 347; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 235.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

203

(np. naród, jak w Rdz 50,20). Czasami wręcz jego znaczenie zbliża się do „wszy-
scy”533. W skargach może określać przeciwników psalmisty (Ps 31,14; 55,19; 56,3)534. 
Sformułowanie „jak...tak” (rv,a]K; z drugim !Ke w w.15)535 sugeruje, że „liczni” nie 
są tożsami z „licznymi narodami” i „królami” z w.15536, choć posłużenie się tym sa-
mym przymiotnikiem zdaje się wskazywać, że reakcja czy postawa tych dwóch grup 
jest ze sobą w jakiś sposób powiązana537. Alternatywnie można by w w.14 i w.15 do-
szukiwać się odmiennych reakcji jednej i tej samej grupy w różnym czasie: wzdra-
ganie z powodu nieszczęścia i zaskoczenie z wywyższenia sługi538. Jednak 53,12bβ 
pokazuje, że „liczni”, których grzechy poniósł sługa, muszą być tożsami z „my” 
ze środkowego wyznania (53,4a.6a; też 53,8b), a to wyznanie win trzeba przypisać 
Izraelitom lub jakiejś grupie Izraelitów, zarówno z powodu sposobu formułowania 
wyznania własnych win, odkrycia w losie sługi planu JHWH (por. 53,1b.6b.10a), 
jak i różnicy pomiędzy 52,15 i 53,1539. Mogliby nimi być wygnańcy540, zwłaszcza jeśli 
uwzględni się kontekst Dtiz, ewentualnie szerzej, społeczność izraelska nieograni-
czająca się tylko do wygnańców. Wprawdzie można by doszukiwać się w „licznych” 
jakiejś węższej grupy wśród wygnańców541, np. pobożnej „reszty”, ale w Pieśni brak 
jakiegokolwiek punktu zaczepienia dla takiej identyfikacji. 

Powodem przerażenia jest wygląd zmasakrowanego sługi. Rzeczownik tx;v.mi 

533   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s.  18. Forma pl. masc. poza czwartą Pieśnią pojawia się 
w Dtiz jeszcze tylko w 54,1 (zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 234-235).
534   Zob. Th. Hartmann, „br;”, THAT II, kol. 715-726, zwł. kol. 719-720.
535   Do nieco odmiennej funkcji dwóch !Ke zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 317 i 347.
536   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 18, zdaniem którego chodzi o różne reakcje rożnych grup 
w różnym czasie. 
537   Por. Iz 49,5-6, w którym los dwóch grup – Izraela i narodów – też jest ze sobą nierozerwalnie 
spleciony.
538   Tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 209; J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 193-194; po-
dobnie R.F. Melugin, The Formation of Isaiah 40-55, s. 167 (i przyp. 74), który na podstawie związków 
52,15 z 53,1-2 twierdzi, że narody są mówcą „my” w środkowej części (ale zob. poniższy komentarz 
do 53,1); praktycznie tak samo R. Albertz, Die Exilszeit, s. 318. 
539   Do  wymienionych tutaj argumentów zob. poniższą analizę poszczególnych wierszy tej Pieśni. 
„Liczni” w nowszych opracowaniach są najczęściej utożsamiani z Izraelitami, np. O.H. Steck, Gotte‑
sknecht und Zion, s. 26; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 267; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im 
deuterojesajanischen Kontext”, s. 13 i Deuterojesaja 3, s. 347; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 234; H. Wit-
czyk, Pascha Jezusa odpowiedzią Boga na  grzechy świata, s.  153-157 (używa też określenia sługa 
Izrael); B. Janowski, „Er trug unsere Sünden. Jes 53 und die Dramatik der Stellvertretung“, w: Der 
leidende Gottesknecht, s. 37: realny Izrael, który izoluje się w potrzebie od sługi. Zaś G. Fohrer, Das 
Buch Jesaja 3, s. 161-162, uważa określenie „liczni” za nieostre i obejmujące ludzkość, tj. Izraelitów 
i narody, z królami na czele. Wśród publikacji z XXI wieku, w których utożsamia się narody i królów 
z „licznymi”, można wymienić R. Albertz, Die Exilszeit, s. 318; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 
40-66, s. 512.
540   Tak E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 18.
541   Na przykład J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 349-350, na podstawie przedimka w 53,11 skłania się 
ku temu, by widzieć w nich uczniów sługi. 



3. Pieśni o słudze JHWH

204

opisuje wyniszczenie sługi542, przez co już nawet nie przypomina człowieka (vyIa + !mi 
i paralelne ~d"a' ynEB.mi, do którego por. Ps 45,3). Być może sługa został poddany tortu-
rom lub straszliwie pobity. Osią początkowej wyroczni Bożej jest jaskrawy kontrast 
pomiędzy skrajnym cierpieniem sługi i  jego absolutnym wywyższeniem543. Cały 
opis nieludzkiego wyglądu (ha,r>m;), kształtu czy postaci (ra;To) sługi został zbudowany 
chiastycznie544. Oba wspomniane rzeczowniki wywodzą się z rdzenia har. Piękny 
wygląd był kojarzony z Bożym błogosławieństwem (Rdz 39,6; 1Sm 16,12.18), tak 
że odrażający jawi się jako dowód braku błogosławieństwa, bycia przeklętym (zob. 
też Iz 53,2)545. 

Jeśli powyżej przyjęta korekta w 52,15 jest słuszna546, to mamy do czynienia 
z  reakcją narodów na  los sługi. Czasownik zgr wskazuje na wzburzone emocje 
związane z gniewem (Iz 28,21), żalem czy smutkiem (2Sm 19,1) lub zdziwieniem 
(Iz 14,9)547. Liczne narody będą do głębi poruszone. Gramatycznie (!Ke...rv,a]K) i rze-
czowo reakcja narodów jest powiązana z reakcją Izraelitów z w.14a, na co wskazuje 
też dwukrotne wyl'[' (w.14[korekta] i 15)548. Łączy je też przymiotnik ~yBir:. ~yIAG, na-
rody w poprzednich Pieśniach (42,1; 49,6) są odbiorcami zbawczego rozporządze-
nia Boga, wprowadzającego je w sferę Bożego zbawienia, którego pośrednikiem 
jest sługa(-prorok). O ile jednak w.14 mówi o przeszłej reakcji „licznych” (pf.), 
to w.15 o przyszłej narodów i królów (impf.). Królowie w Dtiz nie są wielkością 
pozytywną, stoją na czele wrogów (45,1, gdzie są przeciwnikami Cyrusa) oraz mają 
ukorzyć się i usługiwać Jerozolimie (49,23)549. Wyrażenie „zamknąć usta” w Biblii 

542   Zob. D. Vetter, „txv”, THAT II, kol. 891-894, tu kol. 894.
543   Zob. G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 161-162 i in.
544   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 350.
545   Zob. D. Vetter, „har”, THAT II, kol. 692-701, zwł. kol. 701. Por. też Iz 11,3, według którego przy-
szły władca nie będzie sądził, kierując się wyglądem czy pozorami.
546   Gdyby jednak 52,15aa odczytywać zgodnie z TM, to spryskanie mogłoby oznaczać oczyszcze-
nie (wodą – por. Lb 8,7; 19,18-21; czy specjalną miksturą w przypadku „trądu” – por. Kpł 14,7.51; 
do tego zob. L. Milgrom, P.D. Wright, „hz"n"”, TWAT V, kol. 322-326, zwł. kol. 323-325). Stąd O. Kaiser, 
Der königliche Knecht, s. 91, sądzi, że chodzić może o odkupieńcze działanie cierpienia sługi (podob-
nie T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 512-513). Wątpliwe jednak, czy taka interpretacja 
mieści się nawet w przenośnym rozumieniu skrapiania jakimś płynem. Nie dziwi więc, że K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 504, nie łączy tej linii z kapłańskim rytem oczyszczenia, a kojarzy ze znanym dzi-
siaj na Bliskim Wschodzie gestem pozdrawiania wodą różaną. Niewymienienie środka oczyszczenia 
U. Berges, Jesaja 49-54, s. 237, uważa za dowód metaforycznego użycia czasownika – sługa (wygnań-
cy) ma kapłańskie zadanie oczyszczenia narodów, metaforycznie odpowiadające rytowi oczyszczenia 
wodą z Lb 19,17-21. Jednak Pieśni o słudze JHWH nie sugerują żadnych jego kapłańskich aktywności 
(co dotyczy także tory sługi w 42,4 – zob. powyższy komentarz do tego wiersza). Wszelkie próby 
„ratowania” TM prowadzą nieuchronnie do bardzo wątpliwych interpretacji (do dalszych zob. H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 351).
547   W sensie fizycznym czasownik może opisywać drżenie ziemi w czasie trzęsienia (Am 8,8) czy 
dotkliwe uciemiężenie (Iz  14,3) ze  strony wrogich niegodziwców i  władców (por.  Iz  14,5) – zob. 
J. Slawik, Hiob przed Bogiem, s. 71.
548   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 271.
549   Pojawiają się jeszcze we  wtórnym 49,7, zgodnie z  którym królowe ze  względu na  JHWH 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

205

Hebrajskiej pojawia się jeszcze w Ps 107,42 i Hi 5,16, w obu podmiotem jest hl'w>[;, 
zło, niegodziwość, które musi zamilknąć wobec ocalenia wyzyskiwanych biedaków. 
Stąd wcale nie musi oznaczać powstrzymania się od mobbingu i szyderstwa550, lecz 
akceptację dla czegoś nieoczekiwanego i szacunek (por. Hi 29,9)551. Uzasadnienie 
w w.15b (yKi)552 pokazuje, co ma być powodem takiej reakcji. Narody i ich władcy 
zobaczą, przekonają się i dotrze do nich prawda o tym, o czym nie mogli usłyszeć. 
Czasownik rps, który w pi. (koniugacjach intensywnych) oznacza „opowiadać”, 
„relacjonować”, używany jest m.in. wtedy, gdy opowiada się o wielkich czynach 
Bożych (głównie w Ps, z których wiele to skargi i dziękczynienia: 9,2.15; 22,23; 
26,7; 73,28; 78,4; 107,22)553. Skoro nikt nie opowiadał, to nie mogli usłyszeć554. 
Zwraca uwagę szyk zdań w w.15b, gdyż wpierw mowa jest o wcześniejszym braku 
orientacji co do losu sługi spowodowanym tym, że nie byli, a może nie chcieli 
być odbiorcami prorockiego zwiastowania o słudze, o którym można przeczytać 
w pierwszych trzech Pieśniach o słudze Pana (por. zwł. 49,1). W każdym razie nie 
dotarło ono do nich. Ale w końcu ujrzą, przekonają się na własne oczy, i zrozumieją, 
czyli przyjmą i wezmą pod uwagę (!yb w hitpol.; zob. 43,10 czy 43,18, gdzie stoi 
paralelnie do rkz)555. Oglądanie stoi więc w swego rodzaju opozycji do słuchania556. 
Wprawdzie w w.15b posłużono się pf., ale zdanie/a yKi trzeba rozumieć w powiąza-
niu z impf. w w.15a, tj. odnosić do przyszłości557. Jeśli tak, to powodem musi być 
to, co ujrzą, a więc przyszłe zdarzenie, które rozegra się na oczach narodów558. 
W ramach początkowej wyroczni (52,13-15) może to być tylko wywyższeniu sługi, 

z  szacunkiem odnoszą się do  wcześniej wzgardzonego sługi (Izraela – zob. poniższy komentarz 
do tego wiersza). Poza tym %l,m, jest w Dtiz tytułem Boga Izraela (41,21; 43,15; 44,6).
550   O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 91-93, rozumie go w kontraście do wyśmiewania cierpiącego 
(por. Iz 57,4) jako zamknięcie ust tych, którzy wpierw szydzili z cierpiącego sługi. Jednocześnie gest 
ten ma być tożsamy z proskinezą przed Bogiem.
551   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 273-274 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 352. Wg K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 503 (zob. też przyp. 74), zamknięcie ust to oddanie słudze czci, która normalnie 
przypadałaby perskiemu władcy. Por. też nieotwieranie ust przez sługę w 53,7 jako przyjęcie swojego 
losu bez skargi (zob. poniższy komentarz do tego wiersza). 
552   yKi z pewnością wprowadza tutaj uzasadnienie – zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 275; H.-J. Hermis-
son, Deuterojesaja 3, s. 350.
553   Zob. J. Kühlewein, „rp,se”, THAT II, kol. 162-173, zwł. kol. 165.168-169.
554   Nie wiadomo, dlaczego paralelny [mv w kontekście całej Iz miałby nawiązywać do niepowodze-
nia misji Izajasza z 6,9, jak chciałby K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 504. 
555   Zob. H.H. Schmid, „!yb”, THAT I, kol. 305-308, zwł. kol. 305-306.
556   Różnicę pomiędzy słuchaniem i widzeniem słusznie podkreślają H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 
3, s. 353 i U. Berges, Jesaja 49-54, s. 38. 
557   Zob. też powyższą uwagę do tłumaczenia. Pomimo tłumaczenia w czasie przyszłym J.L. Koole, 
Isaiah III. 2, s.  274, podkreśla aspekt „teraz”. Wprawdzie impf. mógłby się gramatycznie odnosić 
do teraźniejszości, ale treściowo trzeba myśleć o (bliskiej) przyszłości, bo z całej Pieśni wynika raczej, 
że powodzenie i wywyższenie sługi jeszcze nie miało miejsca (do tego zob. poniżej).
558   Zob. H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes“, s. 285.



3. Pieśni o słudze JHWH

206

i to po jego straszliwym cierpieniu, a tym samym całkowicie nieprzewidywalne559. 
Królowie zamilkną w geście akceptacji i szacunku, dlatego że staną się świadkami 
Bożego wywyższenia prześladowanego sługi. O ile reakcja „licznych”, wygnańców 
odnosiła się do cierpienia sługi, to narody zareagują dopiero na jego wywyższenie560.

53,1 rozpoczyna środkowe wyznanie, a otwiera je pytanie retoryczne, treścio-
wo powiązane z końcem poprzedzającej wyroczni JHWH ([mv)561. O ile jednak 
narody nie słyszały o słudze, to pytanie w tym wierszu jest konstatacją braku wiary 
w to, co usłyszeliśmy. Wyznający „my” w żaden sposób nie mogą być więc tożsami 
z narodami562. !ma hi. używany jest przede wszystkim w znaczeniu subiektywnym 
dla ufności czy uważania czegoś za prawdziwe, a gdy łączy się z przyimkiem l, 
oznacza zaufanie do osoby, ewentualnie innego obiektu. W kontekście religijnym 
pojawia się w wyroczniach zbawienia i w skargach (np. Ps 27,13; 116,10). W hi. 
czasownik występuje w Dtiz jeszcze w 43,10563. Ponieważ przedmiotem zaufania 
jest to, co dane było wyznającym („my”) usłyszeć (h['Wmv.)564, „nasza” wiara powinna 
być przekonaniem o prawdziwości, spolegliwości przesłania, czego nie należy roz-
patrywać w odrywaniu od Bożego działania („ramieniu JHWH”). Zawiera w sobie 
również ufność pokładaną w Bogu. Pytanie retoryczne łączy w sobie emfatyczną 
negację – nikt nie wierzył565 – ze zdziwieniem. Paralelny stych pokazuje, co było 
treścią tego przesłania. [;Arz> w sensie przenośnym oznacza „siłę”, „moc”, może być 
antropomorficznym określeniem zbawiającej lub karzącej mocy Boga. W Dtiz wiąże 
się ze zbawczym czynem Boga w stworzeniu i historii (51,9-10; 52,10)566, jest więc 
metaforą dla zbawczego działania Boga567. W Biblii Hebrajskiej rzadko podmiotem 
czasownika hlg jest Bóg (1Sm 9,15), zasadniczo nie występuje w opisach teofanii, 
co najwyżej w refleksjach o teofanii (Rdz 35,7; 1Sm 2,27). Bóg objawia swoje sło-

559   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 18; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deute-
rojesajanischen Kontext”, s. 13 i Deuterojesaja 3, s. 352-353 i wielu innych, np. G. Fohrer, Das Buch 
Jesaja 3, s. 162 czy C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 209.
560   Rację ma O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 27, dla którego związek pomiędzy Izraelem i na-
rodami jest tutaj nieoczywisty, i to pomimo językowych związków pomiędzy w.14 i 15.
561   Wg O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 27, jest przejściem od wyroczni do wyznania. Jeszcze 
mocniej płynność takiego przejścia podkreśla C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 210.
562   Co postulują O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 93-94; J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, 
s. 192 przyp. 59 i in. – zob. już powyżej. Do tego także zasadna krytyka w E. Kutsch, Sein Leiden und 
Tod, s. 19. W tym nic nie zmieniłoby odmienne tłumaczenie Wnte['muv. jako „wieść nasza” (zob. uwagę 
do powyższego przekładu), bo również zakładałoby wiedzę o losie sługi i jego zwiastowaniu.
563   W pierwotnym, konkretnym sensie czasownik ten oznacza „być pewnym, spokojnym (cichym)”; 
por. też Ha 2,(2-)4. Zob. powyższy komentarz do 43,10 i H. Wildberger, „!ma”, THAT I, kol. 187-193. 
564   Zob. powyższy przypis do tłumaczenia i H. Schult, „[mv”, THAT II, kol. 974-982, tu kol. 975.
565   „Nikt” to oczywista odpowiedź na pierwsze z pytań w tym wierszu – zob. J. Goldingay, D. Payne, 
A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 297 czy H.-J. Hermisson, Deute‑
rojesaja 3, s. 355; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 238.
566   Zob. A.S. van der Woude, „[;Arz>”, THAT I, kol. 522-524.
567   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 95. Akty Bożej mocy zarówno w czwartej Pieśni, jak 
i w pozostałych tekstach Dtiz przynoszą Izraelowi zbawienie (jeszcze w 51,5 i 48,14; 40,10-11).



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

207

wo (1Sm 3,7.21; 2Sm 7,27) czy zamiary (Am 3,7), swoje przykazania i obietnice 
(Pwt 29,28), swoje cudowne działanie w historii (Iz 40,5; 56,1), otwiera oczy wi-
zjonera na coś, czego wcześniej nie dostrzegał (Lb 24,4.16)568. W ni. dla objawienia 
słowa prorockiego pojawia się w Iz 22,14569. Zasłyszana wiadomość stoi paralelnie 
(chiazm) do mocy działającego Boga, a pytanie: „Wobec kogo?/Na kim?” paralelnie 
do pytania o to, czy ktoś zaufał przesłaniu. Ale do kogo odnosi się ymi‑l[;: tak jak 
początkowe pytanie do „nas” czy do sługi? Objawienie miało postać słowa czy też 
zbawczego działania „ramienia JHWH”? I wreszcie, co jest treścią wieści, która 
do nas dotarła? Ponieważ pytania zostały sformułowane w pf., dotyczą najpewniej 
tego, co się dokonało. Ponieważ pytania te pojawiają zaraz po 52,13-15, wszystko 
wskazuje na to, że przesłanie jest identyczne właśnie z tą wyroczną JHWH570. Jeśli 
brać pod uwagę kontekst poprzednich Pieśni o słudze JHWH, to mogłoby chodzić 
również o misję, którą do wypełnienia miał sługa (42,1-4; 49,5-6), i jej powodzenie 
pomimo wszelkich przeszkód (49,4; 50,6-9). Odpowiedzi na pozostałe pytania za-
leżą od tego, jak ujmie się paralelizm. Dwukrotne pytanie retoryczne i chiastyczna 
budowała sugerowałaby w pierwszym rzędzie, że jest to paralelizm synonimiczny571. 
Wtedy oba pytania byłyby skierowane do „nas”, a objawienie miałoby postać słowa, 
którego treścią przesłania byłaby potęga działającego Boga („ramię JHWH”)572, 
tj. Boża zbawcza aktywność. Pomijając niepewność co do znaczenia przyimka l[; 
w drugim z pytań , bo adresat objawienia jest w zasadzie zawsze wskazywany za po-
mocą przyimka lae573, domyślna odpowiedź nie mogłaby brzmieć jak w przypadku 
pierwszego pytania: „Nikt” („ramię JHWH”, Boże działanie pozostawałoby niezna-
ne). Nie są to zatem pytania synonimiczne574, lecz wzajemnie się uzupełniają. Stąd 

568   Zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 14 i C. We-
stermann, R. Albertz, „hlg”, THAT I, kol. 418-426, którzy uważają, że pojęcie to ma pochodzić z opi-
sów wizji wizjonerów, takich jak Bileam, a dla prorockiego otrzymania słowa ma występować tylko 
we wtórnych refleksjach o nich.
569   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 357.
570   Tak O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 24 (treścią nie mogą być słowa z kolejnych wierszy, 
wyznania, które bazuje na przesłaniu wyroczni JHWH); H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht 
im deuterojesajanischen Kontext”, s. 14 i Deuterojesaja 3, s. 357. Inaczej E. Kutsch, Sein Leiden und 
Tod, s. 19, który wiąże je z przesłaniem od w.4; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Com‑
mentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 297, dla których treścią wiadomości jest przesłanie z 53,1-11aa; 
podobnie J.L.  Koole, Isaiah III. 2, s.  276-277, włączając w  to  też przesłanie z  poprzednich Pieśni 
o słudze Pana, tj. poniżeniu i wywyższeniu sługi.
571   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 277.
572   Tak E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 19; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 163, dla którego ramię 
Boże to tajemnicze i potężne działanie Boga w świecie narodów. 
573   Zamienne użycie tych przyimków nie jest rzadkością w Biblii Hebrajskiej, a wiązane jest z póź-
niejszą fazą rozwoju języka hebrajskiego (zob. HAHAT, s.  964-965). Jednak wg H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 3, s. 356 przyp. 62, w Dtiz nie mamy do czynienia z takim fenomenem, oba przyimki 
zawsze różnią się znaczeniowo; za nim też U. Berges, Jesaja 49-54, s. 238.
574   Paralelizm syntetyczny (tak też U. Berges, Jesaja 49-54, s. 238) z chiazmem nie jest oczywiście 
wyjątkowy, co dotyczy równie Dtiz – zob. powyżej omawiane 44,26a czy 43,10a.



3. Pieśni o słudze JHWH

208

obiektem działania Bożego ramienia jest najprawdopodobniej sługa, na nim zostało 
objawione, tak że Boże działanie na rzecz sługi jest treścią przesłania o słudze575. 
Taka interpretacja także idealnie wpisuje się w kontekst Pieśni. 

A kim są wyznający „my”? Jak już zauważono powyżej, są oni tożsami z „liczny-
mi”576, tj. Izraelem, przy czym otwarta jest jeszcze kwestia, czy „my” jest identyczne 
z Izraelem jako takim, przede wszystkim z wygnańcami (w Dtiz Izrael/Jakub jest 
w pierwszym rzędzie określeniem wygnańców)577, czy też może z jakąś grupą we-
wnątrz Izraela/wśród wygnańców, taką jak uczniowie proroccy, zwolennicy sługi 
JHWH. W tekście samej Pieśni „liczni” i „my” to ta sama grupa, nigdzie nie zasygna-
lizowano jej wewnętrznego zróżnicowania. Nie zmienia to jednak faktu, że domyśl-
ny i rzeczywisty autor wyznania nie musi się pokrywać z dochodzącym do głosu 
„my”, tj. autorem explicite. „My” może przemawiać w imieniu Izraela (por. „nasze 
choroby”, „nasze winy” czy „nasze zbawienie” z 53,4-6), będąc jednostką czy repre-
zentantem grupy, która zrozumiała i przyjęła Boży zamiar wobec sługi578.

Począwszy od 53,2, „my” opowiada o losie sługi. Stojące na początku impf. cons. 
wiąże to wyznanie z poprzedzającym wierszem, chce być wyznaniem o Bożym dzia-
łaniu wobec sługi, zgodnym z tym, co było „nam” zwiastowane, czyli w świetle Bożej 
wyroczni o słudze. Rzeczownik qnEAy oznaczający „niemowlę, dziecko” (por. Iz 11,8) 
tylko tutaj w  Starym Testamencie pojawia się w  znaczeniu „pęd”, dla którego 
używa się poza tym zawsze formy fem. tq,n<Ay579. Paralelnym słowem jest „korzeń” 
(por. Iz 11,1.10 oraz 5,24; 14,29-30; 37,31), który został użyty prawdopodobnie 

575   Zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 14 (treścią 
wiadomości jest to, że nad tą pożałowania godną postacią objawiło się „ramię JHWH”, tj. Bóg działał 
na nim) i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 356-357.
576   Obie grupy różnicują L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 219-220, który jednak zauważa 
wiele podobieństw między nimi (nie wiadomo natomiast, jak postrzega relację „licznych” z  w.14 
do „licznych narodów w w.15); U. Berges, „Hören und Sehen”, w: Biblische Anthropologie, s. 270-276 
(zwł. s.  274), który sądzi, że  „my” to  część „licznych”, całości ludu Bożego, a  ściślej grupa, której 
sługa po powrocie do Jerozolimy zwiastował pokój i ocalenie (52,7), co spotkało się z odrzuceniem 
przez „licznych” (50,4nn; 52,14). U. Berges zakłada też kolektywny wymiar sługi, a ściślej na pod-
stawie konstelatywnej antropologii B. Janowskiego jedność wymiaru jednostkowego i społecznego 
sługi (por. 43,10a[TM], gdzie sługa ma być nie inną osobą, a  jedynie drugim określeniem świad-
ków). Na wygnaniu babilońskim sługa Jakub/Izrael poniósł winy pobitych i wzgardzonych narodów. 
Co więcej, „my” miałoby odpowiadać uczniom Izajasza z Iz 8,16-18 jako części z „licznych”, którzy 
pokonali zatwardzenie serca (z Iz 6). Swobodna interpretacja tekstów, połączona ze swobodnym łą-
czeniem ze sobą dosyć odległych wypowiedzi na podstawie spokrewnionych słów czy wyobrażeń nie 
może nie zaskakiwać.
577   I być może diaspory (por. 41,9); do tego zob. powyżej.
578   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 355-356, który odwołując się do teorii aktów mowy, 
w tej Pieśni odnajduje ucznia sługi (ucznia proroka Deuteroizajasza), który wraz z innymi zabiera 
głos; J.L.  Koole, Isaiah III. 2, s.  276, wedlug którego prorok najprawdopodobniej identyfikuje się 
z grzesznym ludem (podobnie T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 513, odwołując się 
przy tym w niezrozumiały sposób do kategorii pluralis maiestaticus).
579   Zob. HAL; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume 
II, s. 299; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 359.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

209

metonimicznie dla całej rośliny. A jak pokazuje Iz 11,10, może odnosić się do po-
tomstwa580. Sucha ziemia bywa metaforą dla nieprzyjaznych, grożących śmiercią 
warunków życia (Ps 63,2; Jr 2,6; Ez 19,13)581. Czasownik hl[ (q.) nieraz pojawia 
się dla rośnięcia czy wyrastania roślin (Iz 5,6; 55,13), ale nigdzie więcej w meta-
forycznym sformułowaniu dla ludzkiego potomstwa582. Obrazy pędu i korzenia 
bynajmniej nie muszą wskazywać na pochodzenie sługi z  trudnych warunków 
życiowych czy z nic nieznaczących warstw społecznych583. Raczej odmalowują 
niezwykle trudne warunki życia, być może wręcz zagrażające jego egzystencji584, 
co zdaje się potwierdzać druga część wiersza (w.2b). Szczególnie niejasne jest wyn"p'l.585. 
Jeśli suf. miałby się odnosić do Boga („przed Bogiem”)586, to nie wiadomo, co takie 
wyrażenie przyimkowe, i to w ramach roślinnej metaforyki, miałoby oznaczać? 
Bożą, chroniącą opiekę587? Takiej interpretacji przeczy zarówno metaforyka („sucha 
ziemia”), jak i dalszy ciąg wyznania o słudze samotnie zmagającym się ze swym 
cierpieniem i prześladowaniami aż do strasznego końca (por. 53,7-8). Wyrażenie 
to musiałoby raczej oznaczać podporządkowanie się Bogu, który obciążył go wi-
nami ludu Bożego588. Jeśli suf. odnosi się do sługi, to czy mógłby oznaczać wyobco-
wanie, osamotnienie sługi? Biorąc pod uwagę jego żałosny wygląd, życie w skrajnie 
trudnych okolicznościach nie byłoby to niczym zaskakującym589. Taka interpretacja 
budzi wprawdzie wątpliwości językowe, ale powiązanie podmiotu z suf. takiego 

580   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 359-360, który przywołuje też znaczenie tego rdzenia 
w języku ugaryckim („odrośl”, „potomstwo”).
581   Odwrotnością tego obrazu jest obfitość wody gwarantująca bujny wzrost roślin (jak w Iz 44,4) – 
zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 360. Przygnębiającą siłę użytej metaforyki uwypuklają przy-
kłady przeciwstawnych wyobrażeń w Starym Testamencie: Oz 14,6-7 (por. też Hi 14,7-9; Iz 41,18). 
Z kolei U. Berges, Jesaja 49-54, s. 241, uważa, że jest nawiązaniem do życia na wygnaniu (Ez 19,13).
582   Także dla potomstwa zwierząt, a konkretnie lwów w Ez 19,3 (metafora młodego lwa) czy w od-
niesieniu do Judy w Rdz 49,9. Za H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 360 i przyp. 68.
583   G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 163, pisze o prostym czy biednym pochodzeniu sługi. Podobnie 
jeszcze H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 14. Zaś wią-
zanie pochodzenia sługi z królem z rodu Dawidowego w oparciu Iz 11,1.10 (zob. J.L. Koole, Isaiah III. 
2, s. 281) jest niczym innym jak wsteczną chrześcijańską projekcją, która oba teksty zinterpretowała 
mesjanistycznie. W metaforyce 53,2 rodzina nie odgrywa żadnej roli (zob. słuszna krytyka w H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 360).
584   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 210-211, odnosi to do całego życia sługi; H.-J. Hermis-
son, Deuterojesaja 3, s. 359-360. Motyw miałby mieć paralelę w skardze znanej z literatury babiloń-
skiej (tak C. Westermann za C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 220-221), ale 
przytaczany tekst łączy jedynie obraz zamierającego życia roślin z powodu braku wody (czy korzenia, 
który jest wyrywany).
585   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
586   Tak K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 512-513 czy U. Berges, Jesaja 49-54, s. 240.
587   Zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 299. Czy przywołanie Kpł 1-16, gdzie 49 razy występuje wyrażenie „przed JHWH”, Oz 6,2 itd. może 
usprawiedliwiać interpretację niedającą się pogodzić z najbliższym kontekstem?
588   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 280. 
589   Tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 210; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 220 i in.



3. Pieśni o słudze JHWH

210

wyrażenia przyimkowego jest możliwe (por. 1Sm 5,3-4)590. Przypuszczalnie sygna-
lizuje wcześniejsze dystansowanie się wyznającego „my” wobec sługi.

Z nieszczęsną egzystencją sługi koresponduje jego nieznaczący wygląd, który 
został opisany za pomocą trzech rzeczowników z przeczeniem: ha'r>m; i ra;To (jak 
w 52,14, ale w odwrotnej, chiastycznej kolejności) oraz rd'h'. Są one właściwie syno-
nimiczne. Ostatni z nich w odniesieniu do ludzi oznacza tyle co „piękno”, „uroda” 
(Ps 8,6), z reguły jest atrybutem króla (Ps 21,6; 45,4.5; Prz 14,28)591. Z przecze-
niem wskazuje na brzydotę, poniżenie i niski status społeczny sługi, które mogą 
być kojarzone z brakiem Bożego błogosławieństwa oraz podkreślać niezdolność 
do pełnienia przywódczej roli (w przeciwieństwie do Józefa w Rdz 39,6 czy Dawida 
w 1Sm 16,18)592. Potrójne określenie godnego pożałowania wyglądu sługi ma sens 
superlatywny. Nawiązuje terminologicznie i rzeczowo do 52,14 oraz stoi w opo-
zycji do ostatecznego wywyższenia (również opisanego trzema pojęciami) sługi 
w 52,13b593, a pośrednio także do królewskiej godności sługi z pierwszej Pieśni594. 
Opis nieznaczącego wyglądu sługi nie jest konkretny, lecz stereotypowy, wyrażony 
za pomocą negacji typowych sformułowań595. Trudno się więc dziwić, że go nie za-
uważano (har) i nie ceniono (dmx, który wiąże się z oceną przedmiotu)596, co oznacza 
społeczną izolację sługi (por. też kolejny wiersz). 

Na początku i przy końcu 53,3 stoi hzb (ni.), który zdaje się być związany ze skar-
gą (Ps 119,141; w q. w Ps 22,7.25 itp.)597, a oznacza niechęć czy niską ocenę, pogardę 
wobec osób pokrzywdzonych czy stojących na dole drabiny społecznej (Ps 22,25), 
ale również wobec sprawiedliwego (Ps 22,7) lub uważanego za grzesznika (cierpiący 
Hiob w Hi 12,5)598. Tak samo jak przymiotnik ldex' wyraża skrajnie negatywny sto-
sunek ludzi do sługi, jego izolację społeczną (użycie !mi przywodzi na myśl 52,14). 

590   Zob. przede wszystkim H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 358, który uważa ją za nieprawdopo-
dobną. Jednak przywołany przez niego 1Sm 5,3-4 pokazuje, że taka konstrukcja językowa nie może 
uchodzić za błędną.
591   Rzeczownik ten pojawia się w opozycji do zniszczenia, upadku i może też wskazywać na „wspa-
niałość” natury, miasta czy vd,qo (Ps 29,2) oraz Bożego „majestatu” (Iz 35,2) czy królewskiej godności 
Boga (Ps 96,6) – zob. G. Wehmeier, D. Vetter, „rd'h'”, THAT I, kol. 469-472; H.-J. Hermisson, Deute‑
rojesaja 3, s. 361-362.
592   Zob. powyższy komentarz do 52,14 i C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 211.
593   Zob. komentarze, np. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-
55 Volume II, s. 300; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 282; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 361.
594   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 98-99; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical 
Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 300.
595   Co podkreśla H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 14, 
oceniając, że w 53,2-4 mamy do czynienia z topiką skargi, niepozwalającą na indywidualne, biogra-
ficzne ujęcia. 
596   Do tego pojęcia zob. E. Gerstenberger, „dmx”, THAT I, kol. 579-581, zwł. kol. 580. 
597   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 211. Czasownik ten w Dtiz pojawia się jeszcze jedynie 
(we wtórnym) 49,7.
598   Zob. M. Görg, „hz"B'”, TWAT I, kol. 580-585.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

211

Bardzo rzadki pl. ~yviyai (jeszcze tylko w Ps 141,4; Prz 8,4)599 obok vyai w kolejnym 
półwierszu (w chiastycznej pozycji) dobitnie pokazuje, że wiersz opisuje nie Boży, 
lecz ludzki stosunek do człowieka – sługi dotkniętego cierpieniem. Co więcej, wroga 
postawa wobec sługi zdaje się nie ograniczać jedynie do wyznających „nas”600. bAak.m;, 
który pojawia się w skargach (m.in. w opisach niedoli Ps 38,18; por. też Lm 1,12.18; 
Ps 69,27)601, oznacza nie tylko cierpienia fizyczne, w tym spowodowane uciskiem 
ze strony ludzi (Wj 3,7), ale też psychiczne (Koh 1,18; 2,23). Cierpienia bywały 
postrzegane za karę dla niegodziwca (Ps 32,10; por. też Ps 38,18, gdzie skarga łączy 
się z wyznaniem winy)602. Podobnie ylix\, wywodzący się z rdzenia hlx, „być słabym”, 
odnosi się najczęściej do fizycznej słabości (ludzi i zwierząt), wywołanej chorobą, 
ranami (2Krl 1,2), a czasami do cierpienia psychicznego (Koh 5,16; 6,2). Choć 
najczęściej jest tłumaczony jako „choroba”, to ma dużo ogólniejsze znaczenie. Cier-
pienie takie może być wynikiem Bożego przekleństwa, Bożej kary (Pwt 28,59.61; 
29,21; Iz 1,5)603. Oba pojęcia nie ograniczają się zatem do cierpienia fizycznego. 
Prawdopodobnie ponownie mamy do czynienia z toposem skarg604. Są to ogól-
ne określenia, które nie wskazują na konkretne cierpienie sługi czy jakąś fizyczną 
chorobę. Z cierpienia postrzeganego jako Boża kara (por. Hi 5,18)605, a nawet jako 
coś wręcz zaraźliwego, wynika wyobcowanie sługi, unikanie go przez ludzi. Cza-
sownik rts pojawił się w pozytywnym sensie w Iz 49,2, jak i negatywnym w 50,6 
(dopełnieniem jest ~ynIP')606. Sługa nie chronił swego oblicza przed prześladowaniami, 
a teraz okazuje się, że ludzie odwracali się od sługi w geście odrzucenia, niechęci 
czy wręcz obrzydzenia (por. 52,14)607. Wprawdzie gramatycznie Bóg mógłby być 
tym, który ukrywa oblicze przed sługą, ale byłoby to tożsame z Bożym gniewem 
(por. Iz 54,8)608. Natomiast sługa jest Bożym narzędziem (53,10b; por. też pierwsza 

599   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 283, który w dźwięku i odnajduje melancholijny ton.
600   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 241-242.
601   Rdzeń bak oznacza słabnięcie ludzkiej siły życiowej prowadzące do śmierci – zob. L. Stachowiak, 
Księga Izajasza II – III, s. 221 i J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 285.
602   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 100.
603   Na chorobę stosowano środki medyczne i praktyki religijne (2Krl 1,2nn). Bóg może wyratować 
ludzi z cierpienia (Pwt 7,15), a w zbawczej przyszłości już ich w ogóle nie będzie (Iz 33,24). Zob. 
F. Stolz, „hlx”, THAT I, kol. 567-570, który sądzi, że w Iz 53 jest to wręcz kluczowe słowo. W hi. cza-
sownik ten pojawia się w też 53,10 (TM) i oznacza tyle co „uczynić chorym, cierpiącym”. 
604   Tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 211; ostrożniej H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 364.
605   Ten aspekt podkreśla E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 20.
606   Zob. powyższe komentarze do tych wierszy.
607   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 363; a także J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exe‑
getical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 303-304. 
608   Zob. G. Wehmeier, „rts”, THAT II, kol. 173-181, zwł. kol. 178-181. Czasami jest również mowa 
o niebraniu przez Boga pod uwagę ludzkich grzechów (jak w Ps 51), ale w odniesieniu do sługi taki 
sens jest równie niemożliwy. Forma rTes.m; pojawia się tylko tutaj w Biblii Hebrajskiej, a częściej rT's.mi, 
np. w Iz 45,3. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 244, zauważa, że o ukrywaniu oblicza między ludźmi, tj. gdy 
jedną ze stron nie jest Bóg, w Biblii Hebrajskiej mowa jest tylko w Dtiz (jeszcze 50,6).



3. Pieśni o słudze JHWH

212

i druga Pieśń o słudze Pana), a nie był obiektem Bożego gniewu (por. 52,13; 49,4b)609. 
Cały wiersz, a nie tylko jego pierwsza część jest zatem poświęcony ludzkiej reakcji 
na cierpienia sługi (w.3aa+b, które otaczają w.3ab)610. W paralelnym wyrażeniu 
użyto czasownika bvx dla wartościującego, oceniającego namysłu. Stąd w pierwszej 
kolejności oznacza „szanować”611. Z przeczeniem jest równoważny stojącemu obok 
hzb, a użyty bez dalszych określeń wyraża po prostu negatywną ocenę sługi, brak 
szacunku i nieliczenie się z nim612. Sługa spotkał się z odrzuceniem, pogardą czy 
wręcz otwartą wrogością ludzi. Cały w.3 maluje zatem dużo tragiczniejszy obraz 
egzystencji sługi niż w.2613, który był z powodu swych fizycznych i psychicznych 
cierpień pogardzany, otwarcie odrzucany, poniżany. A społeczne odrzucenie i po-
garda z pewnością potęgowało cierpienia sługi614. Oba wiersze 53,2-3 pokazują 
wcześniejszy stosunek wyznającego „my” do sługi615, są samooskarżeniem o po-
gardę wobec sługi616. Jednak dopiero w kolejnym wierszu (53,4b) „my” powiedzą 
wprost, że cierpienia sługi brali za Bożą karę617. 

53,4 rozpoczyna się od emfatycznego !kea', podkreślającego, że nowe rozeznanie 
o słudze czy prawda o słudze była zupełnie różna od tego, co sądzono618. 53,4-6 
naznaczony jest przeciwstawieniem „on” i „my”, co dotyczy także w.2-3, w któ-
rych jednak nie jest ono aż tak mocno zarysowane. W w.4a podmiotem jest „on”, 
a w w.4b „my”619 (podmiot z w.4a staje się dopełnieniem w w.4b, a suf. 1. os. pl. z w.4a 

609   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia. Krytycznie te i inne proponowane interpretacje omawia 
J.L. Koole, Isaiah III. 2, s.  286-287. Wprawdzie wyrażenie to mogłoby być typowe dla skargi (tak 
C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 211, powołując się na Ps 22,25), ale tutaj inaczej niż w skargach 
nie Bóg ukrywa swoje oblicze (zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajani-
schen Kontext”, s. 14-15).
610   Ramową konstrukcję wiersza dostrzega też K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 513.
611   A  dopiero w  dalszej kolejności „rozważać”, „myśleć”, „planować” – zob. W.  Schottroff, „bvx”, 
THAT  I, kol. 641-646, który wskazuje, że  czasownik zawsze opisuje proces myślowy łączący się 
z oceną przedmiotu, tak że nie może dziwić, iż paralelnie pojawiają się takie czasowniki, jak @px, hcr, 
a jako antonimy hzb, sam (tj. „odrzucać”). 
612   W tym ostatnim sensie K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 515.
613   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 99; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 211; H.-J. Her-
misson, Deuterojesaja 3, s. 363; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 241.
614   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 513, który w odrzuceniu widzi przyczynę najgłębszego cier-
pienia sługi.
615   Czasowo poprzedzający wyrocznię JHWH z 52,13-15 – zob. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, 
s. 28.
616   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 283.
617   Zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s.  15; też 
G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 163.
618   Wybierane bywa zarówno znaczenie afirmatywne (np. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 366), 
jak i przeciwstawne (zob. HAHAT; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 100; J. Goldingay, D. Payne, 
A  Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s.  304; J.L.  Koole, Isaiah III. 2, 
s. 288; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 245). 
619   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  366 i  in. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  515, zauważa, 
że w w.4-6 dwanaście razy występuje końcówka –nu (podobnie też J. Goldingay, D. Payne, A Critical 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

213

podmiotem w w.4b, niejako zamieniając się miejscami; wiersz ma kunsztowną 
konstrukcję), co uwypukla, jak chybiona była dotychczasowa ocena sługi. W w.4a 
powracają pojęcia „cierpienia” i „boleści” (ponownie w chiastycznej kolejności), 
które w poprzednim wierszu opisywały nieszczęsny los sługi. Poprzez umieszczenie 
dopełnień na początkach zdań to na nich spoczywa akcent620. Wprawdzie dotykały 
one sługę, ale okazuje się, że są to „nasze” cierpienia. Paralelne czasowniki afn i lbs 
oznaczają w szczególności „zabierać”, „usuwać” – w pozytywnym, jak i negatywnym 
sensie. Oba powrócą jeszcze w końcowej wyroczni (53,11-12)621, i to w odniesieniu 
do win „licznych”. Jak pokaże w.5a, cierpienia sługi są właśnie wynikiem „naszych” 
win. „My” i „liczni” muszą być tą samą wielkością. Sługa wziął na siebie, zabrał 
i usunął „nasze” cierpienia622, będące konsekwencjami „naszych” win. Wyznanie 
bazuje zatem na wyroczni Bożej z 53,11-13623. 

W w.4b podmiotem ponownie są „my” (jak w w.2b i 3bb), a wraz z nim powra-
cają „nasze” wcześniejsze, fałszywe przekonania o słudze624. Powraca też bvx z w.3b, 
tym razem z podwójnym acc. precyzując tamtą wypowiedź. Sługa został zaliczony 
do kategorii ludzi karanych przez Boga625. [gn ma szerokie spektrum znaczeniowe, 
począwszy od „dotykać”, aż po brutalne bicie. Gdy Bóg, na którego wskazuje już pa-
sywne ptp., jest podmiotem, oznacza karanie (plagami, cierpieniem)626. Drugie pa-
sywne ptp. (ho.) czasownika hkn, który w Iz 50,6 (hi.) odnosi się do prześladowania 
sługi przez jego przeciwników, tym razem opisuje karanie przez Boga (por. Iz 1,5; 

and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 304). Wg C. Westermann, Das Buch Jesaja, 
s. 212, zmieniające się podmioty tworzą coś w rodzaju rytmu. 
620   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 245.
621   W Dtiz lbs pojawia się – zawsze paralelnie do afn – jeszcze w 46,4 dla Bożego wsparcia i ocalenia 
oraz we wtórnym 46,7 dla dźwigania bożków (do wtórności tekstów o bożkach zob. już powyżej). 
Do wyrażenie !A['/ajxe afn zob. komentarz do w.12.
622   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 289-290, który słusznie twierdzi, że nie chodzi po prostu o uczest-
nictwo sługi w cierpieniach słuchaczy, np. w wygnaniu, lecz o wiele więcej, gdyż mówiący dystanso-
wali się od sługi, uważali go za cierpiącego w sposób, który budził ich pogardę. Cierpienia sługi nie 
mogą się zatem ograniczać do wygnania, mimo że czasownik afn w odniesieniu (suf.) do „cierpienia” 
pojawia się w Biblii Hebrajskiej jeszcze jedynie w Jr 10,19, w kontekście – jak twierdzi U. Berges, 
Jesaja 49-54, s. 246 (i s. 255) – przepracowywania wygnania. Warto zaznaczyć, że tekst nic nie mówi 
o tym, by sługa dobrowolnie miał wziąć na siebie cierpienia (tak B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 369, 
skoro sługa się nie skarżył; do tego krytycznie H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 367) – do takiego 
wniosku nie upoważnia również użycie form czynnych w w.4a (zob. w.4b-5a!). 
623   Tak C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 212; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 339; zob. też 
nieco mniej konkretnie L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 222.
624   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 290.
625   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 290-291.
626   Zob. M. Delcor, „[gn”, THAT II, kol. 37-39. Ptp. pass. q. pojawia się jeszcze tylko w Ps 73,14. Ponie-
waż czasownik ten występuje w Kpł 13,2.22.32; 2Krl 15,5; 2Krn 26,20, to cierpienia sługi kojarzono 
z leprą (trądem; np. B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 369), ku czemu ze względu na wspomniane szerokie 
znaczenie i brak jakiejkolwiek aluzji do konkretnej choroby sługi nie ma de facto żadnych podstaw 
– do tego słuszna krytyka w J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 291 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 368. 



3. Pieśni o słudze JHWH

214

Oz 9,16 czy 1Sm 5,12)627, co zostało wprost zaznaczone przez nomen rectum ~yhil{a/, 
który notabene stoi w środku ostatniego stychu. Prześladowania sługi (Iz 50,6) 
„my” mylnie brali za Boże karanie628 i być może właśnie ze względu na tę różnicę 
w stosunku do słów samego sługi z drugiej Pieśni „dodano” tutaj ~yhil{a/629. Trzecim 
czasownikiem ponownie w ptp. koniugacji pasywnej (pu.) jest hn[2, który w pi. 
ma faktytywny sens „uciskać”, „źle traktować”, „poniżać”, „gwałcić”630. Ucisk, cier-
pienie nie musi być wynikiem przemocy, lecz w pierwszym rzędzie naruszenia 
publiczno-prawnej godności osoby (jej statusu społecznego). Słowo ma więc przede 
wszystkim prawny sens, odnosząc się do czynów prowadzących do dezintegracji 
społecznej. Pojawia się w skargach (np. Ps 90,15; por. też Ps 119,71)631. Społeczna 
degradacja i poniżenie sługi była wynikiem jego cierpień, które „my” uznawali 
za Bożą karę, a sługę za ukaranego przez Boga bezbożnego niegodziwca632. O ile 
w w.4a posłużono się formami czynnymi, to w w.4b formami pasywnymi633, jako 
że w.4a mówi o rzeczywistości sługi, a w.4b o tym, jak był wcześniej odbierany. 

53,5 rozpoczyna się przeciwstawnym spójnikiem w i zaimkiem osobowym „on”, 
który z  jednej strony kontrastuje do „my” z w.4b (powracają też suf. 1. os. pl.), 
a z drugiej tworzy połączenie z w.4a. Wiersz utrzymany jest w stylu imiesłowowym 

627   Zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 367. Oczywiście sama forma gramatyczna ho. nie była 
jeszcze rozstrzygająca (np. karanie z rozkazu faraona w Wj 5,14.16 czy przez kapłana w Lb 25,14-18). 
Ciosy mogły być śmiertelne (Wj 22,1), w szczególności na wojnie (Jr 18,21). E. Kutsch, Sein Leiden 
und Tod, s. 22, zwraca uwagę, że n. rectum może wskazywać na pochodzenie (od Boga) albo na ro-
dzaj kary (zob. st. cs. w  Jr 30,14), którą mógłby dotknąć go tylko Bóg. Oba aspekty mogą się też 
ze sobą bez trudu łączyć.
628   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 21-22.
629   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 292.
630   Zob. HAL; HAHAT; E. Jenni, „hn[ II”, THAT II, kol. 341-350, zwł. kol. 341-342, według którego 
znaczenie podstawowe czasownika to „być uciskanym, zgiętym, złamanym”, „cierpieć”, co prowa-
dzi w ni. i hi. do znaczenia „być poniżonym/poniżać”; E.S. Gerstenberger, „hn"[' II”, TWAT VI, kol. 
247-270, zwł. kol. 251-256, dla którego z kolei u postaw znaczenia rdzenia leży „być biednym” (w sze-
rokim sensie), tak że w pi. oznacza zawsze sprowadzenie do stanu godnego pożałowania.
631   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 104. Poza czwartą Pieśnią nie spotkamy więcej w Dtiz.
632   Nie odbiega to od zwyczajowego przekonania o  tym, że cierpienie jest konsekwencją ludzkiej 
winy (nazywane związkiem pomiędzy postępowaniem a losem człowieka czy mniej precyzyjnie na-
uką o sprawiedliwej odpłacie). Klasyczną prezentację takiej nauki można znaleźć np. w Hi 15,18-35 
(słowa Elifaza) – zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 212 (analogicznie L. Stachowiak, Księga 
Izajasza II – III, s.  222, nie zdradzając, że  korzysta z  C.  Westermanna); O.  Kaiser, Der königliche 
Knecht, s. 103; E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 21-22, który odwołuje się do Ps 73,13-14 i starote-
stamentowego oczekiwania, że sprawiedliwy zostanie uchroniony przed cierpieniem; H.-J. Hermis-
son, Deuterojesaja 3, s. 367.
633   Szereg wyrazów w tym wierszu rozpoczynających się m – zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical 
and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 306. Co więcej, wiele wyrazów w w.4-5 jest 
fonetycznie podobnych: medukka/musar czy też mekolal (zob. też dalsze formy pasywne w w.4b).



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

215

jak w.4b634 i jak w w.4b (i inaczej niż w w.4a) użyto form pasywnych czasowników635. 
Relacjonuje się więc to, co spotkało sługę czy raczej w nawiązaniu do ~yhil{a/ z poprze-
dzającej linii Boże działanie wobec sługi. Czasownik llx2 oznacza zadanie śmiertel-
nej rany, tj. prowadzącej do śmierci (Jr 51,52; Ez 26,15; Rdz 34,26-27), choć bywa 
używany też w sensie przenośnym dla cierpień psychicznych (Ps 77,11; 109,22)636. 
Sugeruje śmierć sługi, choć niekoniecznie natychmiastową637, ale na pewno nie stoi 
w sprzeczności z 53,8638. Poza tą Pieśnią niepojawiąjący się więcej w Dtiz paralelny 
czasownik akd (ptp. pu.) w pi. odnosi się do ucisku społecznego, występowania 
siłą przeciwko biednemu, pokrzywdzonemu (Prz 22,22; Ps 94,5; także w sądzie jak 
w Hi 5,4), nawet do brutalnego uśmiercania człowieka (Hi 4,19-20), a w skargach 
przede wszystkim do przemocy wrogów wobec psalmisty (Ps 143,3; por. Hi 19,2). 
Gdy Bóg jest podmiotem, to używany był dla rozprawy z Rahabem (Ps 89,11; 
por. Iz 51,9)639. Oba czasowniki każą myśleć o zagładzie sługi, przebitego (mieczem?) 
i zmiażdżonego. Jednak nie zasłużył on na taki los, gdyż powodem były nie jego, ale 
„nasze” winy. Na określenie przewin użyto dwa nieomal synonimiczne określenia. 
Pierwsze z nich to [v;P, (zob. 44,22)640. W Dtiz pojawia się jeszcze w 43,25; 50,1; 53,8, 
a czasownik w 43,27; 46,8; 48,8; 53,12, zawsze w odniesieniu do przestępstw Izraela, 
które Bóg wybacza (co dodatkowo podpowiada, że wyznającym jest Izrael). Także 
w całej Biblii Hebrajskiej przeważnie odnosi się do niegodziwości Bożego ludu641. 
Drugim jest !A[', używany zawsze dla dyskwalifikującej oceny ludzkich czynów i ich 
następstw. Oba pojęcia mają charakter dynamiczny, całościowy, obejmując nie tylko 
czyn, ale też winę i karę, choćby w postaci nieszczęśliwego losu (w ramach związku 

634   Jest to więc jego kontynuacja – zob. komentarze, np. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 292 czy J. Goldin-
gay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 306.
635   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 250.
636   Wg O.  Kaiser, Der königliche Knecht, s.  104, na  podstawie Ps  88,6 ma  nie chodzić o  fizyczną 
śmierć. Rzeczywiście granica pomiędzy ciężkim stanem a śmiercią jest w Starym Testamencie nie-
ostra (zob. J. Slawik, Hiob przed Bogiem, s. 319.356).
637   Zob. J.  Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s.  353. Wg L.  Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s.  223 
i J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 293, sługa jest ciężko zraniony.
638   Do użycia tego czasownika, najczęściej śmiertelnego zranienia mieczem, zob. przede wszystkim 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 370-371.
639   llx2 pojawia się w Dtiz właśnie tylko w 51,9 i czwartej Pieśni. Oba rdzenie pojawiają się w mito-
logicznym motywie pokonania wrogich mocy, reprezentowanych przez Rahaba i Tannina (Ps 89,11; 
Hi 26,12-13). Zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 370, który zaznacza, że czasownik ten nie 
był używany dla kary chłosty.
640   Zob. powyższy komentarz do tego wiersza oraz R. Knierim, „[v;P,”, THAT II, kol. 488-495, według 
którego podstawowe znaczenia rdzenia to nie – jak dawniej sądzono – „buntować się przeciwko”, ale 
„zrywać z kimś”.
641   Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  370, termin ten zawsze oznacza przewinienia ludu 
Bożego, a nie narodów. Mogłoby to być prawdą jedynie w ściśle teologicznym użyciu tego pojęcia, 
bo inaczej mają się sprawy w przypadku jego profanicznego zastosowania w 2Krl 1,1; 3,5.7; 8,20.22 
(i paralelnym 2Krn 21,8) czy w ogólnych sformułowaniach w księgach mądrościowych (Prz 10,12.19; 
12,13; 17,9 itd.) i w Iz 24,20.



3. Pieśni o słudze JHWH

216

pomiędzy czynem a losem człowieka, naznaczonego konsekwencjami własnych 
czynów). Ostatecznie jednak wszystko, co się wydarza w świecie, znajduje się pod 
Bożą kontrolą, tak że Bóg sprawia, iż człowiek ponosi konsekwencje swego postę-
powania (por. prośby o wybaczanie w skargach: Ps 25,11; 51,4.11; 79,8)642. W Dtiz 
!A[' występuje też w 40,2; 43,24; 50,1 i 53,6.11, w których mowa jest o wymazanych 
przez Boga winach Izraela/Jerozolimy643. Sługa został zgładzony z powodu „na-
szych” przewinień (pl.)644, ponosząc ich konsekwencje645.

Druga część w.5 idzie o krok dalej, podając, czemu ma służyć przeniesienie 
konsekwencji grzechów na sługę, a mianowicie „naszej” zbawiennej przyszłości646. 
Rzeczownik rs'Wm to wywodzące się z mądrości i pedagogiki pojęcie obejmujące 
swoim znaczeniem zarówno czynność ganienia (w tym chłosty; Prz 13,24) czy 
napominania, jak i  jej efekt w postaci poprawy i właściwego postępowania (Prz 
6,23). W kontekście teologicznym rs'Wm związany jest bojaźnią Bożą, pokorą, po-
słuszeństwem Bożym przykazaniom. Może oznaczać wychowawcze działania 
Boże (Pwt 11,2; Hi 5,17), a w zwiastowaniu prorockim przede wszystkim Boże 
karzące działanie wobec ludu, służące jego poprawie (Jr 2,30; 5,3; 7,28). Tutaj zaś 
został użyty w szczególny sposób647, bo skierowany jest przeciwko słudze (wyl'['), 
przez co oznacza przede wszystkim karę (jak w niektórych przekazach prorockich, 
np. Jr 30,14)648. Wobec śmierci sługi (53,9) nie może być mowy o jego poprawie649. 
Podobnie karanie sługi jako sposobu wychowania winnych nie wydaje się być 

642   Podstawowe znaczenie rdzenia !w[ pochodzącego z języka codziennego to „zginać”, „wykrzywiać”, 
„przekręcać”, ale w Starym Testamencie używany był jedynie w sensie przenośnym, przy czym naj-
częściej odnosił się do świadomych przewin. W rzeczywistości rozróżnienie na zamierzone i nieza-
mierzone grzechy jest przeważnie mylące, gdyż znaczenie ma nieprawość czynu, a nie jego ewentu-
alna (nie)umyślność – do tego zob. R. Knierim, „!A['”, THAT II, kol. 243-249.
643   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 293; H. Witczyk, Pascha Jezusa odpowiedzią Boga na grzechy świa‑
ta, s. 164-165 (winy Izraela, które doprowadziły do upadku królestwa, świątyni i wygnania).
644   Wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 335, rzeczownik w pl. odnosi się do win wszystkich osób, jednostek 
w grupie.
645   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 104. Wg U. Berges, Jesaja 49-54, s. 250-251, myśl taka jest 
absolutną nowością, dodając, że to nie „my” uczynili coś złego słudze, ale Bóg obciążył go ciężarem 
„naszych” win. W tym sensie, „my” mieli rację, że sługa ugodzony został przez Boga (w.4a).
646   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 23, który słusznie odnotowuje, że celem cierpienia sługi 
jest zbawienie, a przyczyną „nasze” winy. 
647   Wywodzi się od czasownika rsy, „chłostać”, stąd jego podstawowe znaczenie to „chłosta” (rózgą), 
zarówno w konkretnym sensie dla kary cielesnej, jak i w przenośnym dla słownego napomnienia. 
Oba te elementy odgrywały rolę w wychowaniu przez rodziców, mędrca czy Boga, mogąc mieć wy-
miar negatywny – nagana lub pozytywny – pouczenie, ostrzeżenie. Do  tego zob. M.  Sæbø, „rsy”, 
THAT I, kol. 738-742; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 371. Ani rzeczownik, ani czasownik nie 
występują się więcej w Dtiz.
648   Wg U. Berges, Jesaja 49-54, s. 253, Jr 30,14 (czy 30,12-17) to najbliższa paralela Iz 53,5b w całym 
Starym Testamencie.
649   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 23; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 294. Stąd w powyższym 
tłumaczeniu można by oddać ten rzeczownik jako „kara”.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

217

przekonującą koncepcją650. Sam tekst wprost mówi o tym, że wynikiem chłostania 
sługi nie jest wychowanie winnych, ale stworzenie nowej rzeczywistości opisanej 
słowem ~Alv' (n. rectum), które ogólnie rzecz biorąc, oznacza wewnętrzne, jak i ze-
wnętrzne zaspokojenie, harmonię, zbawienie. ~Alv' w Dtiz w 45,7 stoi w opozycji 
do [r;, nieszczęścia, a w 52,7 paralelne do bAj, szczęścia (i obok h['Wvy>)651. ~Alv' jest też 
treścią prorockiego poselstwa w 52,7. Karanie sługi ma zbawczy skutek dla „nas” 
(suf.), przynosi nam ocalenie, powodzenie i bezpieczeństwo.

Paralelne złożone zdanie rzeczownikowe opisuje oddziaływanie na „nas” nie-
szczęsnego losu sługi za pomocą czasownika apr, „leczyć” rany, złamania czy cho-
roby (w Biblii Hebrajskiej głównie bezpłodność i choroby skórne). W przesłaniu 
prorockim nieuleczalna choroba bywa obrazowym określeniem katastrofalnego 
stanu ludu Bożego (Oz 5,13; por. Lm 2,13) i rezultatem Bożej karzącej wrogości 
(Oz 6,1; Pwt 32,39). W przypadku cięższych ran i chorób brak leczenia prowadził 
do śmierci. „Leczyć” i „uśmiercać” (grh) mogą być antonimami (Koh 3,3). Uzdro-
wienie jest dziełem Boga (Iz 19,22; 30,26), a usiłowania człowieka są nieraz nie-
skuteczne (Jr 6,14). JHWH sławiono jako „lekarza” (Ps 103,3; 147,3). Bóg bowiem 
suwerennie rządzi ludzkim losem i historią, chorobą i zdrowiem, życiem i śmiercią. 
Nie ulega wątpliwości, że zdania, w których Bóg jest podmiotem tego czasownika, 
trzeba rozumieć metaforycznie, a uzdrowienie darowane przez Boga jest tożsame 
z przebaczeniem win (Ps 103,3; Iz 57,17-18; por. też Iz 6,10). Prośba o uzdrowienie 
może wiązać się z wyznaniem grzechów (Ps 41,5)652, które może być warunkiem 
uzdrowienia (2Krn 7,14). Choroba i grzech są więc ze sobą powiązane, a uzdrowie-
nie jest tożsame z ocaleniem (Jr 17,14). Dzięki uzdrowieniu człowiek unika śmierci 
(Ps 107,17-20). Także w czwartej Pieśni choroba jest wynikiem grzechu, a uzdro-
wienie równoznaczne z przebaczeniem. Całkowitą nowością jest natomiast to, 
że choroby Izraela leczy cierpienie sługi653. Rany sługi paradoksalnie niosą zdrowie 

650   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 371.
651   Do tego pojęcia zob. powyższy komentarz do 45,7. Jako n. rectum występuje też w 54,10 w obiet-
nicy niezachwianego „przymierza pokoju” z Jerozolimą, które opiera się na Bożej łasce i miłosier-
dziu. Zarówno z  powodu konstrukcji gramatycznej (por.  Prz 15,33), jak i  faktu, że  skutki ponosi 
sługa, nie można interpretować ~Alv' w sensie odpłaty (jak chciałby G. Gerleman, „~lv”, THAT  II, 
kol. 930, a za nim w formie sugestii K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 519) – do tego zob. U. Berges, Jesaja 
49-54, s. 253.
652   O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 107, nie ma wątpliwości, że to religijne użycie apr wywodzi 
się ze skargi (też Ps 6,3 czy dziękczynienia Ps 30,3; 103,3; 107,20). Metafora uzdrowienia była chętnie 
używana przez Jeremiasza (Jr 3,22; 6,14; 8,11.22 itd.).
653   Zob. H.J.  Stoebe, „apr”, THAT  II, kol. 803-809. Choroba nie była wyrazem Bożej samowoli 
(Lb 12,9-13; por. też Rdz 20,9+17; Kpł 26,16.25). Uleczone mogą być różne choroby, w tym złamane 
serce (Ps 147,3) czy kości (Ps 6,3). Dopiero w Syr wspomina się o medycynie (wiązana jest z wiarą). 
Jedyny środek leczniczy, jaki znano, to balsamy, a w Syr 38,3 mowa jest o lekarzu, aptekarzu, który 
przygotowuje sole. Czasownik apr nigdy więcej nie występuje w Dtiz. Wg U. Berges, Jesaja 49-54, 
s. 255, cierpienie sługi ma uleczyć zatwardziałość serca Izraela (Iz 6,10), które zostaje zamienione 
w poznanie.



3. Pieśni o słudze JHWH

218

wyznającym654. Wyrażenie przyimkowe wyl'[' i Wnl' podkreślają ten kontrast pomiędzy 
losem sługi („na niego/przeciwko niemu”) a „naszym”655. Sługa został brutalnie, 
wręcz śmiertelnie ukarany za „nasze” winy, dając „nam” zbawienne ocalenie. Za-
równo choroba, czyli nieszczęsny i zawiniony „nasz” los, jak i uzdrowienie tożsame 
z ocaleniem i zbawieniem (~Alv') są zatem rozumiane metaforycznie, nawet jeśli rany 
i sińce (hr'WBx; – por. Iz 1,6; Prz 20,30; Ps 38,6)656 sługi zdają się być jak najbardziej 
realne. Są skutkiem agresji skierowanej przeciwko słudze. Jak sugeruje w.5a, rany 
sługi są śmiertelne. Nie ma żadnego powodu, by spekulować, czy sługa cierpiał 
na jakąś konkretną chorobę, a wszystkie pojęcia z w.3-5 opisują jego cierpienie 
w ogólny, niespecyficzny sposób657. Sufiksy osobowe w w.5b zdają się wskazywać, 
że ma on budowę częściowo chiastyczną. 

Wiersz 53,6 zaczyna się i kończy emfatycznym WnL'Ku (por. Iz 50,9), który łączy się 
z formami 1. os. pl. z w.2-5 (bezpośrednio z Wnl' na końcu w.5) i stoi w opozycji do aWh 
z początku w.5. WnL'K jest nie tylko najmocniej uwypuklonym słowem, ale zamyka 
też pierwszą część wyznania, charakteryzującą się formami 1. os. pl. (i zbudowanej 
na opozycji pomiędzy „on”-sługa a „my”)658. Wyznanie obejmuje „nas wszystkich” 
bez wyjątku (por. też vyai w drugim stychu). W pierwszej części wiersza posłużono 
się obrazowym sformułowaniem659. h[t, który oznacza „błąkać się”, a w sensie prze-
nośnym „błądzić”, często używany jest dla opisania grzechu (ludu lub jednostki) 
i jego konsekwencji. Grzechem tym jest w Starym Testamencie przede wszystkim 
bałwochwalstwo (Am 2,4) czy złe postępowanie w ogóle, przekraczanie Bożych 
przykazań (Prz 14,22; Ez 14,11). Błądzenie prowadzi do katastrofy, śmierci (Prz 
10,17), a psalmista prosi, by Bóg nie dopuścił do zbłądzenia, odejścia od przykazań 
(Ps 119,110)660. Grzeszników przyrównuje się do zbłąkanych owiec (por. Ps 119,176 
z hf,). Owce błąkają się, gdy brak jest pasterza (por. Lb 27,17), tak lud, gdy nikt 
go nie prowadzi (por. Jr 50,6; Ez 34,6; 1Krl 22,17). Przedmiotem porównania nie 
jest tutaj brak pasterza661. „My”, wyznając grzech, przyrównują się do zbłąkanych 

654   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 23.
655   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 296.
656   Poza tym w Biblii Hebrajskiej hr'WBx; pojawia się jeszcze tylko w Rdz 4,23; Wj 21,25.
657   Jako że wiele pojęć w  tym wierszu spotykane jest czy wywodzi się ze  skarg – zob. K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 517.
658   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 255. 
659   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 24.
660   Zob. J.F.A. Sawyer, „h[t”, THAT II, 1055-1057 i U. Berges, U. Dahmen, „h['T'”, TWAT VIII, kol. 
720-724. Innym typowym porównaniem z tym czasownikiem jest zataczanie się pijaków, obrazujące 
głupotę mędrców, proroków, kapłanów i przywódców (Hi 12,25; Iz 19,14; 28,7). W Iz 47,15 odnosi 
się do nieszczęsnej sytuacji Babilonu, który rozgląda się za tymi, którzy mogliby mu pomóc w (wo-
jennej?) zawierusze – do tego trudnego wiersza zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 190-191.
661   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 24 (nawet jeśli brak pasterza miałby być koniecznym 
założeniem dla tego porównania); G. Waschke, „!aOc”, TWAT VI, kol. 858-868, tu kol. 865. Zgodnie 
z Iz 40,11 Bóg sam chce być pasterzem Izraela (zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 297), co również mo-
głoby zakładać, że obecnie Izraelowi brak pasterza/y.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

219

owiec, przy czym ani bałwochwalstwo, ani złe postępowanie nie jest powodem tego 
wyznania, a raczej brak wiary w zbawcze Boże działanie (por. Iz 49,5ab)662 oraz 
nierozpoznanie w słudze Bożego działania (por. 53,1)663. Paralelne sformułowanie 
„skierować się na swoją drogę”664 jest prawdopodobnie kontynuacją obrazu błąka-
jącego się stada665 albo wskazywać na samowolne postępowanie czy odwracanie 
się od Boga (por. Iz 56,11)666. %r,D, może bowiem oznaczać sposób postępowania 
człowieka667, który nieraz jest łamaniem Bożych przykazań (jak w Rdz 6,12; Iz 42,24; 
48,17-18). W bezpośrednim kontekście jest to postępowanie niezważające na pro-
rockie przesłanie o Bożym słudze (53,1), które obejmuje też jego rolę w ocaleniu 
ludu Bożego i zbawieniu narodów, co sprowadza się do odwracania się od Boga, 
do braku wiary668.

W drugiej części wiersza (w.6b) następuje zmiana podmiotu, którym nie jest 
ani „my”, ani sługa, lecz JHWH (waw adversativum). Podmiot ten stoi w opozycji 
do „my” z w.6a i jednocześnie nawiązuje do w.1b („ramię JHWH”)669. Konsekwen-
cjami „naszej” niewiary (!A[' jak w w.5, tym razem w sg., zbierające razem całość 
przewinień „nas wszystkich”)670 Bóg obciążył sługę. Czasownik [gp (w q. „spotkać 
kogoś”, „trafić na kogoś”, najczęściej mając złe zamiary)671 w hi. oznacza przeważnie 

662   Tak też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 373, który rozwija tę myśl: niepodążanie za proroc-
kim poselstwem o powrocie i wezwaniem do opuszczenia kraju wygnania.
663   Wg A. Schenker, Knecht und Lamm Gottes (Jesaja 53), s. 71, winą jest poniżenie i pasja niewin-
nego sługi (ale zob. poniższy komentarz do 53,8); J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 297, winą obok braku 
posłuszeństwa Bogu jest też niedostrzeganie Bożego zbawczego dzieła, którego kulminacją jest dzie-
ło sługi. Szerzej „naszą” winę interpretuje się w U. Berges, Jesaja 49-54, s. 256, bo ma obejmować 
też wszelkie złe postępowanie, które doprowadziło do  katastrofy i  wygnania. Jednak o  znaczeniu 
poszczególnych wyrażeń rozstrzyga ostateczne (najbliższy) kontekst (zob. J. Slawik, Egzegeza Starego 
Testamentu, s. 98-99 przyp. 101 i przywołana tam literatura).
664   W Starym Testamencie wyrażenie takie używane jest dosłownie (1Sm 13,17 z przyimkiem lae) 
i przenośnie (Iz 56,11, który jest językowo zależny od 53,6).
665   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 24; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 374; też O. Kaiser, 
Der königliche Knecht, s. 107-108, według którego jednak błądzący „my” utożsamiają się z narodami 
pozbawionymi królów, które idą drogą bałwochwalstwa (do tego krytycznie H.-J. Hermisson).
666   Zob. K. Koch (i J. Bergman, A. Haldar, H. Ringgren), „%r,D,”, TWAT II, kol. 288-312, tu kol. 309, 
gdzie tak też interpretuje się 53,6; 57,17.
667   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 109; G. Sauer, „%r,D,”, THAT I, kol. 456-460, tu kol. 458.
668   Pomimo bardzo szerokiego znaczenia przenośnego %r,D, racji nie ma E. Kutsch, Sein Leiden und 
Tod, s. 24, jakoby tym obciążającym winą postępowaniem jest bezbożność (zob. też powyżej).
669   Wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 297-298, w.6b jest za krótki, by można było mówić o paralelizmie. 
Jednak nic nie stoi na  przeszkodzie, by  widzieć w  nim paralelizm syntetyczny, który z  względu 
na  skrócony rytm jest pewnego rodzaju zakończeniem, zamykającym pierwszą część wyznania 
(53,[1.]2-6; do tego zob. poniżej) – tak też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 374. Wg U. Berges, 
Jesaja 49-54, s. 256, w.6b jest punktem kulminacyjnym całej czwartej Pieśni o słudze JHWH. 
670   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 374-375 i podobnie J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 298, który 
ponadto uważa, że sg. odpowiada !aCoK;.
671   Zob. S. Amler, „hrq”, THAT  II, kol. 681-684, tu kol. 682. Jeśli spotkanie kryje w sobie wrogie 
zamiary, to czasownik ten łączy się przede wszystkim z przyimkiem b – zob. J. Goldingay, D. Payne, 



3. Pieśni o słudze JHWH

220

„wstawiać się za kimś”, „stawać po czyjeś stronie”, „bronić” (Iz 53,12; 59,16; Jr 15,11; 
36, 25), zaś w negatywnym, agresywnym sensie „trafić czymś w kogoś” (Hi 36,32)672. 
Bóg uderza czy trafia w sługę zamiast w „nas”673. Zgodnie z „naszą” wcześniejszą 
oceną nieszczęściami Bóg ugodził sługę (53,4b)674, ale przyczyna i cel cierpienia 
sługi były zupełnie inne niż przypuszczaliśmy: „nasza” niewiara i „nasze” zbawienie 
(53,4a.5a)675.

W kolejnych wierszach znikają nie tylko formy 1. os. pl. („my”), ale także cha-
rakterystyczne dla 53,4-6 pojęcia cierpienia i bólu676, a ich przedmiotem jest prawie 
wyłącznie los i postawa sługi (53,7-9). Nie ma jednak żadnego powodu, by postu-
lować zmianę mówiącego, dopiero w 53,11 powraca Boże „ja”677. Tym co spaja w.6 
i 7 (i obie części wyznania – oczywiście poza mową o słudze) mogą być porównania 
do drobnych zwierząt hodowlanych678. Wiersz 53,7 zaczyna się od pasywnej formy 
(ni.) czasownika fgn. Może być terminem prawnym dla negatywnie ocenianych dzia-
łań wierzyciela przeciwko dłużnikowi (Pwt 15,2-3; Iz 58,3). Mógłby więc odnosić się 
do pociągnięcia sługi do odpowiedzialności za „nasze” winy679. Jednak czasownik 
ten ma szersze znaczenie, określając trud, ucisk i przemoc (por. Wj 3,7; 1Sm 13,6; 
14,24). Stąd mowa jest raczej o przemocy wobec sługi680. Niczego nie dowiadu-

A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 306.
672   Zob. HAHAT. Hi. został użyty tylko 6 razy w Starym Testamencie. 
673   Zob. P. Maiberger, „[g:P'”, TWAT VI, kol. 501-508, zwł. kol. 505. Słowo to nie ma nic wspólnego 
z rytuałem ofiarniczym – zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 298. 
674   Zob. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 28.
675   Przerwany został związek pomiędzy niewłaściwym czynem a niedolą (Tun-Ergehen-Zusammen‑
hang), a konsekwencje przeniesiono na kogoś innego – zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 24; 
H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 15. Stąd być może 
rację ma J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 298, że z tego powodu zamiast ogólniejszym „Bóg” (por. 53,4b) 
posłużono się tutaj jednoznacznym JHWH.
676   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 213.
677   Tak też większość komentatorów, np.  O.H.  Steck, Gottesknecht und Zion, s.  28-29. Inaczej 
H.D. Preuβ, Deuterojesaja, s. 102, który uważa, że od w.7 przemawia jednostka z grupy „my”. Nie 
ma  jednak potrzeby wprowadzania kolejnej mówiącej osoby, tym bardziej że  nie istnieje granica 
pomiędzy „my” a domniemaną osobą przemawiąjącą w „naszym” imieniu w poprzedzających wier-
szach. Wg O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 87, 53,7-12 jest już mową JHWH, przy czym w 53,8 
odczytuje „mój lud” bez korekty, a wypowiedzi o JHWH w 3. os. w 53,10 bierze za typowe dla litera-
tury prorockiej pojawianie się sformułowań o JHWH wewnątrz mowy Bożej. Jednak 53,8 nie tylko 
z powodu suf. 1. os. stwarza trudności tekstowe (zob. powyższą uwagę do tłumaczenia), a pojawienie 
się JHWH w 3. os. (poza st. cs. i utrwalonymi sformułowaniami) w mowie Bożej zawsze budzi za-
strzeżenia literackokrytyczne. Z kolei J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 192 przyp. 59, bierze 
te wiersze za mowę proroka (a 53,1-6 za słowa narodów i królów – do tego zob. powyżej); podobnie 
U. Berges, Jesaja 49-54, s. 257 – słowa autora.
678   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 420.
679   Zob. E.  Lipiński, „fg:n"”, TWAT V, kol. 230-232; co  uwzględniają też J.L.  Koole, Isaiah III. 2, 
s. 299-300 (w oparciu o Hi 39,7 dopatruje się w tym kontynuacji w.6: pędzenie czy ściganie stada) 
i K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 523.
680   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 109 i E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 24-25 (czasownik 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

221

jemy się o tym, kto prześladuje sługę. Cała reszta wiersza mówi o postawie sługi 
dotkniętego cierpieniem, prześladowaniami, co zostało zaznaczone emfatycznym 
podmiotem aWh681. Sługa poddał się uciskowi, przyjął swoje poniżenie (naruszenie 
godności – hn[2, jak w 53,4; podobne zwrotne znaczenie w Wj 10,3)682. Akceptacja 
swego losu odpowiada postawie sługi z Iz 50,6, i wynika najpewniej z przeświad-
czenia, że za cierpieniem ukrywa się Boża wola683. W swoim poniżeniu sługa nie 
otwierał swoich ust, czyli nie odzywał się, co jest motywem znanym ze skargi, w któ-
rej psalmista rezygnuje ze swojej skargi na swój los w oczekiwaniu na Boże ocalenie 
(Ps 38,14; 39,10)684. Sługa został przyrównany do baranka czy koziołka (hf,), który 
prowadzony jest na zarżnięcie. Wprawdzie baranek bywał zwierzęciem składanym 
w ofierze (por. Kpł 5,7 czy Rdz 22,7-8; Iz 43,23; 66,3)685, to ani xb;j,, ani czasownik 
xbj nie są terminami ofiarniczymi, lecz oznaczają profaniczny ubój (Rdz 43,16; 
Wj  21,37; Pwt  28,31) czy szerzej odebranie komuś życia przemocą (Ps  37,14; 
Ez 21,15.20.33; Iz 34,2.6; 65,12; narzędziem bywa miecz)686. lxer' z paralelnego stychu 
nigdzie również nie jest wymieniana wśród zwierząt ofiarnych687. Podobne porów-
nanie do baranka (fb,K,) „prowadzonego na rzeź” pojawia się w konfesji Jeremiasza 
(Jr 11,19), co mogło być inspiracją dla autora czwartej Pieśni o słudze JHWH688. 

zakorzeniony w szerokim kontekście politycznym, gospodarczym i  społecznym); C. Westermann, 
Das Buch Jesaja, s. 213; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 224; a przede wszystkim H.-J. Her-
misson, Deuterojesaja 3, s. 375-376, który odbieranie długu postrzega tylko za jeden z obszarów sto-
sowania przemocy opisywanej tym terminem. Nie pojawia się on więcej w Dtiz.
681   Zob. zwł. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 25 i powyższa uwaga do tłumaczenia.
682   Poza tym ni. występuje tylko jeszcze w Iz 58,10 i Ps 119,107. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 376, przekonuje, że ni. w odróżnieniu od pu. (w 53,4) wskazuje na jego odmienne użycie (niepa-
sywne). Biorąc pod uwagę starotestamentowe użycie tego słowa, nic nie wskazuje na to, by uginanie 
się sługi miało wskazywać na jego starość, jak chciałby K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 523.
683   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 376.
684   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 110; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 301; do  tego też H.-J. 
Kraus, Psalmen 1, s. 296.302.
685   W Iz jeszcze tylko 7,25 (bez związku z ofiarą).
686   Zob. V. Hamp, „xb;j'”, TWAT III, kol. 302-306, zwł. kol. 303. Także w Ps 44,23 odnajdujemy porów-
nanie do zarzynanej owcy (zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 259). O ofierze czytamy w O. Kaiser, Der 
königliche Knecht, s. 111, ale powołanie się na w.10 z pewnością nie jest wystarczającym argumentem 
(zob. poniżej); czy w J. Blenkisopp, „The Sacrifical Life and Death of the Servant (Isaiah 52:13-53:12)”, 
s. 6-7, który postuluje, żeby za związany z ofiarą uważać motyw baranka i jego dostarczania na zar-
żnięcie (lby – w oparciu o Iz 18,7; Oz 10,6; 12,2, przy czym dwa ostatnie odnośniki nie odnoszą się 
do ofiary, lecz do trybutu obcym władcom; do interpretacji odnośników z Oz zob. J. Jeremias, Der 
Prophet Hosea, s. 130-131.152). Ani baranek, ani lby nie musi wskazywać na ofiarę kultową, a takiej 
interpretacji przeczy użycie w Biblii Hebrajskiej xbj i lxer'. Niestosowanie terminologii ofiarniczej 
podkreślają m.in. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 524 przyp. 157; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesk-
necht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 15 i Deuterojesaja 3, s. 377-378.
687   Jako rzeczownik pospolity, a nie imię własne, pojawia się jeszcze tylko w Rdz 31,38; 32,15 (doby-
tek) i Pnp 6,6 (w porównaniu do białych zębów).
688   Tak przypuszcza H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 377, a żadnych wątpliwości nie ma U. Ber-
ges, Jesaja 49-54, s. 259. Jednak nadinterpretacją byłoby twierdzenie, że nawiązanie do obrazu z Jr 11 



3. Pieśni o słudze JHWH

222

Porównanie mogłoby dotyczyć zarówno losu sługi podobnego do zarzynanego 
baranka, jak i przyjęcia swego cierpienia bez słów skargi (na swoich wrogów). Jed-
nak powtórzone, a więc emfatyczne stwierdzenie o nieotwieraniu ust i paralelne 
porównanie do milczącej owcy podczas strzyży wskazuje, że również w pierwszym 
porównaniu chodzi i milczące zaakceptowanie własnego losu689. Co więcej, strzyża 
była radosną okolicznością i powodem do świętowania (por. Rdz 38,12-13; 1Sm 25), 
tak że drugie porównanie jest łagodne, niegroźne690. Natomiast czasownik ~la może 
opisywać reakcję na nieszczęście czy prześladowania (w skargach Ps 31,19; 39,3.10, 
a w tym ostatnim wierszu paralelnie do nieotwierania ust). Porównania te wcale 
nie są oczywiste, bo zwierzęta prowadzone na rzeź czy strzyżone wcale nie „mil-
czą”. Milczenie sługi nie jest więc czymś zwyczajnym, lecz niezwykłym, spokojnym 
i cierpliwym znoszeniem swego losu691. Uciskany czy prześladowany692 sługa nie 
skarży się (por. też Iz 42,2)693. Ostatnie zdanie, uwypuklające milczenie sługi, uświa-
damia wagę poniechania przez sługę skargi694.

W 53,8 opowiadający powraca (por. w.6 i początek w.7) do opisu prześladowania 
sługi. Rzeczownik rc,[o pojawia się tylko 3 razy w Starym Testamencie: w Ps 107,39 
oznacza ucisk695, w Prz 30,16 przypuszczalnie zamknięcie matczynego łona. Pod-
stawowe znaczenie czasownika rc[ to „powstrzymywać”, ale ma wiele niuansów 

zdradza mordercze zamiary przeciwników sługi (jak chciałby E. Haag, „Die Botschaft vom Gottesk-
necht”, s. 187) czy że sługa przewyższa Jeremiasza, bo nie tylko całkowicie „biernie znosi zniewagi, 
ale dobrowolnie wydaje się na mękę” (L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 224). Faktem jest jed-
nak, że sługę różni od Jeremiasza akceptacja cierpienia. Czy jednak może być mowa o dobrowolnym 
wydaniu się na mękę? Można podejrzeć, że za taką interpretacją kryje się chrześcijańska projekcja. 
O dobrowolnym, aktywnym przyjęciu cierpienia pisze również O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, 
s. 29 (przez co w.7 ma się różnić od w.1-6), ale zob. w.4a oraz H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 377 
przyp. 92, który zasadnie pyta, czy zaakceptowanie cierpienia jest aktywnym aktem. Zaś U. Berges, 
Jesaja 49-54, s. 257, chcąc krytycznie odnieść się zarówno do O.H. Stecka, jak i H.-J. Hermisson, 
wymyśla „aktywną pasywność”.
689   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 25-26 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 377. Jeszcze 
inaczej w J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 310, jakoby porównania dotyczyły nie milczenia, ale prowadzenia sługi (por. kolejny wiersz i pro-
ponowane przez nich ujęcie w.7 omówione w powyższej uwadze do tłumaczenia).
690   Tak też porównanie to ocenia H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 378.
691   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 301; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 260.
692   Zob. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 28; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 224; J. Gol-
dingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 310.
693   Zob. G.  Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s.  165; A.  Schenker, Knecht und Lamm Gottes (Jesaja 53), 
s. 73-83, według którego jest to tożsame z przebaczeniem swoim prześladowcom. Zaś O. Kaiser, Der 
königliche Knecht, s. 100, w ramach kolektywnej interpretacji widzi w tym posłuszeństwo Izraela wo-
bec cierpienia zgodnego z Bożą wolą, a wg K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 524, milczenie wobec Boga 
i ludzi jest wyrazem posłuszeństwa. Ponieważ inaczej reagował Jeremiasz (11,19-20; 18,21-23) czy 
Hiob w Hi 3, to interpretacja w kategoriach posłuszeństwa wydaje mi się wątpliwa. 
694   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 523.
695   Lub „ograniczenie”; z przyimkiem !mi i paralelnie do !Agy", „trud”, „strapienie”, „niedola”.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

223

znaczeniowych, a wśród nich „aresztować”, „więzić” (2Krl 17,4; Jr 33,1; 39,15)696. 
Tutaj do sądu najlepiej przystawałoby znaczenie areszt czy więzienie, ewentualnie 
ze względu na Ps 107,39 – ucisk697. jP'v.mi pojawia się we wszystkich Pieśniach o słu‑
dze JHWH698. Natomiast tutaj może chodzić o sąd jako proces sądowy lub jako 
miejsce rozstrzygania sporów (por. Pwt 25,1)699 lub jako prawo (por. Iz 49,4) czy 
wyrok700. Moglibyśmy mieć również do czynienia z hendiadysem: ucisk sądowy701 
czy chroniące prawo702. Podobnie wieloznaczny jest przyimek !mi703: „z” w sensie 
miejscowym lub czasowym, „bez”, „z powodu”. Jeśli został tutaj użyty dwa razy 
w tym samym sensie, a to jest najmniej skomplikowane rozwiązanie, to najprawdo-
podobniejsza jest pierwsza możliwość704. Analogiczną trudność sprawia pasywna 
forma xql, który nie jest żadnym charakterystycznym czasownikiem. Ponieważ 
kolejne stychy mówią o śmierci i pochówku sługi, to nie może być rozumiany w sen-
sie ocalenia705. W pasywnym znaczeniu („został zabrany”) może być eufemizmem 
dla śmierci706, nawet jeśli brak jest w Biblii Hebrajskiej niebudzącej wątpliwości 

696   Czy „panować” (1Sm 9,17; por. „utrzymywać” władzę, w 2Krn 22,9) – zob. D. Wright, J. Mil-
grom, „rc;['”, TWAT VI, kol. 333-338, zwł. kol. 334-336, a do Iz 53,8 kol. 336, gdzie wymienia całą 
listę możliwych znaczeń; HAHAT. Stąd K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 524-525, myśli o wielorakim 
„wykluczeniu” (Mojżesza).
697   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia, a w szczególności E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 26 
i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 379-380. Zaś wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 303-304, opieka, 
której brak wskazywałby na osamotnienie sługi (por. trzecia Pieśń o słudze Pana).
698   W 42,1-4 jest treścią zwiastowania sługi – zbawcze panowanie Boga w świecie (w.1bβ). W 49,4 
oznacza ochronę prawną i Bożą zbawczą przychylność wobec sługi, który doświadcza przeciwności 
czy prześladowań. W 50,8 w wyrażeniu yjiP'v.mi l[;B; (przeciwnik sądowy) jP'v.mi to sprawa sądowa. Zob. 
powyższe omówienia 42,1.4; 49,4 i 50,8.
699   Zob. przede wszystkim E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 26 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 379-380.
700   W tym ostatnim sensie G. Liedke, „jpv”, THAT II, kol. 1006, tj. „bez wyroku”.
701   Zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 311-312, czy też C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 124.
702   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 304. Do dalszych propozycji zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 380, który jednak wątpi, by można przyjmować tutaj hendiadys. 
703   Zob. powyższa uwaga do tłumaczenia.
704   Tak też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 380, który przestrzega przed zbyt jednoznacznym 
oddzielaniem sensu miejscowego od czasowego. Zaś wg E. Haag, „Die Botschaft vom Gottesknecht”, 
s. 169 przyp. 8 czy J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 305, mowa jest o zabiciu sługi bez sądu, tj. bez sprawie-
dliwego osądzenia. 
705   Zob. już powyższą uwagę do tekstu czy H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deutero-
jesajanischen Kontext”, s. 15 przyp. 61; E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 26. Nie zmienia tego fakt, 
że xql może być terminus technicus dla uniesienia/wniebowzięcia (Rdz 5,24; 2Krl 2,3 czy Ps 73,24) 
czy wyzwolenia z szeolu (Ps 49,16). Inaczej B. Duhm, Das Buch Jesaia s. 372-373, który myśli o wy-
zwalającym uniesieniu duszy sługi (co miało, jak pokazywać mają dalsze wiersze, nie dotyczyć ciała); 
K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 525, który zabranie postrzega na wzór uniesienia Henocha czy Eliasza, 
tak że śmierć i ocalenie miałyby być ze sobą złączone.
706   Zob. m.in. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 12 
przyp. 53. Inaczej U. Berges, Jesaja 49-54, s. 260-261, który chce zabranie utożsamić z wygnaniem.



3. Pieśni o słudze JHWH

224

paraleli (por. Prz 24,11)707. Najprawdopodobniej sługa został odprowadzony z wię-
zienia i sądu jako skazany, by wykonać na nim karę śmierci708. W każdym razie bez 
względu na szczegółowe rozstrzygnięcia interpretacyjne w kontekście 53,7-9 musi 
chodzi o jakąś formę przemocy prawno-sądowej wobec sługi709, i to zakończonej 
jego śmiercią. Powstaje jeszcze pytanie, kto ukrywa się za pasywną formą czasow-
nika i opisanym w tym zdaniu działaniem. Tym razem nie może to być Bóg, nawet 
jeśli to, co się wydarzyło, było zgodne z Jego zamiarami (por. 53,4b.5.6b)710. Choć 
brakuje tutaj jakiejkolwiek informacji na ten temat, to trudno sobie wyobrazić, 
by wygnańcy mogli skazywać kogoś na śmierć. Za śmierć sługi odpowiedzialność 
ponoszą pewnie jakieś władze babilońskie711, ale z punktu widzenia autora najwi-
doczniej nie miało to znaczenia. Stąd też konstrukcja zdania, w którym na począt-
ku umieszczono dopełnienia, zwraca uwagę na bezprawne i brutalne traktowanie 
sługi712. Być może oddaje chronologię wydarzeń: więzienie – sąd – zgładzenie713. 

Kolejny półwiersz, który nie opisuje losu sługi, lecz jest refleksją nad stosunkiem 
do niego (lub jego generacji) w postaci pytania retorycznego714, również może być 
różnie intepretowany715. rAD jest przede wszystkim zorientowany czasowo – odcinek 
czasu, trwanie czy kontinuum, ale nie rozumiane abstrakcyjnie, tylko konkretnie 
jako długość ludzkiego życia, czyli generacja, pokolenie. Czas, przeszłość i przy-
szłość postrzegane były jako następujące po sobie kolejne generacje (por. Iz 51,8). 
W ogólnym sensie oznacza po prostu okres czasu (np. Iz 51,9), przede wszystkim 
czas życia pewnej zbiorowości, ludu716. Jak się zdaje, rzeczownik ten nie ma już 
nigdzie indziej w Biblii Hebrajskiej znaczenia zindywidualizowanego losu717, ale 

707   Por. też Wj 21,14; Pwt 19,12. Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 379.
708   Na miejsce stracenia – tak O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 112; E. Kutsch, Sein Leiden und 
Tod, s. 26-27, który słusznie zauważa, że taka interpretacja współgra z hańbiącym pochówkiem sługi 
w w.9; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 15-16. 
709   Zob. też C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 214 (za nim L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, 
s. 224); G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 165.
710   Nie jest wykluczone, że enigmatyczność relacji jest związana właśnie z tym, że działanie prześla-
dowców sługi okazało się zgodne z Bożą wolą.
711   Zob. przede wszystkim H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 381; też G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, 
s. 165, który w swoich spekulacjach idzie nieco dalej: tylko władze (babilońskie) miały prawo do ska-
zywania na śmierć, tak że sługa Deuteroizajasz został stracony pewnie za zwiastowanie zwycięstwa 
Cyrusa.
712   Pod względem fonetycznym – podobnie jak w 53,5 – można zauważyć nagromadzenie przyimka 
mi-/me-, do czego dochodzi jeszcze zaimek pytajny mi (zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 524).
713   Tak przypuszcza H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 381.
714   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 382.
715   Zob. już powyższe uwagi do tłumaczenia.
716   Zob. G. Gerleman, „rAD”, THAT I, kol. 443-445. W Dtiz pojawia się jeszcze w 41,4, zawsze, jak 
twierdzi K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 525-526, w sensie ogólnego określenia czasowego.
717   Do tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 384; też HAHAT, w którym bierze się pod uwagę 
rwOD2 w znaczeniu „mieszkanie”, poświadczonym jeszcze jedynie w Iz 38,12 (tak też H. Wildberger, Je‑
saja 3, s. 1442-1443). Jednak taka interpretacja Iz 38,12 jest problematyczna (do tego słuszna krytyka 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

225

ze względu na jego ogólny sens i etymologię znaczenie takie nie budzi zastrzeżeń718. 
Ponieważ tae nie ma znaczenia partytywnego719, to nie da się rzeczowo sensownie 
w rAD widzieć podmiotu720. Może być jedynie dopełnieniem czasownika xyf (po-
lel). Niestety xyf również jest wieloznaczny. Oznacza wznoszenie skargi lub głośne 
dziękowanie, ale też rozważanie, medytowanie721. Natomiast polel pojawia jesz-
cze tylko w skardze Ps 143,5 (paralelnie do rkz i hgx, tj. „rozważać”, „rozmyślać” 
z wdzięcznością), tak że znaczenie „myśleć” czy „troszczyć się” jest zatem i tutaj naj-
prawdopodobniejsze722. Nie można jednak wykluczyć wywodzenia go z q. w sensie 
podnoszenia skargi na czyjąś rzecz czy z czyjegoś powodu723. Przedmiotem uwagi 
bądź skargi mógłby być więc los sługi lub jego pokolenie. W tym drugim przypad-
ku byłoby nim otoczenie, rodzina czy potomstwo sługi724. Jednak żadne miejsce 
w Starym Testamencie nie potwierdza rozumienia rAD jako rodziny czy potomstwa 
(co dotyczy nawet Ps 112,2; Pwt 32,19-20; Prz 30,11[-14])725. Jaki sens mogłoby 
jednak mieć pytanie o to, kto zajmował się pokoleniem sługi czy wznosił skargę 
z powodu tego pokolenia? Wyznający mieliby się żalić, że nikt o nich nie myślał? 
Wiele przemawia za tym, że pytanie retoryczne ma dotyczyć losu sługi. Na pytanie 
retoryczne, kto myślał, zajmował się sługą czy wznosił skargę, musiałaby zostać 
udzielona odpowiedź: „Nikt!”726 Jest więc emfatycznym przeczeniem podkreślają-

w  H.-J. Hermisson, który przekonuje do  rozumienia interesującego nas rzeczownika w  Iz  38,12 
w zindywidualizowanym sensie „czasu życia”, „losu”). 
718   Poza H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 384, zob. też J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 306, nawet jeśli 
opowiada się za innym ujęciem tego półwiersza. Często przyjmowane jest bez dyskusji, jak w K. El-
liger, Deuterojesaja 1, s. 124; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 112; E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, 
s. 27; G. Gerleman, „rAD”, kol. 445.
719   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
720   Jak chcieliby m.in. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 27 czy O. Kaiser, Der königliche Knecht, 
s. 112, uważa, że chodzi o narody, które nie zajmują się w ogóle losem sługi w przeciwieństwie do wy-
znającego „my”.
721   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia i J. Hausmann, „xyf”, TWAT VII, kol. 757-761. Występuje 
poza kilkoma wyjątkami tylko w literaturze zwanej mądrościową, głównie w Ps i Hi, a w księgach 
prorockich (ściślej Newiim aharonim) tylko ten jeden raz w czwartej Pieśni o słudze Pana.
722   Za czym opowiadają się m.in. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 305 czy H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 
3, s. 382.
723   Ponieważ „myśleć” jest pewniej poświadczone tylko jeden raz, to trudno byłoby zakładać, że po-
krywało całe teoretycznie możliwe pole semantyczne. Podobnie J. Hausmann, „xyf”, kol. 760. Wg 
J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 313, cho-
dzi o wznoszenie skargi, którą może być jak w Ps 49,20 skarga żałobna.
724   Tak D.N. Freedman, J. Lundborn, „rAD”, TWAT II, kol. 181-194, tu kol. 185.192; J.L. Koole, Isaiah 
III. 2, s. 307 czy C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 205 (tłumaczenie), choć w komentarzu (s. 214) 
za niemal tak samo prawdopodobny uważa los sługi. Z kolei wg U. Berges, Jesaja 49-54, s. 262, w ra-
mach kolektywnej interpretacji pokoleniem, generacją są Izraelici, zarówno wygnańcy, jak i ci, którzy 
pozostali w ojczyźnie.
725   Lecz odnosi się do danego pokolenia czy kolejnego pokolenia – do tego zasadna krytyka w H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 383.
726   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 305. Zaś wg K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 526, po 53,4-6 odpowiedzią 



3. Pieśni o słudze JHWH

226

cym osamotnienie sługi w jego cierpieniu727, które nikogo nie zajmowało czy nie 
prowadziło do głośnej skargi (skierowanej do Boga)728. Impf. pokazuje najpewniej, 
że do chwili obecnej nikt nie rozmyślał nad losem sługi. Wraz z wyznaniem z tych 
wierszy sytuacja jednak się zmienia. O ile narody i ich władcy nie mieli szans usły-
szeć o słudze (por. 52,15b), to „liczni” się o niego w ogóle nie martwili (por. 53,2b.3).

Reszta wiersza (w.8b) zdaje się opisywać tragiczny koniec życia sługi, treściowo 
jest więc powiązana z w.8aa729, choć spójnik zdaje się wskazywać na ścisły związek 
z rozmyślaniem o czy skargą na los sługi730, tj. być ich treścią (spójnik yKi może mieć 
tutaj różne znaczenia)731. rzg1 oznacza przede wszystkim „odcinać”, „przecinać”732. 
W skardze Ps 88,6 modlący porównuje się do zmarłych, leżących w grobie, którzy 
zostali odcięci od Bożej ręki (samego siebie nie uważa za zmarłego). W Lm 3,54 
odcięcie (eliptycznie: od życia) jest tożsame ze śmiercią733, gdzie proszący przy-
tacza swoje wcześniejsze przeświadczenie (yTir>m:a'), skargę na nieuchronny koniec 
(tak też w Ps 31,23 [kor.])734. Nie ma powodu, by sformułowanie to interpretować 
metaforycznie, tym bardziej że należy odróżniać refleksję proszącego (w 1. os.) 
od relacji o czyimś życiu w 3. os., gdzie nie ma miejsca na subiektywne odczucia735. 
~yYIx; #r,a, jest najogólniejszym określeniem sfery życia, krainy żyjących (siedem razy 
w Ez 32,23-32)736, oddzielenie od której oznacza tyle co śmierć, znalezienie się 
w grobie (Ez 32 i 26,20)737. Wyobrażenie odcięcia mogłoby sugerować gwałtowną 

na to pytanie retoryczne (o doświadczenie generacji Mojżesza, czyli ludu) jest: „My!”.
727   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 214. 
728   Wg K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 22, mamy tutaj do czynienia 
z wyznaniem winy typowym dla niektórych skarg.
729   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 385.
730   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 263 (kontynuację w.8ab).
731   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
732   Zob. E. Kutsch, „trk”, THAT I, kol. 857-860, tu kol. 858; zaś w znaczeniu przenośnym „określać”, 
„ustalać” (np. Hi 22,28), w ni. „być odciętym”, tj. „nie mieć wstępu” (2Krn 26,21). Nigdzie więcej nie 
występuje w Iz (rzg2 w Iz 9,19).
733   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 28 czy C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 214, który 
wskazuje, że opis śmierci sługi utrzymany jest w języku skargi.
734   Do prawdopodobnej korekty tekstu na rzg ni. (przestawienie spółgłosek) zob. H.-J. Kraus, Psal‑
men 1, s. 247.
735   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 308, a przede wszystkim H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 386. 
Nie inaczej trzeba ocenić Ez 37,11 (w odniesieniu do suchych kości). Nawet jeśli dolina suchych kości 
jest obrazem beznadziejnego położenia ludu, to na poziomie obrazu suche kości oznaczają nieod-
wracalny koniec. Inaczej ponownie U. Berges, Jesaja 49-54, s. 263, co związane jest zapewne z przy-
jęciem kolektywnej interpretacji postaci sługi. Użycie rzg zamiast stojącego w Jr 11,19 trk miałoby 
na celu wskazanie, że nie chodzi o ostateczną zagładę, co jednak nie sposób byłoby uargumentować. 
736   Poza tym jeszcze w Jr 11,19; Ez 20,26; Ps 27,13; 52,7 – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 385 przyp. 109. Być może należałoby do tego doliczyć jeszcze wyrażenie z determinacją ~yYIx;h; #r<a< 
w Hi 28,13; Ps 142,6; Iz 38,11 (por. też pl. w Ps 116,9).
737   Zob. m.in. L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 225; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesk-
necht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 16 i Deuterojesaja 3, s. 386. Wg U. Berges, Jesaja 49-54, 
s.  263-264, oddzielenie od  krainy żyjących ma  być tożsame z  oddzieleniem od  świątyni JHWH, 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

227

czy przedwczesną śmierć sługi738. Najbliższą paralelą wydaje się być Jr 11,19 (z cza-
sownikiem trk; por. też Iz 53,7). Nie była to śmierć zawiniona przez sługę, lecz jej 
powodem były przestępstwa ludu ([v;P, jak w 53,5a; por. też 53,6b i 4a), a nie winy 
samego sługi739. Niestety reszta ostatniego stychu z powodu uszkodzenia tekstu 
jest niepewna740. Bez względu na sufiks (3. lub 1. os.) za śmiercią sługi stoją winy 
całego ludu Bożego, tj. Izraela741. W Dtiz ~[; z suf. zawsze odnosi się do Izraela czy 
wygnańców (np. 43,20; 51,4-52,9)742. Jeśli rekonstrukcja bazująca na G jest trafna, 
to uzyskujemy dobry paralelizm, mówiący o śmierci sługi (tw<M'l;). [gn (pu.; pasywnie 
został użyty już w 53,4) wskazuje na przemoc wobec sługi, który został zgładzony743. 
Jednak tym razem za pasywną formą nie może stać Bóg, gdyż sługa stał się ofiarą 
ludzkiej niesprawiedliwości (por. kolejny wiersz). Ponownie tożsamość oprawców 
najwyraźniej nie odgrywa żadnej roli. 

53,9 jest kontynuacją relacji o losie sługi z w.8, na co wskazuje też początkowe 
impf. cons. [v'r' to ogólny termin dla osób popełniających najróżniejsze niegodziwo-
ści, którzy swym złym postępowaniem wprowadzają do społeczności, w której żyją, 
niepokój i dysharmonię. Swoim nagannym postępowaniem ściągają nieszczęście 
na siebie samych (w ramach związku pomiędzy postępowaniem i losem człowieka) 
i na całą społeczność. Znaczenie pojęcia obejmuje zarówno sam haniebny czyn, 
jak i winę wraz z karą. Bywa też określeniem tego, którego przed sądem uznaje się 
za winnego744. W Dtiz słowo to występuje jeszcze tylko we wtórnych 48,22 (w bar-
dzo ogólnym sensie) i 55,7 dla niegodziwych jednostek745. Niegodziwcy nie mogą 
być tożsami z „my” ani ludem Bożym z 53,8bb. Win Izraela nie tylko w Pieśniach, ale 

i  to  na  podstawie 2Krn 26,21, który wcale nie mówi o  krainie żyjących, nie mówiąc już o  tym, 
że to tekst z pewnością późniejszy od Iz 53. Trudno odgadnąć, dlaczego „kraina żyjących” w Ps 27,13; 
52,7; 142,6 i Hi 28,13 miałaby, jak chciałby U. Berges, dowodzić, że   odcięcie od niej nie oznacza 
śmierci.
738   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 308. Nawet C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, 
s. 149-150, który twierdzi, że choć sługa cierpiał z powodu choroby (do tego już powyżej), to osta-
tecznie został stracony jako złoczyńca.
739   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 214; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 309; H.-J. Hermisson, 
„Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 16.
740   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
741   Tak powszechnie, np. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 29. Wątpliwości ma natomiast N. Lohfink, 
„Beobachtungen zur Geschichte des Ausdrucks hwhy ~[”, w: Probleme biblischer Theologie, s. 276 przyp. 
5, wg którego odniesienie do JHWH jest w 53,8 niepewne. Brak form 1. os. pl. pokazuje, że poeta 
ma na uwadze grzech ludu, a nie (tylko) „nasz” (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 388).
742   Nawet jeśli suf. 3. os. miałby wskazywać na lud sługi, to rzeczowo wychodziłoby prawdopodob-
nie na to samo.
743   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  388. Do  tego czasownika zob. powyższy komentarz 
do 53,4.
744   Niegodziwcy są  przeciwnikami pobożnych i  Boga. Antonimem (rdzenia) [vr jest qdc. Zob. 
C. van Leeuwen, „[vr”, THAT II, kol. 813-818 oraz powyższy komentarz do 50,9.
745   Wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 312, to wygnańcy odmawiający powrotu. O wtórności tych frag-
mentów i krytycznie do interpretacji w J.L. Koole zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 390-391.



3. Pieśni o słudze JHWH

228

i w Dtiz poza wymienionymi wtórnymi dodatkami nie określono nigdzie terminem 
[v;r< ani samych Izraelitów mianem [v'r'. Sądowy wymiar tego słowa i poprzedni 
wiersz (53,8aa) wskazują, że są nimi ci, którzy dopuścili się przestępstw karanych 
sądowo (por. też Pwt 25,1-2; Wj 23,7)746. Sługa po skazaniu i zgładzeniu został po-
traktowany jak zwykły przestępca. Być może za podmiotem nieokreślonym kryją się 
takie czy inne władze babilońskie, wykonawcy niesprawiedliwego wyroku na słudze 
Pana. Nie wiadomo, jak taki grób czy cmentarz należałoby sobie wyobrażać (poza 
normalnymi grobami?). Brak jest też w Starym Testamencie paraleli747. Co naj-
wyżej, Ez 32,17-32, w którym centralną rolę odgrywa groźba pochówku w grobie 
i miejscu w krainie zmarłych, gdzie leżą nieobrzezani i zabici mieczem, tj. w sferze 
nieczystości i niepokoju, mógłby sugerować jakieś szczególne miejsce pochówku748.

Treść drugiej linii jest niepewna. Jeśli powyższa rekonstrukcja jest trafna, to niego-
dziwcy zostali nazwani w niej czyniącymi zło. [r: określa, ogólnie rzecz biorąc, wszyst-
ko to, co człowiekowi czy społeczności przynosi szkodę (por. zwłaszcza Ps 34,17, gdzie 
pojawia się właśnie takie wyrażenie, w opozycji do sprawiedliwych z w.16)749. 

W TM przykładowym niegodziwcem byłby bogacz – ryvi[', co jest w Hi 27,19 określeniem nie-
godziwego człowieka, który utraci wszystko nagle, w ciągu jednej nocy. Bogactwo było w tra-
dycjach mądrościowych oceniane zarówno pozytywnie, jak i negatywnie, w każdym razie jest 
czymś przemijającym (Ps 49,18; Syr 11,16-17 [18-19])750. W ramach krytyki prorockiej różnych 
nadużyć elit piętnowano bogacenie się kosztem innych, gdy nieprawość prowadziła do bogac-
twa (Jr 5,26-28; Mi 6,10-13)751. Pomimo tego trudno sobie wyobrazić, by pochówek z bogaczami 
miałby być hańbiący (por. też Hi 21,28-33)752.

746   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 29 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 390-391. 
747   Zbiorowe mogiły (bezimiennych – tak L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 225) zamiast 
rodzinnych grobowców lub pojedynczych grobów? Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 113-114; 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 391-392. Stąd K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 529-530, przypuszcza, 
że mowa jest o pochówku sługi w obcej, czyli nieczystej ziemi (por. Iz 52,11-12, a  także Am 7,17 
– do tego J. Jeremias, Der Prophet Amos, s. 111). To jednak musiałoby oznaczać, że śmierć i pochów-
ki wszystkich wygnańców uchodziły za hańbiące (inaczej z pewnością wyglądało to z perspektywy 
przedwygnaniowej groźby Amosa). Na niewiele przydadzą się Jr 26,23 i 2Krl 23,6 mówiące o „gro-
bach synów ludu”, gdyż to nie pochówek w nich był hańbiący, lecz niepochowanie zwłok (podobnie 
też prawdopodobnie w Iz 14,18-19 – do tego tekstowo niepewnego fragmentu zob. H. Wildberger, 
Jesaja 2, s. 533.535-536.557-558. 
748   Do wyobrażenia kary w postaci pochówku z nieobrzeżanymi i zabitymi mieczem, tj. nieczysty-
mi, i to w ramach teologii kapłańskiej w Ez 32,17-32 zob. W. Zimmerli, Ezechiel 2, s. 774-793, zwł. 
s. 783-786.
749   Bóg zwraca się przeciwko czyniącym zło, sprawiając, że  zostają zapomniani (dosł. „odcinając 
od krainy, gdzie się o nich pamięta”) – do tego psalmu zob. H.-J. Kraus, Psalmen 1, s. 266 i 270.
750   Zob. J. Slawik, Hiob przed Bogiem, s. 432 i podana tam literatura. Numeracja wierszy w Syr 11 
różni się w H i G (w nawiasie G; zob. G. Sauer, Jesus Sirach, s. 111 przyp. 171).
751   Zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 316, według których bogatymi niegodziwcami mają być bezbożni Babilończycy.
752   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 30 czy H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 392; a nawet 
J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 314-315, który nie korygując tekstu, uznaje, że jak dotąd nie znaleziono 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

229

Postulowane w korekcie hm'B' (pl.) niestety nie jest bezproblematyczne, gdyż 
oznacza wzniesienia, wzgórza, przede wszystkim będące wyżynami kultowymi. 
Jedynie w niepewnym tekstowo Ez 43,7 są one przypuszczalnie nieakceptowalnym 
w Izraelu miejscem pochówku753. 

 Haniebna śmierć i pochówek sługi miały miejsce pomimo jego niewinności 
(w.9b). Przywodzi to na myśl „naszą” nową ocenę niedoli sługi, której doświadczał 
z powodu win ludu (53,8b oraz 53,5-6), z tym, że teraz wprost mowa jest o jego 
niewinności, która nie dawała żadnych podstaw do jego skazania i zgładzenia754. 
Negacje nieprawości sługi zostały dodatkowo podkreślone przeczeniem aOl sto-
jącym przed rzeczownikami (zamiast !yIa;)755. sm'x' wywodzi się z języka prawnego 
i może odnosić się do wszelkiego rodzaju niegodziwych czynów, a przede wszystkim 
do fizycznej przemocy, przelewania krwi (Jr 22,3). Jest brutalnym naruszaniem 
praw innych przy użyciu siły i bez żadnych zahamowań756. Na podstawie sm'x' nie 
ma możliwości spekulowania na temat ewentualnego konkretnego zarzutu wobec 
sługi757. Paralelne hm'r>mi (od hmr) oznacza świadome ukrywanie faktycznego stanu 
rzeczy, co prowadzi do szkody drugiej strony, nad którą zyskuje się w ten sposób 
przewagę (Rdz 34,13)758, a więc fałsz, oszustwo czy podstęp (Hi 31,5)759. Jeśli wypły-
wa z ust, to musi chodzić o zwodzące, oszukańcze słowa (Ps 10,7; 17,1; 34,14; 36,4; 
50,19; 109,2)760 czy o fałszywe świadectwo w sądzie (Prz 12,17; 14,25). Być może jest 

przekonującej interpretacji tego stychu. Inaczej J. Lemański, „Cierpienia »Sługi Boga« typem zbaw-
czej pasji Chrystusa”, s. 93 (powołując się na J.L. Koole).
753   Zob. HAHAT; HAL (kananejskie miejsce pochówku). Jednak BHS czy W. Zimmerli, Ezechiel 2, 
s. 1070.1072, proponują rewokalizację tego słowa w Ez 43,7 („gdy umrą”). Argumentem nie może 
być Hi 27,15, który wymagałby niepoświadczonej w świadectwach korekty wokalizacji. Nie istnieje 
zatem żadne pewniejsze poświadczenie, że wyżyna mogła być miejscem pochówku (tak H.-J. Her-
misson, Deuterojesaja 3, s.  393, który podobnie jak J.L.  Koole, Isaiah III. 2, s.  313-314, sugeruje, 
że forma wtmwb w Qa miała na celu odróżnienie od wyżyn kultowych). Czy wyżyny mogły uchodzić 
za niewłaściwe dla Izraelitów jako miejsce pochówku według rytu pogańskiego (zob. J.L. Koole)? 
Z kolei O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 115, sądzi, że był to stos kamieni, którym na pustkowiu 
zabezpieczano zwłoki wygnanych przestępców.
754   Co bywa uważane za mocny argument przeciwko utożsamianiu sługi z Izraelem, który przecież 
nie był niewinny – np. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 316-317 (inaczej O. Kaiser, Der königliche Knecht, 
s. 116). Trzeba jednak zwrócić uwagę na fakt, że słowa te nigdzie w Dtiz nie posłużyły do opisu winy 
Izraela.
755   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 316; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 394. 
756   Por. Hi 16,17 – Hiob był prześladowany pomimo niedopuszczania się sm'x'. Jak się wydaje, autor 
Hi mógl się kierować czwartą Pieśnią o słudze JHWH (zob. datowanie Hi w J. Slawik, Hiob przed 
Bogiem, s. 724-729). Do tego rzeczownika zob. H.J. Stoebe, „sm'x'”, THAT I, kol. 583-587 i J.L. Koole, 
Isaiah III. 2, s. 315-316. W Iz pojawia się jeszcze tylko w Triz w 59,6 i 60,18.
757   H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 394, nie wyklucza, że został oskarżony o wzywanie do wystą-
pienia przeciwko Babilończykom z użyciem przemocy.
758   Zob. M. Kartveit, „hmr”, TWAT VII, kol. 523-527, zwł. kol. 524. Wyraz ten nie występuje więcej 
w Iz.
759   Zob. J. Slawik, Hiob przed Bogiem, s. 519 i podana tam literatura. 
760   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 115. Motyw ten może się wywodzić ze skargi.



3. Pieśni o słudze JHWH

230

to nawiązanie do zadania sługi z 42,1-4 i potwierdzenie uczciwości czy prawdziwo-
ści jego zwiastowania (por. 42,3b), bycia prawdziwym prorokiem (por. Jr 28,9)761. 
Jednak w bardziej ogólnym sensie zaprzeczenie sm'x' i hm'r>mi dowodzi, że sługa nie 
dopuścił się ani w czynie, ani w słowie niczego, co można by mu zarzucić762. 

Na początku 53,10 stoi podmiot – JHWH, jak w w.6b zamykającym pierwszą 
część wyznania. Ponownie wyznający wyraża przekonanie, że sługa nie jest jedy-
nie ofiarą niesprawiedliwego traktowania go przez ludzi, pogardy i odrzucenia 
(w.2-6), skazania i zagłady (w.7-9), lecz że jego cierpienia i śmierć odpowiadają 
Bożej woli763. #px z dopełnieniem osobowym wyraża przychylność wobec bliź-
niego, który jest w jakiś sposób zależny od osoby prawnie czy społecznie wyżej 
stojącej. W mocniej uogólnionym sensie jest bliski „chcieć” (łącząc się z inf. i/lub 
stając się czasownikiem modalnym; zob. Iz 42,21)764. Granica pomiędzy tymi 
niuansami znaczeniowymi jest oczywiście płynna. Rzeczownik #p,xe w ostatniej 
linii w.10 (chiazm?) nie ma pasywnego charakteru, ale oddaje aktywną postawę 
i nie odnosi się jedynie do subiektywnych uczuć, lecz ma sens obiektywizujący 
w stosunku do przedmiotu upodobania (zwłaszcza gdy występuje bez przyimka). 
W w.10a #px został użyty jako czasownik modalny lub dla wyrażenia Bożego 
zamiaru, tym bardziej że w w.10b oznacza Bożą wolę, którą zrealizował sługa 
(por. też Iz 46,10 oraz 44,28; 48,14)765. A zatem wola Boża względem sługi obej-
muje zarówno jego gwałtowną śmierć (do akd pi. zob. Iz 53,5; i to w przeciwień-
stwie do tego, czego mógł oczekiwać sługa Boży zgodnie z Ps 35,27)766, jak i jej 
ocalający wymiar (por. Iz 53,6b), a co znalazło wyraz w kolejnej linii (~v'a'). Sługa 
jest Bożym narzędziem, a Bóg stoi po jego stronie, nawet jeśli mogło się wydawać 
inaczej (por. 53,4-6). Niestety reszta półwiersza jest tekstowo niejasna767, a jedyne 

761   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 394 i 441-422, przypuszczając, że chodzi o aspekt we-
wnątrzizraelski, tj. nieinteresujący władz babilońskich.
762   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 316. Natomiast wg J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exege‑
tical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s.  318, bardziej prawdopodobne jest rozumienie tej 
pary pojęć jako hendiadysu, tj. dopuszczanie się przemocy poprzez kłamliwą mowę. Ponieważ po-
jęcia te występują w dwóch oddzielnych (paralelnych) zdaniach, hendiadys nie jest prawdopodobną 
interpretacją.
763   Bożemu planowi – zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 318.
764   Od pokrewnego znaczeniowo bha różni się właśnie tym, że #px zakłada różnicę społeczną dzielą-
cą obie strony. Gdy Bóg jest podmiotem, to przedmiotem mogą być ludzie, jak i pojęcia abstrakcyjne. 
Nie jest oczywiście możliwa sytuacja, by człowiek mógł być podmiotem zdania, w którym Bóg miał-
by być przedmiotem, ludzie co najwyżej mogą mieć upodobanie w Bożych przykazaniach czy słowie 
(Ps 119,35; Jr 6,10) – zob. G. Gerleman, „#px”, THAT I, kol. 623-626.
765   Zob. też powyższy komentarz do 44,26 i 28a. W Dtiz rdzeń pojawia jeszcze w 54,12 (n. rectum; 
zob. powyższy komentarz do  tego wiersza); 55,11 (skuteczne słowo prorockie, które pokrywa się 
z Bożą wolą), które są redakcyjnymi rozszerzeniami. Zob. R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, 
s. 217 (zestawienie) czy H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 726-728.
766   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 117.
767   Zob. powyższe uwagi do tłumaczenia.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

231

pewne słowo to ~v'a' wraz z Avp.n:768. 

Jeśli słowo „choroba” miałoby znajdować się w pierwotnym tekście (glosa do AaK.D:?), to musia-
łoby być rozumiane w uogólnionym sensie cierpień fizycznych i psychicznych (por. Iz 53,3-4), 
co o  tyle nie jest wykluczone, że w pierwszej części wyznania opisano położenie sługi w  taki 
właśnie sposób. Jeśliby wybrać korektę bazującą na zachowanych spółgłoskach: „JHWH, który 
zamierzył zetrzeć go (asyndetyczne zdanie względne), uzdrowił tego, który dał jako zadośćuczy-
nienie swoje życie”769, to już w pierwszej linii pojawiłby się wątek ocalenia sługi770. Wprawdzie 
uzdrowienie czy wzmocnienie pochowanego sługi mogłoby się wydawać dziwaczną myślą, 
to jednak czasownik ~lx hi. może też oznaczać wzmocnienie na duchu (Iz 38,9; Syr 49,10)771. 
Poza brakiem poświadczenia przeciwko temu ujęciu mogłoby świadczyć również przejście od pf. 
w 53,10aa do  impf. w 53,10aβ-12aa – dla przyszłego powodzenia sługi w  tej Pieśni używa się 
impf.772

Rdzeń ~va dominuje w wygnaniowo-powygnianiowych tekstach kultowych773, 
choć jego połączenie z ofiarnictwem jest wtórne. Brak go w partiach prawnych 
w Wj-Pwt i  sporadycznie pojawia się w tradycjach mądrościowych. Natomiast 
charakterystyczne jest jego użycie w dwóch sformalizowanych obszarach: posta-
nowienie o winie czy odpowiedzialności oraz zobowiązanie wynikające z winy. 
W typowym w Starym Testamencie całościowym postrzeganiu świata jest więc 
zobowiązaniem wynikającym ze stania się winnym, obejmuje orzeczenie o winie 
i poniesienie odpowiedzialności, często w formie odszkodowania czy zadośćuczy-
nienia. Wina i zadośćuczynienie nie dają się oddzielić (np. Rdz 26,10), a termin 
ten może odnosić się do różnych etapów związku wina – orzeczenie o winie – za-
dośćuczynienie, w tym do tego, co stanowi takie odszkodowanie czy zadośćuczy-
nienie. Zyskuje wymiar teologiczny, gdyż zarówno czyn, wina, jak i orzeczenie oraz 
zobowiązanie wynikają przede wszystkim z Bożego osądu774. W czwartej Pieśni 

768   Tak też E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 32.
769   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 315 i 396; podobnie C. Westermann, Das Buch Jesaja, 
s. 205. 
770   Stąd C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 207, zalicza w.10aa mający mówić o Bożym skłonieniu 
się ku słudze do opisu ocalenia sługi. 
771   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 396 i HAHAT.
772   Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 396, zmiana czasu może być znacząca.
773   Na nie przypada 70% miejsc jego występowania.
774   Zob. R. Knierim, „~v'a'”, THAT I, kol. 251-257; a także D. Kellermann, „~v'a'”, TWAT I, kol. 463-
472. Nie jest tożsamy jedynie z winą, bo obejmuje też konsekwencje wynikające z przestępstwa, ani 
z konkretnym rodzajem kary, gdyż może oznaczać różne formy zadośćuczynienia (w późniejszych 
tekstach jedną z form zadośćuczynienia jest ofiara pokutna), ani z odszkodowaniem czy zadośćuczy-
nieniem, gdyż pierwotnie odnosiło się do odpowiedzialności wynikającej z wyroku, tj. poniesienia 
odpowiedzialności za przestępstwo, niezależnie od zadośćuczynienia (por. Kpł 5,14-16). Jeśli wina 
miała związek z Bogiem, to powstało zobowiązanie wobec Boga. Rzeczownik ten nie pojawia się 
więcej w Iz, a czasownik jeszcze jedynie w Iz 24,6. Ścisłe znaczenie pojęcia pozostaje jednak nadal 
kontrowersyjne (zob. J. Milgrom, Cult und Conscience, zwł. s. 11: zestawienie możliwych znaczeń; 
B.  Janowski, Sühne als Heilsgeschehen, s.  256-259). F. Crüsemann, Die Tora, s.  372, poza powyżej 



3. Pieśni o słudze JHWH

232

życie sługi, jego osoba (Avp.n;)775 stanowi ~v'a', jest więc środkiem, za pomocą którego 
odpowiedzialność za winę zostaje uregulowana. Bez względu na to, jak ostatecznie 
odczyta się tekst, ze sporą dozą prawdopodobieństwa można uznać, że ustalenie 
czy ustanowienie (~yf)776 odpowiedzialności i związanego z nim odszkodowania 
było dziełem Boga, który też osądza ludzkie czyny. Wprawdzie nie można wyklu-
czyć takiej korekty tekstowej, w której sługa jest podmiotem zdania777, ale ocalający 
charakter cierpienia i śmierci sługi w całej Pieśni jest Bożym dziełem, tak że raczej 
Bóg jest tym, który życie sługi uczynił ~v'a'778. W czwartej Pieśni o słudze JHWH, 
w której nie odnajdujemy żadnych ofiarniczych wyobrażeń, ~v'a' nie jest określe-
niem ofiary kultowej779. Życie sługi nie stało się ofiarą przebłagalną780 (jakoby dla 
Boga), lecz przez Boga ustalonym sposobem uwolnienia „nas” i całego Izraela781 
od konsekwencji win782, co jest tożsame ze zbawieniem (por. 53,5b). W.10aa nie 

podanymi znaczeniami interpretuje go też jako „czuć się winnym” czy „być świadomym swojej winy” 
(zob. też R. Rendtorff, Leviticus 1, s. 152-153). O ile mogłyby być one brane pod uwagę w przypadku 
Kpł, to  tutaj musiałyby implikować świadomość sługi co do własnego grzechu (Avp.n;), tym samym 
nie tylko budziłyby wątpliwości w kontekście całej czwartej Pieśni (por. 53,4a.5.9b.12b), ale byłby 
sprzeczne z 49,4 i 50,4-9.
775   Do tego rzeczownika zob. C. Westermann, „vp,n<”, THAT II, kol. 71-96, zwł. kol. 84-90.
776   Zob. G. Vanoni, „~yfi”, TWAT VII, kol. 761-781, zwł. kol. 763. 767-770. J.L. Koole, Isaiah III. 2, 
s. 321, który ~v'a' interpretuje jako ofiarę zagrzeszną, dziwi się, że posłużono się tutaj czasownikiem 
nigdzie więcej nie użytym dla ofiary.
777   Zob. powyższą uwagę do tekstu oraz E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 32; G. Fohrer, Das Buch Je‑
saja 3, s. 160; a także H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 396-397. Dziwaczną interpretację TM (zob. 
już powyższą uwagę do tekstu) proponuje U. Berges, Jesaja 49-54, s. 268-269, według której „my”, 
lud Boży, jest wzywany przez poetę jako „ty” (stąd 2. os. sg.) do uczynienia ~v'a' (które interpretuje 
kultmetaphorisch) ze złożonego życia sługi, bo lud stał świadomy swej winy. 
778   Tak też ostatecznie H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 397, ale uzasadniając to  tym, że  takie 
ujęcie ułatwia przejście do pozytywnych wypowiedzi w dalszej części wiersza. 
779   Zob. np. B. Janowski, „Er trug unsere Sünden“, s. 41-43, który zauważa, że pojęcie to nie pojawia 
się w Kpł 16, tak że modelem do jego rozumienia musi być Rdz 26,10. Inaczej W. Pikor, „Ze śmier-
ci do  życia. Teologiczne przesłanie Czwartej Pieśni o  Słudze Jahwe (Iz  52,13-53,12) w  świetle jej 
struktury”, w: „Bóg jest miłością” (1J 4,16)”, s. 326.332; H. Witczyk, Pascha Jezusa odpowiedzią Boga 
na grzechy świata, s. 163-164, który przyznaje, że pochodzi z niekapłańskiej tradycji, ale autorowi 
miał być już znany z  rozwijających się tradycji kapłańskich (do  tego krytycznie zob. H. Spiecker-
mann, „Konzeption und Vorgeschichte des Stellvertretungsgedankes im Alten Testament”, w: tenże, 
Gottes Liebe zu Israel, s. 141-142), oraz że Kpł 16 to inny model ekspiacji, który nie był podstawą dla 
osobowo-historycznego wydarzenia sługi (s. 167-169).
780   Jak chcieliby m.in. J.L.  Koole, Isaiah III. 2, s.  320-321; K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  523-524; 
T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 521-522 czy J. Blenkisopp, „The Sacrifical Life and 
Death of the Servant (Isaiah 52:13-53:12)”, s. 6-7, który posiłkuje się m.in. tego rodzaju odczytaniem 
Pieśni o cierpiącym słudze w Dn (11,33.35; 12,3) i 4Mch (17,21-22). Do jego argumentacji zob. już 
powyższy komentarz do w.7. Dn i 4Mch w żaden sposób nie rozstrzygają o znaczeniu Pieśni, a jedy-
nie pokazują, jak bywała interpretowana.
781   Zob. L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 226; I. Willi-Plein, Opfer und Kult im alttestament
lichen Israel, s. 104 i in.
782   Podobnie E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 32-33.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

233

tylko formalnie, lecz i treściwo nawiązuje do myśli z 53,6b783. Tym samym półwiersz 
ten jest nie tylko interpretacją hańbiącego cierpienia, śmierci i pochówku sługi, ale 
również komplementarnym z 53,4-6 podsumowaniem istoty cierpienia sługi dla 
„nas”784.

W drugiej części wiersza (w.10aβ-b) nie ma już mowy o cierpieniu i śmierci słu-
gi785. Potomstwo i długie życie są w Starym Testamencie głównymi dobrami zbaw-
czymi, wynikającymi z Bożego błogosławieństwa (Hi 42,12-17; Ps 127,3; 144,12) 
i przestrzegania przykazań (Wj 20,12; Pwt 4,40; 5,32-33786 oraz Ps 128,1.3-4)787. 
Zasadniczą trudnością jest to, że szczęśliwa przyszłość (impf.)788 czeka sługę, który 
poniósł śmierć. Choć gramatycznie długie życie mogłoby odnosić się do potom-
stwa789, to rzeczowo oglądanie potomstwa i długie życie są dwoma powiązanymi 
ze sobą darami zbawczymi790. Zapewnienie długiego życia prowadziło do najróż-
niejszych spekulacji co do tożsamości sługi791, prób niedosłownego rozumienia 
jego śmierci792 czy odnoszenia opisów przyszłego życia i powodzenia do innych 
osób793. Wszystkie interpretacje nieodnoszące oglądania potomstwa i długiego życia 

783   Zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 16. A tym 
samym zamyka jedną z części „naszego“ wyznania (w.7-10aa), jak chcieliby O.H. Steck, Gottesknecht 
und Zion, s. 29 czy E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 30. Do tego zob. poniżej.
784   Zob. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 29. 
785   H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 16, zauważa, jak 
łagodne jest to przejście, w żaden sposób niezasygnalizowane formalnie.
786   Wg J.L.  Koole, Isaiah III. 2, s.  325, obietnica taka odnosi się zwłaszcza do  króla (Pwt  17,20; 
Ps 21,5).
787   A nie otrzyma ich niegodziwy (Koh 8,13).
788   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 33; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 400. O. Kaiser, Der 
königliche Knecht, s. 118-119, używa nawet określenia eschaton (w cudzysłowie).
789   Gdyby tłumaczyć drugie zdanie jako asyndetyczne względne (do  tego zob. powyższą uwagę 
do tłumaczenia), co i tak nie ułatwiłoby interpretacji ostatniej części wyznania (sługa ma przecież 
oglądać swoje potomstwo). 
790   Zob. powyżej i E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 34.
791   Zwłaszcza postulujące kolektywną interpretację postaci sługi – ostatnio ponownie U.  Berges, 
Jesaja 49-54, s. 270-271; R. Albertz, Die Exilszeit, s. 319: lud, który wydawał się martwy, ponownie 
budzi się do życia.
792   Tak np. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 121-122, wskazując, że w opisie cierpienia i śmierci 
sługi posłużono się typowym słownictwem skarg. Jak zauważył już C.R. North, The Suffering Servant 
in Deutero-Isaiah, s. 148 (a za nim inni – zob. powyżej), Psalmy nie stanowią dobrej analogii, gdyż 
psalmista przyrównuje swoją sytuację do  śmierci czy pobytu w  krainie umarłych, podczas gdy 
w  czwartej Pieśni mamy relację w  3. os. o  śmierci sługi. Krytycznie o  takich interpretacjach zob. 
powyżej.
793   Np.  J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 321-322: lud sługi; podobnie J. Scharbert, Deuterojesaja – der ‘Knecht Jahwes’?, s. 56: prorok żyjący 
dalej w swoich uczniach; G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 166: Izraelici, którzy przyswoili sobie doko-
nane przez sługę odkupienie; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 324-326: potomstwo rozumiane przenośnie 
(por. Ps 22,31; Prz 2,1; Iz 1,4; 6,13 itp.) jako wszystkie dzieci nowego Syjonu (Iz 54,1-10), do których 
przynależeć będą także narody (Iz 45,20.22.25), a jednocześnie długie życie interpretuje jako zmar-
twychwstanie (idea obecna w cyklu o Eliaszu-Elizeuszu); i podobnie J. Lemański, „Cierpienia »Sługi 



3. Pieśni o słudze JHWH

234

do samego sługi nie odpowiadają brzmieniu tych zdań794. Jeśli metaforycznie nie da 
się interpretować jego śmierci, to może trzeba tak rozumieć zapowiedzi dotyczące 
przyszłości sługi795? Czy jednak dałoby się to usprawiedliwić796? Trudno byłoby 
mówić o wywyższeniu sługi i jego powodzeniu bez uwzględnienia jego własnego 
losu797. Na ile długie życie i oglądanie potomstwa było pomyślane konkretnie798, 
a na ile był to  jedyny ówcześnie dostępny sposób, by opowiedzieć o osobistym 
powodzeniu zmarłego sługi, tj. za pomocą znanych wyobrażeń? W każdym razie 
„my” są przekonani, że sługa nie tylko wypełnił Bożą wolę, czy raczej Bóg wypełnił 
je poprzez sługę (por. w.10aa), ale również on sam doświadczy szczęśliwego życia.

Ostatni stych dodaje jeszcze, że nie tyle sługa zrealizował powierzoną mu przez 
Boga misję, ile Boża wola przez niego zostanie zrealizowana (impf.; #px zdaje się 
spajać ten wiersz). Ady"B. ma tutaj znaczenie zbliżone do przyimkowego, które może 
uwypuklać rolę samego sługi799, przy czym wcale nie trzeba jej pojmować jaką ak-
tywną800. xlc w znaczeniu przenośnym (q. i hi. intrans.) to „mieć powodzenie”, 
„powieść się”. Czasownik ten najczęściej pojawia się w teologicznym kontekście. Po-
wodzenie zależy bowiem od Bożej obecności czy wsparcia, wyposażenia, związane 
jest z Bożym zbawczym działaniem, zmiłowaniem czy błogosławieństwem. Jednym 
ze spokrewnionych znaczeniowo słów jest lkf (por. Iz 52,13a)801. W Iz 48,15 xlc 

Boga« typem zbawczej pasji Chrystusa”, s.  96. Z  kolei J.D.W.  Watts, Isaiah 34–66, chce odnaleźć 
w tej Pieśni dwoje sług: zgładzonego Zerubbabela (Zorobabela) i Dariusza. Nie tylko postulowanie 
tu dwóch sług (zob. już powyższą uwagę do tłumaczenia) nie ma oparcia w samym tekście, ale i jego 
szczegółowa rekonstrukcja biegu historii w okresie perskim wykracza daleko poza to, na co mogą po-
zwolić świadectwa historyczne (zob. H. Donner, Geschichte des Volkes Israel und seiner Nachbarn in 
Grundzügen 2, s. 416-431, zwł. s. 416-417; Ch. Frevel, „Grundriss der Geschichte Israels”, s. 674-688).
794   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 399, który podkreśla, że [r;z< w Starym Testamencie za-
wsze oznacza fizyczne potomstwo. Mimo to B. Janowski, „Er trug unsere Sünden“, s. 44, widzi w nim 
odmienionego Izraela, który powraca do społeczności z JHWH.
795   Na wzór Ez 37? Przykładem może być E. Blum, „Der leidende Gottesknecht von Jes 53”, s. 147, 
który w ramach kolektywnej interpretacji widzi tutaj obrazowe ponowne ożycie społeczności.
796   Taką możliwość odrzuca H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 399. Czy naprawdę pozostaje jedy-
nie wybór pomiędzy metaforyczną interpretacją śmierci a metaforycznym ujęciem jego przyszłego 
powodzenie?
797   Stąd Hi  kończy się opisem późniejszego powodzenia Hioba, które przewyższa to  wszystko, 
co Hiob miał wcześniej, a on sam żył długo i oglądał nawet swoich praprawnuki (Hi 42,12-17) – zob. 
J. Slawik, Hiob przed Bogiem, s. 50-54.734.
798   Tak przede wszystkim H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 400, który dopuszczając rekonstrukcję 
tekstu w.10aa, zgodnie z którą otrzymalibyśmy czasownik „uzdrowił”, odnajduje w niej jeszcze jeden 
sposób powiedzenia o powrocie do życia. Wg T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 523, 
sługa po swojej śmierci znów będzie żył (zmartwychwstanie), chociaż jednocześnie potomstwo ro-
zumie w sensie metaforycznym jako określenie narodów (s. 522), które utożsamia z „licznymi” (zob. 
powyżej).
799   Zob. powyższa uwaga do tłumaczenia i J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 327, a także A.S. van der Woude, 
„dy"”, THAT I, kol. 669-670, zwł. kol. 671-672. 
800   Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 401, nie ma tutaj mowy o aktywności sługi.
801   xlc posiada konkretne (częściowo problematyczne) znaczenie „wdzierać się do” (intrans.) czy 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

235

opisuje powodzenie Cyrusa, które zawdzięcza Bogu802. Impf. różni go od form uży-
wanych w w.2-10aa opisujących odkupieńcze znaczenie cierpienia i śmierci sługi dla 
„nas” i dla Izraela, a wiąże z nagrodą dla sługi (w.10ab.11-12). We wcześniejszych 
Pieśniach o słudze JHWH jego zdaniem jest ustanowienie zbawczego porządku 
na świecie (42,1-4), zbawienie narodów, do czego droga prowadziła przez ponowne 
zwrócenie się Izraela do Boga i jego odnowę (49,5-6). Pełna realizacja Bożego zbaw-
czego zamiaru jeszcze się nie dokonała803. Bóg realizuje swoją zbawczą wolę wobec 
świata nie inaczej jak przez cierpienie i śmierć swojego sługi. Wyznający nawiązują 
do początkowej wyroczni JHWH zapowiadającej powodzenie misji sługi (w.10b 
– por. 52,13a), jak i niego samego, jego wywyższenie (obok w.10ab – por. 52,13b; 
kwestia ta powraca jeszcze w w.11aa.12aa)804. Ponadto wyroczna ta (52,15) nie ogra-
niczała zbawczego Bożego działania wobec Izraela (z 53,1-10aa). Jeszcze nie cała 
Boża wola została wypełniona, bo zbawienie ma stać się też udziałem narodów805.

Ponieważ kwestia osobistego, przyszłego powodzenia sługi powraca jeszcze 
w pierwszej części wiersza 53,11(aa), to tworzy on wraz w.10ab ramową konstruk-
cję, w której środku w emfatycznej pozycji znajduje się zdanie o realizacji Bożej 
woli poprzez sługę (w.10b)806. Z kolei (najpóźniej) od 53,11ab mamy do czynienia 
z mową JHWH, końcową wyrocznią. lm'[' ma dosyć szerokie znaczenie, od „trud”, 
„praca”, aż po to, do czego trudzenie się może prowadzić: w aspekcie negatywnym 
„zmęczenie”, a w pozytywnym „zysk”, „mienie”. W skargach wskazuje na różne 
potrzeby czy nieszczęścia psalmisty, takie jak choroby, prześladowanie ze strony 
wrogów (Ps 7,15.17; 10,7.14; 25,18), lub ogólniej na życie naznaczone znojnym 
wysiłkiem (Ps 73,5; 90,10; por. Koh 3,13; 5,17)807. W Ps 7,17 stoi paralelnie do sm'x', 
a w Hi 15,35 do hm'r>mi (por. Iz 53,9b)808. Może wprawdzie opisywać całe życie sługi809, 

„przekraczać” (trans., np. Jordan), w hi. „dostać się do celu”, „osiągnąć cel” (np. podróży). Człowiek 
może osiągnąć też cel przez posłuszeństwo Bożemu prawu. Do tego czasownika zob. M. Sæbø, „xlc”, 
THAT II, kol. 551-556. 
802   W Dtiz poza tym spotkamy go jeszcze w 54,17 (z przeczeniem: nieskuteczność broni użytej prze-
ciwko Jerozolimie) i 55,11 (skuteczność słowa Bożego).
803   Zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 400.
804   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 326-327.
805   Zob. O.H.  Steck, Gottesknecht und Zion, s.  30; a  także E.  Kutsch, Sein Leiden und Tod, s.  35; 
E. Haag, „Die Botschaft vom Gottesknecht”, s. 188; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 271. Zaś wg O. Kaiser, 
Der königliche Knecht, s. 119, wolą Bożą jest oddawanie Bogu chwały zgodnie z 45,23-24. Jedno wiąże 
się nierozerwalnie z drugim (zob. powyższy komentarz do 44,21-22 i 48,20-21).
806   Strukturę w.10-11aa można też postrzegać nieco inaczej z powodu powtarzającego się w w.10 
#px: po każdym z nich mowa jest o losie sługi (Avp.n:) oraz ujrzeniu (ha,r>yI) przez niego odmiany swego 
losu – zob. J. Lemański, „Sługa Jahwe (Iz 53,10-11a) i problem zmartwychwstania”, VV 15 (2009), 
s. 42.
807   Może być też rezultatem własnej nieprawości (Hi 4,8; 15,35; Ps 7,15; Iz 59,4), a nieszczęście moż-
na też zgotować innym (Iz 10,1). Zob. S. Schwertner, „lm'['”, THAT II, kol. 332-335. Nigdzie więcej nie 
pojawia się w Dtiz.
808   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 328.
809   Tak K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 536; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary 



3. Pieśni o słudze JHWH

236

które naznaczone było trudem i nieszczęściem, ale raczej mowa jest o prześlado-
waniu i śmierci sługi (53,7-10)810i. Na to wskazuje też n. rectum Avp.n:, osoba i życie 
sługi, które w 53,10aa2 stały się zadośćuczynieniem, jakim były cierpienie i hań-
biąca śmierć sługi. Choć cierpienie sługi mogłoby się wydawać daremne (zob. 49,4, 
z synonimicznym do lm[ czasownikiem [gy), to jednak stało się ono wypełnieniem 
Bożego planu (53,10b) i zostaje słudze wynagrodzone811. Przyimek !m w znaczeniu 
„z powodu” jest dużo częściej poświadczony niż w sensie „zaraz po”, a co więcej 
również w pierwszym znaczeniu może zawierać aspekt czasowy812. Nagrodą dla 
sługi jest, jeśli powyższa rekonstrukcja jest trafna813, ujrzenie światła. rAa, światło 
dnia, jasność zapowiada czy symbolizuje Boże ocalenie, a ciemność oznacza nie-
szczęście, sąd (por. Iz 45,7)814. W 49,6 stoi paralelnie do Bożej h['Wvy>, która ma objąć 
narody aż po najdalszy kraniec świata. „Ujrzeć światło” to tyle co żyć (Ps 36,10; 
49,20; Hi 3,16; 33,28)815. Sługa doświadczy (impf.) światłości, czyli będzie żył816, 
co odpowiada treściowo 53,10aβ. Powraca więc przeświadczenie, że sługa, który 
zmarł i został pogrzebany, będzie żył. 

W paralelnym zdaniu stoi czasownik [bf, który w q. w połowie przypadków 
użyty został bez dopełnienia w sensie „być sytym”, „nasycić się” (np. Iz 44,16)817, 
i to zawsze w sensie dosłownym zaspokojenia głodu, a w drugiej połowie z dopeł-
nieniami przede wszystkim w acc., ewentualnie z !mi lub l czy b818. Jeśli dopełnieniem 
nie jest pokarm, to oznacza „mieć dosyć” czy „mieć pod dostatkiem”, „być zado-
wolonym”. Wyrażenie być sytym dni odnosi się do sędziwych osób, których życie 
było wypełnione, a oni zaspokojeni tym, czego doświadczyli (Hi 42,17). Czasami 
zaspokojenie polega na oglądaniu czegoś (Ps 17,15; Koh 1,8)819. Za jego pomocą 

on Isaiah 40-55 Volume II, s. 323; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 328.
810   Czy na to mógłby wskazywać również przyimek !mi z początku w.8? 
811   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 329.
812   Za H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 401-402, który ponadto podkreśla, że w czasowym sensie 
oznacza zawsze „zaraz” czy „bezpośrednio po”, co niekoniecznie byłoby tu odpowiednie.
813   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia. Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 402, uzupełnienie 
dopełnienia jest konieczne.
814   Zob. powyższy komentarz do tego wiersza.
815   Ze skargą są związane Ps 36,10; Hi 3,16. W późniejszej krytyce bałwochwalstwa z Iz 44,16 wyra-
żenie to użyte zostało ironicznie.
816   Podobnie tę metaforę interpretują komentatorzy, np. w E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 35, 
światło to zbawienie sługi; w O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 123, zbawienie ludu i jego siła ży-
ciowa; w C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 215, szczęście, (spełnione życie) i zbawienie; w L. Sta-
chowiak, Księga Izajasza II – III, s. 227, życie (zmartwychwstanie lub kontynuacja doczesnego życia) 
i zbawienie; w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 402, zbawienne życie sługi; w T. Brzegowy, Księga 
Izajasza rozdziały 40-66, s. 523, zmartwychwstanie.
817   Wtórne rozszerzenie (o bożkach i ich czcicielach – do tego zob. już powyżej). Tylko te dwa razy 
czasownik ten występuje w Dtiz.
818   Do użycia z przyimkiem b zob. HAL.
819   Z tych ostatnich przykładów nie da się jednak wyprowadzić tłumaczenia „nasyci się oglądaniem” 
(jak chciałby Gesenius’ Grammatik, § 120h) czy „ujrzy z  satysfakcją” (jak chcieliby J.  Goldingay, 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

237

formułowane są obietnice (np. Ps 16,11; 22,27; Iz 58,11; Pwt 8,10)820. Czasownik ten 
mógłby być tutaj pozbawiony dopełnienia (jak w TM), ale wtedy trzeba by go rozu-
mieć dosłownie: sługa nie będzie cierpieć głodu czy żadnych niedostatków821. Stąd 
wydaje się prawdopodobne, że dopełnieniem jest AT[.d;(B.) (korekta), choć t[;D; tylko 
ten jeden raz w Starym Testamencie byłaby dopełnieniem [bf822. W Dtiz prawdziwe 
poznanie stoi poza zasięgiem człowieka (40,12-14)823. Suf. z czysto gramatycznego 
punktu widzenia należałoby raczej wiązać ze sługą (ze względu na suf. w Avp.n:)824, 
ale rzeczowo lepiej z JHWH825. Różnica znaczeniowa nie musi być duża. W drugim 
przypadku byłaby wprost mowa o tym, że sługa będzie się cieszyć pełnią poznania 
Boga, doświadczaniem Jego obecności czy stałej łączności z Bogiem826. A jeśli suf. 
odnieść do sługi i rozumieć go jako zaimek dzierżawczy, to treścią poznania mogła-
by być również zbawiająca bliskość Boga827. Społeczność Boga ze sługą będzie pod-
trzymana, co jest tożsame z jego wywyższeniem (por. 52,13b). Być może poznanie, 
którym sługa się nasyci, to przekonanie się o swej roli w zbawczym planie JHWH828 
i powodzeniu swojej misji, o swoim wywyższeniu (por. 52,13-15)829 i o tym, że Bóg 

D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 322-325). Do tego zob. 
powyższą uwagę do tłumaczenia. Dopełnienie nie zawsze wskazuje na coś pozytywnego, może nim 
być też niepokój (Hi 7,4), bieda i wstyd (Prz 28,19; Ha 2,16) itp. W kontekście teologicznym mówi 
się o człowieku sycącym się lub obdarzanym Bożymi darami zbawczymi (w hi., wtedy prawie zawsze 
Bóg jest podmiotem). Zob. G. Gerleman, „[bf”, THAT II, kol. 819-821 i H.-J. Hermisson, Deuteroje‑
saja 3, s. 402-403.
820   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 272.
821   Tak E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 35-36; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 403. Nie pozo-
stawiałoby to też wątpliwości co do tego, że obiecane długie życie sługi trzeba pojmować dosłownie.
822   Co H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 402-403, uważa za przeszkodę w przyjęciu takiej lekcji. 
Zaś według J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 331, powiązane ze sobą [dy i [bf w Ps 16,11 przemawia za ko-
rektą tekstu, tym bardziej że dokonane przez sługę pojednanie nie jest efektem jego wiedzy (w.11ab).
823   Poznania brakuje bałwochwalcom (Iz 44,19.25), a w 47,10 zapowiedziano unieważnienie mą-
drości Babilonu. [dy ma bardzo szerokie spektrum znaczeniowe. Bazuje przede wszystkim na do-
świadczeniu, odnosi się nie do abstrakcyjnej wiedzy, ale do umiejętności i do radzenia sobie w życiu. 
Poznanie Boga jest bliskie bojaźni Bożej (ufności i  posłuszeństwu Bogu). Poznanie Bożych dróg 
jest tożsame z posłuszeństwem Bożemu prawu czy przykazaniom (Hi 21,14; Iz 58,2; Ps 25,4; 27,11). 
Z kolei wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 331, poznanie ma w Dtiz znaczenie kognitywne. Przeciwko 
spekulacjom o  istnieniu czy użyciu tutaj jakoby innego znaczeniowo rdzenia [dy zob. J.L.  Koole; 
J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 324; H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 404-405.
824   Zob. zwł. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 331.
825   Zob. przede wszystkim H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kon-
text”, s. 17. 
826   Zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 16-17. 
827   Zob. O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 124, dla którego poznanie sługi jest tożsame z bojaźnią 
Bożą, tak że nasycenie się poznaniem oznacza doświadczenie Bożego ocalenia, z którego rodzi się 
poznanie miłości Bożej i posłuszeństwo Bogu; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 272: pewność, że Bóg stoi 
po stronie sługi i jego potomstwa (por. 50,7).
828   Tak mniej więcej J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 332. 
829   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 536-537, który utożsamia poznanie z objawieniem z 52,13-15.



3. Pieśni o słudze JHWH

238

ujął się za nim (zgodnie z 50,7-9)830. Rdzeń [dy może nawiązywać także do 53,3: 
sługa doświadczył cierpień, a w przyszłości doświadczy Bożej zbawiennej bliskości.

Ponownie trzeba zapytać: jeśli sługa doświadczył realnej śmierci i został fak-
tycznie pogrzebany, a co do tego trudno mieć wątpliwości831, to jak rozumieć opis 
jego przyszłego, osobistego powodzenia832? Iz 53,12(aa) pokaże, że sługa uczestni-
czy w zbawieniu Izraela, nie można go więc wykluczyć z nadziei dla całego Izra-
ela833. Może więc wyznanie jest wyrazem wiary w życie po śmierci834? Nawet jeśli 
o zmartwychwstaniu wprost mowa jest dopiero w Dn 12,2835, to znacznie wcześniej 
przyznawano, że Boże panowanie sięga poza granicę śmierci (Pwt 32,39; 1Sm 2,6; 
2Krl 5,7)836. Autor Pieśni posłużył się w znacznej mierze standardowymi wyraże-
niami dla opisania przyszłego powodzenia sługi, takimi jak cieszenie się potom-
stwem, długie życie, oglądanie światła czy zaspokojenie837. W Biblii Hebrajskiej 

830   Tak U. Berges, Jesaja 49-54, s. 272.
831   Zob. powyżej, a także C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 149; H.-J. Hermis-
son, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 16 i Deuterojesaja 3, s. 386. Do ta-
kiego prowadzą już rozważania w K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 80.
832   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 538, który pisze o zagadce. Interpretacje kolektywne, według 
których sługa-Izraela zginął, ale ożyje na  nowo (zob. powyżej; tak już K.  Marti, Das Buch Jesaja, 
s. 351), mogłyby poniekąd uniknąć problemu pogodzenia ze sobą tych wypowiedzi. Prowadzą jed-
nak do kolizji z jednoznacznie indywidualnymi cechami sługi w Pieśniach.
833   Zob. H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 285 i „Das vierte Gottesknecht im deuteroje-
sajanischen Kontext”, 17, który pisze o „eschatologicznym” zbawieniu sługi.
834   Zob. C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 152-153: powrót do życia jako jedyne 
przekonujące świadectwo dla pogan. 
835   Zob. J. Jeremias, Theologie des Alten Testaments, s. 454-455.
836   Pomijam prośby ze skarg starotestamentowych o wyratowanie z grobu (do tego zob. już powyżej) 
oraz opowiadania o prorokach (1Krl 17,17-24; 2Krl 4,18-37; 2Krl 13,21), w których ludzie powracali 
do życia. Wprawdzie dopiero co zmarli, to jednak narrator nie pozostawia wątpliwości co do tego, 
że Bóg za pośrednictwem męża Bożego przywracał zmarłych do życia. Zob. przede wszystkim H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 400, który ponadto wzmiankuje Ez 37. W mojej ocenie jest to obrazo-
wa mowa o nowym życiu ludu Bożego, na podstawie której trudno się sprzeczać o to, na ile powrót 
ze śmierci do życia ludu (jak chciałby U. Berges, Jesaja 49-54, s. 271; zob. też J.L. Koole, Isaiah III. 
2, s. 325) czy jednostki wyobrażano sobie jako możliwy. Do drogi prowadzącej do sformułowania 
nadziei na  zmartwychwstanie w  Biblii Hebrajskiej, zarówno w  aspekcie indywidualnym (głównie 
skargi i dziękczynienia w Ps), jak i zbiorowym (Ez 37, który jest wprawdzie przypowieścią o odnowie 
ludu izraelskiego, to jednak mówi też o mocy Bożej sięgającej poza granicę śmierci; Iz 26,19; 25,8b) 
zob. J. Jeremias, Theologie des Alten Testaments, s. 455-459.
837   Zob. C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 147, według którego autor nie był 
w stanie opisać powodzenia po śmierci w detalach, tylko słabo je zasygnalizować; H.D. Preuβ, Deute‑
rojesaja, s. 103-104: „jak” wywyższenia sługi pozostaje sprawą otwartą, a ważne jest, że się zrealizuje; 
C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 215: wywyższenie sługi jest pewne, ale nie daje się właściwie opi-
sać; E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 40-41: autor łączy różne wątki w sposób nieusystematyzowany, 
bez uzgodnienia poszczególnych elementów. Nie sądzę natomiast, by zabranie do nieba z tradycji 
o Eliaszu i Elizeuszu, na które powołuje się J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 326, czy Henochu (Rdz 5,24) 
mogły dostarczać wyobrażeń dla autora czwartej Pieśni, gdyż trudno byłoby je pogodzić z tym, jak 
zginął sługa, który ponadto został pogrzebany.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

239

rzeczywistość po  śmierci przedstawiano w  skrajnie oszczędny sposób (zob. 
Hi 14,21-22; 21,19-20)838. W każdym razie opis osobistego powodzenia sługi JHWH 
stoi w kontraście do wyobrażeń o nieszczęsnej „egzystencji” w szeolu. W rzeczy-
wistości nie ma powodu839, by przyszłe powodzenie sługi rozumieć metaforycz-
nie, a jednocześnie typowy język zdaje się uzmysławiać, że nie istniał inny sposób 
jego ukazania i jak ograniczone mogły być możliwości opisu tego, co po śmierci840. 
Co ważne, metafora jest tylko innym sposobem opisu rzeczywistości. Metaforyczne 
nie oznacza nierealne841. Tak czy inaczej mowa jest o realnym Bożym działaniu, któ-
re wymyka się ludzkiemu pojmowaniu i nie daje się ująć bezpośrednio czy precy-
zyjnie. Choć przyszłość sługi nie daje się sprowadzić do nauki o zmartwychwstaniu 
i pośmiertnej szczęśliwości, to czwarta Pieśń może być znaczącym przyczynkiem 
do powstania tego rodzaju nadziei842. 

Jeśli zgodnie z akcentami w TM AT[.d;B. przynależałoby do kolejnego zdania, to mogłoby ozna-
czać wiedzę sługi o Bożym planie wobec jego osoby, mającym prowadzić do zbawienia świata 
(por. Iz 42,1-4). Plan ten sługa posłusznie wypełniał aż do swej tragicznej śmierci843. Równie do-
brze mogłaby to być wiedza o jego zadaniu wspierania „zmęczonych” (wygnańców) i pewności 
swego ocalenia (por. Iz 50,4.7) oraz akceptacja własnego losu (Iz 53,7)844. 

Pojawienie się w drugiej części wiersza 53,11(aβ-b) suf. 1. os. („sługa mój” 
jak w 52,13), a także „licznych”, słowa siłą rzeczy nieobecnego w wyznaniu „my”, 
dowodzi, że jest to mowa JHWH, wyrocznia zamykająca czwartą Pieśń o słudze 
JHWH845. qdc hi. oznacza zawsze (poza Dn 12,3) ogłaszanie wyroku uniewinniają-
cego lub przyznającego jednej ze stron rację. Analogicznie w kontekście sądowym 

838   Za pomocą znanych doświadczeń – zob. J. Slawik, Hiob przed Bogiem, s. 241.
839   Nadzieja na przejście od śmierci do życia nie powinna być wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 400, z góry przez egzegetów wykluczona (jako exegetische Denkverbote).
840   Zob. też J.  Lemański, „Sługa Jahwe (Iz  53,10-11a) i  problem zmartwychwstania”, s.  50-51.58 
(i 52-54), co łączy jednak z kolektywną interpretacją postaci sługi.
841   Zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 17.
842   Zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 17, według 
którego współczesny sposób myślenia forsuje tutaj myśl o zmartwychwstaniu.
843   Tak E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 36-37.
844   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 405, który ponadto wiąże użycie tego wyrażenia z po-
czątkowym lykfh, który oznacza też „mądrze postępować” – w przypadku sługi takie postępowa-
nie to przyjęcie z Bożej ręki swego losu. Na związek z Iz 52,13 wskazują też J. Goldingay, D. Payne, 
A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 325.
845   Zob. zwł. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 36. Inaczej J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 262.327-328, 
który cały wiersz uważa za mową Bożą, co nie jest wykluczone. Tak też najpewniej oceniali maso-
reci, którzy umieścili sof pasuq na końcu w.10. Jednak wszystko wskazuje na to, że Pieśni o słudze 
Pana i ich części, które są słowami JHWH, rozpoczynały się od zdania z yDIb.[; (42,1; 52,13; też 49,3). 
Co więcej, w.11aa tak jak w.10aβ, a  inaczej niż w.12aa koncentruje się na osobistym powodzeniu 
sługi. Do tego zob. też K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 21O; H. Steck, 
Gottesknecht und Zion, s.  38; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen 
Kontext”, s. 10.



3. Pieśni o słudze JHWH

240

qyDIc; to ten, który jest niewinny (w postępowaniu karnym) lub ma rację (w sprawach 
cywilnych). W trzeciej Pieśni sługa dał wyraz swej pewności, że już niebawem wy-
stąpi Bóg, który go ostatecznie uniewinni (50,8)846. Sługa, sam niewinny (53,9b)847 
i wiernie oddany Bożej misji zbawienia (50,5-6; 49,4b; por. też 42,3b), jest tym, który 
przynosi uniewinnienie, zbawienie „licznym”848. Umieszczenie na początku wyrocz-
ni czasownika pokazuje, że nacisk położono na dzieło sługi, czy raczej na skutek 
jego misji. Sługa bowiem poniósł (lbs jak w 53,4a) konsekwencje wszystkich win 
„licznych” (!A[' w pl. dla sumy przewin; jak w 53,5a)849, niosąc przebaczenie, unie-
winnienie850 czy usuwając ich przewinienia851. Podmiot aWh w ostatnim zdaniu jest 
gramatycznie niepotrzebny. Pełni on nie tylko funkcję rytmiczną lub emfatyczną, 
ale kontrastuje z suf. 3. os. pl., oddziela niejako sługę i  jego dzieło (dźwiganie) 
od win, które są winami „licznych” 852. On sam był sprawiedliwy (qyDIc;). Użycie 
impf. może odnosić się do przeszłości, jeśli konsekwencje dotyczą teraźniejszo-
ści, opisując oddziaływanie dzieła czy losu. Nie istnieje więc napięcie w stosunku 
do wyznania, w którym użyto pf., tym bardziej że mowy JHWH stały się podstawą 
„naszej” nowej interpretacji cierpienia i śmierci sługi (por. zwł. 53,4-6)853. Kolejność 
wyrocznia-wyznanie-wyrocznia nie jest chronologiczna, lecz kompozycyjna854. Nie 

846   Zob. powyższy komentarz do 50,8 oraz K. Koch, „qdc”, THAT II, kol. 507-530. Antonimem jest 
[v'r', użyty w Iz 53,9a.
847   Por. też 2Sm 23,3 i zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 334.
848   W  nietypowym l (zob. powyższą uwagę do  tłumaczenia) H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 405-406, odnajduje stylistyczny związek z Wnl'‑aP'r>nI w 53,5. Proponuje jednocześnie, by qdc hi. inter-
pretować tutaj tak samo jak w Dn 12,3, tzw. w sensie doprowadzania do sprawiedliwości, wspierania 
w dochodzeniu do właściwej postawy życiowej. Choć taka interpretacja również dobrze wpisywała 
się w kontekst, to można mieć zasadne wątpliwości, na  ile późny Dn 12,3 może dostarczać argu-
mentów do rozumienia czasownika odmiennego od jego znaczeniu w pozostałych miejscach Biblii 
Hebrajskiej. Zaś C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 216 i podobnie J. Goldingay, D. Payne, A Critical 
and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 325-27, sądzą, że ze względu na szyk zdania 
trzeba założyć „wewnątrz-kauzatywne” znaczenie hi. (podmiotem jest yDIb.[;): sługa jako sprawiedli-
wy okaże się sprawiedliwym wobec licznych (rehabilitacja sługi). Jednak czasownik qdc w hi. nie 
ma nigdzie w Starym Testamencie sensu wewnątrz-kauzatywnego (zob. HAL; J.L. Koole, Isaiah III. 2, 
s. 333; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 406-407), a w poetyckich tekstach szyk nie może być roz-
strzygającym argumentem. Poza tym paralelne zdanie ponad wszelką wątpliwość pokazuje, że sługa 
przekreśla winy „licznych”.
849   Wg U. Berges, Jesaja 49-54, s. 274, oba pojęcia zostały podjęte w chiastycznej kolejności.
850   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 333: deklaratywnie.
851   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 407.
852   Zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 327, według których wyraźnie oddziela podmiot od poprzedzającego suf.
853   Na  różnicę w  użyciu czasów pomiędzy wyznaniem a  wyroczną wskazuje K.  Baltzer, Deutero-
Jesaja, s. 538. Zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 408.
854   Wyrocznie poprzedzają i są podstawą wyznania – do tego zob. już powyżej oraz J.L. Koole, Isa‑
iah III. 2, s. 336; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 17 
i Deuterojesaja 3, s. 408. Wg O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 43, końcowa wyrocznia potwierdza 
„nasze” rozumienie cierpienia sługi.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

241

ulega wątpliwości, że „nasze” grzechy z wyznania są winami „licznych” z wyroczni 
JHWH, „my” i  „liczni” to jedna i ta sama wielkość855. 

Ostatni wiersz (53,12) przedstawia skutki (!kel') usprawiedliwiającego „licznych” 
działania i  losu sługi. qlx(2) w pi. ma zawsze sens rozdzielania czy przydzielania 
czegoś. Gdy podmiotem jest Bóg, to dopełnieniem może być także ludzka dola 
czy niedola (Iz 34,17; Hi 21,17)856. To, co podlega podziałowi, zawsze jest dopeł-
nieniem w acc.857, tak że nie mogą nim być „liczni”858. W pierwszym stychu nie 
ma dopełnienia w acc., a los sługi jest zrównany z losem „licznych”. JHWH udziela 
bowiem słudze tego samego, czym cieszą się „liczni”. Sługa podzieli los usprawie-
dliwionego ludu, wspólną zbawienną przyszłość. A tym samym zostanie położony 
kres pełnemu pogardy izolowaniu sługi (53,2-4)859. Osobiste powodzenie sługi 
w wyznaniu z 53,10aβ.11aa zakłada najwyraźniej uczestnictwo sługi w zbawieniu 
Izraela860. W paralelnej linii (chiazm) podmiotem czasownika jest już nie JHWH, 
lecz sługa861 (stąd inny przyimek), a „liczni” są nazywani „wieloma”. Znaczenie 
~Wc[' oscyluje pomiędzy „liczny” a „mocny”, „silny”862. Wprawdzie trudno byłoby 
rozdzielać oba te znaczenia863, ale mając na uwadze ówczesne położenia Izraela 
i wygnańców, jest prawdopodobnie ściśle paralelne do „licznych”864. Z drugiej stro-

855   Zob. powyższy komentarz do 52,14 i m.in. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 334-335.
856   W q. „dzielić”, „przydzielać”, przy czym akcent spoczywa na tym, co zostaje przydzielone (łup, 
ziemi rolna, spadek, srebro itp.). Rzeczownik oznacza tyle co udział (głównie w łupie czy ziemi) lub 
zapłata, nagroda (Koh 2,10.21). Zob. H.H. Schmid, „qlx”, THAT I, kol. 576-579. Inaczej J.L. Koole, 
Isaiah III. 2, s.  339, który uważa, że  może też oznaczać „posiadać łup” (dla drugiej linii), ale nie 
ma żadnego powodu, by w Rdz 49,7 qlx miał akurat takie znaczenie (zob. HAHAT; H. Seebass, Gene‑
sis III, s. 182). Rdzeń ten nie pojawia się więcej w Dtiz (jedynie mający inne znaczenie qlx1 w 41,17).
857   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 409, przy czym jedynym wyjątkiem ma być q. w Hi 39,17.
858   Jak chciałby m.in. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 337.
859   Zob. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 30-31; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 275 i H.-J. Hermisson, 
„Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 18, według którego odzwierciedlenie 
znajduje tu doświadczenie wyrażone w skargach i dziękczynieniach, gdy wcześniej izolowany cier-
piący zostaje włączony z  powrotem do  społeczności. H.-J. Hermisson dostrzega pewien problem 
w tym, że w początkowej wyroczni mowa była o niezwykłym wywyższeniu sługi (52,13), podczas 
gdy tutaj o włączeniu w ocalonego Izraela. Miałoby to wynikać z nieco odmiennego bezpośredniego 
kontekstu. I tak pierwsza wyrocznia opiera się na kontraście pomiędzy poniżeniem i wywyższeniem, 
a w drugiej akcentuje się przejście od izolacji do integracji (zob. też H.-J. Hermisson, „Der Lohn des 
Knechtes”, s. 286). Ponadto udział w łupach może wiązać się ze zbawiennym wyniesieniem nie tylko 
sługi, ale i całego Izraela.
860   Zob. H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 285.
861   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 336 (wcześniej bezbronny sługa uczestniczy w pełnej mocy Bożej 
aktywności); H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 410.
862   Izrael miał być nie tylko liczny, ale i mocny (zob. Pwt 9,14; 26,5, a także Rdz 18,18; Lb 14,12; czy 
Mi 4,7; Iz 60,22). Zob. powyższy przypis do tłumaczenia i N. Lohfink, „~c;['”, TWAT VI, kol. 310-326, 
zwł. kol. 311-315. Przymiotnik ten nie pojawia się więcej w  Dtiz (w  Iz  poza 60,22 jeszcze w  8,7, 
określając króla asyryjskiego i jego „chwałę”).
863   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 274.
864   Zob. przede wszystkim H.-J. Hermisson, „Israel und der Gottesknecht bei Deuterojesaja”, 



3. Pieśni o słudze JHWH

242

ny militarna metaforyka zdaje się wskazywać na ich przewagę, a więc tak czy inaczej 
rozumianą siłę (na przykład interpretowaną w kategoriach obietnicy)865. Dzielenie 
łupów było częścią czy rezultatem działań wojennych (Wj 15,9; Joz 22,8; Sdz 5,30; 
por. też Rdz 49,27), a wyrażenie „dzielić łup” używane jest nie tylko dosłownie, ale 
i przenośnie (Prz 16,19)866. Jeżeli nie mamy do czynienia z dosłownym użyciem 
tego wyobrażenia, to nie ma powodu, dla którego militarna metaforyka miałaby 
przeczyć łagodności sługi z Iz 42,3, tym bardziej że podobna metaforyka obecna 
jest też w 49,2867. Ponieważ sługa jest podmiotem, to niejako przejmuje od Boga 
rozdzielanie łupu. Nie tylko będzie współuczestniczył w zbawieniu Izraela, ale bę-
dzie udzielał Izraelowi868 dóbr zbawczych869. Dzięki cierpieniu i śmierci sługi Izrael 
dojdzie do wiary w Boże działanie, zwróci się do Boga (zob. 49,5), ocalony zostanie 
od swej winy (53,4a.5.6b.11ab-b) i doświadczy zbawiennej restauracji (49,6). Łup 
zdaje się być powiązany z zapłatą sługi (49,4), czyli powodzeniem zbawczego planu 
JHWH, polegającym na ocaleniu wygnańców i ugruntowaniu zbawczego porządku 
świata narodów (42,1.4) aż po jego krańce (49,6)870. W ten sposób zostanie zreali-
zowana Boża zbawcza wola (53,10b).

Osobiste powodzenie sługi, udział w  zbawieniu Izraela i  zapośredniczenie 
mu dóbr zbawczych, a w konsekwencji powodzenie jego misji dla narodów, jest 
wynikiem tego871, że  sługa poświęcił (hr[ hi.) swoje życie, samego siebie (Avp.n: 
jak w 53,10-11), wydał je na śmierć (tw<M'l;; por. 53,8ba), co treściowo odpowia-
da 53,10aa. Czasownik hr[, który oznacza „być nagim”, „odsłonić się”, „obnażyć”, 

s. 22-23. Z kolei w oparciu o inne tłumaczenie tekstu J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 338, widzi w nich 
„niezliczonych”, a więc nie tylko Izraela, ale i narody.
865   Wg N. Lohfink, „~c;['”, kol. 314, na pierwszym plan wysuwa się tutaj aspekt siły, władzy.
866   Zob. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 539, według którego sformułowanie to przynależy do języka 
wojny. ll'v' to łup, tj. dobra z grabieży (zob. HAL), zaś w Prz 31,11 ma idiomatyczne (zob. HAHAT) 
czy osłabione znaczenie „zysk”. Nie pojawia się więcej w Dtiz. W Iz 9,2 dzielenie łupu przynosi ra-
dość, ale zasadniczo wiąże się z odebraniem czegoś siłą (jak w Iz 10,2; 59,15).
867   Zob. powyższy komentarz do tego wiersza oraz H.-J. Hermisson, „Der Lohn des Knechtes”, s. 286 
i Deuterojesaja 3, s. 411.
868   Zob. J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 355, który mówi o aktywnej obecności sługi wśród swoich 
naśladowców, czy H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 410-411. 
869   Zob. L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 228, odrzucający możliwość, że chodzi o dzielenie 
łupów po upadku Babilonu; E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 38, który pisze o dobrach ziemskiego 
życia; czy O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 125, o metaforze przynależności do zwycięzców.
870   Zob. powyższy komentarz do  tego wiersza oraz H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht 
im deuterojesajanischen Kontext”, 18-19 oraz „Der Lohn des Knechtes“, s.   286 i Deuterojesaja 3, 
s. 411-412 (na s. 427 stwierdza wręcz, że łupem są narody, ale jest to łup JHWH). Zaś W. Zimmerli, 
„pai/j qeou/”, TWNT V, s. 671 i przyp. 104, który również wiążąc „obraz łupu wojennego” z zapłatą, 
zgodnie z Iz 40,10-11 widzi go w zgromadzonej „trzodzie” Bożej (analogicznie siłą rzeczy ograniczają 
znaczenie łupu do ludu Bożego ci, którzy w „wielu” widzą dopełnienie bliższe, np. G. Fohrer, Das 
Buch Jesaja 3, s.  167). Zaś wg K.  Baltzer, Deutero-Jesaja, s.  539-540, łupem jest pokój Jerozolimy 
(Iz 2,4; 54,17), który sługa będzie dzielił z narodami (w kontraście do Iz 33,4). 
871   Do (rv,a]) tx;T; zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 339; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 413, który 
wskazuje na powiązanie w.12aa zarówno z w. 11 (!kel'), jak i resztą w.12 (tx;T;).



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

243

a w hi. „obnażyć kogoś” lub „opróżnić”872, z dopełnieniem vp,n< pojawia się jeszcze 
tylko w pi. w Ps 141,8 (w prośbie do Boga o „nieopróżnianie życia” psalmisty)873. 
Sługa jest podmiotem, co wskazuje na jego aktywność, przynajmniej w pewnym 
stopniu (jak w 53,4a i 53,11ab-b)874. Nie tylko oddał życie, ale został zaliczony czy 
pozwolił zaliczyć się (pasywny lub toleratywny ni. hnm)875 do przestępców (por. [v;P, 
w 53,5.8). Kim są ci przestępcy? Z jednej strony zaliczenie do przestępców zdaje się 
odsyłać do 53,9, a wtedy chodziłoby o wszelkiego rodzaju niegodziwców (~y[iv'r>), 
ale z drugiej strony, użycie rdzenia [vp wiąże się nie tylko w tej Pieśni, ale i w Dtiz 
zawsze z Izraelitami czy wygnańcami876. Co więcej, w w.12b „przestępcy” występują 
paralelnie do „licznych”877. Pomimo wcześniejszego dystansu wyznających („my”) 
do sługi zarówno w grzechu, jak i w zbawiennej przyszłości sługa pozostaje złączony 
z Izraelem878. Ponieważ „my” uważali (niesłusznie!) sługę za karanego przez Boga 
(53,4b), to za pasywną formą czasownika kryją się prawdopodobnie wygnańcy, 
Izraelici879. 

Ostatni paralelizm rozpoczyna się od przeciwstawnego i  emfatycznego aWhw> 
(por. 53,5). Nie tylko sługa został zaliczony do przestępców, ale i wziął (afn jak 
w 53,4a; powrót do formy czynnej) na siebie grzechy „licznych”, tj. Izraela880. Wy-
rażenie !A['/ajxe afn przynależy do terminologii kultowej. Brać na siebie grzechy 
to ponosić ich konsekwencje (Kpł 5,1.17; 7,18; 17,16 itp.). Może je zastępczo brać 
na siebie kapłan (Wj 28,38 czy Kpł 19,17; 20,20), synowie (Lb 14,33-34) czy prorok 
(Ez 4,4-6). W sensie przenośnym (zarówno z dopełnieniami takim jak [v;P,, jak 
i eliptycznie bez dopełnienia) oznacza przebaczenie grzechów (Ps 32,1; Hi 7,21; 

872   Zob. HAL (tutaj użyty metaforycznie).
873   Por. pi. w Rdz 24,20; do tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 413, który uważa, że myśl 
odpowiada częstszemu „wylewaniu krwi” (~D" $pv; do Ps 141,8 zob. też F.-L. Hossfeld [i E. Zenger], 
Psalmen 101-150, s. 745). Sformułowanie to w żaden sposób, jak chciałby C. Westermann, Das Buch 
Jesaja, s. 216, nie przynależy do terminologii ofiarniczej (zob. H.-J. Hermisson). Czasownik ten ni-
gdzie więcej nie pojawia się w Dtiz.
874   Aktywne formy dostrzega też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 414, podkreślając ich domina-
cję w wyroczni JHWH w odróżnieniu od środkowego wyznania.
875   Czasownik hnm jest znaczeniowo spokrewniony z qlx (zob. H.H. Schmid, „qlx”, kol. 577). Zawsze 
liczenie (q.) ma jakiś cel i związane jest z dysponowaniem czymś (zob. J. Conrad, „hn"m'”, TWAT IV, kol. 
976-980, zwł. kol. 977). Ni. poza Iz 53,12 (nie pojawia się więcej w Dtiz) zawsze występuje z przecze-
niem, wskazując na niemożność policzenia czegoś (Koh 1,15), prawie zawsze z powodu liczebności 
ludu (Rdz 13,16; 1Krl 3,8; 8,5; 2Krn 5,6; por. ponadto 2Sm 24,1).
876   Zob. powyższy komentarz do 53,5. 
877   Ostrożniej takie utożsamienie (prawdopodobnie Izrael) oceniają J. Goldingay, D. Payne, A Criti‑
cal and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 329 czy J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 340.
878   Zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 216-217.
879   Tak też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 414-415.
880   H.-J. Hermisson, „Israel und der Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 23, stawia pytanie, dlaczego 
nie mówi się wprost o Izraelu. Odpowiedzi szuka w języku skargi i dziękczynienia, gdzie mowa jest 
wpierw o izolacji cierpiącej jednostki (Ps 3,2; 31,14; 71,7a; Jr 20,10), a potem o włączeniu ocalonego 
w społeczność wielu (Ps 40,4; 109,30).



3. Pieśni o słudze JHWH

244

por. też Rdz 50,17). Bóg czczony jest jako przebaczający grzechy (Ps 99,8; por. też 
Wj 34,7)881. Podmiotem czasownika tak samo jak w Iz 53,4b jest „on”, sługa, a więc 
ściśle rzecz biorąc, nie tyle Bóg przebacza grzechy Izraela, ile ich konsekwencje 
bierze na siebie sługa882. aj.xe w Dtiz pojawia się w 42,24 i 43,27883, mówiących 
o przyczynach upadku Izraela, który nie przestrzegał Bożych przykazań i odwrócił 
się do swego Boga (w tym przodkowie i rządzący w 43,27)884. Liczba pojedyncza 
wskazuje na grzech w ogóle, a nie poszczególne grzechy885. W kontekście Pieśni 
o słudze Pana grzechem ludu jest przede wszystkim brak wiary, tj. niewiara w Boże 
możliwości odkupienia (zob. 53,1; por.  też 50,2), brak gotowości zwrócenia się 
do Boga (por. 49,5)886. 

Sługa wciąż występuje na  rzecz przestępców ([vp; jak w  w.12ab). [gp w  hi. 
oznacza przeważnie wstawiennictwo, stawanie po czyjeś stronie, w obronie kogoś 
(por. Iz 59,16; Jr 15,11; 36, 25) i prawie zawsze chodzi o słowne naleganie, wywie-
ranie nacisku887. l wskazuje na tego, na którego rzecz się występuje (por. Rdz 23,8). 
Tutaj można się jedynie domyślać, że adresatem wstawiennictwa jest Bóg. Sługa 
prawdopodobnie wstawia się w modlitwie za niewiernym ludem888. W w.12ab-b 
posłużono się 3 razy pf., a w omawianym stychu impf., które może być różnie ro-

881   Zob. F. Stolz, „afn”, THAT II, kol. 109-117, zwł. kol. 113-114. W znaczeniu „przebaczać” nie wy-
stępuje w Dtiz. 
882   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 335-336.
883   Zob. powyższy komentarz do 42,24.
884   Do interpretacji niełatwego 43,27 zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 381-384, zwł. s. 383-384.
885   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 341, według którego sg. jest ponadto emfatyczny. E. Haag, „Die 
Botschaft vom Gottesknecht”, s. 168 przyp. 5, sądzi, że w ramowych wyroczniach ~yBir; nie jest używa-
ne jednolicie, gdyż w 52,14; 53,12b pojawia się bez przedimka, a w 53,11-12a słowo zostało określone 
przedimkiem (dodatkowo w 52,15 mowa jest o licznych narodach). W rzeczywistości zastanawiający 
może być jedynie brak przedimka w 53,12b. W poezji jednak „nieoczekiwany” brak determinacji nie 
jest podejrzany (do tego zob. Gesenius’ Grammatik, § 126h), co dotyczy także n. rectum (st. cs.; zob. 
Gesenius’ Grammatik, § 127c, nawet jeśli omawia się w tym paragrafie złożenia z lKo).
886   Por. też Iz 30,15. Tak też H.-J. Hermisson „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kon-
text”, s. 19.
887   Do tego czasownika zob. powyższy komentarz do 53,6 oraz H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 415, według którego jedyne wątpliwości co do tego, czy użyty jest dla słownego wstawiennictwa 
mogą dotyczyć Iz 59,16 (takich wątpliwości brak w HAHAT).
888   Tak HAHAT; P. Maiberger, „[g:P'”, kol. 506; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 541-542 (co miałoby być 
nowym, przyszłym zadaniem sługi); J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 342-343 (działanie mediacyjne tożsa-
me z modlitwą za kogoś, co sługa czyni/ł w czasie swego poniżenia, a także wywyższenia); H.-J. Her-
misson, Deuterojesaja 3, s. 416 (za czym przemawia również bliskość Pieśni do konfesji Jeremiasza); 
U. Berges, Jesaja 49-54, s. 277. Takiej interpretacji zaprzeczają C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 217 
(ma polegać na wzięciu kary za ich winy), a przede wszystkim O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, 
s. 31 przyp. 38, według którego przeczyłby temu bezpośredni kontekst, jako że nigdzie w czwartej 
Pieśni sługa nie posługuje się słowami, nigdy nie uzyskuje czegoś dla Izraela u Boga, ale przyjmuje 
od Boga swoją egzystencję. Jednak wstawiennictwo przynależało do misji prorockiej (Jr 7,16; 15,11; 
por. też Wj 32,11-13 czy 1Sm 7,8-9), tak że wykluczenie wstawiennictwa sługi u Boga trudno byłoby 
przekonująco uzasadnić.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

245

zumiane: działanie tożsame z wzięciem na siebie kary za winy Izraela, wstawien-
nictwo w przeszłości, którego skutki wciąż trwają, stała działalność sługi, jak i jego 
rola po wywyższeniu889. Tak czy inaczej wstawiennictwo sługi powiązane jest z jego 
rolą dla Izraela i nie wydaje się jakoś czasowo ograniczone890. Końcowa wyrocz-
nia ma na uwadze jedynie los sługi i Izraelitów („licznych”) i brak w niej szerszej 
uniwersalnej perspektywy (inaczej niż w 52,15)891. Zbawienie Izraela i sługi oraz 
wywyższenie sługi, o którym mówią obie wyrocznie (w impf.), wciąż jest przyszłym, 
oczekiwanym zdarzeniem.

Warto zadać pytanie o możliwe korzenie koncepcji, zgodnie z którą cierpie-
nie i śmierć sługi mogły zostać zinterpretowane jako sposób na pojednanie ludzi 
z Bogiem. Idea zastępczego poniesienia win czy raczej ich konsekwencji zdaje się 
pojawiać kilka razy w Biblii Hebrajskiej. Według Wj 28,36-38 Aaron nosił „świętą 
winę” (~yvid"Q\h; !wO[])892, której mogli dopuścić się Izraelici przy składaniu darów ofiar-
nych. Aby dary takie znalazły Bożą akceptację, Aaron musiał stale nosić złoty kwiat 
na czole (rAhj' bh'z" #yCi). Jak się wydaje, Aaron potrzebował zabezpieczenia przed Bo-
giem w razie nieprawidłowości w darach ofiarnych893. Aaron był więc zagrożony wi-
nami Izraelitów i musiał być chroniony przed ich konsekwencjami. W Lb 14,33-34 
synowie Izraelitów ponoszą winę za bunt ich ojców w Kadesz po powrocie szpiegów 
z Kanaanu, tak że muszą wędrować po pustyni, aż ojcowie wymrą (40 lat za 40 dni 
szpiegowania ziemi obiecanej). Groźba ta została sformułowana raczej w katego-
riach obejmowania winą dzieci w kolejnych pokoleniach (Pwt 5,9), a nie wybacze-
nia win894. Dzieci ponoszą konsekwencje czynów swoich ojców. W Ez 4,4-6.(7-8) 
prorok w ramach czynności symbolicznej ma nieść winę „domu izraelskiego”, leżąc 
390 dni na lewym boku, i „domu judzkiego”, 40 dni na prawym. Trudno byłoby 
mówić tutaj o zniesieniu win, tylko o symbolicznym dźwiganiu kary, która spadnie 
na lud. Z jednej strony symboliczne działanie ujawnia winę ludu, a z drugiej włącza 

889   Do tego zob. już poprzedni przypis i powyższą uwagę do tłumaczenia.
890   Zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 330. 
891   H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s.  18, zauważa, 
że koncentracja drugiej wyroczni na Izraelu w odróżnieniu od pierwszej odpowiada stopniowo ro-
snącemu zainteresowaniu perspektywą wewnątrzizraelską w pierwszych trzech Pieśniach. Jednocze-
śnie horyzont uniwersalny nie zostaje porzucony, gdyż zbawczy plan JHWH dla świata prowadzi 
przez poznanie Izraela, który odnajduje własną tożsamość dzięki zrozumieniu śmierci sługi (łupem 
z w.12a jest w jego ocenie ostatecznie zbawienie świata, Heilswende; do tego zob. też H.-J. Hermisson, 
„Israel und der Gottesknecht bei Deuterojesaja“, s. 24).
892   Ch. Dohmen, Exodus 19-40, s. 230, tłumaczy sformułowanie jako „odpowiedzialność za święte 
(rzeczy)”.
893   Do tego fragmentu zob. M. Noth, Das zweite Buch Mose, s. 184, który sądzi, że złoty kwiat pełnił 
funkcję apotropeiczną.
894   Należy zauważyć, że wiersze te przynależące w większości do P (w.34a jest jeszcze późniejszym 
dodatkiem) są z pewnością późniejsze niż czwarta Pieśń o słudze JHWH – zob. H. Seebass, Numeri 
2, s. 85-87.100-101.



3. Pieśni o słudze JHWH

246

proroka w winę ludu895. W opowiadaniu z Rdz 18,23-32 dziesięciu sprawiedliwych 
spowodowałoby ocalenie Sodomy896. Podobny motyw znajdujemy w Jr 5,1: Bóg 
wybaczy winy Jerozolimy i ocali ją, jeśli uda się znaleźć jednego sprawiedliwego897. 
Jednak w żadnym z tych tekstów nie ma mowy o tym, by sprawiedliwy poniósł 
konsekwencje nie swoich win, uwalniając od nich winnych898. 

Źródeł idei zastępstwa poszukiwano również w wyobrażeniach ludów ościennych899. Z hetyckich 
i asyryjskich tekstów (z Niniwy i Babilonu) dowiadujemy się, że w Mezopotamii, począwszy do II 
tysiąclecia p.n.e. po Aleksandra Wielkiego, istniał rytuał substytucji królewskiej900. Król, któremu 
miały zagrażać omeny (w Asyrii w sytuacji, gdy wyliczenia wskazywały na nadchodzące zaćmie-
nie czy inne niekorzystne układy ciał niebieskich) czy złe znaki (u Hetytów), był zastępowany 
przez inną osobę, chociaż nie zawsze jest jasne, czy nie był to posąg. Zapobiegało to przywiąza-
niu się omenów do króla lub zagrożeniu króla wynikającemu ze złych znaków. Ryt miał w Asyrii 
działać zapobiegawczo, podczas gdy u Hetytów niwelować zagrożenia. Zastępca był publicznie 
prezentowany ze wszystkimi oznakami władzy (insygniami). Przynajmniej w przypadku Anato-
lii nie ma wątpliwości, że nie pełnił on żadnej faktycznej władzy. Najstarszy tekst asyryjski mówi 
o ogrodnikach901, a hetyckie przekazy o  jeńcach wojennych, którzy byli wyganiani za granicę, 
choć używano też, jak się zdaje, posągów czy zwierząt, które mogły być palone czy wskazywane 
bogom, by przyjęli je w zastępstwie króla. Teksty asyryjskie pokazują, że wybierano prostaczka, 

895   Zob. przede wszystkim W. Zimmerli, „Zur Vorgeschichte von Jes 53”, w: tenże, Studien zur altte‑
stamentlichen Theologie und Prophetie II, s. 213-221. Wyobrażenie z Ez 4,4-8 ma się łączyć z kapłań-
skim !w[ afn (por. Kpł 22,16). Do tego redakcyjnego rozszerzenia zob. też W. Zimmerli, Ezechiel 1, 
s. 114-122, zwł. s. 117.137 (wygnaniowe).
896   H. Seebass, Genesis II/1, s.133-134, ten dodatek w Rdz 18 sytuuje czasowo blisko Ez 14,12-20, 
który wg W. Zimmerli, Ezechiel 1, s. 318-319, trzeba datować na okres wygnaniowy.
897   Zob. E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 42-43, który odwrotną sytuację odnajduje w Ez 14,12-20 
i So 2,3, mówiących o tym, że tylko sprawiedliwy ocali własne życie. Wszystkie te koncepcje (wraz 
z Jr 5,1 i Rdz 18) miałyby się splatać w Iz 53.
898   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 430-431; też O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 41 
przyp. 62 i A. Schenker, Knecht und Lamm Gottes, s. 66. 
899   Zob. do tego krytycznie J. Scharbert, „Stellvertretendes Sühneleiden in den Ebed-Jahwe-Liedern 
und in altorientalischen Ritualtexten”, BZ.NF 2 (1958), s. 190-213, tu s. 196-210; J. Goldingay, D. Pay-
ne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 284; O.H. Steck, Gottesknecht 
und Zion, s.  38-39; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, 
s. 21 i Deuterojesaja 3, s. 431-432.
900   Choć świadectwa zdają się być nie starsze niż VII w. p.n.e., to ryt jest dużo starszy (okres Isin) 
– na podstawie J.H. Walton, „The Imagery of the Substitute King Ritual in Isaiah’s Fourth Servant 
Song”, JBL 122 (2003), s. 735-738. Szczegółowo przekazy dotyczące tego rytuału omawia H.M. Küm-
mel, „Ersatzkönig und Sündenbock”, ZAW 80 (1968), s.  289-318, który poszukuje w  nim źródła 
wyobrażenia o „koźle ofiarnym” (nie jest to właściwa nazwa, bo chodzi o kozła, który wyganiany 
jest z przekazaną na niego nieczystością na pustynię) z Kpł 16, gdzie jednak nie mamy do czynienia 
z żadnym rytem związanym z chorobą czy śmiercią króla, lecz z rytem oczyszczenia świątyni. Ponad-
to do problematyczności wiązania Kpł 16 a Iz 53 zob. już powyżej (komentarz do 53,10).
901   Istnieje tekst mówiący o okresie Isin, który pokazuje, że jednemu z nich udało się jednak zdobyć 
władzę, gdy król w tym czasie zmarł (zob. ANET3, s. 267a).



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

247

czasami niepełnosprawnego umysłowo, który był desygnowany na władcę czy urzędnika kulto-
wego, tak że obdarzany był godnością królewską, ale wywyższenie to było fikcyjne. Z kolei Alek-
sandra Wielkiego mieli zastępować przestępcy902. W tym czasie prawdziwy król uważał siebie 
za zmarłego ducha, prosząc Boga-Słońce o swój „boski los”, tj. przywrócenie na tron. Na zastępcy 
dokonywano różnych rytuałów oczyszczających i brał na siebie zło zagrażające królowi, zapisane 
i zaszyte w szatę. Jeśli zły omen następował, ostatnim aktem było zgładzenie zastępcy (Asyria)903, 
by towarzyszące mu omeny zostały zlikwidowane, a król ocalony. Przygotowywano grób i uro-
czyście chowano zastępcę. Złe duchy wraz z zastępcą miały zstąpić do krainy bez powrotu, a król 
był wolny. Rytuał taki był prawdopodobnie bardzo rzadki. W  Mezopotamii w  okresie sume-
ryjskim istniały również inne rytuały substytucyjne904, związane z zaklinaniem chorób. Za ich 
pomocą choroby miały zostać przeniesione na  zwierzę, które było uśmiercane w  zastępstwie 
człowieka (co znajduje odzwierciedlenie w Micie o zstąpieniu Inanny do świata podziemnego)905. 
Inną domniemaną inspiracją dla czwartej Pieśni o słudze Pana miałoby być „cierpienie” króla 
w babilońskim rytuale noworocznym906. Król otrzymuje ciosy, przez co zmuszony jest zapewnić 
o swej prawości i dbałości o kult Bela. Źródeł poszukiwano też w kulcie Tammuza (por. Ez 8,14), 
umierającego i na nowo powstającego, choć w rzeczywistości Tammuz nie powracał już ze świa-
ta podziemnego907. W  Micie o  zstąpieniu Inanny do  świata podziemnego Inanna, której udaje 
się wyrwać z krainy śmierci, musi w swoje miejsce znaleźć kogoś innego. Wybiera swego męża 
Tammuza, który jej nie opłakiwał. Wszystkie te rytuały nie mają jednak nic wspólnego z zastęp-
czym pojednaniem, wzięciem na siebie konsekwencji win innych908 i nie mogą być traktowane 
jako model dla Iz 53909. Król nie przejmował win społeczności ani zastępca nie przejmował win 
króla, gdyż chwilowe zajęcie miejsca króla nie wiązało się z żadnymi etycznymi czy religijnymi 

902   Tak zdaniem J.H. Waltona, podczas gdy H.M. Kümmel, „Ersatzkönig und Sündenbock”, s. 293, 
przytacza relację świadczącą jedynie o nieporozumieniu związanym z tym rytem, gdy pogardzani 
przez Greków babilońscy astrolodzy chcieli ratować Aleksandra bez jego wiedzy, sadzając na tronie 
zastępcę, co Grecy opacznie zrozumieli, zabijając zastępcę.
903   Nie zawsze powiedziane wprost: „podążył za swoim losem”. H.M. Kümmel, „Ersatzkönig und 
Sündenbock”, s.  305, wzmiankę o  śmierci zastępcy u  Hetytów uważa za  późniejszy dodatek pod 
wpływem ceremoniału asyryjskiego (ceremoniał hetycki w ogóle miał być adaptacją tradycji asyryj-
skiej/babilońskiej – s. 308-309). 
904   Zob. H.M.  Kümmel, „Ersatzkönig und Sündenbock”, s.  294-285, który widzi w  tej magicznej 
praktyce źródła dla rytu substytucji królewskiej.
905   Tłumaczenie dostępne w ANET3, s. 52-57.
906   Zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 284. Tłumaczenie tekstu w ANET3, s. 331-334.
907   Informacje o kulcie Tammuza, którego istniało wiele wersji, można znaleźć też w: http://www.
britannica.com/EBchecked/topic/582039/Tammuz (dostęp 9.01.2015). Do Mitu o zstąpieniu Inanny 
do  świata podziemnego zob. też http://pl.wikipedia.org/wiki/Dumuzi_%28b%C3%B3g%29 (dostęp 
9.01.2015). Krytycznie o  związkach czwartej Pieśni z  kultem Tammuza O.  Kaiser, Der königliche 
Knecht, s. 96-99, zwł. s. 98-99.
908   Zob. J. Scharbert, „Stellvertretendes Sühneleiden in den Ebed-Jahwe-Liedern und in altorientali-
schen Ritualtexten”, s. 198.204.209-210; H. Haag, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja, s. 190.
909   Tak G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 164; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deutero-
jesajanischen Kontext”, s. 21.



3. Pieśni o słudze JHWH

248

uchybieniami910. 

W Starym Testamencie można doszukiwać co najwyżej impulsów dla koncepcji 
zastępczego poniesienia win przez sługę JHWH911. Można zgadywać, że u podstaw 
czwartej Pieśni legło przekonanie, iż pomimo śmierci sługi jego misja nie mogła 
zakończyć się niepowodzeniem. H.-J. Hermisson912 odnajduje dwie linie tradycji, 
które przyczyniły się do powstania idei zastępczej śmierci sługi. Po pierwsze, do za-
dań prorockich należało pośrednictwo pomiędzy JHWH a ludem, a jego częścią 
było wstawianie się za ludem u Boga (Am 7,1-6 czy też Mojżesz w Lb 14,1-39)913. 
Po drugie, nieuniknioną częścią prorockiego doświadczenia było cierpienie, czego 
najjaskrawszym przykładem jest Jeremiasz – konfesje Jeremiasza były z pewnością 
inspiracją dla Pieśni o słudze JHWH914. Oba nurty miały się zbiegać się już w obra-
zie Mojżesza w Pwt, a w obszarze kultu w koźle ofiarnym z Kpł 16. Pomimo tego 
idea pojednania wielu przez jednego wykracza daleko poza to, co można odnaleźć 
w tradycji. Z kolei O. Kaiser915 podstawy dla zrozumienia cierpienia sługi doszu-
kuje się w cierpieniu wynikającym z karzącej mocy Bożej. Ponieważ autor czwartej 
Pieśni był przekonany o niewinności sługi, to cierpienie nie mogło wynikać z jego 
własnego grzechu, co prowadziłoby do koncepcji zastępczej niedoli sługi. W zde-
rzeniu dwóch przekonań: o winie (ludu) prowadzącej do śmierci i o sprawiedliwo-
ści (sługi) prowadzącej do życia, źródło interpretacji losu sługi w czwartej Pieśni 
widział również O.H. Steck916, według którego modelem dla autora czwartej Pieśni 
mogły być skargi jednostki. W skargach z powodu choroby (Ps 38-39; 88; 102 i po-
krewne) modlący odnajdywał przyczynę choroby w swej winie (por. Iz 53,2-3.4b). 
Jednak w przypadku sługi zasadnicze znaczenie odgrywała myśl o jego niewinności 
(por. Iz 50,5-6.8), stąd trzeba było sięgnąć jeszcze do skarg przeciwko wrogom, 

910   Zob. jeszcze H.M. Kümmel, „Ersatzkönig und Sündenbock”, s. 314, który wspomina o  tekście 
hetyckim sugerującym, że poddanie się rytowi zastępstwa było karą dla króla (kolejny interesujący 
tekst to mocno uszkodzony fragment; do tłumaczenie obu tych tekstów s. 302-303).
911   Zob. J. Scharbert, „Stellvertretendes Sühneleiden in den Ebed-Jahwe-Liedern und in altorienta-
lischen Ritualtexten”, s. 210-212.
912   „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s.  21 i  szerzej w  Deuterojesaja 3, 
s. 429.433-438. Na związki z wcześniejszym profetyzmem, a przede wszystkim z Ez (urząd prorocki 
ingeruje w osobę proroka) oraz z Mojżeszem z Pwt czy Jeremiaszem (urząd pośrednika) wskazywał 
już G. von Rad, Teologia Starego Testamentu, s. 573-576 (którego H.-J. Hermisson przywołuje).
913   Funkcję prorocką przypisano Mojżeszowi wtórnie. Pomimo sceptycyzmu co  do  możliwości 
wskazania na korzenie idei zastępczego cierpienia na ten motyw wskazuje też G. Fohrer, Das Buch 
Jesaja 3, s. 164. Z kolei H. Spieckermann, „Konzeption und Vorgeschichte des Stellvertretungsge-
dankes im Alten Testament”, s. 147-148, zaprzecza, by wstawiennictwo mogło należeć pierwotnie 
do posługi prorockiej, a sama idea ma nie być przeddeuteronomistyczna (przy czym np. Am 7,1-6 
ma być wtórnym dodatkiem).
914   Zob. powyższy komentarz do czwartej Pieśni oraz omówienia 49,1-6; 50,4-9, a także W. Zimmer-
li, „Zur Vorgeschichte von Jes 53”, s. 221.
915   Der königliche Knecht, s. 96.
916   Gottesknecht und Zion, s. 39-42. Zob. też H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deutero-
jesajanischen Kontext”, s. 17.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

249

w których psalmista cierpiał z powodu win wrogów i prosił o Bożą zemstę, która 
była tożsama z ocaleniem proszącego (np. Ps 69). W wyznaniu winy z Pieśni do-
konać się miała identyfikacja „my” wyznającego z wrogiem sługi, który powinien 
doświadczyć ocalenia „naszym” kosztem917. Ponieważ sługa został powołany dla 
ocalenia Izraela i narodów, to musiał zająć miejsce wroga ze skargi, a Izrael oca-
lonego. Siłą rzeczy wszystkie próby wyjaśnienia pochodzenia wyobrażenia o nio-
sącym ocaleniu cierpieniu i śmierci sługi-proroka pozostają wysoce hipotetyczne 
i uzmysławiają wyjątkowość teologii czwartej Pieśni o słudze JHWH. Nie może 
być też mowy o tym, że myśl z czwartej Pieśni miałby być logiczną konsekwencją 
jakiekolwiek tradycji918.

Pieśń ma trzyczęściową, ramową budowę919. Na początku i na końcu stoją wy-
rocznie JHWH, mowy Boże o zbawczej misji sługi oraz jego poniżeniu i wywyższe-
niu 52,13-15 i 53,11aβ-12, tworzące obramowanie czy klamrę kompozycyjną. Ota-
czają one wyznanie w 1. os. pl. („my”), w którym do głosu dochodzi „nasze” nowe 
spojrzenie na poniżenie i śmierć sługi, które były w rzeczywistości realizacją woli 
Bożej „nas” usprawiedliwiającej, oraz oczekiwanie osobistego powodzenia sługi. 
W ogólnym zarysie budowę i treść czwartej Pieśni można przedstawić następująco:

52,13-15: początkowa mowa JHWH o wywyższeniu (52,13) oraz o cierpieniu 
i poniżeniu sługi wraz z reakcją na nie „licznych” (Izraela – 52,14) i narodów 
(52,15); zapowiedź powodzenia kontrastuje ze strasznym losem sługi
	� 53,1-11aα: „nasze” wyznanie o losie sługi i znaczeniu jego cierpienia920:
		  53,1-6: „my” a sługa
			�   53,1: pytanie retoryczne – brak wiary w zwiastowane nam 

działanie Boga przez sługę
			   53,2-3: cierpiący sługa przez „nas” pogardzany 
			�   53,4-6: prawda jest inna – cierpienie sługi za nasze winy 

(niewiarę)
		�  53,7-10aa: relacja o cierpieniu i śmierci niewinnego sługi za winy 

ludu921

917   Możliwe impulsy odnajduje też w Ez 4 (jeden człowiek dźwiga z Bożego nakazu winę Izraela) 
i konfesjach Jeremiasza (prorok cierpi w wyniku swej misji zleconej przez Boga wobec Izraela) – zob. 
Gottesknecht und Zion, s. 41 przyp. 62.
918   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 438.
919   Zob. przede wszystkim O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 31-34 i H.-J. Hermisson, Deutero‑
jesaja 3, s. 336-338.
920   Poza ostatnią częścią o przyszłości sługi zasadniczo w pf. (i impf. cons.), ale z wyjątkiem w.2.7.8aβ: 
w porównaniach, pytaniu retorycznym oraz zdaniach (okolicznikowych) skutku czy dla czynności 
trwających w przeszłości (Zustandssätze) – zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deu-
terojesajanischen Kontext”, s. 11 przyp. 49.
921   Przejście od  relacji o  śmierci sługi i  jej znaczeniu do przyszłego powodzenia sługi, który wy-
pełnił Bożą wolę nie zostało wyraźniej językowo zarysowane (cezura ta jest wyłącznie treściowa – 
zob. powyżej i H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 16), 
na  co  nakłada się niejasność tekstowa w  w.10aa. Skłaniając się do  nieco innego rozstrzygnięcia 



3. Pieśni o słudze JHWH

250

		  53,10aβ-11aa: przyszłe powodzenie sługi i realizacja woli JHWH 
53,11aβ-12: końcowa mowa JHWH o odkupieńczym dziele sługi dla „licznych” 
(Izraela) i nagrodzie dla sługi922

Integralność literacka czwartej Pieśni o słudze Pana stosunkowo rzadko była 
podważana, co nie znaczy, że fragment ten wolny jest od większych i mniejszych 
problemów. Wątpliwości może budzić podwójne !Ke w 52,14aβ i 52,15 (powiąza-
nie z [rv,a]]K; w 52,14aa)923, co mogłoby sugerować wtórność 52,14aβ.b, mówiących 
nie o wywyższeniu (jak w 52,13), ale o cierpieniu sługi. Zwyczajowo problem by-
wał likwidowany poprzez przesunięcie 52,14aβ.b za 53,2924, ale takie pomyłkowe 
przemieszczenie trudno byłoby uzasadnić. W jaki sposób kopista miałby popełnić 
taki błąd? Przeciwko hipotezie o wtórności tego półwiersza przemawia jednak to, 
że wyjaśnia ona gwałtowną reakcję na cierpienie sługi (52,14aa) i tworzy jaskra-
wy kontrast wobec stwierdzenia z 52,13. Kontrast ten znajduje odzwierciedlenie 
w wyznaniu, gdy przechodzi się od relacji o cierpieniu i śmierci sługi z 53,1-10aa 
do obietnicy jego powodzenia w 53,10aβ-12(aa). Przeciwstawienie takie jest więc 
w mowie JHWH niewątpliwie uzasadnione925. W tekście odnaleźć można szereg 
powtórzeń, które trudno jednak byłoby uznać za dublety, nawet jeśli zdarzają się one 
w obrębie jednego wiersza (jak w 53,3.6.10). Są one uzasadnione treściowo i kom-
pozycyjnie926. Jedynie drugi raz pojawiające się wyrażenie wyPi xT;p.yI al{w> w 53,7, które 

tekstowokrytycznego, H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 337, w w.7-9 widzi relację o losie i posta-
wie sługi, a w w.10-11aa o planie JHWH i odmianie losu sługi. Zaś J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 262-263, 
łączy ze sobą 53,6 i 7 w jedną strofę i dzieli wyznanie na 53,1/2-3/4-5/6-7/8-9/10, przy czym 53,10 
ma nawiązywać do 53,1 (klamra kompozycyjna). Chciano bowiem uzyskać stroficzną budowę wy-
znania ze strofami takiej samej długości i regularnej zmienności w strukturze. 53,6-7 ma scalać me-
tafora stada, ale w obu wierszach chodzi w rzeczywistości o odmienne obrazy owiec: błądzące owce 
/ ich zarzynanie i strzyża (posłużono się przy tym innymi słowami na określenie zwierząt). A przede 
wszystkim najmocniejszym elementem strukturyzującym wyznanie jest obecność form 1.  os. pl. 
w 53,1-6, których w ogóle nie ma począwszy od w.7.
922   Tak samo Pieśń dzieli O.H. Steck, Aspekte des Gottesknechts, s. 31-34.. Podobnie także J. Goldin-
gay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 277, zakładając 
koncentryczną budowę części środkowej (53,1-11aa): środek 53,4-6 otoczony jest koncentrycznie 
umieszczonymi 53,2-3+7-9, a te z kolei przez 53,1+11aa; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht 
im deuterojesajanischen Kontext”, s. 10, który środkową część dzieli 53,1-6/7/8-11aa (nieco inaczej 
w komentarzu Deuterojesaja 3 – zob. poprzedni przypis); a nawet stroficzny podział w U. Berges, 
Jesaja 49-54, s. 218-220, choć m.in. w wyniku odmiennych decyzji tekstowokrytycznych wprowa-
dzono „mowy autora”: 52,13-15 (mowa Boża i autora) /53,1-3 (przeszłość przed nowym poznaniem) 
/ 53,4-6 (przeszłość po nowym poznaniu) / 53,7-10aa (mowa autora) / 53,10ab-12 (mowa autora 
i Boża).
923   Po korekcie suf. w 52,14aa (zob. powyższą uwagę do tłumaczenia) linia ta nie stanowi problemu, 
nawet jeśli wypada poza paralelizm (por. 53,7).
924   Zob. powyższy przypis do tłumaczenia.
925   Podobnie J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 271.
926   Zob. powyższy komentarz do tych wierszy.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

251

wypada poza paralelizm, sprawia wrażenie wtórnego uzupełnienia927. Ale po co re-
daktor miałby dopisać drugie identyczne zdanie, które treściowo nic nowego by nie 
wnosiło? Bardziej prawdopodobne jest, że autor wyznania chciał w środkowej części 
położyć nacisk na milczenie sługi wobec swego losu, na jego rezygnację ze skargi928. 
Nieraz za problem treściowy uważano nagrodę w postaci długiego życia, oglądania 
potomstwa i światła, sycenia się poznaniem (53,10aβ.11aa) dla sługi, który poniósł 
tragiczną śmierć i został pogrzebany (53,8-9a)929. Z jednej strony nie ma powodu, 
by z góry narzucić, co mogłoby być treścią przesłania, a z drugiej strony zało-
żenie wtórnego rozszerzenia Pieśni o nagrodę dla sługi nie rozwiązywałoby tego 
„problemu” interpretacyjnego. Powodzenie misji sługi zyskuje swój dobitny wyraz 
w osobistym powodzeniu sługi, który dzieli zbawczy los z ludem Bożym930. Nie 
inaczej ma się sprawa z morfokrytyczną złożonością Pieśni, która została starannie 
skomponowania, tym bardziej że nie ma żadnego powodu do odmawiania autorowi 
możliwości stworzenia wyjątkowego poematu931.

O wieloetapowym literackim uzupełnianiu tego tekstu przekonany jest E. Haag, „Die Botscha-
ft vom Gottesknecht”, s.  166-172 (zestawienie na  s.  172). Pierwotne miałyby być 53,1-2*(bez 
Whaer>nIw>).3-7*(bez obu zdań wyPi-xT;p.yI  al{w>).8aa.ba.9b.10bβ. Na  pierwsze opracowanie redakcyjne 
składałyby się 52,13.15; 53,11aa*(bez ha,r>yI).β2.12a, a na kolejne opracowanie 53,8aβ.bβ.9a.10a.
ba.11aβ1.b.12b i glosy w 53,2.7. E. Haag praktycznie nie dokonywał żadnych korekt tekstowych, 
preferując zabiegi literackokrytyczne. O  wtórności miałyby świadczyć następujące przesłanki. 
W 52,13 po partykule deiktycznej występuje szereg czasowników, co miałoby odbiegać od kon-
strukcji 42,1. Kontynuacją 52,13 są  52,14-15 i  53,8bβ.10aβ, którego kontynuacją jest z  kolei 
53,10βa (bez korekty). Zdania w 53,7 mają być dodatkami z powodu impf., podobnie jak 53,8aβ, 
który ma  być parenetycznym pytaniem w  impf. Z  kolei 53,9a jest wtórny, bo  podmiotem !TeYIw: 
ma być „mój lud” z poprzedzającego półwiersza; 53,10a, gdyż wola Boża miałaby polegać tylko 
na wywyższeniu sługi (jak w 53,10bβ). 53,11 ma być powtórzeniem wtórnej mowy Bożej z 52,13, 
podobnie jak 53,12a. Jeszcze późniejszy jest 53,12b, bo wcześniejszym zakończeniem miałby być 
w.12a. Argumentacja E. Haaga oparta jest na bardzo słabych przesłankach, jeśli w ogóle może 
być mowa o faktycznych argumentach literackokrytycznych. Różnice względem 42,1, pojawianie 
się impf., założenia co do tego, o czym tekst powinien, a o czym nie powinien mówić, w żaden 
sposób nie mogą przesądzać o niejednolitości literackiej932. 
Trzyczęściowa budowa częściej prowokowała do  postrzegania czwartej Pieśni jako literacko 

927   Zob. przypis do powyższego tłumaczenia.
928   Zob. też powyższy komentarz do tego wiersza.
929   Zob. już powyżej i L. Ruppert, „»Mein Knecht, der gerechte, macht die Vielen gerecht, und ihre 
Verschuldungen - er trägt sie« (Jes 53,11): Universales Heil durch das stellvertretende Strafleiden des 
Gottesknechtes?”, BZ 40 (1996), s. 12-14.
930   Do tego więcej w powyższym komentarzu.
931   Inaczej poza powyżej i  poniżej wymienioną literaturą także L.  Stachowiak, Księga Izajasza II 
– III, s. 216, który jednak zadowala się stwierdzeniem, że ze względów morfokrytycznych „trudno 
mówić o utworze jednolitym”, w ogóle nie podając, co miałoby być wtórnym uzupełnieniem.
932   Do argumentacji E. Haaga krytycznie zob. też J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 260.



3. Pieśni o słudze JHWH

252

złożonej kompozycji. L. Ruppert, „»Mein Knecht, der gerechte, macht die Vielen gerecht, und 
ihre Verschuldungen - er trägt sie« (Jes 53,11)”, s. 1-17, sądzi, że pierwotna była środkowa część 
53,1-10aa.b933, gdzie sługą jest prorok, która została uzupełniona wpierw o 53,10ab.11aa (osobi-
ste powodzenie sługi), a następnie o ramy 52,13-15 i 53,11ab.b-12, będące interpretacją, która 
w słudze widziała wygnańców. Pomijając problem 53,10ab.11aa, teza taka tworzy więcej proble-
mów niż rozwiązuje. Trójczłonowa budowa jest z pewnością zamierzona934.
S. Sekine, Transcendency and Symbols in the Old Testament, s. 367-369, rekonstruuje pierwotną 
Pieśń skomponowaną przez Deuteroizajsza i mającą składać się z 52,14aa.15b; 53,2-10aa.12ab-ba 
(w  których przeważa pf.). Redaktor miał dodać 52,15a; 53,11.12aa, utożsamiając „licznych”, 
tj. Izraela z pierwotnej Pieśni, z  narodami, zmienić suf. 3 os. w 52,14aa na 2. os., przez co sługa 
został utożsamiony z  Izraelem. Dodał też 52,13 wraz z  52,15a dla podkreślania wywyższenia 
sługi oraz 53,1 wraz ze zmianą form we wszystkich kolejnych wierszach na „my”, a w 53,8 „jego 
lud” przekształcił w „mój lud”. Dopisał także 53,10ab wraz z 53,11b.12bb oraz 53,10b.11a.12aa 
z obietnicą zmartwychwstania dla sługi. Ani kwestia przyszłego powodzenia sługi, ani problemy 
tekstowe w 52,14 i 53,8, a już w ogóle używanie pf. obok impf. nie mogą w żaden sposób uzasad-
niać tego rodzaju podziału literackokrytycznego.
U. Begres, Jesaja 49-54, s. 267, za wtórną mozaikową glosę uznał 53,10aa, w której #pex' hw"hyw: miało 
zostać zaczerpnięte z w.10b, podczas gdy w.9b stanowi wyraźnie zamknięcie strofy w.7-9, poza 
którą wypada w. 10aa. Argumentacja bazuje na specyficznym założeniu co do budowy stroficz-
nej, której w całości nie da się obronić935. Powtórzenie rdzenia #px jest znaczące936, nie może być 
uznane za dublet937. 

Pomimo pewnych trudności (w szczególności powtórzenia w 53,7), wszelkie 
próby ingerencji literackokrytycznych muszą się jawić jako w najlepszym razie wąt-
pliwe. Zawsze lepszym wyjaśnieniem w przypadku tej Pieśni jest jej interpretacja 
jako literacko integralnego tekstu, którego autor, przekonany o prawdziwości prze-
słania z pierwszych trzech Pieśni o słudze, musiał się zmierzyć z tragiczną śmiercią 
sługi.

Podsumowanie. Trzyczęściowa czwarta Pieśń o słudze rozpoczyna się od wy-
roczni JHWH (52,13-15), w której nawiązując do pierwszej Pieśni, zapewnia się 
o powodzeniu sługi, które trzeba rozumieć jako powodzenie jego misji oraz wy-
wyższenie samego sługi, mocno kontrastujące z jego strasznym cierpieniem. Los 
sługi wywołuje przerażenie „licznych”, czyli Izraelitów czy wygnańców. Z kolei wy-
wyższenie sługi po jego cierpieniu wywoła poruszenie narodów i ich władców, któ-
rzy staną się tego naocznymi świadkami. Najdłuższa, środkowa część (53,1-11aa) 

933   Sposób oznaczania części wierszy nieco inny niż u L. Rupperta dostosowany do używanego w ni-
niejszym opracowaniu.
934   Zob. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 45-48.
935   Zob. powyżej przedstawioną budowę Pieśni.
936   Zob. powyższy komentarz do 53,10.
937   Do drobnych rozszerzeń odnajdowanych przez komentatorów, np. wg H.-J. Hermisson, Deutero‑
jesaja 3, s. 332-333, słowo qyDIc; w 53,11, czy B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 365-377, zob. już powyżej.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

253

jest wyznaniem w 1. os. liczby mnogiej, wyznaniem tych, którzy utożsamiają się 
z „licznymi” z początkowej mowy JHWH. Nikt nie chciał uwierzyć w ani w to, 
co Bóg przekazywał przez sługę, ani w Boże działanie w i przez sługę938. Wiara 
w Boże ocalające działanie rozpoczyna się od uznania roli i znaczenia sługi JHWH. 
Doświadczył on strasznego fizycznego i psychicznego cierpienia, musiał samot-
nie zmagać się ze swym losem, pogardzany i izolowany przez własną społeczność 
wygnańców (53,2-3). Sądzono bowiem, że został przez Boga ukarany (w ramach 
związku pomiędzy czynami a losem człowieka; 53,4b). Dzięki swojej nowo uzy-
skanej wierze wyznający odkrywają (53,4-6), że w rzeczywistości sługa obciążony 
został ich cierpieniem (53,4a). Sługa nie zasłużył na taki los, lecz ponosi konse-
kwencje win wyznających (53,5a.6b). Przez to, że sługa wziął na siebie ich karę, 
przyniósł im zbawienie (53,5b). Jest to więc jednocześnie wyznanie win, bo nie 
sługa, lecz składający wyznanie zbłądzili w swej samowoli i nie kierowali się Bożym 
słowem, nie dając wiary przesłaniu sługi-proroka (53,6a). Wyznanie z 53,2-6 jest 
wręcz rewolucyjne: za niewiarę wyznających Bóg ukarał sługę, któremu nie wie-
rzyli, i w ten sposób Bóg ocalił Izraela od kary. Niezwykłość tego przesłania staje 
się jeszcze jaskrawsza, gdy porówna się je z Ez 18,20939, bez względu na to czy w Ez 
mowa jest o indywidualnej czy pokoleniowej winie940. W trzeciej części wyznania, 
w której 1. os. pl. się nie pojawia, opowiada się o haniebnej śmierci sługi i jej funkcji. 
Sługa bez słów skargi przyjmuje swój los (53,7). Bezpodstawnie, prawdopodobnie 
na mocy niesprawiedliwego wyroku zostaje zgładzony. Mimo że był całkowicie 
niewinny, gdyż nie uczynił nic złego czynem i słowem, nie dopuścił się przemocy 
ani nie oszukiwał słowami (53,9b), został zabity i haniebnie pochowany (53,8-9a). 
Ukarany został za nie swoje przestępstwa, lecz Izraela. Sługa stał się Bożym ~v'a', 
uwalniając Izraela od odpowiedzialności za winy i unieważniając w ten sposób ich 
konsekwencje (53,10aa, zamykające tą część analogicznie do 53,6b). Jednak śmierć 
nie jest ostatnim aktem. Wyznający są pewni, że sługa będzie cieszył się osobi-
stym powodzeniem, opisanym w standardowy sposób jako długie i spełnione życie 
(53,10aβ.11aa), a zbawcza wola JHWH wobec Izraela (i narodów – por. 52,15) 
przez sługę zostanie zrealizowana, jego misja się powodzie (53,10b; por. 52,13a). 
Ostatecznie rola sługi zostanie dostrzeżona przez cały świat (52,14-15), a  tym 
samym ustanowiony zostanie Boży zbawczy porządek świata (por. 42,1-4). Koń-
cowa wyrocznia JHWH uzasadnia koncepcje zawarte w wyznaniu. Sprawiedliwy 
sługa poniósł konsekwencje win Izraela (53,12aβ), dzięki czemu dokonuje się 
usprawiedliwienie Izraela (53,11aβ-b.12b). Sługa i Izrael będą razem uczestniczyć 
w zbawiennej przyszłości (53,12aa). Ponieważ misja sługi wobec Izraela miała 
polegać na jego nawróceniu do Boga prowadzącym do restytucji (49,6a), zbawienie 

938   Wg H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 20 i Deute‑
rojesaja 3, s. 419, wiara była głównym tematem już w zwiastowaniu (Proto)Izajasza (do tego zob. też 
G. von Rad, Teologia Starego Testamentu, s. s. 478-481.484-487.490).
939   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 429.
940   Zob. P. Joyce, Divine initiative and human response in Ezekiel, s. 41-47, zwł. s. 47.



3. Pieśni o słudze JHWH

254

Izraela rozpoczyna się od uwierzenia Bogu, który posłał sługę (por. 53,1). Wyznanie 
(53,1-10aa) pokazuje, że Boże zbawienie już się rozpoczęło. „My” już uwierzyli-
śmy, a sługa wstawia(ł) się za niewierzącym Izraelem. Oczekiwane jest nadejście 
zbawiennej przyszłości sługi i Izraela, co przywiedzie do przyjęcia Bożego planu 
zbawienia narody i ich władców (52,15b; por. 44,23)941. Wywyższenie sługi i jego 
nagroda jeszcze nie nastąpiły942. Pieśń o słudze JHWH pokazuje zatem, że pomimo 
pozornego niepowodzenia zwiastowania sługi, który tragicznie zakończył swoje ży-
cie, paradoksalnie jego zadanie zostanie zrealizowane, a to zaczyna się od wyznają-
cych, którzy zostali przywiedzeni do ocalającej (53,5b) wiary (por. 53,1) w zbawczą 
misję sługi. Sposobem wypełnienia misji sługi okazuje się jego haniebna śmierć943. 
A teraz oczekuje się na spełnienie się reszty zbawczego planu Boga: wiara i odno-
wa Izraela (53,11aβ.12) i doprowadzenie do zrozumienia narodów (52,15), przez 
co zostanie ostatecznie ustanowiony Boży zbawczy porządek na świecie (42,4). Pro-
rocka misja sługi jest realizowania w zaskakujący sposób: dzięki jego łagodności 
(42,2-3), w jego pokornym milczeniu (53,7) i zniesieniu swojego losu bez skargi aż 
do śmierci. Ostatnia Pieśń potwierdza ufność sługi, że Bóg go wywyższy, zapewnia-
jąc realizację jego zadania (49,5b) oraz uniewinniając i ocalając (50,7-9). Inaczej niż 
w przypadku wcześniejszych proroków nic ani nikt nie jest w stanie przeszkodzić 
Bogu w realizacji Jego zbawczej woli wobec Izraela i narodów. Taką przeszkodą 
nie jest ani niewiara ludu, ani zgładzenie sługi-proroka, bo Bóg właśnie poprzez 
pozorne niepowodzenie sługi doprowadził do realizacji swoje zbawcze zamierzenia. 
Nie da się więc w żaden sposób przekreślić Bożej woli zbawienia. 

W stosunku do trzech pozostałych Pieśni czwarta jest z pewnością później-
szym poematem. Sługa-prorok, który został przedstawiony w  pierwszej Pieśni 
i któremu zapowiedziano powodzenie jego prorockiej misji (42,4), został zgładzo-
ny (53,8-9)944, a powodzenie jego misji polega na zrozumieniu przez Izraelitów 
znaczenia jego śmierci niosącej ocalenie od konsekwencji własnych win, niewiary 
(53,4a.5.6b.10aa). W drugiej i trzeciej Pieśni sługa mówił sam o sobie, natomiast 
„sercem” czwartej jest „nasze” wyznanie o słudze, który zginął. Już w przypadku 
trzeciej Pieśni trudno było oprzeć się wrażeniu, że odzwierciedla dalszą refleksję nad 
misją sługi-proroka, będąc rozwinięciem kwestii dotychczasowego niepowodzenia 
z 49,4, a jej centralnym tematem były prześladowania sługi945. Cztery Pieśni zostały 

941   A Bóg zostanie uwielbiony poprzez odkupienie Izraela (por. też 43,21) – zob. powyżej. 
942   Zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 11, który 
podkreśla jednocześnie konieczną ostrożność co do perspektywy czasowej ze względu na niejedno-
znaczność czasową form pf. i impf.
943   Zob. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 23-24. Wg 
H.D Preuβ, Theologie des Alten Testament 2, s. 324-326, myśl o tym, że cierpienie i śmierć sługi umoż-
liwiają dalszą egzystencję Izraela w relacji z Bogiem, co obejmuje również narody, jest kulminacyjną 
wypowiedzią Starego Testamentu.
944   C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 155, widzi w tym wyraźną sprzeczność.
945   Zob. powyższe omówienie trzeciej Pieśni, w którym jednak przestrzega się przed jej prostym bio-
graficzno-chronologicznym odczytaniem. Kolejność umieszczenia Pieśni w kontekście Dtiz sprzyja 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

255

uszeregowane w rzeczowy zrozumiały sposób. Co więcej, z całą pewnością rze-
czowo łączące się ze sobą Pieśni o słudze JHWH stanowią uporządkowany zbiór946. 
Pierwsza z nich (Boże oświadczenie) opisuje powołanie, wyposażenie i uniwersalne 
zadanie sługi. Druga ukazuje złożony wymiar misji sługi, która obejmuje Izraela 
i narody (w tej kolejności), koncentrując się mocniej na zadaniu względem Izraela. 
Okazuje się też, że sługa natrafia na przeszkody. W trzeciej sługa mówi o prześla-
dowaniach, które go spotykają, o własnej wierności i nieugiętości, opierającej się 
na pewności Bożej pomocy, a przedmiotem zainteresowania są wyłącznie Izra-
elici. Z ostatniej Pieśni dowiadujemy się o haniebnej śmierci sługi, która jednak 
oznacza punkt zwrotny w wypełnieniu jego misji, gdyż Izrael w wierze odnajduje 
w niej zbawcze działanie Boga, które ostatecznie osiągnie najdalsze narody947. Jest 
ona pod wieloma względami podobna do pierwszych trzech Pieśni. W centrum 
wszystkich znajduje się sługa i  jego misja, choć akcent stopniowo przenoszony 
jest z narodów na Izraela, by na horyzoncie w czwartej znowu pojawiły się narody, 
nawet jeśli tylko w początkowej wyroczni JHWH. Od początku do końca misja sługi 
ma nieść zbawienie, słowa i działania sługi są łagodne. Nawet w obliczu śmierci 
sługa wstrzymuje się od skargi (na swoich przeciwników), co jest jeszcze bardziej 
wyraźne wobec faktu, że motywy skargi są powszechne w trzeciej i czwartej Pieśni. 
Nowością w czwartej Pieśni jest to, że zdanie realizowane zostaje ostatecznie nie 
tylko poprzez zwiastowanie, ale przez (życie i) śmierć sługi948. Jednocześnie ostatnia 
Pieśń wyraźnie nawiązuje do 42,1-4: uniwersalny wymiar misji sługi i  jej powo-
dzenie, a także całkowity brak potępienia. W wyznaniu głos zabierają ci, którzy 
są pierwszym obiektem misji sługi, tj. Izrael. Pieśni mogły wpierw tworzyć odrębny 
korpus tekstowy, który został uzupełniony o czwartą Pieśń przez innego autora949. 
Jednocześnie trudno sobie wyobrazić ich interpretację w oderwaniu od kontek-
stu Dtiz, bez którego pozostawałyby strasznie enigmatyczne950. O ile w przypadku 

takiemu ujęciu, zaś standardowy język (por. skarga, Jr) zmusza do ostrożności.
946   Zob. już powyżej i komentarze do poszczególnych Pieśni, a także literatura sekundarna, w tym 
m.in. H.D. Preuβ, Deuterojesaja, s. 96.
947   Do relacji pomiędzy czterema Pieśniami o słudze Pana m.in. H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottes
knecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 24.
948   O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 31-34, według którego wszystkie Pieśni spaja też triadyczna 
budowa, wylicza dalsze różnice: podział misji sługi w ostatniej Pieśni na dwie części, gdyż cierpienie 
służy Izraelowi, a wywyższenie ma znaczenie dla narodów; powodzenie sługi ma miejsce już po jego 
śmierci; w  trzech pierwszych Pieśniach Heilswende jest już w  toku, a  polega na  przyprowadzeniu 
Izraela do Boga, upewnieniu go o zbawieniu oraz doprowadzeniu do chwalenia Boga i  składania 
świadectwa wobec narodów, podczas gdy w czwartej za życia sługi może być mowa jedynie o grzechu 
Izraela niesłuchania sługi (niejako dodatkowy grzech). W mojej ocenie odmienności te są przeryso-
wane, a w rzeczywistości poszczególne wymienione kwestie ściśle się ze sobą splatają.
949   O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 33, uważa właśnie, że czwarta Pieśń była dodatkiem do wte-
dy jeszcze odrębnego zbioru Pieśni o słudze JHWH.
950   Na rzeczowo mocne powiązania Pieśni z kontekstem wskazywał przede wszystkim H.-J. Hermis-
son, „Israel und der Gottesknecht bei Deuterojesaja”, „Der Lohn des Knechtes” oraz w komentarzu, 
Deuterojesaja 2 i 3. Przekonują o tym także powyższe analizy Pieśni.



3. Pieśni o słudze JHWH

256

trzech pierwszych Pieśni można mieć jeszcze wątpliwości, czy kolejność odpo-
wiada chronologicznie doświadczeniu sługi951, to czwarta Pieśń poświadczająca 
śmierć sługi została zasadnie usytuowana jako ostatnia. Po wyznaniu „my” z Iz 53 
najbliższym oczekiwanym wydarzeniem jest zwrócenie się Izraela do Boga i jego 
ocalenie (por. 49,5-6), zbawienie, w których uczestniczyć ma sługa. Izraelem tym 
w kontekście Dtiz są w pierwszym rzędzie wygnańcy, być może wraz z diasporą 
(por. 41,9). W takim razie najsensowniejsze wydaje się założenie, że Pieśń wraz 
z „naszym” wyznaniem należy sytuować na wygnaniu. Jednocześnie oczekiwanie 
wiary ze strony wygnańców i ich ocalenia wskazuje, że czwartą Pieśń nie może 
dzielić od trzeciej Pieśni i zwiastowania samego Deuteroizajsza znaczący dystans 
czasowy. Śmierć i pochówek sługi również nie wydaje się odległym czasowo zda-
rzeniem952. Natomiast o bezwzględnym datowaniu niewiele da się powiedzieć. Jeśli 
oczekuje się wciąż na restytucję Izraela (por. też 49,6), to w grę wchodzą tak czy 
inaczej definiowane czasy wygnaniowe953.

Wprawdzie językowo czwarta Pieśń o słudze JHWH różni od reszty tekstów 
w Dtiz mocniej niż trzecia (motywy ze starotestamentowych skarg, z konfesji Jere-
miasza czy Księgi Ezechiela)954, ale nie da się z tego wyciągać żadnych przekonu-
jących wniosków955. Używane słownictwo może być uwarunkowane treściowo956, 
śmierć sługi musiała nieść ze sobą istotną zmianę treściową, gdyż zwykła misja 
sługi-proroka wraz z nią została zakończona. Jeśli sługą był sam Deuteroizajasz, 

951   Tak jest m.in. wg C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 187-188.
952   Podobnie O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 32-33.
953   Jako że trudno byłoby ustalić, kiedy one faktycznie się skończyły – do tego zob. poniższa analiza 
i próba datowania 42,5-9. O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 149-154, w ramach rekonstrukcji pię-
ciu etapów redakcji Iz 40-55 pierwsze trzy Pieśni wraz z logionami Deuteroizajasza włącza do pierw-
szego z nich. Są one wyrazem głębokiej refleksji proroka nad własnym urzędem. Do tego zbioru mia-
no włączyć czwartą Pieśń tuż po zdobyciu Babilonu przez Cyrusa w 539 r. p.n.e. Krótko po tej dacie 
Pieśń tę czasowo sytuuje także E. Blum, „Der leidende Gottesknecht von Jes 53”, s. 154. Zaś próby 
wskazania na punkty zaczepienia dla jej bezwzględnego datowania – jak w J. Scharbert, Deuterojesaja 
– der ‘Knecht Jahwes’?, s. 57-60: śmierć sługi z ręki Babilończyków (być może zadenuncjowany przez 
Żydów – s.  37), rehabilitacja przez Cyrusa, którego edykt spowodował rewizję postawy wygnań-
ców wobec sługi-proroka Deuteroizajasza, nie są niczym innym jak spekulacjami. W badaniach nie 
brakuje wręcz fantasmagorycznych interpretacji, takich jak w F. Hägglund, Isaiah 53 in the Light of 
Homecoming after Exile, s. 169-171 (wnioski), że za Pieśnią kryje się konflikt pomiędzy ludnością 
w kraju, a tymi, którzy powrócili, wynikający z niechęci do przyjęcia powracających. Konflikt zostaje 
rozwiązany w ten sposób, że ludność kraju uzna cierpienia wygnańców za cierpienie za ich winę.
954   Odmienny język miałby być jednym z powodem, dla którego K. Elliger, Deuterojesaja in seinem 
Verhältnis zu Tritojesaja, s. 8-18 (zob. też s. 19-27) utożsamia autora czwartej Pieśni z Tritoizajaszem, 
uczniem Deuteroizajasza.
955   Zob. C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 173; O. Kaiser, Der königliche Knecht, 
s. 127. Także z lingwistycznego punktu widzenia brak synonimicznych wariantów w zasadzie unie-
możliwia uzasadnioną argumentację (zob. R.  Rezetko, I.  Young, Historical Linguistic and Biblical 
Hebrew).
956   Rację ma O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 127, że język nie może rozstrzygać o niedeuteroiza-
jaszowym autorstwie.



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

257

to autora(ów) czwartej Pieśni trzeba by szukać wśród jego otoczenia czy bliskich 
mu uczniów, tożsamych z „my” części środkowej957. 

Czwarta Pieśń wnosi do rozważań o tożsamości sługi kilka elementów. Sługa 
poniósł śmierć, prawdopodobnie niesłusznie skazany, i został pogrzebany, a po-
nadto nie skarżył się, być może milczał również przed sądem. Właściwie przekreśla 
to możliwość postrzegania go jako wielkości kolektywnej. Nic nie sugeruje, by miała 
to być jakakolwiek grupa. Wprawdzie jedynie z poprzednich Pieśni możemy wnosić, 
że sługa był prorokiem czy pełnił urząd prorocki (ale por. 53,1a), ale jednoznaczne 
nawiązanie do poprzednich Pieśni już na samym początku (por. 52,13) nie pozo-
stawia wątpliwości co do tego, że mowa jest o tej samej osobie. Nieodległa czasowa 
śmierć sługi, towarzyszenie mu przez wyznających („my”) oraz oczekiwanie na to, 
że Izrael uwierzy Bogu działającemu przez sługę, i na jego wywyższenie, pokazują, 
że sługą była współczesna wyznającym postać, a nie jakaś osoba z przeszłości ani 
oczekiwana w przyszłości958. Z kolei wątki królewskie są tutaj stosunkowo nielicz-
ne959, poza tytułem sługi można z nimi wiązać jego powodzenie i wywyższenie 
(52,13), być może jeszcze dzielenie łupów (z 53,12a). Jego los nie zdradzał niczego 
z jego królewskiego statusu, a wręcz przeciwnie, mógłby sugerować jego niski status 
społeczny (por. 53,2-3). Królewskie wyposażenie i zadanie sługi (42,1) nie znalazło 
odzwierciedlenia w jego losie. Realna, haniebna śmierć sprawia, że trudno myśleć 
o nim jako bohaterze czy władcy, takim jak na przykład Cyrus. Najbardziej praw-
dopodobne pozostaje, że sługą był sam prorok Deuteroizajasz960. Z jakiegoś powodu 

957   Zob. G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 160; H.D. Preuβ, Deuterojesaja, s. 101; J. Blenkinsopp, Isa‑
iah 40-55, s. 356; H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 23 
i Der Lohn des Knechtes, s. 283 (nie mógł być tak odległy jak tzw. Tritoizajasz) oraz Deuterojesaja 
3, s.  343; O.H.  Steck, „Gottesvolk und Gottesknecht in Jes 40-66”, w: Volk Gottes, Gemeinde und 
Gesellschaft, s. 58. Zaś C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 187-188, skłania się 
ku temu, by autorem czwartej Pieśni był sam Deuteroizajasz (w późniejszym okresie), co wyklucza 
identyfikację sługi z Deuteroizajaszem lub zmuszałoby do metaforycznego rozumienia jego śmierci; 
a wg E. Blum, „Der leidende Gottesknecht von Jes 53”, s. 154, Pieśń ta jest relekturą Dtiz, a dokładna 
znajomość jego przesłania nie wyklucza Deuteroizajaszowego autorstwa.
958   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 341.465-466; tak już K. Elliger, Deuterojesaja in seinem 
Verhältnis zu Tritojesaja, s. 80. Można więc całkowicie wykluczyć, że sługa miałby być „osobistością 
przyszłości”, jak chciałby T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 539 czy już J. Archutowski, 
Sługa Jahwy w księdze Izajasza proroka, s. 156-169, który sam zdecydowanie zaprzecza, żeby sługa 
mógł być postacią z przeszłości czy współczesności proroka Deuteroizajasza.
959   Wg H.-J. Hermisson, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 22, elementy 
królewskie weszły do tradycji prorockiej wraz z Jeremiaszem, a w Dtiz nie ma miejsca dla mesjasza 
jako władcy w nadchodzącym czasie zbawienia. 
960   Tak też wielu komentatorów, a wśród nich: E. Kutsch, Sein Leiden und Tod, s. 40 (po raz pierwszy 
S.  Mowinckel w  1921 r.); K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  200-201 czy H.-J. Hermisson, „Das vierte 
Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 23 i 2, s. 337 i Deuterojesaja 3, s. 343-345. Na tym 
tle zastanawiająca jest opinia w E. Blum, „Der leidende Gottesknecht von Jes 53”, s. 146, że wiele 
wskazuje na to, żeby w słudze z czwartej Pieśni widzieć samego proroka, co jest jednak miałoby być 
jego zdaniem egzegetycznie i religijnohistorycznie wątpliwe.



3. Pieśni o słudze JHWH

258

jego życie zakończyło się tragicznie, a jego śmierć wywołała pośród bliskich mu 
(uczniów) nową, niezwykłą interpretację jego misji. Pozbawiony szczegółów i nie
-biograficzny sposób opisu, posługujący się tradycyjnymi motywami, nie pozwala 
na dalej idące wnioski, a co najwyżej na przypuszczenia961. Anonimowość962 mogła 
wynikać z działania proroka w obcym, a nawet wrogo nastawionym otoczeniu, 
na przykład z powodu zwiastowania upadku Babilonu (Iz 47*). Dla autora(ów) 
czwartej Pieśni ważna była najwyraźniej jego misja nawrócenia Izraela, prowadząca 
do zbawienia Izraela i narodów, a nie jego tożsamość czy szczegóły biograficzne 
(mogły one być notabene znane autorowi i odbiorcom)963. 

Czwarta Pieśń o słudze Pana niesie ze sobą wyjątkowe przesłanie964. Prorok od-
grywający rolę królewskiego posłańca Boga do Izraela i narodów zostaje zgładzony. 
Prześladowania proroków i dłuższe oczekiwanie na wypełnienie się ich słów nie 
były niczym niezwyczajnym. Sługa jednak nie doczekał zrealizowania się jego za-
powiedzi, zwiastowania965. Jednak nie przekreśliło to jego wiarygodności ani tym 
bardziej prawdziwości Bożego przesłania. Pozorna klęska proroka, który traci życie, 
okazuje się sposobem na realizację Bożego planu zbawienia. Prorok ponosi kon-
sekwencje niewiary Izraela, doświadczając zastępczo cierpienia, co otwiera drogę 
do pełnego wiary zrozumienia jego przesłania i Bożego planu zbawienia Izraela 
i narodów. Pierwszym wyrazem tej nowej wiary jest „nasze” wyznanie. Bóg przyzna 
się do swego sługi, nie tylko doprowadzając do wiary Izraela, umożliwiając jego po-
wygnaniową odnowę (zgodnie z 49,5-6), ale i wywyższy sługę, darząc jego samego 
życiem i powodzeniem (być może myśl ta mogła zostać wyrażona tylko za pomocą 
tradycyjnych sformułowań). Śmierć proroka jako sposób na wypełnienie jego misji 
i Bożego planu zbawienia oraz oczekiwanie jego osobistego powodzenia po śmierci 
są na tle Starego Testamentu całkowitą nowością966.

961   Zob. C.R.  North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s.  15; H.-J. Hermisson, „Das vierte 
Gottesknecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 23.
962   W ogóle nie przekonuje teza z K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 542, jakoby anonimowość sługi była 
środkiem do stworzenia abstrakcji, a sługa miałby się być typem sprawiedliwego cierpiącego za wielu.
963   Nie sądzę, by słuszne było założenie, że „Sługa Pański był postacią idealną, może nawet zagad-
kową dla współczesnych prorokowi” – jak stwierdza L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 217.
964   Zob. O.H. Steck, „Gottesvolk und Gottesknecht in Jes 40-66”, s. 58 i wielu innych.
965   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  427. Pewność spełnienia się przesłania prorockiego 
jest niebagatelnym motywem w Iz 40-55 (Iz 40,6-8; 44,26a; 55,10-11; por. też 45,23; 46,11; 48,15), 
co może być świadectwem niepokoju związanego z tym, że nie widać było ich urzeczywistnienia się 
(wspomniane miejsca należą prawdopodobnie do [dwóch] różnych warstw – zob. np. zestawienie 
w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 738-739), przez co prorok musiałby zostać uznany fałszywym 
(wg Jr 28,9). H.-J. Hermisson uważa, że zapewnienie z 53,9bb trzeba rozumieć w kontekście poten-
cjalnego oskarżenia o fałszywe prorokowanie (s. 421-422).
966   Śmierć za winy innych nie ma w ogóle paraleli (zob. powyżej). Hiob liczył na swoją rehabilita-
cję nawet po swojej śmierci, ale miała polegać jedynie na uznaniu jego niewinności (Hi 16,18-19; 
19,25-27; do interpretacji tych fragmentów zob. J. Slawik, Hiob przed Bogiem, s. 264-267.315-323). 
W  Ps  73,18-28 psalmista wyraża przekonanie o  nieuchronnym kresie bezbożnych, podczas gdy 
on jest przy Bogu, który „ujął go za rękę” i wprowadza go do swojej „rady” i „chwały”, tj. w Bożą 



3.4. Księga Izajasza 52,13-53,12

259

obecność. Dochodząc do kresu życia, pobożny pozostaje z Bogiem, śmierć nie rozrywa tej bliskości, 
a Bóg staje się jego szczęściem na zawsze (dymiT'; do interpretacji tego Psalmu zob. E. Zenger, Psal‑
menauslegungen 2, s.  220-227). Dalej myśl o  pośmiertnym powodzeniu rozwinięto w  Dn 12,1-3: 
oczekiwanie na zmartwychwstanie do ~l'A[ yYEx; zapisanego w księdze Bożego ludu. Mowa jest nie tylko 
o  losie pobożnej jednostki, ile o  udziale w  królestwie Bożym sprawiedliwego ludu, który poniósł 
śmierć (zob. N.W. Porteous, Das Buch Daniel, s.143-144).



260



261

4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

4.1. Księga Izajasza 42,5-9

W perykopie tej słowo db,[, w ogóle się nie pojawia, a mimo to jest ona przedmio-
tem zainteresowania w niniejszym studium, dlatego że stoi bezpośrednio po pierw-
szej Pieśni o słudze Pana i jest z nią ściśle związana.

5.	 Tak rzekł Bóg, JHWH1,
	 stworzyciel nieba i rozpościerający go,
	 rozciągający ziemię i to, co z niej wyrasta,
	 dający tchnienie ludowi na niej
	 i ducha chodzącym po niej:
6.		  Ja jestem JHWH2, 
		  powołałem ciebie w sprawiedliwości
		  i trzymam3 za rękę twoją,

1   Do lekcji Qa (podobnie jak do początku kolejnego wiersza w Qa) zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, 
s. 222. 
2   Imię może być też apozycją do zaimka osobowego (i  razem z nim podmiotem złożonego zda-
nia rzeczownikowego – tak też jest często tłumaczone, np. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 81; 
K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 222.232; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 103; U. Berges, Jesaja 
40-48, s. 209.236; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 194), jednak lepiej ująć początek 
wiersza jako odrębne zdanie rzeczownikowe analogicznie do w.8 (jako formułę samoprzedstawie-
nia), za czym może przemawiać też metrum (tak O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 32;  J.D.W. Watts, 
Isaiah 34–66; J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 228).
3   Impf. (TM) trzech kolejnych czasowników stojących po  początkowym pf. jest zastanawiające, 
choć w przypadku dwóch pierwszych potwierdzone przez G. Długie impf. w Qa, tj. z w, nie pozwalają 
na odróżnienie impf. od impf. cons. Jak się wydaje, S i V poświadczają odmienną tradycję odczyty-
wania spółgłosek, ale o jej stałości, jak pokazuje G, chyba nie może być mowy. Do tego dochodzi 
jeszcze możliwość użycia impf. dla trwających (lub powtarzających się) aktów w przeszłości (zob. 
Gesenius’ Grammatik, § 107b-e; O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 33), tak że korekta bynajmniej 
nie jest konieczna (zob. R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 130 przyp. 498, który przywołuje 
do tego 45,3b.4b.5b). Pomimo tego przeważnie koryguje się wokalizację: BHS; K. Marti, Das Buch 
Jesaja, s. 287; B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 287; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 223; L. Stachowiak, 
Księga Izajasza II – III, s. 103; J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 231 przyp. 231; K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 170 i in. Wokalizacji – nie komentując zagadnienia – nie korygują U. Berges, Jesaja 
40-48, s. 209; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 194.



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

262

		  i kształtuję cię4, i czynię5 ciebie
		  przymierzem [dla] ludu i światłem [dla] narodów, 
7.		  aby6 otworzyć oczy ślepe,
		  wyprowadzić z lochu więźnia7,
		  z więzienia siedzących w ciemności.
8.		  Ja jestem JHWH. To jest imię moje
		  i chwały mojej innemu nie oddam
		  ani sławy mojej bożkom!
9.		  Wcześniejsze – oto przyszły (nastały),
		  a nowe ja ogłaszam,
		  zanim wypuszczą pędy,
		  zwiastuję8 wam.

Tekst ten jest mocno związany z pierwszą Pieśnią o słudze JHWH (42,1-4), tak 
że bywał uważany wraz z Pieśnią za jedną perykopę9. Następujący po nim frag-
ment 42,10-13 jest hymnem, w którym wzywa się odbiorców (2. os. pl., nawiązu-
jąc do w.9), a wraz z nimi ziemię, wyspy/wybrzeża morskie, pustynie i góry oraz 
mieszkańców tych obszarów, do wysławiania Boga, wielkiego bohatera i bojownika 
odnoszącego zwycięstwo nad swymi wrogami (w.13)10.

Morfokrytycznie fragment składa się z różnych elementów: prorockiej formuły 
posłańca z typowym dla Dtiz rozszerzeniem imiesłowowym (por. np. 44,24a), które 

4   Mogłaby to być forma czasownika rcn, co prowadziłoby do przekładu: „chronię cię” (tak V), ale 
najczęściej postrzegana jest jako q. rcy (zob. HAHAT i komentarze). W G, T (i S) przetłumaczo-
no „wzmocnić”, co  ma  wskazywać na  wywodzenie od  rcy (do  tego zob. K.  Elliger, Deuterojesaja 
1, s. 223). rcy preferują R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 141 przyp. 540; L. Stachowiak, 
Księga Izajasza II – III, s. 103; J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 229-230 (także R.P. Merendino, Der Erste und 
der Letzte, s. 238 i przyp. 275, według którego ma odnosić się do wyposażenia, uzbrojenia sługi); a rcn 
U. Berges, Jesaja 40-48, s. 209; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 195.
5   Czasownik !tn użyty już w w.5. Do wyrażenia ~[' tyrIB. zob. poniższy komentarz.
6   Konstrukcja z  inf. cs. nie jest całkowicie jednoznaczna: kto jest „podmiotem” uwalniania – Bóg 
(tak K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 288; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 181; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 237-
238) czy powołany (tak J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 233 i tłumaczenie w L. Stachowiak, Księga Izajasza 
II – III, s. 104 i T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 194)? Wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, 
s. 235-236, inf. odwołują się w pierwszej linii do poprzedzających wyrażeń z l  (~[' tyrIb.li, ~yIAG rAal.), 
tak że mówią o zbawczym działaniu powołanego. Jednak działania Boga i powołanego zbiegają się 
razem, tak że alternatywa taka nie musi być zasadna (zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 83).
7   Sg. może dziwić – zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 223, który podejrzewa haplografię – ale tej 
formie nie można nic zarzucić. Jeszcze w Iz 24,22 (i 10,4?) występuje taka właśnie forma poboczna 
rysia' (zob. HAHAT).
8   W L brakuje patah furtivum (zob. BHS). 
9   Np. J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 210-212. Do tego zob. powyższa analiza 42,1-4. Związek obu frag-
mentów jest oczywiście częściej mocno podkreślany – zob. np. K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 178 czy 
T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 198-199.
10   Za odrębną perykopę uważany przez większość komentatorów – zob. np. K. Elliger, Deuterojesaja 
1, s. 224, nawet jeśli bywa postrzegany jako reakcja na 42,1-4.5-9 (tak J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 241).



4.1. Księga Izajasza 42,5-9

263

przywodzi na myśl hymn partycypialny (por. 44,24-28a)11. W.6 zaczyna się od for-
muły samoprzedstawienia (też w w.8; por. też 43,11-12)12. Treścią tego wiersza, 
w którym dominują osobowe formy czasownika, jest powołanie wyzwoliciela ludu 
i narodów13. W.8, który rozpoczyna się kolejną formułą samoprzedstawienia, zdaje 
się mieć charakter polemiczny14, a treściowo mówi o JHWH zazdrośnie strzegącym 
swej chwały. Podobnie polemiczny jest w.9, który przywodzi na myśl Deuteroiza-
jaszowe mowy sądowe, gdzie dowodem prawdziwej boskości jest zdolność zapo-
wiedzi zdarzeń (por. 41,21-29*; 43,8-13)15. Obserwacje te wskazują na mozaikowy 
charakter tej kompozycji16.

Początkowa formuła posłańca (w.5), która tutaj po raz pierwszy pojawia się 
w Dtiz, zawiera obok imienia JHWH laeh', podkreślające wyłączną boskość JHWH. 
laeh' jest zaskakujące, bo nigdzie więcej nie pojawia się nie tylko w Dtiz czy w ca-
łym Iz, ale nawet ani razu w Starym Testamencie w formule posłańca17. Formuła 
posłańca legitymizuje słowo proroka, którego nie można po prostu utożsamiać 
z prezentowanym przed zgromadzeniem niebieskim sługą w poprzedzającej Pieśni, 
bo formuła ta zakłada nieobecność posyłającego18. Rozszerzenia imiesłowowe są 
stosunkowo mocno rozbudowane. Bóg przestawiony jest jako stworzyciel świata 
(meryzm: niebo i ziemia; w.5ab). arb jest używany w Dtiz nie tylko z dopełnieniem 
„niebo” (45,18), ale i w odniesieniu do ziemi (45,18 i 40,28), ciał niebieskich (40,26), 
ludzi (45,12), Izraela (43,1.7.15) czy Bożych aktów w historii (41,20; 45,7)19. Stwo-
rzenie nieba zostało dodatkowo opisane imiesłowem czasownika hjn jak w 44,24b, 
gdzie również użyto wyrażenia „rozciągający ziemię” 20. Drugim dopełnieniem ptp. 
[qr jest nie za bardzo pasujące ~yaic'a/c,, co jednak można rozumieć jako zeugma21. 

11   Zob. powyższą analizę 44,24-28 i K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 224.
12   Do tej formuły zob. powyższy komentarz do 43,11.
13   Część ta  (zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 226) lub cała perykopa (tak J. Begrich, Studien zu 
Deuterojesaja, s. 61) bywa określana mianem wyrocznia powołania, która formalnie ma nawiązywać 
do wyroczni zbawienia.
14   Ale nie może być mowy o dyspucie, ani w przypadku tego wiersza, ani całości, gdyż próba odna-
lezienia Disputationsbasis i wniosków w żaden sposób nie oddawałaby sprawiedliwości tej perykopie 
– zob. szerzej K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  226-229 i  krytyczna ocena w  J.L.  Koole, Isaiah III. 1, 
s. 213. Do problematyki dysputy/dysputacji jako gatunku zob. już powyżej (analiza 42,18-25) i H.-J. 
Hermisson, „Diskussionsworte bei Deuterojesaja”, s. 665-680.
15   Zob. powyższą analizę 43,8-13 i C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 84, który uważa, że u podstaw 
jednostki tekstowej znajdowała się mowa sądowa składająca się z w.5.8-9.
16   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 212-213, który słusznie stwierdza, że nie może być mowy o identy-
fikacji gatunku literackiego tego fragmentu.
17   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 211.226; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 234. A przed imieniem JHWH 
jeszcze tylko w powygnaniowym Ps 85,9 – zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 231.
18   Za  J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 225.
19   Zob. powyższy komentarz do 45,7 i tam przywołaną literaturę.
20   Zob. powyższy komentarz do tego wiersza.
21   Tak K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 287; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 231; J.L. Koole, Isaiah III. 1, 
s. 227.



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

264

Słowo to odnosi się tutaj przede wszystkim, choć być może nie wyłącznie, do ro-
ślin22. Wszędzie indziej w Dtiz odnosi się do ludzi (44,3; 48,19; też w Iz 61,9; 65,23)23. 
Kolejne rozszerzenie imiesłowowe (w.5b) podkreśla obdarowywanie przez Boga 
ludzi, określanych jako lud i chodzący po ziemi, życiem: tchnieniem (por. Iz 2,22 czy 
Rdz 2,7; 7,22)24 i duchem (tj. siłą życiową – por. 44,3)25. ~[; paralelnie do „chodzą-
cych po niej [ziemi]” zdaje się być określeniem ludzi w ogóle26. Jednak w kolejnym 
wierszu stoją niesynonimicznie użyte ~[' (sg.) i ~yIAG (pl.), oznaczające Izraela i narody. 
Stąd zasadne jest podejrzenie, że i tutaj mamy do czynienia z takim rozróżnie-
niem na lud, czyli Izrael, oraz na chodzących po ziemi, tj. ludzi w ogóle, tożsamych 
~yIAG w kolejnym wierszu. Bóg obdarzył duchem także sługę w 42,1 (por.  jeszcze 
48,16), tak że oba wiersze wydają się być powiązane, nawet jeśli rola daru ducha 
jest odmienna27.

Mowa Boża w w.6 rozpoczyna się od formuły samoprzedstawienia28, która może 
też uwypuklać wyłączną sprawczość JHWH. Bóg wezwał czy powołał (arq) adresata 
(2. os. sg.)29. Gdy w Dtiz opisuje się tym czasownikiem powołanie do jakiegoś za-
dania, to powoływanym jest sługa JHWH (49,1), Cyrus (45,3; 46,11; 48,15 por. też 
45,4)30, sługa Izrael (41,9)31. qd<c<B. może wskazywać na skuteczność czy wiarygod-
ność powołania32. Ponieważ  qd<c< w Dtiz oznacza przede wszystkim zbawczą, Bożą 
przychylność (por. 45,8)33, to i tutaj może oznaczać Bożą przychylność dla powoła-
nego czy zbawcze działanie wobec niego34. Najbliższą paralelą jest Iz 45,13, łączący 
powodzenie Cyrusa z uwolnieniem wygnańców i odbudową Jerozolimy35. W takim 
razie qd<c<B. trzeba rozumieć w ten sposób, że działanie powołanego będzie nie tylko 

22   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 231; a wg U. Berges, Jesaja 40-48, s. 235, obejmuje florę i faunę.
23   „Pęd” roślin (Iz 34,1) lub ludzki, czyli potomstwo (Iz 22,24; 44,3) – zob. HAHAT i powyższy ko-
mentarz do 44,3.
24   Nie występuje więcej w Dtiz.
25   Zob. powyższy komentarz do 44,3. Rzeczownik ten pojawia się w Dtiz także w innych znacze-
niach, np.  wiatru (40,7; 41,16), powietrza, czyli de facto niczego (41,29), a  także jako duch Boży 
(42,1). Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 51 przyp. 1.
26   Tak K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 287; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 232; C. Westermann, Das Buch 
Jesaja, s. 82; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 103; J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 227; K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 179; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 235.
27   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 227. Epegzegezą byłoby sugerowanie, że sługa z pierwszej Pieśni 
ma udział w darze, którym obdarowani są wszyscy ludzie w ogóle (jak podpowiada się w U. Berges, 
Jesaja 40-48, s. 235).
28   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
29   Do tego czasownika zob. powyższy komentarz do 41,9 i 44,5.
30   Oraz w 41,25, jeśli korygować tekst – zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 173.
31   Powołanym może być też Izrael, ale bez wskazania na  jego zadania (np. 43,1). Zob. J.L. Koole, 
Isaiah III. 1, s. 228.
32   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 228. Do znaczenia rdzenia zob. powyższy komentarz do 42,21. 
33   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 232.
34   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 229; K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 232.
35   Do 45,13 zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 20.



4.1. Księga Izajasza 42,5-9

265

skuteczne, ale przede wszystkim zbawienne tak dla niego samego, jak i dla tych, 
wobec których ma misję do spełnienia. Bóg trzyma go za rękę – jeśli za TM czytać 
impf.36, lub chwycił go – jeśli przyjąć impf. cons. qzx hi. z dopełnieniem „ręka” ozna-
cza wspieranie kogoś, podtrzymywanie (por. przede wszystkim Iz 45,1; też 41,13)37 
i może się wiązać z wyznaczeniem na urząd czy do realizacji zadania (Iz 41,9; 
45,1)38. Najbliższą paralelą jest właśnie Iz 45,1, mówiący o Cyrusie (pf.). Kolejnym 
czasownikiem opisującym Boże działanie wobec powołanego jest rcn39, wyrażający 
Bożą opiekę, lub raczej rcy (identyczna forma jak w Iz 49,8)40. Bóg w szczególności 
stwarza (lub stworzył) powołanego, którym w przypadku ludzkiego dopełnienia 
tego czasownika jest w Dtiz Izrael (43,1.7.21; 44,24) lub sługa Izrael (44,2) oraz 
sługa Pana (49,5)41. Również kolejne wyrażenie występuje także w Iz 49,8. tyrIB. 
oznacza w pierwszym rzędzie (samo) zobowiązanie. Posłużyła w Biblii Hebrajskiej 
do opisu związku Boga z ludem czy ludźmi. Z zasady podmiotem jest Bóg, który 
zobowiązuje się do jakiegoś świadczenia lub który narzuca człowiekowi jakieś zo-
bowiązanie (wobec Boga). W szczególności po wygnaniu słowo to staje się tożsame 
z obietnicą42. Celem przymierza jest życie, powodzenie, pokój43. W Dtiz pojęcie 
to pojawia się jeszcze w 54,10; 55,3, w takim samym znaczeniu. ~[' trzeba rozumieć 
jako gen. obiectivus (a nie subiectivus), a więc zobowiązanie się Boga na rzecz ludu, 
co potwierdzają też następujące dalej inf.44 W takim razie przymierze jest Bożą 
obietnicą czy samozobowiązaniem na rzecz ludu, które zapośredniczone zostaje 
przez powołanego45. Powołany ma stać się „światłem narodów”, tak samo jak sługa 
JHWH w 49,6. rAa w metaforycznym sensie to zbawienie46, w Iz 45,7 występuje 
w opozycji do ciemności nieszczęścia47. Czy mamy do czynienia z paralelizmem 

36   Wg K.  Elliger, Deuterojesaja 1, s.  233, widząc w  perykopie wyrocznię powołania, interpretuje 
^ytiar"q. jako pf. preasens, kolejne czasowniki w pełni zasadnie zwokalizowano jako impf. 
37   Zob. A.S. van der Woude, „qzx”, THAT I, kol. 538-541, zwł. kol. 539.
38   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 229; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 103.
39   W Dtiz jeszcze w 49,8 i 48,6.
40   Do tego czasownika zob. powyższy komentarz do 44,2.
41   Zaś w 46,11 (por. też 43,7) odnosi się do Bożych aktów w historii – zob. H.-J. Hermisson, Deute‑
rojesaja 2, s. 135-136.
42   Przymierze to  zobowiązanie, które narzuca silniejsza strona (podmiot) drugiej, wzajemne zo-
bowiązanie podejmowane przez dwóch lub większą liczbę partnerów lub zobowiązanie się do cze-
goś, przyrzeczenie jakiegoś świadczenia. W języku teologicznym  nigdy nie oznaczało wzajemnego 
świadczenia pomiędzy Bogiem a człowiekiem. Najbardziej typowym i najstarszym czasownikiem dla 
zawarcia przymierza jest trk, czyli „ustalać, określać zobowiązanie” dla siebie lub drugiej strony. Zob. 
E. Kutsch, „tyrIB.”, w THAT I, kol. 339-352.
43   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 235.
44   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 378. Nie inaczej ma się sprawa z paralelnym ~yIAG rAa.
45   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 235, według którego sługa jest gwarantem zbawienia ~['; C. We-
stermann, Das Buch Jesaja, s. 83 oraz szeroko J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 230-232 (i przywołana tam 
literatura).
46   Zob. powyższy komentarz do 45,7 i 49,6 oraz K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 233.
47   Ciemność pojawia się z kolejnym wierszu (w.7).



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

266

synonimicznym, w którym ~[' byłby kolektywnym określeniem ~yIAG (por. powyższy 
w.5)48? W 49,8 ~[' to z pewnością Izrael, wygnańcy, tak że przymierze dla ludu 
i światło dla narodów są raczej kombinacją wyrażeń z 49,6 i 49,8 (paralelizm synte-
tyczny)49, tym bardziej że rola powołanego odpowiada wtedy dokładnie misji sługi 
JHWH w 49,650. Powołany łudząco przypomina sługę Bożego z Pieśni.

Wyrażenia w inf. przedstawiają, jakie działania służące zbawieniu Izraela i na-
rodów ma podjąć powołany (w.7). Otwarcie oczu (xqp prawie zawsze w Starym 
Testamencie łączy się z dopełnieniem „oczy”, ale por. Iz 42,20)51 ma zasadniczo wy-
miar kognitywny (Rdz 21,19; 2Krl 6,17.20; a w 2Krl 4,35 jest symptomem powrotu 
do życia). Ślepe oczy w Dtiz są metaforą dla braku zdolności czy niechęci rozpo-
znania rzeczywistości (por. 42,18; 43,8)52. Potrzeba otwarcia oczu może się wiązać 
z ciemnością w w.7bb, która uniemożliwia widzenie53. Paralelny inf. dotyczy wy-
prowadzenia, uwolnienia (acy hi., por. 43,8)54 więźniów (por. Rdz 39,22; Ps 107,10; 
a do wyrażenia Ps 68,7)55, który są zamknięci w więzieniu (do rGEs.m; por. Ps 142,8; 
Iz 24,2256, do al,K, tyBe por. jeszcze tylko 2Krl 17,4; 25,27). Więźniowe siedzą w ciem-
ności (Ps 107,10; a także Iz 9,1 i Mi 7,8, w których ciemność łączy się z siedzeniem). 
Ciemność bywa metaforą nieszczęścia, ucisku (jak w Iz 45,7). W Iz 47,5 nieszczęsny 
los Babilonu łączy się z siedzeniem w milczeniu i z ciemnością. Czy w takim razie 
wyzwolenie Izraela i narodów miałoby stać w opozycji do losu samego Babilo-
nu? Czy chodzi o (dosłowne) uwolnienie z więzienia, z którym należy łączyć też 
otwarcie oczu57? A może ślepota i ciemność to metaforyczne określenia ograniczeń 

48   Tak K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 288 (jeśli sługą jest Izrael, to właściwie nie ma innego wyboru); 
K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 235; J. Homerski, „Zbawiciel zapowiedziany – sługa Pański (Iz 42,1-7; 
49,1-6)”, s. 135 przyp. 13; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 104; W. Pikor, „Izajaszowy sługa 
Jahwe a nowe przymierze, s. 30.
49   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 230, według którego ~yIAG w Dtiz zawsze odnosi się do innych na-
rodów, a nigdy do Izraela (s. 233); U. Berges, Jesaja 40-48, s. 237, w ocenie którego ~[' w sg. w Dtiz 
zawsze oznacza lud Boży (ale czy na pewno dotyczyć to może także 40,7?); G. Fohrer, Das Buch Jesaja 
3, s. 51 (Izrael i poganie); T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 218-219 (antyteza?). Tak też 
B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 287, który jednak przyjmuje różne znaczenia  ~['  w w.5 i 6. 
50   Zob. J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 231-232 i in.
51   Zob. powyższy komentarz do 42,20. Natomiast Boże otwarcie oczu oznacza wysłuchanie modli-
twy (Iz 37,17).
52   Zob. powyższe komentarze do tych wierszy.
53   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 236.
54   Zob. powyższy komentarz do 43,8. Pojawia się też w poprzedzającej Pieśni (42,1), ale w innym 
sensie.
55   Rzeczownik ten nie powraca już więcej w Dtiz (i Triz), a ptp. pass. rsa w 49,9 (i 61,1).
56   Zob. HAHAT. Pod pewnymi względami podobny Iz 24,22 jest z pewnością dużo późniejszym 
wierszem – zob. H. Wildberger, Jesaja 2, s. 905-911.
57   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s.  236-237, według którego ten tekst to Kyrosorakel rozumiany 
w sensie politycznym; czy L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 104, dla którego względna ślepota 
jest wynikiem długiego przebywania w ciemności. Z kolei C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 84, 
w ślepocie widzi fizyczną ułomność, a w uwięzieniu nieszczęście spowodowane przez ludzi. Jednak 
otwarcie oczu koresponduje z ciemnością, tak że takie rozróżnienie jest nieprawdopodobne.



4.1. Księga Izajasza 42,5-9

267

narzuconych Izraelowi (i innym ludom; por. Iz 42,22) i nieszczęsnego położenia? 
Czy może mają być metaforą grzechu58 albo uznawania innych bóstw (bałwo-
chwalstwa)59? Czy mowa jest o ludziach w ogóle60, czy o Izraelitach61 lub jednych 
i drugich62? Iz 42,22 sugerowałby, że o wygnańcach, ale z kolei w.6 niejako jednym 
tchem wymienia lud i narody. Bezpośredni kontekst wskazuje na to, że działanie 
powołanego ma znaczenie zarówno dla Izraela (więzień w sg.?) i narodów (siedzący 
w ciemności w pl.?). Być może oprócz fizycznego uwolnienia z niewoli i końca czasu 
nieszczęścia – co jest chyba najlepszą interpretacją – wygnańcy i narody mają się 
ostatecznie przekonać o panowaniu JHWH, tj. zostać wyzwolone ze ślepoty63.

Reszta perykopy ma polemiczny wydźwięk (por. już laeh' w w.5). Rozpoczyna się 
ona od drugiej w niej (por. w.6) formuły samoprzedstawienia (w.8), która koncen-
truje się na wyłącznej chwale JHWH, a tym samym nawiązuje nie tylko do początku 
w.6, ale i w.5. Jedyny Bóg jest tym, który powołuje i prowadzi do ocalenia (por. w.6-
7). Poprzez swoje imię jest się rozpoznawalny i można być uznanym (por. Rdz 2,19; 
1Sm 25,25). Bożą chwała (por. Iz 43,7 oraz 42,12; 40,5), znaczenie i uznanie nie 
należą się nikomu innemu (identyczne sformułowanie pojawia się w Iz 48,11)64 jak 
tylko samemu JHWH. Paralelna linia nie pozostawia wątpliwości, że pod słowem 
„inny” (rxea;) trzeba widzieć inne bóstwo (lysiP'; forma, która tylko ten jeden raz 
występuje w Dtiz, w której poza tym zawsze używa się ls,P,)65. To ostatnie pojęcie 
jest związane z wtórnymi tekstami, w których ironicznie mówi się o wytwarzaniu 
nieruchomych bożków, szydzi się z bożków i  ich czcicieli (Iz 40,19-20; 44,9-20 
i 42,17; 45,20b; 48,5b)66. Paralelnie do chwały i imienia Bożego stoi hL'hiT., Boża sława 
(por. jeszcze Iz 42,10.12; 43,21, a przede wszystkim 48,9, gdzie paralelnym słowem 
jest Boże „imię”)67. Jedynemu działającemu Bogu należy się uznanie i wywyższanie.

58   Tak T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 220; podobnie J. Homerski, „Zbawiciel za-
powiedziany – sługa Pański (Iz  42,1-7; 49,1-6)”, s.136: duchowa ślepota niepozwalająca zobaczyć 
człowiekowi drogi do Boga.
59   Zob. szerzej J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 234-235.
60   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 237; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 83-84, nawet jeśli z po-
wołanym utożsamiają różne wielkości (Cyrus/Izrael).
61   Ku temu skłania się U. Berges, Jesaja 40-48, s. 238.
62   Tak G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 52; już K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 288, uważał za możliwe, że 
może chodzić tak o Izraelitów, jak i narody (w zależności od tłumaczenia l z inf.).
63   Zob. K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 289: zrozumienie dla wielkości Bożych czynów. Wymiar po-
lityczny i religijno-duchowy łączy ze sobą także odmienna interpretacja w J.L. Koole, Isaiah III. 1, 
s. 235: jeśli powołanym nie jest Cyrus, to może być mowa o przyszłym zbawieniu (i zbawicielu).
64   Wtórny wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 213-215.
65   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 237, który odnotowuje, że o ile lysiP' używano w Biblii Hebrajskiej 
jedynie w pl., to ls,P, jedynie w sg.
66   Do tego zob. już powyżej, np. komentarz do 43,8-13.
67   hL'hiT. odnosi się w Biblii Hebrajskiej do chwały czy sławy zarówno człowieka lub miasta (Syjonu 
w  Iz  62,7, jego bram w  Iz  60,18), jak i  Boga (często pojawiająca się w  wezwaniach do  chwalenia 
Boga, wywyższania go; por. Iz 60,6 i 61,11). Do tego rzeczownika zob. C. Westermann, „llh”, THAT 
I, kol. 493-502. Iz 48,9 przynależy do redakcyjnego rozszerzenia wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

268

W.9 zdaje się nawiązywać do mowy sądowej z 41,21-29 i ma uzasadniać wyłącz-
ność chwalenia JHWH, który jako jedyny kieruje historią68. „Wcześniejsze” (tutaj 
z przedimkiem) jest pojęciem niedoprecyzowanym, a punktem odniesienia jest 
prawdopodobnie chwila obecna69. Mogłyby nimi wprawdzie być wydarzenia zwia-
stowane przez przedwygnaniowych proroków70, ale nie muszą odnosić się do odle-
głych zdarzeń, lecz do pierwszych aktów zbawczych dla wygnańców, np. powołania 
Cyrusa71, a nawet obecnych, pierwszych z wielu czynów zbawczych (por. Iz 43,9). 
W Iz 43,18 (bez przedimka) odwołują się do pierwszego exodusu. Także w mowie 
sądowej z Iz 46,9 (bez przedimka) określa się w ten sposób przeszłe wydarzenia 
(z odległej przeszłości), a w Iz 48,3 (z przedimkiem) przeszłe, ale nieodległe. Jesz-
cze wyraźniej w Iz 41,22 (z przedimkiem) słowo to powiązane jest z wykazaniem 
ciągłości pomiędzy zapowiadaniem przez JHWH wydarzeń a Bożym działaniem. 
Stąd wiązanie go z konkretnymi wydarzeniami nie jest przekonujące. Zdanie Wab'‑hNEhi 
nie musi gramatycznie odnosić się wyłącznie do czegoś, co się wydarzyło72, ale jest 
to najbardziej prawdopodobne, naturalne ujęcie, tym bardziej że „wcześniejsze” 
zdają się stać w opozycji do „nowych” (oba „wcześniejsze” i „nowe” umieszczo-
no w emfatycznej pozycji na początku złożonych zdań rzeczownikowych, przez 
co mocno kontrastują ze sobą). O ile „wcześniejsze” już nastały, to „nowe” są już 
przez Boga ogłaszane (dgn hi. ptp. i [mv hi.; do tych czasowników zob. Iz 43,9.12; 
41,22-23; 48,8 itp.), zanim pojawią się ich pierwsze oznaki (xmc – por. Iz 44,4 oraz 
dla wydarzeń zbawczych w 43,19; 45,8)73. „Nowe” niekoniecznie dlatego, że jeszcze 
nie nastąpiły (impf. nie musi wskazywać na przyszłość, a jedynie na niedokończone 
działanie, tj. że się jeszcze nie dopełniły), lecz dlatego że są odmienne od tego, 
co wcześniejsze74.  O „nowych” mowa jest jeszcze w Iz 48,6 (tylko te dwa razy 
w Dtiz w pl. i to z przedimkiem)75, gdzie ma odnosić się do zwiastowania zbawienia 
przez proroka76, i w sg. w 43,19 dla nowego exodusu77. W każdym razie „nowe” są 
bliskie temu, by zakiełkować, a kontekście Dtiz musi chodzić o zbawienie, które 

2, s. 213-215.
68   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 238.
69   Do tego zob. powyższy komentarz do 43,9.
70   Wg O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 43 i L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 105, to za-
powiedzi kary przedwygnaniowych proroków, a „nowe” to zapowiadanie przez Deuteroizajasza akty 
zbawcze.
71   Tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 238, a wg K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 289 i U. Berges, Jesaja 
40-48, s. 239, zwycięstwa Cyrusa lub Persów.
72   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 237-238.
73   Zob. powyższy komentarz do 44,4.
74   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 238-239. Do nowego w kontraście do starego i tego, co już było zob. 
C. Westermann, „vd"x'”, THAT I, kol.524-530, zwł. kol. 525-526. Stąd J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 238, 
twierdzi, że nie może chodzić o konsekwencje zwycięstw odniesionych przez Cyrusa.
75   Iz 48,6 jest wtórny wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 213-215
76   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 235-236.
77   Wg K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 289, uwolnienie i powrót Izraela wraz z konsekwencjami tychże 
dla Izraela i narodów. Poza tym vd"x' w Dtiz został użyty przymiotnikowo w 41,15; 42,10.



4.1. Księga Izajasza 42,5-9

269

obejmie zarówno Izraela, jak i narody (w.6). W pierwszym rzędzie sprowadzają 
się do wyzwalającej działalności powołanego (w.7)78, która jeśli podwójne zadanie 
powołanego wiązać z 49,5-6 (por. w.6), byłaby powiązana z powrotem wygnańców. 
Co ciekawe, w.9 zdaje się mieć nowych adresatów – „wy” (2. os. pl.), którymi są 
przypuszczalnie Izraelici (jak w 48,5-6)79.

Najbardziej zastanawiającą kwestią jest tożsamość powołanego. Ponieważ pe-
rykopa ta znajduje się zaraz po pierwszej Pieśni o słudze Pana, mógłby nim być 
właśnie Boży sługa80. Jak w 49,6 ma podwójne zadanie – wobec Izraela i narodów. 
Jest on narzędziem zbawienia81, którego istotą jest wyzwolenie z niewoli, uwolnie-
nie, które może być różnie rozumiane. Jednocześnie odnajdujemy tutaj motywy 
znane z wyroczni o Cyrusie. Opis powołania odpowiada nie tylko słudze z 49,1, 
ale i Cyrusowi (45,1.3), a najbliższą paralelą dla powołania „w sprawiedliwości”, 
które powiązane jest z darowaniem wolności, jest 45,13. Czy to oznacza, że słu-
ga JHWH przejmuje cechy przypisywane Cyrusowi i  jego zadanie uwolnienia82, 
czy też odwrotnie, sługą JHWH okazuje się Cyrus (identyfikacja, która w czterech 
Pieśniach o słudze JHWH nie jest do pomyślenia). Działalność Cyrusa również 
w 45,6-7 ma wymiar uniwersalny i służy uznaniu jedyności Boga (por. w.8)83. Wtedy 
tekst byłby wyrazem nadziei związanych z osobą Cyrusa na wyzwolenie Izraela 
i narodów oraz zaprowadzenie Bożego zbawczego porządku na świecie (zgodnie 
z 42,1-4). Jeśli zaś przeniesiono na sługę JHWH wątki „Cyrusa”, to fragment ten 
musiałby poprzedzać czwartą Pieśń, mówiącą o hańbiącej śmierci sługi (53,7-9). 
Po tej śmierci „polityczna” interpretacja wyzwolenia przez sługę byłaby trudna 
do wyobrażenia. Jeśli analizowana perykopa jest redakcyjna84, to i tak utożsamienie 
powołanego ze sługą musiałoby poprzedzać czwartą Pieśń. Co więcej, perykopa nie 

78   Z najbliższym kontekstem mówiącym o wyzwoleniu z niewoli (więzienia) łączy „nowe” K. Elliger, 
Deuterojesaja 1, s. 238; zaś wg J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 239, „nowe” to przyjście sługi JHWH (ze słu-
gą łączy je też T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 221).
79   Tak też K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 239; podobnie J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 238: sługa Izrael 
w przeciwieństwie do bałwochwalców. Zaś wg U. Berges, Jesaja 40-48, s. 239, trzeba brać pod uwagę 
wszystkich możliwych odbiorców.
80   Wg G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 51, prorok, który jest sługą.
81   Zaś W. Pikor, „Izajaszowy sługa Jahwe a nowe przymierze, s. 31, sądzi, że sługa sam ma się stać 
przymierzem, „w jego osobie wcieli się i urzeczywistni przymierze”. Wcielenie jest z bez wątpienia 
chrześcijańską kategorią interpretacyjną.
82   W stronę takiej interpretacji zdaje się zmierzać J.L. Koole, Isaiah III. 1, s. 232.239, który bierze 
42,1-9 za jedną całość i nie wyklucza politycznej interpretacji tekstu jako wyroczni o Cyrusie, czy 
L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 102-105.
83   Identyfikację z Cyrusem za wieloma wcześniejszymi komentatorami (do tego zob. O. Kaiser, Der 
königliche Knecht, s. 39 przyp. 3 i R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 240 przyp. 277) postu-
lują K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 226-239 oraz szereg nowszych opracowań, np. J.D.W. Watts, Isaiah 
34–66; R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 141-142; R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, 
s. 240(.252-253); J. Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza (Iz 40-48), s. 47.
84   Zob. poniżej.



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

270

jest po prostu dalszym ciągiem pierwszej Pieśni (42,1-4)85 i nie wiadomo, dlaczego 
ponownie miałaby być mowa o wyznaczeniu czy powołaniu sługi Bożego. Pomimo 
zasadnych wątpliwości, że powołanym jest Cyrus86, nadal najbardziej przekonującą 
tezą jest przeniesienie misji sługi na Cyrusa lub kolejnego władcę perskiego pre-
zentowanego na wzór Cyrusa – Dariusza87. Jeśli kolektywna interpretacja Pieśni 
o słudze Pana jest nie do przyjęcia dla88, to nie ma żadnego powodu, by powołany 
nie był jednostką89.

Perykopa ta  poza wprowadzającą formułą posłańca z  rozszerzeniem (w.5) 
ma dwuczęściową budowę, którą wyznacza formuła samoprzedstawienia (hw"hy> ynIa]) 
na początku w.6 i 8. Być może nie tylko w.9, ale i w.8 ma innego adresata explici‑
te niż w.6-7: nie powołany przez Boga „ty”, ale „wy” (Izrael, wygnańcy). Budowa 
przedstawia się następująco:

w.5: formuła posłańca z podwójnym rozszerzeniem
	 w.5ab: stworzyciel świata (meryzm)
	 w.5b: obdarzający życiem lud i wszystkich ludzi
w.6-9: mowa Boża
	 w.6-7: powołanie wyzwoliciela
		�  w.6: powołanie i utrzymanie oraz zadanie (przymierze dla ludu 

i światło dla narodów)
		  w.7: celem powołania jest uwolnienie
	 w.8-9: jedyność JHWH 
		  w.8a: wyłączne uznanie dla jedynego Boga JHWH 
		  w.9: Bóg zwiastujący nowe zdarzenia zbawcze

Integralność literacka i pochodzenie perykopy jest sporne. Z formalnego punktu 
widzenia zaskakuje pojawienie się nowego adresata w w.9, i to w liczbie mnogiej. 
Wiersz ten rzeczowo związany jest z mowami sądowymi, w których boskości dowo-
dziło zapowiadanie wydarzeń, zanim one nastąpią (por. przede wszystkim 41,21-29, 

85   Zob. powyżej.
86   Nie można się dziwić, że pod tym względem tekst uchodzi niejednoznaczny – np. wg R.F. Melu-
gin, The formation of Isaiah 40 -55, s. 67-69, może mówić o powołaniu króla lub proroka; a O. Kaiser, 
Der königliche Knecht, s. 39 przyp. 3, nie wyklucza utożsamienia z Cyrusem (choć ma nim być raczej 
sługa JHWH, którym jest Izrael, a ściślej babilońscy wygnańcy, babilońskie gola, hl'GO).
87   Dariusz jako władca prezentowany na wzór sługi i Cyrusa– zob. R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesa‑
ja-Buch, s. 186-191; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 212-213, według którego tekst jest propagandą na rzecz 
Dariusza I (po zwycięstwie nad uzurpatorem Gaumatą), któremu zawdzięczano powrót z wygnania 
(wtedy też powstała perspektywa jerozolimska w Dtiz) i ustalenie prawa dla wielu krajów (inskrypcja 
z  Behistunu), nawet jeśli w  ostatecznym kształcie tekstu (Endtext) sługą JHWH jest Jakub/Izrael. 
Zob. jeszcze poniżej do datowania.
88   Do tego zob. poprzedni rozdział.
89   Jak chcieliby K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 288, w opinii którego sługą jest Izrael; O. Kaiser, Der 
königliche Knecht, s. 39 czy J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 223, dla których powołanym sługą 
jest babilońskie gola (J. van Oorschot: po powrocie).



4.1. Księga Izajasza 42,5-9

271

zwł. w.21-24)90. Jednak perykopa w żaden sposób nie jest mową sądową, lecz mówi 
przede wszystkim o powołaniu szczególnej osoby. W.8 (lub tylko w.8bb, tj. trzeci 
człon paralelizmu) jest związany z tekstami o bożkach, które są w Dtiz wtórne (w.8a
-ba jest niewątpliwie literacko związany z 48,11)91. Także w.5-7 są ściśle językowo 
i rzeczowo powiązane z innymi fragmentami, przede wszystkim z 45,1.13; 49,6.8, 
tak że zdają się być mozaiką językową. Nie inaczej ma się sprawa z gatunkowym 
pochodzeniem wierszy w tej perykopie92. Całość mogłaby być wyrocznią o powo-
łaniu Cyrusa, ale w porównaniu z 45,1-7 zaskakiwałaby jej enigmatyczność.  

Już B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 286, przekonywał, że w.5-7 są rozszerzeniem, związanym z włą-
czeniem Pieśni o słudze JHWH do tekstów Deuteroizajaszowych, podczas gdy w.8 i 9 lepiej pasują 
do 41,21-29.
G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 51-52, sądził, że w.5-7 są drugim słowem o słudze Bożym, zaś w.8-
9 późniejszym słowem, wynikającym z tego, że na zapowiedzianą wielką zmianę trzeba dłużej 
czekać (por. w.9bb).
W C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 84, przypuszcza się, że u podstaw tej dotychczas niewyja-
śnionej perykopy Deuteroizajasza (s. 81) legła mowa sądowa złożona z w.5.8-9. 
Wg K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 223-231, jest to  jednolita wyrocznia powołania Cyrusa, któ-
ra zamykała pierwotnie rozdz. 41 w całości poświęcony właśnie Cyrusowi. Poprzez włączenie 
do kompozycji pierwszej Pieśni o słudze Pana (42,1-4) nastąpiło jej błędne powiązanie ze sługą 
(w miejsce Cyrusa).
R.P. Merendino, Der Erste und der Letzte, s. 273-250, wyklucza z pierwotnej, Deuteroizajaszo-
wej jednostki tekstowej z w.5 wszystko poza formułą posłańca (laeh', dlatego że nie jest to mowa 
sądowa, a rozszerzenia ptp., dlatego że mają zawierać wyrazy wyjątkowe lub związane z innymi 
wtórnymi rozszerzeniami), z w.6 ~ywg rwal (bo zbawienie narodów ma nie być przedmiotem za-
interesowania w Dtiz), w.8bb mówiący o bożkach, zaś w.9 łączy się z 41,21-24. Powody operacji 
literackokrytycznych są w większości, z wyjątkiem bożków, skrajnie nieprzekonujące.
R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 129-135.141-144, w.5-7 uważa za redakcyjne rozsze-
rzenie (Fortschreibung) 42,1-4 (i 49,5-6), związane w włączeniem Pieśni o słudze Pana do Dtiz 
i utożsamiające sługę z Cyrusem (w.7 jako ogólna amnestia dla wszystkich ludów i uwolnienie 
spod babilońskiego jarzma93 za  Cyrusa jako założyciela nowej dynastii). Dalszym rozszerze-
niem są w.8-9 (zmiana osób, bożki, niezapośredniczone przejście do dowodu ze zwiastowania 
i  inne niż w  41,21-19* postrzeganie wcześniejszych/nowych jako zamkniętych epok). Pierw-
sze redakcyjne rozszerzenie zalicza do Kyros-Ebed-Schicht (tj. warstwy sługi Cyrusa), a drugie 
do  Ebed-Israel-Schicht (warstwa sługi Izraela). Podobnie za  tekst złożony z  dwóch rozszerzeń 
(w.5-7 i w.8-9) uznany został w J. Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza 

90   tAvd"x] łączy go z 48,6, który wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 720, wraz z 48,1-11* (bez 
w.5b [i w.7b] należącym notabene do warstwy bożków – s. 731) jest wtórne (Naherwartungsschicht, 
tj. warstwa oczekiwania na bliskie nadejście zbawienia).
91   48,11 jest wtórnym fragmentem? Zob. powyżej.
92   Zob. powyżej.
93   O tym myślał już O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 39.



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

272

(Iz 40-48), s. 44-48.
J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 228-235, uznaje całość za wtórne rozszerzenie pierwszej 
Pieśni o  słudze Pana (ale pierwsze ze wszystkich i za H.-J. Hermissonem nazwane Naherwar‑
tungsschicht, warstwa oczekiwania na  bliskie zbawienie). Argumentem poza ogólną wymową 
mającą odpowiadać tej warstwie redakcyjnej jest różnica w perspektywie czasowej tego co nowe 
pomiędzy 43,19 a 42,9. Według niego nie da się uratować Deuteroizajaszowego autorstwa tego 
fragmentu za  cenę redukcji literackokrytycznej. Również L.  Stachowiak, Księga Izajasza II – 
III, s.  102, przypuszcza, że za  tekstem ukrywa się redaktor. Także wg U. Berges, Jesaja 40-48, 
s.  212-231, całość jest wtórnym komentarzem do  pierwsze Pieśni o  słudze Pana, przy czym 
ma na uwadze nie Cyrusa, ale Dariusza (zaś ostateczna postać tekstu – Endtext ma utożsamiać 
sługę z Izraelem).
Zaś H.-J. Hermisson, „Einheit und Komplexität Deuterojesajas”, s.  311 (tylko zestawienie bez 
szczegółów), zalicza w.5-9* do warstwy podstawowej (jeszcze bez Pieśni o słudze Pana). W H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 709, podtrzymuje rozstrzygnięcie K. Elligera z pierwszego tomu 
tego komentarza, przy czym w.8bb uznaje za rozszerzenie z warstwy o bożkach (s. 730 i 738).

W  badaniach wzięto pod uwagę chyba wszystkie możliwości pochodzenia 
w.5-9, które w całości bądź części miałyby: przynależeć pierwotnie do pierwszej 
Pieśni o słudze JHWH94, być wtórnie z nią zestawione (błędna ich interpretacja) 
czy być jej wtórnym rozszerzeniem (reinterpretacja Pieśni, choć i wtedy powo-
łanemu przypisuje się różną tożsamość)95. Trudno tu uzyskać jakąś pewność, ale 
w moim przekonaniu najbardziej prawdopodobne jest, że perykopa jest redakcyj-
nym rozszerzeniem, które utożsamiło sługę z Pieśni z Cyrusem, któremu przypisano 
przynajmniej zasadniczą część zadań sługi („przymierze ludu i światło narodów”). 
Ma się przyczynić do poznania Boga (por. w.7a). Czy powodem takiej reinterpretacji 
była śmierć sługi (53,8-9)? Niespełnione nadzieje zostałyby przeniesione na Cyrusa, 
który okazałby się sługą JHWH? Skoro w 45,1-7 jest on przez Boga powołanym 
pomazańcem, to łatwo było w nim dostrzec i Bożego sługę, tym bardziej że motywy 
królewskie są w Pieśniach bardzo wyraźne (zwł. właśnie w 42,1-4). Treściowo pery-
kopa konkurowałaby w pewniej mierze z czwartą Pieśnią o słudze JHWH, według 
której Bóg zrealizował swoją wolę poprzez śmierć sługi. A może sługą król-prorok 
z Pieśni miał przejąć od Cyrusa zadanie uwolnienia ludu i narodów (otwarcie oczu 
i uwolnienie należałoby wtedy chyba rozumieć wyłącznie metaforycznie)? 

Powiązanym zagadnieniem jest datowanie perykopy. W samym tekście brakuje 
bezpośrednich wskazówek dla jego bezwzględnego datowania. Jeśli byłaby to pier-
wotna wyrocznia, to wraz z innymi tekstami przypisywanymi Deuteroizajaszowi 

94   Np. K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 289-290.
95   Zob.  J. Werlitz, „Vom Knecht der Lieder zum Knecht des Buches: Ein Versuch über die Ergän-
zungen zu den Gottesknechtstexten des Deuterojesajabuches”, ZAW 109 (1997), s. 34-36, który sam 
uważa, że sługą jest tutaj Jakub/Izrael (z  powodu związków terminologicznych z  41,8-13), ściślej 
wygnańcy.



4.1. Księga Izajasza 42,5-9

273

powstałaby na krótko przed 539 r. p.n.e.96 Jeśli natomiast jest to redakcyjne rozsze-
rzenie, to powstałoby po włączeniu Pieśni o słudze JHWH do pozostałych tekstów 
Deuteroizajaszowych, a w zależności od interpretacji przed lub raczej po śmierci 
sługi JHWH, tj. samego proroka Deuteroizajasza97, czyli okres umownie nazywany 
wczesnymi czasami powygnaniowymi. Jeśli powołanym jest Cyrus,  to musiałaby 
powstać przed jego śmiercią w 530 r. p.n.e.98. Możliwe jest także, że mogłoby chodzić 
o osobę z „dynastii” Cyrusa99, a więc o jednego z jego następców. W przypadku 
Dariusza byłby to okres po 522/521 r. p.n.e.100 Od datowania warstwy redakcyjnej 
szydzącej z bożków zależy, czy w.8(bb) jest integralną częścią tej redakcyjnej pery-
kopy, czy jej późniejszym rozszerzeniem101.

Podsumowanie. W kwestii tożsamości sługi w tej perykopie trzeba ograniczyć 
się do możliwych hipotez, gdyż jednoznacznie rozstrzygnięcie nie jest możliwe. 
Najbardziej prawdopodobne wydaje się, że tekst wtórnie utożsamia sługę JHWH 
z Cyrusem, choć Cyrus mógłby być niejako kodem dla późniejszego władcy per-
skiego. W mniemaniu redaktora – w obliczu śmierci sługi-proroka Deuteroizajasza? 
– wypełnienie zbawczej misji staje się zadaniem Cyrusa, a on sam tym prawdziwym 
Bożym sługą. Ma uwolnić lud izraelski i narody z więzienia wygnania/niewoli oraz 
zaprowadzić zbawczy porządek na całym świecie (por. 42,4). W ten sposób wypełni 
misję sługi wobec Izraela, stając się narzędziem „przymierza z ludem”, oraz wobec 
narodów, stając się dla nich narzędziem zbawczego „światła” i przyczyniając się 
do uznania JHWH jako prawdziwego Boga. Cyrus awansowałby na sługę JHWH. 

96   Tj. przed zdobyciem Babilonu (por. 45,1-7) – tak K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 229-230.
97   Do tego zob. powyższe analizy Pieśni o słudze Pana, w szczególności czwartej Pieśni.
98   Analogicznie dla 42,5-7 J.  Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza 
(Iz 40-48), s. 232. Na krótko po 540 r. p.n.e. swoją Naherwartungsschicht datuje też H.-J. Hermis-
son, Deuterojesaja 3, s.  733-734 (choć nie włącza do  niej tego fragmentu). Fragment powstałby 
więc w mniej więcej tym samym czasie co treściowo konkurencyjne wyjaśnienie wypełnienia misji 
z czwartej Pieśni o słudze Pana.
99   Dariusz pochodził z bocznej linii Achemenidów i doszedł do władzy po zabójstwie uzurpatora 
Gaumaty – zob. R. Albertz, Die Exilzeit, s.100-101 (choć czasami dopuszcza się, że Gaumata w rzeczy-
wistości był młodszym bratem Kambyzesa, Bardiją, który według inskrypcji z Behistunu miał zostać 
zamordowany przez Kambyzesa – zob. https://de.wikipedia.org/wiki/Bardiya; dostęp 16.06.2020).
100   I na pewno przed jego śmiercią w 486 r. p.n.e. Powstanie 42,5-7 z Dariuszem wiążą: R.G. Kratz, 
Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 186-191, dla którego punktem wyjścia dla datowania tekstu (i całej 
warstwy redakcyjnej) jest stłumienie przez Persów dwóch powstań w Babilonie (522/521 r. p.n.e.), 
po których dopiero faktycznie możliwy stał się powrót wygnańców i podjęcie odbudowy świątyni – 
fragment powstałby gdzieś w latach 520-515 p.n.e.; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 213 (datuje na ok. 520 r. 
p.n.e.). J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 242, sytuuje go (z całą warstwą redakcyjną) na prze-
łomie VI i V w. p.n.e. Zob. też poniższą analizę 49,8-12.
101   Przeważnie warstwa bożków jest uważana za jeszcze późniejszą, ale jedynie na podstawie względ-
nego datowania – zob. J. Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza (Iz 40-48), 
s. 237-238; R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 197-198; J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, 
s. 312-318; ostatnio także H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 734.



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

274

4.2. Księga Izajasza 49,7.8-12

7.	 Tak rzekł JHWH102,
	 odkupiciel103 Izraela, Święty jego,
	 ‘poniżonemu’104 przez człowieka105, ‘pogardzonemu’106 przez lud,
	 słudze władców:
		  Królowie zobaczą i powstaną,107

102   W Qa i Qb przed JHWH stoi dodatkowo ynwda (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  320), 
co nawet jeśli byłoby metrycznie wskazane, musi być uznane za lekcję dłuższą.
103   Lekcja G z zaimkiem dzierżawczym 2. os. sg. znajduje wprawdzie potwierdzenie w Qa (zob. H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 320), to jednak nie przystaje treściowo do reszty wiersza, a w G znaj-
duje się dodatkowy predykat „Bóg Izraela”.
104   TM: „(o?) poniżeniu (duszy/człowieka/życia)/aby poniżyć osobę (życie)”, a dodatkowo musia-
łoby chodzić o nieregularną formę inf. cs. (h’l). Paralelnej konstrukcji doszukiwano się w Hi 12,4 
Wh[erEl.  qxoÜf. („pośmiewiskiem dla bliźniego”), ale bynajmniej nie jest podobna, tak że vp,n< nie może 
odnosić się adresata (którego wskazuje suf. 2. os. na końcu wiersza). Trudno byłoby sobie wyobrazić, 
że słowa Boże mają prowadzić do czy być powiązane z poniżeniem sługi (do tego też H.-J. Hermis-
son, Deuterojesaja 2, s. 320-321). Najprawdopodobniej TM jest więc uszkodzony. Tłumacz G oddał 
ptp. act. (taka wokalizacja pasowałaby do spółgłosek), tj. „gardzący duszą [życiem] swoją” (wbrew 
BHS; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 31-32, lekcja G nie pokrywa się z C – zob. H.-J. Hermisson; lekcję 
G wybierano w HAL). Szereg świadectw poświadcza ptp. pass. (zob. BHS, HAHAT), w  tym także 
4Qd (zob. H.-J. Hermisson i  T.  Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s.  407), które również 
rzeczowo jest najbardziej przekonujące – tak H.-J. Hermisson, który jako punkty odniesienia (Bez‑
ugstexte) wskazuje na trzecią i czwartą Pieśń o słudze JHWH, w których sługa jest pogardzany, a nie 
pogardzającym swoim życiem; K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 329 i B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 343, 
którzy za możliwą uważa także korektę na ptp. ni.; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 172 przyp. 1; 
K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 395; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 183; J.D.W. Watts, Isaiah 
34–66; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 30; T. Brzegowy; J.L. Koole, który rozważa ponadto możliwość, że 
TM nie wymaga korekty (nietypowe ptp. pass. czy abstractum pro concreto). 
105   Zob. poniżej oraz H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 316 czy T. Brzegowy, Księga Izajasza roz‑
działy 40-66, s. 407.
106   TM: „gardzącemu narodem”, co C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 172, a za nim L. Stachowiak, 
Księga Izajasza II – III, s. 183, tłumaczą jako „odrażającemu dla ludzi”. Wg H.-J. Hermisson, Deu‑
terojesaja 2, s. 368, wokalizacja masorecka – obrzydzenie poganami (yAG) – odzwierciedla późniejsze 
interesy masoretów. Za Qa, 4Qd, a  także G, V i S (zob. BHS; A. Schoors, I am God your Saviour, 
s. 38 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 321) najlepiej jest wokalizować czasownik jako pu. (tak 
BHS; K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 329; B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 343; J.D.W. Watts, Isaiah 34–66; 
J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 33; H.-J. Hermisson; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 30; T. Brzegowy, Księga Izaja‑
sza rozdziały 40-66, s. 407; też K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 395, który jednak niesłusznie rzeczownik 
yAG chce zmienić na pl.). 
107   Wg akcentów w  TM oba czasowniki są orzeczeniami „królów”, do  których dodano „książąt” 
(zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 321, który zachowuje w  tłumaczeniu podział z TM; też 
J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 31). Przenosząc akcent i łącząc  Wmq' z „książętami”, otrzymalibyśmy chiazm. 
Poza tym w z WWx]T;v.yI)w> nie musiałoby oznaczać początku nowego zdania, który byłby orzecznikiem dla 
„książąt” (tak tłumaczą L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 183 i T. Brzegowy, Księga Izajasza 
rozdziały 40-66, s. 406), co jednak rzeczowo byłoby tutaj mniej przekonujące, bo chodzi z pewnością 
o pokłon wszystkich władców z królami na czele (por. Iz 52,15).



4.2. Księga Izajasza 49,7.8-12

275

		  książęta, i oddadzą pokłon108

		  ze względu na JHWH, który jest wierny,
		  Świętego Izraela, który109 wybrał ciebie.
8. 	 Tak rzekł JHWH:
		  W czasie przychylności odpowiedziałem ci
		  i w dniu zbawienia pomogłem ci110,
		  i kształtuję ciebie111 i czynię112 ciebie przymierzem [dla] ludu,
		  aby113 podnieść kraj114,
		  aby dać w posiadanie dziedzictwa spustoszone,
9.		  aby powiedzieć uwięzionym: Wyjdźcie!
		  a tym, którzy w ciemności: Pojawcie (pokażcie) się!115

		  Przy drogach116 będą się paśli

108   Wg BHS konieczna jest korekta ortograficzna na  w  bez dageš (w  L najwyraźniej stawiano go 
po hatef patah – tak też w 45,14; zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 321).
109   Najlepiej ostatnie zdanie oddać jako zdanie względne (tak też w komentarzach, np. T. Brzegowy, 
Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 406). Impf. cons. może być kontynuacją pf. ze zdania rv,a] (zob. 
Gesenius’ Grammatik, § 111q). 
110   Qa oba czasowniki oddaje w impf. – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 321-322 (możliwe, 
że w Qa zinterpretowano tekst w świetle Iz 61,1-4). Można się wahać, czy na pewno przekład w czasie 
przeszłym jest zasadny (pf. propheticum? – wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 37, pf. oznacza pewność, że 
się wydarzy) – zob. poniższy przypis do kolejnych czasowników.
111   Raczej rcy, a nie rcn – do tego zob. już powyższą uwagę do 42,6; tak też H.-J. Hermisson, Deu‑
terojesaja 2, s. 379; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 172; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 38; K. Baltzer, 
Deutero-Jesaja, s. 395; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 184; inaczej ponownie U. Berges, 
Jesaja 49-54, s. 26; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 407.
112   W BHS zwokalizowano oba czasowniki za G (pierwszego z tych brak w G*, stąd przywołuje się 
GB) oraz Vetus Latina, V, S i arab., w których oddano je w czasie przeszłym, jako impf. cons. – do tego 
zob. już powyższą uwagę do 42,6. Ponieważ zmiana dotyczy wyłącznie wokalizacji, nie jest wyklu-
czona (ku temu skłania się też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 322.376), choć nie jest niezbędna.
113   Do różnych możliwości oddania konstrukcji z inf. cs. zob. powyższą uwagę do 42,7.
114   Dodanie paralelnego do tAmmevo określenia kraju (jak proponują BHS [prp]; K. Marti, Das Buch 
Jesaja, s. 329; K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 39; G. Fohrer, Das Buch 
Jesaja 3, s. 124 przyp. 107; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 172 przyp. 4, który jednak nie daje 
konkretnej propozycji) nie miałoby żadnych podstaw tekstowokrytycznych (nie wystarczy wskaza-
nie na m. cs. – zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 39). 
115   Choć rzeczowo raczej tutaj powinien następować podział na wiersze (zob. BHS), to jednak prze-
sunięcie takie nie ma znaczenia ani tekstowego, ani treściowego.
116   Zarówno G, jak i Qa zdają się poświadczać -lK' (zob. BHS; tak tekst koryguje B. Duhm, Das Buch 
Jesaia, s. 344, powołując się na Iz 40,4), przy czym w Qa są to „góry” (por. w.11, skąd może wywodzić 
się ten wariant tekstowy – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 322, który jednak preferuje takie 
uzupełnienie podobnie jak BHS; B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 344; C. Westermann, Das Buch Jesaja, 
s. 172 przyp. 5; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 184). Jednak lectio brevior oraz podejrzenie 
wygładzenia tekstu (por. paralelne wyrażenie) świadczą przeciwko takiemu uzupełnieniu (przeciwko 
korektom J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 41-42, jako że ‑lK' zostało zasadnie pominięte, bo autor miał 
na uwadze jedynie drogę powrotną na Syjon). Zmiana na pl. rzeczownika %D: (tak BHS), i to w nie-
poświadczonym w Biblii Hebrajskiej znaczeniu („biedny”, „uciskany” w Ps 9,10; 10,18; 74,21; Syr 4,2; 



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

276

		  i na wszystkich gołych wniesieniach będą pastwiska ich.
10.		  Nie będą głodni ani nie będą spragnieni,
		  i nie uderzy ich gorąc ani słońce,
		  bo litujący się nad nimi poprowadzi ich117

		  i nad źródła wody przyprowadzi ich.
11.		  I uczynię wszystkie (moje) góry118 drogą,
		  a szlaki moje119 (niech) się podniosą120.
12.		  Oto ci z daleka przyjdą121,
		  a oto ci z północy i z zachodu
		  a ci z kraju asuańczyków122. 

Formalnie fragment składa się z dwóch jednostek tekstowych (w.7 i 8-12)123, 

jeszcze w niepewnym Prz 26,28 – zob. HAHAT) „piaszczyste płaszczyzny”, „równy teren” (z arab.), 
a dokładnie paralelnym do „gołych wyżyn” jest pozbawione podstaw (zob. też H.-J. Hermisson).
117   W G parakale,sei, które zdaje się bazować na podobnym graficznie czasowniku ~xn (zob. H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 322).
118   W G „każda góra”, bez suf. choć w pl. także w S i T (zob. BHS), zaś Qa i V potwierdzają TM (zob. 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 322). Nawet jeśli suf. może być upodobnieniem do paralelnej 
linii, to byłaby to zbyt wątła podstawa do korekty. Jednak rzeczowo lekcja TM jest podejrzana, jako 
że „góry moje” w Starym Testamencie odnoszą się jedynie do gór w ziemi obiecanej (zob. H.-J. Her-
misson i poniższy komentarz). Tekst korygują K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 330; C. Westermann, Das 
Buch Jesaja, s. 172 przyp. 6; H.-J. Hermisson. 
119   Podobnie jak w  przypadku „gór” z  paralelnej linii (zob. poprzedni przyp.) w  G (sg.), w  S i  T 
nie ma  suf., zaś TM poświadcza Qa oraz a‘, s‘ i  q‘ (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  322 
i BHS), choć słowo to nie jest paralelne do yr:h', lecz do %r<D<. Ponownie brak wystarczających podstaw 
do ewentualnej korekty. 
120   Wg B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 344, formę czasownika należy zmienić na fem., ale zob. Gese‑
nius’ Grammmatik, § 145u czy H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 322. Możliwe byłoby też pasywne 
tłumaczenie czasownika. (zob. HAHAT).
121   Deiktyczne hNEhi mogłoby prowadzić do tłumaczenia w czasie teraźniejszym.
122   Nazwa w TM to nieznana miejscowość czy teren. W Qa „sjenejczycy/asuańczycy”, tj. mieszkań-
cy Sjene/Asuanu (zob. HAHAT; por. Ez 29,10; 30,6: hnEwEs.; wg T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 
40-66, s. 407, taką lekcję potwierdzają też przekłady z Heksaplii w wyjątkiem G). W G „Persowie”, 
a w T i V ogólnie „z południowego kraju”, co rzeczowo mniej więcej odpowiada lekcji Qa (zob. H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 322-323 oraz J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 46; U. Berges, Jesaja 49-54, 
s. 30). Choć część świadectw potwierdza trudności z tym wyrazem (zob. J.D.W. Watts, Isaiah 34–66), 
to jako najlepsza jawi się Qa – tak koryguje tekst wielu komentatorów: BHS; G. Fohrer, Das Buch Je‑
saja 3, s. 125 przyp. 109; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 172 przyp. 7; J.L. Koole; H.-J. Hermisson; 
T. Brzegowy.
123   Wielu komentatorów także uważa w.7 oraz w.8-12 za odrębne perykopy – zob. K. Elliger, Deute‑
rojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 49; R.F. Melugin, The formation of Isaiah 40 -55, s. 143; 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 324 (i przywołana tam literatura); analogicznie U. Berges, Jesaja 
49-54, s. 28 (dwa rozszerzenia redakcyjne). Inaczej J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 28; C. Westermann, Das 
Buch Jesaja, s. 172-173, który jednak usunął formułę posłańca w w.8 i przestawił w.7ab-b za w.12, 
co  nie ma  podstaw tekstowokrytycznych i  wymagałoby wyjaśnienia, jak do  takiego przesunięcia 
doszło, nie mówiąc już o tym, że rozbija treściowy związek pomiędzy poniżeniem a wywyższeniem 
sługi – por.  52,12-14 (za  nim A.  Schoors, I  am God your Saviour, s.  98.100); zaś L.  Stachowiak, 
Księga Izajasza II – III, s. 183, mówi enigmatycznie o „nowym etapie słowa prorockiego” (w.8-10). 



4.2. Księga Izajasza 49,7.8-12

277

a każda z nich rozpoczyna się od formuły posłańca, przy czym pierwsza z nich 
ma typowe w Dtiz rozszerzenie (imiesłowowe) oraz dodatkowo szerszy opis adresa-
ta (w.7aa). O ile pierwsza zapowiada uznanie i uczczenie przez władców poniżonego 
sługi, to druga przechodzi w obietnicę wyzwolenia z niewoli za pośrednictwem 
sługi i zapowiedź Bożej opieki nad powracającymi do swego kraju. Natomiast 49,13 
to hymn zaadresowany do nieba, ziemi (meryzm?) oraz gór w 2 pl., wzywający 
do wychwalania Boga za pocieszenie i litowanie się nad swoim ludem, który pa-
ralelnie nazwany jest Bożymi biedakami124. Układ tekstów przypomina 42,1-13, 
gdzie po Pieśni o słudze JHWH (42,1-7/49,1-6) znajduje się fragment ściśle z nią 
związany (redakcyjny: 42,5-9/49.7.8-12), a całość zamyka hymniczna perykopa 
(42,10-13/49,13)125.

4.2.1. Analiza Iz 49,7

Morfokrytycznie w.7 może nawiązywać do Deuteroizajaszowych wyroczni zba-
wienia: formuła posłańca z (imiesłowowym) rozszerzeniem, adresatem jest jed-
nostka, prezentacja konsekwencji Bożej ingerencji w impf. oraz wskazanie na jej 
przyczynę, która leży jedynie w Bogu (pf. mogłoby być kojarzone z zapewnieniem 
o pomocy ). Jednak brak jest nie tylko formuły „Nie bój się!”, ale także bezpo-
średniego odwołania się do Bożej interwencji126. Perykopa jest raczej jednorazową 
kompozycją, zapowiedzą zbawienia sługi127.

Typowe dla Deuteroizajsza rozszerzenia formuły posłańca pojawiają się tutaj 
po raz ostatni w Dtiz128. Oba predykaty laeGo i vwOdq. Izraela są również typowe. Pierw-
sze z nich występuje w 43,14; 44,6.24; 48,17 (por. też 54,8 oraz 41,14; 44,22.23; 

Do oddzielenia od 49,1-6 zob. powyższą analizę drugiej Pieśni.
124   Tak też koniec jednostki tekstowej wyznaczają K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu 
Tritojesaja, s. 49; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 17 czy T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 
40-66, s. 405. Odmienność formalna w.13 od pozostałych jest powszechnie postrzegana, ale związek 
z poprzedzającymi wierszami bywa niebezpodstawnie podkreślany, np. poprzez umieszczenie w ra-
mach jednej kompozycji redakcyjnej – zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 31; H.-J. Hermisson, Deutero‑
jesaja 2, s. 328-329. 
125   Co zauważył m.in. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 172-173. Do kompozycyjnej funkcji hym-
nów w Dtiz zob. J. Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza (Iz 40-48), s. 219-
224; R. Albertz, Die Exilszeit, s. 287-288.297 czy H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 714-716, który 
w bardziej zróżnicowany sposób ujmuje pochodzenie i rolę fragmentów hymnicznych.
126   Do  budowy wyroczni zbawienia zob. powyższą analizę 41,8-13 i  przywołaną tam literaturę. 
R.F. Melugin, The formation of Isaiah 40 -55, s.143, niesłusznie sądzi, że jest to kompletna wyrocznia 
zbawienia. Ostrożniej A. Schoors, I am God your Saviour, s. 99-100, który odnajduje w w.7ag ele-
menty kultowej skargi. 
127   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 325: zapowiedź zbawienia posiadająca wyjątkowe cechy. 
Do zapowiedzi zbawienia jako domniemanego gatunku literackiego (jest to jedynie ogólne określe-
nie treści zróżnicowanych formalnie perykop) zob. C. Westermann, Sprache und Struktur der Pro‑
phetie Deuterojesajas, s. 37-41.
128   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 43.



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

278

47,4; 49,26; 52,3.9; 54,5)129, a drugie w 41,14; 43,3.14; 45,11; 48,17 (por. też 40,25; 
41,16.20; 43,15; 47,4; 54,5; 55,5), zawsze w powiązaniu z Izraelem czy Jerozolimą130. 
Podkreślają, że Bóg jest zbawcą Izraela, co szczególnie zwraca uwagę bezpośrednio 
po 49,6131. Bóg jest tytułowany Świętym Izraela przede wszystkim w Iz (1,4; 5,19.24 
i in.) oraz w Ps (71,22; 78,41; 89,19)132. Jest więc typowym nie tylko w Dtiz, ale 
w całym Iz predykatem Boga133. W Dtiz zawsze jest powiązany z wyzwalającym 
dziełem JHWH134, mogąc tak jak tutaj występować paralelnie do predykatu „odku-
piciel”. Zatem z jednej strony wskazuje na wyłączność i potęgę Stwórcy, a z drugiej 
na Jego zbawcze działanie135. Jedyny i potężny Bóg jest tym, który ocala swój lud 
(z ucisku i niewoli). Do formuły posłańca dołączono także wskazanie adresata, 
który został szerzej scharakteryzowany (podobnie jak w 45,1)136. Charakterystyka 
ta jest trzyczęściowa. Adresat tytułowany jest sługą (db,[,) władców137. W Dtiz lvemo 
pojawia się jeszcze tylko w 40,10 dla boskiego ramienia i w 52,5 dla obcej władzy 
prześladującej Izrael138. Ponieważ obiecuje się odmianę losu sługi i uhonorowanie 
sługi przez królów i książęta, mowa jest z pewnością o obcych władcach. Kontekst 
Dtiz sugeruje władze babilońskie. Sługa jest poniżony. Czasownik b[t wyraża sil-
ne, emocjonalne, negatywne nastawienie, odrzucenie139. Choć nie znajdujemy go 

129   Do tego pojęcia zob. powyższy komentarz do 44,24.
130   Oba często stoją koło siebie: 41,14; 43,14; 47,4; 48,17; 54,5, z  tym że suf. zawsze stoi przy laeGo, 
a „Izrael” przy vwOdq. (z suf. w 43,15 i 10,17), tak że mamy tutaj do czynienia z wariantem stylistycznym 
– zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 366-367.
131   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 44.
132   Poza tym pojawia się jeszcze w 2Krl 19,22; Jr 50,29; 51,5 i Ez 39,7. vAdq' to termin, który trze-
ba rozumieć w ramach dynamiczno-magicznej religijności, określa to, co charakteryzuje się mocą: 
przedmioty, procesy, ludzi, którzy przynależą do sfery świętości. JHWH objawia się jako święty (epi-
fania; Iz 6), jest jako taki czczony (Ps 99) i opiewany jako jedyny (nieporównywalny z niczym) w swej 
świętości (1Sm 2,2). Boża świętość zobowiązuje do etycznej i  religijnej czystości. Obecność Boga 
udziela świętości miejscu – świątyni, i wszystkiemu, co z nią związane – zob. H.-P. Müller, „dvq”, 
THAT II, kol. 589-609.
133   Ma stałe miejsce w tradycji izajaszowej – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 366.
134   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 31.
135   Zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 151-152; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 173.
136   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 368.
137   lvm2, „panować”, „władać”, obejmuje dwa zasadnicze obszary zastosowań. W ogólnym, niepoli-
tycznym sensie dla ludzkiego władania nad stworzeniem, innym człowiekiem (rodzeństwem), sobą 
samym czy własnością (w znaczeniu „zarządzać”, jak w Rdz 24,2). W politycznym sensie jako okre-
ślenie władcy (Iz 52,5), JHWH (Iz 40,10; 63,19), a także eschatologicznego władcy (Mi 5,1). Wtedy 
znaczenie rzeczowo pokrywa się z %lm (inaczej w Sdz 8,22-23; 9,2 czy Mi 5,1). Ludzkie panowanie 
może mieć wymiar teologiczny, gdy wynika z Bożego podobieństwa (Ps 8,7; por. Rdz 1,26.28) lub 
gdy panowanie jednego narodu nad innym jest karą za grzechy (Pwt 15,6) – zob. A. Soggin, „lvm”, 
THAT I, kol. 930-933.
138   Do trudnego 52,5 zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 286-288.
139   W pi. często emocjonalną niechęć do tego, co obce – zob. E. Gerstenberger, „b[t“, THAT II, kol. 
1051-1055.



4.2. Księga Izajasza 49,7.8-12

279

więcej w Dtiz140, to rzeczowo najbliższy zdaje się być 50,6141. Z kolei czasownik 
hzb w Dtiz użyty został jeszcze jedynie w 53,3 (dwa razy), gdzie opisywał izolację, 
negatywną ocenę i pogardę dla sługi Bożego142. Z vp,n< można by rozumieć wyrażenie 
jako „do głębi wzgardzonemu”, gdyż vp,n< oznacza „duszę” jako siedzibę uczuć czy 
odczuć143. Jednak vp,n< to także określenie osoby ludzkiej, co bardziej odpowiada 
paralelnemu yAG (por. Ps 22,7 i w szczególności 2Sm 5,8)144. vp,n< trzeba rozumieć jako 
gen. subiectivus, a nie obiekt pogardy145. Za takim ujęciem przemawia też 53,3146, 
na którym wiersz najprawdopodobniej się opiera. Zarówno vp,n< jak i   yAG w sg.147 
wskazują na człowieka czy ludzi w ogóle, przy czym różnicowanie na społeczność 
i jednostkę jest niepotrzebne148. Określenia te ujawniają totalność odrzucenia i po-
gardy, z którymi sługa musiał się zmagać149. Ponieważ wiersz ten umieszczony został 
bezpośrednio po Pieśni o słudze JHWH, zgodnie z którą sługa miał być ~yIAG  rAa 
(49,6), to zaskakuje, że stał się przedmiotem powszechnej pogardy150. 

Wyrocznia (w.7ab-b) jest bardzo krótka151. W Dtiz królowie (w pl.)152 pojawiają 
się jeszcze w 41,2 i 45,1, gdzie są władcami, których pokonuje Cyrus (w 45,1 JHWH 
sam ich rozbraja), oraz w czwartej Pieśni o słudze Pana 52,15, gdzie z kolei mają 
być świadkami wywyższenia sługi, i w 49,23, mówiącym o pokłonie królów przed 
Jerozolimą po przyprowadzeniu do niej wygnańców153. Wyrocznia orientuje się 

140   W 41,24; 44,19 występuje rzeczownik hb'[eAT. 
141   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 369.
142   Zob. powyższy komentarz do 53,3.
143   Tak HAHAT, KBL. Jak słusznie zauważają J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 32 czy H.-J. Hermisson, Deu‑
terojesaja 2, s. 369, paralelami nie są w istocie rzeczy takie sformułowania jak w Sdz 18,25; 1Sm 1,10; 
22,2 itp.
144   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 369.
145   Jak chciałby K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 394 – przeciwko takiej interpretacji zob. np. J.L. Koole, 
Isaiah III. 2, s. 33.
146   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 368-369; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 44.
147   W sg. w Dtiz pojawia się jeszcze tylko w 55,2. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 33, rzeczownik ten rozu-
mie w sensie „każdy” (do tego zasadna krytyka w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 369).
148   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 369. Zaś wg U. Berges, Jesaja 49-54, s. 44, vp,n< wska-
zuje na  jakąś jednostkę, a  yAG na  jakiś naród, odnajdując w  tym wraz z  trzecim elementem ~yliv.mo 
stopniowanie. 
149   Zdaniem C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 174, powodem pogardy jest cierpienie Izraela (jak 
w 53,3 sługi).
150   U. Berges, Jesaja 49-54, s. 45, wyciąga z tego wniosek, że dodatek wyraża sceptycyzm wobec misji 
Izraela jako sługi Pana.
151   Nie ma żadnego powodu, by ta część wiersza była wtrąceniem (jak sugeruje J.L. Koole, Isaiah 
III. 2, s. 34), a nie wyrocznią, gdyż pojawia się w nim suf. 2. os. sg., którego jedynym sensownym 
odniesieniem jest sługa, zaś w.8 rozpoczyna się od kolejnego wprowadzenia mowy JHWH (formuły 
posłańca). Hipoteza o wtrąceniu wynika z chęci sklejenia w.7 i 8-12 w jedną perykopę (do tego zob. 
już powyżej).
152   Co ostatecznie nie ma też wpływu na to, by w położeniu ~yliv.mo i ~yrIf' dostrzegać chiazm.
153   Także w Iz 60,3.10-11.16; 62,2, gdzie są świadkami wywyższenia Syjonu. Zob. U. Berges, Jesaja 
49-54, s. 45.



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

280

zatem na czwartą Pieśń (wywyższenie poniżonego sługi)154, a najbliższą paralelą 
jest najpewniej 49,23, gdzie oprócz królów pojawiają się księżniczki. rrf to czasow-
nik treściowo spokrewniony z lvm, a rzeczownik z niego wyprowadzony oznacza 
urzędnika, przełożonego czy namiestnika155. Bez względu na położenie akcentu156 
nie ma żadnego powodu oddzielać królów i urzędników – wszystkie czasowniki 
odnoszą się do obu grup157. Wyrocznia nie mówi, co ujrzą, tak że odpowiedzi do-
starcza 52,13: wywyższenie sługi158. Zareagują na to, powstając (z tronów), czyli 
odnosząc się z szacunkiem (por. Sdz 3,20; Hi 29,8), oraz oddając pokłon głową 
do ziemi w geście, który czyniony był przed wysoko postawionymi osobistościami 
dla wyrażenia czci (i uniżenia samego siebie)159. W Dtiz w 49,23 i 45,14 oznacza 
pokłon przed Jerozolimą (por. też 60,14; a poza tym pojawia się w krytyce bożków 
i bałwochwalców 44,15.17; 46,6)160. Wyrażenie „powstać i oddać pokłon” jest dosyć 
typowe (Rdz 19,1; 23,7; Wj 33,10; 1Sm 20,41; 25,41)161. Władcy narodów, królo-
wie i królewscy urzędnicy oddadzą hołd wywyższonemu słudze, ale nie stanie się 
to z jego powodu, lecz ze względu na (![;m;l.) JHWH (w.7b). Wg 45,5 Bóg ze względu 
na sługę Izraela powołał Cyrusa (co ma ostatecznie prowadzić do uznania przez 
cały świat jedyności Boga)162. Choć Bóg działa ze względu na siebie samego, to Jego 
zbawcze działanie jest jednocześnie wyrazem Jego wierności163. !ma ni. wskazuje 
zawsze na  trwałość czegoś, a w kontekście etyczno-religijnym na  spolegliwość 
i wierność. Stąd używany jest w teologicznych wypowiedziach o Bożej wierności 
(Pwt 7,9, choć są one zaskakująco rzadkie) i o spolegliwości, pewności wypełnienia 

154   Zob. J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 237.
155   Zob. A. Soggin, „lvm”, kol. 932.
156   Zob. powyższą uwagę do tekstu.
157   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 370-371.
158   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 371, który nie wyklucza, że domyślnym dopełnieniem 
mógłby być sługa jako „światło narodów” z w.6, co wychodziłoby ostatecznie prawie na  to samo. 
Wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 35, sprawiający kłopot brak dopełnienia ma podkreślać rolę samego 
odkrycia. 
159   Czasownik hwx hišt. (wywodzący się z  języka ugaryckiego) oznacza „zginać się”, „głęboko się 
kłaniać”, nieraz do samej ziemi (Rdz 18,2 czy Iz 49,23). W kulce to gest proskinezy, który nie jest spe-
cyficzny dla kultu JHWH. Wywodzi się z tradycji jerozolimskich, gdzie jest pokłonem przez JHWH 
– zasiadającym na tronie na Syjonie Bogu-królu (Ps 22,28; 29,2; 86,9; 95,6 itp.). Do tego czasownika 
zob. H.-P. Stähli, „hwx”, THAT I, kol. 530-533.
160   Do wtórności tekstów o bożkach zob. powyżej.
161   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 371. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 35, w sekwencji: zobaczyć
-powstać-oddać hołd, widzi stopniowanie (klimaks).
162   W  prawdopodobnie redakcyjnych fragmentach Bóg ze  względu na  swoje imię powstrzymuje 
swój gniew (49,8, do wtórności zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 231-214), a kierując się swo-
ją sprawiedliwością, wywyższy Torę (42,21, zob. powyższa analiza 42,18-25). Zaś najbliższą paralelą 
jest 55,5, według którego ze względu na JHWH ludzie zmierzać będą ku Izraelowi (do wtórności zob. 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 588-590, a do nieznanego ludu zob. s. 608-609).
163   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 372.



4.2. Księga Izajasza 49,7.8-12

281

się Jego słowa (1Krl 8,26; Oz 5,9; Ps 19,8)164. Wierność Boga odnosi się z pewnością 
przede wszystkim do wierności słudze, ale także do pewności zrealizowania przez 
Boga obietnic zbawienia zwiastowanych przez Deuteroizajasza. 

Na zakończenie powtórzony został predykat „Święty Izraela”, który razem z imie-
niem JHWH obejmuje klamrą całą niewielką perykopę165. W jej środku znajdują 
się władcy/królowie oddający pokłon słudze. Bóg wybrał (rxb) sługę Izraela (jak 
w 41,8-9; 43,10; 44,1-2)166, a wybrańcem Bożym (zawsze z suf.: yrIyxiB.) jest tytułowany 
Izrael w 43,20; 45,4 i sługa w 42,1. W Dtiz wybranie dotyczy więc jedynie sługi 
JHWH z Pieśni i Izraela. Jedynie w ostatnim zdaniu pojawia się forma 2. os. sg. (suf.) 
pokazująca, że jest to mowa skierowana do sługi.

A kim jest sługa? Fragment ten znajduje się bezpośrednio po drugiej Pieśni 
o słudze, a mówiąc o poniżeniu sługi i zapowiadając jego wywyższenie, wyraźnie 
nawiązuje do czwartej Pieśni. Wydawałoby się, że jest to ta sama osoba, o której 
mówią Pieśni167. Jednocześnie jednak fakt, że wyrocznia antycypuje 52,13-53,12, 
jest trudnością interpretacyjną, bo jak można wyjaśnić takie uprzedzenie czwartej 
Pieśni? Fakt ten wraz z treściowymi i językowymi nawiązaniami do czwartej Pieśni 
dowodzi, że jest to redakcyjna perykopa, będąca interpretacją losu sługi w świetle 
tej Pieśni168, ale innego sługi. Co więcej, o ile w 52,13 królowie są „tylko” świad-
kami nieoczekiwanego wywyższenia sługi, to tutaj oddają mu hołd, a jest także 
gest samoponiżenia. Sługa jest też nie tyle zbawczym światłem dla narodów (jak 
w 49,6), których reprezentantami są królowie (por. 52,15), ile adresatem ich hołdu 
(por. 45,14, według którego różne narody będą zmierzać w kajdanach do Jerozoli-
my; 49,22-23). Nie musi to być wyraz antyuniwersalistycznych tendencji, choć dro-
ga do zbawienia władców (jako reprezentantów narodów) wieść ma przez oddanie 
czci słudze (por. Iz 60,1-3 i bardziej dwuznaczne 61,5-6)169. W pozostałych tekstach 
Dtiz (poza warstwą bożków) hołd oddawany jest jedynie Syjonowi. Jednocześnie 
cały szereg motywów Deuteroizajaszowych zdaje się łączyć adresata z Izraelem: Bóg 

164   Zob. H. Wildberger, „!ma”, THAT I, kol. 182-184. W Dtiz w ni. jeszcze tylko ptp. w 55,3; hi. w 53,1 
i 43,10; a także rzeczownik !m,ao („piastun”, „czuwający nad kimś”) w 49,23 (zob. też H.-J. Hermisson, 
Deuterojesaja 2, s. 372).
165   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 367.
166   Dla Izraela jeszcze 48,10 w nieco innym znaczeniu (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 248-
249), a poza tym w Dtiz czasownik pojawia się jeszcze w 40,20 (wybór materiału na bożka); 41,24 
(wybór bóstwa). Do tego czasownika zob. powyższy komentarz do 41,8-9. Wg J.L. Koole, Isaiah III. 
2, s. 36, antonim rxb, czyli sam bywa używany paralelnie z hzb (np. Ps 15,4), tak że stanowi odpowied-
nią przeciwwagę dla pogardy, która dotyka sługę.
167   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 34 (i to w ramach mesjańskiej interpretacji); T. Brzegowy, Księga 
Izajasza rozdziały 40-66, s. 419 (widząc w tym wierszu doskonałą konkluzję 49,1-6).
168   Zob. J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 237 (nie wyklucza, że jej autorem mógłby być autor 
czwartej Pieśni, co jest nieprawdopodobne) R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 135.
169   Do tego zob. J. Slawik, „Egzegeza Księgi Izajasza 61,1-11”, s. 78-81. Dla redakcyjnych korekt cha-
rakterystyczne jest, że wcześniejsze wypowiedzi nie są eliminowane, lecz reinterpretowane w nowym 
duchu czy w nowej perspektywie (zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 396-397; zaś do dzia-
łania redaktorów zob. O.H. Steck, Exegese des Alten Testament, s. 78-79).



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

282

jest tytułowany Odkupicielem i Świętym Izraela, obiektem wybrania poza jednym 
wyjątkiem 42,1 jest zawsze Izrael, Bóg działa zawsze ze względu na samego siebie 
i swoją chwałę oraz z powodu Izraela (por. 45,4). Wszystko wskazuje na to, że 
sługą jest tutaj Izrael170, który nierozłącznie związany jest z Syjonem (powracający 
z 49,8-12 są nikim innym jak dziećmi Syjonu – 49,18-24)171. Utożsamiane Izraela 
z Syjonem potwierdzać może nawet umieszczenie tej wyroczni w drugiej części 
Dtiz, tj. rozdz. 49-55. Syjon w 49,14-26 jest zniszczonym i pozbawionym ludzi 
miastem, którego los Bóg, jego odkupiciel, odmienia, a hołd mu oddadzą i służyć 
mu będą władcy narodów. Na razie na równi z Izraelem zmaga się z pogardą i od-
rzuceniem przez ludzi i władców (w.7aa), ale Bóg ujmie się za swoim poniżonym 
sługą Izraelem/Syjonem. Sługa ten ciągle jest niewolnikiem (db,[, w innym sensie 
niż w pozostałych miejscach Dtiz?)172, co odpowiada położeniu Izraela w innych 
fragmentach Dtiz (por. 42,22.24; 47,6; 49,25; 51,13-14.23)173. Ponieważ wiersz ten 
staje się zrozumiały dopiero przy uwzględnieniu kontekstu, to w tym sensie nie jest 
samodzielną perykopą. 

Jakich czasów dotyczy taki opis stanu sługi Izraela? Wyrocznię można by dato-
wać zarówno w okresie wygnania, jak i powygnaniowym174. Izrael i Jerozolima są 
jeszcze w żałosnym położeniu (por. skarga wyludniona Jerozolima w 49,14[-26])175. 
W każdym razie musi być datowana po czwartej Pieśni o słudze JHWH.

Perykopa składa się z wprowadzenia mowy JHWH z rozszerzeniami (predy-
katy Boże i opis adresata) oraz mowy Bożej mówiącej o wywyższeniu sługi przez 
władców ze względu na Boga i Jego wierność swojemu wybrańcowi. Wywyższenie 
sługi z mowy JHWH jest przeciwstawione jego poniżeniu z wprowadzenia. Wyrocz-
nia ma ramową budowę wyznaczoną przez Boże imię JHWH i predykat „Święty”, 
a w samym środku stoją (chiastycznie umieszczone) ~ykil'm. i ~yliv.mo.

	 JHWH, Święty i odkupiciel Izraela
		  sługa pogardzany (przez ludzi i władców)
		  sługa wywyższony (przez królów i urzędników)

170   Tak K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 329; B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 343; G. Fohrer, Das Buch 
Jesaja 3, s. 124; J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 237; R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, 
s. 136; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 367-368; zob. też C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 173; 
L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 183; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 43 (znajdujący się już w kraju 
i oczekujący powrotu dalszych wygnańców, diaspory). Czy wpływ na  to mogło mieć słowo Izrael 
w 49,3? Jak się wydaje, wyrocznię tą trzeba wiązać z utożsamieniem sługi z 49,1-6 z Izraelem (tak 
R.G. Kratz; H.-J. Hermisson).
171   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 372.398: „Izrael, który gromadzi się jako społeczność 
Syjonu”; taką perspektywę uwzględnia się też w U. Berges, Jesaja 49-54, s. 45, gdzie mowa jest o po-
gardzie wobec Syjonu i sługi (dla niego to główni aktanci w Iz 49-54);.
172   Zob. J.L.  Koole, Isaiah III. 2, s.  34. Do  negatywnego znaczenia rdzenia db[ użytego do  opisu 
relacji między narodami por. Wj 1,13 i zob. C. Westermann, „db,[,”, THAT II, kol. 189-190.
173   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 370.
174   Do płynności tych pojęć zob. powyżej. 
175   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 369.



4.2. Księga Izajasza 49,7.8-12

283

	 JHWH, Święty Izraela wierny wybranemu słudze

Taka budowa wyroczni wskazuje dodatkowo na jej odrębność.
Integralność tego wiersza nie budzi większych wątpliwości. Mimo że Bóg 

nawet w swojej mowie nazwany został JHWH i „Świętym Izraela”, to w redak-
cyjnej, literacko przemyślanej kompozycji nie jest to  powodem do  ingerencji 
literackokrytycznych176. 

4.2.2. Analiza Iz 49,8-12

Gatunkowo w.8-12 tak samo jak w.7 mogłyby nawiązywać do wyroczni zbawie-
nia: formuła posłańca, adresatem jednostka, zapewnienie o doświadczonej pomocy 
w pf., ale wynika z niego zadanie, a zbawcze konsekwencje (impf.) dotyczą innej 
wielkości, widok powracających (w.12) mógłby odpowiadać tzw. celowi. Ponow-
nie jest to raczej swobodna kompozycja orientująca się na Deuteroizajaszowe wy-
rocznie zbawienia i zapowiedzi zbawienia177. Ponadto powołanie (w.8b) może być 
kojarzone z wyroczną królewską178.

Fragment rozpoczyna się formułą posłańca (w.8), tym razem bez rozszerze-
nia. Brak rozszerzenia jest nietypowe w pierwszej części Dtiz (tylko w 45,14), 
a dominuje w drugiej części (49,22.25; 50,1; 52,3.4)179. Bóg zareagował, odpowie-
dział (hn[1; por.  Iz 41,17)180 i pomógł (rz[, który de facto jest  tutaj synonimem 
hn[1; por. Iz 41,10.13-14; 44,2 oraz w odniesieniu do sługi Pana w 50,7.9)181. Czas 
zbawienia, w którym Bóg pomaga, już nadszedł (pf.; tak też w 41,10-13.14)182. Pa-
ralelnie mowa jest o czasie przychylności (!Acr" ma obiektywizujące znaczenie183 

176   Zob. R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 135; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 31.43; H.-J. Her-
misson, Deuterojesaja 2, s. 325-326. Do tego zob. też poniższe omówienie integralności literackiej 
49,8-12.
177   Tak mniej więcej R.F. Melugin, The formation of Isaiah 40 -55, s.143-144; A. Schoors, I am God 
your Saviour, s. 98-100. Zob. powyższy przypis do w.7.
178   Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 327, fragment ten bazuje na wyroczni królewskiej oraz 
na elementach Pieśni o słudze JHWH.
179   W rozdz. 49-55 wyjątkiem jest tylko rozszerzenie w 51,22.
180   Reakcja na drugą osobę, najczęściej w pozytywnym sensie. Czasownik bywa używany w kon-
tekście sądowym dla bycia świadkiem. Najczęściej pojawia się w kontekście teologicznym dla Bożej 
reakcji na prośbę modlącego się (por. skargi, takie jak Ps 20,2; 22,22 itp.), tożsamej z udzieleniem  
pomocy (sporadycznie z własnej inicjatywy Boga) – zob. C.J. Labuschagne, „hn[ I”, THAT II, 335-341. 
Poza tym w Dtiz występuje jeszcze w skardze Boga w 50,2 i w krytyce bożków w 46,7.
181   Do tego zob. powyższy komentarz do 41,10 i do trzeciej Pieśni o słudze Pana.
182   Choć leksykalnie ta część wiersza nie jest związana z  prologiem, to rzeczowo przywodzi na myśl 
Iz 40,2 (zob. C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 174).
183   !Acr" wywodzi się z rdzenia hcr, „akceptować”, „przyjmować”, który bez wyjątku wiąże się z pozy-
tywną oceną przedmiotu. Jest to rzeczownik abstrakcyjny wyrażający przede wszystkim subiektywny 
stosunek do  tego, co  się przyjmuje z zadowoleniem czy przychylnością. Gdy upodobaniem darzy 
osoba wyżej stojąca na drabinie społecznej lub Bóg, to słowo nabiera obiektywnego znaczenia łaski, 
łaskawości. Poza tekstami mądrościowymi występuje właściwie jedynie w kontekście teologicznym 



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

284

i nie występuje więcej w Dtiz)184 i dniu zbawienia (h['Wvy> po raz pierwszy w Dtiz 
pojawia się w 49,6, i to dla Bożego zbawienia świata)185. Określenia te wcale nie 
muszą oznaczać krótkiego czasu, chwili, choć ~Ay zasadniczo oznacza ograniczony 
czas (Iz 47,9; 48,7)186.

Druga część (w.8ba) pokrywa się dosłownie z 42,6ba, z tym że w 42,6 obok 
przymierza dla ludu stoi jeszcze wyznaczenie na światło dla narodów (~yIAG rAal.). 
Adresat jest stwarzany, by stać się narzędziem Bożego samozobowiązania na rzecz 
ludu187. O ukształtowaniu (rcy) sługi w łonie matki była mowa w poprzedzającej 
drugiej Pieśni o słudze JHWH (49,5). Ludem, na rzecz którego Bóg podejmuje sa-
mozobowiązanie, jest najpewniej Izrael, tym bardziej że mowa jest o uwalnianych 
i powracających, o kraju i spustoszonych dziedzictwach188. Zarówno umiejscowienie 
po i związek z 49,1-6, a także podobieństwo do 42,6[-7] każe w adresacie jednostki 
widzieć Bożego sługę (por. też 49,7)189, co jeszcze nie rozstrzyga o jego tożsamości. 
Skoro w 42,5-9 jest nim Cyrus, ewentualnie inny władca perski (Dariusz)190, to i tu-
taj taka identyfikacja będzie musiała być wzięta pod rozwagę. Podobnie jak w 42,7 
wyrażenia w inf. przedstawiają, jak Bóg poprzez sługę zamierza działać na rzecz 
Izraela. Podniesienie kraju to zbawienne odnowienie (~Wq hi.; por. 49,6) kraju191. Jak 
pokazuje paralelne wyrażenie „spustoszone dziedzictwa”, krajem tym jest ziemia 
Izraela192. lxn (hi.) jest ściśle związane z rzeczownikiem hl'x]n:. O ile w q. oznacza 
„otrzymać” czy „posiadać hl'x]n:”, to w hi. „przekazać komuś coś jako hl'x]n:”193. Sens 

– do tego zob. G. Gerleman, „hcr”, THAT II, kol. 810-813.
184   A czasownik w 40,2 i 42,1. Treściowo zbliżony jest do Iz 61,2 (zob. J. Slawik, „Egzegeza Księgi 
Izajasza 61,1-11”, s. 66-67) i  Ps 69,14 (jako n. rectum dla t[e), stąd wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 
2, s. 377, mamy do czynienia z językiem późniejszych tradentów Dtiz (zob. też U. Berges, Jesaja 49-
54, s. 47).
185   Zob. powyższy komentarz do tego wiersza. W Dtiz słowo to spotykamy jeszcze w 51,6.8; 52,7.10 
dla wiecznego zbawienia Izraela/Jerozolimy.
186   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 37-38.
187   Zob. powyższy komentarz do 42,6.
188   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 378; tak też J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 38-39. Inaczej 
W. Pikor, „Izajaszowy sługa Jahwe a nowe przymierze, s. 30, powołując się na 42,6 (ale do tego wyra-
żenia w tamtym wierszu zob. jego powyższe omówienie).
189   Co nie budzi wątpliwości komentatorów – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 373.
190   Zob. powyższą analizę 42,5-9.
191   Zob. powyższy komentarz do 49,6, gdzie mowa była o odnowie ludu izraelskiego („plemion Ja-
kuba”) paralelnie do sprowadzenia z powrotem ocalonych z  Izraela. Gdy dopełnieniem ~Wq hi. są 
budynki czy inne konstrukcje, to oznacza „budować” (np. Lb 7,1; 9,15; 1Krn 21,18, por. też Prz 30,4 
#r<a"‑ysep.a;‑lK' ~yqIhe dla stworzenia ziemi), a gdy ludzie, to „wzbudzić” potomstwo (1Krl 15,4; Rt 4,5.10), 
a  także wypełniać słowo (zobowiązanie 2Krl  23,3). Hi. nigdzie więcej w  Starym Testamencie nie 
występuje z dopełnieniem #r<a,, mimo to nie ma podstaw, by z dopełnieniem „kraj” interpretować go 
w sensie odbudowy – zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 48.
192   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 39.41.
193   W Starym Testamencie istnieje bliski związek pomiędzy hl'x]n: a ludem. Lud może być metafo-
rycznie nazywany dziedzictwem JHWH. W Dtiz pojawia się tylko w 47,6 i wtórnym 54,17 – zob. po-
wyższy komentarz do 54,17; G. Wanke, „hl'x]n:”, THAT II, kol. 55-59 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 



4.2. Księga Izajasza 49,7.8-12

285

~mv obejmuje zarówno bycie spustoszonym, w ruinie (obiektywnie), jak i czucie się 
pozbawionym życia, zdrętwiałym, przerażonym (subiektywnie, co może być też 
reakcją na nieszczęście). Analogiczne znaczenia mają rzeczowniki194. tAmmevo w Dtiz 
występują jeszcze tylko w 49,19195, opisując zniszczoną, zrujnowaną i wyludnioną 
Jerozolimę (por. też 44,28). Czy to jedynie terminologiczne nawiązanie, czy też 
oznacza, że de facto mowa jest o Jerozolimie i jej otoczeniu? Zadaniem sługi jest 
przekazanie na powrót zniszczonej i wyludnionej ziemi Izraelowi, doprowadze-
nie w ten sposób do jej odnowy. Oba wyrażenia muszą być rozumiane paralelnie 
jako opis tego samego196. Jak się wydaje, oddaje to perspektywę (babilońskiej) gola 
(hl'GO), wygnańców, a sformułowania te wyrażają nadzieję na przywrócenie dzie-
dzictwa wcześniejszym właścicielom197, co  z  pewnością powodowało napięcia 
(por. Ez 33,24-26)198.

Trzecie wyrażenie w inf. (w.9a) ukazuje następny element misji sługi – wzy-
wanie więźniów do wyjścia. O uwolnieniu więźniów przez sługę jest też mowa 
w 42,7 (por. 61,1)199. Znajdują się oni w ciemności, co znowu przypomina „sie-
dzących w ciemności” z 42,7, gdzie są paralelnym określeniem więźniów200. Róż-
nicą jest jednak, że teraz sługa ma wydać polecenie wyjścia na wolność. Czy rma 
ma wskazywać na królewskie rozporządzenie (Cyrusa lub innego władcy perskie-
go201; l mogłoby być też tłumaczone „o”) czy też być wezwaniem skierowanym 
do więzionych wygnańców202? Impt. w 2. os. pl. skierowane do więźniów sugerują 
raczej tę drugą możliwość. Muszą oni uwierzyć w zaoferowaną wolność203. Z drugiej 
strony powszechnie uwolnienie więźniów bywało na starożytnym Bliskim Wscho-
dzie elementem zwycięskich kampanii wojennych lub wstąpienia na tron nowego 
władcy204. Innym pytaniem jest, czy rzeczywiście tylko wygnańcy są adresatami 

2, s. 195 (komentarz do 47,6).
194   Zob. F. Stolz, „~mv”, THAT II, kol. 970-974; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 39.
195   Inne formy jeszcze w 52,14 oraz 54,1.3 (a tAmmevo też w Triz w 61,4). Wg. H.-J. Hermisson, Deute‑
rojesaja 2, s. 381, autor sięga właśnie do 49,19.
196   Tak U. Berges, Jesaja 49-54, s. 48; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 380-381. 
197   Tak ponownie U. Berges, Jesaja 49-54, s. 48-49, który na tej podstawie dochodzi do wniosku, że 
po powrocie pierwszej grupy wygnańców właśnie jej przypadła decydująca rola; a zwłaszcza H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 380. Podobnie J.D.W. Watts, Isaiah 34–66.
198   Za U. Berges, Jesaja 49-54, s. 48. Zob. też W. Zimmerli, Ezechiel 2, s. 817-820.
199   rsa, „wiązać”, „zakuć”, „związać”, ptp. pass. (zob. HAHAT). Rdzeń ten nie występuje więcej w Dtiz. 
200   Zob. powyższy komentarz do 42,7. Wg U. Berges, Jesaja 49-54, s. 50, taki opis sytuacji wygnań-
ców nie odpowiada historycznej rzeczywistości (do tego zob. powyższy komentarz do 42,22), tak że 
ma być odmalowaniem jej w ciemnych barwach.
201   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 381, według którego inaczej niż w 42,7 dekret o amne-
stii został włożony w usta króla perskiego.
202   Tak przeważnie – zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 49: podjęcie polecenia z 48,20.
203   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 41.
204   Opieram się na H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 381, który przywołuje amnestię ogłoszoną 
przy wstąpieniu na  tron Ramzesa IV, ikonografia statuy Panammuwy II z  Samal (Syria) czy dwa 
przykłady z Asyrii (z motywem pokazania światła). Wg C. Westermann, R. Albertz, „hlg”, THAT I, 



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

286

tego polecenia, a nie cała izraelska diaspora (por. w.12 i Iz 41,9)205? Sługa jest zatem 
zaangażowany w przywrócenie stosunków własnościowych w Izraelu i odnowie 
kraju oraz w uwolnienie więzionych.

Wraz z w.9b rozpoczyna się nowa część perykopy206, w której nie ma już mowy 
o  misji sługi207. Jednak uwolnienie dzięki działalności sługi umożliwia powrót 
do kraju. Droga będzie prowadzić przez ypiv. (pl.), które w Dtiz pojawiają się jeszcze 
w 41,18 w obietnicy obfitości wody płynących przy nich. Są to prawdopodobnie łyse 
czy ogołocone, tj. nieporośnięte drzewami obszary wyżynne208. Nie ma większego 
znaczenia, czy drogi mają prowadzić tylko przez takie mało gościnne tereny, czy 
też wyżyny te są jednym z elementów opisu wyzwań w drodze do ojczyzny (w.11 
dodatkowo mówi o górzystych terenach). Metaforycznie użyty motyw wypasania 
(h[r1 w znaczeniu intranzytywnym)209 mówi o tym, że powracający w drodze, na-
wet przez nieprzyjazne wyżyny, nie będą cierpieć głodu (ani pragnienia – w.10)210. 
Termin ty[ir.m; stoi najczęściej w powiązaniu z ludem jako stadem Bożego pastwiska 
(Ps 74,1; 79,13; 95,7 i in.)211. Motyw pasterski, który nie dotyczy jedynie jedzenia, ale 
i zabezpieczenia wszystkich potrzeb stada (Iz 40,10 czy Ps 23), pokazuje pośrednio, 
że sam Bóg zatroszczy się o powracających212. Nie muszą się obawiać głodu i pra-
gnienia ani żaru słońca (w.10) – obietnica ta została sformułowania negatywnie 
(3 razy aOl; por. Ps 107,5). Głód i pragnienie w zupełnie zrozumiały sposób stoją 
często obok siebie213. Mogą być karą za nieposłuszeństwo Bogu (Pwt 28,48; Iz 5,13; 
por. też Iz 51,19)214. Żar (br"v') w całej Biblii Hebrajskiej znajdujemy jedynie jeszcze 
w Iz 35,7215. Może razem ze słońcem (por. Ps 121,6) być uważany za hendiadys, ale 
por. Jon 4,8216.

kol. 418-426, tut kol. 422, hlg ni. ma w analizowanym wierszu znaczenie toleratywne.
205   Za całą diasporą opowiadają się H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 381; U. Berges, Jesaja 49-54, 
s. 49-50, który uważa, że za nią przemawia też kontekst rozdz. 49-54.
206   Wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 41, nowa strofa.
207   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 43; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 381.
208   Do szczegółów zob. K. Elliger, Deuterojesaja 1, s. 164-165.
209   Do tego czasownika zob. powyższy komentarz do 44,28.
210   Słowo pojawia się w Dtiz  jeszcze w 40,11, gdzie Bóg jako pasterz dba o swój lud, oraz w 44,28 
(tytuł Cyrusa); dalej zob. Iz 61,5 oraz U. Berges, Jesaja 49-54, s. 51.
211   Rzeczownik ten w Biblii Hebrajskiej występuje 4 razy w Ps, 3 razy w Jr oraz po  jednym razie 
w Ez i Oz (BW10).
212   Ponieważ w 44,28a Bożym pasterzem tytułowany jest Cyrus, to można by się zastanawiać, czy 
za w.9b-10a nie miałoby ukrywać się działanie Cyrusa. Jednak w.10b i 11, każdy na swój sposób, 
wskazują na Boże działanie.
213   Zob. G. Gerleman, „htv”, THAT II, kol. 1022-1026, tu kol. 1025.
214   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 51; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 174, który widzi w tym 
nawiązanie do exodusu z Egiptu, gdy Bóg dbał o jedzenie i picie (por. Ne 9,15).
215   Do tego słowa szerzej zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 382. W Dtiz słońce jest zawsze 
związane z  wschodem (41,25; 45,6; w  innym sensie jeszcze w  54,12 – zob. powyższy komentarz 
do tego wiersza).
216   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 42.



4.2. Księga Izajasza 49,7.8-12

287

W.10b dodaje do tego uzasadnienie: stanie się tak, bo Bóg będzie prowadził 
powracających. Predykatem Boga jest litujący się. ~xr (pi.) wywodzi się wprawdzie 
z rzeczownika oznaczającego matczynie łono (Iz 46,3) i ma mocny komponent 
uczuciowy, ale zawsze opisuje działanie skierowane od wyżej stojącego na drabinie 
społecznej do kogoś niższej usytuowanego. Przeważnie podmiotem jest JHWH. 
Stosunek Boga do  człowieka przypomina relację matki do  dziecka (Iz  49,15), 
w szczególności jest przeciwieństwem gniewu i Bożego karania (Wj 34,6; Iz 54,8; 
60,10). Może wiązać się z odpuszczeniem grzechów (Iz 55,7), a kontekstem być 
odnowienie relacji Boga z ludem (Iz 54,10)217. W Dtiz czasownik ~xr pojawia się 
w jedynie w rozdz. 49-55 (głownie w rozdz. 49 i 54, poza wymienionymi powyżej 
jeszcze w 49,13)218, jest więc związany przede wszystkim z tekstami o Syjonie219. 
Boże prowadzenie – w drodze, jak wynika z w.10a – opisano dwoma fonetycznie 
bliskimi i synonimicznymi czasownikami, które mogą mieć korzenie w pasterstwie: 
stosunkowo rzadki lhn pi. (Rdz 33,14; 47,17; a dla Bożego prowadzenia w Ps 31,4 
czy Wj 15,13, przy czym w Ps 23,2 i Iz 40,10 wyraźnie widać jego metaforyczne 
użycie w ramach obrazu Boga jako pasterza)220  oraz podobnie używany ghn (Wj 3,1, 
a w ramach wyobrażenia o Bogu-pasterzu np. w Ps 78,52; 80,2)221. Prowadzenie 
jest wyrazem troski o pożywnie i bezpieczeństwo powracających. O ile w.9b mówił 
o pastwiskach, to końcówka w.10 o wodzie, co przywodzi na myśl Deuteroizajaszo-
we obietnice z 41,17-18; 43,20 i 48,21222 (por. też 44,3).

W w.11 powraca mowa JHWH w 1. os. Motyw przygotowania drogi nawiązuje 
do 40,3-4223 – wezwania do przygotowaniu drogi na przemarsz zwycięskiego JHWH 
(hL'sim. w Dtiz występuje jedynie w 40,3 i 49,11)224. Tutaj natomiast sam JHWH przy-
gotowuje drogę dla powracających. Wyrażenie „moje góry” (z suf.) użyte zostało 
jedynie w Iz 14,25; 65,9 (oraz w Za 14,5 i Ez 38,21, budzących wątpliwości teksto-
we), odnosząc się górzystego obszaru kraju Izraela, ziemi obiecanej225, co tutaj nie 

217   Zob. H.J. Stoebe, „~xr”, THAT II, kol. 761-768.
218   Poza tym jeszcze ~ymix]r: w 47,6; 54,7 – zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 382-383, według 
którego oba te wiersze sią redakcyjnymi uzupełnieniami.
219   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 383. Wyjątkiem jest wtórny 55,7. J.L. Koole, Isaiah III. 
2, s. 43, bierze go za programowe pojęcie; podobnie U. Berges, Jesaja 49-54, s. 52, zdaniem którego 
ma być w tych rozdziałach podstawowym terminem dla nowego etapu historii zbawienia. 
220   W Dtiz jeszcze tylko w 51,18. Do obu czasowników zob. też E. Jenni, „hxn”, THAT II, kol. 53-55, 
tu kol. 54. Wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 43, mają nawiązywać do hymnicznego opiewania exodusu 
z Egiptu (Wj 15,13; Ps 78,52).
221   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 52, według którego używany jest na określenie pasterskiej aktyw-
ności JHWH. Jest rzadki w literaturze prorockiej (Iz 11,6; 20,4; 60,11; 63,14; Lm 3,2; Na 2,8). Nigdzie 
więcej nie występuje w Dtiz.
222   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 42; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 50, według którego mamy do czy-
nienia z nawiązaniem do 41,17-20. [:WBm; w całej Biblii Hebrajskiej występuje jeszcze tylko w Iz 35,7 
i Koh 12,6.
223   Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 383, wręcz zaczerpniętym z 40,4.
224   W Iz ponadto w 7,3; 11,16; 19,23; 33,8; 36,2; 59,7; 62,10.
225   Zob. K. Kiesow, Exodustexte im Jesajabuch literarkritische und motivgeschichtliche Analysen, s. 89; 



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

288

wchodzi w grę. Rzeczowo lepsze byłyby ~yrIh'226. Góry są w Dtiz Bożym stworzeniem 
(40,12), które wychwala zbawczą potęgę Boga (49,13; 44,23; też 42,11; 55,12). O ich 
przemianie (~yf) mowa jest również w 42,15 w kontekście prowadzenia powracają-
cych (por. 42,16) i w 41,15 w metaforze pokonania przeszkód, którymi po 41,8-13 
zdają się być wrogowie wygnańców227. O ile góry Bóg przekształca w drogę (w sg., 
inaczej niż w w.9), to o szlaki (w pl.) reagują na Boże polecenie. Czy użycie pl. wiąże 
się z w.12: szlaki dla powracających z różnych stron świata, podczas gdy droga w sg. 
miałaby jak w 43,16.19 służyć wygnańcom babilońskim228? ~yf został użyty został jak 
w Iz 41,18; 42,15(.16; 49,2)229 dla przemiany w cudowny sposób, tutaj gór w drogę. 
Z kolei ~wr zdaje się być związany z wyrównywaniem (podnoszeniem dolin) szlaków 
(por. 40,4 – podsumowujące czy skrótowe nawiązanie do tego wiersza?)230. 

W.12 może pokazywać, po co Bóg przygotował drogę i troszczy się o powraca-
jących. Oto nadchodzą ze wszystkich stron świata. Przybywanie (awb) uzmysławia, 
że oczekiwanie zostało sformułowane z punktu widzenia celu drogi, którym jest 
kraj Izraela (w.8), a w kontekście  rozdz. 49(-54) Jerozolima/Syjon (49,18)231. Staje 
się to właśnie teraz rzeczywistością (deiktyczne hNEhi). hL,ae w Dtiz do osób odno-
si się jeszcze tylko w 49,15.21, w w.21 trzykrotnie do dzieci Jerozolimy232. Nawet 
ten zaimek sugeruje, że mowa jest nie tylko o wygnańcach, ale przede wszystkim 
o diasporze. Najbliższą paralelą jest obietnica z 43,5-6233 sprowadzenia synów i có-
rek Bożych (suf.) z daleka, ze wszystkich czterech stron świata (por. też 49,22). 
W Dtiz wyrażenie „z daleka” pojawia się jeszcze w 49,1 (dla odległych narodów 

H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 383.
226   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 383; zob. też powyższy przypis do tłumaczenia. Inaczej 
J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 45, według którego trzeba je postrzegać jak „moje szlaki”, a suf. pokazuje, że 
Bóg przekształca je w drogę i włada całym krajobrazem.
227   Jeszcze w  40,9; 52,7 dla miejsca wystąpienia posłańca dobrej wieści, w  54,10, gdzie trzęsienie 
ziemi jest elementem obrazowego porównania. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 44, przypuszcza, że góry są 
symbolem dla wszelkich przeszkód dla odnowy Izraela. Jeszcze dalej posuwa się U. Berges, Jesaja 49-
54, s. 53, widząc w tym wierszu metaforyczne usunięcie wszelkich przeszkód i tak jak w 40,3 i 62,10 
ma chodzić o społeczno-etyczne uregulowania, będące podstawą powygnaniowej restauracji. Jednak 
w kontekście w.12 (czy wezwania do powrotu – 48,20 i podobnych motywów w Dtiz) nie ma powo-
du, by przynajmniej drogi nie miały być pojmowane dosłownie.
228   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 383-384.
229   Czasownik ~yf jest używany do opisania różnego rodzaju przemian i w innych miejscach w Dtiz, 
ale inaczej składniowo – np. w 50,2; 51,3.10.
230   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 383.
231   Zob. U. Berges, Jesaja 49-54, s. 53.
232   Zaś w 49,15 dla matek niemowląt w obrazowym porównaniu dla Bożej zbawczej troski przewyż-
szającej nawet ich troskę swoje dzieci. 
233   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  384, dla którego 43,5-6 to  tekst referencyjny 
(Referenztext).



4.2. Księga Izajasza 49,7.8-12

289

paralelnie do wybrzeży)234 oraz w 43,6 paralelnie do #r<a"h' hceq.mi (por. też 49,6)235. Jak 
w 43,6 odnosi się do Izraelitów rozproszonych po całym świecie236. Nie wymieniając 
wschodu wiersz nie bierze chyba pod uwagę możliwości powrotu przez pustynię237. 
O północy poza 43,6 mowa jest jeszcze tylko w 41,25, a ~y" na określenie strony 
świata już więcej w Dtiz nie występuje. Wydawać by się mogło, że zachód jest nie 
na miejscu, chyba że jako jedna ze stron świata. Alternatywnie ~y" może oznaczać 
Morze Śródziemne238, a więc Izraelitów rozproszonych także po basenie Morza 
Śródziemnego (por. wybrzeża w 49,1 czy Iz 11,11)239. Końcowe ~ynIwEs. #r<a< (korekta)240 
odnosi się przypuszczalnie do Elefantyny lub ogólniej do Egiptu i Kusz (por. Iz 43,3, 
a także 45,14; 11,11)241. 

Ponownie powstaje pytanie, kim w  takim razie jest powołany utożsamiany 
ze sługą. Jest narzędziem przymierza dla ludu i prowadzi do uwolnienia wygnań-
ców, przywrócenia właściwych stosunków w powygnaniowym Izraelu, co pozostaje 
w ścisłym związku z powrotem rozproszonej po całym świecie diaspory. Oczywi-
stym jest więc, że nie może być tożsamy z Izraelem (inaczej niż w 49,7!)242. Nie 
jest też po prostu sługą z drugiej Pieśni243, bo byłby to swego rodzaju dublet i brak 

234   Por. też Iz 60,4.9. qAxr" w Dtiz pojawia się jeszcze tylko w 46,11, w którym paralelnie stoją xr"z>mi, 
tj. wschód, i qx'r>m, #r<a<, co prowadziło nieraz do intepretowania „z oddali” jako wschodu (tak m.in. 
J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 45). Jednak 46,11 pokazuje jedynie, że do „dali” zaliczano także „wschód”, 
gdzie Bóg powołał Cyrusa (por. 41,2[i 25]; do tego zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 133-134).
235   Co mogłoby wskazywać na reinterpretację trzeciej Pieśni o słudze Pana w 43,5-6, gdzie zbawienie 
obejmuje nie tyle narody, co rozproszonego po całym świecie Izraela – zob. H.-J. Hermisson, Deute‑
rojesaja 2, s. 384-385.
236   Zob. R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 138; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 384; 
U. Berges, Jesaja 49-54, s. 53-54.
237   Jeszcze inaczej R.G.  Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s.  138, który uważa, że babilońscy 
wygnańcy już powrócili i dlatego nie mówi się już o wschodzie (do tego słusznie krytycznie H.-J. 
Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  384) czy U.  Berges, Jesaja 49-54, s.  53, według którego pominięto 
wygnańców w Babilonie („wschód”), bo oni już w 48,20 zostali wezwani do wyjścia.
238   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 45.
239   Wg L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s.  185, za zachodem kryją się wyspy na M. Śródziemnym.
240   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
241   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 385. Na Elefantynę wskazują też C. Westermann, Das 
Buch Jesaja, s. 175; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 185; K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 396-
397; R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 213 przyp. 679; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 53.
242   Jak chcieliby K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 53, ale po usunięciu 
ustanowienia „przymierzem dla ludu” w w.8(ba); podobnie B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 343, uzna-
jąc w.8ba za dodatek, czy G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 125-126: deportowani, też usuwając w.8ba 
jako dodatek; K. Kiesow, Exodustexte im Jesajabuch literarkritische und motivgeschichtliche Analysen, 
s. 184: wygnańcy znajdujący się już w kraju; R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 135-139, 
rozróżniając pomiędzy „ty” babilońskiej gola (babilońskich wygnańców ) (w.8) / powołanymi w kra-
ju (których dotyczy zbawienie z w.12 i 13) a „oni” diaspory (w.9-12); J.  van Oorschot, Von Babel 
zum Zion, s. 238, który nie widzi problemu w tym, by Izrael miał do spełnienia misję wobec Izraela; 
U. Berges, Jesaja 49-54, s. 46: lud Boży chcący wrócić lub ten, który już częściowo powrócił. 
243   Jak chce chyba T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 423.



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

290

konsekwencji. Po prezentacji w 42,1-4 i słowach samego sługi o swoim powołaniu 
obejmującym nie tylko Izraela, ale i narody w 49,1-6 byłaby to ponowna mowa 
Boża o powołaniu sługi, tym razem z misją ograniczoną do Izraela. Dodatkowo 
w.8a zdaje się konkurować z 50,4-9. Perykopa językowo i rzeczowo jest związana 
z 42,5-9, co w szczególności dotyczy powołania i uwalniającego wymiaru misji 
sługi. W takim razie i tutaj sługą jest prawdopodobnie Cyrus lub któryś z kolejnych 
władców perskich (Dariusz)244. Nie zmienia tego fakt, że oba teksty również się 
różnią: sługa ten jest teraz tylko przymierzem dla ludu, następująca Boża obietnica 
dotyczy jedynie wygnańców i diaspory, sługa doświadczył Bożego ratunku i uwal-
nia, wydając polecenie, dekret czy rozkaz wypuszczenia na wolność. Wszystkie 
odmienności dają się jednak bez trudu wyjaśnić. 42,5-9 dołączone do pierwszej 
Pieśni zachowały uniwersalność misji sługi, a 49,9-12 zajmuje się ocaleniem Izraela 
zgodnie z treścią poprzedzającej Pieśni, z której notabene wynika bycie przez sługę 
„światłem dla narodów”. Nie było więc potrzeby, by powtarzać to sformułowanie. 
Uwalnianie słowem pasuje do pozycji sługi jako władcy perskiego. Od takiego wład-
cy oczekiwano także przywrócenia relacji własnościowych w kraju Izraela. Last but 
not least doświadczone przez sługę ocalenie przystaje do trudności, jakie napotkał 
zgodnie z 49,4, a historycznie mogłoby odpowiadać okolicznościom wstąpienia 
na tron Dariusza, który musiał się wpierw zmierzyć z buntami245. Oznaczałoby to, 
że tekst powstał krótko po 522/521 r. p.n.e.246 Czy z tym powiązana mogłaby być 
nadzieja na powrót diaspory izraelskiej rozproszonej po całym świecie w w.12247? 
Datowanie tej nadziei poza prostym stwierdzeniem, że przypada na okres powy-
gnaniowy, jest praktycznie niemożliwe248. Perspektywa kraju/Jerozolimy nie musi 
wprawdzie oznaczać, że redaktor należy do grupy, która już powróciła do kraju, ale 
jest to bardzo prawdopodobne, tym bardziej że oczekuje się przywrócenia władno-
ści powracających wygnańców (w.8b).

Perykopa ma  wyraźnie dwuczęściową, ewentualnie trzyczęściową budowę: 
w.8-9a oraz w.9b-11.12 lub w.9b-10.11-12, ale całość w.9b-12 scala kwestia powro-
tu249. Boża opieka nad powracającymi w drodze (w.9b-10.11) stoi rzeczowo pomię-
dzy dwoma zadaniami sługi uwolnienia i odnowy w kraju. Zadania te pojawiają się 

244   Również wg J.D.W. Watts, Isaiah 34–66, sługą jest Dariusz, choć w rozdz. 42 jest nim Cyrus.
245   Zob. powyższe uwagi do datowania 42,5-9. J.D.W. Watts, Isaiah 34–66, z tymi okolicznościami 
wiąże swoją interpretację nie tylko w.8, ale i w.7, w którym poniżonym sługą również jest Dariusz.
246   Na czasy Dariusza datuje tekst również U. Berges, Jesaja 49-54, s. 50.
247   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  384, który uważa za  możliwe, że część wygnańców 
babilońskich znalazła się już w kraju Izraela, ale diaspora babilońska trwała dalej. Chyba z powo-
du diaspory K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 398-400, chciałby w słudze z 49,7-12 widzieć Nehemiasza 
(na podstawie domniemanych związków z Ne).
248   W każdym razie odbudowa świątyni ani murów miasta nie odgrywają tutaj żadnej roli, co zauwa-
ża też  U. Berges, Jesaja 49-54, s. 48. Zob. powyższe uwagi o datowaniu 54,11-17.
249   W w.12 „obserwuje się” powracających z perspektywy kraju Izraela czy Jerozolimy, ale z nim bez-
pośrednio związane jest przygotowanie przez Boga drogi (w.11; tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, 
s. 327-328), tak że ewentualna granica ww.9b-12 jest niewyraźna.



4.2. Księga Izajasza 49,7.8-12

291

w odwrotnej kolejności, chyba że restytucja mienia dotyczyć ma tych z babilońskiej 
gola (wygnańców), którzy już powrócili, a uwolnienie rozporoszonej po świecie dia-
spory. Tak samo kolejność motywów w w.9b-11 może dziwić, bo o przygotowaniu 
drogi mówi się na końcu (w.11), ale może to wynikać z tego, że „wizja” powracającej 
diaspory została umieszczona na końcu (w w.12). 

Budowę tekstu można przedstawić następująco:

w.8-9a: misja powołanego:
	 w. 8aa: formuła posłańca
	 w.8ab: Boża pomoc doświadczona przez powołanego
	 w. 8ba: powołanie na przymierze dla ludu
	 w.8bb-9a: zadanie: 
		  w.8bb: zbawienna restytucja stosunków własnościowych w kraju
		  w.9a: uwolnienie więźniów (amnestia)
w.9b-11: Boża troska o powracających w drodze (ramowa pozycja „drogi” i środ-
kowe uzasadnienie wskazujące na litościwego Boga)
	 w.9b: pasterska troska Boga – zapewnienie jedzenia i bezpieczeństwa
	 w.10a: jedzenie, picie i cień
	 w.10b: uzasadnienie – prowadzenie i zapewnienie wody
	 w.11: przygotowanie drogi
w.12: przybycie do kraju (Jerozolimy) ze wszystkich stron świata

Jednolitość literacka może budzić wątpliwości. Choć poszczególne motywy są 
powiązane, to treściowo fragment może wydawać się złożony: niezwiązane bez-
pośrednio z powołanym prowadzenie w drodze z w.9b-11 czy jeszcze dalej idące 
oczekiwanie na powrót z w.12250. Całość jest zasadniczo mową Bożą, ale nie tylko 
w w.9b-10.12 brak form w 1. os., a jeszcze odnajdujemy w niej predykat „litujący 
się” (w.10b). „Wy” w w.9a nie musi być nowym adresatem, bo może być „cytatem”, 
ale w kolejnych w.9b-12 posłużono się 3. os. pl. Jeszcze bardziej znaczące są wyraźne 
językowe i rzeczowe nawiązania do innych fragmentów w Dtiz.

Ponieważ 49,8-12 jest często analizowana wraz z 49,7, to poniższa prezentacja poglądów dotyczy 
najczęściej całości 49,7-12. Wg B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 343-344, dodatkami są w.8aa (po-
wtórzona formuła posłańca).8ba (skoro adresatem ma być Izrael) oraz w.12ba (za dużo członów 
paralelizmu), ale sam poemat nie jest pierwotny ani nie ma nic wspólnego z 49,1-6, lecz jest 
kontynuacją 48,12-16.20-21.
K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 51-53, za Deuteroizajaszowe uwa-
ża w.7aa-b, będące wprowadzeniem do pierwotnej wyroczni, na którą składają się w.8*-12, bez 
w.8aa.ba (są to zgodnie z jego koncepcją dodatki Tritoizajaszowe).
Dla G.  Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s.  123-126 i  przyp. 110.111, w.7 jest późniejszą wyrocznią, 
w w.8-12 uzupełnieniami są w.8ba (bazujący na 42,6) i  w.12 (związany z 43,5-6 i 49,22-23).

250   Poszerzenie perspektywy dostrzega również H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 328.



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

292

Wg C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 173, wtórne jest cytowane z 42,6 „zdanie” (sic!) w.8ab-ba, 
przez dodanie których adresat w.7-12 został utożsamiony ze sługą, co spowodowane zostało po-
dobieństwem w.9a do 42,7 oraz czasownika ~wq hi. do 49,6 i bliskością w.7a do 53,3. Poza tym 
w.7b, który pierwotnie miał być zakończeniem wyroczni zbawienia stojącym po w.12. Po tym 
jak znalazł się po w.7a (nie wyjaśniono, jak mogło do takiego przestawienia dojść) dodano jesz-
cze w 8. Ponadto (s. 175) w.12 lepiej pasowałby po w.18a, ale nie wyciągnięto z tego dalszych 
literackokrytycznych konsekwencji. Poza nieuzasadnionym niczym przesunięciem w.7b można 
zgadywać, że w.8ab-ba usuwa z powodu dosłownego przytoczenia 42,6. Za nim podąża A. Scho-
ors, I am God your Saviour, s. 98-99, przestawiając w.7b, skreślając formułę posłańca w w.8 i „eli-
minując” w.8ab-ba.
W  K.  Kiesow, Exodustexte im Jesajabuch literarkritische und motivgeschichtliche Analysen, 
s. 79-84, u podstaw jednostki tekstowej znajdują się w.7aa (z w.7 jedynie formuła posłańca) oraz 
w.8ab-12 (tym razem jedynie bez zbędnej formuły posłańca). Nie jest to pierwotny tekst Deute-
roizajasza (mozaika z aluzji i zapożyczeń – s. 182), ale nowa interpretacja wcześniejszych tradycji 
(s. 91-92). W zasadzie tak samo J. Werlitz, „Vom Knecht der Lieder zum Knecht des Buches”, s. 37 
i przyp. 30, który za wtórny uważa w.7ab-8aa, a sługą jest Izrael/Jakub, przy czym określenia te 
odnoszą się do wygnańców (s. 38-39).
Z kolei C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 190-191, za wtórne rozszerzenie 
drugiej Pieśni uważa jedynie w.7-9a (można się tylko domyślać, że w.9b-12 są dla niego odrębną 
perykopą).
P.R. Merendino, „Jes 49,7-13: Jahwes Bekenntnis zu Israels Land”, Henoch 4 (1983), s. 295-329, 
za dodatki bierze nie tylko w.7b, ale cały w.7 z wyjątkiem formuły posłańca (w.7aa; do czego wy-
starczyła już drobna różnica stylistyczna w w.7ab polegająca na odmiennym niż w Dtiz przypo-
rządkowaniu „Izraela” i suf.), w.8aa.ba.9b-10.12 (bo zbędna stała się formuła posłańca na począt-
ku w.8; w.8ba został zapożyczony z 42,6; w.9b-10 z przyczyn leksykalno-stylistycznych, podobnie 
jak w.12 z powodu 3. os. pl. i domniemanej mowy o JHWH w 3. os.). To, co pozostało ma być 
redakcyjnym uzupełnieniem piątego zbioru Deuteroizajaszowego (45,18-49,13).
J. van Oorschot, Von Babel zum Zion, s. 235-239, postrzega 49,7 i 49,8-12 za dwa dodatki nale-
żące do jednej warstwy (tzw. Naherwartungsschicht, tj. oczekiwania bliskiego zbawienia), choć 
i tak nie są one jednolite literacko (s. 235-236 przyp. 198), a zastrzeżenia dotyczą brakującego 
dopełnienia czasownika ary w w.7ab, sformułowania w 3. os. o Bogu w mowie JHWH w w.7b, 
formuły posłańca bez rozszerzenia i cytatu z 42,6 w w.8.
Wg R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 135-139, w.7-13 są redakcyjną całością, która 
jako taka nie wymaga dalszych wyłączeń literackokrytycznych. Jest ona interpretacją 42,1-4.5-7 
i  49,1-6, tj.  późniejszą niż 42,5-7 (zaliczona została do  tzw. Ebed-Israel-Schicht, warstwy sługi 
Izraela)251.
U. Berges, Jesaja 49-54, s. 30-31, za redakcyjny uważa w.7, a w.8-12 wyróżniają się mozaikowym 
stylem bazującym na pierwszej Pieśni o słudze JHWH i  innych tekstach, przy czym brakujące 
w  niej „przymierze dla ludu” (~['  tyrIB.) z  42,6 miałoby zostać „wraz z  w.8 uzupełnione przez 

251   Zob. powyższe omówienie jego analizy 42,5-9. Nawet P.D. Hanson, Isaiah 40-66, s. 131, przy-
puszcza, że autorem w.7-13 jest uczeń proroka.



4.2. Księga Izajasza 49,7.8-12

293

późniejszą rękę”. Jak można przypuszczać, uważa fragment za rozszerzenie, i to późniejsze niż 
druga Pieśń, którą datuje na czasy Dariusza252.
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  327-328, dostrzega wprawdzie złożona budowę w.8-12, 
w szczególności odrębność formalną w.11-12 (powracająca mowa JHWH w 1. os., powtórzenie 
motywu drogi i wyraźne podjęcie kwestii diaspory), ale nie widzi wystarczającego powodu do in-
terwencji literackokrytycznej, uznając całość za  kompozycje redakcyjną, pochodzącą od  tego 
samego autora co 42,5-9 (s. 339)253 i 49,13 (Deuterojesaja 3, s. 716).

Zarówno treść, jak i związki z innymi fragmentami, a nawet brak kohezji, 
znajdują wyjaśnienie, jeśli przyjmiemy, że perykopa jest redakcyjną kompozy-
cją, spajającą i interpretującą inne fragmenty. Jest reinterpretacją postaci sługi 
z Pieśni (podobnie jak 42,5-9) a  także pomostem pomiędzy pierwszą częścią 
Dtiz (rozdz. 40-48), mówiącą o roli Cyrusa, perskiego władcy, wyjściu wygnań-
ców i drodze powrotnej, a drugą częścią (rozdz. 49-55), która koncentruje się 
na Jerozolimie/Syjonie i zapowiada powrót wygnańców babilońskich i diaspo-
ry. Władca perski nie tylko ma umożliwić powrót, ale i zadbać o restaurację 
właściwych stosunków w kraju. Być może za w.12 kryje się „ogólnoświatowe” 
oddziaływanie perskiego władcy. Pomimo pewnych różnic względem 42,5-9 
nie ma powodu254, by nie miała pochodzić od tego samego autora255. Natomiast 
późniejszy jest prawdopodobnie 49,7256, gdzie obcy władcy zdają się nie mieć 
już do spełnienia żadnej misji wobec poniżonego Izraela/Syjonu (ale por. 49,22-
23), a jedynie oddać mu hołd. Ponadto jednostkowy sługa, który jest adresatem 
w 49,8 (2. os. sg.), a także „pominięcie” zadania bycia światłem dla narodów jest 
najbardziej przekonujące jako bezpośrednie rozszerzenie 49,1-6, analogiczne 
do 42,5-9257.

4.2.3. Podsumowanie: sługa w Iz 49,7.8-12

W tych dwóch perykopach mamy do czynienia z dwoma różnymi interpretacjami 

252   Do krytycznej oceny takiej hipotezy zob. już powyższy komentarz do 49,1-6.
253   Inaczej w podsumowaniu H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 709.721, w którym dla Iz 40,1-45,7 
przejmuje wnioski z K. Elliger, Deuterojesaja 1.
254   Wg R.P. Merendino, „Jes 49,7-13”, s. 325, 49,7-12 mówi więcej niż 42,5-8, bo nie zatrzymuje się 
na uwolnieniu, ale po pierwsze, w.8-9 mówią po prostu o czymś innym, a po drugie, podobnie jak 
inne różnice mogą wynikać z pomostowego charakteru tej kompozycji wprowadzającej do 49,14-
54,17*. Zob. też powyższa analiza.
255   Tak też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 338. Nie ma wątpliwości, że językowo są ściśle ze sobą 
spokrewnione (przynajmniej jeśli ma się na uwadze 42,5-7 i 49,8-9a) i można by też rozważać, czy 
49,8-12 bazuje na 42,5-9, czy na odwrót. Nie ma jednak sposobu, by to rozstrzygnąć, tak że najlepiej 
nie postulować dodatkowego autora.
256   Tak też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 399; U. Berges, Jesaja 49-54, s. 43.
257   Paralelność 42,1-13 i 49,1-(6.8-)13 jest częściej dostrzegana – zob. H.-J. Hermisson, Deuteroje‑
saja 2, s. 399



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

294

postaci sługi z drugiej Pieśni. Chronologicznie prawdopodobnie pierwsza z nich 
(49,8-12) może być łączona z 42,5-9, a sługą jest Cyrus lub kolejny władca perski, 
przypuszczalnie Dariusz. Na niego wskazuje wzorowanie postaci na Cyrusie i za-
pewnienie o Bożej pomocy otrzymanej przez sługę (w.8ab), co pasowałoby do per-
turbacji w początkowych latach panowania Dariusza. Z nim wiązany jest nie bez 
powodu powrót wygnańców na szerzą skalę, a także odbudowa świątyni w Jerozo-
limie, co poza 44,28b, gdzie notabene polecona zostaje przez Cyrusa, nie jest przed-
miotem przesłania w Dtiz258. Tak czy inaczej przejęcie przez Cyrusa Babilonii stało 
się podwaliną dla uwolnienia wygnańców259. Władca perski, który został powołany 
na sługę i „przymierze dla ludu” ma za zadanie uwolnienie wygnańców i diaspory 
izraelskiej oraz przyczynienie się do odnowy życia w kraju poprzez przywrócenie 
wcześniejszych stosunków własnościowych (w.8b-9a). A Bóg sam zadba w cudowny 
sposób o powracających do kraju (w.9b-11), którzy ze wszystkich stron przybędą 
do kraju i Jerozolimy (antycypacja widoku powracających). Będą mogli szczęśliwie, 
chronieni i zaopatrywani przez swego boskiego pasterza, powrócić do kraju. Sługa 
ten ma do wykonania misję na wskroś polityczno-społeczną.

Młodszy 49,7 jest reinterpretacją również czwartej Pieśni o słudze Pana. Wzgar-
dzonym i poniżonym przez władców sługą jest Izrael utożsamiany z Jerozolimą, 
społecznością jerozolimską. Bóg odmieni jednak jego/jej los i sprawi, że władcy 
złożą jemu/jej hołd. A stanie się to ze względu na wierność Boga, który wybrał 
sługę Izraela/Jerozolimę. O ile wymiar uniwersalistyczny nie został uwzględniony 
w 49,8-12260 (ale jeśli łączyć te wiersze z 42,5-9, to jest wręcz wprost obecny), to tutaj 
władcy reprezentujący narody mają oddać hołd Izraelowi i Jerozolimie.  Wzgar-
dzony i odrzucony sługa z czwartej Pieśni, którym jest Izrael/Jerozolima zostanie 
wywyższony przez narody (por. 52,13.15). W tej interpretacji Izrael pozostaje/jest 
„pasywnym” sługą, a działającym jest Bóg261.

4.3. Księga Izajasza 50,10.11

10.	 Kto wśród was boi się Boga,
	 słuchający262 głosu sługi jego,

258   Natomiast w przypadku najstarszej części Triz, tj. Iz 60-62, istnienie świątyni jest już zakłada-
ne (60,7.13; 62,9, choć milczy o niej rozdz. 61) – do tego zob. J. Slawik, „Egzegeza Księgi Izajasza 
61,1-11”, s. 103-104 i przyp. 248 (oraz przywołana tam literatura)
259   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 395. Do wątpliwości dotyczących faktycznej polityki 
Cyrusa zob. R. Albertz, Die Exilszeit, s. 98-99.
260   Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 396, brak tutaj zainteresowania uniwersalizmem.
261   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2, s. 398 oraz powyższą analizę 49,1-6 oraz omówienia tek-
stów, w których sługą jest Izrael.
262   W  TM inf. abs., który znajduje potwierdzenie w  Qa i  V (nie ma  tego fragmentu w  Qb – zob. 
H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  102-103). G zdaje się oddawać iuss. (podobnie S, ale w  pl.), 



4.3. Księga Izajasza 50,10.11

295

	 kto (który)263 chodził w ciemności
	 i nie miał jasności,
	 niech pokłada264 ufność w imieniu JHWH
	 i niech opiera się na Bogu swoim.
11.	 Oto wy wszyscy rozpalający265 ogień, ‘zapalający’266 strzały ogniste

co prowadziłoby do lekcji: „ten niech słucha sługi jego” (apodosis; tak tekst jest korygowany w BHS; 
Gesenius’ Grammmatik, § 137c; B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 353; K. Elliger, Deuterojesaja in seinem 
Verhältnis zu Tritojesaja, s. 29; C.R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, s. 135; L. Sta-
chowiak, Księga Izajasza II – III, s. 197). Jednak lekcja G wcale nie musi wywodzić się z odrębnego 
wariantu w Vorlage, tj. tekście bazowym (do tego zob. H.-J. Hermisson; T. Brzegowy, Księga Izajasza 
rozdziały 40-66, s. 451), tak że lepiej pozostać przy TM (tak też T. Brzegowy; J.L. Koole, Isaiah III. 2, 
s.124; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 84; W.A.M. Beuken, „Jes 50,10-11”, s. 169; nie bez wątpliwości H.-J. 
Hermisson i K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 427; przekład w C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 188). 
263   Najbardziej oczywiste byłoby odniesienie zdania rv<a] do bezpośrednio go poprzedzającego „sługi 
jego” (tak G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 140 czy przekład w K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 427; do rv<a] 
mogącego wprowadzać zdanie okolicznikowe przyzwolenia „chociaż” zob. HAHAT), to jednak raczej 
należy je wiązać z „bojącym się Boga”/podmiotem pytania ymi, za czym zdaje się przemawiać także 
akcent masorecki (atnach; zob. W.A.M. Beuken, „Jes 50,10-11”, s. 170) – tak HAHAT; B. Duhm, Das 
Buch Jesaia, s. 353; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s.124-125; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 132-133 
oraz U. Berges, Jesaja 40-48, s. 84 i T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 451, którzy wierzą, 
że takie odczytanie poświadczają też Qa  (czasownik w pl.), G (ptp. pl.) czy większość starożytnych 
przekładów (wg T. Brzegowy); oraz tłumaczenia w C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 188; L. Sta-
chowiak, Księga Izajasza II – III, s. 197. Jednak Qa (zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 103) 
i Vrs są bardzo niejednoznaczne (do Qa i G zob. szczegółowo J. Goldingay, D. Payne, A Critical and 
Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 217).
264   Ponownie TM może być ujęty na różne sposoby, co komplikują dodatkowo powyżej omówione 
niejednoznaczności: 1) opis postawy sługi (jak w przekładzie w K. Baltzer, Deutero-Jesaja, s. 427), 
co byłoby prawdopodobne, jeśliby zdanie rv<a] też się do niego odnosiło (zob. poprzedni przypis); 2) 
opis postawy bojącego się Boga lub 3) jako iuss. – wezwanie skierowanie do bojącego się Boga (tak 
HAHAT; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s.127; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 98; J. Goldingay, D. Payne, 
A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, s. 217 i przekłady w B. Duhm, Das 
Buch Jesaia, s. 353; C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 188; L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, 
s. 197; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 83; T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 450). W obu 
ostatnich przypadkach możliwe są różne tłumaczenia zdania rv<a].
265   Ptp., gramatycznie rzecz biorąc, mogłyby być orzecznikami, ale ze względu na następujący dalej 
impt. (w.11b) lepiej widzieć w nich apozycje (atrybutywnie) – zob. komentarze, np. B. Duhm, Das 
Buch Jesaia, s. 353; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s.130; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 135.
266   W TM ptp. pi. rza, „opasujący”, który nigdy w Starym Testamencie nie ma intranzytywnego zna-
czenia (zob. HAL; HAHAT; W.A.M. Beuken, „Jes 50,10-11”, s. 175; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, 
s. 103; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 84-85). TM jest więc najprawdopodobniej błędny (zob. J.L. Koole, 
Isaiah III. 2, s. 130; inaczej J.D.W. Watts, Isaiah 34–66). Choć poza G świadectwa poświadczają TM 
(w G czy T przypuszczalnie próby poradzenia sobie z trudnym tekstem – tak K. Elliger, Deuterojesaja 
1, s. 53; H.-J. Hermisson), to S może wskazywać na niewielką korektę na ptp. hi rwa (do znaczenia 
czasownika por. Iz 27,11; Ml 1,10) – tak powszechnie: BHS (prp); HAL; HAHAT; B. Duhm, Das Buch 
Jesaia, s. 353; K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 29 i komentarze, m.in. 
C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 188 przyp. 1; H.-J. Hermisson; U. Berges. Inaczej T. Brzegowy, 
Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 451. Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 139, niewykluczo-
ne jest tłumaczenie TM w sensie „otaczać” w czasie oblężenia, do czego mogłyby pasować ogniste 



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

296

	 idźcie w blask267 ognia waszego
	 i w strzały ogniste, która zapaliliście!
	 Z ręki mojej stało się to wam,
	 na miejsce męki powinniście się położyć!268

Wiersze te powszechnie są uważane za przynależące do trzeciej Pieśni o słudze 
JHWH nie tyle pierwotnie, ile wtórnie269. 51,1-8 nie może być kontynuacją ani w.10, 
gdyż fragment ten nie jest zaadresowany do bogobojnych jednostek, nawet jeśli mo-
głyby one przynależeć do sprawiedliwego ludu (por. 51,1.7), ani tym bardziej w.11, 
będącego groźbą skierowaną do jakichś przeciwników w 2. os. pl.270 Jednocześnie 
te dwa wiersze prawdopodobnie nie są jedną całością271, bo w.11 jest groźbą wobec 
„was wszystkich”, podczas gdy w.10 jest zachętą dla tych spośród „was”, którzy boją 
się Boga. Jeśliby czytać oba wiersze razem, to początkowe pytanie: „Kto?”, musiałoby 
być rozumiane jako retoryczne, a odpowiedź brzmiałaby: „Nikt”272. Wprawdzie 
można też zestawienie tych wierszy pojmować jako zachętę dla bojących się Boga, 
a groźbę dla wszystkich pozostałych273, ale oznaczałoby to niedosłowne rozumienie 

strzały. Jednak takie znaczenie czasownika rza nie jest nigdzie poświadczone (zob. HAHAT).
267   rWa to zasadniczo „ogień” (por. Iz 31,9; 44,16; 47,14; Ez 5,2; zaś w Iz 24,15 „błyszczący obszar”, 
tj.  wschód), ale tutaj może oznaczać „blask” (tak HAHAT), co  czyniłoby korektę zbędną (tak też 
większość nowszych komentarzy, zwł. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  103, który uważa TM 
za  lectio difficilior). Jednak G, S, V odczytały spółgłoski jako rwOa, „światło”, co czasami stawało się 
podstawą korekty wokalizacji (zob. T. Brzegowy, Księga Izajasza rozdziały 40-66, s. 450-451). Naj-
starszym uchwytnym sposobem odczytywania tekstu wydaje się być G, to jednak rzeczowo TM jest 
bez zarzutu (niewykluczone, że mamy do czynienia z dwoma konkurencyjnymi tradycjami odczy-
tywania spółgłosek).
268   Tłumaczę jako iuss. z powodu l (tak też w H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 98), ale równie 
dobrze można użyć ind. (por. Lm 2,21; Hi 7,21) – tak najczęściej, np. L. Stachowiak, Księga Izajasza 
II – III, s. 198; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 128.
269   Do  odgraniczenia względem 50,4-9 zob. powyższe omówienie trzeciej Pieśni i  przywołaną 
tam literaturę, a ponadto H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 105-107. Jasne jest też odgraniczenie 
od 50,1-3 (inaczej np. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 123). Nie ma tutaj miejsca na analizę 50,1-3 i jego 
pochodzenia (jego związków redakcyjnych z 50,4-9), ale dysputacja ze skargą dzieci Syjonu na po-
rzucenie przez Boga (por. też 49,14) nie jest ani formalnie, ani treściowo powiązana z w.10 czy w.11. 
270   Tak też większość komentatorów – zob. np.  H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  156, według 
którego granica pomiędzy rozdz. 50 i 51 nie budzi żadnych wątpliwości.
271   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 105-107.132-133. Do takiego samego wniosku już tylko 
na podstawie analizy słownictwa dochodzi K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritoje‑
saja, s. 33 (dalsze argumenty s. 36).
272   Zob. W.A.M. Beuken, „Jes 50,10-11”, s. 178. Wtedy długie impf. w w.10bb byłoby lepiej zwokalizo-
wać jako impf. cons. i odnieść do sługi. Jednak rozbudowany pozytywny obraz sługi w w.10 służyłby 
jedynie wykazaniu winy odbiorców (Scheltrede), polegającej na braku bojaźni Bożej i niesłuchaniu 
sługi. 
273   Wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. s. 125, za pytaniem: „Kto z was?”, ma kryć się niewielka mniej-
szość w przeciwieństwie do większości „wy wszyscy”; tak samo J. Werlitz, „Vom Knecht der Lieder 
zum Knecht des Buches”, s. 40-41, broniący ich jedności. Interpretację taką postulował już wcze-
śniej W.A.M. Beuken, „Jes 50,10-11”, s. 178-180, który powołuje się na parenetyczne napomnienia 



4.3. Księga Izajasza 50,10.11

297

~k,L.Ku. Dodatkowo w.10 jest napomnieniem proroka mówiącego o Bogu w 3. os., 
a w.11 mową JHWH w 1. os. (por. „ręka moja”)274. 

Morfokrytycznie w.10 przypomina napomnienie275, które zachęca bojących się 
Boga, by nadal pokładali ufność w Bogu, ale rozpoczynające się od pytania ymi. 
W.11 próbowano natomiast zakwalifikować jako groźbę, ale zdanie o Bożej karze 
sformułowano w pf. (w.11bb), które inaczej niż w przypadku pf. propheticum zdaje 
się być czymś dokonanym. Ponadto adresaci mają przyjąć los, który sobie sami 
zgotowali (impt. i iuss.), a który został przedstawiony za pomocą obrazów z ogniem.

W.10 zaczyna się od pytania skierowanego do grupy, do adresatów, a ściślej 
do każdego z nich z osobna276. W Dtiz identyczne pytanie zostało postawione 
w 42,23277. Nic nie wskazuje na to, by o bojaźń Bożą miałyby być pytane narody. 
Wręcz przeciwnie, na końcu stoi wezwanie do zaufania „swojemu Bogu” (paralelnie 
do JHWH). Musi być więc zaadresowanie do Izraela278. Bojaźń Boża, o której nigdy 
więcej nie czytamy w Dtiz279, jest określeniem właściwej postawy wobec Boga, peł-
nej czci i zaufania, powiązanej z posłuszeństwem przykazaniom, a także prawdziwej 
pobożności280. Wyrażenie „bojący się Boga” poza kilkoma wyjątkami odnajdujemy 
jedynie w Psałterzu281. Bojaźń Boża zbiega się tutaj ze słuchaniem i przyjmowaniem 

dołączone do psalmów zaufania (por. gatunek 50,4-9), np. Ps 31,24-25; 32,10 czy 5,11-12; 37,39-40; 
64,11. Jednak w żadnym z nich opozycja taka nie została wyrażona zwykłym, niedoprecyzowanym 
„wszyscy”.
274   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 122, który łączy oba wiersze w jedną całość, a  jedyny problem 
dostrzega w tym, że w.10 mówi o Bogu w 3. os., co ma być nierzadkie w mowach JHWH. W.A.M. Be-
uken, „Jes 50,10-11”, s. 180, sądzi, że mową Bożą jest jedynie w.11bb (klimaks).
275   Tak K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 35; O. Kaiser, Der königliche 
Knecht, s. 68.
276   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 132.
277   Zob. J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 215. Podobne jest również pytanie: „Kto wśród nich?”, w 43,9; 48,14 – zob. J.L. Koole, Isaiah III. 
2, s. 125.
278   Tak J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 125; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 132; a także L. Stachowiak, 
Księga Izajasza II – III, s. 197 czy U. Berges, Jesaja 40-48, s. 110, który biorąc pod uwagę szerszy 
kontekst, utożsamia ich z dziećmi Syjonu. Wg K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tri‑
tojesaja, s.  36, adresatem jest społeczność bojących się Boga; w  O.  Kaiser, Der königliche Knecht, 
s. 78: społeczność proroka; podobnie J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary 
on Isaiah 40-55 Volume II, s. 215-216, gdzie jednocześnie krytycznie ocenia się koncepcje, jakoby 
pytanie nie było skierowane do całej społeczności izraelskiej. Zaś C. Westermann, Das Buch Jesaja, 
s. 189, widzi w nich prozelitów (ale zupełnie inaczej organizuje tekst – zob. poniżej).
279   Występuje jedynie czasownik ary, poza 41,5; 51,12 tylko w formule „nie bój się” (np. 41,10.13; 
44,2).
280   U jej podstaw ma leżeć pełny respektu czy obaw stosunek do bóstwa – zob. H.-P. Stähli, „ary”, 
THAT I, kol. 765-778, zwł. kol. 774-778 i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 132.
281   Ps 25,12; 128,1.4, częściej w pl. w Ps 15,4; 22,24; 115,11.13; 118,4; 135,20, a poza tym Ml 3,16; Prz 
14,2 i fem. w Prz 31,30. Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 110, który z tego wyciąga wniosek, że autor/
redaktor był bliski psalmistom.



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

298

(b [mv)282 głosu (lwOq; por. 42,2) sługi. Ponieważ pytanie to znajduje się bezpośrednio 
po trzeciej Pieśni, to głosem sługi jest w pierwszej kolejności to, co zawarto w 50,4-9, 
tj. słowo o niezachwianym przeświadczeniu sługi, że we wszystkich przeciwnościach 
i prześladowaniach Bóg się za nim ujmie283. Stan ten opisany został jako chodzenie 
w ciemności (bez względu na to, czy mowa jest o słudze czy bojącym się Boga). 
hk'vex] to rzadka forma poboczna %v,xo (por. 45,7)284, która została użyta w sensie 
metaforycznym dla różnego rodzaju nieszczęść (por. Iz 8,22), i to w ekstensywnym 
pl.285 Chodzenie w ciemności oznacza w Biblii Hebrajskiej najczęściej doświadcza-
nie ucisku, nieszczęścia, przeważnie przez jednostkę286. Wprawdzie w Ps 82,5 jest 
metaforą braku zrozumienia i rozeznania287, ale tutaj nic nie sugeruje analogicznego 
znaczenia288. Paralelny brak blasku, jasności wyraża to samo (Hg:no nie pojawia się 
więcej w Dtiz, a nieraz stoi paralelnie do rwOa i w opozycji do ciemności oznaczającej 
nieszczęście; por. Am 5,20)289. Gramatycznie nie jest jasne o czyim nieszczęściu 
jest tutaj mowa: sługi czy adresata, tj. Izraela290. O odrzuceniu i prześladowaniu 
sługa mówił w poprzedzającej Pieśni. Jeśli kolejne zdania są zachętą do pokładania 
ufności w Bogu, to bardziej przekonujące wydaje się jednak, że dotyczą one nie-
szczęsnego położenia Izraelitów. Nawet jeśli impf. nie odczytywać modalnie jako 
zachęty, lecz jako opis postawy sługi, to i tak losy sługi i bojących się Boga łączyłyby 
się ze sobą. Bojący się Boga w swym nieszczęściu czy prześladowaniach powinni 
czerpać z przykładu sługi291. Nie tylko niedola prześladowanego sługi i pogrążonego 
w ciemności Izraela się ze sobą pokrywają, ale powinno ich też łączyć zaufanie 
Bogu292. Nie wiadomo, czy taka gramatyczna dwuznaczność była zamierzona, jed-

282   Zob. H. Schult, „[mv”, THAT II, kol. 974-982, zwł. kol. 976.980; J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 126.
283   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 131. Natomiast J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 126, wiąże 
je przede wszystkim ze słowem zwiastowanym przez sługę „zmęczonemu” (50,4), co jednak nie bie-
rze pod uwagę chodzenia w ciemności. 
284   Zob. powyższy komentarz do 45,7.
285   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 133-134. Wg L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, 
s. 198, to opis niewoli (babilońskiej), a wg J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 127, ciemność wynikać ma z Bo-
żego gniewu. Jednak ciemność łączy tutaj los Izraela z losem sługi z 50,4-9, którego niedola w żaden 
sposób nie jest skutkiem Bożego karania.
286   To bardzo rzadkie wyrażenie (zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 111), nawet z %vexo (Lm 3,2; Hi 29,3, 
a z przyimkami zamiast acc. jeszcze w  Iz 9,1; Koh 2,14 i 6,4, przy czym w tym ostatnim wierszu od-
nosi się do poronienia – zob. T. Krüger, Kohelet, s. 237). Mało prawdopodobna jest zatem interpreta-
cja, że chodzenie w ciemności to śmierć – jak chciałby G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 140 (i to śmierć 
sługi zgodnie z czwartą Pieśnią).
287   Występuje jeszcze tylko w Rdz 15,12; Ps 18,12 i 139,12.
288   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 126. Wg C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 190, jest metaforą dla 
niepoznania światła zbawienia, a wg R.P. Merendino, „Allein und einzig Gottes prophetisches Wort”, 
s. 360, postępowaniem nieodpowiadającym przymierzu z Bogiem. 
289   Zob. H. Eising, „Hg:n"e"”, TWAT V, 201-202.
290   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia.
291   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 125: zachęta czerpana z losu i niezłomności sługi.
292   Zob. powyższą uwagę do tłumaczenia w.10bb.



4.3. Księga Izajasza 50,10.11

299

nak różne ujęcia zbiegają się właściwie w jedno293. Co więcej, Izraelici mają czerpać 
zachętę do tego, by w swej niedoli opierać się na Bogu tak ze słów (por. „głos słu-
gi”), jak i przykładu sługi (chodzenie w ciemności). Obie linie ostatniego w tym 
wierszu paralelizmu zawierają niespotykane więcej w Dtiz wyrażenia. xjb odnosi 
się do stanu czy poczucia bezpieczeństwa i aktu zaufania. W Starym Testamencie 
dominuje przekonanie, że w pełni zasadne jest tylko zaufanie pokładane w Bogu, 
które zawiera w sobie nadzieję na ocalenie (Hi 11,18) i wiarę w Boga (Ps 22,5-6)294. 
Ufność w Bożym imieniu pokłada także psalmista w Ps 33,21. ![v w ni. używany 
jest w sensie przenośnym paralelnie do xjb (Iz 30,12)295. 

W.11 jest trudny. Nie jest jasne, kto może być jego adresatem, bo z całą pewno-
ścią nie ci, do których zwracano się w w.10. Kim są rozpalający ogień i zapalający 
strzały? Większość komentatorów widzi w nich Izraelitów, niewłaściwie postępującą 
większość w kontraście do mniejszości z w.10296. Taka interpretacja nie wynika 
z samego w.11, a jedynie z kontekstu, w którym się znalazł, przy czym obojętne 
jest, czy dodany został redakcyjnie, czy też nie. Jak rozumieć obrazowe sformuło-
wania? xdq występuje jeszcze tylko w Iz 64,1 oraz Pwt 32,22; Jr 15,14, które zdają 
się być od siebie zależne (czasownik użyto tam intranzytywnie), co chyba dotyczy 
też Jr 17,4297. Poza Iz odnosi się do Bożego gniewu. Ogień (vae), który jest oczy-
wistym elementem ludzkiej kultury, odgrywał także niemałą rolę w ofiarnictwie. 
Metaforycznie używany jest dla niszczących namiętności: gniewu, bólu, miłości 
(por. Pnp 8,6), cudzołóstwa, kłótliwości, bezprawia i grzechu w ogóle, a bardzo 
rzadko pozytywnie dla czegoś błyszczącego, świetlistego (Na 2,4). Ogień towarzyszy 
teofanii (Wj 19,18), może być ogniem Bożego gniewu i zapalczywości (Ps 79,5) oraz 
Bożego działania przeciwko wrogom (Ps 46,10, ale do wrogów mógł być zaliczony 
też Izrael jak w Am 1-2) i Bożego apokaliptycznego sądu (Iz 66,15-16.24)298. Choć 
Boży ogień trawiący nieprzyjaciół może nieść ze sobą ocalenie Izraela (Ps 46,10) czy 
pobożnych (Ps 68,3), to jednak w przenośnym znaczeniu jest zasadniczo groźnym 
fenomenem. W Dtiz poza ogniem służącym rzemieślnikom, tj. w sensie dosłownym 
(44,16.19; 54,16), w sensie przenośnym określa niebezpieczeństwo (dla powraca-
jącego Izraela w 43,2) lub dla zagłady Babilonu (47,4)299. Paralelne tAqyzI pojawią 

293   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 132.
294   Jeśli zaufanie bazuje na czymś innym, jest zawodne – zob. E. Gerstenberger, „xjb”, THAT I, kol. 
300-305; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 134.
295   Do szczegółów zob. U. Dahmen, „![v”, TWAT VIII, kol. 351-356.
296   I to bez względu na to, czy w.10 i 11 postrzegane są jako jedna całość, czy nie – zob. J.L. Koole, 
Isaiah III. 2, s.128; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 134.139-140. Natomiast C. Westermann, Das 
Buch Jesaja, s. 190 i G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 140: niegodziwcy występujący przeciwko poboż-
nym (Ps 57,5); O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 8-82: obce narody, w tym wrogowie sługi Izraela 
i proroka; J. Goldingay, D. Payne, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 40-55 Volume II, 
s. 218: adresatem explicite są Babilończycy, a realnym Judejczycy.
297   Zob. HAHAT.
298   Zob. F. Stolz, „vae”, THAT I, kol. 242-246.
299   W  Triz jest zawsze wyrazem gniewu Bożego i  sądu (64,10; 65,5; 66,15-16.24), co  dotyczy też 



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

300

się jeszcze tylko w Syr 43,13, w którym są błyskawicami Bożego sądu300. Formę 
masc. ~yQizI spotykamy jeszcze w Prz 26,18, gdzie oszukujący bliźniego dla zabawy 
przyrównany został do szaleńca, strzelającego ~yQizI oraz strzałami (~yCixi) i śmiercią301. 
Czasownik rwa hi. (korekta) w znaczeniu „zapalać” pojawia się jeszcze w Iz 27,11 
i Ml 1,10302, w obu w sensie dosłownym. Reasumując, użycie tych słów i wyobrażeń 
tak w Starym Testamencie, jak i w Dtiz sugeruje ich negatywne znaczenie. Wpraw-
dzie jasność z w.10 mogłaby kontrastować z ciemnością niedoli303, ale metaforyka 
ognia i strzał wskazuje na coś niszczącego, groźnego. Można jedynie próbować 
odgadywać, czy i jakie działania ukrywają się za tymi obrazami. Po i w kontekście 
trzeciej Pieśni o słudze JHWH oskarżenie to mogłoby być skierowane przeciwko 
tym, którzy atakują sługę304. Na taką interpretację wskazuje przede 50,9b, gdzie 
~L'Ku (!he), „wszyscy oni” to wrogowie sługi305. To samo sugeruje niestety niepewny 
znaczeniowo tAqyzI306. 

Wezwanie (impt.) do udania się w blask czy płomień ognia i w ogniste strzały 
zdaje się oznaczać, że zło ma powrócić do tych, którzy je szykowali. Wydaje się ono 
być w pewien sposób ironiczne307. Posłużono się jeszcze jednym czasownikiem 
dla rozpalania ognia (r[b1)308. Czasownik $lh, który użyty został już w wyrażeniu 

prawdopodobnie obrazowego opisu w 64,1 (skierowany przeciwko narodom – do tego wiersza zob. 
J.L. Koole, Isaiah III. 3, s.386-387).
300   Zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 112. Przy czym w Syr 43 mowa jest o wspaniałości Bożego stwo-
rzenia i potędze stwórcy (zob. G. Sauer, Jesus Sirach, s. 294-300), tak że sąd nie jest tam powiązany 
z Bożym karaniem. Tekst hebrajski (SyrBM): „i rozświetla strzały [sądu]” (ostatnie słowo tylko w SyrM; 
zob. P.C. Beentjes, The Book of Ben Sira in Hebrew, s. 172). Na marginesie SyrB umieszczona została 
również forma masc. ~yqyz (zob. P.C. Beentjes, The Book of Ben Sira in Hebrew, s. 74 i HAHAT).
301   Zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s.129, który jednak znaczenie tAqyzI wyprowadza z akadyjskiego zīqtu/
zīqu II w znaczeniu „pochodnia”; do Prz 26,18 zob. O. Plöger, Sprüche Salomos, s. 307; M. Sæbø, 
Sprüche, s. 327.
302   Zob. HAHAT.
303   J.L. Koole, Isaiah III. 2, s.129, w wyobrażeniach z w.11 odnajduje dążenie do ochronienia siebie 
w obliczu ciemności, co jednak okazywałoby się nieskuteczne (w.11ba).
304   Tak H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 139-140; U. Berges, Jesaja 40-48, s. 112; a już wcześniej 
K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 335 (żydowscy przeciwnicy sługi); G. Fohrer, Das Buch Jesaja 3, s. 141, 
według którego nie jest pewne, czy wśród wygnańców, czy też Babilończyków; J. Scharbert, Deute‑
rojesaja – der ‘Knecht Jahwes’?, s. 53, który rozumie ten wiersz jako groźbę pod adresem tych, którzy 
przyczynili się do śmierci sługi; zaś wg W.A.M. Beuken, „Jes 50,10-11”, s. 181, groźba skierowana jest 
do przeciwników sprawiedliwych: sługi, a ściślej jego nauki, oraz jego zwolenników.
305   Zob. powyższy komentarz do 50,9.
306   H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  139-140, rozważa jeszcze pojmowanie w  tym sensie cza-
sownika rza hi. w TM (zob. do tego również powyższą uwagę do tekstu). O. Kaiser, Der königliche 
Knecht, s. 81, tłumacząc ten czasownik intranzytywnie, interpretuje wyobrażenie dosłownie, że ten, 
kto opasuje się płonącą strzałą, sam ściąga na siebie niebezpieczeństwo.
307   Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s.  137, jest stylistycznie niedokończone i  wymaga 
kontynuacji.
308   Ponownie w sensie przenośnym ma zasadniczo negatywne znaczenie, używany jest bowiem dla 
Bożego gniewu i karania (Iz 42,25), a także ludzkich trosk czy męczarni (Ps 39,4). Poza tym płonący 



4.3. Księga Izajasza 50,10.11

301

„chodził w ciemności” z w.10, nie pozwala jeszcze na to, by postulować ścisły zwią-
zek ze sobą obu wypowiedzi309. Ostatnia część wiersza nie pozostawia wątpliwości 
co do tego, że chodzi o Bożą odpłatę, dosłownie: z Bożej ręki (ydIY"mi; por. Iz 43,13)310. 
Ponieważ poprzedzające słowa mówią o „waszym” działaniu (w 2. os. pl.), a nie 
Boga, to tazO musi mieć sens kataforyczny i wskazywać na „miejsce męki”311. hb'ce[]m; 
to hapaxlegomenon, którego znaczenie wyprowadzane jest od bc[2 (por. Iz 54,6)312 
z m dla oznaczenia miejsca313. Choć gramatycznie możliwe jest jego ujęcie jako ptp. 
act.314, to jednak rzeczowo byłoby to dziwaczne. Dla l bkv najbliższymi paralelami 
są Lm 2,21 (#r<a"l' bkv) i Hi 7,21 (bkv rp'['l,), w których wyrażenie to służy do opisania 
śmierci. Takie samo znaczenie ma z pewnością i tutaj (por. też Iz 43,7)315. Adresaci 
zmierzają zatem ku śmierci, która opisana została jako miejsce męczarni316. Końco-
we impf./iuss. zdaje się nawiązywać do impt. Wkl. i pokazywać, że los taki jest nieunik-
niony, jest karą z Bożej ręki. Co więcej, nasuwa się przypuszczenie, że miejsce męki 
trzeba kojarzyć z ogniem (jak w Iz 66,24; zob. też Pwt 32,22; Jr 17,4, gdzie ogień 
Bożego gniewu nie zatrzymuje się na granicy życia i śmierci)317. Przed zbytnim 
konkretyzowaniem tego wyobrażenia przestrzega jednak, po pierwsze, znaczenie 
czasownika odnoszące się do psychicznego bólu318, a po drugie, przenośne zna-

ogień towarzyszy teofanii – do tego czasownika zob. H. Ringgren, „r[b”, TWAT I, kol. 727-731, zwł. 
kol. 727-729.
309   Wejście w  ogień jako wyjście z  nieszczęścia ciemności? Tak chciałby J.L.  Koole, Isaiah III. 2, 
s.130-131, zdaniem którego ma być to wezwanie skierowane do tych, którzy na własną rękę chcieli 
znaleźć wyjście z ciemności (wczytanie ewangelickiej koncepcji teologicznej w ten trudny tekst?). 
$lh ma szerokie zastosowanie, tak że tylko to jedno słowo nie może jeszcze usprawiedliwić takiej 
interpretacji. Krytycznie do niej zob. też H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 139.
310   Wyrażenie to więcej nie pojawia się w Dtiz i nie pozostawia również wątpliwości co do tego, że 
jest to mowa Boża. Nie może chodzić o rękę proroka, gdyż wtedy musiałby być użyty przyimek b. 
Do tego zob. J.L. Koole, Isaiah III. 2, s.131; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 135.
311   Tak też J.L. Koole, Isaiah III. 2, s.131.
312   Odnosi się do psychicznego i emocjonalnego nieszczęścia, np. do gniewu w Rdz 34,7; 45,5, żało-
by w 2Sm 19,3, żalu i troski w Rdz 6,6. Zawsze jest związany z poczuciem bezsilności, niepowodze-
nia, a jedynym wyjątkiem jest Koh 10,9, gdzie oznacza fizyczne zranienie – zob. C. Meyers, „bc;['” , 
TWAT VI, kol. 298-301.
313   Zob. HAHAT; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 136.
314   Co wybiera J.L. Koole, Isaiah III. 2, s.131: raniący sam siebie.
315   Zob. W.A.M. Beuken, „bk;v'”, TWAT VII, kol. 1306-1318, tu kol. 1311-1314, który zwraca uwagę 
na to, że sam czasownik najczęściej również oznacza śmierć (64 razy); J.L. Koole, Isaiah III. 2, s. 131 
i H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 136-137, którzy zasadnie zaprzeczają, że wzorem dla tej kon-
strukcji miałby być Hi 11,18 czy Oz 2,20.
316   H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 136, słusznie zaznacza, że nie chodzi o samo umieranie, ale 
stan po śmierci.
317   Zob. H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 136.138, według którego horyzontem tej wypowiedzi 
jest właśnie Iz 66,24 (por. „ogień ich, który nie zgaśnie” w 66,24b), z kolei w Pwt 32,22; Jr 17,4 prze-
dłuża się Boże karanie aż do świata podziemnego.
318   Inaczej L. Stachowiak, Księga Izajasza II – III, s. 198, według którego mowa jest o fizycznych 
cierpieniach nieprawych.



4. Rozszerzenia Pieśni o słudze JHWH

302

czenie ognia w w.10a-ba. Pałający wrogością Izraelici, przypuszczalnie skierowaną 
przeciwko słudze, zostaną ukarani śmiercią, która będzie odzwierciedlać ich zło, 
bo doświadczą w krainie śmierci cierpienia, które sami zadawali. 

Pozostaje jeszcze pytanie o literackie pochodzenie w.10 i 11 oraz czas ich powsta-
nia. W.10 jest paranetyczną zachętą do wzorowania się na słudze319, by w nieszczę-
ściach pokładać ufność w Bogu. Bojaźń Boża wiąże się ze słuchaniem sługi, który 
przynajmniej przez większość odbiorców jest odrzucany (50,4-9). W żaden sposób 
nie sprecyzowano, jaką niedolę autor miał na myśli. Czy podobną do prześladowań, 
jakich doświadczył sługa według poprzedzającej trzeciej Pieśni? W Pieśni tej jednak 
powodem cierpień znoszonych przez sługę-proroka jest jego misja i odrzucenie jego 
przesłania, co mogłoby oznaczać, że bojącymi Boga i słuchającymi sługi był jakiś 
krąg jego zwolenników czy uczniów320. Ale równie dobrze pouczenie to może mieć 
ogólniejszy wymiar. Podobnie, można by się zastanawiać, czy dołączenie do trze-
ciej Pieśni oraz fakt, że postawa sługi jest przykładem wierności, nie pokazuje, iż 
wiersz ten poprzedza śmierć sługi i czwartą Pieśń (52,13-53,12). Z drugiej jednak 
strony cała droga sługi może być wzorem, co włączałoby wszystkie konsekwencje 
aż po śmierć, zwłaszcza że czwarta Pieśń zakłada ostateczną nagrodę sługi. W tym 
drugim przypadku mielibyśmy wręcz wezwanie do gotowości męczeństwa. 

Datowanie i ramy redakcyjne w.11 są równie problematyczne. Jeśli groźba doty-
czyła tych, którzy atakują/atakowali sługę, to mogłaby być rezultatem śmierci (choć 
i ją poprzedzać)  sługi (o udziale w niej wygnańców można jedynie spekulować)321. 
Jeśli jest reakcją na jego śmierć, to jednocześnie mocno odbiegałaby od przesłania 
czwartej Pieśni, w której „my”, którzy uwierzyli słudze i przyjęli jego przesłanie, są 
forpocztą całego Izraela. Wtedy w.11 mógłby być reakcją na to, że nadzieję „my” 
z czwartej Pieśni nie ziściły się. Jak w przypadku w.10 są to jedynie przypuszczenia.

Ani dla w.10, ani dla w.11 nie da się również znaleźć szerszych ram redakcyjnych 
w obrębie Dtiz. Nie tylko słownictwo (w większości), ale przede wszystkim idee 
w nich zawarte zdają się nie mieć paraleli w obrębie rozdz. 40-55322. 

K. Elliger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 31-38, głównie w oparciu o słow-
nictwo uważa w.10 za Tritoizajaszowy, co więcej, bojaźń Boża miała być typowo Tritoizajaszową 
formą pobożności. Natomiast w.11 nie jest Deutero- ani Tritoizajaszowy, stąd musi być później-
szym uzupełnieniem (do Dtiz i Triz), pasującym idealnie do dodatku 66,23-24.
C. Westermann, Das Buch Jesaja, s. 189, rekonstruuje domniemane rozszerzenie trzeciej Pieśni 

319   Zob. W.A.M. Beuken, „Jes 50,10-11”, s. 180; H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 113. Wg K. El-
liger, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja, s. 37, jest świadectwem, jak przez redaktora 
wysoko był ceniony sługa.
320   J. Scharbert, Deuterojesaja – der ‘Knecht Jahwes’?, s. 43.61, sądzi, że autorem jest uczeń proroka 
zaraz po śmierci sługi, o której mowa w rozdz. 53.
321   Zob. powyższą analizę 53,13-53,12.
322   Tak już B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 353. Inaczej O. Kaiser, Der königliche Knecht, s. 77-82, łącząc 
je integralnie z 50,4-9, broni ich Deuteroizajaszowego autorstwa, czy R.F. Melugin, The formation of 
Isaiah 40 -55, s. 72-73, choć uważa to tylko za jedną z możliwych opcji.



4.3. Księga Izajasza 50,10.11

303

o słudze Pana, które w swej strukturze miałoby przypominać rozszerzenia stojące po pierwszej 
(49,5-9.10-13) i drugiej Pieśni (49,7-12.13), dokonując daleko idących przestawień. W ogóle nie 
próbuje uzasadnić, jak do nich mogło dojść. Rozszerzenie to miałoby następującą postać (i kolej-
ność): 51,1a + 50,10-11 + 51,4-7a + 51,1b-2 + 51,7b-8, zaś z hymnu pozostała tylko druga część, 
tj. uzasadnienie w pf. z 51,3 (który ustawia na końcu tego rozszerzenia; s. 192). W każdym razie 
idea stojąca za w.11 ma być późna, a całość jest powygnaniowa (s. 190).
Do hipotezy R.P. Merendino, „Allein und einzig Gottes prophetisches Wort”, s. 348-360, tutaj zwł. 
s. 349 i 359-361, zob. powyższe omówienie krytyki literackiej 50,4-9. W.9b wraz z w.11 byłyby 
jako mowy JHWH późnymi rozszerzeniami, zaś w.10* pierwotnie odrębną jednostką, być może 
przynależącą do 51,6-8. Ponadto w w.10 dodatkiem miałyby być w.10a bez ~k,b' ymi i zbędny wtedy 
rv<a], jako że formuła hwhy ary nie pojawia się nigdzie w Dtiz, a wyrażenie b [mv tylko we wtórnym 
42,24b. Co ciekawe, wyjątkowość innych konstrukcji w tym wierszu nie prowadzi R.P. Merendi-
no do ich usuwania jako rozszerzeń.
Wg H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 3, s. 105-107.113, mamy do czynienia z dwoma redakcyjnymi 
dodatkami. W pierwszej kolejności dodano w.10, który mógł być dołączonym do zbiorów Pieśni 
o słudze Pana wraz z ich włączeniem do zbioru słów Deuteroizajasza323. Zaś w.11 dopisany został 
znacznie później, a czasowo mógłby być łączony z Iz 66,24. Podobnie U. Berges, Jesaja 40-48, 
s. 87, uważa 50,1-3.10 za pierwsze rozszerzenie trzeciej Pieśni, a w.11 za kolejne, przynależące 
do późnego stadium kształtowania Iz (por. 66,24). Pomostem pomiędzy w.10 i 11 jest stosunek 
do sługi: pozytywny w w.10 i negatywny w w.11 (s. 109.112)324. 
Taki krótki przegląd pozycji badaczy (zob. też powyższe przypisy) pokazuje, ile niepewno-
ści skrywają te dwa wiersze. W  każdym razie trzeba wykluczyć ich pierwotną przynależność 
do 50,4-9 i uznać je za późniejsze rozszerzenia.

Podsumowanie. W w.10 sługa, o którego „głosie” jest mowa, to najprawdopo-
dobniej sługa-prorok z poprzedzającej Pieśni 50,4-9. Jego słowa i on sam ma być 
przykładem, z którego trzeba czerpać zachętę do wierności i ufności Bogu w czasie 
nieszczęścia i niedoli. Kwestią otwartą pozostaje, czy apel skierowany jest do jego 
uczniów czy zwolenników. Z kolei w.11 jedynie pośrednio odnosi się do sługi. Nie 
wzmiankuje się w nim sługi, a wiąże go ze sługą tylko usytuowanie w kontekście, 
co może sugerować, że tłem groźby znalezienia się po śmierci w miejscu ognistej 
męki (metafora) jest wrogość wobec sługi czy jego przesłania i ewentualnie jego 
uczniów. W każdym razie żaden z tych wierszy nie zakłada nowej interpretacji 
postaci sług. 

323   Tak już B. Duhm, Das Buch Jesaia, s. 353, ale dla obu w.10 i 11, pochodzących być może od re-
daktorów rozdz. 40-66, choć datuje je dopiero na II w. p.n.e. (z powodu wyrażenia „bojący się Boga” 
i ufności pokładanej „w imieniu” Bożym, wyobrażenia gehenny, podziału ludu Bożego na pobożnych 
i niegodziwych).
324   Także R.G. Kratz, Kyros im Deuterojesaja-Buch, s. 217, bez analizy tych wierszy kwalifikuje je jako 
późne, drobne dodatki; J. Werlitz, „Vom Knecht der Lieder zum Knecht des Buches”, s. 40-41. Wier-
sze te za wtórne były już uważane w K. Marti, Das Buch Jesaja, s. 335.



304



305

5. Zakończenie: sługa JHWH w Iz 40-55

W niniejszym studium zbadane zostały wszystkie perykopy w Dtiz mówiące 
o słudze, by przekonać się, jak i w jakich kontekstach pojawia się ten tytuł, a tak-
że kim jest sługa czy są słudzy Boży w przekazach wywodzących się od proroka 
Deuteroizajasza. 

Tytuł „sługa JHWH” jest w większości tekstów w Iz 40-55 zaszczytnym określe-
niem Izraela, a w szczególności wygnańców (41,8.9b; 44,1-2.21; 45,4; 48,20). Wska-
zuje nie tylko na godność Izraela i jego związek z jedynym prawdziwym Bogiem 
JHWH, ale i na rolę, jaką ma do spełniania. Sługa Izrael ma być świadkiem Bożego 
działania w historii, świadkiem Bożej wyłączności. Wprawdzie jego rola jest w du-
żej mierze pasywna1, jest obiektem Bożego zbawczego działania, ale bynajmniej 
w tym się ona nie wyczerpuje. Sługa-Izrael ma bowiem złożyć świadectwo o swoim 
Zbawicielu (43,10-12; 49,3), nawet jeśli na razie musi go w tym z powodu niewiary 
zastąpić sługa-prorok. Deuteroizajasz zapowiada upadek Babilonu (45,1-3a; 47), 
co nie zmienia faktu, że Cyrus i świat narodów, więcej, cały kosmos ma rozpoznać 
działanie jedynego prawdziwego Boga (45,3b.6-7; 43,11-12 i hymniczne fragmenty 
42,10-13; 44,23; 49,13). Obok sługi Izraela teksty Dtiz znają jeszcze innego słu-
gę – proroka (43,10; 44,26a). Prorokiem tym jest najpewniej sam Deuterozajasz, 
czyli anonimowy prorok, stojący się pierwotnymi tekstami w Iz 40-55. Co więcej, 
taka autobiograficzna interpretacja dosłownie i poważnie traktuje prorockiej „ja” 
w 49,1-6; 50,4-9.

Pieśni o słudze JHWH, czyli 42,1-4; 49,1-6; 50,4-9; 52,13-53,12, tworzą odrębny 
korpus tekstów. Przynajmniej ostatnia z nich nie może pochodzić od autora trzech 
pierwszych. Co do tego istnieje w zasadzie daleko idący konsens wśród badaczy. Nie 
ma poważnych argumentów, które mogłyby świadczyć przeciwko ścisłemu związ-
kowi ze sobą tych czterech perykop. A to oznacza, że wszystkie mówią o tym samym 
słudze. Jeśli uwzględnić wszystkie wypowiedzi, które zmuszają do indywidualnej in-
terpretacji (przede wszystkim misja wobec Izraela w 49,5-6, otwartość i skarga sługi 
w 50,4-9, opis śmierci sługi z 53,7-9 i jej znaczenie w 53,11ab, powołanie królewskie-
go sługi w 42,1 wraz z jego przesłaniem w 42,2 itd.), można i trzeba odrzucić inter-
pretacje kolektywne sługi z Pieśni (nawet w przypadku 49,3)2. Otrzymuje zadanie, 

1     Zob. powyższe analizy do 43,10 czy 49,3. W każdym razie podział na pasywnego i aktywnego 
sługę (ostatnio ponownie E.  Blum, „Der leidende Gottesknecht von Jes 53”, s.  142) jest zbytnim 
uproszczeniem.
2      Zob. wśród wielu innych W.H.  Schmidt, Alttestamentliche Glaube in seiner Geschichte, s.  247; 
J.L.  Koole, Isaiah III.1, s.  215; H.-J.  Hermisson, Deuterojesaja 2, s.  337. By  wspomnieć niedawne 
przeciwstawne głosy, zob. U. Berges, Jesaja 40-48, s. 211-212; R. Albertz, Die Exilszeit, s. 318-319 czy 
J. Lemański, „Sługa Jahwe (Iz 53,10-11a) i problem zmartwychwstania”, s. 55. 



5. Zakończenie: sługa JHWH w Iz 40-55

306

które odpowiada zwiastowaniu proroka z pozostałych rozdziałów Dtiz. Misją sługi 
było doprowadzenie do nawrócenia, zwrócenia się do Boga Izraela, a dzięki temu 
do jego powrotu do ojczyzny i do zbawienie świata (najdokładniej przedstawione 
w 49,5-6). Prorok Deuteroizajasz przekonywał o potędze jedynego Boga, któremu 
los Izraela leży na sercu i który przygotowuje mu nową zbawienną przyszłość. Izrael 
musi jednak przyjąć to w zaufaniu i wyruszyć w drogę powrotną (48,20). Poprzez 
Boże działanie dla i przez Cyrusa (45,1-7), a także głoszenie samego odkupionego 
Izraela (48,21 i 43,10.13) cały świat przekona się o zbawczej mocy i woli JHWH. 
Dochodząc do zbawiennej wiary cały świat wychwalać będzie JHWH (42,10-13; 
44,23; 49,13). Wszystko wskazuje więc na to, że prorok zwany Deuteroizajaszem 
i ten szczególny sługa JHWH to jedna i ta sama osoba3. Co więcej, realizacja jego 
prorockiej i uniwersalnej misji jest nie do oddzielenia od wiary i właściwej postawy 
sługi-Izraela. Dzięki zwiastowaniu sługi-proroka, świadectwu sługi-Izraela, który 
w zaufaniu przyjmie swoją zbawczą przyszłość może zostać zrealizowany ostateczny 
cel, którym jest uznanie JHWH przez cały świat, Boże miszpat, które stanie się 
udziałem wszystkich narodów (42,4). Warto dodać, że w Pieśniach bez wątpienia 
mowa jest o postaci teraźniejszej czy współczesnej ówczesnym autorom i odbior-
com. Sługa sam przemawiał (49,1-6; 50,4-9) i z nim osobiście mieli do czynienia ci, 
którzy po jego śmierci zaświadczyli o jego znaczeniu i roli (wyznanie 53,1-11aa). 

Misja sługi-proroka Deuteroizajasza miała doprowadzić do nawrócenia się Izra-
ela, do zrozumienia przez niego potęgi Boga i Jego zbawczych zamiarów, do powro-
tu i restytucji Izraela w swej ojczyźnie, co miało się stać świadectwem Bożej jedyno-
ści dla wszystkich narodów, a w konsekwencji doprowadziłoby do uniwersalnego 
uznania JHWH i zaprowadzenia przez Niego zbawczego porządku świata. Jednak 
misja sługi-proroka zakończyła się pozornym niepowodzeniem, jego tragiczną 
śmiercią. Mimo to paradoksalnie śmierć sługi stała się przełomowym punktem 
w realizacji jego misji, bo „my” z czwartej Pieśni zrozumieli, jak bardzo się pomylili 
w stosunku do sługi i przyjmują z wiarą to, co miał do przekazania. Są oni niejako 
zaczynem wypełnienia misji sługi względem Izraela i wszystkich narodów. Wraz 
z Izraelem sługa będzie cieszył się powodzeniem i zostanie wywyższony na oczach 
narodów (i ich władców).

Rozmieszczenie Pieśni o słudze JHWH w Iz 40-55 jest szczególne. Tylko pierwsza z nich znaj-
duje się w pierwszej części księgi Deuteroizajasza, rozdz. 40-484, pomijając wtórne rozszerzenia 

3      Na  temat przyczyn anonimowości proroka, jak i  sługi można jedynie spekulować. Wynikała 
z  zagrożenia dla proroka, którego zwiastowanie było niekorzystne dla władz babilońskich (zob. 
np. G. Fohrer, Das Buch Jesaja, s. 11)? Doszukiwano się też teologicznych przyczyn, np. zob. H. Spiec-
kermann, Konzeption und Vorgeschichte des Stellvertretungsgedankes im Alten Testament, s.  151: 
w Pieśniach cierpienie prorockie uzyskuje nowy sens, staje się cierpieniem dla innych, zgodne z wolą 
Boga i sługi, i to w jednej osobie na trwałe. To transcenduje prorockie cierpienie tak bardzo, że sługę 
nie daje się utożsamić z żadną konkretną postacią. Jako „u-topijna” musi wręcz pozostać anonimowa.
4   Co było wielokrotnie odnotowywane, zob. w szczególności J. Blenkinsopp, Isaiah 40-55, s. 77-80 
(który niesłusznie wiąże ten fakt ze  zmianą tożsamości sługi JHWH z  Cyrusa w pierwszej Pieśni 



5. Zakończenie: sługa JHWH w Iz 40-55

307

tuż przed pierwszą hymniczną perykopą 42,10-13, a  tym samym także w  pierwszym zbiorze 
(40,1-42,13*) i po tym, jak podkreślona została Boża potęga (40,12-31*), wola zbawcza (41,8-20), 
kierownictwo w historii (41,1-5) i wyłączna boskość JHWH (41,21-29*)5. Sługa-prorok otrzy-
muje zadanie zaprowadzenie zbawczego porządku na całym świecie. Druga Pieśń otwiera drugą 
cześć Dtiz, rozdz. 49-55, w których uwaga zostaje skoncentrowana na Syjonie. Stoi po wezwaniu 
do wyjścia z Babilonu (48,20), do którego konieczny jest akt wiary (nawrócenie z 49,5). Tym sa-
mym powrót, który jest celem w rozdz. 40-48, i restytucja (49,6a) Izraela, co odpowiada odnowie 
Jerozolimy w rozdz. 49-55, znalazły się w  tym przełomowym punkcie Księgi6, a  jednocześnie 
wciąż perspektywą jest zbawienie narodów (49,6b). Trzecia Pieśń (50,4-9) umieszczona została 
po  obietnicach dla Syjonu (49,14-26*), a  przed tzw. poematem imperatywnym (51,10-52,12*, 
fragmenty 50,1-3 i 51,1-8 są z pewnością wtórne), w którym w odpowiedzi na skargę z 51,9-10 
Jerozolima ma się przebudzić (a wygnańcy powrócić – 52,11-12). Pokazuje więc, że odrzucanie 
przesłania sługi-proroka sprawia, że wciąż możliwa jest skarga na Bożą bezczynność (51,9-10). 
Z kolei po tym poemacie, być może na końcu ówczesnej formy księgi Deuteroizajasza (rozdz. 
54-55), znalazła się czwarta Pieśń (52,13-53,12), mówiąca o śmierci sługi, która staje się sposo-
bem wypełnienia jego misji7. 

Różnorodna recepcja sługi-proroka w późniejszych uzupełnieniach sugeruje, 
że Pieśni były w różny sposób odczytywane i niekoniecznie spełniły się „nasze” 
oczekiwania z czwartej Pieśni. Przy czym nie można wykluczyć, że mamy do czy-
nienia z konkurencyjnymi wobec czwartej Pieśni reakcjami na śmierć sługi. Jedną 
z nich byłoby przeniesienie na władcę perskiego („Cyrusa”) godności i misji sługi
-proroka (42,5-9), który ma uwolnić lud izraelski (i narody) z więzienia wygnania 
oraz zaprowadzić nowy, zbawczy porządek na całym świecie (por. 42,4). Ma nie 
tylko umożliwić powrót wygnańców i rozproszonej po świecie diaspory żydowskiej 
(49,8-12), ale i ma zadbać o restaurację właściwych stosunków w kraju. Zbawczy 
porządek obejmuje też w tym sensie cały świat, że diaspora przybywa do Jerozolimy 
z najodleglejszych miejsc (49,12).

W końcu dochodzi również do scalenia sługi-Izraela i sługi-proroka w jedno 
(49,7). Uniwersalna misji sługi zdaje się znikać z horyzontu8, a Izrael jest pogar-
dzanym sługą, którego JHWH wywyższy i sprawi, że obcy władcy oddadzą mu 
pokłon (por. 52,15). W pewien sposób podobnie mają się sprawy w 54,11-17, gdzie 

na proroka w kolejnych).
5   Do tego zob. J. Slawik, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza (Iz 40-48), s. 219-220.
6   Wg U. Berges, Jesaja 49-54, s. 30, druga Pieśń jest refleksją nad dotychczasowym mizernym skut-
kiem słów sługi, pomimo polecenia opuszczenia Babilonu (48,20).
7   Dalsze szczegółowe kwestie kompozycji rozdz. 49-55 wykraczają poza ramy niniejszego studium, 
a najważniejsze pozycje ich dotyczące to w O.H. Steck, Gottesknecht und Zion, s. 47 przyp. 39 i s. 149-
154, a przede wszystkim komentarze H.-J. Hermisson, Deuterojesaja 2 i Deuterojesaja 3, a zwł. Deu‑
terojesaja 3, s.  659-760. W  ocenie integralności literackiej oraz redakcyjnego pochodzenia wspo-
mnianych tutaj fragmentów rozdz. 49-55 opieram się w większości na skrupulatnym i ostrożnym 
w argumentacji komentarzu H.-J. Hermissona.
8   Jeśli już to droga do ocalenia narodów wiedzie przez oddanie czci słudze (por. Iz 60,1-3).



5. Zakończenie: sługa JHWH w Iz 40-55

308

wyrażenie „słudzy JHWH” w pl. odnosi się do wszystkich mieszkańców Jerozo-
limy, którzy są też uczniami Bożymi, posłusznie oddanymi Bogu. Są oni niejako 
następcami sługi, być może jego „potomstwem” z 53,10ag.

Kłopoty z ustaleniem tego, kim jest Deuteroizajaszowy sługa JHWH, a które za-
przątały czytelników i egzegetów tych rozdziałów, zdają się zatem wynikać z dwóch 
przyczyn. Po pierwsze, elementarnej otwartości Pieśni o słudze JHWH na różne 
sposoby ich odbioru, a po drugie z  faktu, że  tytuł sługi Bożego w Iz 40-55 był 
używany w rozmaity sposób. Sprawę dodatkowo gmatwała anonimowość proroka 
(i sługi-proroka). Od samego początku, od tekstów samego proroka9 był to predykat 
zarówno Izraela, ściślej wygnańców izraelskich, jak i samego proroka. Współzależ-
ność proroka i ludu Bożego w spełnieniu Bożej woli wobec Izraela i narodów oraz 
wywyższenia jedynego Boga znalazła wyraz właśnie w tym tytule. Celem sługi-pro-
roka było przekonanie wygnańców, że jedyny prawdziwie działający Bóg odmienia 
ich los, tak że razem mają być świadkami JHWH w wyobrażonym procesie sądo-
wym z innymi bóstwami. Boże zapowiedzi wydarzeń, zbawienne przekształcenie 
niedoli wygnańców, ich wspaniały powrót i restauracja mają być nieodpartym świa-
dectwem wielkości i jedyności Boga, którego uzna cały świat, oddając mu chwałę10.

Powyższe analizy ujawniły szereg trudności i  niepewności w  interpretacji 
tekstów w Iz 40-55 mówiących o słudze Pana, a przywołana literatura pokazuje, 
jak wiele koncepcji i wariantów powstało w historii badań. Pomimo tego śmiem 
przypuszczać, że w zasadniczym zrębie udało się odtworzyć rozumienie tych tek-
stów w wymiarze intentio operis. Z pewnością nie można oczekiwać, że osiągnięty 
zostanie konsens w interpretacji Pieśni o słudze Pana. Nie może być też mowy 
o ostatecznym rozwiązaniu problemu Pieśni11, jednak po intensywnym i długim 
sporze egzegetów o nieomal każdy ich szczegół chyba wszystkie argumenty zo-
stały wyłożone. Po studiach H.-J. Hermissona, który w latach osiemdziesiątych 
i dziewięćdziesiątych zarysował swoją ich interpretację, która ostateczny wyraz 
znalazła w jego dwutomowym komentarzu do Iz 45,8-55,1312, odnajdywałem je-
dynie najróżniejsze zestawienia wcześniejszych argumentów, na podstawie których 

9   To sformułowanie nie oznacza, że Deuteroizajasz sam musiał spisać swe zwiastowanie.
10   Wg H.-J. Hermisson, „Israel und der Gottesknecht bei Deuterojesaja”, s. 24 i „Das vierte Gottes
knecht im deuterojesajanischen Kontext”, s. 23, sługa-prorok reprezentuje częściowo „prawdziwego 
Izraela”, tj. wiernego Bogu świadka, opozycja pomiędzy indywidualną (autobiograficzną) i kolektyw-
ną interpretacją okazuje się ostatecznie fałszywa, gdyż sługa-prorok może zrealizować swe zadanie 
tylko w łączności ze sługą-Izraelem.
11      Pożegnania z  poszczególnymi rozwiązaniami (hipotezami badawczymi) były już postulowane 
i oczywiście obalane – pouczający przykład krytyka T.N.D. Mettinger, A Farewell to the Servant Son‑
gs:A  Critical Examination of an Exegetical Axiom, Lund 1983 w  H.-J.  Hermisson, „Voreiliger Ab-
schied von den Gottesknechtsliedern”, ThR 49 (1984), s. 209-222.
12   Deuterojesaja 2 i Deuterojesaja 3, który był kontynuacją K. Elliger, Deuterojesaja 1. Jedyna znana 
mi w polskiej literaturze recepcja studiów H.-J. Hermissona to H. Witczyk, Pascha Jezusa odpowie‑
dzią Boga na grzechy świata, s. 149-190 (najwyraźniej widoczna w koncepcji pasywnego i aktywnego 
sługi – s. 153-154). 



5. Zakończenie: sługa JHWH w Iz 40-55

309

formułowane były mniej lub bardziej znane koncepcje. Spory będą trwały dalej, 
różnie będą rozkładane akcenty, interpretacje osadzane będą w nowych ramach. 
Teksty te będą budziły zainteresowanie, jak długo będą czytane i badane. Każdy 
badacz i każde pokolenie zmuszone jest odnajdywać ich znaczenie. Interpretacja 
tekstów jest niekończącą się przygodą i wyzwaniem. 



310



311

Streszczenie

Książka zajmuje się postacią sługi Bożego w Iz 40-55, a w szczególności nie-
zwykle sporną tożsamością tego sługi. W centrum zainteresowania znajdują się 
cztery tzw. Pieśni o słudze JHWH (Iz 42,1-4; 49,1-6; 50,4-9; 52,13-53,12). Celem 
badań jest uchwycenie znaczenia Pieśni w ich literackim i historycznym kontekście, 
inaczej mówiąc intentio operis, biorącą pod uwagę autora i domyślnego odbiorcę. 
Nie byłoby to możliwe bez uwzględnienia tego, co o słudze Bożym mówi bezpo-
średni kontekst księgi, pochodzącej od anonimowego proroka, umownie zwanego 
Deuteroizajaszem (Iz 40-55). W badaniach posłużono się przede wszystkim metodą 
historyczno-krytyczną. W trzech głównych rozdziałach dokonano analizy wszyst-
kich fragmentów Iz 40-55, w których pojawia się sługa Boży. Po wprowadzeniu 
(rozdz. 1) przebadano w rozdz. 2 perykopy mówiące o słudze, z wyłączeniem Pie‑
śni o słudze Pana. Chodziło nie tylko ustalenie znaczenie tych tekstów, ale przede 
wszystkim tożsamości i roli sługi Bożego w tym deuteroizajaszowym kontekście. 
Rozdz. 3 poświęcono analizie czterech Pieśni o słudze JHWH, a rodz. 4 redakcyj-
nym rozszerzeniom dołączonym bezpośrednio do trzech pierwszy Pieśni (42,5-9; 
49,7-12; 50,10-11). Nawet jeśli nie we wszystkich tych dodatkach pojawia się słowo 
„sługa”, to są one bez wątpienia interpretacjami Pieśni o słudze. Analizy poszczegól-
nych perykop zakończone są krótkimi podsumowaniami. W zakończeniu zebrane 
zostały wyniki badań.

Pomijając wpierw Pieśni o słudze, w zdecydowanej większości perykop, które 
prawdopodobnie pochodzą od samego proroka Deuteroizajasza, sługą Bożym jest 
Izrael/Jakub, a termin ten odnosi się przede wszystkim do wygnańców babilońskich 
(41,9a włącza w tą grupę rozproszoną po całym świecie diasporę). Jest on przede 
wszystkim obiektem Bożej, zbawczej aktywności, ale ma też za zadanie zaświad-
czenie narodom o potędze i jedyności swojego Zbawiciela (zwł. 43,10-13). Jednak 
na razie pogrążony jest w zniechęceniu i braku zaufania w zbawcze możliwości 
i wolę Boga JHWH, tak że nie wypełnia tego zadania (42,18-25*; 43,8-13). Stąd 
dwa razy wspomina się o innym słudze, proroku, który przekonuje i budzi wiarę 
Izraela (43,10) oraz zwiastuje odnowę ludu Bożego i Jerozolimy (44,24-28*, w szcze-
gólności w.26a). Bóg chce poprzez i dzięki Izraelowi sprawić, że uzna go (45,3-7) 
i uczci cały świat (44,23). Działalność prorockiego sługi do złudzenia przypomina 
przesłanie samego Deuteroizajasza, tak że można wnioskować, że ma on na uwadze 
samego siebie. 

W Pieśniach o słudze JHWH mowa jest o proroku, którego Bóg powołał, nadając 
mu iście królewską godność i wyposażając go po królewsku po to, by zaprowadził 
on zbawczy porządek na całym świecie (42,1-4). Przesłaniem sługi jest wyłącznie 



Streszczenie

312

Boże zbawienie (w opozycji do proroków przedwygnaniowych ogłaszających Boży 
karzący sąd). Droga do tego wiedzie przez budzenie wiary Izraela, jego nawrócenie 
oraz powrót do ojczyzny i restaurację (49,5-6). Po tym narody przekonają się o po-
tędze i zbawczej woli jedynego, prawdziwego Boga, stając się uczestnikami Bożego 
zbawienia. Dzięki słudze i następnie dzięki Izraelowi Bóg okaże swoją chwałę (49,3). 
Sługa-prorok jednak napotyka na opór i prześladowania, ale w wierności i posłu-
szeństwie Bogu oraz przekonaniu o Bożym wsparciu i nagrodzie pełni i wypełni 
zlecone mu zadanie (49,4; 50,4-9). W ostatniej Pieśni (52,13-53,12) okazuje się, 
że sługa poniósł śmierć, prawdopodobnie niesprawiedliwie oskarżony i osądzony 
został haniebnie zabity. Kierując się Bożymi wyroczniami o poniżeniu i wywyższe-
niu sługi (52,12-15 i 53,11ab-13), poruszeni „my” (1. os. liczby mnogiej) wyzna-
ją jak bardzo pomyli się w ocenie sługi, nie wierząc Bożemu przesłaniu o słudze 
(53,1-11aa). Cierpienie sługi było bowiem niezasłużone, bo został obciążony nie 
swoimi winami, a niewiarą Izraela. Jednak Bóg właśnie w ten sposób realizuje 
swój zbawczy plan, czyniąc życie sługi zadośćuczynieniem i środkiem do zbawie-
nia wpierw Izraela, a w konsekwencji świata. Śmierć sługi spowodowała, że „my”, 
Izrael czy jego zwolennicy jako forpoczta Izraela uwierzyli, a tym samym wypełnił 
się pierwszy etap misji sługi, czyli nawrócenie Izraela (por. 49,5). Co więcej, sługa 
sam będzie uczestniczył w zbawieniu Izraela, ciesząc się powodzeniem i życiem, 
i to pomimo poniesionej śmierci. Pieśń jest świadectwem oczekiwania, że śmierć 
nie tylko nie unieważnia misję proroka, a jest (paradoksalnym) sposobem na jej 
realizację, ale i nie przekreśla osobistego powodzenia sługi (to ostanie opisane zo-
stało za pomocą standardowych wyobrażeń, tak że ich konkretna interpretacja nie 
jest chyba możliwa). Powodzenie misji i samego sługi są nierozłączne. Z pewnością 
czwarta Pieśń nie pochodzi od samego sługi, który w drugiej i trzeciej mówił o sobie 
(w 1. os.). Misja sługi-proroka z Pieśni pokrywa się z przesłaniem Deuteroizajasza. 
Wszystko wskazuje na to, że jest on identyczny z prorokiem, o którym wspominał 
w innych tekstach (43,10; 44,26a). Trzeba się więc opowiedzieć za autobiograficzną/
biograficzną interpretacją postaci sługi Pana z Pieśni. Nie ulega też wątpliwości, 
że sługa z Pieśni jest jednostką, a nie kolektywną wielkością jak sługa-Izrael z wielu 
innych fragmentów. Co więcej, jest ówczesną postacią, a nie kimś z przeszłości czy 
przyszłości. Mówił o sobie, a wyznający z czwartej Pieśni byli w taki czy inny sposób 
świadkami jego śmierci. 

Sprawę tożsamości sługi komplikują jednak redakcyjne rozszerzenia. Być może 
z  powodu śmierci sługi jego zadaniem zostało przniesione na  Cyrusa (42,5-9 
i 49,8-12) czy kolejnego władcę perskiego, dla którego imię Cyrusa było czymś 
w rodzaju kodu (w pierwszym rzędzie kandydatem na takiego „Cyrusa” jest  Da-
riusz I). To on ma doprowadzić do uwolnienia wygnańców, umożliwić powrót nie 
tylko wygnańców, ale całej rozproszonej po świecie diaspory, zadbać o restaurację 
kraju Izraela (wraz ze stosunkami własnościowymi) oraz zarządzić odbudowę Jero-
zolimy i świątyni (44,28b). W ten sposób przyczyni się on do uniwersalnego uzna-
nia jedyności JHWH (42,8). Nie wykluczone, że taka reinterpretacja postaci sługi 



Streszczenie

313

i sposobu wypełnienia misji sługi JHWH konkurowała z czwartą Pieśnią o słudze. 
Jeszcze z inną reinterpretacją mamy do czynienia w 49,7, gdzie sługą ponownie jest 
Izrael, ale jako poniżony i pogardzany przez obcych władców. Bóg sprawi jednak, 
że zostanie przez nich wywyższony i uczczony, a tym samym to on jest tym prześla-
dowanym sługą z czwartej Pieśni, którego narody i ich władcy uczczą (por. 52,15). 
Inaczej sprawy mają się w 50,10, zgodnie z którym wierni Bogu i doświadczający 
niedoli Izraelici (wygnańcy) mają ze słów i postawy sługi z Pieśni czerpać zachętę 
do pokładania ufności w ocalającym Bogu. Natomiast 50,11 zdaje się być groźbą 
pod adresem przeciwników sługi, jego przesłania i  jego zwolenników. Jeden raz 
w Iz 40-55 mowa jest o sługach Bożych w liczbie mnogiej (54,11-17; liczba mnoga 
jest za to typowa dla Tritoizajasza, tj. Iz 55-66). Jest to określenie mieszkańców 
Jerozolimy, którzy są jak sługa z Pieśni wiernymi i sprawiedliwymi uczniami Boga. 
Być może są oni potomstwem sługi przyobiecanym w 53,10ab. 

Studium dowodzi, że z nowymi i różnorodnymi interpretacjami postaci sługi 
JHWH i Pieśni o słudze mamy do czynienia już w obrębie Iz 40-55. Trzeba dodać, 
że pomimo królewskiego powołania i wyposażenia sługi (42,1-4) oraz przeniesienia 
przez jednego z redaktorów jego zadania na władcę perskiego, to ani w Pieśniach, 
ani w pozostałych tekstach deuteroizajaszowych nie mamy do czynienia z ocze-
kiwaniem mesjańskim, tj. przyszłego, sprawiedliwego króla, pośrednika Bożego 
zbawienia dla Izraela i narodów. Badania dotyczące tożsamości sługi zdają się też 
potwierdzać tezę, że Pieśni słudze JHWH stanowiły odrębny korpus tekstów, z wy-
jątkiem czwartej Pieśni pochodzących przypuszczalnie od samego Deuteroizajasza, 
autora, któremu zawdzięczamy pierwotne teksty w Iz 40-55. Zostały one wtórnie 
wraz czwartą Pieśnią wbudowane w „jego” księgę (pełnią one również funkcję kom-
pozycyjną w Iz 40-53). 



314



315

Abstract

Deutero-Isaiah’s Servant of YHWH: An Exegetical Study 

The book focuses on the figure of the servant of God from Isaiah 40-55, and in 
particular the extremely contentious issue of his identity. In the centre of interest 
four so-called Songs of YHWH’s Servant can be found, (Is 42:1-4; 49:1-6; 50,4-9; 
52:13-53:12). The aim of the study is to capture the meaning of the Songs in their 
literary and historical context, in other words, intentio operis, taking into consid-
eration the author and the intended reader. This would not be possible without 
considering what the direct context of the book, which comes from an anonymous 
prophet, conventionally called Deutero-Isaiah (Is 40-55) says about the servant of 
God. The analysis makes primary use of historical-critical method(s) (lower and 
higher criticism). Analysis of all the passages in which the servant of God appears 
in Is 40-55 is contained in the three main chapters. After the introduction (chapter 
one), pericopes about the servant (excluding the Songs of YHWH’s Servant) are 
researched in chapter two. The aim was not only to determine the meaning of the 
texts, but also, above all, to determine the identity and role of the servant of God in 
this Deutero-Isaiah context. Chapter three is dedicated to the analysis of the four 
Songs of YHWH’s servant, while chapter four focuses on the secondary extensions 
directly attached to the first three Songs (42:5-9; 49:7-12; 50:10-11). Even though 
not all these additions contain the word “servant”, they are, without a doubt, in-
terpretations of the Song of the Servant. Short summaries conclude the analyses of 
individual pericopes. Results of the research are presented in the conclusions. 

With the exception of the Songs of the Servant, in the vast majority of the per-
icopes which probably originate from the prophet Deutero-Isaiah himself, the serv-
ant of God is Israel/ Jacob, and the term primarily refers to the Babylonian exiles 
(verse Is 41:9a includes those scattered around the world in the Diaspora in this 
group). It is the object of God’s salvific actions but is also intended to testify to the 
nations of the power and uniqueness of his Saviour (in particular 43:10-13). How-
ever, being overwhelmed by discouragement and lack of trust in salvific possibilities 
and the will of God YHWH, he does not carry out his task (42:18-25*; 43:8-13). 
Therefore, there are two mentions made of another servant, a prophet who convinc-
es and builds up the faith of Israel (43:10) and heralds the renewal of the people 
of God and Jerusalem (44:24-28*, especially 26a). Through and thanks to Israel, 
God wants the whole world to acknowledge (45:3-7) and honour Him (44:23). The 
activities of the prophetic servant resemble the message of Deutero-Isaiah himself, 
so it may be concluded that he has himself in mind here.



Abstract

316

The Songs of YHWH’s Servant mention a prophet whom God has royally called 
and veritably equipped like a king in order that he may bring in salvific order to 
the whole world (42: 1-4). The message of the servant is exclusively the salvation of 
God (in contrast to the pre-Exile prophets who declared the judgement of God). 
This is achieved by awakening the faith of Israel, its repentance and return to and 
restoration of the homeland (49: 5-6). After this, the nations will be convinced of the 
power and salvific will of the one and only true God and participate in God given 
salvation. Thanks to the servant and subsequently Israel, God will show his glory 
(49:3). Nevertheless, the prophetic servant encounters resistance and persecution, 
but in faithfulness and obedience to God and convinced of support and reward 
from God, he carries out the task he has been given (49:4; 50:4-9). In the final 
Song it turns out that the prophet met his death, probably unfairly accused and 
sentenced, he was killed in disgrace. Governed by the oracles of God regarding the 
humiliation and exaltation of the servant, (52:12-15 and 53:11ab-13) the touched 
“we” (1st person plural) confess just how mistaken they were in their judgement of 
the servant, not believing God’s message regarding the servant. (53:1-11aa). The 
suffering of the servant was unjust as he was burdened not with his own sins, but the 
unbelief of Israel. Yet, it is in this way that God accomplishes his plan of salvation, 
making the life of the servant an atonement and means of salvation for Israel and, 
consequently, the world. The death of the servant meant that “we” - Israel or her 
proponents as a forerunner of Israel - believed, and in so doing completed the first 
stage of the servant’s mission, i.e. the repentance of Israel (com. 49:5). What is more, 
the servant himself will participate in the salvation of Israel enjoying success and 
life – and that despite his untimely death. The Song is a testimony to the expectation 
that not only is the prophet’s mission not invalidated, but it is also (paradoxically) 
a way to fulfil it, all the while not invalidating the personal success of the prophetic 
servant (the latter was described by means of standard concepts, thus making a 
definitive interpretation impossible). The success of the mission and of the servant 
himself are inseparable. It is certain that the fourth Song did not originate with 
the servant himself who spoke of himself in the second and third ones (in the 1st 
person). The mission of the prophetic servant from the Songs is identical to the 
message of Deutero-Isaiah. Everything seems to suggest that they are one and the 
same prophet, of whom there is mention in other texts (43:10; 44:26a). One must 
therefore accept an autobiographical/biographical interpretation of the figure of the 
Lord’s servant from the Songs. It is without question that the servant from the Songs 
is an individual, and not a collective as the servant-Israel mentioned in many other 
passages. Moreover, he is a figure of that time, not somebody from the past or the 
future. He spoke of himself, and those whose confession is contained in the fourth 
Song were, one way or another, witnesses of his death.

Secondary extensions do, however, complicate the issue of identifying the serv-
ant. It is possible that because of the death of the servant, his task was handed over 
to Cyrus (42:5-9 and 49: 2-12) or a subsequent Persian ruler for whom the name 



Abstract

317

Cyrus was a code of sorts (the primary candidate to play the role of such a “Cyrus” is 
Darius I). It is he who cause the exiled to be set free, enable both the exiled and the 
whole of the Diaspora scattered all over the world to return, ensure the restoration 
of the land of Israel (and clarify matters of ownership) as well as order the rebuilding 
of Jerusalem and the temple (44: 28b). In so doing he will contribute to universal 
recognition of YHWH as the one and only God (42:8). It is conceivable that such 
a reinterpretation of the servant figure and the way his mission was accomplished 
conflicted with the fourth Song of YHWH’s Servant. We are faced with yet another 
interpretation in 49:7 where, once again, the servant is Israel, but he is humiliated 
and held in contempt by foreign rulers. God, however, will ensure that he will be 
exalted and honoured by them and it means that he is the persecuted servant from 
the fourth Song to be honoured by the nations and their leaders (com. 52:15). Verse 
50:10 presents another option in which the faithful Israelites (exiles) who were 
experiencing hardship were to be encouraged by the words and attitude of the 
servant from the Songs to put their trust in the saving God. However, 50:11 seems 
to be a threat to the enemies of the servant, his message and his supporters. There 
is one mention of the servants of God in the plural in Is 40-55 (54:11-17; on the 
other hand, the plural is typical for Trito-Isaiah, i.e. 55-66). It is a term describing 
the inhabitants of Jerusalem who are, like the servant from the Song, faithful and 
just disciples of God. It is possible they are descendants of the servant promised 
in 53:10ab. 

The study proves that we are dealing with new and various interpretations of 
the figure of YHWH’s servant and Songs of the Servant within the chapters Is 40-55. 
It must be added that in spite of the king-like calling and equipping of the servant 
(42:1-4) as well as the transfer of his task by one of the editors to the Persian ruler, 
in neither the Songs nor the remaining Deutero-Isaiah texts are we dealing with 
messianic expectations, that is, of a future, righteous king, mediator of God’s salva-
tion for Israel and the nations. The research into the identity of the servant seems to 
confirm the thesis that the Songs of YHWH’s Servant, constituted a separate corpus 
of texts, which, apart from the fourth Song, presumably come from Deutero-Isaiah 
himself, the author to whom we owe the original texts in Is 40-55. They were later 
incorporated into “his” book along with the fourth Song (they also have a compo-
sitional role in Is 40-53). 



318



319

Bibliografia

1) Źródła i ich przekłady

ANET3: Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament. Third Edition with 
Supplement, ed. J.B. Pritchard, Princeton, New Jersey 1969.

Beentjes Pancratius C., The Book of Ben Sira in Hebrew: A  Text Edition of All 
Extant Hebrew Manuscripts and A Synopsis of All Parallel Hebrew Ben Sira Texts 
(Supplements to Vetus Testamentum 68), Atlanta 2006.

BHK: Biblia Hebraica: Editio quarta, ed. R. Kittel, Stuttgart 1949.
BHS: Biblia Hebraica Stuttgartensia: Editio funditus renovata, ed. K. Elliger, W. Ru-

dolph, A. Schenker, Stuttgart 51997.
BT: Biblia Tysiąclecia. 2017. Wyd. 5. Poznań: Pallotinum.
Burrows Millar (ed.), The Dead Sea Scrolls of St. Mark’s Monastery. Vol. I: The Isaiah 

Manuscript and the Habakkuk Commentary, New Haven 1950.
BW: Biblia Warszawska: Biblia to jest Pismo Święte Starego Testamentu: Nowy prze‑

kład. 1975. Warszawa: Brytyjskie i Zagraniczne Towarzystwo Biblijne.
BW10: BibleWorks Version 10, program, którym posłużono m.in. się do wyszuki-

wania miejsc w Biblii Hebrajskiej występowania wyrazów czy sformułowań.
Herodot, Dzieje: Herodota Dzieje, przekład z greckiego Antoni Bronikowski, Poznań 

1862, https://play.google.com/books/reader?id=RiNXAAAAcAAJ&hl=pl& 
pg=GBS.PR1 (dostęp 20.02.2020). 

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków oryginalnych 
ze wstępami i komentarzami: Stary Testament tom trzeci, red. M. Peter, Poznań 
1992.

TUAT: Texte aus der Umwelt des Alten Testaments, hrsg. O. Kaiser, Bd. I-IV, Güter-
sloh 1982-2001.

2) Słowniki, leksykony, encyklopedie i gramatyki

Encyklopedia biblijna (Prymasowska Seria Biblijna), red. Paul J. Achtemeier, War-
szawa 1999.

Gesenius’ Grammatik: Wilhelm Gesenius’ Hebräische Grammatik, völlig umgearbei
tet von E. Kautzsch, Leipzig 281909 (wydane w Gesenius-Kautzsch-Bergsträsser, 
Hebräische Grammatik, Hildsheim/Zürich/New York 1991).

HAHAT: Gesenius Wilhelm, Hebräisches und Aramäisches Handwörterbuch über 
das Alte Testament, begonnen von R. Meyer, unter verantwortlicher Mitarbeit 
von U. Rüterswörden und J. Renz, bearbeitet und herausgegeben von H. Don-
ner, 18. Auflage, Berlin/Heidelberg/New York 2013.



Bibliografia

320

HAL: Koehler Ludwig, Baumgartner Walter, Hebräisches und aramäisches Lexi‑
kon zum Alten Testament, neu bearbeitet von W. Baumgartner, J.J. Stamm und 
B. Hartmann, Bd.1-2, Leiden-New York-Köln 1995.

KBL: Lexicon in Vertis Testamenti Libros = A Bilingual Dictionary of the Hebrew 
and Aramaic Old Testament, wyd. L. Koehler, W. Baumgartner, Leiden/Boston/
Köln 1998.

THAT: Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament, Bd. I-II, Hrsg. Ernst 
Jenni, Claus Westermann, München/Zürich 1984.

TWAT: Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament, Bd. I-X, Hrsg. G. Johannes 
Botterweck, Helmer Ringgren, Heinz-Josef Fabry. Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 
1973-2016.

TWNT: Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, Bd. I-X, Hrsg. G. Kittel, 
Stuttgart 1933-1978.

3) Komentarze biblijne

Baltzer Klaus, Deutero-Jesaja (Kommentar zum Alten Testament X,2), Gütersloh 
1999. 

Berges Ulrich, Jesaja 40-48 (Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testa-
ment), Freiburg i.B./Basel/Wien 2008.

Berges Ulrich, Jesaja 49-54 (Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testa-
ment), Freiburg i.B./Basel/Wien 2015.

Blenkinsopp Joseph, Isaiah 40-55: A New Translation with Introduction and Com‑
mentary (Anchor Bible 19A), New York/London/Toronto/Sydney/Auckland 
2002.

Blenkinsopp Joseph, Isaiah 56-66: A New Translation with Introduction and Com‑
mentary (Anchor Bible  19B), New Haven/London 2003.

Brzegowy Tadeusz, Księga Izajasza rozdziały 40-66 (Deutero-Izajasz i Trito-Izajasz): 
Wstęp, przekład z oryginału, komentarz (Nowy Komentarz Biblijny XXII/3), 
Częstochowa 2019.

Craigie Peter C., Psalms 1-50 (World Biblical Commentary 19), Dallas, Texas 1983 
(wersja elektorniczna bez numerów stron).

Dahood Mitchell, Psalms I: 1-50 (Anchor Bible ), Garden City, NY 1965.
Dohmen Christoph, Exodus 19-40 (Herders Theologischer Kommentar zum Alten 

Testament), Freiburg-Basel-Wien 22012.
Duhm Bernhard, Das Buch Jesaia (Göttinger Handkommentar zum Alten Testa-

ment III/1), Göttinger 31914 (11892).
Elliger Karl, Deuterojesaja: 1. Teilband Jesaja 40,1-45,7 (Biblischer Kommentar. 

Altes Testament  XI/1), Neukirchen-Vluyn 21989.
Fabry Heinz-Josepf, Habakuk / Obadja (Herders Theologischer Kommentar zum 

Alten Testament), Freiburg-Basel-Wien 2018.



Bibliografia

321

Fischer Irmtraud, Rut (Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament), 
Freiburg i.B./Basel/Wien 2001.

Fischer Georg, Jeremia 1-25 (Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testa-
ment), Freiburg i.B./Basel/Wien 2005.

Fohrer Georg, Das Buch Jesaja: 3. Band Kapitel 40-66 (Zürcher Bibelkommentare), 
Zürich/Stuttgart 1964.

Goldingay John, Payne David, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 
40-55 in two volumes. Volume I: Introduction and Commentary on 40,1-44,23 
(International Critical Commentary 29/1), Edinburgh 2006.

Goldingay John, Payne David, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 
40-55 in two volumes. Volume II: Commentary on 44,24-55,13 (International 
Critical Commentary 29/2), Edinburgh 2006.

Goldingay John, A Critical and Exegetical Commentary on Isaiah 56-66 (Interna-
tional Critical Commentary ), London/New Dehli/New York/Sydney 2014.

Hanson Paul D., Isaiah 40-66 (Interpretation: A Bible Commentary for Teaching 
and Preaching), Louisville, Kentucky 1995.

Hermisson Hans-Jürgen, Deuterojesaja: 2. Teilband Jesaja 45,8-49,13 (Biblischer 
Kommentar. Altes Testament  XI/2), Neukirchen-Vluyn 2003.

Hermisson Hans-Jürgen, Deuterojesaja: 3. Teilband Jesaja 49,14-55,13 (Biblischer 
Kommentar. Altes Testament  XI/3), Neukirchen-Vluyn 2017.

Hossfeld Frank-Lothar, Zenger Erich, Psalmen 51-100 (Herders Theologischer 
Kommentar zum Alten Testament), Freiburg i.B/Basel/Wien 32000.

Hossfeld Frank-Lothar, Zenger Erich, Psalmen 101-150 (Herders Theologischer 
Kommentar zum Alten Testament), Freiburg i.B./Basel/Wien 2008.

Jeremias Jörg, Der Prophet Amos (Das Alte Testament Deutsch 24/2), Göttingen 
1995.

Jeremias Jörg, Der Prophet Hosea (Das Alte Testament Deutsch 24/1), Göttingen 
1983.

Koenen Klaus, Klagelieder (Threni) 1,1 – 5,22 (Biblischer Kommentar. Altes Testa-
ment  XX), Neukirchen-Vluyn 2015.

Koole Jan L., Isaiah III. Vol. 1: Isaiah 40-48 (Historical Commentary on the Old 
Testament), Kampen 1997.

Koole Jan L., Isaiah III. Vol. 2: Isaiah 49-55 (Historical Commentary on the Old 
Testament), Kampen 1998.

Koole Jan L., Isaiah III. Vol. 3: Isaiah 56-66 (Historical Commentary on the Old 
Testament), Kampen 2001.

Kraus Hans-Joachim, Klagelieder (Threni) (Biblischer Kommentar. Altes Testament  
XX), Neukirchen Kreis Moers 1956.

Kraus Hans-Joachim, Psalmen: 1. Teilband (Biblischer Kommentar. Altes Testament  
XV/1), Neukirchen Kreis Moer 1960.

Kraus Hans-Joachim, Psalmen: 2. Teilband (Biblischer Kommentar. Altes Testament  
XV/2), Neukirchen Kreis Moer 1960.



Bibliografia

322

Krüger Thomas, Kohelet (Prediger) (Biblischer Kommentar. Altes Testament XIX 
Sonderband), Neukirchen-Vluyn 2000.

Marti Karl, Das Buch Jesaja (Kurzer Hand-Commentar zum Alten Testament X), 
Tübingen/Freiburg i.B./Leipzig 1900.

Noth Martin, Das zweite Buch Mose: Exodus (Das Alte Testament Deutsch 5), Göt-
tingen 61978.

Otto Eckart, Deuteronomium 1-11. Zweiter Teilband: 2, 4,44 – 11,32 (Herders Theo
logischer Kommentar zum Alten Testament), Freiburg i.B./Basel/Wien 2012.

Otto Eckart, Deuteronomium 12 – 34. Erster Teilband: 12,1 – 23,15 (Herders Theo
logischer Kommentar zum Alten Testament), Freiburg i.B./Basel/Wien 2016.

Otto Eckart, Deuteronomium 12 – 34. Zweiter Teilband: 23,16 – 34,12 (Herders Theo
logischer Kommentar zum Alten Testament), Freiburg i.B./Basel/Wien 2017.

Pesch Rudolf, Die Apostelgeschichte: 1. Teilband (Apg 1-12) (Evangelisch-Katho-
lischer Kommentar zum Neuen Testament V/1), Neukirchen-Vluyn/Zürich/
Einsiedel/ Köln 1986. 

Perlitt Lothar, Die Propheten Nahum, Habakuk, Zephanja (Das Alte Testament 
Deutsch 25,1), Göttingen 2004. 

Plöger Otto, Sprüche Salomos (Proverbia) (Biblischer Kommentar. Altes Testament 
XVII), Neukirchen-Vluyn 1984.

Porteous Norman W., Das Buch Daniel (Das Alte Testament Deutsch 23), Göttingen 
1978.

Rendtorff Rolf, Leviticus. 1. Teilband: Leviticus 1,1-10,20 (Biblischer Kommentar. 
Altes Testament  III/1), Neukirchen-Vluyn 2004.

Rudolph Wilhelm, Micha – Nahum – Habakuk – Zephanja. Mit einer Zeittafel von 
Alfred Jepsen (Kommentar zum Alten Testament XIII/3), Gütersloh 1975.

Sauer Georg, Jesus Sirach / Ben Sira (Das Alte Testament Deutsch. Apokryphen 
Band 1), Göttingen 2000.

Sæbø Magne, Sprüche (Das Alte Testament Deutsch 16,1), Göttingen 2012. 
Schmidt Werner Hans, Das Buch Jeremia: Kapitel 21-52 (Das Alte Testament 

Deutsch 21), Göttingen/Bristol, CT 2013.
Seebass Horst, Genesis II/1: Vätergeschichte I (11,27-22,24), Neukirschen-Vluyn 

1997.
Seebass Horst, Genesis II/2: Vätergeschichte II (23,1-36,43), Neukirschen-Vluyn 

1999.
Seebass Horst, Genesis III: Josephgeschichte (37,1-50,26), Neukirschen-Vluyn 2000.
Seebass Horst, Numeri. 2. Teilband: Numeri 10,11 – 22,1, Biblischer Kommentar. 

Altes Testament  IV/2, Neukirchen-Vluyn 2003.
Seebass Horst, Numeri. 3. Teilband: Numeri 22,2 – 36,13, Biblischer Kommentar. 

Altes Testament  IV/3, Neukirchen-Vluyn 2007.
Stachowiak Lech, Księga Izajasza II – III: 40-66. Wstęp – przekład z oryginału – ko‑

mentarz – ekskursy (Pismo Święte Starego Testamentu IX/2), Poznań 1996.



Bibliografia

323

Strauss (Strauß) Hans, Hiob (Biblischer Kommentar. Altes Testament XVI/2), 
Neukirchen-Vluyn 2000.

Wanke Gunther, Jeremia. Teilband 1: Jeremia 1,1-25,14 (Zürcher Bibelkommentare. 
AT 20.1), Zürich 1995.

Watts John D. W., Isaiah 34–66 (Word Biblical Commentary 25), Dallas, Texas 1987 
(wersja elektorniczna bez numerów stron).

Weber Beat, Werkbuch Psalmen I: Die Psalmen 1 bis 72, Stuttgart/Berlin/Köln 2001.
Westermann Claus, Das Buch Jesaja: Kapitel 40-66 (Das Alte Testament Deutsch 

19), Göttingen/Zürich 51986.
Wildberger Hans, Jesaja. 2. Teilband: Jesaja 13-27 (Biblischer Kommentar. Altes 

Testament  X/3), Neukirchen-Vluyn 32003.
Wildberger Hans, Jesaja. 3. Teilband: Jesaja 28-39. Das Buch, der Prophet und seine 

Botschaft (Biblischer Kommentar. Altes Testament  X/3), Neukirchen-Vluyn 
1982.

Wolff Hans Walter, Dodekapropheton 1: Hosea (Biblischer Kommentar. Altes Tes
tament XIV/1), Neukirchen-Vluyn 1961.

Wolff Hans Walter, Dodekapropheton 4: Micha (Biblischer Kommentar. Altes Tes
tament XIV/4), Neukirchen-Vluyn 1982.

Würthwein Ernst, Die Bücher der Könige: 1. Kön. 17 – 2. Kön. 25 (Das Alte Tes
tament Deutsch 11,2),  Göttingen 1984.

Zenger Erich, Psalmenauslegungen 1: Mit meinem Gott überspringen ich Mauern, 
Freiburg i. Br./Basel/Wien 2003.

Zenger Erich, Psalmenauslegungen 2: Ich will die Morgenröte wecken, Freiburg i. Br./
Basel/Wien 2003.

Zenger Erich, Psalmenauslegungen 3: Dein Angesicht suche ich, Freiburg i. Br./Basel/
Wien 2003.

Zimmerli Walther, Ezechiel: 2. Teilband Ezechiel 25-48 (Biblischer Kommentar. Al-
tes Testament XIII/2), Neukirchen-Vluyn 1969.

4) Dalsza literatura przedmiotu

Albertz Rainer, Die Exilszeit: 6. Jahrhundert v. Chr. (Biblische Enzyklopädie 7), 
Stuttgart/Berlin/Köln 2001.

Archutowski Józef, Sługa Jahwy w księdze Izajasza proroka, Kraków 1923. 
Baltzer Klaus, „Zur formgeschichtlichen Bestimmung der Texte vom Gottesknecht”, 

w: Probleme biblischer Theologie. Gerhard von Rad zum 70. Geburtstag, red. H.W. 
Wolff, München 1971, s. 27-43.

Begrich Joachim, Studien zu Deuterojesaja (Theologische Bücherei 8), München 
21962 (11938).

Berges Ulrich, „Hören und Sehen. Das anthropologische Rüstzeug für den Got-
tesknecht im Jesajabuch”, w: Biblische Anthropologie. Neue Einsichten aus dem 



Bibliografia

324

Alten Testament (Quaestiones Disputatae 237), wyd. Ch. Frevel, Freiburg 2010, 
s. 256-278.

Beuken Willem A.M., „Mišpāṭ: The First Servant Song and Its Context”, Vetus Tes‑
tamentum 22 (1972), s. 1-30.

Beuken Willem A.M., „Jes 50,10-11: Eine kultische Paränese zur dritten Ebedpro-
phetie”, Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 85 (1973), s. 168-182.

Bezzel Hannes, „Fülle (AT)”, WiBiLex, http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/ 
18737/ (link permanentny).

Blenkisopp Joseph, „The Sacrifical Life and Death of the Servant (Isaiah 52:13-
53:12)”, Vetus Testamentum 66 (2016), s. 1-14.

Blum Erhard, „Der leidende Gottesknecht von Jes 53. Eine kompositionelle Deu-
tung”, w: Gottes Wahrnehmungen: Helmut Utzschneider zum 60. Geburtstag, red. 
Stefan Gehring, Stefan Seiler, Stuttgart 2009, s. 138-159.

Brzegowy Tadeusz, „Męka i śmierć Mesjasza według pieśni Izajasza o Słudze Jahwe”, 
w: Krzyż Twój wielbimy (Scripturae Lumen 3), red. Antoni Paciorek, Antoni 
Tronina, Piotr Łabuda, Tarnów 2011, s. 33-67. 

Büttner Cyrill v., „What does ydw ‘ḥly mean? Notes on Isa 53,3”, Kleine Unter‑
suchungen zur Sprache des Alten Testaments und seiner Umwelt [KASATU] 17 
(2014), s. 65-78.

Chrostowski Waldemar, „Recenzja: »Hermeneutyka Biblii żydowskiej i Starego Te-
stamentu«, Christoph Dohmen, Günter Stemberger, Kraków 2008“, Collectanea 
Theologica 78/2, s. 207-216.

Coggins Richard J., „Do We Still Need Deutero-Isaiah?”, Journal for the study of the 
Old Testament 80 (1998), s. 77-92.

Crüsemann Frank, Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied in Is‑
rael (Wissenschaftliche Monographien zum Alten und Neuen Testament 32), 
Neukirchen-Vluyn 1969.

Crüsemann Frank, Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen 
Gesetzes, Gütersloh 21997.

Dalman Gustaf, Arbeit und Sitte in Palästina. Band V: Webstoff, Spinne, Weben, 
Kleidung (Schriften des Deutschen Palästina Instituts 8), Gütersloh 1937.

Dietrich Jan, „Sozialanthropologie des Alten Testaments: Grundfragen zur Rela-
tionalität und Sozialität des Menschen im alten Israel“, Zeitschrift für die alttes
tamentliche Wissenschaft 127 (2015), s. 224-243.

Dohmen Christoph, Stemberger Günter, Hermenenutyka Biblii żydowskiej i Starego 
Testamentu (Myśl Teologiczna), Kraków 2008.

Donner Herbert, Geschichte des Volkes Israel und seiner Nachbarn in Grundzügen: 
Teil 2: Von der Königszeit bis zu Alexander dem Großen. Mit einem Ausblick auf 
die Geschichte des Judentums bis Bar Kochba (Grundrisse zum Alten Testament. 
Das Alte Testament Deutsch, Ergänzungsreihe 4/2), Göttingen 1986.

Elliger Karl, Deuterojesaja in seinem Verhältnis zu Tritojesaja (Beiträge zur Wissen-
schaft vom Alten und Neuen Testament 63), Stuttgart 1933.



Bibliografia

325

Enger Philipp, „Proselyten (AT)”, WiBiLex, http://www.bibelwissenschaft.de/ 
stichwort/66305/ (link permanentny).

Fischer Irmtraud, Tora für Israel – Tora für die Völker: Das Konzept des Jesajabuches 
(Stuttgarter Bibelstudien 164), Stuttgart 1995.

Frevel Christian, „Grundriss der Geschichte Israels”, w: Einleitung in das Alte Testa-
ment (Kohlhammer Studienbücher Theologie 1,1), red. E. Zenger i in., Stuttgart/
Berlin/Köln 72001, s. 587-731.

Gądecki Stanisław, Wstęp do ksiąg prorockich Starego Testamentu, Gniezno 1993.
Gouldner M., „Behold my servant Jehoiachin”, Vetus Testamentum 52 (2002), 

s. 175-190.
Gołębiewski Marian, „Bóg Stwórca i Odkupiciel u Deutero-Izajasza”, Collectanea 

Theologica 68/4 (1998), s. 5-10.
Gołębiewski Marian, Wprowadzenie w myśl i wezwanie ksiąg biblijnych 5: Wielki 

świat starotestamentowych proroków II: Od końca Niewoli Babilońskiej i proroctw 
Deutero-Izajasza do apokaliptyki Daniel, opr. T. Brzegowy, M. Gołębiewski, 
A. Strus, Warszawa 2001.

Grabbe Lester L., „The Reality of Return: The Biblical Picture Versus Historical 
Reconstruction”, w: Exil and Return. The Babylonian Context (Beihefte zur Zeit-
schrift für die alttestamentliche Wissenschaft 478), red. Jonathan Stökl, Caroline 
Waerzeggers, Berlin/Boston 2015, s. 292-307.

Grätz Sebastian, „Die unglaubliche Botschaft: Erwägungen zum vierten Lied des 
Gottesknechts in Jes 52,13-53,12*”, Scandinavian Journal of the Old Testament 
18,2 (2004), s. 184-207.

Haag Ernst, „Bund des Volkes, Licht der Heiden (Jes 42,6)”, w: Glaube an Jesus 
Christus. Neue Beiträge zur Christologie, red. J. Blank, G. Hasenhüttl, Düsseldorf 
1980, s. 28-41.

Haag Ernst, „Die Botschaft vom Gottesknecht. Ein Weg zur Überwindung der Ge-
walt”, w: Gewalt und Gewaltlosigkeit im Alten Testament (Quaestiones disputatae 
96), red. N. Lohfink. Freiburg i in. 1983, s. 159-213.

Haag Herbert, „»Ich mache Heil und erschaffe Unheil« (Jes 45,7)”, w: Wort, Lied 
und Gottesspruch: Festschrift für Joseph Ziegler (Forschung zur Bibel 2), red. 
J. Schreiner, Würzburg 1972.

Haag Herbert, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja (Erträge der Forschung 233), 
Darmstadt 1985.

Hägglund Fredrik, Isaiah 53 in the Light of Homecoming after Exile (Forschungen 
zum Alten Testament 2/31), Tübingen 2008.

Harrington Wilfrid J., Klucz do Biblii (tyt. oryg. Key to the Bible), przeł. J. Marzęcki, 
Warszawa 2002.

Hergesel Tomiasz, Kryszczuk Bogusław, „Posłannictwo Sługi”, Wrocławski Przegląd 
Teologiczny 13/2 (2005), s. 33-47.

Hempel Johannes, „Zu Jes 50,6”, Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 
76 (1964), s. 327.



Bibliografia

326

Hermisson Hans-Jürgen, „Diskussionsworte bei Deuterojesaja: Zur theologischen 
Argumentation des Propheten“, Evangelische Theologie 31 (1971), s. 665-680.

Hermisson Hans-Jürgen, „Der Lohn des Knechtes”, w: Die Botschaft und die Boten: 
Festschrift für Hans Walter Wolff zum 70. Geburtstag, red. J. Jeremias, L. Perlitt, 
Neukirchen-Vluyn 1981, s. 269-287.

Hermisson Hans-Jürgen, „Israel und Gottesknecht bei Deuterojesaja”, Zeitschrift 
für Theologie und Kirche 79 (1982), s. 1-24.

Hermisson Hans-Jürgen, „Voreiliger Abschied von den Gottesknechtsliedern”, Theo‑
logische Rundschau 49 (1984), s. 209-222.

Hermisson Hans-Jürgen, „Deuterojesaja-Probleme. Ein kritischer Literaturbericht“, 
Verkündigung und Forschung 31 (1986), s. 53-84.

Hermisson Hans-Jürgen, „Einheit und Komplexität Deuterojesajas: Probleme der 
Redaktionsgeschichte von Jes 40-55”, w: The Book of Isaiah/Le livre d‘Isaïe. Les 
oracles et leurs relectures unité et complexité de l’ouvrage (Bibliotheca Ephemeri-
dum Theologicarum Lovaniensium 81), red. J. Vermeylen, Leuven 1989.

Hermisson Hans-Jürgen, „Neues zu Deuterojesaja”, Orientalistische Literaturzeitung 
100,6 (2005), kol. 602-609.

Hermisson Hans-Jürgen, „Das vierte Gottesknecht im deuterojesajanischen Kon-
text”, w: Der leidende Gottesknecht. Jesaja 53 und seine Wirkungsgeschichte; mit 
einer Bibliographie zu Jes 53 (Forschungen zum Alten Testament 14), red. Bernd 
Janowski, Peter Stuhlmacher, Tübingen 1996, s. 1-25.

Hermisson Hans-Jürgen, „Gottesknecht”, WiBiLex, http://www.bibelwissenschaft.
de/stichwort/19964/ (link permanentny).

Hofius Otfried, „Zur Septuaginta-Übersetzung von Jes 52,13b“, Zeitschrift für die 
alttestamentliche Wissenschaft 104 (1992), s. 107-110.

Homerski Józef, „Zbawiciel zapowiedziany – sługa Pański (Iz  42,1-7; 49,1-6)”,  
w: W kręgu Dobrej Nowiny, red. Jan Szlaga, Lublin 1984, s. 129-138.

Jakubiec Czesław, „Wyzwolenie z niewoli babilońskiej - »Sługa Jahwy«”, w: Stare 
i Nowe przymierze: Biblia i Ewangelia, Warszawa 1961, s. 143-158.

Janowski Bernd, „Er trug unsere Sünden. Jes 53 und die Dramatik der Stellvertre-
tung“, w: Der leidende Gottesknecht. Jesaja 53 und seine Wirkungsgeschichte; mit 
einer Bibliographie zu Jes 53 (Forschungen zum Alten Testament 14), red. Bernd 
Janowski, Peter Stuhlmacher, Tübingen  1996, s. 27-48.

Janowski Bernd, Sühne als Heilsgeschehen: Traditions- und religionsgeschichtliche 
Studien zur Sühnetheologie der Priesterschrift (WMANT 55), Neukirchen-Vluyn 
22000.

Jaromin Joanna, „Antropologia”, w: Teologia Starego Testamentu: Tom IV Księgi 
prorockie, red. M. Rosik, Wrocław 2011, s. 37-80.

Jelonek Tomasz, Prorocy Starego Testamentu, Kraków 2007.
Jeremias Joachim, „pai/j qeou/”, w: TWNT V, s. 653-713.
Jeremias Joachim, „jP'v.mi im ersten Gottesknechtlied (Jes. XLII 1-4)”, Vetus Testa‑

mentum 22 (1972), s. 31-42.



Bibliografia

327

Jeremias Jörg, Theologie des Alten Testaments (Grundrisse zum Alten Testament. 
Das Alte Testament Deutsch, Ergänzungsreihe 6), Göttingen/Bristol, CT 2015.

Joyce Paul, Divine initiative and human response in Ezekiel (Journal for the study of 
the Old Testament Suppl. 51), Sheffield 1989.

Jüngling Hans-Winfried, „Das Buch Jesaja”, w: Einleitung in das Alte Testament 
(Kohlhammer Studienbücher Theologie 1,1), red. E. Zenger i in., Stuttgart/Ber-
lin/Köln 72001, s. 427-451.

Kaiser Otto, Der königliche Knecht: Eine traditionsgeschichtlich-exegetische Studie 
über die Ebed-Jahwe-Lieder bei Deuterojesaja (Forschungen zur Religion und 
Literatur des Alten und Neuen Testaments 70), Göttingen 21962.

Kaiser Otto, „[Rezension] Merendino, Rosario Pius, Der Erste und der Letzte 1984”, 
Theologische Literaturzeitung 109/6 (1984), s. 431-433.

Kee Min S., „The Heavenly Council and its Type-scene”, Journal for the Study of the 
Old Testament 31 (2006), s. 259-273.

Kiesow Klaus, Exodustexte im Jesajabuch literarkritische und motivgeschichtliche 
Analysen (Orbis Biblicus et Orientalis 24), Münster 1979.

Kim Hyun C.P., „An Intertextual Reading of “A Crushed Reed” and “A Dim Wick” 
in Isaiah 42,3”, Journal for the Study of the Old Testament 24 (1999), s. 113-124.

Koenen Klaus, Heil den Gerechten – Unheil den Sündern. Ein Beitrag zur Theologie 
der Prophetenbücher (Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissen-
schaft 229), Berlin i in. 1994 (strony podaję za drukiem autora).

Kratz Reinhard Gregor, Kyros im Deuterojesaja-Buch: Redaktionsgeschichtliche Un‑
tersuchungen zu Entstehung und Theologie von Jes 40 – 55 (Forschungen zum 
Alten Testament 1), Tübingen 1991.

Kümmel Hans Martin, „Ersatzkönig und Sündenbock”, Zeitschrift für die alttesta‑
mentliche Wissenschaft 80 (1968), s. 289-318.

Kustár Zoltán, „Durch seine Wunden sind wir geheilt“. Eine Untersuchung zur Me‑
taphorik von Israels Krankheit und Heilung im Jesajabuch (Beiträge zur Wissen-
schaft vom Alten und Neuen Testament 154 [Folge 8, Heft14]), Stuttgart 2002.

Kutsch Ernst, Sein Leiden und Tod – unser Heil: Eine Auslegung von Jesaja 52,13-
53,12 (Biblische Studien 52), Neukirchen-Vluyn 1967.

Lau Wofgang, Schriftgelehrte Prophetie in Jes 56-66: Eine Untersuchung zu den li‑
terarischen Bezugen in den letzten elf Kapiteln des Jesajabuches (Beihefte zur 
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 225), Berlin/New York 1994.

Laato Antti, Who is the Servant of the Lord? Jewish and Christian Interpretations on 
Isaiah 53. From Antiquity to Middle Ages (Studies in Rewritten Bible 4), Turku/
Winona Lake, IN 2012.

Lemański Janusz, „Cierpienia »Sługi Boga« typem zbawczej pasji Chrystusa”, Ver‑
bum Vitae 1 (2002), s. 75-101.

Lemański Janusz, „Sprawisz, abym ożył!” (Ps 71, 20b): źródła nadziei na zmartwych‑
wstanie w Starym Testamencie (Rozprawy i Studia - Uniwersytet Szczeciński), 
Szczecin 2004.



Bibliografia

328

Lemański Janusz, „Sługa Jahwe (Iz 53,10-11a) i problem zmartwychwstania”, Ver‑
bum Vitae 15 (2009), s. 35-59.

Lipiński Edward, „Od ideologii królewskiej do mesjanizmu epoki hasmonejskiej”, 
Studia Judaica 23-24 (2009), s. 1-23.

Lohfink Norbert, „Beobachtungen zur Geschichte des Ausdrucks hwhy ~[”, w: Pro‑
bleme biblischer Theologie: Gerhard von Rad zum 70. Geburtstag, red. H.W. Wolff, 
München 1971, s. 275-305.

Małecki Zdzisław, Monoteizm w Księdze Deuteroizajasza, Kraków 1998.
Melugin Roy F., The Formation of Isaiah 40-55 (Beihefte zur Zeitschrift für die 

alttestamentliche Wissenschaft 141), Berlin/New York 1976.
Merendino Rosario Pius, Der Erste und der Letzte: Eine Untersuchung von Jes 40-48 

(Supplements to Vetus Testamentum XXXI), Leiden 1981.
Merendino Rosario Pius, „Jes 49,1-6: ein Gottesknechtslied?”, Zeitschrift für die 

alttestamentliche Wissenschaft 92 (1980), s. 236-248.
Merendino Rosario Pius, „Jes 49,7-13: Jahwes Bekenntnis zu Israels Land”, Henoch 4 

(1983), s. 295-329.
Merendino Rosario Pius, „Allein und einzig Gottes prophetisches Wort: Israels 

Erbe und Auftrag für alle Zukunft (Jesaja 50, 4-9a.10)”, Zeitschrift für die alttes
tamentliche Wissenschaft 97 (1985), s. 344-366.

Michel Diethelm, „Deuterojesaja: 5. Die Ebed-Lieder“, w: Theologische Realenzy‑
klopädie VIII, Berlin-New York 1981, s. 521-528.

Milgrom Jacob, Cult und Conscience: The Asham and the Priestly Doctrine of Re‑
pentance (Studies in Judaism in Late Antiquity 18), Leiden 1976.

North Christopher R., The Suffering Servant in Deutero-Isaiah. An Historical and 
Critical Study, London 1948.

Oorschot Jürgen van, Von Babel zum Zion: Eine literarkritische und redaktions‑
geschichtliche Untersuchung (Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche 
Wissenschaft 206), Berlin/New York 1993.

Paściak Józef, Izajasz wieszczem Chrystusa (Attende Lectioni XII), Katowice 1987.
Pikor Wojciech, „Sługa Jahwe”, w Encyklopedia Katolicka 18, Lublin 2013, kol. 

415-417.
Pikor Wojciech, „Izajaszowy sługa Jahwe a nowe przymierze. Analiza kontekstualna 

Iz 42,1‑9”, Zeszyty Naukowe KUL 194 (2006), s. 19-42.
Pikor Wojciech, „Ze  śmierci do  życia. Teologiczne przesłanie Czwartej Pieśni 

o Słudze Jahwe (Iz 52,13-53,12) w świetle jej struktury”, w: „Bóg jest miłością” 
(1J 4,16): Studia dla Księdza Profesora Józefa Kudasiewicza w 80. rocznicę urodzin 
(Rozprawy i Studia Biblijne 25), red. Waldemar Chrostowski, Warszawa 2006, 
s. 310-42.

Pikor Wojciech, Soteriologiczna metafora wody w Księdze Izajasza (Studia Biblica 
Lublinensia IV), Lublin 2009.



Bibliografia

329

Preuβ Horst Dietrich, Verspottung fremder Religionen im Alten Testament (Beiträge 
zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament 92), Stuttgart/Berlin/ 
Köln 1971.

Preuβ Horst Dietrich, Deuterojesaja. Eine Einführung in seine Botschaft, Neukir-
chen-Vluyn 1976.

Preuβ Horst Dietrich, Theologie des Alten Testaments: Band 2 Israel Weg mit JHWH, 
Stuttgart/Berlin/Köln 1992.

Rad Gerhard von, Teologia Starego Testamentu (tyt. oryg. Theologie des Alten Testa‑
ments Bd. 1-2), przeł. B. Widła, Warszawa 1986.

Rogerson John W., „The Hebrew Conception of Corporate Personality: A Re-exa
mination”, Journal of Theological Studies 21 (1970), s. 1-16.

Rezetko Robert, Young Ian, Historical Linguistic and Biblical Hebrew: Steps Towards 
an Integrated Approach (SBL: Ancient Near East Monographs 9), Atlanta 2014.

Ruppert Lothar, „»Mein Knecht, der gerechte, macht die Vielen gerecht, und ihre 
Verschuldungen - er trägt sie« (Jes 53,11): Universales Heil durch das stellver-
tretende Strafleiden des Gottesknechtes?”, Biblische Zeitschrift 40 (1996), s. 1-17.

Schäfer-Lichtenberger Christa, „Stamm / Stammesgesellschaft”, WiBiLex,  
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/30334/ (link permanentny).

Scharbert Josef, „Stellvertretendes Sühneleiden in den Ebed-Jahwe-Liedern und 
in altorientalischen Ritualtexten”, Biblische Zeitschrift. Neue Folge 2 (1958), 
s. 190-213.

Scharbert Josef, Deuterojesaja – der ‘Knecht Jahwes’?, Hamburg 1995.
Schenker Adrian, Knecht und Lamm Gottes (Jesaja 53). Übernahme von Schuld im 

Horizont der Gottesknechtslieder (Stuttgarter Bibelstudien 190), Stuttgart 2001.
Schmidt Werner Hans, „Die deuteronomistische Redaktion des Amosbuches: Zu 

den theologischen Unterschieden zwischen dem Prophetenwort und seinem 
Sammler“, Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 77 (1965), s. 168-193.

Schmidt Werner Hans, Alttestamentliche Glaube in seiner Geschichte (Neukirchener 
Studienbücher 6), Neukirchen-Vluyn 71990.

Schmidt Werner Hans, Wprowadzenie do Starego Testamentu (tyt. oryg. Einführung 
in das Alte Testament), przeł. Peter Mathäus, Bielsko-Biała 1997.

Schoors Antoon, I am God your Saviour: A Form-Critical Study of the Main Genres 
in Is. xl-lv (Supplements to Vetus Testamentum 24), Leiden 1973.

Sekine Seizo, Transcendency and Symbols in the Old Testament: A Genealogy of the 
Hermeneutical Experiences (Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche 
Wissenschaft 275), Berlin-New York 1999.

Slawik Jakub, „Literacki charakter tekstów warstwy podstawowej w Księdze Deu-
tero-Izajasza (Iz 40-55)”, Rocznik Teologiczny 39 (1997), s. 105-115.

Slawik Jakub, Historia redakcji pierwszej części Księgi Deuteroizajasza (Iz 40-48), 
(1999), https://www.researchgate.net/publication/283509102_Historia_redak-
cji_pierwszej_czesci_Ksiegi_Deueteroizajasza_Iz_40-48_niepublikowana_roz-
prawa_doktorska (dostęp 3.02.2019).



Bibliografia

330

Slawik Jakub, Egzegeza Starego Testamentu: Wprowadzenie do metod egzegetycznych, 
Warszawa 2004.

Slawik Jakub, Hiob przed Bogiem: Studium egzegetyczne prologu, epilogu Księgi Hio‑
ba oraz mów Hioba, Warszawa 2010.

Slawik Jakub, „Egzegeza Księgi Izajasza 61,1-11: Historia redakcji i pytanie o toż-
samość proroka zwanego Tritoizajaszem”, Collectanea Theologica 89/2 (2019), 
s. 51-107.

Spieckermann Hermann, „Konzeption und Vorgeschichte des Stellvertretungsge-
dankes im Alten Testament”, w: tenże, Gottes Liebe zu Israel: Studien zur Theolo‑
gie des Alten Testaments (Forschungen zum Alten Testament 33), Tübingen 2001, 
s. 141-151.

Stachowiak Lech, „Druga pieśń o słudze Jahwe (Iz 49,1-13)”, Roczniki Teologiczno
-Kanoniczne 31/1 (1984), s. 31-42.

Stachowiak Lech, „Prorocy więksi”, w: Wstęp do Starego Testamentu (Wstęp do Pi-
sma Św.), Poznań 1990, s. 271-314.

Steck Odil Hannes, Exegese des Alten Testament: Leitfaden der Methodik. Ein Ar‑
beitsbuch für Proseminare, Seminare und Vorlesungen, Neukirchen-Vluyn 121989.

Steck Odil Hannes, Studien zu Tritojesaja (Beihefte zur Zeitschrift für die alttesta-
mentliche Wissenschaft 203), Berlin/New York 1991. Choć w większości jest 
to zbiór wcześniejszych publikacji, to w przypisach nie przywołuję poszczegól-
nych artykułów, lecz jedynie podaję strony z niniejszego wydania.

Steck Odil Hannes, Gottesknecht und Zion: Gesammelte Aufsätze zu Deuterojesaja 
(Forschungen zum Alten Testament 4), Tübingen 1992. Choć w większości jest to 
zbiór wcześniejszych publikacji (przede wszystkim „Aspekte des Gottesknechts 
in Deuterojesajas »Ebed-Jahwe-Liedern«”, Zeitschrift für die alttestamentliche 
Wissenschaft 96 [1984] i „Aspekte des Gottesknechts in Jes 52,13-53,12”, Zeit‑
schrift für die alttestamentliche Wissenschaft 97 [1985]), to w przypisach nie 
przywołuję poszczególnych artykułów, lecz jedynie podaję strony z niniejszego 
wydania.

Steck Odil Hannes, „Gottesvolk und Gottesknecht in Jes 40-66”, w: Volk Gottes, 
Gemeinde und Gesellschaft (Jahrbuch für biblische Theologie 7), red. I. Balder-
mann, Neukirchen-Vluyn, 1992, s. 51-75.

Stein Georg, „Die Bücher Esra und Nehemia”, w: Einleitung in das Alte Testament 
(Kohlhammer Studienbücher Theologie 1,1), red. E. Zenger i in., Stuttgart/Ber-
lin/Köln 72001, s. 263-277.

Szlaga Jan, „Analiza filologiczna Iz 42,3b”, Roczniki Teologiczno-Kanoniczne 29/1 
(1982), s. 11-15.

Tyloch Witold, „Pieśni Sługi Jahwe w drugiej części Księgi Izajasza”, Ruch Biblijny 
i Liturgiczny 11/4 (1958), s. 273-291.

Waldow Hans-Eberhard von, Anlaß und Hintergrund der Verkündigung des Deu‑
terojesaja, Bonn 1953.



Bibliografia

331

Walton John H., „The Imagery of the Substitute King Ritual in Isaiah’s Fourth Ser-
vant Song”, Journal of Biblical Literature 122 (2003), s. 734-743.

Werlitz Jürgen, „Vom Knecht der Lieder zum Knecht des Buches: Ein Versuch über 
die Ergänzungen zu den Gottesknechtstexten des Deuterojesajabuches”, Zeit‑
schrift für die alttestamentliche Wissenschaft 109 (1997), s. 30-44.

Werlitz Jürgen, „Vom Gottesknecht der Lieder zum Gottesknecht des Buches oder: 
warum die Vorstellung von Deuterojesaja in die Krise gekommen ist”, Bibel und 
Kirche 61 (2006), s. 208-211.

Westermann Claus, Sprache und Struktur der Prophetie Deuterojesajas (1964). Mit 
einer Literaturübersicht “Hauptlinien der Deuterojesaja-Forschung von 1964-
1979:, zusammengestellt und kommentiert von Andreas Richter (Calwer theolo-
gische Monographien 11), Stuttgart 1981.

Wilcox Peter, Paton-Williams David, „The Servant Songs in Deutero-Isaiah”, Journal 
for the study of the Old Testament 42 (1988), s. 79-102.

Williamson H.G.M., „The Setting of Deutero-Isaiah: Some Linguistic Consider-
ations”, w: Exil and Return. The Babylonian Context (Beihefte zur Zeitschrift für 
die alttestamentliche Wissenschaft 478), red. Jonathan Stökl, Caroline Waerzeg-
gers, Berlin/Boston 2015, s. 253-267.

Willi-Plein Ina, Opfer und Kult im alttestamentlichen Israel. Textbefragungen und 
Zwischenergebnisse (Stuttgarter Bibelstudien 153), Stuttgart 1993.

Winkle D. W. van, “Proselytes in Isaiah XL–LV?: A Study of Isaiah XLIV 1–5”, Vetus 
Testamentum 47 (1997), s. 341–359.

Witaszek Gabriel, Moc słowa prorockiego (Jak rozumieć Pismo święte 7), Lublin 
1996.

Witczyk Henryk, Pascha Jezusa odpowiedzią Boga na grzechy świata: Eschatologicz‑
na Ofiara Ekspiacji i Nowego Przymierza, Lublin 2003 (s. 149-190).

Wolff Hans Walter, Jesaja 53 im Urchristentum, Berlin 31952.
Wstęp do Starego Testamentu (Wstęp do Pisma Św. II), red. L. Stachowiak, Poznań 

1990.
Zaciszewski Edward, „Cierpiący Sługa Jahwe”, w: Męka Jezusa Chrystusa, red. 

F. Gryglewicz, Lublin 1986, s. 45-56.
Zaciszewski Edward, Księgi prorockie. Wstęp szczegółowy i  egzegeza wybranych 

fragmentów, Peplin 1995. 
Zimmerli Walther, „Zur Vorgeschichte von Jes 53”, w: tenże, Studien zur alttesta‑

mentlichen Theologie und Prophetie: Gesammelte Aufsätze II (Theologische Bü-
cherei 51), München 1974, s. 213-221.

Ziółkowski Zenon, Najtrudniejsze stronice Starego Testamentu, Warszawa 2004.
Żywica Zdzisław,  „Recenzja: »Hermeneutyka Biblii żydowskiej i Starego Testa-

mentu«, Christoph Dohmen, Günter Stemberger, Kraków 2008”, Collectanea 
Theologica 78/2, s. 197-207.



Bibliografia

332

5) Dalsze materiały internetowe

http://www.britannica.com/EBchecked/topic/582039/Tammuz (dostęp 9.01.2015).
http://pl.wikipedia.org/wiki/Dumuzi_%28b%C3%B3g%29 (dostęp 9.01.2015).
https://de.wikipedia.org/wiki/Bardiya (dostęp 16.06.2020).



333

Indeks miejsc biblijnych

Indeks miejsc biblijnych (wraz z księgadeuterokanonicznymi/apokryficznymi) nie 
obejmuje Iz 40-55. 

Stary Testament (księgi kanoniczne)

Rdz
1	 98
1,9-10	 60
1,26-28	 278
1,28	 118
2,7	 120; 264
2,7-8	 59
2,19	 267
4,23	 218
5,24	 223; 238
6,6	 301
7,22	 104; 264
9,22	 136
12,2	 118
13,16	 243
15,1-6	 50
15,4	 62
15,7	 51; 78
15,12	 298
16,6.8	 106
17,14	 79
18	 246
18,2	 280
18,3.5	 17
18,18	 197; 241
18,23-32	 246
18,25	 66
19,1	 280
19,2	 17
19,14	 105
19,15-16	 81

19,16	 93
19,20	 177
20,9.17	 217
21,12	 63
21,19	 266
22,7-8	 221
23,7	 280
23,8	 244
24,2	 278
24,5.8	 36
24,20	 243
24,60	 118
25,8.17	 145
25,26	 60
26,3.24	 21
26,10	 231; 232
26,24	 17; 20
27,1	 187
27,21.24	 62
27,36	 60
28,12	 81
28,13	 51; 76; 78
28,14	 67
31,38	 221
31,50	 48
32,15	 221
32,29	 10
33,14	 287
34,7	 301
34,13	 229
34,26	 150

34,26-27	 215
35,7	 206
35,17	 62
37,7	 191
38,12-13	 222
39,6	 204; 210
39,22	 266
41,24	 47
41,38	 131
41,51	 70
43,16	 221
45,5	 301
46,28	 140
49,7	 241
47,17	 287
49,9	 209
49,27	 242
50,17	 244
50,20	 203

Wj
	 93; 231
1,9	 197
1,12	 186
1,13	 282
2,6	 62
2,13	 23
2,14	 132
2,23-24	 135
3,1	 287
3,6	 173



Indeks miejsc biblijnych

334

3,7	 211; 220
3,10-11	 46
3,12	 150
3,14	 51
3,17	 20; 135
4,8	 150
4,10-16.17	 172
5,8	 135
5,14.16	 214
6,2	 51; 76
6,6	 51; 72; 78
6,7	 76
7,11	 80
8,5	 151
9,31	 137
9,18	 85
10,3	 221
10,6	 44; 52
12,11	 106
12,13.23	 120
12,41	 106
13,3-4.8	 106
14,5	 106
14,16.21	 108
14,25.27	 106
14,31	 17
15,5	 83
15,9	 242
15,13	 287
15,13.16	 36
17,1-7	 107
17,6	 107; 108
17,13	 150
18,13-26	 141
19,18	 299
20,12	 233
20,24	 149
21,14	 224
21,19	 136
21,22	 23
21,25	 218
21,37	 221

22,1	 214
23,7	 177; 228
24,14	 178
25,31-36	 137
28,36-38	 245
28,38	 243
32,11-13	 244
32,13	 17
32,24	 120
33,10	 280
34,6	 287
34,7	 244
35,34	 140
36,1	 164; 169
39,3	 79

Kpł
	 232
1-16	 209
1,4	 131
4,3.5.16	 92
5,1.17	 243
5,7	 221
5,14-16	 231
7,18	 131; 243
11,45	 76
11,46-47	 140
12,7-8	 140
13	 137
13,2.22.32	 213
14,7.51	 204
16	 232; 246; 

248
17,16	 243
19,13	 154
19,17	 243
19,28	 62
20,8	 76
20,20	 243
21,2	 177
21,15.23	 76
22,9.16.32-33	76

22,16	 246
22,25	 186
23,40	 61; 62
25,34	 71
25,47-54	 71
25,55	 20
26,16.25	 217
26,31-33	 83
26,44-45	 21

Lb
	 93; 142
7,1	 284
8,7	 204
9,15	 284
9,19	 196
11,25.29	 131
12,9-13	 217
12,14	 174
14,1-39	 248
14,3.31	 34
14,9	 151
14,12	 241
14,33-34	 243; 245
19,17-21	 204
19,18-21	 204
20,1-13	 107
21,4-9	 190
21,24	 150
24,2	 131
24,4.16	 207
24,7	 202
25,14-18	 214
27,5	 177
27,17	 218
31	 142
31,21-23	 142
31,53	 34
32,38.42	 63
35,12.19-27	 71



Indeks miejsc biblijnych

335

Pwt
	 18; 19; 

108; 117; 
141; 231; 
248

1,16	 49
1,39	 34
3,5	 94
4,8.44	 141
4,10	 136; 170
4,26.40	 196
4,40	 233
5,9	 245
5,16	 196
5,32-33	 233
7,6-8	 18
7,9	 280
7,15	 211
8,2.15	 108
8,6	 36
8,10	 237
8,15	 176
9,14	 241
10,12	 36
10,15	 18
11,2	 216
11,22	 36
12-26	 141
15,2-3	 220
15,6	 278
16,3	 106
17,5	 46
17,11	 141
17,18	 141
17,18-19	 141
17,20	 233
18,11	 190
18,14	 79
18,15	 142
19,6.11-12	 71
19,9	 36
19,12	 224

20,1	 21
21,19	 46
22,14-15	 46
22,24	 46
25,1	 121; 177; 

223
25,1-2	 228
25,7	 157
25,9	 174
26,5	 241
26,17	 36
28	 167
28,9	 36
28,31	 221
28,48	 286
28,58.61	 141
28,59.61	 211
29,4	 108
29,8	 201
29,18	 60
29,21	 211
29,28	 207
30,16	 36
31,6-7	 22
31,11-13	 171
32,10	 157
32,12	 52
32,13	 176
32,15	 60
32,16	 52
32,19-20	 225
32,22	 299; 301
32,29	 53; 201
32,29	 99
32,39	 217; 238
32,35	 177
32,42	 150
33,5.26	 60
34	 185
34,7	 139
34,10	 142

Joz
1,2.7.13.15	 17
1,6	 22
4,22	 60
5,14	 17
10,22	 94
10,25	 22
21,9	 63
22,5	 36
22,8	 242
24,22	 49
 
Sdz 
2,4	 37
2,16	 34
3,10	 37; 132
3,20	 280
4,4	 132
5,30	 242
6,2	 37
6,17	 150
7,23-24	 135
8,15	 170
8,22-23	 278
9,2	 278
13	 81
14,6.19	 131
15,14	 131
16,3	 94
16,11-16	 129
16,26	 93
18,25	 279
20,16	 36

Rt
3,12	 71
4,1-6	 71
4,5.10	 284

1Sm
1,10	 279
2,2	 278



Indeks miejsc biblijnych

336

2,6	 238
2,8	 157
2,10	 202
2,27	 206
2,35	 131
3,2	 137
3,7.21	 207
3,12	 80
5,3-4	 210
5,12	 214
6,12.18	 204
7,8-9	 244
8,5-6.20	 132
9,15	 206
9,15-17	 129
9,17	 223
10,6	 131
10,7	 150
10,17	 135
11,6	 131
12,3-4	 138
12,14	 172
13,6	 220
13,17	 120; 219
14,10	 79
14,11	 33
14,15	 120
14,24	 220
15	 20
15,1-2	 66
13,1-13	 129
16,13	 93
16,13-14	 132
16,18	 210
18,5.14-15	 201
18,23	 146
19,23-24	 131
20,41	 280
22,2	 279
23,7	 93
25	 222
25,25	 267

25,41	 280
27,11	 47
28,8	 79
29,3	 119

2Sm
	 96
3,18	 17
5,2	 84
5,8	 279
7,7	 85
7,8	 17
7,14	 141
7,22	 97
7,27	 207
10,4-5	 173
13,25	 36
14,6	 23
15,4	 177
15,31	 74; 80
16,2	 170
18,18	 149
19,1	 204
19,3	 301
20,8	 93
22,40	 97
22,43	 79
22,48	 93
22,51	 32
23,3	 240
24,1	 243
24,16	 121

1Krl
2,3	 201
2,3.14	 36
3,8	 243
3,9.28	 132
3,16	 178
6,23	 93
8,5	 243
 8,26	 281

8,41-43	 66
8,58	 36
9,25	 31
10,6	 49
10,7	 50
11,11nn	 17
13,18	 81
13,21.26	 172
14,18	 17
15,4	 284
15,29	 17
16,31	 146
17,17-24	 238
19	 174
19,15	 92
19,16	 92
20,11	 93
22	 143; 174
22,17	 218
22,17-23	 129; 130
22,19-22	 130
22,21-24	 131
22,27	 33

2Krl
1,1	 215
1,2	 211
1,3	 81
2,3	 223
2,3.9-10	 192
2,4	 80
2,11	 135
3,5.7	 215
4,18-37	 238
4,35	 266
5	 66
5,7	 238
5,15-18.19	 66
6,17.20	 266
7,1	 66
7,4	 119
8,20.22	 215



Indeks miejsc biblijnych

337

9,30	 110
10,31	 37
13,21	 238
15,5	 213
17,4	 223; 266
17,13.23	 17
17,20	 21; 34
18,7	 201
18,21	 137
19,22	 278
19,35	 81
20,10	 146
21,10	 17
21,13	 70
21,14	 34
22,3	 31
23,3	 284
23,6	 228
23,27	 21
23,35	 191
24,2	 17
25,27	 266
25,27.29	 33

1Krn
	 22; 96; 

141; 175
3,19	 10; 31
12,20-21	 119
16,22	 92
21,18	 284
28,1nn	 129
29,2	 110

2Krn
	 19; 22; 84; 

141; 175
5,6	 243
6,16	 37
7,14	 217
8,5	 93
15,1	 131

15,9	 119
20,7	 19; 25
20,14	 131
21,8	 215
21,17	 189
22,9	 223
24,20	 131
26,20	 213
26,21	 226; 227
30,9	 166
32,23	 202
36,15-16	 81
36,23	 85

Ezd
	 84; 125; 

141
1,1.5	 170
1,2-4	 85
1,3	 85
3,6.10	 85
3,7	 85
4,6-16.17-24	 121
5,1-2	 85
5,6-17	 121
5,13	 85
6,3-5	 85
9,3	 173 

Ne
	 125; 141; 

290
1,6	 17
3,15	 165
4,12	 93
8,9	 37
9,11	 83
9,15	 286
9,21	 179
9,30	 131
10,30	 37
13,3	 37

13,25	 173; 174

Est
1,8	 131
8,17	 66

Hi
	 225; 229; 

234
1,6-12	 129
1,8	 17
1,15.17	 150
1,16	 38
1,16-18	 62
2,1-7	 129
3	 222
3,4-5	 98
3,16	 236
3,17	 189
4,8	 235
4,18	 82
4,19-20	 215
5,4	 34; 215
5,6	 205
5,12	 79
5,17	 216
5,18	 211
7,4	 237
7,9	 70
7,16	 189
7,19	 173
7,20	 157
7,21	 243; 296; 

301
8,6	 31
9,8	 79
10,2	 121
10,7	 34; 53
11,3	 173
11,6	 70
11,18	 299; 301
12,4	 274



Indeks miejsc biblijnych

338

12,5	 210
12,7	 80
12,17	 74
12,25	 218
13,28	 179
14,7-9	 209
14,21-22	 239
15,18-35	 214
15,35	 235
16,5	 22
16,10	 173
16,17	 229
16,18-19	 258
17,8	 202
19,2	 215
19,7	 135
19,25-27	 258
21,12	 136
21,14	 237
21,17	 241
21,19-20	 239
21,23.25	 62
21,28-33	 228
22,22	 140
22,28	 226
23,14	 80
24,20	 137
26,8	 70
26,12-13	 215
26,13	 190
27,15	 229
27,18	 157
27,19	 228
28,9	 176
28,13	 226
28,24	 20
29,3	 298
29,8	 280
29,9	 205
29,12	 175
30,6	 33
30,10	 173

30,11	 94
30,15	 70
31,5	 229
31,22	 137
32	 63
32,21.22	 63
33,28	 236
36,32	 220
37,11	 70
39,7	 220
39,17	 70; 241
40,22	 61
41,23	 83
42,12-17	 233; 234
42,17	 236

Ps
	 22; 107; 

118; 175; 
225; 238

1	 41; 140
1,3	 180
2	 92; 132; 

148
2,7	 151
2,7-9	 133; 148
3,2	 243
3,3.9	 158
3,8	 173
5,4	 171
5,6	 80
5,11-12	 297
6,3	 217
6,7	 153
6,11	 22
7,3	 34
7,7	 154
7,15	 235
7,15.17	 235
7,17	 235
8,6	 210
8,7	 278

9,2.15	 205
9,3	 135
9,5	 154
9,10	 275
9,12	 105
10,1	 178
10,2	 36
10,7	 229
10,7.14	 235
10,18	 275
13,6	 158
14,2	 201
15,4	 281; 297
16,11	 237
17,1	 229
17,2	 134
17,4	 154
17,8	 151
17,9	 36
17,15	 236
18,12	 298
18,32	 97
18,40	 97
19	 41; 140
19,2	 105
19,8	 281
20,2	 283
21,5	 233
21,6	 210
22,5-6	 299
22,6	 176
22,7	 210; 279
22,7.25	 210
22,12.20	 177
22,22	 283
22,23	 205
22,24	 297
22,25	 210; 212
22,27	 237
22,28	 280
22,31	 233
23	 168; 286



Indeks miejsc biblijnych

339

23,1	 84
23,2	 287
24,2	 83
25,4	 237
25,11	 216
25,12	 297
25,18	 235
26,7	 205
27	 168
27,9	 17
27,11	 237
27,13	 50; 206; 

226; 227
28,5	 154
28,7	 156
28,7-8	 156
29,2	 210; 280
30,3	 217
31,2.18	 176
31,4	 287
31,14	 243
31,19	 222
31,23	 226
31,24	 157
31,24-25	 297
32,1	 243
32,3	 179
32,10	 211; 297
33,21	 299
34,12	 171
34,14	 229
34,17	 228
34,23	 17
35,4	 172
35,4.26	 22; 173
35,10	 34
35,22	 177
35,23	 154; 170
35,27	 230
36,4	 229
36,10	 236
37	 134

37,6	 134
37,11	 117
37,14	 221
37,33	 179
37,36	 23
37,39-40	 297
38	 248
38,6	 218
38,14	 221
38,18	 211
38,22	 177
38,23	 175
39	 248
39,3.10	 222
39,4	 300
39,6-7.12	 153
39,10	 221
39,12	 180
40,4	 243
40,15	 172
40,18	 114
41,3-4	 119
41,5	 217
41,13	 130
44	 172
44,4	 98
44,10-17	 174
44,19	 165; 172
44,21	 52
44,23	 221
45,3	 204
45,4.5	 210
45,5	 140
45,8	 93
45,18	 149
46,2	 156
46,10	 299
49,16	 223
49,18	 228
49,20	 225; 236
50,19	 229
50,22	 34

51	 211
51,1-19	 200
51,3.11	 70
51,4.11	 216
51,6	 32
52,7	 226; 227
55,9	 114
56,7	 112; 119
57,5	 150; 299
58,5	 171
58,6	 190
59,4	 119
59,10	 156
60,2	 23
62,8.12	 156
63,2	 209
63,9	 130
64,4	 150
64,11	 297
66,3	 105
66,6	 60
66,8	 105
68,3	 299
68,7	 266
68,20	 158
68,23	 83
69	 249
69,3.16	 83
69,4	 142; 153
69,6-8.20	 174
69,14	 284
69,27	 211
69,36	 87
70,3	 172
70,6	 114
71,5.16	 169
71,7	 243
71,9	 153
71,11	 34
71,12	 177
71,14	 142
71,20	 202



Indeks miejsc biblijnych

340

71,22	 278
72,1-4	 132
72,7	 117
72,8-11	 133
73,5	 235
73,11	 187
73,13	 153
73,13-14	 214
73,14	 213
73,18-28	 258
73,24	 223
73,28	 205
74,1	 286
74,17	 59
74,21	 275
76,10	 121
77,2	 135
77,11	 215
77,16	 72
78,4	 205
78,15	 108
78,15-20	 108
78,15-16.20	 107
78,41	 278
78,52	 287
78,67-68	 18
78,71-72	 85
79,5	 299
79,6	 37
79,8	 216
79,9	 175
79,13	 286
80,2	 287
81,2	 156
81,10	 52
82,3	 177
82,5	 298
83,15	 37
84,4	 180
84,12	 116
85,9	 263
86,1	 114

86,2	 17
86,2.4.16	 17
86,9	 280
86,17	 175
88	 248
88,6	 215; 226
88,7	 83
89	 141
89,4	 96; 131
89,11	 215
89,15	 133
89,19	 278
89,23-24	 140
89,31-33	 141
89,40	 17
90,10	 235
90,15	 214
91,5-11	 119
91,11	 81
91,15	 156
94,5	 215
95,5	 59
95,7	 286
96,6	 210; 280
96,10	 105
97,3	 37
99	 278
99,2	 201
99,8	 244
101	 133
102	 179; 248
102,27	 179; 184
103,3	 217
103,20	 82
104,2	 79
105,6	 18; 131
105,15	 92
105,28	 172
105,41	 107
105,41-43	 108
106,2	 105
106,5	 18

106,9	 83
107	 199
107,5	 286
107,10	 98; 266
107,16	 94
107,17-20	 217
107,20	 217
107,22	 205
107,24	 83
107,35	 108
107,39	 222; 223
107,42	 205
108,3	 170
109,2	 229
109,20	 154
109,22	 215
109,30	 243
109,31	 178
110	 92
112,2	 225
113	 77; 202; 

203
113,5	 202
114,3.5	 35
114,8	 108; 176
115,11.13	 297
116,9	 226
116,10	 50; 206
116,16	 17
118	 199
118,2-4	 105
118,4	 297
118,14	 156
118,22-23	 199
118,23	 199
119	 41; 117; 

118; 140
119,35	 230
119,71	 214
119,107	 221
119,110	 218
119,141	 210



Indeks miejsc biblijnych

341

119,176	 218
120,7	 23
121,6	 286
121,7-8	 119
123,2	 17
124,3	 23
127,3	 233
128,1.3-4	 233
128,1.4	 297
129,5	 172
130	 200
130,5-6	 142
130,5-7	 142
130,7	 142
131,3	 142
135,4	 18
135,7	 133
135,20	 297
136	 108
136,6	 79
136,16	 108
137,2	 61
139,12	 298
141,4	 211
141,8	 243
142,6	 226; 227
142,8	 266
143,3	 215
143,5	 192; 225
143,8	 171
143,10	 117
144,2	 93
144,12	 233
145,5	 192
146	 77
146,6	 59; 78
147,3	 217
149,4	 151

Prz
1,8	 140
2,1	 233

3,15	 116
3,1.21	 157
5,13	 171
6,23	 216
7,26	 197
8,4	 211
8,11	 116
10,12.19	 215
10,13	 173
10,16	 154
10,17	 218
11,18	 154
12,13	 215
12,17	 47; 229
12,18	 150
13,3.6	 157
13,12	 142
13,14	 140
13,24	 216
14,22	 218
14,25	 229
14,28	 210
14,35	 131
15,33	 217
16,19	 242
16,20-23	 201
17,9	 215
17,15	 177
Ps 19,29	 173
20,12	 171
20,30	 218
21,15	 112
22,22	 215
24,11	 224
25,8	 173
25,18	 150
26,3	 173
26,10	 190
26,21	 112
28,7	 173
28,9	 36
28,19	 237

13,11.14	 225
14,2	 297
26,18	 300
26,28	 276
30,4	 284
30,16	 222
31,11	 242
31,30	 297

Koh
1,8	 236
1,15	 243
1,17	 169
1,18	 211
2,1-23	 153
2,10.21	 241
2,14	 298
2,23	 211
3,3	 217
3,13	 235
4,4.8	 153
5,16	 211
5,17	 235
6,2	 211
6,4	 298
7,7	 80
7,12	 151
8,13	 233
10,9	 301
12,5	 79
12,6	 287

Pnp
6,6	 221
8,6	 299

Iz
	 13; 20; 

149; 174; 
205; 263; 
278

1,2	 147



Indeks miejsc biblijnych

342

1,2.10	 34
1,4	 233; 278
1,5	 211; 213
1,6	 218
1,31	 137
2,2.12-14	 201
2,3	 140
2,4	 242
2,22	 264
3,7	 136
4,6	 151
5,6	 209
5,8	 75; 82
5,9	 82
5,13	 286
5,16	 202
5,19.24	 278
5,23	 177
5,24	 208
5,24	 21
5,24-29	 119
5,26	 20
5,29	 34
6	 129; 130; 

208; 278
6,1	 201
6,3	 201
6,10	 30; 217
6,11	 82
6,13	 233
7,3	 287
7,4-9	 50
7,18-20	 119
7,20	 173
7,25	 221
8,5-8	 119
8,6	 21
8,7	 241
8,9	 34
8,15	 137
8,16	 36; 117; 

141; 164; 

169
8,16-18	 208
8,22	 298
8,23-9,6	 132
9,1	 98; 266; 

298
9,2	 32; 33; 242
9,3-4	 132
9,6	 133
9,10-11	 119
9,19	 226
10,1	 235
10,2	 34; 242
10,4	 262
10,5nn	 96
10,13	 28
10,15	 151
10,17	 98
11,1.10	 208; 209
11,2	 132
11,2-5	 132
11,3	 204
11,4	 150
11,6	 287
11,6-7	 115
11,8	 33; 208
11,10	 209
11,11	 289
11,12	 155
11,16	 287
13,1	 136
13,5	 120
13,6.22	 177
14,3	 204
14,5	 204
14,9	 204
14,18-19	 228
14,25	 287
14,29-30	 208
15,1	 136
17,1	 136
17,2	 115

17,10	 52
18,7	 221
19,6	 137
19,14	 218
19,22	 217
19,23	 287
20,4	 287
22,5-8	 119
22,6-14	 151
22,14	 207
22,24	 61; 264
23,12	 118
24,6	 231
24,15	 296
24,20	 215
24,22	 262; 266
25,4-5	 151
25,8	 70; 238
26,13	 149
26,19	 238
27,10	 115
27,11	 295; 300
28,1-4	 119
28,7	 218
28,14	 31
28,21	 204
28,23	 34
30,1	 131
30,2-3	 151
30,9	 36; 141; 

172
30,12	 299
30,15	 244
30,25	 61; 201
30,26	 217
31,3	 131
31,4	 186
31,9	 296
32,2	 151
32,9	 34
33,4	 242
33,7	 136



Indeks miejsc biblijnych

343

33,8	 287
33,24	 211
34,1	 61
34,2.6	 221
34,17	 241
35,2	 210
35,5	 171
35,7	 286; 287
36,2	 287
36,6	 137
37,17	 266
37,31	 208
38,9	 231
38,11	 226
38,12	 224; 225
55-66	 313
56-66	 13
56,1	 177; 207
56,1-8	 66
56,6	 17
56,11	 219
57,1	 145
57,1.11	 38
57,4	 205
57,7	 201
57,17-18	 217
58,2	 237
58,3	 220
58,10	 221
58,11	 237
58,12	 84
59,6	 229
59,7	 287
59,10	 29
59,15	 242
59,16	 220; 244
60	 125
60-62	 119; 124; 

294
60,1-3	 281; 307
60,3.10-11.16	279
60,4.9	 289

60,6	 267
60,7.9.13.21	 151
60,7.13	 125
60,7.9.13.21	 151
60,7.13	 88; 294
60,10	 124
60,11	 287
60,18	 229; 267
60,22	 241
61	 294
61,1	 92; 132; 

266
61,1-4	 275
61,2	 284
61,3	 139
61,3.10	 151
61,4	 83; 87; 

124; 285 
61,5	 286
61,5-6	 281
61,8	 154
61,9	 264
61,11	 267
62,2	 279
62,5	 111
62,7	 267
62,8	 26
62,9	 88; 294
62,10	 287
62,11	 20; 154
63,11	 84
63,12	 26
63,14	 287
63,17	 122
63,19	 278
64,1	 299; 300
64,10	 299
65,5	 299
65,7	 154
65,8-9.13-15	 122
65,9	 287
65,12	 221

65,13-15	 122
65,23	 264
66,3	 221
66,14	 122
66,15	 28
66,15-16.24	 299
66,22	 59; 78
66,23-24	 302
66,24	 301; 303

Jr
	 149; 176; 

180; 184; 
255

1	 143
1,4-10	 148; 172
1,5	 18; 59; 

148; 149; 
150

1,5.7	 148
1,7.9	 171
1,8	 148
1,10	 149
1,17-19	 140
1,18	 176
2,6	 209
2,8	 85
2,14	 34
2,24	 117; 164
2,25	 52
2,30	 216
3,13	 52
3,22	 217
3,25	 174
4,4	 137
4,5	 105; 196
5,1	 246
5,3	 216
5,14	 150
5,26-28	 228
6,10	 230
6,14	 217



Indeks miejsc biblijnych

344

6,19	 21; 140
6,20	 137
6,29	 15
6,30	 21
7,16	 244
7,20	 37
7,24	 35
7,24.26	 170
7,25	 17
7,28	 216
8,8	 140
8,11.22	 217
9,4	 139
10,12	 59; 78; 79
10,13	 133
10,16	 59; 77; 78
10,19	 213
10,25	 37
11	 221
11,6	 136; 137
11,18-20	 168
11,19	 221; 226; 

227
11,19-20	 222
11,20	 180
12,11	 38
13,23	 117; 164
15,1	 244
15,10-12.15-
-18.19-20	 168
15,11	 220; 244
15,14	 299
15,16	 171
15,20-21	 148
16,19	 156
17,4	 299; 301
17,13-18	 168; 176
17,14	 217
17,17	 112
18,2-3	 59
18,11	 59
18,18	 140; 170

18,19-23	 168
18,21	 214
18,21-23	 222
19,8	 202
20,1-6	 174
20,5	 34
20,7-9	 172
20,7-13	 168
20,8	 135
20,10	 47; 243
20,11	 173
20,13	 148
20,14-18	 168
21,11-12	 66; 180
21,12	 137
22,3	 229
22,29-30	 66
23,5	 133; 201
23,18.22	 130
23,19	 114
23,29	 150
24,7	 169
25,4	 17
25,9.11.18	 83
25,32	 114
26,4	 37
26,5	 17
26,23	 228
28,6	 80
28,9	 230; 258
29,10	 80
29,25-28	 174
30,14	 214; 216
30,16	 34
31,7	 105
31,16	 154
31,31-34	 117
31,33	 140
31,35	 77
32,2-3	 34
32,18	 77
32,23	 37

32,33	 171
33,1	 223
33,3	 77
33,23-26	 21
33,26	 19
35,15	 17
36,25	 220; 244
37,15.18	 34
38,22	 172
39,15	 223
41,8	 94
42,18	 37
44,4	 17
44,6	 28
44,10	 37
44,18	 35
46,5	 172
48,18	 55
48,39	 112
49,2	 136
49,32	 34
50,6	 218
50,8	 105
50,8-10	 105; 106
50,10	 105
50,20	 23
50,29	 278
50,36	 74; 79
50,37	 94
51	 105
51,1	 120; 121
51,5	 278
51,6.45	 105; 106
51,10	 134
51,11	 144
51,12-13	 94
51,15	 79
51,19	 77
51,30	 94
51,52	 215



Indeks miejsc biblijnych

345

Lm
1,4.13	 202
1,12.18	 211
2,4	 37
2,9	 94; 141
2,13	 217
2,21	 296; 301
3,2	 287; 298
3,8	 135
3,17	 70
3,18	 142
3,21-26	 142
3,24	 142
3,30	 173
3,54	 226
4,11	 37
5,22	 21

Ez
	 248
2,4-8	 172
3,8-9	 140; 176
3,10-11	 171
3,27	 189
4	 249
4,4-6	 243
4,4-6.7-8	 245
4,4-8	 246
5,2	 296
5,6	 172
5,14	 83
5,16	 121
6,11	 79
6,12	 157
7,8	 37
7,9	 76
7,26	 140
8,14	 247
8,17	 146
9,1	 186
9,8	 37
11,5	 131

11,17	 155
12,8	 171
13,2-3	 66
14,11	 218
14,12-20	 246
14,19	 37
16,27-63	 173
16,36	 188
17,23	 151
18,20	 253
19,13	 55; 209
20,12	 76; 139; 

169
20,13.21	 172
20,26	 226
21,15.20.33	 221
21,26	 79
21,36	 120
22,20	 120
24,18	 171
26,5	 34
26,15	 215
26,20	 226
26,21	 23
27,19	 137
28,9	 194
28,10	 193
28,15	 44
29,6-7	 137
29,10	 276
29,19	 34
29,20	 154
30,6	 276
30,9	 81
30,21-22	 137
31,6.12.17	 151
32	 226
32,17-32	 228
33,22	 171
32,23 -32	 226
32,24-30	 173
32,26	 190

33,24-26	 285
34	 85
34,6	 218
34,8.22.28	 34
34,23	 85
36,4	 34
36,23	 190
37	 234; 238
37,11	 226
37,19	 157
37,24	 85
37,28	 76
38,21	 287
39,7	 278
43,7	 194; 229
44,24	 178 
48,35	 52

Dn
1,8	 38
2,27	 80
4,5nn	 131
8,26	 139
9,6.10	 17
9,11.13	 141
11,33.35	 232
12,1-3	 259
12,2	 238
12,3	 177; 201; 

232; 239; 
240

Oz
	 19; 36
1,9	 21
2,12	 53
2,20	 301
4,6	 36; 140
5,1	 34
5,9	 281
5,12	 180
5,13	 217



Indeks miejsc biblijnych

346

5,14	 34
6,1	 217
6,2	 209
6,5	 134; 150
8,1.12	 140
9,7	 131
9,16	 214
9,17	 21
10,6	 221
11,6	 79
12,2	 221
12,4	 60
13,3	 114
13,4	 97
13,15	 34
14,6-7	 209

Jl
3,1n	 131
4,11	 164

Am
1-2	 299
1,14	 114
2,4	 218
3,7	 207
4,13	 77; 99
5,6	 137
5,8	 77
5,18-20	 98
5,20	 298
7,1-6	 248
7,1-17	 174
7,17	 228

8,8	 204
9,6	 77
9,11-12	 59

Jon
2,4	 83
4,5-8	 151
4,8	 286

Mi
2,12	 155
3,8	 47; 131
4,6	 155
4,7	 241
5,1	 278
5,3	 85
5,7	 34
6,10-13	 228
7,7	 142
7,8	 98; 266

Na
1,1	 136
2,4	 299
2,8	 287
2,13	 33

Ha
1,2-4	 141
1,4	 134; 141
1,4.7	 134
1,7	 135
2,2-4	 50; 206
2,5-8	 94

2,7	 34
2,16	 237
3,4.11	 98

So
1,13	 34
2,3	 246
3,8	 37
3,13	 115

Ag
1,3.13	 81
2,11-13	 140
2,18	 85

Za
3,1-5	 129
7,12	 37
7,14	 114
8,9	 85
9,1	 136
9,9-10	 132
10,11	 83
12,1	 79
14,5	 287

Ml
1,10	 295; 300
2,2	 38
2,5-6	 141
3,16	 297
3,22	 141

Księgi deuterokanoniczne/apokryficzne

2Mch
6,18-31	 10

Syr
4,2	 275
8,11	 187
11	 228

11,16-
-17.18-19	 228
33,7	 27
34,26	 16



Indeks miejsc biblijnych

347

37,25	 60
38,3	 217
43	 300

43,13	 300
49,10	 231

4Mch
	 232
17,21-22	 232

Nowy Testament

Mt
3,16-17	 12

Dz
8,26-40	 9

1Kor
15,3-5	 9



chat.edu.pl

Monogra�a Deuteroizajaszowy sługa JHWH: Studium egzegetyczne poświęcona jest 
tekstom mówiącym o słudze Bożym w Księdze Izajasza 40-55, które czerpią z prze-
słania nieznanego z imienia proroka, zwanego drugim Izajaszem czy Deuteroizaja-
szem. Wśród tych fragmentów szczególną uwagą cieszą się cztery „Pieśni o słudze 
Pana” (Iz 42,1-4; 49,1-6; 50,4-9; 52,13-53,12), które przez chrześcijan zostały odczy-
tane jako zapowiedzi odnoszące się do Jezusa z Nazaretu. Autor zadaje jednak 
pytanie o ich historyczny sens w czasach ich powstania, poprzedzających wiele 
wieków przyjście Jezusa i ich chrystologiczną interpretację. Pokazuje, że w Iz 40-55 
mianem sługi Pana określane były różne wielkości i osoby: lud izraelski, a ściślej 
wygnańcy babilońscy i rozproszona po świecie żydowska diaspora, sam anonimo-
wy prorok Deuteroizajasz, a nawet perski władca czy mieszkańcy Jerozolimy. 
W „Pieśniach o słudze Pana” sługą tym jest nigdzie wprost niewzmiankowany 
prorok Deuteroizajasz. Czwarta „Pieśń” o cierpiącym słudze jest niezwykłym świa-
dectwem przekonania o sukcesie proroka, który brutalnie zgładzony pozornie 
poniósł całkowitą klęskę. Śmierć proroka okazuje się jednak punktem zwrotnym 
w spełnianiu się jego przesłania, bo dzięki niej jego zwolennicy, a potem lud izraelski, 
a w końcu cały świat zyskują poznanie i przyjmują Boży zbawczy plan dla świata. 

„Wnikliwa i spójna analiza samych Pieśni o słudze, a także ich kontekstu literackiego, 
pozwalają Czytelnikowi zapoznać się z rolą i zadaniami sługi Pana. Głównym, 
bardzo ważnym przedmiotem tej pogłębionej re�eksji jest próba dotarcia do intencji 
dzieła Deuteroizajasza w odniesieniu do misji sługi na poziomie historycznym, 
a nie przez pryzmat późniejszych interpretacji.” 

Z recenzji dr hab. Anny Kuśmirek, prof. UKSW

Jakub Slawik – doktor habilitowany nauk teologicznych w zakresie teologii biblijnej, 
profesor w Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej w Warszawie, zajmuje się 
przede wszystkim egzegezą Starego Testamentu. Jego badania koncentrują się na 
księgach prorockich i mądrościowych Biblii Hebrajskiej. Jest autorem m.in. 
obszernej monogra�i Hiob przed Bogiem: Studium egzegetyczne prologu i epilogu 
Księgi Hioba oraz mów Hioba (2010) i podręcznika akademickiego Egzegeza Starego 
Testamentu: Wprowadzenie do metod egzegetycznych (2004).


