
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

Title: Sens Krzyża Chrystusa w ujęciu Josepha Ratzingera/Benedykta XVI. 
Uniwersalne znaczenie - współczesny kontekst 

 

Author: Błażej Małolepszy 

 

Citation style: Małolepszy Błażej. (2021). Sens Krzyża Chrystusa w ujęciu 
Josepha Ratzingera/Benedykta XVI. Uniwersalne znaczenie - współczesny 
kontekst. Praca doktorska. Katowice : Uniwersytet Śląski 

 



UNIWERSYTET ŚLĄSKI W KATOWICACH 

WYDZIAŁ TEOLOGICZNY 

INSTYTUT NAUK TEOLOGICZNYCH 

 

 

KS. MGR LIC. BŁAŻEJ MAŁOLEPSZY 

NR ALBUMU: 7424 

 

 

 

 

SENS KRZYŻA CHRYSTUSA 

W UJĘCIU JOSEPHA RATZINGERA/BENEDYKTA XVI.  

UNIWERSALNE ZNACZENIE - WSPÓŁCZESNY KONTEKST 

 

PRACA DOKTORSKA 

 

 

 

 

 

 

 

  

ks. dr hab. Sławomir Zieliński 

 

 

 

 

Katowice 2021 



2 

 

Słowa kluczowe: Joseph Ratzinger, Benedykt XVI, Krzyż, Objawienie Boże, sens. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oświadczenie autora pracy 

 

 

 Świadomy odpowiedzialności prawnej oświadczam, że niniejsza praca została 

napisana przeze mnie samodzielnie i nie zawiera treści uzyskanych  

w sposób niezgodny z obowiązującymi przepisami. 

 Oświadczam również, że przedstawiona praca nie była wcześniej przedmiotem 

procedur związanych z uzyskaniem tytułu zawodowego ani stopnia naukowego  

w wyższej uczelni. 

 Oświadczam ponadto, że niniejsza wersja pracy jest identyczna z załączoną wersją 

elektroniczną. 

 

 

 

 

 

…………………….       ……………………………. 

 Data              Podpis autora pracy 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

SPIS TREŚCI 

 

WYKAZ SKRÓTÓW ..........................................................................................................................4 

WSTĘP .................................................................................................................................................5 

 

ROZDZIAŁ I 

AKTUALNOŚĆ PYTANIA O SENS ...............................................................................................17 

1. 1. Zagadnienie sensu w myśli nowożytnej/ponowożytnej ...........................................................18 

1. 2. Współczesna antropologia i potrzeba sensu życia ...................................................................37 

1. 3. "Ciemności wokół pytania o sens". Diagnoza J. Ratzingera/Benedykta XVI .........................57 

1. 4. Logosowy charakter chrześcijaństwa ......................................................................................74 

 

ROZDZIAŁ II 

KRZYŻ OBJAWIENIEM BOGA ....................................................................................................89 

2. 1. Misterium Objawienia Bożego w ujęciu J. Ratzingera/Benedykta XVI .................................90 

2. 2. Krzyż objawieniem Boga Ojca ..............................................................................................104 

2. 3. Krzyż objawieniem Syna Bożego ..........................................................................................119 

2. 4. Krzyż objawieniem Ducha Świętego .....................................................................................135 

 

ROZDZIAŁ III 

KRZYŻ OBJAWIENIEM CZŁOWIEKA ....................................................................................146 

3. 1. Misterium osoby ludzkiej w ujęciu J. Ratzingera/Benedykta XVI ........................................146 

3. 2. Krzyż objawieniem grzeszności człowieka ...........................................................................161 

3. 3. Krzyż objawieniem sensu cierpienia .....................................................................................173 

3. 4. Krzyż objawieniem sensu śmierci .........................................................................................187 

3. 5. Krzyż objawieniem sensu życia .............................................................................................200 

 

ROZDZIAŁ IV 

KRZYŻ OBJAWIENIEM ZBAWCZEGO SENSU .....................................................................210 

4. 1. Historyczny sens krzyża ........................................................................................................211 

4. 2. Paschalno-rezurekcyjny sens Krzyża.....................................................................................219 

4. 3. Soteryczny sens Krzyża .........................................................................................................241 

4. 4. Kosmiczny sens Krzyża .........................................................................................................256 

 

ZAKOŃCZENIE .............................................................................................................................263 

BIBLIOGRAFIA .............................................................................................................................268 

 



4 

 

WYKAZ SKRÓTÓW 

 

 

 

KK - Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium,  

 w: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Kraków 1967. 

KDK - Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie 

 współczesnym Gaudium et spes, w: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. 

 Deklaracje, Kraków 1967. 

KO - Sobór Watykański II, Konstytucja Dogmatyczna o Objawieniu Bożym Dei 

 Verbum, w: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Poznań 

 1967. 

KL - Sobór Watykański II, Konstytucji o liturgii świętej Sacrosanctum Concilium,  

 w: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Poznań 1967. 

DRN - Sobór Watykański II, Deklaracja o stosunku Kościoła do religii 

 niechrześcijańskich Nostra aetate, w: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. 

 Deklaracje, Poznań 1967. 

KKK -   Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 2002. 

OpOm -   Opera Omnia, red. K. Góźdź, M. Górecka, t. I-XVI, Lublin 2012-2020. 

OR -   L'Osservatore Romano, wydanie polskie. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

 

 

 

 

WSTĘP 

 

 

 

 Czasy współczesne naznaczone są wielkim poszukiwaniem sensu. W konsekwencji 

kryzysu współczesnych humanizmów oraz upadku wielu ideologii XX wieku człowiek 

na nowo usilnie poszukuje stabilnego oparcia dla swojej egzystencji. Dlatego, w kontekście 

naznaczonej nihilizmem współczesności, dynamicznie i pluralistycznie rozwijająca się 

teologia fundamentalna także poszukuje nowych motywów wiarygodności Bożego 

Objawienia oraz uzasadnia jego sens. Jako "teologia pogranicza" wchodzi w dialog 

z człowiekiem współczesnym, aby zachęcić go do przyjęcia wiary. W konstruowaniu 

argumentacji sięga do Objawienia, które jest nośnikiem uniwersalnego sensu i w którym 

ukazany jest ostateczny i pełny sens życia każdego człowieka. 

 W Konstytucji dogmatycznej o Objawieniu Bożym Dei Verbum Sobór Watykański II 

stwierdza: "Najgłębsza zaś prawda o Bogu i o zbawieniu człowieka jaśnieje nam przez 

to objawienie w osobie Chrystusa, który jest zarazem pośrednikiem i pełnią całego 

objawienia"
1
. W osobie Jezusa Chrystusa - Wcielonego Syna Bożego, Bóg wkroczył 

w historię świata w sposób absolutnie wyjątkowy. Przez życie, śmierć i zmartwychwstanie 

Chrystusa objawił swoją tożsamość, dokonał odkupienia świata i wezwał ludzi 

do zbawczego dialogu ze sobą
2
.  

 Misterium paschalne stanowiło apogeum posłannictwa Jezusa Chrystusa i Jego 

ziemskiej misji. Było wyznaczoną przez Ojca "godziną Syna Człowieczego" (por. J 12, 23), 

w której dokonało się dzieło zbawienia świata. Krzyżowa śmierć Syna Bożego stanowiła 

centralny akt tajemnicy zbawienia i w pełni urzeczywistniała plany Boga Ojca
3
. Dlatego 

Krzyż Jezusa Chrystusa, uwiarygodniony poprzez rezurekcję, stoi w centrum 

                                                           
1
 KO, 4. 

2
 Por. J. Mastej, Osobowy charakter objawionego przedmiotu wiary chrześcijańskiej, w: "Resovia Sacra. 

Studia Teologiczno-Filozoficzne Diecezji Rzeszowskiej" 7 (2000), s. 56. 
3
 Por. S. Włodarczyk, Misterium paschalne punktem kulminacyjnym historii zbawienia (refleksje egzegetyczno-

teologiczne), w: "Ruch Biblijny i Liturgiczny" 3 (1984), nr 3, s. 251. 



6 

 

chrześcijańskiej wiary i stanowi serce kerygmatycznego przepowiadania Dobrej Nowiny 

o zbawieniu
4
. 

 Prawda o Jezusie ukrzyżowanym i zmartwychwstałym jest centralnym punktem 

Bożego Objawienia, tym samym przynależy do depozytu wiary, nauczania apostolskiego 

i konsekwentnie - chrześcijańskiej refleksji teologicznej. W misterium paschalnym 

Chrystusa w pełni objawiły się i zarazem wypełniły zbawcze zamiary Boga, a historia 

zbawienia osiągnęła w nim swój punkt kulminacyjny. Jako wydarzenie historyczne Krzyż 

stał się wydarzeniem o charakterze epifanijnym i soterycznym, ponieważ był przestrzenią 

zwycięstwa Chrystusa nad złem i śmiercią. W refleksji teologicznej interpretowany jest jako 

Objawienie Boga i aktualne dla człowieka słowo o Jego zbawczej miłości. Stąd, zarówno 

wśród prawd chrześcijańskiej wiary jak i w refleksji teologicznej, zajmuje on szczególne 

i uprzywilejowane miejsce.  

 Od samego początku swojego istnienia Kościół zdawał sobie sprawę z wielkości 

i niezgłębionej treści Misterium Krzyża. Katechizm Soboru Trydenckiego skonkludował 

trafnie, że tajemnicę Krzyża z pewnością należy uważać za najtrudniejszą ze wszystkich
5
. 

Ze względu na swój misteryjny charakter Krzyż stanowił i nadal stanowi niewyczerpaną 

poznawczo tajemnicę wiary oraz niezgłębione źródło i wyzwanie dla refleksji teologicznej. 

 Słusznie wypowiedział się o Krzyżu jeden ze współczesnych teologów 

ewangelickich, Jürgen Moltmann, zaznaczając, że jest on tak wielką i niezgłębioną 

tajemnicą, iż stawia opór wszystkim swoim interpretacjom
6
. Niemniej jednak, pomimo swej 

hermeneutycznej trudności, posiada on dymensję poznawczą. Choć sam w sobie jest 

epifanią nadprzyrodzonej rzeczywistości, jego sens może zostać poznany i rozumiany.  

 W ostatnim czasie dostrzega się, również w polskiej literaturze teologicznej, 

zainteresowanie problematyką Krzyża Chrystusa
7
. Powiązanie Krzyża z Objawieniem 

Bożym sprawia, iż stanowi on nader aktualny przedmiot zainteresowania teologii 

fundamentalnej. W perspektywie konstruowania argumentacji na rzecz wiarygodności osoby 

Jezusa Chrystusa i założonego przez Niego Kościoła, Krzyż odgrywa rolę szczególną. 

                                                           
4
 Por. K. Skalický, Fundacyjne wydarzenie chrześcijaństwa: Ukrzyżowanie i zmartwychwstanie Jezusa 

z Nazaretu, w: Chrześcijaństwo jutra, red. M. Rusecki i in., Lublin 2001, s. 27-33.  
5
 Katechizm Soboru Trydenckiego, art. 4 Symbolu: certe crucis mysterium omnium difficillimum existimandum 

est, w: Catechismus ex Decreto Concilii Tridentini, Ad parochos: Pii V. Pont. Max. Primum Dein Fel. Record. 

Clementis XIII. Jussu editus, Bassani 1774, s. 35. 
6
 J. Moltmann, Le Dieu crucifié. La croix du Christ, fondement et critique de la théologie chrétienne, 

Cerf-Mame, Paryż 1974, s. 41 i nast. 
7
 Por. J. Mastej, Staurologiczno-rezurekcyjna wiarygodność chrześcijaństwa, Lublin 2014; "Studia Paradyskie" 

8 (1998) w całości poświęcone tematyce wiarygodności Krzyża, są owocem Zjazdu Teologów 

Fundamentalnych w Płocku - Sikorzu, który odbył się w dniach od 16 do 17 kwietnia 1998 roku.  



7 

 

Jest bowiem interpretowany jako miejsce rzeczywistego Objawienia Boga i udzielającego 

się sensu
8
.  

 Wobec wyzwań współczesności teologia fundamentalna nieustannie podejmuje 

próby wiarygodnego i adekwatnego uzasadnienia Objawienia, dokonanego w Jezusie i Jego 

Krzyżu
9
. Bez wątpienia dodatkowym motywem, przyczyniającym się do nasilonego 

zainteresowania tematyką Krzyża, są wypowiedzi współczesnego Magisterium Kościoła, 

które nawiązują do Misterium Krzyża, ukazując jego uniwersalny i aktualny sens.  

 Od samego początku Krzyż Jezusa Chrystusa wymagał apologijnej interpretacji. 

Już św. Paweł, głosząc "naukę krzyża", zauważył, że może ona stać się zgorszeniem 

i głupstwem: "Tak więc, gdy Żydzi żądają znaków, a Grecy szukają mądrości, my głosimy 

Chrystusa ukrzyżowanego, który jest zgorszeniem dla Żydów, a głupstwem dla pogan, 

dla tych zaś, którzy są powołani, tak spośród Żydów, jak i spośród Greków, Chrystusem, 

mocą Bożą i mądrością Bożą" (1 Kor 1, 22-24). Krzyż, rozumiany przez chrześcijaństwo 

jako Objawienie mocy i mądrości Bożej, domagał i nadal domaga się teologicznego 

uzasadnienia i obrony
10

. Z tego względu, najpierw dla apologetyki, a współcześnie 

dla teologii fundamentalnej, pozostaje on właściwym i aktualnym przedmiotem 

zainteresowania. Także w konstruowaniu wiarygodnego modelu staurologicznego teologia 

fundamentalna odwołuje się w pierwszym rzędzie do danych Objawienia i poszukuje racji, 

które go uzasadniają
11

.  

 W teologicznofundamentalny nurt uzasadniający wiarygodność Krzyża Jezusa 

Chrystusa bez wątpienia wpisuje się zarówno nauczanie papieża Benedykta XVI, 

jak i teologiczna refleksja Josepha Ratzingera z jego chrystologią sensu. Między innymi 

także z tego względu, że - jak sam to podkreśla - należy do kręgu współczesnych teologów 

fundamentalnych
12

. 

 Joseph Ratzinger urodził się 16 kwietnia 1927 roku w Marktl. Po przyjęciu święceń 

prezbiteratu 29 czerwca 1951 roku został skierowany do pracy w parafii w Monachium. 

Niespełna rok później podjął pracę w seminarium duchownym, rozpoczynając tym samym 

swoją karierę naukową. W 1953 roku zdobył stopień doktora teologii pracą 

o św. Augustynie, zatytułowaną Lud i Dom Boży w nauce św. Augustyna o Kościele, 

a w 1957 roku habilitował się na podstawie rozprawy o św. Bonawenturze pod tytułem 

                                                           
8
 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego. Tajemnica paschalna Chrystusa, w: OpOm, t. VI/2, s. 641. 

9
 Por. M. Rusecki, Struktura naukowa teologii fundamentalnej, w: "Studia Theologica Varsaviensia" 

22 (1984), nr 2, s. 35-44; H. Seweryniak, Świadectwo i sens. Teologia fundamentalna, Płock 2001, s. 13-34. 
10

 Por. H. Seweryniak, Krzyż jako motyw i znak wiarygodności chrześcijańskiej. Propozycja wykładów, 

w: "Studia Paradyskie" 8 (1998), s. 243. 
11

 Por. M. Rusecki, Cud w chrześcijaństwie, Lublin 1996, s. 9; Tenże, Traktat o Objawieniu, Kraków 2007, 

s. 343-346. 
12

 Por. Benedykt XVI, Przedmowa do wprowadzającego tomu moich pism, w: OpOm, t. XI, s. 2.  



8 

 

Rozumienie Objawienia i teologia historii według Bonawentury. W 1958 roku został 

profesorem kolegium we Fryzyndze. Jego naukowe badania cechowała odwaga 

i nowoczesne podejście do zagadnień teologicznych. Po uzyskaniu habilitacji pełnił funkcję 

profesora teologii na wielu niemieckich uniwersytetach. Pracował jako wykładowca teologii 

fundamentalnej w Monachium, Bonn, Münster, Tybindze i Ratyzbonie. Jako wprawny 

profesor fascynował swoich słuchaczy dynamiką prowadzonych przez siebie wykładów 

i egzystencjalnym podejściem do prawd wiary. Jednym z najważniejszych życiowych 

doświadczeń, które bez wątpienia przyczyniło się do zauważenia jego potencjału 

na horyzoncie międzynarodowej teologii, była możliwość uczestnictwa w pracach 

trwającego w tym czasie II Soboru Watykańskiego, w których brał udział jako teologiczny 

doradca kardynała Josepha Fringsa z Kolonii. Warto zauważyć, że podczas soboru był 

uważany za zdecydowanego reformatora. Faktycznie, w tym czasie współpracował z takimi 

progresywnymi teologami jak Hans Küng i Edward Schillebeeckx. Sam Ratzinger przyznał, 

że pozostawał wówczas pod wpływem nowatorskiej, teologicznej refleksji Karla Rahnera
13

. 

Po zakończeniu soboru profesor Joseph Ratzinger publikował artykuły naukowe 

w teologicznym czasopiśmie Concilium. W roku 1972 wraz z Hansem Ursem 

von Balthasarem, Henrim de Lubakiem, Walterem Kasprem i kilkoma innymi teologami, 

założył pismo Communio, które z czasem stało się jednym z najbardziej prestiżowych 

pod względem naukowym periodyków z zakresu teologii. 24 marca 1977 roku z rąk 

Pawła VI otrzymał nominację na arcybiskupa Monachium i Fryzyngi. 25 listopada 

1981 roku papież Jan Paweł II powołał go na prefekta Kongregacji Nauki Wiary. Z racji 

pełnionego urzędu przewodniczył automatycznie także Papieskiej Komisji Biblijnej 

i Międzynarodowej Komisji Teologicznej. Po śmierci Jana Pawła II, Kardynał Joseph 

Ratzinger 19 kwietnia 2005 roku został wybrany przez gremium kardynałów elektów 

nowym papieżem. Przybrał wówczas imię Benedykt XVI. Swój urząd sprawował do dnia 

28 lutego 2013 roku. Czas jego pracy naukowej, a potem pracy w Kongregacji Nauki Wiary, 

zwłaszcza zaś czas piastowania papieskiego urzędu, był dla niego niezwykle twórczym 

teologicznie. Mierząc się z rozlicznymi problemami Kościoła powszechnego 

Ratzinger/Benedykt XVI konstruował swoją własną apologię wiary, dostosowaną 

do potrzeb ducha obecnego czasu
14

. 

 Wnikliwa i tytaniczna teologiczna praca, a następnie piastowane urzędy kościelne, 

zaowocowały w jego karierze naukowej ogromnym dorobkiem teologicznym. Zdecydowana 

                                                           
13

 Por. A. Napiórkowski, Rebeliant w Kościele czy stróż doktryny katolickiej?, w: "Studia Nauk 

Teologicznych" 12 (2017), s.14-18. 
14

 Por. http://benedyktxvi.sej.pl/zyciorys.php [19.03.2020]. 



9 

 

większość jego pism doczekała się publikacji i przekładów na różne języki, w tym także 

na język polski. Największym polskojęzycznym przekładem ratzingerowskiej teologii, jest 

wydawana pod redakcją ks. prof. dr hab. Krzysztofa Góździa i prof. dr hab. Marzeny 

Góreckiej seria "Opera Omnia"
15

. Ten naukowy projekt należy do jednych z największych 

przedsięwzięć teologicznych obecnego czasu. Zebrane w całość, przetłumaczone i wydane 

w XVI tomach refleksje J. Ratzingera, zawierają niemal całą spuściznę jego filozoficzno-

teologicznych dociekań i stanowią pierwszorzędny materiał źródłowy niniejszej rozprawy.  

 Wybór Josepha Ratzingera na Stolicę Piotrową bez wątpienia przyczynił się 

do propagowania i rozpowszechnienia jego teologii i nauczania. Od tego momentu można 

zauważyć w teologii katolickiej swoisty "zwrot ratzingerowski"
16

. W różnych językach były 

i nadal są wydawane nie tylko autorskie publikacje Ratzingera, ale również niezliczona ilość 

opracowań i komentarzy do jego absolutnie nieprzeciętnej myśli. Stanowią one, zwłaszcza 

w kontekście badań nad sensem Krzyża, literaturę pomocniczą i uzupełniającą tejże pracy. 

Składają się na nią publikacje z zakresu zagadnienia teologii Krzyża współczesnych autorów 

(począwszy od Soboru Watykańskiego II do czasów obecnych), jak również wybrane, 

zgodnie z paradygmatem teologii fundamentalnej, publikacje z zakresu współczesnej 

filozofii, antropologii teologicznej, psychologii, związane z zagadnieniem sensu ludzkiej 

egzystencji. 

  II Sobór Watykański, w którym Ratzinger aktywnie brał udział jako jeden 

z ekspertów, zwracał szczególną uwagę na potrzebę dostosowania przekazu wiary 

do mentalności i potrzeb współczesnego człowieka
17

. Stąd młoda teologiczna dyscyplina, 

jaką jest teologia fundamentalna, rozwija nie tylko tradycyjne uzasadnienia wiarygodności 

chrześcijaństwa, ale opracowuje także nowe sposoby uwiarygodnienia Objawienia 

chrześcijańskiego, dostosowane do dynamicznych przemian zachodzących w świecie
18

. 

W ten pluralistyczny nurt poszukiwań i budowania nowych modeli wiarygodności wpisuje 

się dorobek naukowy Ratzingera i papieskie nauczanie Benedykta XVI. Są one bowiem 

w swojej istocie próbą przybliżenia człowiekowi dokonanego w Chrystusie Objawienia 

                                                           
15

 J. Ratzinger, Opera Omnia, red. K. Góźdź, M. Górecka, t. I-XVI, Lublin 2012-2020. Dla niniejszej pracy 

Opera Omnia stanowi podstawowe źródło. Jednakże z racji czasu, w którym powstawała dysertacja, niektóre 

teksty J. Ratzingera pochodzą z wydań wcześniejszych. 
16

 Por. K. Kaucha, Zwrot ratzingerowski, w: Teologia fundamentalna w twórczości Josepha Ratzingera, 

red. K. Kaucha, J. Mastej, Lublin 2017, s. 7-10. 
17

 Por. KDK, 4. 
18

 Por. H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele - dzisiaj. Teologia fundamentalna w kontekście 

czasów obecnych, Katowice 1993, s. 83-84.  



10 

 

i w kontekście aktualnej sytuacji społeczno-kulturowej, ukazują Objawienie jako 

wiarygodne
19

.  

 Niniejsza dysertacja pisana jest z perspektywy teologicznofundamentalnej. 

Nie stanowi zatem całościowego opracowania teologii Krzyża zawartej w refleksji 

Ratzingera i w nauczaniu Benedykta XVI. Zgodnie z teologicznofundamentalnym 

paradygmatem jest ona próbą skonstruowania modelu wiarygodnościowego Krzyża 

na podstawie myśli J. Ratzingera/Benedykta XVI. Celem niniejszej dysertacji jest zatem 

ukazanie uniwersalnego sensu Krzyża w kontekście wyzwań współczesności. 

 Krzyż Jezusa Chrystusa był nieodzownym elementem boskiego posłannictwa Syna 

Bożego i punktem kulminacyjnym Jego zbawczej misji. Jako prawdziwe Objawienie Boga 

stanowi dla teologii fundamentalnej niezmierzoną przestrzeń badań. W Krzyżu dokonała się 

wyjątkowa ze wszech miar epifania Boga i Jego logiki zbawienia. Misterium Krzyża 

rozumiane komplementarnie - jako jedno wydarzenie męki, śmierci i zmartwychwstania - 

odgrywa istotną rolę w uzasadnianiu prawdziwości boskiego posłannictwa Jezusa 

z Nazaretu oraz wyjątkowego charakteru chrześcijaństwa
20

. Teologia fundamentalna, która 

ze swojej natury zajmuje się badaniem znaków boskiego posłannictwa Chrystusa, 

wypracowuje wszechstronne i wieloaspektowe argumenty, by na ich podstawie uzasadnić 

wiarygodność dokonanego w Chrystusie Bożego Objawienia, także na płaszczyźnie 

staurologicznej. Dlatego Krzyż, rozumiany jako wydarzenie męki, śmierci 

i zmartwychwstania Jezusa Chrystusa
21

, jest podstawowym i pierwszorzędnym przedmiotem 

jej zainteresowania w tym względzie. Staurologiczna świadomość Jezusa, Jego śmierć 

i rezurekcja w najwyższym stopniu potwierdzały Jego Boską tożsamość i zarazem 

prawdziwość Jego nauczania. Wydarzenie Krzyża, pojmowane jako jedna komplementarna 

całość, w najgłębszej swej istocie jest rzeczywistym Objawieniem Boga w Jezusie 

i świadczy o wyjątkowości chrześcijaństwa
22

. W rozumieniu teologii i wiary Krzyż nie był 

jedynie wydarzeniem historycznym, lecz w perspektywie zmartwychwstania objawił 

on swój nadprzyrodzony sens
23

. W teologii bowiem Krzyż "jest wyjaśniany 

na tle zmartwychwstania, a rezurekcja jest Bożą egzegezą krzyża"
24

.  

                                                           
19

 Por. K. Kałuża, Josepha Ratzingera koncepcja teologii fundamentalnej, w: Teologia fundamentalna 

w twórczości Josepha Ratzingera, red. K. Kaucha, J. Mastej, Lublin 2017, s. 49-51. 
20

 J. Ratzinger, Chrystus i Jego Kościół, Kraków 2005, s. 65-75. 
21

 Por. K. H. Schelke, Teologia Nowego Testamentu, t. II: Bóg był w Chrystusie, Kraków 1985, s. 96-98. 
22

 Por. L. Scheffczyk, Zmartwychwstanie Jezusa - fundamentalna prawda wiary, w: "Communio" 5 (1985), 

 nr 2, s. 12.  
23

 Por. W. Hryniewicz, Chrystus nasza Pascha. Zarys chrześcijańskiej teologii paschalnej, t. I, Lublin 1987,  

s. 305. 
24

 J. Mastej, Staurologiczo-rezurekcyjna wiarygodność chrześcijaństwa, s. 11.  



11 

 

 W niniejszej dysertacji w ten właśnie sposób należy rozumieć zawarte w tytule pracy 

pojęcie "Krzyż": jako jedno, integralne wydarzenie zbawcze męki, śmierci 

i zmartwychwstania Jezusa Chrystusa
25

. Niniejsza praca, na kanwie staurologii 

Ratzingera/Benedykta XVI, podejmuje próbę ukazania sensu - a więc objawionego 

znaczenia - tej rzeczywistości. Stąd pojęcie "Krzyż" pisane jest dużą literą. Celem tego 

wyróżnienia jest podkreślenie, iż w dysertacji nie tyle wykazuje się wiarygodność 

historycznego krzyża, rozumianego jako narzędzie męki Chrystusa i powszechny znak 

chrześcijaństwa, ile ukazuje się objawiony przez Boga sens paschalnych wydarzeń 

zbawczych, których on jest symbolem i które streszcza. Poprzez użycie dużej litery w treści 

dysertacji została także podkreślona doniosłość wydarzeń zbawczych oraz ranga, jaką 

zajmują one w ziemskiej misji Jezusa i jaką posiadają one dla chrześcijaństwa.  

 Chociaż "między Jezusem i krzyżem dokonuje się swoista metonimia"
26

, 

przedmiotem teologicznych badań tejże pracy nie jest historyczne narzędzie kaźni, 

na którym umarł Chrystus. Jest nim zbawcze wydarzenie męki, śmierci i zmartwychwstania 

oraz ukazanie jego nadprzyrodzonego sensu, którego jest uniwersalnym tradentem. Z uwagi 

jednak na to, iż z racji śmierci Chrystusa krzyż nabrał nowego znaczenia, a tym samym stał 

się znakiem rozpoznawczym chrześcijańskiej tożsamości i zbawienia, w ostatnim rozdziale - 

poświęconym soteriologii staurologicznej - został omówiony syntetycznie jego sens 

historyczny. 

 W Jezusie Chrystusie i Jego Krzyżu, który stanowił integralną część Jego życia 

i misji, dokonało się rzeczywiste objawienie Boga i człowieka. W osobie Wcielonego Syna 

Bożego ukazał się zatem element dostrzegalny (historyczny) oraz nadprzyrodzona treść 

(objawiony przez Boga sens). Stąd argumentacja niniejszej dysertacji konstruowana jest, 

zgodnie z przedmiotem badań, na dwóch płaszczyznach: widzialnej, dostępnej poznaniu 

rozumowemu i niewidzialnej, dostępnej dzięki poznaniu wiary
27

. Tym samym odpowiada 

ona znakowej strukturze Objawienia dokonanego w Jezusie Chrystusie i Jego Krzyżu.  

 Staurologiczna refleksja teologicznofundamentalna stara się wykazać, że w swoim 

najgłębszym i najbardziej podstawowym sensie, dzięki unii hipostatycznej Wcielonego Syna 

Bożego, Krzyż jest przestrzenią objawienia tożsamości Boga i człowieka. W klasycznej 

interpretacji teologicznej Misterium Krzyża jest rozpoznawane jako rzeczywiste Objawienie 

                                                           
25

 Por. O. Gonzalez de Gardedal, Jesucristo redentor del hombre, w: "Estudios trinitarios" 22 (1987), nr 3,  

s. 314-315. 
26

 Por. B. Sesboüe, Jezus Chrystus. Jedyny pośrednik. Rzecz o odkupieniu i zbawieniu, t. II, Poznań 2015,  

s. 247.  
27

 Por. M. Rusecki, Argumentacja w teologii fundamentalnej, s. 109-110; J. Mastej, Metodologia chrystologii 

fundamentalnej. Demonstratio christiana, w: " Studia Nauk Teologicznych PAN" 2 (2007), s. 104-105. 



12 

 

misterium Boga i misterium osoby ludzkiej oraz jako epifania zbawczego sensu
28

. 

Ta interpretacja znaczenia Krzyża wpłynęła na układ struktury niniejszej dysertacji.  

 Dla prawidłowego i przekonującego budowania modelu argumentacji teologia 

fundamentalna sięga do różnych typów argumentacji, postępując w swoim naukowym 

dyskursie zgodnie z paradygmatem integracji dynamicznej. Nie zatrzymuje się jedynie 

na danych Objawienia, lecz dla swoich twierdzeń szuka uwierzytelnienia także w innych 

naukach - filozofii, antropologii czy psychologii - oraz bada ich wzajemne korelacje
29

. 

 Teologia fundamentalna, zgodnie z dopasowaną do przedmiotu swoich badań 

pluralistyczną specyfiką metod, wykorzystuje dane z różnych obszarów nauki, starając się 

wykazać wiarygodność boskiego posłannictwa Jezusa Chrystusa, w tym także Jego 

Krzyża
30

. W staurologicznej refleksji dokonuje próby ukazania sensu Krzyża Chrystusa 

i jego koherencję do antropologicznych uwarunkowań ludzkiego bytu. W tym nurcie została 

napisana także ta praca badawcza. Korzystając z różnych naukowych badań, zwłaszcza 

z obszaru współczesnej filozofii (dla zobrazowania kontekstu współczesności) i antropologii 

(dla ukazania potrzeby sensu życia) w dysertacji została podjęta próba wykazania 

wiarygodności Krzyża Jezusa Chrystusa, poprzez ukazanie objawionego w nim Boskiego 

i uniwersalnego sensu
31

. Sensu, który pomimo zmieniających się uwarunkowań 

historycznych, posiada niezmiennie ważne znaczenie (sens) dla egzystencji współczesnego 

człowieka, żyjącego w postmodernistycznym świecie, naznaczonym "dyktaturą 

relatywizmu"
32

. Dysertacja odwołuje się zatem do uniwersalnego znaczenia Krzyża, 

ale ukazuje jego sens w kontekście czasów współczesnych. Znalazło to swoje 

odzwierciedlenie w tytule pracy, który podkreśla zarazem uniwersalność i aktualność 

problematyki. 

 Materię badań nad sensem Krzyża i jego aktualnością dla współczesnego człowieka 

stanowi przede wszystkim dorobek teologiczny Josepha Ratzingera oraz nauczanie 

Benedykta XVI. Bez wątpienia Ratzinger należy do grona tych współczesnych teologów, 

którzy w bogactwie swojej spuścizny intelektualnej, w niesłychanie trafny sposób budowali 

wiarygodnościową argumentację, dostosowaną do mentalności i potrzeb współczesnych. 

Jako wnikliwy obserwator współczesności i wybitny diagnosta czasu, Ratzinger/Benedykt 

                                                           
28

 Por. M. Rusecki, Traktat o Objawieniu, s. 315-316 i 345-346. 
29

 Por. A. Napiórkowski, Homo ecclesiasticus. Szkice z antropologii eklezjologicznej, Kraków 2007, 

s. 93 i nast. 
30

 Por. H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele - dziś. Teologia fundamentalna w kontekście 

czasów obecnych, Katowice 1993, s. 83. 
31

 Por. M. Rusecki, Argumentacja w teologii fundamentalnej, w: Leksykon teologii fundamentalnej, 

red. M. Rusecki i in., Lublin-Kraków 2002, s. 109.  
32

 J. Ratzinger, Ku «dojrzałości» wiary w Chrystusa, w: OR (2005), nr 6, s. 30. 



13 

 

XVI wiele razy w swoich pismach nawiązywał do Misterium Krzyża, ukazując jego 

aktualne znaczenie, zwłaszcza w kontekście gwałtownych przemian społeczno-kulturowych.  

 Bez wątpienia teksty Josepha Ratzingera/Benedykta XVI stanowią inspirację 

do nowych poszukiwań naukowych. Studium jego myśli, niesłychana aktualność 

spostrzeżeń oraz mistrzowska zdolność budowania argumentacji, otwierają drogę także 

do naukowej eksploracji zagadnienia sensu Krzyża dla teologii fundamentalnej. Ponieważ 

dla Ratzingera Krzyż Chrystusa jest prawdziwym miejscem Objawienia, "gorejącym 

krzewem", w którym Bóg dokonał swojej epifanii
33

, dlatego jego staurologia staje się 

przedmiotem jej szczególnego zainteresowania.  

 Należy zauważyć, że w refleksji Ratzingera/Benedykta XVI brak systematycznego 

opracowania teologii Krzyża. Staurologiczne wątki rozsiane są w różnych miejscach jego 

pism, jednakże harmonizują się one ze sobą w jedną całość i stanowią zwartą apologię sensu 

Krzyża.  

 Dla teologii fundamentalnej zagadnienie sensu aktualnie odgrywa istotną rolę 

w budowaniu argumentacji wiarygodnościowej. Poważna "próżnia sensu" (takim mianem 

określa współczesność sam Ratzinger)
34

 stanowi zarazem potrzebę i wyzwanie, którym 

teologia fundamentalna próbuje stawić czoła
35

.  

 Pomimo tego, że Krzyż Chrystusa jest "tajemnicą najtrudniejszą", zawiera w sobie 

jednak Bożą logikę i jest tajemnicą objawionego sensu, któremu warto zawierzyć
36

. 

Rino Fisichella, jeden ze współczesnych teologów fundamentalnych, zauważa, że w sposób 

paradoksalny pełnia sensu może zostać odkryta w śmierci Jezusa z Nazaretu. Utrzymuje on, 

że to właśnie w Jego Krzyżu spotykają się stawiane przez człowieka pytania o ostateczny 

los ludzkiej egzystencji oraz natura Boga, który w śmierci Chrystusa objawia się jako miłość 

urzeczywistniona w całkowitym darze z siebie
37

. Odpowiednio skonstruowany model 

argumentacyjny może prowadzić zatem do uwiarygodnienia Krzyża Chrystusa i ukazania 

jego aktualnego znaczenia dla życia każdego człowieka. 

 Aktualne zainteresowanie teologii fundamentalnej zagadnieniem sensu posiada 

swoje zakotwiczenie w rzeczywistości i wynika przede wszystkim z kontekstu czasów 

współczesnych. Człowiek bowiem, jako jedyna istota we wszechświecie, nieustannie 

poszukuje odpowiedzi na pytanie o sens, zwłaszcza w perspektywie własnego losu. 

                                                           
33

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 234-235. 
34

 Por. Por. J. Ratzinger, Teologia wyzwolenia, w: OpOm, t. X, s. 483-484. 
35

 Por. M. Jesieniowski, Współczesny kryzys sensu jako wyzwanie dla teologii fundamentalnej. Propozycja 

Rino Fisichelli, w: "Teologia w Polsce" 7 (2013), nr 1, s. 127-141. 
36

 Por. B. Sesboüe, Jezus Chrystus. Jedyny pośrednik. Rzecz o odkupieniu i zbawieniu, t. I, Poznań 2015, s. 37.  
37

 R. Fisichella, Senso della rivelazione, w: Dizionario di teologia fondamentale, red. R. Latourelle, 

R. Fisichella, Assis 1990, s. 1122.  



14 

 

Na tę potrzebę w sposób szczególny reaguje teologia fundamentalna. 

Opracowując wieloaspektowe modele argumentacyjne, stara się wykazać, że zarówno sens, 

jak i cel ludzkiego życia, ukazany jest w Objawieniu Bożym
38

.  

 Objawienie chrześcijańskie samo w sobie jest logiczną epifanią sensu 

o nadprzyrodzonym charakterze. Toteż teologia fundamentalna interpretuje Krzyż Chrystusa 

jako przestrzeń objawiającego się człowiekowi Boskiego Sensu, adekwatnego do potrzeb 

i poszukiwań człowieka. Taka interpretacja Krzyża pozwala na skonstruowanie szeroko 

rozbudowanego systemu argumentacyjnego i stanowi cel niniejszej pracy realizowany 

w oparciu o myśl Ratzingera/Benedykta XVI. 

 Teologia fundamentalna próbuje ukazać, że w Krzyżu Chrystusa człowiek może 

odnaleźć odpowiedź na pytania o sens życia, cierpienia, śmierci i swojego ostatecznego 

przeznaczenia. W nim może znaleźć wiarygodną odpowiedź na pytanie o to, kim jest i jaki 

jest Bóg, a także odpowiedź na pytanie o relację, jaka zachodzi pomiędzy nim a Bogiem. 

Celem niniejszej dysertacji jest zatem próba wykazania, że Misterium Krzyża Jezusa 

Chrystusa posiada nadal aktualne znaczenie dla współczesnych, tzn. jest nośnikiem sensu 

dla człowieka żyjącego w czasach obecnych. To założenie jest podstawową hipotezą 

badawczą tej pracy. 

 Pisma Josepha Ratzingera/Benedykta XVI zawierają wiele odniesień 

do problematyki sensu i Krzyża. Tym samym, zwłaszcza ze względu na swą aktualność 

i charakter, w perspektywie badań prowadzonych przez teologię fundamentalną, stanowią 

bogaty materiał źródłowy. Zgodnie ze specyfiką dyscypliny, dokonano najprzód analizy 

literatury źródłowej oraz jej klasyfikacji. We wstępnym etapie zastosowano zatem metodę 

heurystyczną i metodę analizy tekstów Josepha Ratzingera/Benedykta XVI. 

Etap systematyzacji oraz prezentacji myśli teologicznej wiązał się z zastosowaniem metody 

syntetyczno-krytycznej, za pomocą której dokonano wyboru odpowiednich tekstów, 

co stanowiło kolejny etap konieczny do rozpoczęcia redakcji dysertacji. Metoda ta pozwoliła 

na to, by zebrany materiał poddać naukowej refleksji w perspektywie zagadnienia sensu 

oraz problematyki wiarygodności Krzyża z racji na jego objawieniowy charakter.  

 Ze względu na pluralistyczny charakter metod używanych w teologii 

fundamentalnej, należało dokonać także wyboru literatury pomocniczej. Dokonano najprzód 

analizy opracowań filozoficznych i różnych dyscyplin teologicznych związanych 

z zagadnieniem sensu, antropologii, Objawienia i staurologii. Dobór materiału odpowiadał 

                                                           
38

 Por. M. Rusecki, Fundamentalna teologia, w: Leksykon teologii fundamentalnej, s. 419; H. Seweryniak, 

Współczesna teologa fundamentalna. Stan aktualny, wezwania, perspektywa rozwoju, w: Kongres Teologów 

Polskich. Kościół w życiu publicznym. Teologia polska i europejska wobec nowych wyzwań, t. III, 

red. K. Góźdź i in., Lublin 2004, s. 140-142. 



15 

 

zagadnieniom, które w ujęciu Ratzingera/Benedykta XVI ukazywały sens Krzyża Jezusa 

Chrystusa i jego aktualne znaczenie dla człowieka. Po zapoznaniu się z szerokim spektrum 

zagadnień z pogranicza różnych dyscyplin naukowych i dokonaniu ich analizy oraz 

krytycznej klasyfikacji, uporządkowano zebrane treści. Następnie dokonano systematyzacji 

zebranych treści i wykorzystano te, które odpowiadają zagadnieniu zawartemu w temacie 

dysertacji, dlatego zastosowano metodę syntetyczno-krytyczną.  

 Wspomniane kroki badawcze umożliwiły opracowanie i usystematyzowanie 

zgromadzonego materiału. W toku naukowej refleksji dokonano krytycznej ekspozycji 

zagadnienia zawartego w tytule dysertacji. Na podstawie myśli Ratzingera/Benedykta XVI 

wykazano przesłanki wiarygodności Krzyża Jezusa Chrystusa i ukazano jego sens, 

tym samym potwierdzając hipotezę badawczą.  

 Niniejsze opracowanie składa się z czterech rozdziałów. Jego kompozycja jest 

tak skonstruowana, by na podstawie refleksji Josepha Ratzingera/Benedykta XVI ukazać 

wiarygodność Krzyża Chrystusa poprzez uzasadnienie jego nadprzyrodzonego 

i uniwersalnego sensu.  

 Rozdział pierwszy traktuje o aktualności ludzkiego pytania o sens. Jego celem jest 

ukazanie dynamicznych przemian zachodzących na horyzoncie współczesności. Stanowi 

on swoistego rodzaju jej diagnozę i tło filozoficzne dla niniejszej pracy. Podejmuje próbę 

scharakteryzowania człowieka obecnych czasów w świetle dorobku współczesnej filozofii 

i antropologii oraz w oparciu o analizę tekstów Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, 

wskazuje na różnorodne trudności, jakie spotyka człowiek w poszukiwaniu sensu. 

Ostatecznie eksponuje chrześcijaństwo jako uniwersalny tradent sensu objawionego przez 

Boga.  

 Rozdział drugi stanowi próbę ukazania Krzyża Chrystusa jako centralnego punktu 

Objawienia Bożego. Misterium Paschalne: męka, śmierć i zmartwychwstanie Jezusa 

są rzeczywistą przestrzenią wyjątkowej manifestacji Boga oraz Jego wewnętrznego życia. 

W rozdziale tym zostaje przedstawiona syntetycznie ratzingerowska refleksja na temat 

Objawienia. Następnie, w perspektywie myśli Ratzingera/Benedykta XVI wykazuje, 

że Krzyż jest miejscem działania Trójcy Świętej i objawieniem poszczególnych Osób 

Boskich: Ojca, Syna i Ducha Świętego oraz ich wzajemnej relacji miłości urzeczywistnionej 

w darze z siebie.  

 Rozdział trzeci wykazuje, że w Krzyżu, ze względu na prawdziwą naturę ludzką 

Chrystusa, dokonało się także objawienie tożsamości człowieka. Rozdział otwiera 

prezentacja antropologicznej wizji Ratzingera/Benedykta XVI. Na jej podstawie zostaje 

omówiona objawiona w Krzyżu prawda o grzeszności człowieka oraz sens ludzkiego 



16 

 

cierpienia i śmierci. Na końcu rozdziału podjęty zostaje temat sensu życia. Krzyż bowiem 

nie jest apoteozą śmierci, lecz w perspektywie wiary ukazuje nadprzyrodzony sens życia 

człowieka. W sposób szczególny jest on miejscem manifestacji godności każdej osoby 

ludzkiej, jej wyjątkowej wartości i przeznaczenia do życia wiecznego z Bogiem.  

 Rozdział czwarty dysertacji ukazuje soteryczny sens Krzyża. Historyczny krzyż - 

narzędzie męki - od momentu śmierci Chrystusa stał się streszczeniem wiary 

chrześcijańskiej i znakiem zbawienia. Paschalny kontekst męki, śmierci i zmartwychwstania 

Syna Bożego wyjaśnia sens Jego "przejścia z tego świata do Ojca" (por. J 13, 1), 

a rezurekcja Chrystusa potwierdza boski charakter Jego posłannictwa. Zmartwychwstanie 

Chrystusa jest znakiem Jego zwycięstwa nad mocami zła i śmierci, i tym samym 

zapowiedzią powszechnego panowania Boga. Ponieważ dla Ratzingera zmartwychwstanie 

Chrystusa było integralną częścią misterium Jego męki i śmierci, stąd w refleksji 

staurologicznej ma ono swoje uprzywilejowane miejsce: jest niejako kluczem 

hermeneutycznym Krzyża i objawia jego pełny, zbawczy sens. Rozdział czwarty kończy się 

refleksją na temat kosmicznego sensu Krzyża, a więc znaczenia, które posiada on nie tylko 

dla człowieka, ale i dla całej stworzonej rzeczywistości.  

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 

 

ROZDZIAŁ I 

AKTUALNOŚĆ PYTANIA O SENS 

 

 

 

 Człowiek jest jedyną istotą we wszechświecie, która stawia pytania o sens. Zarówno 

o sens istnienia świata, jak i o sens swojej własnej egzystencji. Poszukiwanie odpowiedzi 

na pytanie o sens wpisane jest niejako w naturę człowieka i świadczy o jego absolutnej 

wyjątkowości.  

 Nawet jeśli kondycja człowieka czasów współczesnych, uzależniona od oddziaływań 

różnych prądów filozoficznych i myślowych o bardzo złożonej strukturze, zostaje osłabiona, 

w opinii Josepha Ratzingera/Benedykta XVI nie rezygnuje on z poszukiwania odpowiedzi 

na to zasadnicze dla swojej egzystencji pytanie. 

 W postmodernistycznej rzeczywistości pytanie o sens wydaje się być odsunięte 

na dalszy plan na rzecz relatywizmu i różnorakich form nihilizmu. Jednak, zdaniem Josepha 

Ratzingera/Benedykta XVI, pozostaje ono dla człowieka wciąż aktualne. Pomimo 

odczuwalnej współcześnie "próżni sensu" pytanie o jego obiektywne istnienie stanowi 

podstawę wyjątkowej tożsamości człowieka i przynależy do jego niezmiennej natury. 

 Niniejszy rozdział stanowi introdukcję tej dysertacji i pewnego rodzaju jej tło 

filozoficzne. Porusza problematykę sensu w myśli nowożytnej i ponowożytnej oraz ukazuje 

uniwersalną aktualność pytania o sens. W paradygmacie teologii fundamentalnej, jako 

"teologii pogranicza"
39

, dokonuje analizy obecnych prądów filozoficznych i myślowych 

związanych z problematyką sensu. Następnie, w perspektywie myśli 

J. Ratzingera/Benedykta XVI, dokonuje swoistej diagnozy kondycji współczesnego 

człowieka i świata w tej materii. 

 Rozdział ten zatem nie tylko traktuje o człowieku współczesnym, lecz dokonuje 

zawartej w myśli Ratzingera rzetelnej analizy istniejących zagrożeń, które określając 

je językiem Ratzingera, są niczym "ciemności" wokół pytania o sens. Do takich zagrożeń 

Ratzinger/Benedykt XVI zalicza różnorakie błędne antropologie, sekularyzm, relatywizm, 

absolutyzację wolności i rozumu, nihilizm a także materializm praktyczny.  

 W ostatnim paragrafie zostaje omówiona ratzingerowska chrystologia sensu  

i ukazana jako wiarygodna propozycja zapraszająca do wiary. Zdaniem 

Ratzingera/Benedykta XVI chrześcijaństwo ma charakter logosowy i jawi się na horyzoncie 

                                                           
39

 R. Latourelle, Problemi e prospettive di teologia fondamentale, Brescia 1980, s. 59. 



18 

 

współczesnego świata jako nośnik uniwersalnego Sensu, objawionego w obliczu Jezusa 

Chrystusa z Nazaretu. W przekonaniu J. Ratzingera/Benedykta XVI teologiczne 

opracowanie tejże problematyki może stanowić narzędzie apologetycznego dialogu z myślą 

współczesną, naznaczoną znamionami różnych form nihilizmu. 

 

 

1. 1. Zagadnienie sensu w myśli nowożytnej/ponowożytnej 

 

 Nie bez poważnej przyczyny Josepha Ratzingera nazywa się "Mozartem" 

współczesnej teologii
40

. Podczas realizacji swojej naukowej kariery, jak i w czasie 

papieskiego pontyfikatu, współtworzył on nowe oblicze katolickiej teologii. Myśl  

J. Ratzingera/Benedykta XVI wyróżnia się niezwykłą aktualnością i ze wszech miar 

dopasowana jest do obecnych czasów. Ogromna erudycja, znajomość prawdy o świecie  

i człowieku, pozwoliły mu na dokonanie bardzo trafnej diagnozy współczesności, w jego 

opinii - naznaczonej poważnymi znamionami nihilizmu.  

 Można zatem stwierdzić, że J. Ratzinger/Benedykt XVI nie tylko jest wybitnym 

myślicielem, ale przede wszystkim celnym diagnostykiem rzeczywistości, w której żyje 

i w której tworzy - jedyną w swoim rodzaju - teologię
41

.  

 W wydanej w 1964 roku rozprawie pod tytułem: O sensie bycia chrześcijaninem, 

stwierdza: 

"(…) ludzie nie mogą nadać sensu swoim dziejom o własnych siłach. Jeśli 

zostaliby pozostawieni sami sobie, to ludzkie dzieje musiałyby rzeczywiście 

kończyć się pustką, nihilizmem, bezsensem. Nikt nie pojął tego głębiej 

od pisarzy naszego czasu, którzy odczuwają samotność pozostawionego 

samemu sobie człowieka, którzy w nudzie i zbędności widzą podstawowe 

odczucie tego człowieka, stającego się dla siebie i dla innych piekłem"
42

. 

 

 Myśl ta, nawiązująca do ówczesnej literatury egzystencjalizmu (A. Camus, J. P. 

Sartre), nie jest jedynie celną analizą sytuacji świata. Dla Ratzingera stanowi ona swoisty 

punkt wyjścia do dalszej refleksji teologicznej, za pomocą której stara się ukazać,  

że w od-sensownionym przez pokłosie nihilizmu świecie istnieje obiektywny sens i cel. 

Ratzinger zdaje sobie sprawę z tego, że we współczesnym świecie, jak nigdy dotąd, toczy 

się batalia o sens, a tym samym batalia o człowieka i jego życie. Jako teolog, a zarazem 

                                                           
40

 Por. P. Seewald, Benedykt XVI. Portret z bliska. tł. G. Popek, Kraków 2006, s. 150. 
41

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta, t. I, Katowice 2010, s. 10. 
42

 J. Ratzinger, O sensie bycia chrześcijaninem, tł. J. Merecki, Kraków 2006, s. 60. 



19 

 

człowiek wierzący, zdaje sobie sprawę również z tego, że jedynie Boskie obdarowanie 

sensem może życiu człowieka nadać na nowo sens, nadzieję oraz przywrócić mu "radość 

bycia człowiekiem"
43

. To przekonanie przenika całą jego teologię i papieskie nauczanie. 

Joseph Ratzinger/Benedykt XVI w swojej refleksji usiłuje nie tylko zgłębić tajemnicę Boga, 

ale poprzez swój intelektualny wysiłek próbuje także przywrócić człowiekowi nadzieję, 

aby jego egzystencja nie była jedynie pozbawionym sensu "zmierzaniem ku śmierci"
44

.  

 By poprawnie zrozumieć istotę jego refleksji w tym wymiarze, należy przyjrzeć się 

kontekstowi, w jakim dokonywała się krystalizacja jego teologicznej argumentacji. 

Jest to kontekst XX stulecia i pierwszych kilkunastu lat obecnego wieku, które w opinii 

Ratzingera, w wyjątkowy sposób naznaczone są stygmatem nihilizmu. W niniejszej części 

dysertacji podjęta zostaje próba syntetycznej charakterystyki rzeczywistości, jaką jest 

nihilizm oraz różnych form jego obecności we współczesnym świecie. To zobrazowanie jest 

niezwykle istotne, ponieważ kreacja myśli J. Ratzingera/Benedykta XVI dokonywała się 

w nihilistycznej koniunkturze obecnego czasu. Stanowi ona współczesny kontekst 

ratzingerowskiej chrystologii sensu. 

 Ponieważ nihilizm jest rzeczywistością bardzo złożoną, jego merytoryczne 

opracowanie należy do trudnych i niewdzięcznych problemów badawczych. Pojęcie 

nihilizmu jest ze swej natury niejasne. Mieści w sobie tyle zjawisk i procesów,  

że próba określenia, czym on właściwie jest, wydaje się niemal nieprawdopodobieństwem
45

. 

Pomimo jednak tej kategorialnej trudności, jaką jest plazmowaty kształt zjawiska 

nazywanego nihilizmem, refleksja na jego temat jest koniecznością. Stanowi bowiem 

pewnego rodzaju introdukcję do zagadnienia sensu Krzyża, będącego meritum tej dysertacji.

 Zagadnienie nihilizmu nie jest w myśli europejskiej niczym nowym. Jego 

antecedencje odnaleźć można już w świecie myśli starożytnej, choćby u Gorgiasza. Dopiero 

przełom XVIII/XIX wieku stanowił moment ponownego zainteresowania się jego 

problematyką
46

. Od tamtego czasu nihilizm bardzo mocno zakorzenił się w europejskiej 

kulturze filozoficznej. Kulminacja nihilistycznego myślenia przypadła na wiek XX 

i w sposób szczególny uwidoczniła się w filozofii Fryderyka Nietzschego. Jednakże skutki 

nietzscheańskego przewrotu widoczne są także w kondycji aksjologicznej współczesnego 

człowieka, który dokonuje ciągłych przewartościowań w obrębie swojego światopoglądu. 

                                                           
43

 J. Ratzinger, Formalne zasady chrześcijaństwa. Szkice do teologii fundamentalnej, tł. W. Szymona, Poznań 

2009, s. 52. 
44

 Por. M. Heidegger, Przyczynki do filozofii. Z wydarzania, tł. B. Baran, J. Mizera, Kraków 1996, s. 267. 

Por. M. Hoły-Ruczaj, Pojęcie "bycia ku śmierci" a ewolucja koncepcji nicości w filozofii Martina Heideggera,  

w: "Studia Philosophica Wratislaviensia" 4 (2011), nr 6, s. 123-136. 
45

 Por. J. Krasicki, Od nihilizmu do chrześcijaństwa. Historia i współczesność idei filozoficzno-religijnego 

przezwyciężenia nihilizmu, w: "Studia Philosophica Wratislaviensia" 7 (2012), z. 1. s. 193. 
46

 Por. Z. Kunicki, Wprowadzenie, w: Oblicza nihilizmu, Olsztyn 2001, s. 8-9. 



20 

 

Należy zauważyć, że nihilizm bywał i bywa postrzegany nie tylko jako negatywna diagnoza 

aktualnego stanu kultury, ale nawet jako oddzielnie istniejący prąd myślowy o charakterze 

metafizyczno-aksjologicznym, który konkretnie wpływa na kształt współczesnej 

rzeczywistości. Nihilizm jawi się więc jako rodzaj dziejowego ruchu kultury europejskiej
47

. 

Charakteryzuje się on ciągłym poszukiwaniem, ustanawianiem (non)sensu, poczucia 

nieuchronnej zmienności jego koordynatów. Wyraża się w nim aksjologiczna i metafizyczna 

autarkia człowieka i jej wszystkie następstwa
48

. 

 Ponieważ nihilizm bardzo głęboko zakorzenił się w obecnej kulturze, można 

postrzegać go jako swoistą osobliwość. Przez niektórych myślicieli bywa uznawany 

za wynik głębokiej analizy sytuacji współczesnego człowieka, wyzutego z poczucia sensu 

życia i prowadzącego mozolne działania, aby go odzyskać. Nie jest jednak związany jedynie 

z myśleniem o pejoratywnej wartości. W pewnym sensie stanowi próbę stworzenia 

pozytywnej logiki rozwoju i poszukiwania nowych, sensotwórczych składników świata
49

.  

 Do podręcznikowych przedstawicieli nihilizmu oraz jego sztandarowych postaci 

należy Fryderyk Nietzsche. Chociaż uchodzi za ojca współczesnego nihilizmu, należy 

zauważyć, że nie zajmował się jego kwestią systematycznie. Pierwsze wzmianki nowej 

filozofii zawarł w ineditach z lata 1880 roku, w swoich prywatnych korespondencjach. 

Dopiero w dziele Poza dobrem i złem pojęcie nihilizmu określił jako negatywnie 

wartościujące tendencje w metafizyce i gnoseologii ówczesnych czasów. W kolejnych 

pracach Nietzschego kwestie nihilizmu podejmowane były w sposób akcydentalny, a nawet 

marginalny
50

. W ostatnich latach swojego życia Nietzsche powrócił do problematyki 

nihilizmu ze wzmożoną siłą, chociaż nie opracował go w sposób koncepcyjny. Pomimo 

braku systematycznego opracowania zagadnienia, rozważał nowe idee w sposób 

autonomiczny i w pewnych stałych konstrukcjach myślowych. Nietzsche wiązał 

nihilistyczne idee z zagadnieniami dekadencji, religijnej świadomości, wszechobecnego 

pesymizmu, dziejowości, sztuki, przewartościowania wartości, które razem tworzą osnowę 

fenomenu i jednocześnie jego klucz interpretacyjny
51

.  

 Pojęcie nihilizmu Fryderyk Nietzsche zaczerpnął od rosyjskiego pisarza Iwana 

Turgieniewa
52

, jednak doniosłą rolę w popularyzacji tego pojęcia odegrał już on sam. 

                                                           
47

 Więcej na ten temat zob.: J. Wasiewicz, Oblicza nihilizmu. Z dziejów nihilizmu europejskiego w XIX wieku, 

Wrocław 2010.  
48

 Por. A. Kucner, Nietzsche i Heidegger - dwa doświadczenia nihilizmu, w: "Diametros" (2004), nr 2, s. 57-58.  
49

 Por. tamże.  
50

 Por. E. Kuhn, Friedrich Nietzsches Philosophie des europäischen Nihilismus, Berlin-New York 1992,  

s. 271-275.  
51

 Por. S. Letkiewicz, Moralność dla wszystkich czy dla każdego?, Katowice 2011, s. 33-43. 
52

 Por. W. Bröcker, Nietzsche i nihilizm europejski, w: Wokół nihilizmu, red. G. Sowiński, Kraków 2001, 

 s. 137. 



21 

 

W kulturze europejskiej nihilizm związany jest nierozerwalnie z jego osobą i twórczością. 

Refleksje Nietzschego przyczyniły się do niebywałego rozwoju wiedzy na temat nihilizmu 

zwłaszcza dlatego, że w jego filozofowaniu nihilizm przeszedł pewną metamorfozę: z siły 

determinującej ruchy filozoficzne, literackie i polityczne, stał się odrębną kategorią 

ontologiczną
53

. 

 W twórczości Nietzschego można zauważyć dwie odrębne tendencje. Pierwsza 

związana jest z ciągłą krytyką, polegającą na ujawnianiu jałowienia i pozorności 

fundamentu moralności i form zachodniej kultury. Druga charakteryzuje się poszukiwaniem 

pozytywnej wykładni nowej aksjologii. To dychotomiczne podejście przełożyło się 

na wyodrębnienie dwóch rodzajów nihilizmu: aktywnego i biernego. Pierwszy z nich, 

to nihilizm wyczerpania i zaniku. Drugi, to nihilizm siły i wzrostu
54

. Ta dialektyka dwóch 

typologii nie przesądza o negatywnym ruchu czystej negacji, lecz wskazuje wyraźnie 

w filozofii nietzscheańskiej na ruch przeciwny, afirmacyjny i poszukiwawczy. 

Nietzscheańska filozofia nie jest zatem jedynie protestem, dramatyczną diagnozą 

czy proklamacją nonsensowności, ale próbą znalezienia w egzystencji wartości stałych
55

. 

Czym więc jest nihilizm w rzeczy samej? Nietzsche wyjaśnia: 

 

 "Nihilizm jako stan psychologiczny musi wystąpić po pierwsze wtedy, 

gdy będziemy we wszystkim co się dzieje szukać "sensu", którego tam nie ma,  

aż poszukiwacz straci w końcu ducha. Nihilizm będzie tu uświadomieniem sobie 

długotrwałego trwonienia siły, udręką tego "daremnie", niepewnością, brakiem 

okazji do jakiegoś wypoczęcia, do uspokojenia się czymś, wstydem przed samym 

sobą, jak gdyby się zbyt długo siebie oszukiwało…"
56

 

 

 Nihilizm jawi się jako stan wyczerpania i głębokiego rozczarowania się światem 

i sobą. Jest świadomością wszechpanującego nonsensu oraz efektem poznawczego 

zmęczenia. Według Nietzschego nihilizm pojawia się wówczas, kiedy "stawanie się" 

rzeczywistości pojmuje się w systematyczny, zorganizowany i całościowy sposób i kiedy 

próbuje się ubrać go w schemat sensu. Tymczasem prawdziwe jest tylko "stawanie się", 

a nie metafizyczne ujęcie rzeczywistości, które w opinii Nietzschego jest na wskroś 

fałszywe
57

.  

                                                           
53

 Por. Z. Kunicki, Wprowadzenie, w: Oblicza nihilizmu, s. 10. 
54

 Por. W. Torzewski, O możliwym znaczeniu nihilizmu dla religii, w: "Filo-Sofija" 21 (2004), nr 1, s. 120. 
55

 Por. A. Zawadzki, Pojęcie nihilizmu u Nietzschego, Heideggera i Vattimo, w: "Słupskie Prace Filologiczne". 

(Seria Filologia Polska) 3 (2004), s. 211. 
56

 F. Nietzsche, Pisma pozostałe 1876-1889, tł. B. Baran, Kraków 1994, s. 241. 
57

 Por. tamże, s. 243. 



22 

 

 Według bazylejskiego filozofa każda próba całościowego i celowego ujęcia 

rzeczywistości jest projekcją ludzkich potrzeb, dziełem imaginacji i dzieje się 

po to, by uczynić znośną ludzką egzystencję. Każde zaś mnożenie narracji metafizycznych 

jedynie wyczerpuje siły ludzkiego ducha
58

 i niczemu nie służy. Temu wyczerpaniu 

radykalnie sprzeciwia się Nietzsche w swoich pismach. Jego diagnoza jest w tym względzie 

bezkompromisowa. Uważa, że żadna metafizyka nie jest zdolna uchwycić procesu "stawania 

się" rzeczywistości i jej dynamiki
59

. Nietzsche postuluje zatem odrzucenie tradycyjnej 

ontologii. W konsekwencji prowadzi to do unicestwienia trwałego, metafizycznego sensu 

bytu i do osiągnięcia stopnia nowej świadomości, dla której sens bytu ma charakter jedynie 

iluzoryczny. Filozof uważa metafizykę za zbędność. W swoich pismach ogłasza nawet 

jej szkodliwość. Nietzscheańska idea nonsensowności prowadzi do tego, że życie jawi się 

ostatecznie nie do zniesienia. Pozbawienie stałych odniesień na rzecz "stawania się" 

sprawia, że ludzkie życie staje się dramatem, ponieważ zostaje odarte z trwałego znaczenia, 

tym samym tracąc swój sens
60

. 

 Brak jakichkolwiek stałych elementów, zakwestionowanie pojęcia bytu, istnienie 

definiowane jako "stawanie się" i odrzucenie metafizycznego myślenia, prowadzą 

w ostateczności do utraty stabilności wszelkich stałych wartości. W filozofii Nietzschego 

postulat odrzucenia metafizyki doprowadził do poważnych zmian w przestrzeni aksjologii 

i osiągnął swój wyraz w "odwartościowaniu naczelnych wartości"
61

. W swoich pismach 

filozof diagnozuje, że współczesność nosi na sobie znamię poważnego kryzysu, 

polegającego na utracie gruntu - to znaczy metafizycznej i aksjologicznej podstawy. W jego 

opinii ludzkiego życia nie zabezpiecza bowiem żaden trwały fundament, rozumiany jako 

arche (pierwsza zasada - to, co źródłowe) czy telos (metafizyczny cel, sens świata 

czy historii)
62

. 

 Nihilizm Nietzschego nie tyle wprowadził nowe idee, ile zanegował sensowność 

dotychczasowych przekonań. Jego filozoficzna koncepcja "stawania się" doprowadziła 

do tego, że ludzkie życie zaczęło chwiać się w swoich posadach, a wszystkie dotychczasowe 

stałe wartości okazały się zmienne. Nietzsche uważał, że czasy, w których żyje, są sceną, 

gdzie nihilizm musi się ziścić. Jego zdaniem to urzeczywistnienie dokonuje się w dwóch 

wymiarach. Pierwszym - zewnętrznym - jako zjawisko historyczne, które w ostatnich 

                                                           
58

 Por. Ł. Mazur, Nietzschego oblicza nihilizmu, w: "Racjonalia" (2014), nr 4, s. 146. 
59

 Por. F. Nietzsche, Wola mocy, tł. K. Drzewiecki, S. Frycz, Kraków 2009, s. 220. 
60

 Por. F. Nietzsche, Pisma pozostałe 1876-1889, s. 208-209. 
61

 Por. F. Nietzsche, Zapiski o nihilizmie (z lat 1885-1889), tłum. G. Sowiński, w: Wokół nihilizmu, 
red. G. Sowiński, Kraków 2001, s. 82. 
62

 Por. M. Januszkiewicz, L. Sokół, M. Werner, Bez fundamentów. Wprowadzenie do problematyki nihilizmu  

i nowoczesności, w: Nihilizm i nowoczesność, red. E. Partyga, M. Januszkiewicz, Warszawa 2012, s. 6.  



23 

 

dwóch wiekach coraz bardziej się upowszechnia oraz drugim - wewnętrznym - gdy nihilizm 

staje się immanentną logiką rozwoju, wspólną dla całej historii Zachodu
63

. Logika 

ta obejmuje nie tylko coraz większe obszary ludzkiej świadomości, ale także wszystkie 

wytwory kultury i cywilizacji. Jednym z jej skutków jest tak zwane zmęczenie człowiekiem, 

o którym filozof pisze: 

  

 "W umniejszaniu i spłaszczaniu człowieka kryje się nasze największe 

niebezpieczeństwo, gdyż widok ten męczy… Nie widać dziś niczego, 

co chciałoby stać się większe; przeczuwamy, że ewolucja ta wciąż jeszcze będzie 

zmierzać w dół i w dół (…) Właśnie na tym polega tragedia Europy - tracąc 

strach przed człowiekiem, straciliśmy także miłość do człowieka, szacunek 

dla człowieka, nadzieję co do człowieka, ba, wolę przychylną człowiekowi. 

Obecny widok człowieka wywołuje zmęczenie - czymże jest dzisiejszy nihilizm, 

jeśli nie tym właśnie?... Jesteśmy zmęczeni człowiekiem."
64

 

  

 W opinii Nietzschego kryzys Europy ma swoją najgłębszą przyczynę w kryzysie 

samego człowieka. U jego podstaw leży kryzys podmiotu myśli, a nie kryzys uprawianej 

przez niego metafizyki. Geneza fenomenu posiada charakter antropologiczny, ponieważ 

wypływa ze zmiennej ambiwalencji ludzkiej kondycji. Zaszeregowanie więc kryzysu 

myślenia zachodniego i zrównanie go z kryzysem klasycznej metafizyki jest 

niewystarczające
65

.  

 Innowacja myśli Nietzschego polegała na trafnej diagnozie współczesnej conditio 

humana. Człowiek, uważany dotąd jako "mocny podmiot", ujawnił swoją nieusuwalną 

słabość. Jego kondycja okazała się chybotliwa, niepewna i problematyczna. 

 Dla obrony stabilności własnego bytu zrodziły się w nowoczesnej kulturze, 

zwłaszcza na gruncie psychologii, pojęcia takie jak: tożsamość i osobowość, które nabrały 

szczególnej wagi
66

. Nowoczesność bowiem wymusiła na człowieku potrzebę nowego 

samookreślenia siebie, swojej tożsamości, ponieważ "człowiek nowoczesny jest 

nieuchronnie rozdarty wewnętrznie i od samego początku wiedzie życie wśród traum: 

pragnąc wiecznej zmiany, musi doświadczać na sobie cierpienia odchodzących w niebyt 

                                                           
63

 Por. A. Kucner, Nietzsche i Heidegger - dwa doświadczenia nihilizmu, w: "Diametros", s. 66. 
64

 F. Nietzsche, Z genealogii moralności. Pismo polemiczne, tł. L. Staff, posłowie J. Hartman, Kraków 2003, 

s. 52. 
65

 Por. H. Rarot, Od nihilizmu do chrześcijaństwa. Historia i współczesność idei filozoficzno-religijnego 

przezwyciężenia nihilizmu, Lublin 2011, s. 42. 
66

 Por. A. Giddens, Nowoczesność i tożsamość. "Ja" i społeczeństwo w epoce późnej nowoczesności, 

 tł. A. Szulżycka, Warszawa 2010, s. 106-107.  



24 

 

form życia; pragnąc stałości, musi nauczyć się znosić lotność otaczających go zjawisk"
67

. 

Życie człowieka włączone w nihilistyczny ruch dziejów, przybrało formę dramatycznej 

walki wewnętrznej o swój własny byt. Czy zatem jest jeszcze warte tego, aby je przeżyć?
68

  

 Człowiek czasów współczesnych wydany jest na pastwę tego, co zewnętrzne. 

Pozostaje uwikłany w sieć różnych zależności i sił. W konsekwencji popada w rezygnację  

i dekadencję. Przed niezmierzoną otchłanią świata, w której nie znajduje jasnej 

ani konkretnej odpowiedzi na pytanie o jego sens i cel, staje do walki o swoją tożsamość, 

bez żadnego aksjologicznego i metafizycznego oparcia
69

. W tej walce pozostaje 

osamotniony, bo jak stwierdził Nietzsche: "Bóg umarł".  

 To najbardziej rozpoznawalne dla Nietzschego stwierdzenie zostało po raz pierwszy 

przez niego użyte w Radosnej wiedzy i doczekało się bardzo wielu różnych interpretacji
70

.  

W nietzscheańskiej koncepcji odgrywało fundamentalną i kluczową rolę. Dla Nietzschego 

nie miało ono charakteru spekulatywnego. Nie było formą manifestu ogłaszającego ateizm. 

Było zaś owocem trudnych, wewnętrznych doświadczeń samego filozofa, który przez swoje 

idee nie ogłaszał śmierci Boga, lecz diagnozował sytuację współczesnego świata
71

. 

W swoich pismach Nietzsche stwierdza: "Gott ist tot" - Bóg jest martwy!
72

 To dosłowne 

tłumaczenie ukazuje istotę myśli filozofa oraz aktualność sytuacji świata, w którym Bóg jest 

jak martwy. Te słowa filozofa doskonale interpretuje M. Heidegger: 

 

"Bóg to miano sfery idei i ideałów. Owa sfera tego, co nadzmysłowe, od czasu 

Platona, a dokładniej mówiąc, od późno-greckiej i chrześcijańskiej wykładni 

filozofii platońskiej, uchodzi za prawdziwy i rzeczywiście autentyczny świat.  

W odróżnieniu od niego świat zmysłowy jest jedynie światem "z tej strony", 

zmiennym i dlatego czysto pozornym i nierzeczywistym. (…) Słowa "Bóg umarł" 

znaczą: świat nadzmysłowy utracił swą skutkującą siłę, nie daje żadnego życia."
73

 

 

 Interpretacja Heideggera rozjaśnia i ukazuje najgłębszy sens zamysłu Nietzschego. 

Stwierdzenie "Bóg umarł" ma charakter metaforyczny. Nihilizm to stan śmierci Boga, 

                                                           
67

 Por. A. Bielik-Robson, Życie i cała reszta: Marshalla Bermana marksizm romantyczny, wstęp do: 

M. Berman, "Wszystko, co stałe rozpływa się w powietrzu". Rzecz o doświadczeniu nowoczesności, 

tł. M. Szuster, Kraków 2006, s. 8-9. 
68

 Por. A. Camus, Absurd i samobójstwo, w: Eseje, tł. J. Guze, Warszawa 1971, s. 91.  
69

 Por. Ł. Mazur, Nietzschego oblicza nihilizmu, s. 156-157. 
70

 Więcej na ten temat w: M. Januszkiewicz, Horyzonty nihilizmu. Gombrowicz, Borowski, Różewicz, Poznań 

2009.  
71

 Por. Ł. Mazur, Nietzschego oblicza nihilizmu, s. 143. 
72

 F. Nietzsche, Radosna wiedza, tł. M. Łukasiewicz, Gdańsk 2008, s. 138. 
73

 M. Heidegger, Powiedzenie Nietzschego "Bóg umarł", tł. K. Wolnicki, w: Drogi lasu, tł. J. Gierasimiuk  

i inni, Warszawa 1997, s. 177.  



25 

 

a więc stan, w którym najwyższe wartości utraciły swoją wartość
74

. Wartości trwałe i dotąd 

niezbywalne, takie jak sens czy prawda, a nawet wartości o specyfice moralnej, całkowicie 

straciły swoje znaczenie. Nietzsche wyjaśnia, że "nihilista to jest człowiek, który sądzi 

o świecie, jaki jest, że być nie powinien, a o świecie, jaki powinien być, że nie istnieje"
75

. 

Dla nihilisty świat ideałów i wartości to świat baśni, ułudy i fikcji: "teraz świat - powiada 

filozof - wygląda na pozbawiony wartości"
76

. 

 Gianni Vattimo, współczesny włoski filozof, dokonuje nieco odmiennej 

od Heideggera wykładni nietzscheańskiego manifestu "Bóg umarł". Śmierć Boga rozumie 

jako kres "Sensu Ostatecznego". Według myśliciela, czegoś takiego jak "Ostateczny Sens", 

pewny, określony do końca, po prostu nie ma. Oczywiście konsekwencje takiego myślenia 

są dalekosiężne. Skoro nie ma "Ostatecznego Sensu", człowiek musi mierzyć się 

z rzeczywistością jako areną niekończących się, lawinowych interpretacji. Ten rodzaj 

nihilizmu jawi się jako pluralizm interpretacyjnych odniesień do rzeczywistości, 

co w konsekwencji prowadzi do osłabienia tzw. "mocnych kategorii" (np. prawdy)
77

. 

 Nihilistyczna destabilizacja sensu i przewartościowanie wartości sprzeciwiają się 

dotychczasowemu porządkowi świata. Interpretacja, czy też obowiązująca wykładnia 

świata, opierała się dotychczas na trzech podstawowych składnikach. Pierwszy polegał 

na głębokim przekonaniu, że cały proces stawania się rzeczywistości prowadzi do jakiegoś 

celu (takiego jak zasady moralne, zbawienie, szczęście). Drugim składnikiem było 

przekonanie o istnieniu pewnej całości, organicznej jedności świata. Trzeci stanowiło 

przekonanie, że poza światem zmysłowym, doświadczalnym, istnieje trwały świat 

niezniszczalnych idei. Upadek tych przekonań oraz opartych na nich interpretacjach świata, 

odebrał rzeczywistości trwałe znaczenie. Spowodowało to zanik wiary w niezmienną 

wartość świata empirycznego na rzecz "stawania się" i trwania. Trwałe znaczenie było 

mierzone kategoriami odnoszącymi się do świata, który ostatecznie okazał się urojeniem
78

. 

Wraz ze "śmiercią Boga" uległy osłabieniu tradycyjne wartości oraz kategorie metafizyczne. 

Tym samym nihilizm stał się immanentnym kierunkiem rozwoju nowoczesności i ukazał 

swoje emancypacyjne oblicze. Z biernego nihilizmu, polegającego na zarzuceniu 

dotychczasowej, aksjologicznej i metafizycznej wykładni świata oraz negującego istnienie 

jakiegokolwiek sensu, wyrósł nihilizm czynny, rozumiany jako wyraz wzrostu "mocy 

ducha". Przeczy on istnieniu transcendentnego sensu i prawdy, a każdą interpretację 

                                                           
74

 F. Nietzsche, Wola mocy. Próba przemiany wszystkich wartości. tł. S. Frycz, K. Drzewiecki, Kraków 2003, 

s. 11.  
75

 Tamże, s. 197. 
76

 F. Nietzsche, Pisma pozostałe 1876-1889, s. 243.  
77

 Więcej na ten temat w: A. Zawadzki, Literatura a myśl słaba, Kraków 2010.  
78

 Por. A. Zawadzki, Pojęcie nihilizmu u Nietzschego, Heideggera i Vattimo, s. 211.  



26 

 

roszczącą sobie kategorię "Ostatecznego Sensu", definitywnie odrzuca na rzecz "wiedzy 

radosnej"
79

.  

 W koncepcji Nietzschego "śmierć Boga" była nieuniknioną konsekwencją 

odrzucenia dotychczasowej metafizyki i rezygnacji z pojęcia bytu. Pojęcie bytu stało 

bowiem w poważnej sprzeczności z jego filozofią "stawania się". Dlatego też "Bóg" 

(rozumiany jako kategoria stałych wartości) musiał stać się martwy, ponieważ nie posiadał 

żadnego realnego odniesienia do egzystencji człowieka. W Antychryście autor stwierdza: 

"Bóg formułą dla każdego oczernienia «świata doczesnego», formułą każdego kłamstwa 

o «zaświatach». W Bogu ubóstwienie nicości, uświęcenie woli nicości"
80

. W opinii filozofa 

zarówno byt jak i "Bóg" stanowią zaprzeczenie rzeczywistości ludzkiej egzystencji i zostają 

postawieni po stronie tego, co godzi w jej wielkość. Stąd bierze swój początek 

nieprzychylne stanowisko Nietzschego do chrześcijaństwa i głoszonych przez nie trwałych 

wartości. 

 Nieuniknioną konsekwencją "śmierci Boga", a więc upadku całego dotychczas 

obowiązującego systemu trwałych wartości, było przywrócenie wolności człowiekowi, który 

wyzwolony spod ich pręgierza może teraz wszystko i któremu teraz "wszystko wolno". 

Ta myśl zaczerpnięta i bardzo mocno wyrażona na wiele różnych sposobów w Braciach 

Karamazow, a także w innych literackich kreacjach Fiodora Dostojewskiego, jest dowodem 

ewolucji pojęcia nihilizmu i obecności różnych jego form w myśli europejskich filozofów. 

U Dostojewskiego nie ma ona charakteru asertorycznego. Bazylejski filozof zachęca 

do trwania w doświadczeniu "śmierci Boga", a trwanie to stawia jako warunek wolności 

człowieka. Odrzucenie dotychczasowych wartości jest dla Nietzschego sposobem 

wyzwolenia twórczych sił, tłamszonych dotychczas przez chrześcijańską koncepcję 

moralności
81

. Dostojewski natomiast zauważa, że taka koncepcja nihilizmu niesie ze sobą 

ogromne zagrożenie dla ludzkiej kondycji. Według niego przezwyciężenie tego zagrożenia 

jest możliwe jedynie na gruncie doświadczenia wiary i chrześcijaństwa. W swojej koncepcji 

Dostojewski zachęca do przeprowadzenia pewnego eksperymentu. Polega on na wizualizacji 

świata bez Boga oraz wyobrażeniu zaistnienia konsekwencji tego założenia. 

Dla Dostojewskiego świat bez Boga to czysty nihilizm
82

. W świecie pozbawionym 

najważniejszych (Boskich) wartości ludzka wolność jest pusta i szybko przemienia się 

w samowolę. Jeśli Boga nie ma, wówczas Bogiem staje się człowiek. On zajmuje Jego 

                                                           
79

 Por. W. Torzewski, O możliwym znaczeniu nihilizmu dla religii, s. 120. 
80

 F. Nietzsche, Antychrześcijanin. Przekleństwo chrześcijaństwa, tł. G. Sowiński, przedm. Z. Kuderowicz, 

Kraków 1999, s. 51. 
81

 Por. F. Nietzsche, Zapiski o nihilizmie (z lat 1885-1889), s. 81. 
82

 M. Januszkiewicz, L. Sokół, M. Werner, Bez fundamentów. Wprowadzenie do problematyki nihilizmu 

i nowoczesności, s. 12. 



27 

 

miejsce
83

. Co prawda, brak Boga czyni człowieka panem bytu, ale w swoich 

konsekwencjach prowadzi do atomizacji jego tożsamości, odosobnienia, pogłębienia się 

w totalnej samotności
84

. 

 Formuła Dostojewskiego: "Jeżeli Boga nie ma, to wszystko wolno" nie jest próbą 

znalezienia odpowiedzi na pytanie: czy Bóg jest? Jest ona raczej oryginalną próbą 

reinterpretacji nietzscheańskiego "Bóg umarł". Jest próbą destabilizacji jego negatywnego 

znaczenia i jednoczesnym ukazaniem drogi wyjścia z impasu nonsensu. "Nietzsche był 

aż do szaleństwa zazdrosny o Chrystusa. Pisząc «Zaratustrę» jest miotany pragnieniem 

przeciwstawienia się Ewangelii"
85

 - stwierdza A. Gide, komentując myśl Dostojewskiego. 

Dla Dostojewskiego jedyną możliwością przezwyciężenia nihilizmu jest to, 

co dla Nietzschego było jego przyczyną. To, co dla Nietzschego było kontestacją i walką, 

dla rosyjskiego pisarza stało się perspektywą wyjścia
86

. W opinii Dostojewskiego 

to Ewangelia i światło sumienia są lekarstwem na zarażoną nihilizmem kondycję świata. 

Uważa on, że bez jakiegokolwiek odniesienia do Boga świat traci swój sens, a życie ludzkie 

staje się pustą przestrzenią, w której człowiek popada w pułapkę mitu o swojej własnej 

wielkości i wolności bez obiektywnych reguł. Tam, gdzie Nietzsche widział granicę 

przejścia na drugi brzeg, gdzie jest się już "poza dobrem i złem", gdzie jest się absolutnie 

wolnym bez Boga, tam Dostojewski widzi człowieczy upadek
87

. 

 Nihilistyczne odrzucenie klasycznej metafizyki związane jest także ze słynną ideą 

"odczarowania świata" propagowaną przez niemieckiego ojca socjologii Maxa Webera. 

W jego badawczym projekcie naczelne miejsce zajmuje problematyka racjonalizmu. 

Jak twierdzi Weber, racjonalizm istniał już u zarania cywilizacji zachodniej, jednakże 

dopiero mniej więcej od XVI wieku, wraz z nastaniem Renesansu, zaczął przybierać na sile. 

Od tamtego momentu obejmował swym zasięgiem coraz większe połacie życia społecznego. 

Oddziaływanie racjonalizmu związane było z dwoma przełomami w ewolucji 

nowoczesnego społeczeństwa: z zaistniałą na gruncie europejskim rewolucją naukową oraz 

z powstaniem nowej gospodarki kapitalistycznej i jej gwałtownym wzrostem, który w opinii 

Webera, uczynił świat bardziej racjonalnym i przewidywalnym
88

.  

                                                           
83

 Bardzo podobną koncepcję odnajdujemy w ateizmie i indeterminizmie J. P. Sartre'a. Por. J. P. Sartre, Byt  

i nicość. Zarys ontologii fenomenologicznej, tł. J. Kiełbasa i in., Kraków 2007.  
84

 Więcej na ten temat w: M. Januszkiewicz, Świadomość człowieka podziemia. O "Notatkach z podziemia" 

Fiodora Dostojewskiego, w: Światłocienie świadomości, red. P. Orlik, Poznań 2002. 
85

 A. Gide, Dostojewski. Artykuły i wykłady, tł. K. Kot, Warszawa 2003, s. 99. 
86

 Por. D. Michałowski, Nihilizm i chrystianizm u Fiodora Dostojewskiego, w: "Szkice humanistyczne" 

14 (2014), nr 1-2, z. 34, s. 180.  
87

 Por. Tamże. s. 192-194.  
88

 Por. M. Weber, Racjonalność, władza, odczarowanie, tł. M. Holona, Poznań 2004, s. 50-52. 



28 

 

 Proces racjonalizacji Webera opierał się na zasadzie kalkulacji. Według myśliciela 

racjonalność to nic innego, jak funkcja sukcesu optymalizacji. W rzeczywistości 

ekonomicznej jej wyrazem jest zysk. Tak pojęta racjonalność została nazwana przez Webera 

"racjonalnością ze względu na cel" (Zweckrationalität), co w polskim piśmiennictwie 

przyjęło się określać mianem racjonalności formalnej
89

.  

 Wraz z racjonalizacją świata rozpoczął się proces jego "odczarowywania". Świat 

racjonalny stawał się światem coraz bardziej urzeczowionym, przejrzystym, obliczalnym 

i przewidywalnym, a przez to mniej magicznym. W procesie filozoficznej demistyfikacji, 

kluczową rolę odegrała nauka. Metoda eksperymentalna - sedno naukowego myślenia - 

wyposażona w abstrakcyjne pojęcia oraz narzędzia sformalizowanej logiki, zainicjowała 

nową jakość poznawczą. Rozwój techniki i zastosowanie wiedzy naukowej w praktyce 

stanowiły dla ówczesnych naoczny dowód jej prawdziwości oraz sprawdzalności. Z biegiem 

czasu krytyczne myślenie zaczęto stosować do religijnych i filozoficznych wykładni świata. 

Wskutek tego nadprzyrodzoność trafiła na śmietnik zabobonu, a zbawcze i religijne 

uzasadnienia ludzkiej egzystencji, poważnie straciły na swym znaczeniu. Proces 

racjonalizacji nie ominął także religii. Od tej pory musiała ona mierzyć się z tym, 

co racjonalne i bronić się przed tym, co absurdalne
90

.  

 Myśl Webera poważnie wpłynęła na rozwój tendencji sekularyzacyjnych, 

związanych z zakwestionowaniem wartości doświadczenia religijnego. W konsekwencji 

skutkowało to zimną kalkulacją rzeczywistości i zamknięciem rozumu na transcendencję. 

Proces "odczarowania świata" osiągnął w wieku XIX swoją kulminację. Dynamicznie 

rozwijające się idee pozytywistyczne i scjentystyczne sprzyjały jego ekspansji 

i doprowadziły do dramatycznego w skutkach wyjałowienia ludzkiej egzystencji. Pozbawiły 

ją transcendentnego otwarcia, zamykając w socjologicznych i ekonomicznych ramach. 

Zredukowały życie człowieka do tego, co policzalne oraz doprowadziły do jego 

instrumentalizacji
91

. W związku z tym Weber, w Nauka jako zawód i powołanie, stawia 

istotne pytanie: 

 

 "Czy życie jest warte tego, aby je przeżyć, a jeśli tak, to w jakich warunkach? 

(…) Wszystkie nauki przyrodnicze dają nam odpowiedź na pytanie, 

co powinniśmy czynić, aby opanować życie w sposób techniczny. Nie dają one 

                                                           
89

 Por. M. Weber, Gospodarka i społeczeństwo. Zarys socjologii rozumiejącej, tł. D. Lachowska, Warszawa 

2002, s. 13. 
90

 Por. M. Weber, Racjonalność, władza, odczarowanie, s. 124-125. 
91

 Por. M. Januszkiewicz, L. Sokół, M. Werner, Bez fundamentów. Wprowadzenie do problematyki nihilizmu  

i nowoczesności, s. 14. 



29 

 

jednak odpowiedzi na pytanie: czy naprawdę chcemy i czy powinniśmy 

opanować życie w ten sposób oraz czy ma ono w ogóle jakiś sens?"
92

 

 

 Pytanie niemieckiego socjologa jest niezwykle istotne dla oceny nihilistycznego 

dyskursu. Wyraża ono obawę przed brakiem istnienia obiektywnego sensu. Weberowskie 

"odczarowanie świata" doprowadziło do redukcji człowieka, sprowadziło sens życia jedynie 

do zimnych kalkulacji i rachunkowych przewidywań, a technicyzacja rzeczywistości 

uczyniła człowieka trybikiem w wielkiej maszynie świata, który nie ma już przed 

oświeconym nauką rozumem niemal żadnych tajemnic. Jawnym stało się, że świat  

i człowiek na "odczarowaniu" poważnie ucierpiał. Znaczącym skutkiem demitologizacji 

świata był ówcześnie odczuwany deficyt sensu, zwłaszcza w przestrzeni aksjologii i etyki. 

W Gospodarka i społeczeństwo Weber jednak zauważa: 

 

 "Tam, gdzie racjonalne empiryczne poznanie konsekwentnie doprowadziło  

do odczarowania świata oraz do jego przemiany w przyczynowo-skutkowy 

mechanizm, tam definitywnie pojawiają się napięcia i sprzeciw wobec roszczeń 

etycznego postulatu mówiącego, że świat jest uporządkowany przez Boga, 

a więc w jakiejś mierze jest etycznie sensownym kosmosem. Bowiem 

empiryczne rozważania nad światem doszły do pryncypialnej negacji wszelkich 

rozważań nad światem, które stawiają pytanie o sens wewnątrzświatowych 

poczynań."
93

 

 

 Weber, w swojej filozofii i wykładni świata, odrzuca religijny monopol na określanie 

jego sensowności. Odrzucenie religijnych postulatów oznaczało dla Webera jednocześnie 

odrzucenie myśli o tym, że świat jako całość urządzony jest według pewnego ładu i posiada 

jakiś zaprojektowany przez Boga trwały sens. Jego przemyślenia były owocem nie tyle 

naukowego poznania, ile wynikały raczej ze świadomości śmiertelności człowieka i jego 

ograniczoności. Samodoskonalenie (ostatnia wartość, do której można sprowadzić kulturę), 

ze względu na skończoność ludzkiego życia, musiało kończyć się porażką
94

.  

 Dla Webera religia nie produkuje sensu. Najwyżej zakłada jego istnienie, rozbudza 

apetyt na sensowność świata, a tym samym sabotuje inne jego wykładnie i sprzeciwia się 

pluralizmowi, tworząc w aksjologicznej przestrzeni życia napięcie pomiędzy: boski 

porządek, celowość i od-boski sens albo pustka. Według myśliciela "odczarowanie świata" 

                                                           
92

 M. Weber, Nauka jako zawód i powołanie, tł. P. Dybel, w: Z. Krasnodębski, M. Weber, Wiedza powszechna, 

Warszawa 1999, s. 209.  
93

 Por. M. Weber, Gospodarka i społeczeństwo. Zarys socjologii rozumiejącej, s. 123-124. 
94

 Por. M. Weber, Racjonalność, władza, odczarowanie, s. 125. 



30 

 

wyzwala człowieka od tego napięcia. Przywraca mu wolność w narzuceniu przez religię 

sensu i w ostatecznej perspektywie prowadzi do praktycznego nihilizmu.  

 Odzwierciedleniem nihilistycznej koncepcji, współbrzmiącej z nietzscheańską 

diagnozą "śmierci Boga", desakralizacją świata i "przewartościowaniem wartości", jest myśl 

Karola Marksa, niemieckiego filozofa i twórcy socjalizmu naukowego. Formuła "Wszystko, 

co stałe, ulatnia się w powietrzu", stanowi swoistą interpretację współczesnej 

rzeczywistości, w której wszystkie trwałe i dotychczasowe wartości utraciły swoją 

stabilność, tracąc na swym znaczeniu
95

. Idea ta jest swoistą eksplikacją nihilistycznego 

myślenia, której nową, pogłębioną interpretację, nadał Marshal Berman
96

. 

 Nihilistyczne myślenie uwidacznia się także w koncepcji psychoanalizy Zygmunta 

Freuda, austriackiego psychiatry i myśliciela, twórcy współczesnej psychoanalizy. Freud,  

w najważniejszym swym założeniu postawił hipotezę, że postępowaniem człowieka 

nie kieruje rozum, ale popędy
97

. Człowiek, w pewnym sensie ubezwłasnowolniony samym 

sobą, działa w sposób nieświadomy, kierując się nieuświadomionymi popędami. Według 

Freuda ludzkie działanie jest jedynie wynikiem działania popędów, takich jak libido 

czy Thanatos. Otwarcie ludzkiego "JA", umożliwione dzięki psychoanalizie, paradoksalnie 

doprowadziło do zamknięcia ludzkiej egzystencji w kręgu sił ślepych popędów. 

Zredukowało ludzką wolność oraz pozbawiło sensu ludzkie wybory i działania
98

.  

 Myśl Fryderyka Nietzschego, zakorzeniona bardzo mocno w kulturze europejskiej, 

przybrała różnego rodzaju nowe manifestacje. Bez nadmiernej przesady można stwierdzić, 

że doświadczenie nihilizmu jest podstawowym doświadczeniem czasów współczesnych. 

Słowa bazylejskiego filozofa: "Opisuję, co przyjdzie: nadejście nihilizmu"
99

, wydają się 

spełnionym proroctwem także i w czasach obecnych, w których żył i tworzył 

J. Ratzinger/Benedykt XVI. Nihilizm, który nieuchronnie przyszedł, przesiąknął do myśli 

ludzkiej tak bardzo głęboko, że jego różne formy są obecne i żywe także i dzisiaj. Jednakże, 

co należy zauważyć, przestał on być już tym, czym był dla samego Nietzschego: 

wyczerpaniem sensu, kresem metafizyki czy zanegowaniem obiektywnych wartości. 

Nihilizm spełniony, współczesny, wyraża się w nowy sposób w ideach symulacji  

i symulakryzacji, słabego myślenia, płynnej rzeczywistości i zajmuje się krytycznym 

                                                           
95

 Por. D. Motak, Religia - religijność - duchowość. Przemiany zjawiska i ewolucja pojęcia, w: "Studia 

Religiologica" (2010), z. 43, s. 202-203. 
96

 Por. M . Berman, "Wszystko, co stałe, rozpływa się w powietrzu". Rzecz o doświadczeniu nowoczesności, 

tł. M. Szuster, Kraków 2002, s. 15. 
97

 Por. Z. Freud, Popędy i ich losy, tł. K. Rak, w: Z. Rosińska, Freud, Warszawa 1993, s. 121-122.  
98

 Por. W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. 3, Warszawa 1998, s. 305. 
99

 F. Nietzsche, Pisma pozostałe 1876-1889, s. 245. 



31 

 

namysłem nad intelektualną i aksjologiczną kondycją człowieka, odsuwając kwestie 

metafizyki na dalszy plan. 

 Współczesne formy nihilizmu można scharakteryzować twierdzeniem, że nie da się 

sformułować ich uniwersalnej wykładni ani ująć w jasne ramy konkretnych założeń. Jedną  

ze współczesnych wykładni nietzscheańskiej koncepcji "śmierci Boga" jest myśl Jeana 

Baudrillarda, francuskiego socjologa i filozofa kultury. 

 Według Baudrillarda nie istnieje obiektywnie żadna rzeczywistość, a człowiek 

istnieje i opisuje swoją sytuację w obrębie lawinowo tworzonych przez siebie interpretacji, 

tzw. symulacji. Tym, co rzeczywiście istnieje, jest mnogość wytworzonych symulacji, które 

są efektem środków technicznych, technologicznych czy wirtualnych. W tym rozumieniu 

nihilizm jest radykalnym przejściem od sytuacji wyczerpania metafizyki, do teorii 

symulacji
100

. Nihilizm w myśli Baudrillarda od braku sensu ewoluował do jego 

nadprodukcji, która jest znamienna dla wszelkiej działalności człowieka. Ta nadprodukcja 

ma charakter autonihilujący, to znaczy taki, że człowiek w mnogości produkowanych przez 

siebie sensów, paradoksalnie traci sens. W eseju Przejrzystość zła Baudrillard stwierdza: 

 

 "Gdyby przyszło nam opisać w skrócie dzisiejszy stan rzeczy, należałoby 

określić go mianem stanu po orgii. Orgia stanowi eksplozywny moment 

nowoczesności, moment wyzwolenia dokonującego się we wszystkich 

możliwych sferach. Wyzwolenia politycznego, seksualnego, wyzwolenia sił 

wytwórczych, wyzwolenia mocy destrukcyjnych, wyzwolenia kobiet, dzieci, 

nieświadomych popędów czy sztuki. Afirmacji wszelkich modeli 

przedstawienia. Była to epoka orgii totalnej, orgii realności, racjonalności, 

seksualności, krytyki i kontrkrytyki, wzrostu i jego kryzysów. Tym sposobem 

przemierzyliśmy wszelkie możliwe drogi produkcji i wirtualnej nadprodukcji 

przedmiotów, znaków, przekazów, ideologii i przyjemności. Dzisiaj wszystko 

już wyzwolono, kości zostały rzucone, wszystko się dokonało, jako zbiorowość 

zaś stanęliśmy ostatecznie przed jednym z zasadniczych pytań: CO CZYNIĆ 

PO ORGII?"
101

 

 

 W opinii Baudrillarda, metaforyczny "stan po orgii" charakteryzuje kondycję 

cywilizacyjną współczesnego człowieka, dla którego każda hierarchia wartości stała się 

ruchoma i którego każdy wytwór ma charakter pozorny, ponieważ nie można mu przypisać 

żadnego trwałego znaczenia. Człowiek współczesny jawi się w jego myśli jako człowiek 

                                                           
100

 Por. J. Baudrillard, Symulakry i symulacja, tł. S. Królak, Warszawa 2005, s. 189-191.  
101

 J. Baudrillard, Przejrzystość zła. Esej o zjawiskach skrajnych, tł. S. Królak, Warszawa 2009, s. 5-6. 



32 

 

ciągle niewyżyty, wytwarzający coraz to nowe symulacje, uporczywie dążący 

do przekraczania coraz to nowych, możliwych do pomyślenia granic. Taki człowiek tworzy 

współczesny świat jako sferę niekontrolowanych ruchów, coraz to nowych wykładni 

wartości, symulacji i braku trwałego sensu. Francuski myśliciel stwierdza: 

 

 "Triumfalny marsz nowoczesności nie doprowadził do upragnionego przez nas 

przewartościowania wszystkich wartości, lecz do ich całkowitego rozproszenia  

i zwinięcia, czego wynikiem jest totalny chaos, niemożność uchwycenia 

kryteriów zarówno estetycznej, jak seksualnej czy politycznej oceny stanu 

rzeczy."
102

 

 

 Świat współczesny istnieje zatem jako scena, na której wielość nadprodukowanych 

znaczeń nie wiedzie do żadnego zrozumienia całości, lecz do chaosu. "To, co uderza  

za pomocą sensu, zostaje przez sens zabite"
103

 - zaznacza. Ciągła zmiana sensu, 

nadprodukcje nadinterpretacji, a także implozja znaczeń oraz zabicie sensu, czyni 

z rzeczywistości świat pustyni. Życie człowieka w takim świecie staje się bezcelowym 

dryfowaniem w nurcie lawinowo powstających symulacji. Ostatecznie czyniąc 

je bezsensownym. 

 W ocenie myśliciela współczesny nihilizm jest wynikiem powszechnie panującej 

sytuacji oraz aksjologicznej próżni, w której "nie ma już nadziei na sens"
104

. W lawinowych 

interpretacjach współczesny człowiek nie potrafi nadać trwałego znaczenia swoim 

wytworom oraz formom swojego istnienia. Skutkuje to tym, że człowiek rozprasza się 

i zanika w bezcelowej wielości, tymczasowości, prowizoryczności, kamuflażu i zmianie
105

. 

W takiej dramatycznej sytuacji amorficzności niemożliwe jest scalenie obrazu świata 

ani odnalezienie żadnego trwałego sensu
106

. 

 Odmienną emanacją współczesnego nihilizmu jest myśl Gianniego Vattimo. 

W swoim filozofowaniu rozwija tezę Nietzschego głoszącą, że nie istnieją żadne fakty 

a jedynie ich interpretacje. Myśl tę czyni podwaliną swojego filozoficznego dyskursu. 

W eseju Wiek interpretacji uzasadnia ją w następujący sposób: 

 

                                                           
102

 Tamże, s. 14.  
103

 Tamże, s. 191. 
104

 Tamże, s. 196.  
105

 Por. A. Kucner, Współczesne oblicza nihilizmu: Boudrillard - Vattimo - Bauman, w: "Humanistyka 

i przyrodoznawstwo" (2012), nr 18, s. 142.  
106

 Por. J. Baudrillard, Zbrodnia doskonała, tł. S. Królak, Warszawa 2008, s. 178. 



33 

 

 "Zapożyczone od Nietzschego twierdzenie, że »nie ma faktów, są tylko 

interpretacje«, nie jest sądem obiektywnym ani metafizycznym, jest »jedynie« 

interpretacją. Jeśli zastanowimy się nad jego znaczeniem, to uzmysłowimy 

sobie, na ile hermeneutyka przeobraziła (w istocie) naszą rzeczywistość  

i odmieniła oblicze filozofii".
107

 

 

 Według Vattimo wszelkie sądy o rzeczywistości (jakiejś prawdzie) są tylko rodzajem 

interpretacji i polegają na interpretującym odniesieniu do przedmiotów poznania. "Każde 

doświadczenie prawdy jest interpretacyjnym wyrażeniem przed-rozumienia, w którym 

jesteśmy zanurzeni z powodu samego faktu istnienia jako byty-w-świecie"
108

 - stwierdza. 

Vattimo zauważa także, że wszelkie rozumienie jest pewnym sposobem bycia, odnoszenia 

się do świata, do siebie i innych. W jego filozofii hermeneutyka staje się wykładnią sposobu 

bycia człowieka. Jako taka umożliwia mu określenie siebie samego. Dla Vattimo 

nihilizm to: 

 

 "(…) proces wciąż otwarty i nie da się podsumować. (...) Sądzę, że nasze 

stanowisko wobec nihilizmu można zdefiniować, odwołując się do postaci 

często pojawiającej się w pismach Nietzschego, a mianowicie „nihilisty 

spełnionego”. Nihilista spełniony to ten, kto zrozumiał, że nihilizm jest jego 

(jedyną) szansą. Oto jak dziś wygląda nasz stosunek do nihilizmu: zaczynamy 

być - zaczynamy umieć być - spełnionymi nihilistami"
109

. 

 

 Vattimo określa w swojej filozofii zadanie współczesnej hermeneutyki. Uważa, 

że jest ono nihilistyczne. Hermeneutyka ma wykazywać, że nie istnieje żadne trwałe, 

metafizyczne oparcie dla ludzkiej egzystencji, a każda próba skonstruowania takowego jest 

jedynie nową interpretacją. Wysiłek, jaki człowiek wkłada w zrozumienie siebie samego, 

czyni go nihilistą. Vattimo uważa także, że nihilizm da się przezwyciężyć tylko samym 

nihilizmem. Dla Nietzschego "śmierć Boga" skutkowała obsunięciem się trwałego gruntu 

wartości. W przypadku nihilizmu Vattimo, odrzucenie trwałości znaczeń skutkuje 

mobilnością. Żadne wartości - jako dynamiczne - nie mogą mieć trwałego znaczenia. 

 W swym filozoficznym dyskursie Vattimo podejmuje próbę zdiagnozowania 

zagrożeń, jakie niesie ze sobą "spełniony nihilizm" czasów współczesnych. W Koniec 

nowoczesności stwierdza: "Świat, gdzie prawda stała się baśnią, jest przecież miejscem 

                                                           
107

 G. Vattimo, Wiek interpretacji, w: R. Rorty, G. Vattimo, Przyszłość religii, tł. S. Królak, Kraków 2010, 

 s. 53.  
108

 G. Vattimo, Poza interpretacją. Znaczenie hermeneutyki dla filozofii, tł. K. Kasia, Kraków 2011, s. 15. 
109

 G. Vattimo, Koniec nowoczesności, tł. M. Surma-Gawłowska, Kraków 2006, s. 15.  



34 

 

doświadczenia nie »bardziej autentycznego« od doświadczenia metafizycznego. Nie jest 

ono bardziej autentyczne, gdyż autentyczność - to, co właściwe, co ponownie zawłaszczone 

- skończyła się wraz ze śmiercią Boga"
110

. Zdaniem Vattimo, w miejscu nietzscheańskiej 

"śmierci Boga", mogą pojawiać się nowe wartości, bardziej prawdziwe, które do tej pory 

miały nikłe znaczenie. Jednakże rozproszenie znaczeń, destabilizacja hierarchii, mnogość 

interpretacji i ich paralelności, prowadzą nieuchronnie do utraty sensu i nihilizacji. Proces 

zmian w aksjologii i konsekwentnie w antropologii, grozi człowiekowi utratą wyjątkowej 

pozycji w hierarchii wartości i prowadzi do dramatycznego upadku humanizmu
111

. Jeśli 

wszystko, co jest, jest jedynie ruletką znaczeń, to dlaczego człowiekowi należy nadal 

przypisywać w świecie miejsce szczególne? 

 W swojej diagnozie Vattimo zauważa także związek między nihilizmem, za sprawą 

którego nie można trwale określić sensu rzeczywistości, a hermeneutyką, poprzez którą 

człowiek interpretuje swój stosunek do siebie samego. Pisze: "Podmiot nie jest nosicielem 

kantowskiego a p r i o r i, lecz dziedzicem historycznego-skończonego języka, 

umożliwiającego i warunkującego jego dostęp do samego siebie i do świata"
112

. Nihilizm 

nie jest wynikiem własnych wyborów woli, lecz następstwem zrozumienia dramatycznej 

sytuacji, polegającej na tym, że nie można wyjść poza krąg niekończących się interpretacji, 

stanowiących sposób bycia ludzkiej istoty. "Świat jest grą interpretacji"
113

, w której 

człowiek musi brać udział, bez względu na to czy tego chce, czy też nie. Przez to staje się 

przestrzenią ograniczenia jego wolności. Dla Vattimo nihilizm to zjawisko "osłabienia 

bycia", "rozpuszczenia się bycia", zakwestionowania mocnej metafizyki, których można 

dokonać właśnie dzięki hermeneutyce. Dostarcza ona bowiem narzędzi do dekonstrukcji 

języka metafizyki, który nie daje nam dostępu do bytu i jego istoty a w konsekwencji 

do nas samych. Nihilizm to świadomość "myśli słabej", która nie potrafi objąć bytu. 

"Bycie nie jest, ale wydarza się (być może także w znaczeniu: przydarza się), jest tym, 

co towarzyszy - jako ułomność - wszelkim naszym przedstawieniom"
114

, konkluduje. 

 Do przedstawicieli współczesnej kultury filozoficznej, którzy choć na różny sposób, 

otwarcie identyfikują się z nurtem nihilizmu, należy Zygmunt Bauman. Sam myśliciel 

nie opowiada się jednoznacznie za żadną współczesną odmianą nihilizmu, jednakże 

przedstawia on w swoim filozofowaniu człowieka, jako niezdolnego do ugruntowania 

kultury na trwałych i stabilnych wartościach. W swoich przemyśleniach Bauman zauważa, 

                                                           
110

 Tamże, s. 21-22.  
111

 Por. Tamże, s. 28 i nast.  
112

 G. Vattimo, Poza interpretacją. Znaczenie hermeneutyki dla filozofii, s. 19. 
113

 G. Vattimo, Społeczeństwo przejrzyste, tł. M. Kamińska, Wrocław 2006, s. 131.  
114

 G. Vattimo, Dialektyka, różnica, myśl słaba, tł. M. Surma-Gawłowska i A. Zawadzki, w: "Teksty drugie" 

(2003), nr 5, s. 132. 



35 

 

że w społeczeństwie płynnej nowoczesności żadne z osiągnięć człowieka nie wyrasta 

ani paradoksalnie nie tworzy trwałych wartości, nie zyskuje także żadnego trwałego 

znaczenia, tracąc je i wypierając
115

. 

 Bauman demaskuje pozorność życia oraz ogromną zmienność zjawisk, jakie 

zachodzą we współczesnym społeczeństwie, kulturze i ekonomii. Częstokroć zjawiska te, 

w jego opinii, pozbawione są trwałej logiki. Nietrwałość znaczenia działań, banalizacja oraz 

instrumentalizacja życia, wywołują w człowieku współczesnym poczucie nonsensowności, 

bezcelowości oraz aksjologicznego i moralnego chaosu. Bauman konkretyzuje swoją myśl 

w słowach: 

 

 "płynne życie to życie pełne niepewności, przeżywane w warunkach ciągłego 

niepokoju. Najdotkliwsze i najuporczywsze obawy związane z takim życiem 

to lęk przed tym, by nie dać się zaskoczyć, by nadążyć za szybkim biegiem 

wydarzeń, by nie zostać z tyłu, nie przeoczyć „terminu ważności”, nie obarczać 

się posiadaniem czegoś, co nie budzi już żądzy posiadania, nie przegapić 

momentu, w którym trzeba zmienić taktykę i nie przekroczyć granicy, 

zza której nie będzie już odwrotu. Płynne życie składa się z szeregu „nowych 

otwarć” i „nowych początków”, ale właśnie dlatego szybkie i bezbolesne 

zakończenia, bez których nowe otwarcia i początki byłyby nie do pomyślenia, 

okazują się momentami krytycznymi, przyprawiającymi o największy ból 

głowy. Spośród umiejętności potrzebnych do uprawiania sztuki życia 

w warunkach płynnej nowoczesności większe znaczenie ma umiejętność 

pozbywania się rzeczy niż umiejętność ich zdobywania."
116

 

 

 Według Baumana człowiek współczesny, to człowiek dostosowujący się do realiów 

płynnego, dynamicznego życia, którego miernikiem jest sama jego zmienność, 

nieprzewidywalność, nieznajomość celu ani sensu. W jego ocenie człowiek to wieczny 

tułacz bez domu, a jego życie to życie nomada. Zdaniem Baumana współczesny świat, 

w zmienności swoich nurtów, nie daje człowiekowi żadnego trwałego oparcia. Filozof 

zauważa, że dziś w życiu nie liczy się trwanie, ale "prędkość, z jaką się płynie", liczy się 

tylko teraźniejszość, konkretny i aktualny zysk. Świat bowiem, w swojej płynności 

i zmienności, nie jawi się jako własność człowieka, a tym bardziej nie jawi się jako jego 

dom, za który mógłby wziąć odpowiedzialność. Współczesny człowiek zrywa więc 

                                                           
115

 Por. Z. Bauman, Płynne życie, tł. T. Kunz, Kraków 2007, s. 5-6. 
116

 Tamże, s. 6. 



36 

 

z wszelkim dziedzictwem i jako wydziedziczony grabi zasoby świata, tonąc 

w konsumpcjonizmie, ze wszelkimi tego dramatycznymi konsekwencjami
117

. 

 W europejskiej myśli filozoficznej fenomen nihilizmu znalazł swoje stałe miejsce  

i jest zjawiskiem ciągle aktualnym. Komponenty nihilistycznego myślenia, choć w różnych 

wariantach, są wciąż obecne we współczesnej myśli filozoficznej. Nowoczesny nihilizm 

przestaje ściśle łączyć się z bezpośrednim orzekaniem o nonsensowności świata, człowieka 

i jego dziejów. Nie jest batalią o zasadność metafizyki. W mijających dekadach fenomen 

nihilizmu przeszedł pewnego rodzaju metamorfozę. Nietzscheański nihilizm, choć był 

diagnozą czasów współczesnych Nietzschemu, demaskował iluzoryczność metafizyki 

i kruszył podstawy dotychczasowej aksjologii. Oprócz pejoratywnego zniesienia sensu, 

niewątpliwie pozytywnym jego następstwem, było pojawienie się perspektywizmu. 

W dziejach Europy Nietzsche pozostawił myśl, która na dobre zakorzeniła się 

we współczesnej filozofii i upowszechniła się jako rodzaj dystansu i podejrzliwości 

do wszelkiego myślenia dogmatycznego, autorytatywnego i apodyktycznego. Z biegiem 

czasu jego myśl ewoluowała i doprowadziła do powstania pluralizmu nihilizmów o różnych 

formach i odcieniach. Nihilizm sprawił, że w miejsce trwałego i pewnego sensu, została 

postawiona idea dynamizmu ciągle wydarzającej się rzeczywistości z jej nieustannymi 

nowymi interpretacjami. Natomiast myślenie prospektywne, holistyczne, pretendujące 

do stworzenia jednolitej, uniwersalnej wizji rzeczywistości, zostało zastąpione "słabym 

myśleniem". Odmienność wielu koncepcji nihilizmu i różnych jego postaci jest dowodem 

na niezwykłą plazmatyczność zjawiska, jego wielowymiarowość, a przede wszystkim 

na jego ciągłą obecność we współczesnej myśli.  

 Obecność nihilizmu, z właściwą sobie siłą oddziaływania, zasługuje na zauważenie 

znaczenia, jakie posiada on także dla ludzkiej egzystencji. Nihilizm nie jest jedynie 

abstrakcyjnym pojęciem, zawieszoną w przestrzeni myśli ideą czy tylko ruchem mentalnym, 

ale istotnym doświadczeniem naszych czasów, obejmującym swoim zasięgiem życie 

każdego człowieka. Współczesna nihilizacja, destabilizacja sensu i odczuwalna jego 

próżnia, stanowią wyzwanie dla teologicznofundamentalnej refleksji. Są one także 

motywem do prowadzenia nowych badań nad apologią obiektywnego sensu, ukazaną 

w pismach J. Ratzingera/Benedykta XVI. 

 

 

                                                           
117

 Por. tamże, s. 14 i nast.  



37 

 

1. 2. Współczesna antropologia i potrzeba sensu życia 

 

 Czasy współczesne naznaczone są głębokim znamieniem nihilizmu. Diagnoza 

Nietzschego dotycząca "śmierci Boga" była zapowiedzią wielkich przewartościowań, jakie 

miały dokonać się w obrębie europejskiej kultury. Rozpoczęta przez Nietzschego rewolucja 

filozoficzna trwa aż po dzień dzisiejszy i obejmuje swoim zasięgiem także człowieka 

XXI wieku, wpływając znacznie na kształt współczesnej antropologii. Aksjologiczna 

pustka, będąca wynikiem nowego, nihilistycznego filozofowania, brak stabilnych moralnych 

fundamentów i trwałych punktów odniesienia w egzystencji człowieka, doprowadziły 

do powstania poważnego kryzysu, który bez nadmiernej przesady można nazwać kryzysem 

sensu. Ów kryzys sensu jest wypadkową oddziaływań różnych prądów myślowych 

o proweniencji nihilistycznej oraz zjawisk uobecniających się we współczesnej kulturze. 

Kryzys czasów współczesnych wyraża się przede wszystkim w kryzysie antropologicznym, 

polegającym na zagubieniu przez człowieka własnej tożsamości, osłabieniu podmiotu i jego 

zwątpieniu w sens
118

. 

 W tle kryzysu tożsamości współczesnego człowieka i powiązanego z nim kryzysu 

sensu stoi niewątpliwie filozofia Fryderyka Nietzschego. Jego antropologiczny projekt 

powstał jako negatywna odpowiedź na obecną w egzystencji jego współczesnych postawę 

resentymentu. Nietzscheański resentyment (rozumiany jako zwrot ku temu, co słabe) 

stanowił poważną przeszkodę w rozwoju człowieka. Według Nietzschego słabi ludzie, 

nie mogąc osiągnąć wielkich wartości, zwrócili się przeciwko nim. W ten sposób ulżyli 

swojemu nieszczęsnemu losowi i złagodzili egzystencjalny ból. Zdaniem Nietzschego zwrot 

ku temu, co słabe, doprowadził do pewnego rodzaju kultu antywartości i apoteozy miernoty, 

stając się uwłaczającą człowiekowi niewolą. Sam Nietzsche widział szczególną implikację 

tego zjawiska w chrześcijańskim kulcie Chrystusa Ukrzyżowanego
119

.  

 Według filozofa "śmierć Boga" nie tylko była diagnozą jego czasów, ale stała się 

konieczna do zbudowania nowego, alternatywnego projektu antropologicznego. 

Destabilizacja dotychczasowych wartości, a w konsekwencji przekroczenie moralności 

(wyjście poza dobro i zło, wyzbycie się moralności resentymentu), było do tego 

przyczynkiem. Zabieg ten miał za zadanie przywrócić człowiekowi jego utraconą wielkość 

i uczynić go na nowo twórcą samego siebie. Nietzscheański projekt "nadczłowieka" 

był afirmacją człowieka przekraczającego samego siebie, na nowo kreującego własną 

                                                           
118

 Por. M. Jasieniowski, Współczesny kryzys sensu jako wyzwanie dla teologii fundamentalnej. Propozycja 

Rino Fisichelli, w: "Teologia w Polsce" 7 (2013), nr 1, s. 127.  
119

 Por. M. Paluch, Nietzsche i teologia, w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 30 (2017), nr 2, s. 148. 



38 

 

tożsamość, transcendującego swoją egzystencję i wyzwolonego spod jarzma wszelkich 

dotychczasowych wartości
120

. 

 Według Nietzschego człowiek po "śmierci Boga" jest kimś całkowicie wolnym 

i nieskrępowanym. Kimś, kto może tworzyć swoją egzystencję w różnych kierunkach, 

jak chce i bez żadnych zewnętrznych wytycznych. Kimś, kto dzięki "woli mocy" kreuje 

siebie samego i urzeczywistnia w ten sposób swoją tożsamość.  

 W Tako rzecze Zaratustra Nietzsche streszcza swoją antropologiczną koncepcję 

w następujący sposób: "Niegdyś mawiano Bóg, gdy spoglądano na dalekie morze; 

ja was nauczyłem mawiać: nadczłowiek"
121

. Według filozofa "Bóg umarł" po to, by mógł 

narodzić się "nadczłowiek", żeby "nadczłowiek" mógł zająć jego miejsce
122

. Człowiek 

pozbawiony Boga, to człowiek, który może wznieść się ponad siebie i który może sam sobie 

wyznaczyć sposób prawdziwej i wolnej egzystencji
123

.  

 Zdaniem Nietzschego autentyczność egzystencji "nadczłowiek" osiąga poprzez 

realizację "woli mocy". Ona, z całą swoją stwórczą, autokreacyjną i odtąd niczym 

nieskrepowaną energią, umiejscawia człowieka w centrum dynamicznego świata
124

. 

Charakterystyczną cechą antropologicznej koncepcji Nietzschego jest prymat woli. 

To właśnie wola, a nie rozum stanowi siłę kreacyjną "stawania się" człowieka. "Wola mocy" 

jest siłą różnicującą człowieka od reszty świata i to ona stanowi o jego naturze. 

W nietzscheańskim projekcie antropologicznym widać wyraźną tendencję 

do deprecjonowania znaczenia i roli rozumu. W myśli filozofa rozum nie jest niczym 

wyjątkowym i nie pełni żadnego supremacyjnego zadania. Dla Nietzschego rozum jest 

jedynie wytworem materii i pustą nazwą. Dzięki absolutyzacji woli nietzscheański 

"nadczłowiek" uwalnia się od każdego rodzaju sensu i logocentryzmu, jest wolny 

i wzniesiony ponad wszystko
125

. Jako taki przekracza obiektywnie istniejące granice dobra 

i zła. Przekonanie to Nietzsche streszcza w słowach: "Ten zaś samego siebie odkrył, 

kto powiada: Oto jest moje dobro i zło"
126

.  

 Jego koncepcja antropologiczna była następstwem "przewartościowania wartości", 

w tym także wartości intelektu. Prowadziła nieuchronnie do relatywizacji, zarówno 

w obrębie aksjologii jak i na płaszczyźnie racjonalności. "Nadczłowiek", umieszczony 
                                                           
120

 Por. tamże, s. 149-150. 
121

 F. Nietzsche, Tako rzecze Zaratustra. Książka dla wszystkich i dla nikogo, tł. W. Beret, Warszawa 1990,  

s. 99. 
122

 Por. G. Deleuze, Nietzsche i filozofia, tł. B. Banasiak, Warszawa 1997, s. 156. 
123

 Por. A. Łyskawka, Nietzscheański człowiek po "śmierci Boga", w: "Człowiek w Kulturze" (2005), nr 17,  

s. 191-192.  
124

 Por. K. Górniak-Kocikowska, Religia jako nihilistyczna "Wola mocy", w: "Colloquia Communia" (1985),  

nr 3-6, s. 151. 
125

 Por. A. Łyskawa, Nietzscheański człowiek po "śmierci Boga", s. 192-194. 
126

 F. Nietzsche, Tako rzecze Zaratustra. Książka dla wszystkich i dla nikogo, s. 238. 



39 

 

ponad wszelkim dobrem i złem, w relatywistycznej rzeczywistości swojego "stawania się", 

jawi się w nietzscheańskiej filozofii jako jedyne kryterium wszystkiego. Jest tym, który 

sam kreuje sens, tym, od którego naprawdę wszystko już zależy
127

.  

 Należy zauważyć, że antropologiczny projekt Nietzschego, pomimo upływu lat  

i zmieniającej się sytuacji kulturowej (cywilizacyjnej) Europy, nie stanowi jedynie 

przebrzmiałej, historycznej idei. Nietzscheańska myśl antropologiczna wywarła ogromny 

wpływ na współczesną wizję człowieka. Po radykalnych przewartościowaniach, 

zakwestionowaniu sensu metafizyki, zwątpieniu w siłę rozumu i obiektywną wartość 

prawdy, można pytać: "Czy pytanie o sens ma jeszcze sens?"
128

 To pytanie zostało zadane 

przez Jana Pawła II w encyklice Fides et ratio. Odzwierciedla ono istotny problem 

człowieka czasów obecnych i wydaje się być nader aktualne. W tejże encyklice papież, 

diagnozując sytuację czasów obecnych, stwierdza: "Można zauważyć, że jednym 

z najbardziej znamiennych aspektów naszej obecnej kondycji jest «kryzys sensu»"
129

. 

Kondycję człowieka czasów współczesnych osłabia zwątpienie w sens, w jego uniwersalne 

istnienie, a także zwątpienie w istnienie prawdy, która jest jego niezbędnym korelatem
130

. 

 Zwątpienie człowieka w sens świata i sens życia ma swoje pierwotne źródło 

w zakwestionowaniu klasycznej metafizyki i negacji bytu na poziomie spekulatywnym 

czy też teoretycznym
131

. Brak obiektywnie istniejących norm oraz wartości wprowadza 

aksjologiczny chaos. Zakwestionowanie celowości w naturze i kosmosie przekłada się także 

na zakwestionowanie jej istnienia w życiu człowieka. Współczesna rzeczywistość jawi się 

przed nim jako konstelacja zmiennych składników, pozbawiona prawideł i ostatecznego 

sensu
132

. 

 Nietzscheański rozkład fundamentów bytu (w przestrzeni refleksji), 

nieuporządkowana i zmienna dynamika stawania się, czynią życie ludzkie nieuchwytnym 

fenomenem, pozbawionym możliwości jakiejkolwiek stałej i obiektywnej klasyfikacji. 

"Śmierć Boga" pozbawiła człowieka stałych odniesień w realizowaniu swojej egzystencji, 

pozbawiając go kierunku życia, konkretnego azymutu bytowania i doprowadziła do kryzysu, 

rozczarowania, destabilizacji własnej egzystencji. Nihilizm, który jawił się jako szansa 

na życie w pełni, jako realizacja "woli mocy" i możliwość kreowania siebie samego 

                                                           
127

 Por. A. Bielik-Robson, Rehabilitada nihilizmu, w: "Res Publica Nowa" 8 (1994), nr 11, s. 22-25. 
128

 Jan Paweł II, Fides et ratio, 81. 
129

 Tamże. 
130

 Por. Z. Zdybicka, Bóg - Osobowa Prawda i Miłość - ostatecznym celem życia człowieka, w: "Człowiek 

w kulturze" (2007), nr 19, s. 111.  
131

 Por. S. Warzeszak, U źródeł współczesnej kultury śmierci, w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 10 (1997), 

s. 413.  
132

 Por. W. Kamińska, Ontologiczne i antropologiczne założenia postmodernizmu, w: "Słupskie Studia 

Filozoficzne" (2001), nr 3, s. 55-56. 



40 

 

w projekcie "nadczłowieka" wyzwolonego spod jarzma zniewalających wartości, 

doprowadził do dewaloryzacji wszystkich wyższych wartości (w tym także kompetencji 

rozumu i prawdy) oraz w efekcie samego życia. Obecna kultura jest wynikiem działania 

tych wypadkowych. Kształtowana pod wpływem nihilistycznej myśli, skupia wszystko 

na człowieku i jego samego czyni odpowiedzialnym za świat, a rezygnując z transcendencji, 

ludzką egzystencję obarcza ciężarem "bycia Bogiem". Przez negację istnienia Boga jako 

ostatecznego sensu, prowadzi do niebezpiecznej w skutkach deifikacji człowieka i staje się 

przestrzenią jego egzystencjalnego dramatu
133

. 

 Nihilizm doprowadził do tego, że życie współczesnego człowieka stało się 

nierzeczywiste w ogólności
134

. Skoro zaś stało się nierzeczywiste, to w konsekwencji 

bezsensowne, niewarte przeżycia i bezcelowe. Pozbawione transcendentnych wartości, 

zamknięte jedynie w kręgu własnego "ja". Nihilistyczny projekt antropologiczny 

spowodował dezintegrację ludzkiej osoby oraz jej świadomości. Okazało się bowiem, 

że życie bez celu, sensu, pozbawione fundamentalnych wartości i obiektywnych odniesień, 

stało się dla człowieka zwyczajnie nieznośne. Nihilizm sprawił, iż życie przestało być 

postrzegane jako wartość sama w sobie. Zdefiniowano je jedynie jako drogę prowadzącą 

do wyzwolenia się od bezsensu egzystencji "tu i teraz". W koncepcji nihilistycznej życie 

określa się jako ścieżkę wiodącą do rozpłynięcia się we "wszystkim", bo samo jest niczym 

nieokreślone. Taka koncepcja życia niesie jednak ze sobą istotne niebezpieczeństwo, 

ponieważ nieuchronnie prowadzi do nihilizacji podmiotu, który w rzeczywistości doczesnej 

doświadcza bólu bezsensu życia osobowego, zauważa Ratzinger
135

. W swoich założeniach 

nihilizm miał być kultem prawdziwego życia. Choć głosił witalizm i jego apoteozę, 

ostatecznie doprowadził do paradoksu negacji życia, rzucenia się w otchłań nicości 

i zaprzeczenia tego, czym ono powinno być. 

 Nietzscheański projekt antropologiczny poniósł fiasko. Okazał się złudną iluzją, 

której negatywne skutki widoczne są nie tylko w przestrzeni myśli filozoficznej, ale także  

w praktyce życia współczesnego człowieka. Ten bowiem, wbrew swoim oczekiwaniom, 

po "śmierci Boga" nie stał się "nadczłowiekiem". Zamiast cieszyć się pełnią 

nieskrępowanego niczym życia, doświadczył nonsensu własnej egzystencji. Życie 

pozbawione trwałych podstaw stało się dla człowieka nie do zniesienia, a jego przeżywaniu 

                                                           
133

 Por. A. Łyskawa, Nietzscheański człowiek po "śmierci Boga", s. 199. 
134

 Por. G. Deleuze, Nietzsche i filozofia, tł. B. Banasiak, Warszawa 1993, s. 155.  
135

 Por. J. Ratzinger, Wiara i teologia dzisiaj, w: OR (1997), nr 12, s. 50.  



41 

 

zaczęło towarzyszyć nieustanne zniechęcenie, którego przejawem jest: powszechny 

redukcjonizm, relatywizm, minimalizm oraz intelektualne zmęczenie
136

. 

 Nie bez wpływu na kondycję współczesnego człowieka pozostał, dokonujący się 

w niezwykle szybkim tempie, rozwój techniki. Wraz z nim przekształceniu uległ obraz 

świata, który dzięki nowym odkryciom naukowym zyskał nowe kształty. Za zmianami 

o charakterze technicznym, konsekwentnie idą zmiany o charakterze cywilizacyjnym oraz 

kulturowym. Ogromny postęp i dokonywane coraz to nowe odkrycia naukowe, zmieniają 

nie tylko sam świat, poprawiając jakość życia i przynosząc nowe rozwiązania, ale wpływają 

na postrzeganie obrazu świata oraz żyjącego w nim człowieka. Uporządkowany dotąd 

kosmos, z istniejącymi stałymi prawami, w obliczu naukowych odkryć jawi się dziś przed 

człowiekiem jako rzeczywistość zmienna, dynamiczna, podlegająca ciągłemu rozwojowi. 

To, co było dotąd niemożliwe, dzięki nauce i technice w obecnych czasach staje się możliwe 

i osiągalne. Dynamika niemal nieograniczonych możliwości i rozwoju upowszechnia 

niebezpieczne przekonanie, że istniejące do tej pory niezmienne paradygmaty, tak samo 

jak świat, ulegają powszechnemu prawu zmienności
137

. 

 Dla zobrazowania sytuacji, w jakiej przyszło żyć człowiekowi obecnego czasu, 

nie sposób nie zatrzymać się nad rzeczywistością postmodernizmu. Postmodernistyczna 

koncepcja wpływa bowiem znacznie nie tylko na sposób postrzegania świata, ale także 

i na sposób postrzegania człowieka. Postmodernizm nie rezygnuje z roszczeń w udzielaniu 

odpowiedzi na pytanie: kim jest człowiek? W swoich koncepcjach usiłuje stworzyć własny 

projekt antropologiczny. W charakterystyce współczesnej antropologii nie można pominąć 

jego perspektywy i znaczenia.  

 Postmodernizm jest zjawiskiem kulturowym, które wychodzi poza ramy 

filozoficznego myślenia i swoim zasięgiem obejmuje niemal wszystkie dziedziny życia, 

takie jak: sztuka, nauka, polityka, architektura czy nawet muzyka
138

. Ze względu 

na złożoność zjawiska, jak i jego pojęciową obszerność, niejednoznaczność, trudno ująć 

go w konkretne ramy definicji. W literaturze charakteryzuje się go pojęciami, takimi jak: 

zinstytucjonalizowany pluralizm, różnorodność, przypadkowość, ambiwalencja i stawia się 

go w opozycji do modernizmu z jego postulatami homogeniczności, uniwersalizmu, jasności 

i jedności
139

. Ponieważ fenomen postmodernistyczny jest zjawiskiem niezwykle złożonym 

                                                           
136

 Por. P. Mrzygłód, Jaka filozofia na dzisiejsze czasy…? Postmodernizm?, w: "Perspectiva. Legnickie Studia 

Teologiczno-Historyczne" 11 (2012), nr 2, s. 109.  
137

 Por. S. Wielgus, Wobec ofensywy ideologii neomarksizmu i postmodernizmu we współczesnym świecie, 

Lublin 2004, s. 3. 
138

 Por. P. Przemielewski, Filozofia na Areopagu idei, czyli postmodernizm i jego obecność we współczesnej 

kulturze i sztuce, w: "Studia Ełckie" 11 (2009), s. 78. 
139

 Por. B. Baran, Postmodernizm, Kraków 1992, s. 168-208.  



42 

 

i pluralistycznym, można wyróżnić w nim samym cztery podstawowe nurty: klasyczny 

postmodernizm francuski (jego przedstawiciele to głównie: J. Derrida, J. F. Lyotard, 

M. Foucault, G. Deleuze), postmodernizm amerykański (R. Rorty, D. Griffin, J. Cobb), 

postmodernizm chrześcijański (P. Koslowski, G. Ward) oraz postmodernizm populistyczny 

(J. Grey)
140

. 

 Zgodnie uważa się, że prekursorami postmodernistycznej myśli są: Jean François 

Lyotard oraz Jacques Derrida. Charakterystyczną zaś cechą ich filozofowania jest 

negatywne nastawienie do kompetencji rozumu, pociągające za sobą pluralizm myślowy 

oraz moralny, a także odrzucenie wszelkich obiektywizmów i uniwersalnych idei, 

w tym idei istnienia obiektywnego sensu
141

. Postmodernizm, jako kolejna epoka następująca 

"po" modernizmie, charakteryzuje się niechęcią do racjonalizmu. W samej nazwie post-

modrenizm, uwidacznia się dialektyczne napięcie, stojące w opozycji do myśli nowożytnej 

i jej racjonalistycznych założeń. Przez niektórych myślicieli nazywany bywa nowoczesną 

odmianą "absurdalistycznego irracjonalizmu filozoficznego"
142

. 

 W swoich głównych założeniach postmodernizm deprecjonuje siłę ludzkiego 

intelektu i charakteryzuje się antymetafizycznym nastawieniem, prowadząc tym samym 

do dekonstrukcji wszelkiego rodzaju filozofii
143

. To, co rozpoczęli Nietzsche i Heidegger 

w destrukcji metafizyki, zjawisko postmodernizmu urzeczywistnia w sobie ze zdwojoną siłą 

w całej filozofii (negacja fundamentalizmu pojęciowego, ontologicznego i sensu)
144

. 

Dla postmodernistycznych myślicieli filozofia, która rości sobie prawo do bycia uniwersalną 

wykładnią rzeczywistości, jest skażona "logocentryzmem", "totalitarną mentalnością 

ateńską", "kultem prawdy obiektywnej" i staje się "filozofią wyrokującą"
145

. W ich opinii 

należy taką filozofię bezwzględnie odrzucić. W swoich głównych założeniach 

postmodernizm powiązany jest z ideami nihilizmu, dlatego współcześni postmodernistyczni 

myśliciele uznają Nietzschego, Heideggera, Freuda, Marksa i Sartra, z ich wkładem 

w destrukcję metafizycznego myślenia i egzystencjalnym nihilizmem, za ojców 

postnowoczesności
146

. 

                                                           
140

 Por. J. Życiński, Bóg postmodernistów, Lublin 2001, s. 24. 
141

 Por. Z. Zdybicka, Bóg - Osobowa Prawda i Miłość - ostatecznym celem życia człowieka, s. 111-112. 
142

 Por. H. Kiereś, Postmodernizm, w: Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. VIII, red. A. Maryniarczyk, 

Lublin 2007, s. 387.  
143

 Por. Z. Sareło, Postmodernistyczny styl myślenia - życia, w: Postmodernizm. Wyzwanie dla chrześcijaństwa, 

red. Z. Sareło, Poznań 1995, s. 10. 
144

 Por. R. Myć, Oswajanie postmodernizmu, w: "Sztuka i Filozofia" 13 (1997), s. 161.  
145

 Por. H. Kiereś, Postmodernizm, s. 387. 
146

 Por. P. Mrzygłód, Jaka filozofia na dzisiejsze czasy…? Postmodernizm?, s. 115; J. Balbus, Filozofia 

podmiotu u progu XXI wieku, w: "Perspectiva. Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne" 2 (2003), nr 1,  

s. 117. 



43 

 

 Podobnie jak w metafizyce, tak samo i w dziedzinie aksjologii postmodernizm głosi, 

że nie istnieją żadne obiektywne kryteria prawdy czy dobra. Charakterystyczną jego cechą 

jest pluralizm poznawczy i aksjologiczny. Według postmodernistycznych paradygmatów 

każdy stanowi o własnej prawdzie, a obiektywna prawda nie istnieje jako rzeczywista 

kategoria
147

. Po dekonstrukcji tradycyjnej filozofii i odrzuceniu prymatu rozumu, 

kluczowym pojęciem potrzebnym do rozumienia rzeczywistości nie jest już prawda, ale tak 

zwana "różnia". Pojęcie "różni" odzwierciedla niezwykły dynamizm rzeczywistości, jej 

wariabilistyczny charakter. To ona jest zasadą i warunkiem istnienia rzeczywistości, owym 

jej arche
148

. Ponieważ nie istnieje obiektywnie istniejąca prawda, a wszystko jest sumą 

zmiennych składników, porzuca się tradycyjne wartości, kryteria i oceny
149

. Rezygnacja 

z klasycznej epistemologii, aksjologii i metafizyki, prowadzi do skrajnego relatywizmu. 

Postmodernizm więc, w imię równości i szacunku, głosi błyskotliwe i chwytliwe hasła 

totalnej wolności oraz bezgranicznej tolerancji
150

.  

 Założenia postmodernizmu nie pozostają bez wpływu na obraz współczesnego 

człowieka. W postmodernizmie dochodzi do gwałtownej degradacji ludzkiej 

podmiotowości, jeszcze bardziej radykalnej niż w filozofii nietzscheańskiej. Degradacja 

ta urzeczywistnia się w odebraniu człowiekowi możliwości nazywania podstawowych 

prawd o bytach, zanegowaniu jego możliwości sądzenia o rzeczywistości, a nawet 

w pozbawieniu go możliwości poznania samego siebie, swojej własnej podmiotowości oraz 

odrębności od świata rzeczy
151

. Postmoderniści postulują radykalne porzucenie tradycyjnej 

antropologii i wzywają do przemyślenia sposobu filozofowania o człowieku. Derrida, 

prekursor postmodernistycznej myśli, stwierdza: 

 

"Zobaczymy, że właśnie w grze pewnej bliskości, bliskości wobec samego siebie 

i bliskości wobec bycia tworzy się skierowane przeciwko metafizycznemu 

humanizmowi i antropologizmowi innego rodzaju wyakcentowanie człowieka, 

zastępujące, luzujące, uzupełniające to, co ono niszczy na drogach, po których 

kroczymy, które - zapewne - z trudem opuszczamy i które trzeba poddać 

badaniu"
152

. 

 

                                                           
147

 Por. E. Domańska, Filozoficzne rozdroża historii, Warszawa 1995, s. 28. 
148

 Por. J. Derrida, Różnia (différance), tł. J. Skoczylas, w: Drogi współczesnej filozofii, red. M. Siemek, 

Warszawa 1978, s. 374 i nast. 
149

 Por. R. Myć, Oswajanie postmodernizmu, s. 163. 
150

 Por. M. Kiwka, Rozumieć filozofię, Wrocław 2007, s. 53-54. 
151

 Por. P. Przybysz, Postmodernizm - kultura utraconej szansy, t. III, Poznań 1991, s. 87.  
152

 J. Derrida, Pismo filozofii, tł. B. Banasiak, K. Matuszewski, P. Pieniążek, Kraków 1992, s. 146.  



44 

 

 Derrida postuluje utorowanie nowej drogi dla filozofii podmiotu, niezależnej 

od tradycyjnej metafizyki. Według nowej filozofii człowiek jest rzeczywistością 

dynamiczną i w konsekwencji niepozwalającą zamknąć się w nomenklaturze pojęć 

tradycyjnej filozofii. Ze stanowiskiem Derridy zgadza się także Rorty
153

. Ponowoczesny 

człowiek, zanurzony w dynamizmie swojej egzystencji, ma przed sobą niezliczone 

możliwości i kierunki autokreacji. Może generować swoją tożsamość jak tylko chce, 

ponieważ działa w zmiennym świecie o zmiennych kryteriach. Człowiek ponowoczesny 

to człowiek wyzwolony z wszelakiej opresji moralności. Propagowana przez niego 

"poprawność polityczna" i tolerancja znoszą całą dotychczasową filozofię moralności 

i etykę. Czynią to z wielkim rozmachem, zarówno w wymiarze indywidualnym, 

jak i społecznym. Znoszą one także zasadność i wartość wszelkiego prawodawstwa. 

W zamian zaś proklamują tezę o poważnej szkodliwości dekretowania zasad moralnych 

i społecznych
154

. 

 Człowiek ponowoczesny to przede wszystkim człowiek oszukany, łudzony hasłami 

totalnej wolności, który zrezygnował z własnej racjonalności i sam wydziedziczył siebie 

ze swojej natury. Naznaczony jest nonsensem życia, rezygnacją, zniechęceniem. 

Zamiast wolności i pełni, doszedł do stanu zwątpienia o sobie samym, utraciwszy własną 

tożsamość
155

. Nowożytność otwarła przed nim horyzont niezwykłych możliwości. 

Postęp techniczny sprawił wrażenie, że możliwym jest opanowanie natury i zaspokojenie 

wszelkich potrzeb. Cywilizacyjny rozwój obudził w człowieku nowe nadzieje i rozbudził 

egzystencjalny apetyt na życie. Niestety, w zderzeniu z brutalną rzeczywistością, nadzieje 

te okazały się złudne, a wewnętrzny kryzys, pomimo podniesienia jakości życia 

i zaspokojenia podstawowych potrzeb, nie został przezwyciężony. Człowiek współczesny 

cierpi więc na głód sensu. W nowoczesnym świecie powstało wiele niebezpieczeństw, które 

godzą w jego istotę i bytowanie
156

. Do tej aktualnej kryzysowej sytuacji współczesnego 

człowieka, odniósł się Jan Paweł II w encyklice Redemptor hominis. Stwierdza w niej: 

"Człowiek dzisiejszy - zdaje się być stale zagrożony przez to, co jest jego własnym 

wytworem, co jest wynikiem pracy jego rąk, a zarazem i bardziej jeszcze - pracy jego 

umysłu, dążeń jego woli"
157

. 

 Współczesny człowiek żyje więc w nieustannym lęku. Czuje się zagrożony przez 

świat i technikę, która miała być dla niego szansą na lepsze i dostatnie życie. 

                                                           
153

 Por. R. Rorty, Moralna tożsamość a prywatna autonomia, w: "Nie pytajcie mnie kim jestem…" Michael 

Foucalt dzisiaj, red. M. Kwiek, Poznań 1998, s. 30. 
154

 Por. Z. Bauman, Dwa szkice o moralności ponowoczesnej, Warszawa 1994, s. 73 i nast. 
155

 Więcej na ten temat w: J. Balbus, Filozofia podmiotu u progu XXI wieku, s. 112- 150. 
156

 Por. Z. Sareło, Postmodernistyczny styl myślenia - życia, s. 19. 
157

 Jan Paweł II, Redemptor hominis, 15. 



45 

 

Zapędzony do ślepego zaułka dziejów odczuwa poważny deficyt sensu i powątpiewa 

we własną tożsamość. Pogrążony w aksjologicznym chaosie i pozbawiony metafizycznego 

oparcia, traci ostatecznie poczucie sensu własnego życia.  

 Antropologia postmodernistyczna, z charakterystyczną dla siebie niechęcią 

do uniwersalizacji i obiektywizacji, opisuje człowieka fragmentarycznie i materialistycznie. 

Degraduje go do poziomu rzeczy lub zwierząt, odbierając mu tym samym wyjątkowe 

miejsce w świecie przyrody. Człowiek postmoderny opisywany jest w kategoriach 

konsumenckich i ekonomicznych. Jego osobowość traci na znaczeniu, bowiem zgodnie 

z założeniami postmodernizmu, ani nie ma jednej osobowości, ani tożsamości, 

ani też żadnego universum. Granice wolności są elastyczne i wyznacza je subiektywna wizja 

rzeczywistości. Kryterium zaś prawdziwego życia stanowi indywidualność, a nawet inność, 

w dalszej perspektywie skutkująca dramatyczną i bolesną samotnością
158

.  

 W świecie współczesnym życie człowieka podlega więc nieustannej i coraz bardziej 

agresywnej degradacji, a głównym powodem takiego stanu rzeczy jest wszechobecny 

nihilizm
159

. To on doprowadził do dysolucji i rozchwiania wszelkich wartości. 

Nietzscheańska wizja "nadczłowieka" zaowocowała zakwestionowaniem istnienia 

podmiotowego w naturze, co stanowi w czasach obecnych wielkie zagrożenie dla człowieka, 

który nie wie już sam, kim jest i którego egzystencja okazuje się bezcelową, a energia 

życiowa wiedzie ku niczemu
160

.  

 Do destrukcji tożsamości człowieka współczesnego przyczynił się także naukowy 

scjentyzm. Jego paradygmat materializacji, utylitaryzacji i fragmentaryzacji, wpłynął 

na sposób postrzegania osoby ludzkiej. To, co stanowi manifest postmoderny, odzwierciedla 

się w antropologii postmodernizmu i wpływa na poważny kryzys tożsamości człowieka 

żyjącego na przełomie XX/XXI stulecia
161

. Tożsamość tę postrzega się bowiem tak samo 

jak tożsamość świata, a więc zmiennie. Nie jest ona niczym trwałym. Określa się ją mianem 

homo actualis. Życie człowieka jest tak samo dynamiczne jak świat i może przyjmować 

różne formy, zwłaszcza w rzeczywistości cybernetycznej i wirtualnej
162

. Współczesny 

człowiek może być zatem kim chce i jakim chce, w zależności od sytuacji, w jakiej się 

znajduje. Prowadzi to do akceptacji różnych form patologii. Człowiek, pojmowany jako 

dynamiczne "stawanie się", zostaje pozbawiony moralnej osi wartości. Gubi się więc 

                                                           
158

 Por. U. Wolska, Wizja człowieka ponowoczesnego a tomistyczna teoria osoby, w: "Rocznik Tomistyczny" 

4 (2015), s. 193-196; W. Kamińska, Ontologiczne i antropologiczne założenia postmodernizmu, s. 65-66. 
159

 Por. G. Reale, Zło nękające współczesnego człowieka i lekarstwo, które można na nie znaleźć w myśli 

antycznej, tł. E. I. Zieliński, w: "Ethos" 14 (2001), nr 4, s. 15. 
160

 Por. U. Wolska, Wizja człowieka ponowoczesnego a tomistyczna teoria osoby, s. 198. 
161

 Por. H. Mamzer, W poszukiwaniu tożsamości. Humanistyczne rozważania interdyscyplinarne, 

red. H. Mamzer, Poznań 2007, s. 27. 
162

 Por. K. Bigos, Tożsamość narracyjna w cyberprzestrzeni, Warszawa 2010. 



46 

 

sam w sobie, zostając obarczony konsekwencjami swoich wyborów i aktualnych kreacji
163

. 

Postulat dekonstrukcji wszelkiej filozofii przekłada się także na rzeczywistość filozofii 

człowieka i przyczynia się do dekonstrukcji jego tożsamości osobowej i moralnej. Słusznie 

stwierdza Giorgio Agamben: "Żyjemy w czasach larw i widm pozbawionych poczucia 

przyzwoitości. Identyfikowani na podstawie odcisków palców oraz kodów genetycznych, 

tracimy osobowość"
164

.  

 Kolejną charakterystyczną cechą postmodernistycznej wizji człowieka jest 

pozbawienie go jakichkolwiek odniesień do rzeczywistości transcendentnej, 

nadprzyrodzonej (terryzm) i zredukowanie jego egzystencji do wymiarów jedynie 

egzystencji ziemskiej. Odrzucenie nadprzyrodzonego wymiaru życia, jego ostatecznego 

przeznaczenia, celu, a także Boga, otworzyło drogę do powstania błędnej antropologii, 

odmawiającej mu nieskończonych perspektyw i realizacji swojego życia oraz tożsamości
165

. 

 Wobec współczesnych tendencji antropologicznych można z niepokojem pytać o los 

człowieka w przyszłości. Czy faktycznie czeka go niechybny koniec? Czy historia zaciska 

mu na szyi śmiercionośną pętlę nonsensowności istnienia i braku tożsamości? 

Czy rzeczywiście mamy do czynienia z wyczerpaniem i końcem filozofii, sztuki, historii, 

religii i samego podmiotu, jak to profetycznie przepowiada myśliciel współczesnych czasów 

Francis Fukuyama
166

? 

 We współczesnej myśli, oprócz fatalistycznych przewidywań końca człowieka, 

niejako w opozycji i sprzeciwie wobec wszechpanującego kryzysu i relatywizmu, budzi się 

nowy prąd, gwałtownie poszukujący utraconego fundamentu bytu. Jest nim postulat nowej 

filozofii, która pragnie ocalić sens i w ten sposób przywrócić człowiekowi jego utraconą 

tożsamość, a życiu należną wartość. Człowiek współczesny wie, że "za sens lub bezsens 

życia płaci się przecież cenę najwyższą - cenę własnego życia - nigdy więc dosyć rozważań 

nad tym, czym ten sens jest i co go konstytuuje"
167

, zauważa Mazanka.  

 Nowa filozofia sensu jest odpowiedzią na kryzys metafizyki i głód sensu, jakiego 

doświadcza współczesny człowiek. Jest owocem nowego sposobu filozofowania, 

opozycyjnym do nihilizmu i postmodernistycznych postulatów nonsensu. Głosi prymat 

pytania o sens i w odpowiedzi na nie widzi nadzieję i ocalenie człowieka
168

. Ów nurt 

myślowy dąży do przywrócenia sensu poprzez odnowę metafizyki, która 

                                                           
163

 Por. U. Beck, Społeczeństwo ryzyka. W drodze do innej nowoczesności, tł. S. Cieśla, Warszawa 2002, 

 s. 112-114.  
164

 G. Agamben, Nagość, tł. K. Żaboklicki, Warszawa 2010, s. 64.  
165

 Por. Z. Zdybicka, Bóg - Osobowa Prawda i Miłość - ostatecznym celem życia człowieka, s. 112-113. 
166

 Por. F. Fukuyama, Koniec historii, tł. T. Bieroń, M. Wichrowski, Poznań 1996, s. 308.  
167

 P. Mazanka, Filozoficzne orientacje w wyborze sensu życia, Warszawa 2000, s. 10.  
168

 Por. K. Tarnowski, Człowiek i transcendencja, Kraków 2007, s. 116.  



47 

 

"jest uporządkowaną hermeneutyką rzeczywistości w świetle pragnienia ostatecznego 

usprawiedliwienia istnienia i nadania egzystencji ostatecznego sensu"
169

. To nowe 

poszukiwanie uprawomocnienia swojej egzystencji i tożsamości jest doświadczeniem iście 

meta-fizycznym, całościowym i w swojej istocie realizacją poszukiwania ostatecznego 

i całościowego sensu życia
170

.  

 Czym zatem jest sens życia dla nowej filozofii? Jak należy go zdefiniować? W jaki 

sposób określić? Zagadnienie sensu jest bardzo złożone i poddawane wielorakiej analizie 

w wielu różnych aspektach
171

. W potocznym rozumieniu sens jest utożsamiany z celem
172

. 

Sens bowiem spontanicznie kojarzy się z celem życia, z jakąś rzeczywistością, do której 

człowiek dąży i poprzez którą nadaje swojemu życiu wartość. Jak zauważa Paul Tiedemann, 

sens jest jednak czymś większym niż sam cel. Jest czymś, co nadal trwa po osiągnięciu celu. 

Jest jakimś rodzajem namysłu, nieodnoszącym się jedynie do świata zewnętrznego 

(istniejącego na zewnątrz podmiotu celu), ale czymś o immanentnym charakterze, jakimś 

rodzajem interpretacji stosunku do świata, w jakim człowiek się znajduje, rodzajem 

odniesienia do niego
173

. To odniesienie do świata stanowi zatem istotę sensu. Sens więc jest 

świadomością "bycia naprzeciw świata", swojej tożsamości, która nie identyfikuje się 

ze światem, jest czymś różnym od niego. Ten stosunek do świata posiada charakter 

procesualny, dynamiczny, ponieważ całość rzeczywistości podlega zmianom. 

Charakteryzuje się więc otwartością człowieka wobec nich. Tarnowski zauważa celnie: 

 "Ludzkie egzystowanie jest stale w czasie zmieniającą otwartością na to, 

co egzystencji-w-świecie może nadać usprawiedliwiający sens. (…) Otwartość  

ta przybiera postać nie tylko konkretnych projektów realizacji wartości, 

lecz także całościowej, metafizycznej 'wizji' na miarę całości ograniczonego 

śmiercią serio egzystowania"
174

.  

 Nowa filozofia charakteryzuje się otwartością na zmienną rzeczywistość i pretenduje 

do ujmowania jej w sposób całościowy, uniwersalny i metafizyczny.  

 Poszukiwanie sensu życia wychodzi poza obszar świadomości. Jest czymś znacznie 

więcej niż tylko otwartą interpretacją świata. Czymś związanym nie tylko ze świadomością 

istnienia celu. Na takim stanowisku stoi Richard Schaeffler
175

, współczesny niemiecki 

                                                           
169

 Tamże, s. 136. 
170

 Por. K. Śnieżyński, Filozofia sensu jako odpowiedź na kryzys metafizyki. W stronę nowej "filozofii 

pierwszej", w: "Poznańskie Studia Teologiczne" (2008), nr 22, s. 216.  
171

 Więcej na ten temat w: K. Bujnowski, Pytanie o sens życia, w: "Studia Ecologie et Bioethicae" 4 (2006), 

s. 122- 125.  
172

 Por. M. Gogacz, Sens życia i wspólnota, w: "Studia Filozoficzne" (1981), nr 4, s. 109-114.  
173

 Por. P. Tiedemann, Über den Sinn des Lebens. Die perspektivische Lebensform, Darmstadt 1993, s. 3 i nast.  
174

 K. Tarnowski, Usłyszeć Niewidzialne. Zarys filozofii wiary, Kraków 2005, s. 127.  
175

 R. Schaeffler, Sinn, w: Handbuch Philosophische Grundbegriife, red. J. Speck, t. VI, Gottingen 1980,  

s. 1228. 



48 

 

teolog i filozof. Pojęcie sensu życia wiąże on z kwestią człowieka, który pyta o sens i z jego 

stosunkiem do rzeczywistości. Pytanie o sens jest czymś, co pozwala człowiekowi na bycie 

sobą, co go wyróżnia ze świata, określa jego ontologiczny status i funduje jego 

człowieczeństwo - komentuje Krzysztof Śnieżyński
176

.  

 Odmienną koncepcję sensu życia przedstawia w swoich pismach Abraham Joshua 

Heschel. Dla niego sens jest czymś, co wydarza się w ogóle poza umysłem, jest czymś 

związanym z bytem, a więc z rzeczywistością obiektywną. Sens istnieje w samych rzeczach 

i nie jest związany ze świadomością podmiotu, jest od niej niezależny. Istnieje obiektywnie 

w bycie jako takim
177

. Heschel wiąże sens z bytem. Taka interpretacja sensu otwiera drogę 

do odnowy metafizyki, jest powrotem do "filozofii pierwszej" i odgrywa ważną rolę  

w przełamaniu współczesnego kryzysu sensu, choć tej drogi jednoznacznie nie determinuje. 

Wyznacza jednak nowy kierunek poszukiwań. Heschel wychodzi z założenia, że sens musi 

być zawsze sensem "czegoś", jakiejś rzeczywistości istniejącej - bytu, dlatego w nowej 

filozofii sensu kładzie się akcent na postulat powrotu do "korzeni", do klasycznej, 

zdroworozsądkowej filozofii
178

. 

 Pytanie o byt stanowi prymarne i aktualne pytanie filozofii sensu. Nie ogranicza 

jej jednak do problematyki bytu, ponieważ ściśle łączy ją z antropologią i odnosi 

do egzystencji człowieka. Józef Tischner zaznacza jednak, że: "Doświadczenia metafizyczne 

(…) mają znaczenie tylko w związku z takim myśleniem, które w pytaniu o sens świata 

nie pomija pytania o sens człowieka. Bo śmierć, cierpienie, wina czy odpowiedzialność 

to są sprawy ludzkie, a nie sprawy "bytu jako bytu"
179

. Rozumienie bytu w filozofii sensu 

nie może zamykać się w samej filozofii bytu bez jego odniesienia do wymiaru 

antropologicznego, do samego człowieka, do jego wymiaru duchowego 

czy psychologicznego. Nowy kierunek filozofii sensu nie jest zorientowany na byt sam 

w sobie. Nie jest także zredukowany jedynie do kwestii filozofii poznania czy świadomości. 

Sens ogarnia całego człowieka, wydobywa go z mroków otaczającej rzeczywistości, dzieje 

się w samym człowieku
180

, wyjaśnia Tischner. Sens jest pojęciem pierwotnie 

niedefiniowalnym, umożliwiającym rozumienie w ogóle
181

. Tischner tłumaczy, że "(…) 

sensem jest to, co będąc dane w konkretnym doświadczeniu, wykracza w ten sposób poza 

to doświadczenie, że stanowi jego konieczny horyzont, powodując tym samym, 

                                                           
176

 Por. K. Śnieżyński, Filozofia sensu jako odpowiedź na kryzys metafizyki. W stronę nowej "filozofii 

pierwszej", s. 219. 
177

 Więcej na ten temat w: A. Heschel, Człowiek nie jest sam. Filozofia religii, tł. K. Wojtkowska-Lipska, 

Kraków 2001. 
178

 Por. P. Mrzygłód, Jaka filozofia na dzisiejsze czasy…? Postmodernizm?, s. 124-127. 
179

 J. Tischner, Myślenie według wartości, Kraków 1993, s. 319.  
180

 Por. J. Legięć, Tischnerowska wizja sensu życia, w: "Człowiek w Kulturze" 3 (2012), s. 79. 
181

 Por. J. Tischner, Sens, w: Katolicyzm A-Z, red. Z. Pawlak, Poznań 1982, s. 342-343.  



49 

 

że wszystko, cokolwiek niesie ze sobą doświadczenie, jest czymś dla świadomości, 

dla podmiotu"
182

. 

 Sens związany jest więc ściśle z osobowym podmiotem. To w nim się rodzi. 

Choć jest wydarzeniem zależnym od bytu, posiada jednak charakter podmiotowy. Według 

krakowskiego filozofa człowiek i świat przepojeni są sensem
183

. Tischner łączy w swojej 

koncepcji sens z wartością i tym samym uzależnia go od aksjologii. Dla filozofa sens 

konstytuuje się w spotkaniu z wartościami, jest wynikiem doświadczenia spotkania. 

Najgłębszym wymiarem sensu jest wymiar agapetologiczny (wymiar dobra). Dobro, 

widziane jako uniwersalna wartość, stanowi kanwę sensu całej rzeczywistości
184

. 

Dla Tischnera wartość sama w sobie posiada obiektywny sens i przez to jest celem, 

ku któremu człowiek się spontanicznie kieruje. Z myśleniem Tischnera zgadza się Tadeusz 

Czeżowski, który zagadnienie sensu życia łączy z dążeniem i harmonijnym realizowaniem 

określonych celów oraz z kategorią wartości
185

. 

 Józef Maria Bocheński prezentuje różną od tischnerowskiej koncepcję sensu. 

Zauważa, że "(…) życie ludzkie może mieć sens tylko w naszej prywatności i wcale 

nie musi łączyć się z realizowaniem jakiegoś celu"
186

. Bocheński stoi na stanowisku, 

że poczucie sensu życia jest sprawą wybitnie indywidualną. Dotyczy bowiem jednostki, 

a nie jakiejś zbiorowości i nie zawsze wiąże się z uniwersalnymi wartościami. 

W odnalezieniu sensu życia chodzi przecież o sens życia dla siebie samego, a nie dla innych. 

"Życie danego człowieka ma dla niego w danej chwili sens, kiedy on w tej chwili sądzi, 

czuje itd., że warto mu żyć"
187

, stwierdza filozof. Dlatego Bocheński uważa, że sens 

odkrywa człowiek poprzez aktywne poszukiwanie go w danej chwili, jak to sam stwierdza, 

w "używaniu chwili", w jego własnych, indywidualnych i konkretnych działaniach, 

a nie w uporczywym dążeniu do jakiegoś celu czy ciągłym szukaniem uzasadnień swoich 

dążeń
188

.  

 Reprezentantem jeszcze innej koncepcji sensu jest Michał Heller - wybitny, 

współczesny, polski teolog i filozof przyrody. Według Hellera pytanie o sens jest 

najważniejszym i ciągle aktualnym pytaniem ludzkości, będącej częścią całego kosmosu. 

Heller stoi na stanowisku wielkiej sensowności świata, bo gdyby tak nie było, to nie mógłby 

                                                           
182

 J. Tischner, Filozofia współczesna, Kraków 1989, s. 31.  
183

 Tamże, s. 25. 
184

 Por. J. Legięć, Tischnerowska wizja sensu życia, s. 85. 
185

 Por. T. Czeżowski, Jak zrozumieć "sens życia", w: Pisma z etyki i teorii wartości, Wrocław-Warszawa-

Kraków-Gdańsk 1989, s. 176.  
186

 J. M. Bocheński, Sens życia i inne eseje, Kraków 1993, s. 12-13. 
187

 Tamże, s. 8. 
188

 Por. A. Dziedzic, Józef Maria Bocheński o sensie życia, w: "Filo-Sofija" 21 (2013), nr 2, s. 92-95. 



50 

 

istnieć człowiek obdarzony sensem
189

. Heller, w swojej kosmologicznej teorii sensu, łączy 

ład wszechświata z sensem ludzkiej egzystencji, stając się jego gorliwym obrońcą.  

 Wybitny myśliciel ubiegłego stulecia, Romano Guardini, pytał: "Czy istnieje 

coś takiego, jak rzeczywistość sensu?"
190

. W swojej refleksji filozoficznej podjął pozytywną 

próbę odpowiedzi. Zauważył, że sens jest czymś nieuchwytnym, jakimś wymiarem ludzkiej 

egzystencji, który z jednej strony ją przekracza, a z drugiej do niej istotnie przynależy, 

pomimo tego, że czasem wśród trudnych okoliczności życia można odnieść wrażenie, 

że sens nie istnieje. Właśnie wtedy, kiedy chwieją się podstawy ludzkiej egzystencji, 

gdy doświadczamy zwątpienia w istnienie jej sensu, świadomość sensu w nas odżywa. 

Zwątpienie w sens jest często momentem obudzenia nadziei i warunkiem nowego 

poszukiwania go. Według Guardiniego, wśród dramatów ludzkiego losu, doświadczeń 

kruchości i cierpienia, rzeczywistość sensu staje się niezwykle obecna
191

.  

 Człowiek jest istotą uporczywie poszukującą sensu. Teza ta nie stanowi jedynie 

filozoficznego założenia. Znajduje ona swoje potwierdzenie w wynikach badań nauk 

empirycznych. Szczególnie w przestrzeni psychologii, dla której sens życia jest 

przedmiotem wielu badań w różnych aspektach
192

. W rozumieniu psychologii sens życia 

polega na realizowaniu własnej istoty, na spełnianiu swojej tożsamości, realizowaniu siebie 

poprzez jego odnalezienie
193

. Doniosłą rolę w poszukiwaniu sensu na gruncie psychologii 

odegrał Victor E. Frankl. U podstaw teorii Frankla stoi mocny sprzeciw wobec 

destrukcyjnego w jego ocenie nihilizmu, który degraduje byt człowieka, ogranicza 

i prowadzi do jednostronnego ujmowania go
194

. Według Frankla istotną cechą bytu 

człowieka jest jego wymiar duchowy. Rozumiany jest on przez niego jako zdolność 

człowieka do refleksji, chcenie, wolność w podejmowaniu decyzji. Jest on tym, dzięki 

czemu człowiek jest osobą
195

. W opinii Frankla główną rolę w określeniu tożsamości 

osobowej oraz poszukiwaniu sensu odgrywa sumienie. To dzięki niemu człowiek może 

wykraczać poza siebie samego w celu dokonywania osądu własnych czynów. Sumienie jest 

siłą autotranscendującą ludzką osobę
196

, twierdzi. To sumienie jest szczególnym przejawem 

                                                           
189

 Por. M. Heller, Sens życia i sens wszechświata. Studia z teologii współczesnej, Tarnów 2002, s. 168-169. 
190

 R. Guardini, Wiek człowieka i filozofia, w: R. Guardini, Bóg daleki, Bóg bliski, tł. J. Koźbiał, wybór 

tekstów: I. Klimmer, Poznań 1991, s. 44.  
191

 K. Śnieżyński, Filozofia sensu jako odpowiedź na kryzys metafizyki. W stronę nowej "filozofii pierwszej",  

s. 225-227. 
192

 Por. R. Klamut, Potrzeba sensu życia a obraz siebie, w: "Roczniki Psychologiczne" 1 (1998), s. 97-100. 
193

 Por. J. Balbus, Pytania o sens życia ludzkiego na progu XXI wieku, w: "Studia Paradyskie" 16 (2006), s. 11. 
194

 Por. V. E. Frankl, Homo patiens, tł. R. Czarnecki, J. Morawski, Warszawa 1976, s. 9.  
195

 Por. A. Szulc, W poszukiwaniu utraconego sensu. Człowiek współczesny jako "homo patiens", 

w: "Seminare. Poszukiwania naukowe" 34 (2013), s. 100. 
196

 Por. V. E. Frankl, Bóg ukryty: w poszukiwaniu ostatecznego sensu, tł. A. Wolnicka, Warszawa 2012, 

s. 53-60.  



51 

 

duchowości człowieka. Stanowi źródło i nadaje dynamikę rozwojowi samoświadomości 

(rozumienia samego siebie i swojego miejsca w świecie), a więc swojego egzystencjalnego 

sensu
197

. Dla Frankla sensem życia jest samo życie przezeń realizowane. W Homo patiens 

stwierdza: "Człowiek bowiem nigdy nie «jest» człowiekiem, ale dopiero się nim «staje»; 

człowiek nie jest tym, który mógłby o sobie powiedzieć: Jestem, który jestem - natomiast 

może on o sobie powiedzieć: Jestem, który będę, albo będę który jestem - «będę» actu 

(zgodnie z rzeczywistością), który «jestem» potentia (zgodnie z możnością)"
198

. 

W jego koncepcji człowiek jest tym, który ciągle się staje a sens jego życia polega na tym, 

że realizuje sam siebie w swoim indywidualnym bycie i afirmuje swoje istnienie. 

Zdaniem Frankla nie można określić jakiejś jednej obiektywnej definicji sensu, sensu 

absolutnego, uniwersalnego, bo ziszcza się on w konkretnym człowieku i jego konkretnej 

egzystencji
199

. W odnalezieniu tego sensu Frankl proponuje nową metodę 

psychoterapeutyczną, tak zwaną logoterapię, czyli terapię polegającą na wprowadzeniu 

sensu, napełnieniu życia sensem, powtórnym odnalezieniu go
200

.  

 Z perspektywy psychologicznej pytanie o sens życia jest pytaniem najbardziej 

pierwotnym, podstawowym i fundamentalnym. Potrzeba sensu jest bowiem potrzebą 

specyficznie ludzką. Nazywa się ją "potrzebą potrzeb"
201

. Człowiek, jako jedyna istota 

w świecie, pyta o sens i od niego uzależnia swoją egzystencję. Poczucie sensu życia lub jego 

brak jest doświadczeniem każdego człowieka, choć ujawnia się w różnym stopniu i w różnej 

intensywności
202

. Człowiek, jako istota rozumna, bardziej lub mniej świadomie dąży 

do odnalezienia sensu swojego życia oraz do jego uzasadnienia. Generuje więc koncepcję 

sensu, która je uzasadnia
203

. Potrzeba ta należy do istoty człowieczeństwa i ujawnia się 

zwłaszcza w momentach kryzysowych ludzkiej egzystencji
204

. 

 Pytanie o sens jest szczególnie aktualne wobec nasilającego się kryzysu 

współczesności
205

. Być może dlatego człowiek dzisiaj usilniej niż do tej pory pyta o sens 

życia, szukając uporczywie na nie odpowiedzi w różnych jego wymiarach.  

W gwałtownie zmieniającym się świecie poszerza się krąg osób egzystencjalnie 

sfrustrowanych, rozczarowanych, poddających się bezsensowności życia. Globalny kryzys, 

                                                           
197

 Por. M. Wójtowicz, Doświadczenie lęku egzystencjalnego jako sytuacja wyboru, Katowice 2005, s. 80.  
198

 V. E. Frankl, Homo patiens, s. 59.  
199

 Tamże, s. 61.  
200

 Por. V. E. Frankl, Homo patiens, s. 64. 
201

 Por. K. Popielski, "Sens" i "wartość" życia jako kategorie antropologiczno-psychologiczne, w: Człowiek - 

pytanie otwarte, red. K. Popielski, Lublin 1987, s. 130.  
202

 Por. tamże, s. 133-134. 
203

 Por. J. Mariański, W poszukiwaniu sensu życia. Szkice socjologiczno-pastoralne, Lublin 1990, s. 19-20. 
204

 Por. J. Kuczyński, Sens życia, Warszawa 1981, s. 33.  
205

 Por. I. Bokwa, Teologia w warunkach nowoczesności i ponowoczesności, Sandomierz 2010, s. 67.  



52 

 

dotykający różnych dziedzin życia, dotyka swoim ościeniem samego człowieka
206

. 

Człowiek jednak, pomimo kryzysu współczesności, nadal chce przekraczać siebie, dąży 

do autotranscendencji i na nowo zadaje pytanie o sens, nie rezygnując z jego poszukiwań. 

W Człowiek w poszukiwaniu Boga Norbert Fischer stwierdza: 

"Wypływająca z nieznanych źródeł odwaga do stawiania pytań wykraczających 

poza ten świat pociesza się, wbrew wątpliwościom w sens tego pytania, 

zrozumieniem, że istnienie ludzkie bez jakiegoś zaufania w nieskończony sens 

byłoby wydaniem go nicości, która ostatecznie pogrążyłaby w sobie wszystko 

bez różnicy"
207

. 

 Według Fischera nie sposób wyrugować z pytania o sens wymiaru transcendentnego. 

W poszukiwaniach sensu nie można ograniczyć się tylko do doczesności, sprowadzić 

ich do pytań o charakterze wyłącznie horyzontalnym, pomijając perspektywę wertykalną, 

duchową człowieka, która jest jego istotnym wyrazem
208

. "Chcemy, by nasze życie miało 

sens, wagę, treść lub by wzrastało ku pewnemu rodzajowi pełni"
209

. To spostrzeżenie 

Tylora, współczesnego kanadyjskiego filozofa, potwierdza, że w poszukiwaniu odpowiedzi 

na pytanie o sens nie wolno zawęzić perspektywy. Poszukiwanie sensu wiąże się 

z problemem komunikacji, artykulacji i języka, zauważa także. Tylor stoi na stanowisku, 

że poprzez odpowiednią artykulację, wytworzenie adekwatnych jej środków 

oraz odpowiedni język, możliwe jest odkrycie obiektywnego sensu
210

. 

 Ponieważ w poszukiwaniu sensu nie można pominąć wymiaru transcendencji, 

zawęzić poznawczych perspektyw, a Boga uczynić wielkim nieobecnym, dlatego 

w poszukiwaniu sensu filozofia wychodzi poza granice tego świata. Wittgenstein nie boi się 

odważnie stwierdzić w swoich Dziennikach, że jego "sens nie leży w nim samym, lecz poza 

nim"
211

. Wyjście poza obręb doświadczalnej empirycznie rzeczywistości kieruje nasze 

spojrzenie ku temu, co jest większe niż samo życie. W otwartym na transcendencję 

poszukiwaniu, człowiek jest w stanie odkryć, że ludzkie życie jest drogą do sensu, 

znajdującego się poza nim samym. Jest ostatecznie, zwłaszcza z perspektywy teologicznej, 

drogą prowadzącą do Boga. To w Nim tkwi właściwy i uniwersalny sens. Bóg jest 

ostatecznym sensem świata - Sensem, który nas nieskończenie przerasta
212

. W poszukiwaniu 

                                                           
206

 Por. J. Michalski, Konstruowanie tożsamości podmiotowej w kontekście kategorii sensu w pedagogice,  

w: "Pedagogia Christiana" (2013), nr 2, s. 15.  
207

 N. Fischer, Człowiek w poszukiwaniu Boga. Zagadnienia filozoficzne, tł. J. Świerkosz, Poznań 2004, s. 12.  
208

 Więcej na ten temat w: J. Bagrowicz, Dążenie do sensu podstawowym wyrazem duchowości człowieka, 

w: "Studia Włocławskie" 14 (2012), s. 121-128. 
209

 Ch. Tylor, Źródła podmiotowości. Narodziny tożsamości nowoczesnej, tł. zesp., Warszawa 2001, s. 101. 
210

 Por. tamże, s. 37. 
211

 L. Wittgenstein, Dzienniki 1914-1916, tł. M. Poręba, Warszawa 1999, s. 119. 
212

 Por. K. Śnieżyński, Filozofia sensu jako odpowiedź na kryzys metafizyki. W stronę nowej "filozofii 

pierwszej", s. 231-233. 



53 

 

sensu, stwierdza Jarosław Michalski, nie da się oddzielić "pytania o sens, od pytania 

o wartości absolutne, o esencję, veritas maxima, od Logosu lub pytania o Boga. Kto pyta 

o sens życia, pyta zarazem o swój udział w wartościach absolutnych, sięga w tym pytaniu 

do transcendencji oraz przechodzi z wymiaru czasowego do ponadczasowego"
213. 

 W poszukiwaniu sensu niezmiernie istotną rolę odgrywa również teologia. Wobec 

dramatycznych pytań człowieka o sens życia i świata, także i ona podejmuje poszukiwania 

sensu w ramach swoich naukowych kompetencji. Dla refleksji teologicznej, zwłaszcza 

dla teologii fundamentalnej, odpowiedź ta jest niezwykle istotna w kontekście poszukiwania 

nowych wiarygodnych argumentacji
214

. W teologicznym nurcie poszukiwań sensu chodzi 

o znalezienie godnego afirmacji i wiarygodnego kierunku poszukiwań realizacji ludzkiej 

egzystencji. To teologiczne poszukiwanie, otwarte ze swej natury na transcendencję (Boga), 

wiąże się z zagadnieniem poszukiwania prawdy o charakterze uniwersalnym, ogarniającym 

całość ludzkich doświadczeń i dążeń, nie pomijając nadprzyrodzonego, eschatologicznego 

i soteriologicznego przeznaczenia człowieka (zbawienia)
215

. Chodzi więc o takie 

poszukiwanie prawdy, która stanowi najgłębszy sens ludzkiej egzystencji i pełną 

jej realizację. Teologia ukazuje więc prawdę, która wzywa do "bycia czymś więcej", 

do przekraczania siebie, do swoistej transgresji.  

 Teologiczne poszukiwanie sensu związane jest więc z poszukiwaniem wartości 

najwyższych: wolności, prawdziwej mądrości i miłości absolutnej
216

. Teologia, czerpiąc  

ze źródła Objawienia, odkrywa sens jako dar, jako obiektywnie istniejącą rzeczywistość, 

której pełną realizacją jest Logos - osoba Jezusa Chrystusa ukrzyżowanego  

i zmartwychwstałego. Dla teologii eschatologiczne spełnienie w Chrystusie jest kulminacją 

życia ludzkiego, przekracza życie doczesne i urzeczywistnia najgłębszy, ostateczny sens 

życia każdej osoby
217

. Egzystencja człowieka postrzegana przez pryzmat Boga-Eschatonu, 

tajemnicy ostatecznej Pełni, zyskuje niebywały sens, realizujący się w wiecznym trwaniu, 

nieprzemijalności oraz doświadczaniu pełni szczęścia. Osobowy Bóg - ostateczny cel 

wszystkich ludzkich dążeń - jest niepodważalnym gwarantem sensu ludzkiego życia  

i w świetle Objawienia, umożliwia poprawną hermeneutykę ludzkiej egzystencji
218

.  

                                                           
213

 J. Michalski, Sens życia a pedagogika. Impulsy myśli Viktora E. Frankla, Toruń 2011, s. 182. 
214

 Por. S. Zieliński, Rozumienie wiarygodności w apologetyce i we współczesnej teologii 

 fundamentalnej, w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 43 (2010), nr 1, s. 62-64. 
215

 Por. K. Klanza, Sens życia, w: Leksykon teologii fundamentalnej, s. 1094-1097.  
216

 Por. J. Królikowski, Teologia jako nauka poszukująca sensu, wolności i mądrości, w: "Tarnowskie Studia 

Teologiczne" 32 (2013), nr 2, s. 36-41. 
217

 Por. K. Klanza, Sens życia, s. 1096. 
218

 Por. I. Bokwa, Eschatologiczne perspektywy ludzkiej egzystencji jako paradygmat sensu, w: "Studia 

Gnesnensia" 26 (2012), s. 86-87. 



54 

 

 W poszukiwaniu sensu życia doniosłą rolę odgrywa zatem fenomen religii. Religia 

nie tylko stanowi drogę do odnalezienia sensu życia, ale także w samej religii można 

odnaleźć sens. "Ludzie oczekują od różnych religii odpowiedzi na głębokie tajemnice 

ludzkiej egzystencji, które jak niegdyś, tak i teraz, do głębi poruszają ludzkie serca: czym 

jest człowiek, jaki jest sens i cel naszego życia…"
219

, stwierdza soborowa Deklaracja 

o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich Nostra aetate. Pomimo tego, że człowiek 

współczesny, dzięki naukowym odkryciom, znalazł odpowiedzi na wiele pytań z przeszłości 

i zyskał wielką wiedzą na temat świata, dzięki technicznej rewolucji, pytanie o sens jego 

istnienia jest nadal aktualne
220

. Religia, która nie sprowadza się jedynie do sfery 

zewnętrznej, odpowiada na to pytanie, ponieważ inspiruje człowieka do osobistego rozwoju 

i włącza go w działalność samego Boga, poprzez co człowiek potrafi odnaleźć sens swojego 

życia
221

. W świetle religii można odkryć pełniejszą prawdę o człowieku, ponieważ obejmuje 

ona uniwersalnie byt ludzki i objawia wymiary, których nie są w stanie objąć nauki 

szczegółowe. Religia dostarcza także człowiekowi instrumentów do jego duchowego, 

wewnętrznego i pełnego rozwoju. Religia zatem jest w kompetencji uzupełnić prawdę 

o człowieku, ubogacić jego egzystencję i jego życiu nadać głębszy sens
222

. 

 Na takim stanowisku stoi papież Benedykt XVI. W przemówieniu do korpusu 

dyplomatycznego papież zauważył: "Ludzie w ciągu całych swoich dziejów poprzez swoje 

wierzenia i obrzędy wyrażają nieustanne dążenie do Boga, a te «formy wyrazu 

są tak powszechne, że człowiek może być nazwany istotą religijną»"
223

. Według Benedykta 

XVI człowiek, jako istota z natury religijna, kieruje swoje życie poza siebie, 

ku transcendencji. W niej odkrywa swoją pełną tożsamość oraz sens życia
224

. 

Papież, dostrzegając kryzys czasów współczesnych, zdaje sobie sprawę z tego, 

że konsekwencje nihilizmu wydzierają z człowieka poczucie sensu, rzucając go tym samym 

na mielizny egzystencji oraz pozbawiając go trwałych wartości i zasad. W Orędziu 

na Światowy Dzień Pokoju 2011 roku, diagnozował i zarazem ostrzegał: 

 

"Jeżeli [człowiek - przypis B. M.] nie uznaje swojej istoty duchowej, jeżeli 

nie otwiera się na transcendencję, osoba ludzka skupia się na sobie, 

nie potrafi znaleźć odpowiedzi na rozbrzmiewające w sercu pytania o sens 

                                                           
219

 DRN, 1. 
220

 Por. Z. J. Zdybicka, Religia i religioznawstwo, Lublin 1988, s. 15.  
221

 Por. M. Rusecki, Istota i geneza religii, Warszawa 1989, s. 144-146. 
222

 Por. M. Rusecki, Ku pojęciu światopoglądu, w: Z zagadnień światopoglądu chrześcijańskiego 

 red. M. Rusecki, Lublin 1989, s. 33. 
223

 Benedykt XVI, Wolność religijna wyrazem ludzkiej wolności, w: OR (2007), nr 2, s. 40. 
224

 Por. Benedykt XVI, Osoba ludzka sercem pokoju, w: OR (2007), nr 2, s. 4.  



55 

 

życia ani zdobyć trwałych wartości i zasad etycznych, nie potrafi 

też budować sprawiedliwego społeczeństwa"
225

. 

 Benedykt XVI zwraca więc uwagę na konieczność egzystencjalnego otwarcia się 

na transcendencję i otwarcie to uznaje za warunek odnalezienia sensu życia. Egzystencjalne 

wyjście poza siebie, ku transcendencji, jest według Papieża możliwe dzięki duchowości, 

która wykracza poza ramy doczesności ku temu, co niewidzialne.  

 Zdaniem papieża człowiek może odnaleźć pełny sens życia w perspektywie 

Objawienia. Zasadniczą rolę, prowadzącą do odkrycia egzystencjalnej pełni sensu, 

odgrywają według niego prawdy wiary o stworzeniu i odkupieniu. Jak stwierdza: "stanowią 

[one - B. M.] klucz do zrozumienia sensu naszego istnienia na ziemi"
226

. W uznaniu Stwórcy 

i w przyjęciu Jego prawa, człowiek może odnaleźć sens życia. Stwórca jest przyczyną 

nadającą obiektywny sens, zarówno całej stworzonej rzeczywistości, jak i ludzkiej 

egzystencji
227

. Papież zauważa również, że w tajemnicy stworzenia Bóg obdarzył człowieka 

"transcendentną gramatyką", tzn. wpisał w ludzkie serca swoje prawo, zasady, reguły 

postępowania, od których przestrzegania niejako uzależnił odkrycie sensu życia
228

. 

Gramatyka ta kieruje życie człowieka ku samemu Bogu. Zdaniem Benedykta XVI jedynie 

w relacji do Boga człowiek jest w stanie odkryć swoją prawdziwą tożsamość i sens swojego 

istnienia. W refleksjach eschatologicznych J. Ratzinger stwierdza: "Istota jest tym bardziej 

sobą, im bardziej jest otwarta, im bardziej jest relacją"
229

. Bez relacji z Bogiem oraz 

bez odniesienia swojego życia do stwórczego projektu Boga, człowiek nie zrozumie samego 

siebie i nie będzie w stanie odkryć swojego ostatecznego przeznaczenia. Powołany 

do istnienia przez Boga, który w swojej istocie jest relacją Osób, jednocześnie powołany jest 

do relacji ze Stwórcą. Joseph Ratzinger/Benedykt XVI stoi zatem na stanowisku, 

że człowiek stworzony przez Boga i na obraz Boga, może zrealizować w pełni swoje życie 

jedynie w relacji do Niego i jedynie w perspektywie Jego stwórczego i zbawczego zamysłu. 

Dla Ratzingera to ostatecznie miłość stanowi sens ludzkiego życia, ponieważ to ona jest 

dla człowieka realizacją stwórczego projektu Boga. Miłość stanowi istotę bytu człowieka 

oraz jego ostateczne przeznaczanie. Człowiek, który pozbawia się łączności z Bogiem, 

pozbawia się podstaw własnej egzystencji, zatracając swoją istotę i gubiąc z horyzontu życia 

ostateczny cel: eschatologiczną pełnię miłości. 

                                                           
225

 Tamże. 
226

 Tamże. 
227

 Por. Benedykt XVI, Nasze wielkie «tak» dla kultury życia, w: OR (2006), nr 4, s. 32. 
228

 Por. Benedykt XVI, Osoba ludzka sercem pokoju, w: OR (2007), nr 2, s. 4 
229

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: Opera Omnia, t. X, tł. J. Kobienia, red. K. Góźdź, 

M. Górecka, (dalej: OpOm), Lublin 2014, s. 155.  



56 

 

 Miłość, do której człowiek jest powołany przez akt stworzenia, polega 

na wzajemnym obdarowywaniu się
230

, wyjaśnia Benedykt XVI w Deus caritas est. 

"Człowiek jest bytem, który podstawy bytu nie ma w samym sobie"
231

, ponieważ znajduje 

się ona w Bogu. On pierwszy nas ukochał i zaprosił do relacji ze sobą. Zdaniem Ratzingera 

pozbawienie się tej otwartości na relację, zamknięcie się w sobie sprawia, że człowiek 

"popada w nierealność i także swoje życie oddaje nierealności, czyli śmierci"
232

. 

W Encyklice Spe salvi, za św. Augustynem stwierdza także, że w istotę dynamizmu życia 

ludzkiego wpisane jest pragnienie szczęścia i doświadczenia miłości
233

. Jedynie dzięki 

miłości człowiek może realizować swoje życie jako szczęśliwe i odnaleźć ostateczne jego 

spełnienie, sens. 

 Antropologiczny projekt J. Ratzingera/Benedykta XVI skonstruowany jest 

zasadniczo na pojęciu miłości chrześcijańskiej, poprzez którą człowiek realizuje siebie 

i w której odnajduje najgłębszy sens swojego życia oraz istotę swojego człowieczeństwa. 

Z wielkim optymizmem stwierdza w Deus caritas est, że "miłość jest możliwa i możemy 

ją realizować, bo jesteśmy stworzeni na obraz Boga"
234

. To przekonanie stanowi 

kwintesencję ratzingerowskiej hermeneutyki człowieka, który sens swojej egzystencji może 

odnaleźć w prawdzie o stworzeniu, odkupieniu i w eschatologicznym spełnieniu swojego 

bytu w wiecznej miłości. "Jeśli pozostajemy w relacji z Tym, który nie umiera, który 

sam jest Życiem i Miłością, wówczas mamy życie. Wówczas «żyjemy»"
235

, stwierdza 

papież. Z objawionej prawdy, że Bóg jest miłością, wynika "chrześcijański obraz Boga 

i także wynikający z niego obraz człowieka i jego drogi"
236

, tłumaczy w innym miejscu tejże 

encykliki. Antropologia Ratzingera/Benedykta XVI jest zatem antropologią wynikającą 

wprost z Objawienia i od niego całkowicie uzależnioną.   

 Odnalezienie sensu życia jest kwestią fundamentalną dla ludzkiej egzystencji. 

Jest warunkiem koniecznym do przeżywania własnego życia w pełni. Człowiek pozbawiony 

sensu życia traci motywy działań, popada w jałowość życia, doświadcza absurdu  

i dramatyczności własnego istnienia. Dlatego, w kontekście czasów obecnych, w których 

"powstała odczuwalna próżnia sensu"
237

, tak istotne i niebywale aktualne jest jego 

                                                           
230

 Por. Benedykt XVI, Deus caritas est 7. 
231

 Por. P. Kiejkowski, Tajemnica człowieka w Encyklikach Benedykta XVI, w: "Studia Gnesnensia" 22 (2008), 

s. 115. 
232

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 156. 
233

 Por. Benedykt XVI, Spe salvi, 11. 
234

 Benedykt XVI, Deus caritas est, 39. 
235

 Benedykt XVI, Spe salvi, 27. 
236

 Benedykt XVI, Deus caritas est, 1. 
237

 Por. J. Ratzinger, Oczekiwanie Królestwa Bożego i teologia wyzwolenia, w: OpOm, t. X, s. 483. 



57 

 

poszukiwanie, zwłaszcza dla refleksji teologicznej, uwzględniającej transcendentny wymiar 

ludzkiej egzystencji i jej potrzeby.  

 

 

1. 3. "Ciemności wokół pytania o sens".  

Diagnoza J. Ratzingera/Benedykta XVI 

 

 Człowiek jest jedyną we wszechświecie istotą, która potrzebuje sensu do pełnej 

realizacji swojej egzystencji. Paradoksem czasów współczesnych jest jednak fakt, że obecna 

kultura nacechowana jest jego poważnym deficytem
238

. Papież Benedykt XVI, diagnozując 

stan duchowy dzisiejszego człowieka zauważa, że: "w naszym kontekście kulturowym wielu 

ludzi szczerze poszukuje ostatecznego sensu i definitywnej prawdy o swym istnieniu 

i świecie"
239

.  

 Poszukiwanie sensu życia jest więc szczególnie dzisiaj sprawą priorytetową  

i nader aktualną, ponieważ w wyniku jego deficytu powstała chora antykultura śmierci, 

niosąca kłamliwe obietnice pełniejszego życia
240

. To poszukiwanie jest sprawą, w której 

naprawdę ważą się losy człowieka. J. Ratzinger, zarówno w swojej teologicznej refleksji, 

jak i w papieskim nauczaniu, poszukuje skutecznego remedium na destrukcyjne poczucie 

bezsensu oraz szuka wiarygodnej odpowiedzi dla tych, którzy pytają o to, czym on jest 

i gdzie leży owa "definitywna prawda"
241

 na temat życia. Formułowana przez 

Ratzingera/Benedykta XVI adekwatna argumentacja przybiera formę apologii wiary opartej 

na Objawieniu. Stanowi ona jednocześnie wiarygodną propozycję dla człowieka oraz 

formułuje odpowiedź na aktualne pytanie o sens życia. Papież, jako wprawny antropolog 

zauważa, że współcześnie człowiek doświadcza poważnego egzystencjalnego zagubienia. 

Podkreśla jednak, że nawet tonąc w nihilistycznych nurtach współczesności, nie rezygnuje 

on z pytań fundamentalnych, wyrażających poszukiwanie przez niego sensu życia. Jak mam 

postępować, aby być szczęśliwym? Jak żyć, by moje życie nie upływało w poczuciu 

bezsensu? Co mam czynić, by było w pełni owocne?
242

 Oto tylko niektóre z pytań, jakie 

stawia człowiek czasów obecnych "żebrzący o sens i spełnienie"
243

. 

                                                           
238

 Por. J. Ratzinger, Teologia wyzwolenia, w: OpOm, t. X, s. 483-484. 
239

 Benedykt XVI, Porta fidei, 10.  
240

 Por. J. Ratzinger, Jezus Chrystus dzisiaj, w: OpOm, t. VI/2, s. 901. 
241

 Por. J. Szymik, Kraina niepodobieństwa. J. Ratzinger/Benedykt XVI o (po)nowoczesnej destabilizacji etosu, 

w: "Studia Nauk Teologicznych" 9 (2014), s. 159.  
242

 Por. Benedykt XVI, Jesteście młodym obliczem Kościoła i ludzkości, w: OR (2007), nr 7-8, s. 18; Tenże, 

Musimy wciąż na nowo odkrywać sens życia, w: OR (2010), nr 10, s. 51.  
243

 Benedykt XVI, Św. Jan Maria Vianney, w: OR (2009), nr 10, s. 31. 



58 

 

 W naturze ludzkiej zakorzenione jest ciągłe poszukiwanie sensu. Istnieje w niej 

pewien egzystencjalny niepokój podsycany świadomością, że ciągle człowiekowi czegoś 

brakuje, a także świadomość, że jest powołany do czegoś wielkiego
244

, zauważa Ratzinger. 

Człowiek współczesny także poszukuje obiektywnego uzasadnienia swojej egzystencji. 

Poszukiwanie to jest jednym z najgłębszych pragnień ludzkiego serca. Stanowi 

ono człowieka jako człowieka
245

. 

 W zdegradowanej nihilizmem kulturze istnieje jednak wiele przeciwnych nurtów, 

które stanowią poważną przeszkodę w odnalezieniu adekwatnej odpowiedzi na pytanie 

o sens i utrudniają człowiekowi realizację pragnienia serca, o którym wspomina Ratzinger. 

Nurty te afirmują aksjologiczny i moralny chaos, odbierając rzeczywistości, a w tym 

i człowiekowi, obiektywny sens. Benedykt XVI zauważa ten problem oraz dramatyczną 

sytuację człowieka, który błądzi jakby w ciemności, szukając odpowiedzi na pytanie o sens 

życia. "Ileż ciemności panuje wokół tego pytania w naszych czasach!"
246

, stwierdza 

dobitnie, odwołując się do mroków wszechpanującego współcześnie nonsensu. Papież 

jednakże nie zatrzymuje się na diagnozie choroby, ale szukając jej przyczyn, podaje 

skuteczne lekarstwo. Jest nim światło Objawienia, zdolne rozproszyć nawet najgłębsze 

mroki ludzkiej egzystencji, ukazując człowiekowi drogę do pełnej realizacji życia i jego 

ostateczny sens
247

.  

 Wykazując w swojej argumentacji wiarygodne usensownienie ludzkiej egzystencji, 

Benedykt XVI wyraźnie eksponuje pewne nurty współczesnej kultury, stanowiące aurę 

mroku powstającego wokół pytania o sens życia. Dokonuje przy tym ich rzetelnej analizy, 

a poprzez to próbuje zrozumieć mechanizmy chorobotwórczego działania, by ostatecznie 

podać skuteczne i adekwatne remedium. Wszystko po to, by zdemaskować ich zgubny 

wpływ oraz niebezpieczeństwo, jakie niosą dla współczesnego człowieka. Z pozoru bowiem 

wydają się one atrakcyjne i pociągające, w skutkach zaś owocują rozczarowaniem 

i poczuciem bezsensu
248

. 

 Zdaniem Ratzingera u podstaw egzystencjalnego zagubienia współczesnego 

człowieka leży zapoczątkowana przez F. Nietzschego "mentalność podejrzeń". Choć 

od manifestu filozofa o "śmierci Boga" minęło już sporo lat, jego nihilistyczny paradygmat 

pozostaje ciągle żywy, skutkując nieufnością wobec Boga i pokusą tworzenia rzeczywistości 

                                                           
244

 Por. J. Ratzinger, Czego właściwie uczą nas święci? Odpowiedź Augustyna, w: OpOm, t. I, s. 678. 
245

 Por. J. Ratzinger, Bóg i świat, w: OpOm t. XIII/2, s. 555. 
246

 Benedykt XVI, Pomóż nam, kapłanom, przekazywać ludziom Twoje światło w mrocznych czasach,  

w: OR (2010), nr 8-9, s. 37.  
247

 Por. Benedykt XVI, Verbum Domini,10. 
248

 Por. R. Słupek, Sensotwórcza apologia wiary Benedykta XVI, w: "Studia Salvatoriana Polonica" 6 (2012),  

s. 32.  



59 

 

"jakby Go nie było"
249

. Tendencja ta we współczesnej kulturze jest wciąż widoczna. Według 

Ratzingera/Benedykta XVI właśnie w niej tkwi istota kryzysu czasów współczesnych. 

Kryzys ów bowiem jest przede wszystkim "kryzysem Boga", kryzysem Jego obecności  

w świecie i w historii, z której próbuje się Boga za wszelką cenę wymazać
250

. J. Ratzinger 

dobitnie konkretyzuje tę myśl w Nowej pieśni dla Pana: 

 

"Bóg zostaje odsunięty na bok; dla problemu sztuki życia wydaje się 

nie mieć znaczenia (…). Zakłada się przy tym, że dla układu ludzkich spraw  

i dla kształtowania naszego życia jest rzeczą obojętną, czy Bóg istnieje, 

czy też nie. Bóg zdaje się pozostawać poza związkami funkcjonalnymi 

naszego życia i naszego społeczeństwa"
251

. 

 

 To odsuwanie Boga na bok, czy to z powodów teodycealnych, moralnych, 

czy epistemologicznych, trwa nadal i we współczesnym świecie przybiera na sile. 

Obojętność wobec kwestii Boga w sposób szczególny urzeczywistnia się jako dyktat 

ideologicznego i praktycznego ateizmu. W ocenie Ratzingera "odsuwanie Boga" 

na margines ludzkich spraw wynika przede wszystkim z fałszywego obrazu Boga
252

, który 

jawi się wobec człowieka jako jego konkurent, antagonista, wróg wolności albo ktoś, 

kto stanowi zagrożenie dla suwerenności jego egzystencji. 

 Począwszy od rewolucji Nietzschego, Europa "rozwinęła kulturę, która w nieznany 

dotąd dla ludzkości sposób, wyklucza Boga z publicznej świadomości"
253

. To wykluczenie 

przybiera postać ateizmu, mniej lub bardziej agresywnego i zorganizowanego strukturalnie. 

Zanegowanie istnienia Absolutu, dokonywane często pod pozorem tolerancji sprawia, 

że kwestia Boga zostaje zepchnięta do poziomu subiektywnych przekonań
254

. Zdaniem 

Ratzingera powstała w ten sposób na Zachodzie kultura, której istotną cechą 

(paradoksalnie!) jest jej ewidentna sprzeczność nie tylko z chrześcijaństwem, ale także 

z religijnymi i moralnymi tradycjami całej ludzkości w ogóle
255

. Faktem jest, 

że w europejskim, nowoczesnym dobrobycie spotykamy się z gigantycznym chaosem 

etycznym oraz potężną atrofią sensu życia. Kwestia Boga nie jest więc, w kontekście 

                                                           
249

 Por. J. Szymik, Właściwa choroba człowieka. J. Ratzinger/Benedykt XVI o źródłach, skutkach 

i przeciwieństwie pychy, w: "Roczniki Teologiczne" 61 (2014), z. 2, s. 36. 
250

 Por. J. Ratzinger, Jan Paweł II. Mój umiłowany poprzednik, tł. wstępu i dodatku R. Łobko, Częstochowa 

2007, s. 36.  
251

 J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana. Wiara w Chrystusa a liturgia dzisiaj, tł. J. Zychowicz, Kraków 1999,  

s. 39.  
252

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 38-48. 
253

 J. Ratzinger, Europa Benedykta w kryzysie kultur, tł. W. Dzieża, Częstochowa 2005, s. 47. 
254

 Por. tamże, s. 62-63. 
255

 Por. tamże, s. 48.  



60 

 

czasów współczesnych, jedynie kwestią subiektywnych rozważań. Stanowi ona kwestię 

absolutnie najważniejszą, nie tylko dla przyszłości Europy, ale dla życia pojedynczego 

człowieka. Ten bowiem, po doświadczeniu rozczarowania "śmiercią Boga", ciągle na nowo 

poszukuje sensu życia
256

. Tym więc, co według Ratzingera/Benedykta XVI zaciemnia 

współczesnemu człowiekowi odnalezienie odpowiedzi na pytanie o sens życia, jest 

kłamstwo ateizmu z jego wszelkimi odmianami. Ateizm sprawił, że pytanie o właściwy sens 

życia zostało przysłonięte największą kurtyną mroków. Nieufność wobec Boga, odsuwanie 

Jego kwestii w dal, a nawet w niebyt, dokonywało i nadal dokonuje się w przekonaniu, 

że Bóg stanowi dla człowieka przeszkodę w realizacji życia w sposób, w jaki on sam tego 

chce
257

. W ocenie Ratzingera ateizm pozbawia Boga jakiejkolwiek funkcji w egzystencji 

człowieka
258

. Bóg jawi się współczesnemu człowiekowi jako ktoś, kto przeszkadza 

mu w optymalizacji życia. Sfałszowany różnego rodzajami ateizmu obraz Boga, ukazuje 

Go jako tego, który narzuca człowiekowi swój sens, który wyznacza reguły egzystencjalnej 

gry. Ateizm, stojąc w opozycji do teizmu, zawiera w sobie kuszącą propozycję bycia bogiem 

dla samego siebie, a przez to zasiewa w umysłach iluzoryczne ziarno nieskrępowanej 

życiowej swobody i w tym właśnie widzi prawdziwy, ostateczny sens egzystencji.  

 Ateistyczna negacja Boga posiada wiele odcieni, a sam fenomen ateizmu jest 

niezwykle złożony
259

. Zdaje sobie sprawę z tego Ratzinger/Benedykt XVI. Agnostycyzm 

nie jest tym samym co ateizm, a ateizm tym samym co antyteizm. Różna jest także jego 

i jego odmian geneza. Negacja Boga, odsunięcie Go od życia, nie zawsze przyjmuje formę 

agresywnej walki z teizmem. Tym jednak, co wspólne wszystkim odcieniom ateizmu, jest 

nieufność wobec Boga, w bardziej lub mniej zradykalizowanej formie, z bardziej lub mniej 

wyeksponowanymi różnicami. W opinii Benedykta XVI wszystkie formy ateizmu łączy 

cecha dziwnej podejrzliwości wobec Boga, przeciwna synowskiemu zaufaniu wiary
260

. 

To sprawia, że ateizm nie tylko umiejscawia się na przeciwległym biegunie do teizmu, 

ale także do chrześcijaństwa.  

 Moralnej oceny ateizmu oraz jego egzystencjalnych i praktycznych skutków 

Ratzinger/Benedykt XVI dokonuje w perspektywie Objawienia. W kontekście pierwszego 

rozdziału Listu do Rzymian, stwierdza: "Dla Pawła ateizm, a także agnostycyzm 

                                                           
256

 Por. J. Szymik, Kraina niepodobieństwa. J. Ratzinger/Benedykt XVI o (po)nowoczesnej destabilizacji etosu, 

s. 161. 
257

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu. Od chrztu w Jordanie do Przemienienia, w: OpOm, t. VI/1, s. 310. 
258

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 38. 
259

 Por. J. Ratzinger, Komentarz do pierwszego rozdziału części pierwszej Konstytucji duszpasterskiej 

o Kościele w świecie współczesnym 'Gaudium et spes', w: OpOm, t. VII/2, s. 745. 
260

 Por. J. Szymik, Pożądający winnicy. Agnostycyzm, ateizm i antyteizm w ocenie J. Ratzingera/Benedykta 

XVI, w: "Poznańskie Studia Teologiczne" (2014), nr 28, s. 132.  



61 

 

przeżywany jako ateizm, wcale nie jest niewinną postawą"
261

. Idąc za myślą autora listu, 

Ratzinger stoi na stanowisku, że człowiek ma możliwość poznania Boga: "Albowiem  

od stworzenia świata niewidzialne Jego przymioty - wiekuista Jego potęga oraz bóstwo  

- stają się widzialne dla umysłu przez Jego dzieła tak, że nie mogą się wymówić od winy" 

(Rz 1, 20). W opinii Ratzingera ateizm nie jest zatem wyborem bez winy i moralnej 

odpowiedzialności. Jest bowiem świadomym odrzuceniem objawiającego się przez 

stworzenia Boga. Jako świadomy wybór człowieka, pociąga za sobą odpowiedzialność 

moralną. Nie tylko obciąża on człowieka winą, ale zarówno w duchowych, 

jak i w praktycznych konsekwencjach, zamiast raju stwarza mu piekło, polegające na utracie 

życiodajnych odniesień względem Boga i siebie nawzajem
262

. Raj bez Boga nie jest 

możliwy. Utrata Boga, jakakolwiek, nawet w najsubtelniejszej formie, zmienia wszystko 

na gorsze. Owocuje rozczarowaniem, smutkiem i bezsensem. Bez Boga człowiek zostaje, 

mówiąc językiem św. Pawła, poddany "żywiołom tego świata" (por. Ga 4, 9)
263

, 

pozbawiony siły oparcia i skazany na egzystencjalne dryfowanie nie wiadomo ku czemu 

i po co. Wszakże "pytanie o Boga jest pytaniem fundamentalnym, stawiającym 

nas na rozdrożu ludzkiej egzystencji"
264

, podkreśla Benedykt XVI w Jezusie z Nazaretu. 

Od tego pytania zależy bardzo wiele, ponieważ determinuje ono rozumienie człowieka przez 

siebie samego, a także cel i sens jego życia
265

. 

 Dlaczego więc ludzie odchodzą od Boga, odsuwając Jego kwestię w dal? 

Co jest wewnętrzną mocą ateistycznych ideologii i systemów, które z taką fatalną siłą 

oddziałują nie tylko na indywidualne osoby, ale i na całe masy? Gdzie tkwi siła ponętnej 

ciemności ateizmu? Benedykt XVI udziela odpowiedzi na postawione pytania. W encyklice 

Spe salvi, wskazując przyczyny ateizmu, pisze: 

 

"Ateizm XIX i XX wieku ze względu na swą genezę i cel jest moralizmem: 

protestem przeciw niesprawiedliwościom świata i historii powszechnej. 

Świat, w którym istnieje taka miara niesprawiedliwości, cierpienia 

niewinnych i cynizmu władzy, nie może być dziełem dobrego Boga. 

Bóg, który byłby odpowiedzialny za taki świat, nie byłby Bogiem 

sprawiedliwym, a tym bardziej Bogiem dobrym. W imię moralności trzeba 

                                                           
261

 J. Ratzinger, Europa Benedykta w kryzysie kultur, s. 118. 
262

 Por. J. Ratzinger, Głosiciele Słowa i słudzy Waszej radości. Teologia i duchowość sakramentu święceń, 

w: OpOm, t. XII, s. 578.  
263

 Por. J. Ratzinger, Formalne zasady chrześcijaństwa. Szkice do teologii fundamentalnej, tł. W. Szymona, 

Poznań 2009, s. 86.  
264

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1. s. 147. 
265

 Por. J. Babiński, Konsekwencje współczesnego kryzysu idei Boga według Josepha Ratzingera/Benedykta 

XVI, w: "Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie" 24 (2017), s. 69. 



62 

 

takiego Boga zakwestionować. Skoro nie ma Boga, który stwarza 

sprawiedliwość, wydaje się, że człowiek sam jest teraz powołany do tego, 

aby ustanowił sprawiedliwość. Jeżeli można zrozumieć protest przeciw 

Bogu wobec cierpienia na tym świecie, to jednak teza, że ludzkość może 

i powinna zrobić to, czego żaden bóg nie robi ani nie jest w stanie zrobić, 

jest zarozumiała i w istocie rzeczy nieprawdziwa. Nie jest przypadkiem, 

że z takiego założenia wynikły największe okrucieństwa 

i niesprawiedliwości, bo opiera się ono na wewnętrznej fałszywości tej tezy. 

Świat, który sam musi sobie stworzyć własną sprawiedliwość, jest światem 

bez nadziei. Nikt i nic nie bierze odpowiedzialności za cierpienie wieków. 

Nikt i nic nie gwarantuje, że cynizm władzy – pod jakąkolwiek ponętną 

otoczką ideologiczną się ukazuje – nie będzie nadal panoszył się 

w świecie"
266

. 

 Według Benedykta XVI człowiek kwestionuje Boga, ponieważ Bóg, poprzez swoje 

istnienie, nie jest w stanie usprawiedliwić się wobec ogromu cierpienia świata
267

. 

Kwestionuje się więc Jego istnienie, wyrażając tym samym protest i negację w stwierdzeniu: 

"Skoro mają miejsce takie rzeczy, to Bóg nie istnieje"
268

. Jednak Benedykt XVI trafnie 

puentuje:  

 

 "Protest przeciw Bogu w imię sprawiedliwości niczemu nie służy. Świat 

bez Boga jest światem bez nadziei (por. Ef 2, 12). Jedynie Bóg może 

zaprowadzić sprawiedliwość. A wiara daje nam pewność: On to robi"
269

. 

 

 Świat bez Boga jest światem nie do zniesienia, zaś sam protest przeciw Bogu 

nie przywróci światu ładu i niczego w nim nie zmienił ani nie zmieni na lepsze. Wobec 

zawodnych postulatów ateizmu, które potwierdza historia ubiegłego stulecia, Benedykt XVI 

zachęca do czegoś przeciwnego: do ufnego zawierzenia, że Bóg jednak jest i że tylko  

On może być gwarantem sprawiedliwości, do jakiej człowiek dąży i jakiej pragnie.  

 W encyklice Caritas in veritate Benedykt XVI zauważa jednak, 

że zakwestionowanie Boga o charakterze teodycealnym nie jest jedynym ani dominującym. 

Kolejną przyczyną negacji Boga jest tzw. "kwestia naukowa", wynikająca z przyjętych 

założeń filozoficznych, przyrodoznawczych czy też antropologicznych, takich 

                                                           
266

 Benedykt XVI, Spe salvi, 42. 
267

 Por. J. Ratzinger, Komentarz do pierwszego rozdziału części pierwszej Konstytucji duszpasterskiej 

o Kościele w świecie współczesnym 'Gaudium et spes', s. 745. 
268

 J. Ratzinger, Ukrzyżowany, zmarły i pogrzebany, w: OpOm, t. VI/2, s. 587. 
269

 Benedykt XVI, Spe salvi, 44. 



63 

 

jak determinizm ewolucjonistyczny czy też teoria przypadku
270

. W tejże encyklice papież 

podejmuje analizę różnych źródeł ateizmu oraz ich konsekwencji, zwłaszcza praktycznych, 

skutkujących właśnie utratą sensu życia, egzystencjalną destabilizacją i zagubieniem
271

.  

 Istotę "nie-teizmu" J. Ratzinger widzi nie tylko w tym, co zewnętrzne. Dostrzega 

ją przede wszystkim w głębi ludzkiego serca. To "pycha jest właściwą chorobą 

człowieka"
272

, stwierdza. W niej tkwi pierwotne źródło wszelkiego ateizmu. Nią 

powodowani ludzie chcą być jak Bóg, spychając Go najpierw do niszy subiektywizmu, 

a potem ogłaszając Jego śmierć. "Jednak myśląc tak i żyjąc, zajmujemy niewłaściwe 

miejsce, miejsce kłamstwa"
273

, zauważa Ratzinger. Ateizm jest więc oszustwem wyrosłym 

na ludzkiej egzystencjalnej bucie. Pycha, niczym nowotworowa choroba, skutkuje 

ateizmem. Przesiedla ona człowieka z właściwego miejsca jego egzystencji, wysiedlając 

go z samego siebie, z sensu. Skutki "zajęcia przez nas niewłaściwego miejsca", miejsca 

Boga, są dla ludzkiego życia dramatyczne
274

. Można było się o tym przekonać w nieodległej 

przecież historii, patrząc na powstanie totalitaryzmów i nieludzkich reżimów
275

.  

 W ocenie Ratzingera odrzucenie Boga i każda forma Jego negacji, związane 

są z kwestią grzechu. Ratzinger w tle "sporu o Boga" widzi przede wszystkim grzech. 

Zauważa, że człowiek zamiast przyjąć od Boga przebaczenie po grzechu, szuka 

samousprawiedliwienia, jakiegoś rodzaju alibi. Manipuluje kodeksem moralnym,  

a w konsekwencji odrzuca Boga, usprawiedliwiając się Jego niepoznawalnością na polu 

epistemologii. Wszystko to czyni po to, by w ten sposób zniwelować grzech i wyzbyć się 

poczucia winy wobec Boga. Kiedy bowiem nie ma Boga, nie ma grzechu 

ani odpowiedzialności za grzech
276

.  

 Zdaniem Ratzingera współczesny deficyt sensu ma swoje najbardziej pierwotne 

źródło w "zaćmieniu sensu Boga"
277

. Ciemności tego zaćmienia obecne w czasach 

nowożytnych, posługując się obrazowym językiem Ratzingera, nawiązującym 

do łukaszowej przypowieści o marnotrawnym synu, powodują stworzenie czegoś w rodzaju 

regio dissimilitudinis - "dalekich stron", "krainy niepodobieństwa", gdzie żyje się poza 

domem Ojca, poza zasięgiem Jego władzy i opieki, poza Bogiem, gdzie wszystko jest 

                                                           
270

 Benedykt XVI, Caritas in veritate, 48 i 29.  
271

 Por. Benedykt XVI, Caritas in veritate, 29. 
272

 J. Ratzinger, Głosiciele Słowa i słudzy Waszej radości. Teologia i duchowość sakramentu święceń, 

w: OpOm, t. XII, s. 532.  
273

 Tamże. 
274

 Por. J. Ratzinger, Ukrzyżowany, zmarły i pogrzebany, w: OpOm, t. VI/2, s. 588-587. 
275

 Por. J. Ratzinger, W dzień Pięćdziesiątnicy, tł. K. Wójtowicz, Kraków 2006, s. 26; Tenże, W drodze 

do Jezusa Chrystusa, tł. J. Merecki, Kraków 2004, s. 53. 
276

 Por. J. Ratzinger, Kościół. Wspólnota w drodze, tł. D. Chodyniecki, Kielce 2009, s. 139-140.  
277

 J. Ratzinger, Radość wiary, red. G. Vigini, red. pol. M. Romanowski, Częstochowa 2012, s. 14.  



64 

 

inaczej niż Bóg tego chce
278

. W opinii Ratzingera ateizm jest próbą stworzenia świata, gdzie 

Boga nie ma, gdzie Bóg jest nieobecny, często bez większego uzasadnienia racji takiego 

stanowiska. Celem zaś ateizmu jest dążenie do zbudowania świata, gdzie sens istnienia Boga 

jest paradoksalnie nonsensem. Jednak, w ocenie Benedykta XVI, "świat bez Boga jest 

światem bez nadziei"
279

, ponieważ zostaje on pozbawiony perspektywy wieczności. 

W tym tkwi największa słabość ateistycznej koncepcji, bowiem w spotykaniu 

z nierozwiązywalnym problemem śmierci "nie jest w stanie znaleźć na nią żadnej 

odpowiedzi"
280

.  

 W czasach współczesnych istnieje wzmożona tendencja do tego, by żyć bez żadnego 

odniesienia do Boga. Wizja świata i życia bez Boga w sposób wyjątkowy uwidacznia się 

w różnego rodzaju tendencjach o charakterze sekularyzacyjnym
281

. Benedykt XVI zauważa: 

 

"Współczesna kultura (…) zwłaszcza na Zachodzie, dąży do wykluczenia Boga 

lub do traktowania wiary jako sprawy prywatnej, niemającej wpływu na życie 

społeczne. I chociaż wartości leżące u podstaw społeczeństwa - takie 

jak poczucie godności człowieka, solidarność, praca i rodzina - wywodzą się  

z Ewangelii, można stwierdzić swego rodzaju «usuwanie na dalszy plan Boga», 

swoistą amnezję, jeśli nie wręcz rzeczywiste odrzucenie chrześcijaństwa 

i wyrzeczenie się skarbu otrzymanej wiary, co grozi utratą własnej głębokiej 

tożsamości"
282

. 

 

 Papież, jako niezwykle wnikliwy obserwator rzeczywistości, dostrzega postępującą 

we współczesnym świecie, zwłaszcza w kulturze Zachodu, tendencję do świeckości, mającą 

na celu odsuniecie Boga na dalszy plan, wykluczenie Go nie tylko z prywatnego życia, 

ale i z życia społecznego
283

. Diagnoza Benedykta XVI jednocześnie jest także 

przewidywaniem. Wykluczenie Boga, "zamknięcie go w getcie bezfunkcyjności"
284

, 

rezygnacja z wszelkich form religijności w życiu społecznym i indywidualnym, może 

doprowadzić do utraty nie tylko wiary, ale także tożsamości człowieka. W ocenie papieża 

sekularyzacyjne tendencje współczesności są poważną chorobą naszych czasów, która może 

doprowadzić do utraty fundamentów własnego bytu i tym samym zatracenia sensu życia.  

                                                           
278

 J. Ratzinger, Chrystus i Jego Kościół, tł. W. Szymona, Kraków 2005, s. 212. 
279

 Benedykt XVI, Spe salvi, 42. 
280

 J. Ratzinger, Komentarz do pierwszego rozdziału części pierwszej Konstytucji duszpasterskiej o Kościele 

w świecie współczesnym 'Gaudium et spes', w: OpOm, t. VII/2, s. 744. 
281

 Więcej na ten temat: A. Napiórkowski, Współczesny sekularyzm a teologia sekularyzacji jako wyzwanie 

dla wiary, w: "Teologia praktyczna" 14 (2013), s. 17-19. 
282

 Benedykt XVI, Orędzie na XXVI Światowy Dzień Młodzieży, w: OR (2010), nr 10, s. 4-5.  
283

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 147. 
284

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 37. 



65 

 

 Ratzinger/Benedykt XVI rozróżnia dwa nurty sekularyzacyjnych tendencji. Pierwszy 

związany jest kartezjańską filozofią człowieka, sprowadzającą jego funkcjonowanie jedynie 

do sfery biologizmu, odzierając go tym samym z tego, co naprawdę ludzkie, pozbawiając 

go wymiaru "tajemnicy". Drugi związany jest z filozofią Kanta, która Bogu odmówiła prawa 

do ingerowania w świat materii i biologii
285

. Kartezjańska i kantowska filozofia, według 

Ratzingera, przyczyniła się do rozwoju europejskiego sekularyzmu i procesów 

sekularyzacji. Zdaniem Benedykta XVI główne niebezpieczeństwo idei o sekularyzacyjnym 

charakterze polega na tym, że kwestionują one samą możliwość Objawienia dokonującego 

się w historii. Odrzucają więc możliwość nadprzyrodzonej ingerencji Boga w świat, 

pozbawiając Go tym samym jakichkolwiek odniesień do człowieka i jego życia
286

.  

 Należy zauważyć, że ambicje sekularyzacyjnych tendencji wydają się być wzniosłe. 

Usiłują bowiem stworzyć alternatywny, lepszy świat, bez odniesień do Boga, 

do jakiejkolwiek transcendencji po to, by afirmować tym samym człowieka. Podejmują 

próbę zorganizowania świata, w którym Bóg jest nieobecny w świadomości i życiu 

człowieka
287

, zauważa Benedykt XVI. Tym samym stanowią próbę stworzenia raju 

na ziemi. Jednak sekularyzacyjne ambicje okazały się zbyt wygórowane i ostatecznie 

złudne. Benedykt XVI stwierdza: "doświadczenie uczy, że świat bez Boga staje się piekłem: 

górę biorą różne formy egoizmu, podziały w rodzinach, nienawiść między ludźmi 

i narodami, brak miłości, radości i nadziei"
288

. Bez Boga niemożliwym jest szczęście 

człowieka. Bez odniesień do transcendencji człowiek nie potrafi odnaleźć ostatecznego 

sensu swojego życia. "Bankructwo takiego sposobu życia «jakby Boga nie było» jest dziś 

dla wszystkich widoczne"
289

, puentuje Papież w adhortacji Sacramentum Caritatis. 

Bankructwem założeń sekularyzacyjnych jest duchowa atrofia oraz wyczerpanie 

współczesnego człowieka, uwidaczniające się przede wszystkim w hedonizmie, 

konsumpcjonizmie czy egocentryzmie
290

. W opinii Ratzingera/Benedykta XVI wszystkie 

te egzystencjalne postawy mają swoje źródło w "odsunięciu Boga na dalszy plan" i skutkują 

"śmiertelną nudą"
291

.  

 Znudzony i wyczerpany życiem człowiek współczesny, pozbawiony trwałych 

odniesień (w tym Boga), popada w relatywizm. Nie uchodzi to uwadze papieża Benedykta 
                                                           
285

 Por. J. Ratzinger, Wzniosła Córa Syjonu. Rozważania mariologiczne, tł. J. Królikowski, Poznań 2002, s. 40.  
286

 Por. J. Warzeszak, Benedykt XVI o błędnych antropologiach współczesnych, w: "Warszawskie Studia 

Teologiczne" 27 (2014), s. 178-179.  
287

 Por. Benedykt XVI, Nauczmy się wierzyć. Niezwykłe przesłanie Ojca Świętego skierowane do Kościoła, 

tł. W. Szymona, Kraków 2013, s. 60. 
288

 Benedykt XVI, Sekularyzacja jest trudną próbą dla Kościoła, w: OR (2008), nr 4, s. 35-36. 
289

 Benedykt XVI, Sacramentum Caritatis, 77.  
290

 Por. Benedykt XVI, Nauczmy się wierzyć. Niezwykłe przesłanie Ojca Świętego skierowane do Kościoła,  

s. 68-73. 
291

 J. Ratzinger, Czas przemian w Europie. Miejsce Kościoła i świata, tł. M. Mijalska, Kraków 2001, s. 162.  



66 

 

XVI, który wielokrotnie odnosi się w swoim nauczaniu do tego zjawiska. Nie waha się 

mówić nawet o "dyktaturze relatywizmu"
292

. Relatywizm to pogląd głoszący, że nie ma 

żadnej absolutnej i obiektywnej prawdy, że nie istnieje żaden absolutny punkt odniesienia,  

a wszystko jest jednakowo ważne
293

. W czasach współczesnych proces relatywizacji nie 

omija także fenomenu religii, zauważa Ratzinger
294

. Relatywistyczny paradygmat wpływa 

dziś bardzo mocno na obraz rzeczywistości, która jawi się jako zmienna, podlegająca 

ciągłym procesom dynamizacji życia, niestała i niepewna. Relatywizm to nie tylko 

teoretyczne stanowisko, ale realny i destrukcyjny nurt myślowy, który wpływa na kształt 

rzeczywistości w ogóle i który paradoksalnie rości sobie prawo do absolutnego orzekania 

o świecie
295

. 

 Według koncepcji relatywistycznych nie można przyjąć żadnego stałego punktu 

odniesienia, który wyznaczałby życiu ludzkiemu jakiś obiektywny sens
296

. W relatywnym 

i zmiennym świecie wszystko wprawdzie jest możliwe, ale nic nie ma trwałego sensu
297

, 

zauważa Ratzinger. W przeprowadzonym w 2000 roku wywiadzie z Peterem Seewaldem, 

stwierdza: "w naszych czasach liczy się tylko zmienność, elastyczność. I temu chciałbym się 

sprzeciwić"
298

. Sprzeciw Ratzingera jest w pełni zasadny. Zmienność, a więc i absolutna 

relatywność, prowadzą ostatecznie donikąd. Życie pod "dyktaturą relatywizmu" jest życiem 

pozbawionym wszelkich stałych i obiektywnych odniesień. Współczesny relatywizm 

obejmuje swoim dyktatem zarówno przestrzeń aksjologiczną, jak i moralną, stanowiąc, 

w opinii Ratzingera, "największy problem naszych czasów"
299

. Nie uznaje on żadnych 

stałych norm, prowadząc tym samym człowieka do moralnej degradacji. Obraca się 

przeciwko człowiekowi, ponieważ rezygnuje z podstawowego dla ludzkiej egzystencji 

pytania o prawdę, także o prawdę na temat samego człowieka, sensu i celu jego życia. 

Benedykt XVI przestrzega, że kłamstwo zawsze stoi u podstaw wszelkich utopii, które 

niszczą prawdę o rzeczywistości i niszczą człowieka, wprowadzając go w mroki 

                                                           
292

 Benedykt XVI, Ku «dojrzałości» wiary w Chrystusa. Homilia podczas Mszy Świętej Pro eligendo Romano 

Pontifice, w: OR (2005), nr 6, s. 30; Por. J. Warzeszak, Dyktatura relatywizmu w ujęciu Benedykta XVI,  

w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 24 (2011), nr 1, s. 291-322.  
293

 Por. H. Kiereś, Relatywizm, w: Powszechna encyklopedia filozofii, red. nacz. A. Maryniarczyk, t. VIII, 

Lublin 2007, s. 717; A. B. Stępień, Teoria poznania. Zarys kursu uniwersyteckiego, Lublin 1971, s.71. 
294

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. VI, s. 41-44. 
295

 Por. T. Biesaga, Relatywizm moralny dehumanizacją życia, w: "Cywilizacja" (2003), nr 6, s. 34-42. 
296

 Por. J. Ratzinger, Sytuacja Kościoła dzisiaj. Nadzieje i zagrożenia, w: OpOm, t.VII/1, s. 513. 
297

 Por. J. Ratzinger, Kościół. Pielgrzymująca wspólnota wiary, tł. W. Szymona, Kraków 2005, s. 50-51. 
298

 J. Ratzinger, Bóg i świat. Wiara i życie w dzisiejszych czasach, tł. G. Sowiński, Kraków 2001, s. 236.  
299

 J. Ratzinger, Wiara - Prawda - tolerancja. Chrześcijaństwo a religie świata, tł. R. Zajączkowski, Kielce 

2004, s. 59. 



67 

 

nonsensu
300

. Ważnym elementem apologii Ratzingera/Benedykta XVI w walce o sens jest 

zatem "sprawa prawdy".  

 Wydawać by się mogło, że wobec współczesnego kryzysu prawdy, spór o nią traci 

dzisiaj na znaczeniu i wydaje się być bezcelowy. Uprawomocniony postulat Nietzschego 

głoszący, że prawdy to iluzje, nie traci w naznaczonej nihilizmem współczesności 

na aktualności
301

. Inaczej jednak uważa Ratzinger/Benedykt XVI. Tylko ocalona 

ze zgliszczy kryzysu prawda ma siłę nadać kierunek ludzkiej egzystencji, wyznaczyć jej cel, 

usensownić życie w wymiarze prywatnym, indywidualnym, jak i społecznym. W swojej 

teologicznej refleksji Ratzinger staje się współczesnym szermierzem prawdy i jako 

naukowiec, profesor, dąży do przywrócenia należnego jej statusu. W swoim papieskim 

nauczaniu zaznacza, że "naród, który przestaje być świadomy, co jest jego prawdą, gubi się 

w labiryncie czasu i historii, nie mając jasno określonych wartości, wielkich, wyraźnie 

sformułowanych celów"
302

. To samo twierdzenie odnosi do życia każdej poszczególnej 

osoby. Kształtująca się na naszych oczach kultura stroni od prawdy, przeciwstawia się 

jej, uważa ją za poważną aberrację
303

.  

 Podczas swojej pielgrzymki do Stanów Zjednoczonych w 2008 roku, 

w skierowanym do młodzieży przemówieniu, stwierdził: 

 

"Czy nie zauważyliście, jak często żądanie wolności jest pozbawione 

odniesienia do prawdy o osobie ludzkiej? Spotykamy dzisiaj ludzi, którzy 

twierdzą, że poszanowanie wolności jednostki sprawia, iż niesłuszne staje się 

poszukiwanie prawdy, włącznie z prawdą o tym, czym jest dobro. W pewnych 

środowiskach mówienie o prawdzie jest kontrowersyjne i bywa postrzegane 

jako przyczyna podziałów, a w związku z tym wysuwa się propozycje,  

by ograniczyć je do sfery prywatnej. A miejsce prawdy - a raczej jej braku - 

zajęła myśl, że przyznanie wartości wszystkiemu bez wyjątku zapewnia 

wolność i wyzwala sumienia. To właśnie nazywamy relatywizmem"
304

. 

 

 W swojej definicji Benedykt XVI łączy relatywizm z kwestią prawdy i wolności. 

Na poziomie praktycznym dyktatura relatywizmu zrodziła się z błędnej absolutyzacji 

                                                           
300

 Por. Benedykt XVI, Światłość świata. Papież, Kościół i znaki czasu. W rozmowie z Peterem Seewaldem, 

Kraków 2011, s. 61.  
301

 Por. A. Chmielewski, Niewystarczalność, nieprzekładalność, konflikt. Relatywizm we współczesnej filozofii 

analitycznej, Wrocław 1997, s. 48.  
302

 Benedykt XVI, Twórzcie piękno, ale przede wszystkim niech w waszym życiu będzie miejsce dla piękna,  

w: OR (2010), nr 7, s 12.  
303

 Por. J. Szymik, Acedia, neognoza, popreligia 'et consortes'. Josepha Ratzingera/Benedykta XVI teologiczne 

diagnozy kryzysów współczesności, w: "Teologia w Polsce" 10 (2016), nr 2, s. 17.  
304

Benedykt XVI, Wy jesteście uczniami Chrystusa w dzisiejszym świecie, w: OR (2008), nr 6, s. 23.  



68 

 

wolności. Powstała w oderwaniu od prawa naturalnego, a także od prawdy moralnej. 

Wolność absolutna stała się współcześnie dyktatem i wyparła skostniałe normy moralne, 

owocując skrajnym subiektywizmem oraz przyznając racje arbitralnym rozstrzygnięciom
305

. 

Zawiodła ludzkość do ślepego dziejowego zaułka, pozbawionego wszelkich norm. 

W zaistniałej sytuacji Ratzinger pyta i zarazem odpowiada: "Czy człowiek może stać się 

wolny bez prawdy, czyli w kłamstwie? (…) Wolność bez prawdy nie może być prawdziwą 

wolnością, a więc bez prawdy także wolność jest pozbawiona znaczenia"
306

. Wolność 

bez ram prawdy przyczynia się do degradacji człowieka i jego niewoli.  

 Ratzinger zauważa także, że oprócz relatywizmu o charakterze praktycznym, istnieje 

we współczesnej kulturze tak zwany relatywizm teoretyczny. Przybrał on formę "sporu 

o prawdę" i jej obiektywne istnienie. Charakteryzuje się on tendencją do absolutyzacji 

ludzkiego rozumu. W Wykładach bawarskich Ratzinger pyta:  

 

"Czy prawda jest zasadniczo dostępna człowiekowi? Czy opłaca się jej szukać? 

Czy poszukiwanie jej i poznawanie jako jedynej mistrzyni ludzkości nie jest 

wręcz jedynym naszym ratunkiem? Czy też pożegnanie się z pytaniem  

o prawdę (…) jest prawdziwym wyzwoleniem człowieka otrząsającego się 

ze spekulatywnych mrzonek i biorącego w końcu sprawy w swoje ręce (…)?"
307

  

  

Czy więc pytanie o prawdę, niegdyś fundujące uniwersytety, we współczesnej dynamicznej 

rzeczywistości, zatrutej relatywizmem o różnych formach, jest jeszcze w ogóle sensowne? 

Czy ma rację bytu? A może jest tylko przejawem "dziwacznej średniowiecznej 

arogancji"
308

? Benedykt XVI jasno stwierdza, że prawda jest i że jest dosiężna ludzkiemu 

rozumowi
309

. Zauważa też, że poznawalna przez ludzi prawda pozwala im wznosić się 

ponad uwarunkowania kulturowe, subiektywne opinie i odczucia oraz spotykać się 

im "na płaszczyźnie oceny wartości i istoty rzeczy"
310

. W swoich rozległych rozważaniach 

na temat prawdy i możliwości jej poznania Ratzinger/Benedykt XVI analizuje biblijną scenę 

sądu Chrystusa przed Piłatem, w której pada znaczące pytanie: "A cóż to jest prawda?" 

i odpowiedź Chrystusa: "Ja jestem Prawdą" (J 18, 38)
311

. Ostateczna i najwyższa, totalna 

prawda, staje się poznawalna w Logosie, twierdzi papież. Ma ona oblicze Jezusa Chrystusa 

                                                           
305

 Por. T. Biesaga, Spór o właściwości prawdy: Relatywizm - Absolutyzm, w: Spór o prawdę, 

red. A. Maryniarczyk, K. Stępień, P. Gondek, Lublin 2011, s. 307.  
306

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego. Tajemnica paschalna Chrystusa, w: OpOm, t. VI/2, s. 647. 
307

 J. Ratzinger, Wykłady bawarskie z lat 1963-200, tł. A. Czarnocki, Warszawa 2009, s. 200-201. 
308

 Por. J. Ratzinger, Prawda w teologii, tł. M. Mijalska, Kraków 2001, s. 88-89. 
309

Por. Benedykt XVI, Św. Augustyn (III), w: OR (2008), nr 3, s. 54; J. Babiński, Benedykt XVI a filozofia,  

w: "Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie" 14 (2009), s. 14. 
310

 Benedykt XVI, Caritas in veritate, 4.  
311

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w:OpOm, t. VI/1. s. 508-521. 



69 

 

z Nazaretu, w którym "Bóg wkroczył w świat i przez to pośrodku historii ustanowił 

kryterium prawdy"
312

, pisze Benedykt XVI. Bóg jest Prawdą objawioną w Chrystusie. Tylko 

On "jest rzeczywistością dającą byt i sens"
313

. Jeśli współczesny człowiek utrzymuje, 

że nie ma żadnej obiektywnej prawdy, jeśli twierdzi, iż jest ona niedosiężna, to wówczas 

usuwa spod swoich nóg trwały grunt bytu i traci sens życia. "Sens, który by nie był prawdą, 

byłby bezsensem"
314

, konkluduje Ratzinger we Wprowadzeniu do chrześcijaństwa, wiążąc 

w swoich rozważaniach pojęcie sensu z zagadnieniem prawdy. "Tylko prawda jest 

dla człowieka odpowiednim gruntem, na którym może stanąć", "tylko ona może dla niego 

stanowić sens życia"
315

, dobitnie stwierdza. Brak widzenia prawdy, jej wyraźna, następująca 

w czasach obecnych korozja, wokół pytania o sens zaciąga kolejną kurtynę mroków.  

 Benedykt XVI w katechezie o św. Janie Marii Vianneyu, wygłoszonej 5 sierpnia 

2009 roku stwierdza, bardzo odważnie i jakby pod prąd relatywistycznym nurtom świata, 

że "współczesny relatywizm upokarza rozum, ponieważ w praktyce stwierdza, że istota 

ludzka nie może poznać z całą pewnością niczego, co wykracza poza dziedzinę nauk 

pozytywnych"
316

. Relatywizm więc ogranicza rozum. Podobnie zdegradował rozum 

oświeceniowy racjonalizm, który w opinii papieża był "nieadekwatny, ponieważ 

nie uwzględniał ludzkich ograniczeń i sam rozum chciał uczynić miarą wszystkich rzeczy, 

przemieniając go w Boga"
317

. 

 Mrokiem, który utrudnia znalezienie odpowiedzi na pytanie o sens życia w czasach 

współczesnych, nie jest sama zdolność posługiwania się rozumem, ale właśnie jego 

absolutyzacja. Rozum współczesnego człowieka jest "chory na pychę"
318

, stwierdza papież. 

Jest "zamknięty w immanencji"
319

. Racjonalizm zaś jest "racjonalizmem zamkniętym"
320

, 

abstrahującym od kwestii Boga. Ratzinger, na rok przed konklawe pisał, że "istnieje (…) 

patologia rozumu całkowicie oderwanego od Boga"
321

. Jedną z chorób nękających 

współczesnego człowieka jest oddzielenie rozumu od sprawy Boga. Taki rozum postrzega 

zdolność przyjmowania prawdy jako fundamentalizm, a za w pełni rozumne uznaje tylko to, 

co da się zweryfikować doświadczalnie na drodze empirii
322

. Choroba rozumu, 

zainfekowanego "sprawdzalnością" i "odcięciem się" od Boga, prowadzi do patologii życia, 

                                                           
312

 Tamże, s. 516. 
313

 Tamże, s. 515. 
314

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 76. 
315

 Tamże, s. 76. 
316

 Benedykt XVI, Św. Jan Maria Vianney, w: OR (2009), nr 10, s. 31. 
317

 Tamże, s. 31. 
318

 Benedykt XVI, Sekularyzacja jest trudną próbą dla Kościoła, w: OR (2008), nr 4, s. 36. 
319

 Benedykt XVI, Caritas in veritate, 74. 
320

 Benedykt XVI, Spotkanie Benedykta XVI z duchowieństwem diecezji Aosta, w: OR (2005), nr 10, s. 36. 
321

 J. Ratzinger, Europa. Jej podwaliny dzisiaj i jutro, tł. S. Czerwik, Kielce 2005, s. 91-92.  
322

 Por. tamże, s. 92-93. 



70 

 

subiektywizacji etyki, a w przestrzeni politycznej do dyktatur, które biorą w posiadanie 

osierocony rozum i zajmują miejsce Boga. Następstwem tej patologii są degradacja 

człowieka do poziomu materii oraz antywerytatywna skłonność
323

.  

 Według Ratzingera istnieje jeszcze jeden rodzaj patologii rozumu. Jest nim pewnego 

rodzaju uśpienie, znużenie i acedia
324

. Brak odwagi myślenia to powód rezygnacji 

z poszukiwania sensu i prawdy. Największym jednak stanem chorobotwórczym rozumu 

człowieka czasów współczesnych jest, w opinii Ratzingera, jego "zaślepienie". W encyklice 

Spe salvi pyta: "Kiedy (…) rozum prawdziwie panuje? Kiedy odłączył się od Boga? Kiedy 

stał się ślepy na Boga?"
325

. Zaślepienie rozumu rozwija się szczególnie intensywnie 

w nowoczesnej, stechnokratyzowanej rzeczywistości, gdzie postęp i rozwój nauki zaciągnął 

swoistą zaćmę na jego oczach
326

. Współczesny człowiek, zachłyśnięty techniką 

i jej dobrodziejstwami, staje się ślepy na Boga, nie potrafi Go ujrzeć
327

. Bóg przestaje być 

dostrzegany, ponieważ cała uwaga umysłu zostaje przyciągnięta przez nowoczesne 

wynalazki. Oślepiony postępem technicznym rozum, stawia Boga poza zasięgiem pola 

swojego widzenia i zainteresowania
328

. 

 Zawężenie i absolutyzacja rozumu, zredukowanie świata do czystych faktów oraz 

pozytywistyczna wizja rzeczywistości, skutkują zepchnięciem egzystencji ludzkiej w obszar 

subiektywizmu i relatywizmu
329

. Ograniczenie rozumu do widzenia tylko tego, co jest 

mierzalne i empirycznie weryfikowalne, z absolutyzacją jednego sposobu poznania, godzi 

w samego człowieka. Ratzinger wskazuje jednak drogę wyjścia z tego racjonalistycznego, 

absolutystycznego impasu. Mówi, że należy rozum "poszerzyć" w kierunku Boga. Należy 

zwiększyć jego promień tak, aby w strefę jego zasięgu mogło wejść Boże światło. 

"Potrzebna jest szerzej rozumiana racjonalność, pozwalająca dostrzegać harmonię Boga 

z rozumem"
330

. 

 Według Ratzingera/Benedykta XVI lek na chorobę "zawężonego rozumu" 

z tendencją do patologicznej absolutyzacji samego siebie stanowi wiara. W encyklice Spe 

salvi stwierdza: "rozum potrzebuje wiary"
331

. Tylko otwarcie się na jej moce może rozum 

uzdrowić z jego ciasnoty i zaślepienia. Rozum, podpowiada Ratzinger, wciąż musi "chodzić 

                                                           
323

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta, t. II, Katowice 2012, s. 69.  
324

 Por. J. Ratzinger, Wykłady bawarskie z lat 1963-2004, s. 93-94. 
325

 Benedykt XVI, Spe salvi, 23. 
326

 Por. J. Ratzinger, Jan Paweł II. Mój umiłowany poprzednik, s. 55. 
327

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 57 i 68. 
328

 Por. J. Ratzinger, Komentarz do pierwszego rozdziału części pierwszej Konstytucji duszpasterskiej  

o Kościele w świecie współczesnym 'Gaudium et spes', w: OpOm, t. VII/2, s. 746-747. 
329

 Por. J. Ratzinger, Czas przemian w Europie. Miejsce Kościoła i świata, s. 59 i 64. 
330

 J. Ratzinger, Myśli duchowe, tł. W. Szymona, Poznań 2008, s. 157. 
331

 Benedykt XVI, Spe salvi, 23. 



71 

 

do szkoły"
332

, aby zakotwiczyć się na nowo "w respekcie wobec Boga" i gdzie powróci 

do wartości moralnych wynikających z wiary
333

. Podczas pielgrzymki do Ziemi Świętej 

papież przypomniał, że "szczere przyjęcie religii nie tylko nie ogranicza naszego rozumu, 

ale otwiera człowiekowi horyzonty rozumienia. Chroni (…) przed nadużyciami 

nieokiełznanego ego, które ma skłonność do absolutyzowania tego, co skończone, usuwania 

w cień tego, co nieskończone; daje wolności możliwość urzeczywistniania się w zgodzie  

z prawdą i wzbogaca kulturę o poznanie tego, co prawdziwe, dobre i piękne"
334

. Można 

by dopowiedzieć: wiedzie do odnalezienia sensu.  

 Kolejną przeszkodą, która według Ratzingera/Benedykta XVI przysłania 

współczesnemu człowiekowi znalezienie odpowiedzi na pytanie o sens życia, jest 

wynikający z nihilizmu oraz relatywizmu materializm. W ocenie Ratzingera 

materialistyczna koncepcja Marksa nie jest tylko zwykłą filozofią, sprawą teoretyczną, 

"albowiem «filozofia» ta z istoty jest «praktyką», która nie zakłada «prawdy», lecz 

ją dopiero tworzy"
335

, zaznacza we Wprowadzeniu do chrześcijaństwa. W materialistycznej 

koncepcji Ratzinger dostrzega poważne niebezpieczeństwo i zagrożenie dla integralności 

ludzkiej egzystencji. Niebezpieczeństwo to polega na tym, że koncepcja ta mija się 

poważnie z prawdą. Pyta: "Ilu współczesnych ludzi wybudowało sobie popękane i puste 

cysterny (por. Jr 2, 13), rozpaczliwie szukając sensu - tego ostatecznego, który może dać 

tylko miłość?"
336

. Materializm, redukując człowieka tylko do wymiarów widzialnego świata 

i tego, co doświadczalne oraz empirycznie sprawdzalne, pozbawia go możliwości pełnej 

realizacji życia, zamyka człowieka na pełnię miłości, na doświadczenie  

i poznanie transcendentnej prawdy. Zaślepiony materializmem współczesny człowiek 

próbuje wznosić "egzystencjalne cysterny" i napełnić je tylko tym, co "rzeczywiście jest". 

Skutkiem takich działań jest jednak doświadczenie egzystencjalnej pustki i rozczarowania. 

 W Spe salvi Benedykt XVI dokonuje swoistej krytyki marksistowskiego projektu 

i jego materialistycznych założeń: 

 

"[Marks - B. M.] Zapomniał, że człowiek pozostaje zawsze człowiekiem. 

Zapomniał o człowieku i o jego wolności. Zapomniał, że wolność pozostaje 

zawsze wolnością, nawet, gdy wybiera zło. Wierzył, że gdy zostanie 

uporządkowana ekonomia, wszystko będzie uporządkowane. Jego prawdziwy 

błąd to materializm: człowiek nie jest bowiem tylko produktem warunków 

                                                           
332

 Por. J. Ratzinger, Kościół - Ekumenizm - Polityka, red. i tł. L. Balter i in., Poznań - Warszawa 1990, s. 284.  
333

 Por. J. Ratzinger, Wykłady bawarskie z lat 1963-2004, s. 185 i 187.  
334

 Benedykt XVI, Religia otwiera nowe horyzonty, w: OR (2009), nr 7-8, s. 13. 
335

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 36. 
336

 Benedykt XVI, Nowa wiosna nadziei, w: OR (2009), nr 6, s. 11.  



72 

 

ekonomicznych i nie jest możliwe jego uzdrowienie wyłącznie od zewnątrz, 

przez stworzenie korzystnych warunków ekonomicznych"
337

. 

 

 Według Benedykta XVI materializm jest fundamentalnym i ewidentnym błędem, 

którego następstwem jest wielkie "zapomnienie o sprawie Boga". Marks swój 

materialistyczny manifest wywiódł z ateistycznej koncepcji, która odtąd miała zajmować się 

tylko tym, co realne, tzn. "materialną realnością faktów historycznych"
338

. Benedykt XVI 

dostrzega jednak, że prawdziwe źródło koncepcji materialistycznej nie jest tylko zwykłą 

konsekwencją ateizmu, lecz posiada także wymiar antyreligijny, skierowany przeciwko 

chrześcijaństwu
339

. To antyreligijne nastawienie było nowością programu marksistowskiego, 

pogłębioną formą agresywnego ateizmu, który jednocześnie stanowił próbę skonstruowania 

nowej antropologii
340

.  

 Tam, gdzie wyklucza się istnienie Boga i całej sfery nadprzyrodzoności, zamyka się 

człowiekowi dostęp do odkrycia nadprzyrodzonego sensu. Wówczas wokół jego egzystencji 

wzbierają ciemności nonsensu. Bez wymiaru nadprzyrodzoności człowiek szybko traci sens 

życia, ulegając mirażom materialistycznych koncepcji, sielankowym wizjom świata 

pozbawionego religijnego "opium" i chwytliwymi postulatami wolności. "W sytuacji, gdy 

człowiek przyjmuje materię, posiadanie i jego struktury jako coś ostatecznego  

i najwyższego, co mogłoby go zbawić; czci mienie, to co jest mu podległe, i odrzuca 

żywego Boga"
341

, zauważa Ratzinger.  

 Człowiek ogarnięty przez ciemności materializmu redukuje rzeczywistość świata,  

a także samego siebie, jedynie do materii. W konsekwencji odrzuca Boga, zagłusza 

sumienie, próbując je wyeliminować ze swojej osobowej struktury
342

. Konsekwencje 

przyjęcia materialistycznych założeń są tragiczne i widoczne także i dziś. Ratzinger 

stwierdza: "ciężar problemów pozostałych po marksizmie widać i w dniu dzisiejszym: 

rozmycie się podstawowych pewników na temat Boga, samego człowieka i świata, zanik 

poczucia nienaruszalnych zasad (…)"
343

. Materialistyczne zaślepienie człowieka prowadzi 

                                                           
337

 Benedykt XVI, Spe salvi, 21. 
338

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 37. 
339

 Por. tamże, s. 37.  
340

 Por. A. Nicholas, Myśl Benedykt XVI. Wprowadzenie do myśli teologicznej Josepha Ratzingera, 

tł. D. Chabrajska, Kraków 2006, s. 349.  
341

 J. Ratzinger, Potrzeba czynić tylko jednego i być bogatym przed Bogiem, w: OpOm, t. XII, s. 681. 
342

 Por. J. Ratzinger, Kościół - Ekumenizm - Polityka, s. 244-246. 
343

 J. Ratzinger, Europa. Jej podwaliny dzisiaj i jutro, s. 50-51.  



73 

 

go do atrofii i egzystencjalnego rozczarowania. To nie materialne rzeczy zaspokajają 

pragnienie szczęścia i sensu obecne z sercu człowieka
344

, stwierdza.  

 We Wprowadzeniu do chrześcijaństwa Ratzinger, po mistrzowsku wręcz, puentuje: 

 

"Istotnie bowiem, człowiek żyje nie tylko chlebem tego, co może wykonać; żyje 

jako człowiek właśnie tym, co mu jest właściwe jako człowiekowi: słowem, 

miłością, sensem. Sens jest chlebem (…) bez tego sensu, bez miłości znajdzie się 

w sytuacji, w której dalej żyć nie może, choćby opływał we wszelkie ziemskie 

dostatki"
345

. 

 

 W kontekście ciemności zapadających wokół pytania o sens we współczesnym 

świecie Benedykt XVI zajmuje stanowisko następujące: Trzeba wrócić do Boga, który jest 

fundamentem i ostatecznym sensem wszystkiego. Stwierdza: "kto wyklucza Boga 

z horyzontu swego życia, zafałszowuje pojecie «rzeczywistości», a w konsekwencji może 

zejść na błędne drogi i uciekać się do destrukcyjnych środków"
346

. Tylko w powrocie 

do takiej koncepcji realizmu, gdzie Bogu przyznaje się odpowiednie miejsce, człowiek może 

odnaleźć prawdziwy, ostateczny sens swojej własnej egzystencji. Ratunkiem 

dla współczesnego człowieka jest więc bliskość Boga
347

. Bez Niego i Jego światła nie da się 

odnaleźć drogi wiodącej do odnalezienia uniwersalnego sensu. Ratzinger konkluduje: 

"Życie może być uzasadnione tylko przez nadanie mu jednocześnie sensu i przez miłość, 

które to życie czynią wielkim i wolnym we wszelkich ciemnościach (…)”
348

. Jedynie 

w perspektywie wiary ciemności nonsensu mogą być rozproszone, ponieważ wiara odsłania 

przed człowiekiem prawdę, iż ma "on nad sobą Sens i Miłość, które pragną, aby był"
349

.  

 Dzięki wierze człowiek jest w stanie zrozumieć teologiczność świata i ostateczny 

sens swojego życia. "Bóg, wieczny rozum, który jest wieczną miłością, stworzył ten świat  

i ten świat pozostaje w jego rękach"
350

, zapewnia Ratzinger. Tylko w rękach Boga - 

Stwórcy, w pełnej zaufania wierze, człowiek potrafi odnaleźć siebie i prawdę o swojej 

                                                           
344

 Por. Benedykt XVI, Św. Wacław wzorem świętości dla kierujących losami wspólnot i narodów, w: OR 

(2009), nr 6, s. 21-22. 
345

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 74. 
346

 Benedykt XVI, Jesteśmy uczniami i misjonarzami Chrystusa, aby nasze narody miały w Nim życie, w: OR 

(2007), nr 9, s. 38. 
347

 Por. J. Szymik, Kraina niepodobieństwa. J. Ratzinger/Benedykt XVI o (po)nowoczesnej destabilizacji etosu, 

s. 175. 
348

 J. Ratzinger, Chrzest jako początek i drogowskaz życia chrześcijańskiego, w: OpOm, t. VIII/2. s. 1233. 
349

 J. Ratzinger, Kościół - Matka i dom, w: OpOm, t. VIII/2. s. 1255. 
350

 J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył… Cztery kazania o stworzeniu i upadku. Konsekwencje wiary  

w stworzenie, Kraków 2006, s. 24. 



74 

 

tożsamości. Bez Boga "sprawy nie mogą iść dobrze"
351

, przestrzega Ratzinger. Współczesna 

kultura domaga się zatem czegoś w rodzaju "kopernikańskiego przewrotu", który na nowo 

przywróci światu porządek i przywróci centralne miejsce Bogu
352

. Zaciemniona nonsensem 

współczesna kultura domaga się swoistej ewaluacji i wprowadzenia nowego paradygmatu, 

według którego świat i człowiek zostaną na nowo zinterpretowani w odniesieniu do Boga
353

. 

Jedynie w Nim, w Logosie, istnieje ostateczny i niezbywalny sens wszystkiego
354

.  

 

 

1. 4. Logosowy charakter chrześcijaństwa 

 

 Spowodowany nihilizmem kryzys sensu, wpisany we współczesny kontekst 

kulturowy, stanowi wyzwanie dla teologii fundamentalnej oraz jeden z ważniejszych 

punktów jej aktualnego zainteresowania
355

. W obliczu kulturowej nihilizacji egzystencji 

niezmienne antropologiczne uwarunkowania i głód sensu stwarzają przestrzeń 

dla konstruowania wiarygodnej argumentacji na rzecz obrony sensu, jaki niesie w sobie 

chrześcijańska wiara. Tę jednocześnie szansę i pilną potrzebę dostrzegał 

J. Ratzinger/Benedykt XVI. Wielokrotnie nie tylko dokonywał diagnozy stanu współczesnej 

kultury, ale także stawał się adwokatem chrześcijańskiej wiary, która w jego opinii jest 

nośnikiem uniwersalnego sensu. 

 Stefan von Kempis, w swojej książce o Benedykcie XVI, zauważył:  

 

"Z niezwykłą otwartością, używając błyskotliwych sformułowań, papież  

we wszystkim, co napisał, wychodzi naprzeciw pytaniom stawianym 

współcześnie przez ludzi poszukujących: dlaczego wiara? Co się liczy w życiu? 

Skąd się biorą nasze wartości? Dokąd zmierza nasze społeczeństwo? Kim jest 

Jezus, kim jest Bóg? Jak można szukać Boga i co to oznacza dla nas, ludzi? Jaki 

sens ma nasze życie? Po co to wszystko?"
356

. 

 

                                                           
351

 Por. J. Ratzinger, Wybierzmy życie, w: Niech jaśnieje światło Boże. Duchowa wizja Ojca świętego 

Benedykta XVI, red. R. May, Kraków 2006, s. 148.  
352

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Chrystusa, w: OpOm, t. VI/2, s. 684. 
353

 Por. J. Babiński, Konsekwencje współczesnego kryzysu idei Boga według Josepha Ratzingera/Benedykta 

XVI, s. 78. 
354

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 44; Tenże, Pośrednik [artykuł  

w leksykonie, 1962], w: OpOm, t. VI/2, s. 831. 
355

Por. M. Jasieniowski, Współczesny kryzys sensu jako wyzwanie dla teologii fundamentalnej, w: "Teologia  

w Polsce" 7 (2013), nr 1, s. 129.  
356

S. Kempis, Benedykt XVI. Podstawy nauczania, tł. A. Peszke, N. Stelmaszczyk, Poznań 2006, s. 7-8. 



75 

 

 Ratzinger, zarówno w swojej teologicznej refleksji, jak i w nauczaniu papieskim, 

na te i podobne pytania współczesnego człowieka poszukującego sensu udziela odpowiedzi. 

Jednakże wskazuje w niej na światło Objawienia i wiarę chrześcijańską, ponieważ 

jak twierdzi: "Religia chrześcijańska jest religią Logosu"
357

. Pojęcie Logosu, a więc sensu, 

stoi w opinii Ratzingera w samym centrum chrześcijaństwa
358

. 

 Na horyzoncie współczesnego świata chrześcijaństwo zdecydowanie jawi się jako 

rzeczywistość opozycyjna wobec nihlistycznych prądów, ponieważ manifestuje istnienie 

obiektywnego sensu i go afirmuje. Wiara chrześcijańska rozumiana jest przez Ratzingera 

jako religia "oparta wewnętrznie i konstytutywnie na logice Logosu"
359

, ale także jako 

indywidualny akt wiary człowieka angażujący całą jego egzystencję. Te dwa aspekty wiary 

stanowią w myśli Ratzingera niezbywalny korelat. Ściśle łączą się ze sobą, zakładają 

i uzupełniają. Wiara bowiem jest indywidualną odpowiedzią na Objawienie, ale wyznawana 

jest w communio wspólnoty i przyjmuje kształt religii
360

.  

 Żeby poprawnie zrozumieć ratzingerowską koncepcję logosowości chrześcijaństwa, 

należy najpierw wyjaśnić pojęcie logosu, na którym Ratzinger opiera swoją ideę.  

W ciągu wieków wielorako zmieniano jego znaczenie w zależności od różnych 

okoliczności, wpływów religijnych czy prądów filozoficznych. Greckie pojęcie logos 

pochodzi od słowa légein, co znaczy: zbierać, mówić, myśleć i w pierwszym rzędzie 

oznacza słowo, mowę, rozum ludzki. Oznacza ono także metafizyczną zasadę kierującą 

światem i człowiekiem. Wreszcie pojęcie to oznacza byt albo rozum Boski 

czy też pośrednika między Bogiem a człowiekiem i światem. To ostatnie znaczenie 

w sposób szczególny zostało zaabsorbowane przez chrześcijaństwo. W ujęciu wiary, Logos 

to Chrystus, Boży Syn, druga hipostaza Trójcy Świętej
361

.  

 Ogromne znaczeniowe bogactwo pojęcia Logos można ująć w następujący sposób: 

Logos u Greków oznaczał głębię wszelkiego rozumienia. U Żydów oznaczał Bożą mądrość 

i został wyrażony pojęciem hochma. Chrześcijaństwo dokonało zaś syntezy Logosu z osobą 

Chrystusa. W polu semantycznym Logosu umiejscowiło takie pojęcia jak: mądrość, 

logiczność, rozumność. Logosem w ujęciu chrześcijańskim jest zatem Chrystus, osobowa 

twórcza Myśl, stwórczy Rozum, Podstawa wszelkiego bytu, Sens całej rzeczywistości
362

. 

                                                           
357

 J. Ratzinger, Kościół. Pielgrzymująca wspólnota wiary, s. 266. 
358

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 45.  
359

 J. Szymik, Theologia Benedicta, t. II. s. 12. 
360

 Por. J. Ratzinger, Wiara - prawda - tolerancja, s. 36. 
361

 Por. M. Osmański, Logos, w: Powszechna Encyklopedia Filozofii, red. A. Maryniarczyk, Lublin 2009-2010, 

t. VI, s. 496. 
362

 Por. K. Góźdź, Chrystologia Logosu według Josepha Ratzingera, w: "Teologia w Polsce" 5 (2011), nr 2, 

s. 237-238.  



76 

 

Grecki logos został tak poszerzony, aby wyrazić Logos chrześcijański - Jezusa Chrystusa, 

Jego Boski i osobowy sens
363

.  

 Podstawą chrześcijańskiej wiary jest uznanie istnienia Jedynego Boga - Logosu. 

Wyznanie wiary w Logos stoi w centrum chrześcijaństwa. To umiejscowienie jest 

jednocześnie przypomnieniem, że istotą chrześcijańskiej wiary jest Bóg
364

. Ratzinger jasno 

stwierdza: "pierwsze zdanie wiary chrześcijańskiej (…) brzmi: Bóg jest"
365

. To zdanie jest 

twierdzeniem, które funduje chrześcijaństwo i implikuje bardzo poważne konsekwencje 

egzystencjalne. Jeżeli jest (istnieje) jeden Bóg, to znaczy, że nie ma innych bożków. Bóg, 

który jest i którego się uznaje w posłuszeństwie wiary, jest początkiem całej stworzonej 

rzeczywistości i jednocześnie jej punktem docelowym. Jest więc także Sensem (Logosem) 

całego wszechświata. Chrześcijańskie wyznanie: "Bóg jest" oznacza, że istnieje siła, która 

całkowicie przekracza człowieka. Oznacza także, że siła ta może jednocześnie zbliżyć się 

do niego, by nawiązać z nim komunikację. To podstawowe wyznanie wiary, że "Bóg jest", 

daje człowiekowi przekonanie, iż każde ludzkie życie wpisuje się w Boskie plany i przez 

to posiada obiektywny sens. Nie jest ono wynikiem ślepego przypadku lub konieczności, 

lecz owocem stwórczej miłości Boga
366

. Chrześcijaństwo głosi zatem, że każdy człowiek 

jest przez Boga wzywany do miłości i przeznaczony do wieczności
367

.  

 Bóg, "który jest", "pierwszy wychodzi naprzeciw człowieka i wzywa 

go do zbawczego dialogu ze sobą"
368

. Poprzez swoją wolną interwencję nawiązuje 

z człowiekiem komunikację i mu się objawia. Zaprasza go do dialogu i wzywa 

do "posłuszeństwa wiary"
369

. Wiara jest odpowiedzią człowieka na Objawienie, ufnym 

zawierzeniem się Bogu, przyjęciem prawdy o Jego istnieniu a zarazem przyjęciem treści 

Objawienia
370

. Niestety, w zachodniej kulturze europejskiej widać wyraźne symptomy 

poważnego kryzysu wiary. Wynika on przede wszystkim z kryzysu tożsamości człowieka 

oraz z nihilizacji życia i kultury
371

. J. Ratzinger/Benedykt XVI w swojej refleksji 

i w pasterskim nauczaniu wiele razy powracał do tego problemu. W wierze, której 

najpełniejszym wyrazem jest miłość, widział antidotum na szerzący się dziś nihilizm
372

. 

                                                           
363

 Por. Benedykt XVI, Ojcowie Kościoła. Od Klemensa Rzymskiego do Augustyna, Poznań 2008, s. 7. 
364

 Por. A. Michalik, Zrozumieć chrześcijaństwo. Istota chrześcijaństwa według Josepha Ratzingera, Tarnów 

2008, s. 32. 
365

 J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa, Wrocław 1996, s. 32. 
366

 Por. Benedykt XVI, Caritas in veritate, 29. 
367

 Por. J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 33 i nast.  
368

 M. Rusecki, Traktat o Objawieniu, Kraków 2007, s. 7. 
369

 Por. KO, 5. 
370

 Por. A. Napiórkowski, Jezus Chrystus objawiony i objawiający. Chrystologia fundamentalna, Kraków 

2008, s. 116. 
371

 Por. K. Góźdź, Kryzys i moc wiary. Refleksja nad myślą Josepha Ratzingera - Benedykta XVI, w: "Roczniki 

Teologii Dogmatycznej" 4 (2012), s. 7-11. 
372

 Por. Benedykt XVI, Muzyka może nas prowadzić do modlitwy, w: OR (2007), nr 3, s. 18. 



77 

 

 Według Benedykta XVI wiara chrześcijańska jest zawierzeniem się Bogu i polega 

na przyjęciu prawdy, jaką objawił nam w Chrystusie
373

. Takich i podobnych definicji wiary 

w tekstach papieskich jest bardzo wiele. Benedykt XVI wielokrotnie w swoim nauczaniu 

powracał do tematu wiary i niemal za każdym razem nawiązywał do tej koncepcji. Istotą 

wiary chrześcijańskiej jest "ufne, dające trwałe oparcie w życiu, powierzenie się Bogu"
374

. 

Dla Ratzingera/Benedykta XVI wiara jest przede wszystkim relacją opartą na zaufaniu. 

Jest jedyną w swoim rodzaju relacją, która powstaje pomiędzy człowiekiem a Bogiem dzięki 

łasce. Wiara posiada jednocześnie charakter osobisty i wspólnotowy
375

. 

 Jako osobisty akt człowieka, polegający na powierzeniu się Bogu, wiara przyjmuje 

postać egzystencjalnej postawy wobec rzeczywistości
376

. Nie jest jedynie sumą 

wewnętrznych przekonań, pozostających bez odniesienia do tego co zewnętrzne, 

ale postawą człowieka, siłą wywierającą wpływ na jego sposób odczytywania 

i przyjmowania rzeczywistości. Wiara zatem nie jest jedynie narzędziem poznawania Boga, 

ale innym rodzajem poznawania rzeczywistości w ogóle.  

 Wierzyć to według Ratzingera przyjąć 

 

"(…) postawę wobec bytu, wobec egzystencji, siebie samego i całej 

rzeczywistości; oznacza opowiedzenie się za tym, że to, czego nie można ujrzeć, 

co nie może w żaden sposób stanąć w polu widzenia człowieka, nie jest czymś 

nierzeczywistym, lecz odwrotnie, że to czego nie można ujrzeć jest właściwą 

rzeczywistością (…)"
377

. 

 

 Powyższe słowa, zaczerpnięte z Wprowadzenia do chrześcijaństwa, stanowią 

centralny punkt ciężkości rozważań Ratzingera na temat tego, czym jest wiara. Jednocześnie 

posiadają ogromne znaczenie dla jego egzystencjalnych rozważań. Stwierdza on bowiem, 

że wiara jest "opowiedzeniem się za tym, że to samo, co umożliwia istnienie całej 

rzeczywistości, jest zarazem tym, co człowiekowi daje prawdziwie ludzką egzystencję,  

co czyni go możliwym jako człowieka, jako bytującego po ludzku"
378

. Dla Ratzingera wiara, 

mówiąc językiem biblijnym, jest "wewnętrznym odwróceniem się", zmianą kierunku 

egzystencji, życiem w kierunku tego, co choć niewidzialne, to realne. Wiara, zauważa 

                                                           
373

 Por. Benedykt XVI, W trosce o wiarę i kult Eucharystii, w: OR (2005), nr 11-12, s. 26.  
374

 J. Cichoń, Wiara i poznanie. Josepha Ratzingera koncepcja noetycznej struktury aktu wiary (II), w: "Studia 

Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego" (2010), nr 30, s. 47. 
375

 Por. P. B. Sarto, Myśl teologiczna Josepha Ratzingera, w: "Teologia w Polsce" 2 (2013), nr 7, s. 37. 
376

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 73.  
377

 Tamże, s. 57.  
378

 Tamże. 



78 

 

teolog, "zawsze była rozstrzygnięciem angażującym głębię ludzkiej egzystencji, 

domagającym się od człowieka zwrotu, jaki osiąga się przez decyzję"
379

. 

 Specyfiką aktu wiary jest to, że angażuje cały wymiar egzystencjalny podmiotu
380

. 

Przemienia jego postrzeganie, jest innym rodzajem widzenia oraz poznawania 

rzeczywistości. W opinii Ratzingera może to stanowić poważny problem dla współczesnego 

człowieka. Taka bowiem koncepcja wiary zakłada wyjście poza wszechpanujący 

paradygmat nauk empirycznych. W akcie wiary człowiek przyjmuje bowiem za prawdę 

coś, czego nie może aktualnie zweryfikować. Wiara stoi niejako w opozycji do współczesnej 

koncepcji wiedzy, ponieważ nie da się jej udowodnić ani empirycznie zrewidować
381

. 

Na tym polega zasadnicza różnica pomiędzy wiedzą a wiarą. Przyjmując propozycjonalny 

charakter Objawienia, w akcie wiary człowiek angażuje wszystkie wymiary swojej 

egzystencji, dokonuje aktu ufności, że to, co przyjmuje za prawdę, jest rzeczywistością, 

chociaż nie ma możliwości empirycznej weryfikacji tej rzeczywistości
382

. Tak rozumiany 

akt wiary Ratzinger porównuje do pewnego rodzaju "skoku w nieznane"
383

. 

 Dlaczego zatem w ogóle wiara jest możliwa? W jaki sposób człowiek staje  

się zdolny do "innego rodzaju poznania rzeczywistości" poprzez wiarę, wychodząc poza 

granicę empirii i własnych zmysłów? Co daje człowiekowi odwagę do "skoku  

w nieznane"? Wiara domaga się z natury jakichś argumentów i racji rozumowych, by mogła 

być możliwa. Jeśli nie jest weryfikowalna empirycznie, to musi istnieć jakiś rozumowy bądź 

moralny argument, który umożliwiłby człowiekowi zwrócenie swojej egzystencji  

ku rzeczywistości wiary. Argument, poprzez który człowiek zająłby określoną postawę 

wobec rzeczywistości. Wiara musi więc zawierać w sobie czynnik racjonalny, który 

zaspokoi ludzką potrzebę sensu życia
384

, będzie wyjaśnieniem ludzkiego doświadczenia 

i zrealizuje "wewnętrzne oczekiwania serca"
385

. Ów skok w wiarę, nie ma przecież 

nic wspólnego z rzuceniem się w odmęty irracjonalności. Wprost przeciwnie, jest 

wzniesieniem się na inny poziom racjonalności i zawiera w sobie osobistą, angażującą 

decyzję. Posiada więc nie tylko wymiar logosowy (rozumowy), ale także egzystencjalny
386

.  

 Ratzinger/Benedykt XVI stoi na stanowisku, że wiara ma charakter racjonalny
387

. 

W ciągu wieków zmieniało się jednak stanowisko wobec samego rozumu i problemu 

                                                           
379

 Tamże, s. 58. 
380

 Por. P. B. Sarto, Myśl teologiczna Josepha Ratzingera, s. 37. 
381

 Tamże. 
382

 Por. P. Moskal, Apologia religii katolickiej, Lublin 2012, s. 57-58. 
383

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 58. 
384

 Por. KKK, 26. 
385

J. Ratzinger, Europa Benedykta w kryzysie kultur, s. 134.  
386

 Por. R. Fisichella, La fede come risposta di senso. Abbandonarsi al misterio, Milano 2005, s. 14.  
387

 Por. Benedykt XVI, Racjonalność wiary, w: OR (2013), nr 1, s. 41-43. 



79 

 

racjonalności. W starożytności rozum pozostawał uwikłany w mityczne koncepcje. Logos 

w poznawaniu i opisywaniu rzeczywistości posiłkował się mitem, a jego teorie o świecie 

zawierały liczne pierwiastki religijne. Ratio i religia współistniały ze sobą
388

. Wraz 

z narodzinami filozofii spekulatywnej, rozum odciął się od mitycznych wyjaśnień. 

Tłumaczył rzeczywistość niezależnie i samodzielnie. W ten sposób powstała metafizyka.  

To ona, poprzez narzędzie rozumowej refleksji, usiłowała poznać i opisać całą 

rzeczywistość, istotę bytu i jego cel
389

. 

 W czasach nowożytnych, wraz z nagłym rozwojem techniki, metafizyczne 

rozumienie świata straciło na znaczeniu. Doświadczalna sprawdzalność i naukowa 

rzetelność to cechy charakterystyczne czasów nowożytnych. Rozum zrezygnował  

z poszukiwania istoty rzeczy na rzecz badania zjawisk w paradygmacie doświadczenia. Cała 

wiedza dotycząca tego, co występowało poza metodą nauk pozytywnych, została uznana 

za wiedzę bezużyteczną i wypchnięta poza margines sensowności
390

.  

 W ciągu kolejnych stuleci dochodziło do coraz radykalniejszego oderwania religii 

od ratio. Z biegiem czasu, pod wpływem rozwoju myśli filozoficznej i nauk empirycznych, 

powstała pomiędzy nimi ogromna przepaść. W konsekwencji, racjonalizm oświeceniowy 

odmówił teologii statusu naukowego i uznał ją za pozbawioną racjonalności
391

. Teologia 

(jako nauka o treściach wiary) została pozbawiona statusu prawdziwej nauki, ponieważ 

nie przyjmowała wzorca racjonalności sformułowanego w naukach matematyczno-

empirycznych
392

. 

 Czasy nowożytne doprowadziły do zmiany postrzegania wiary. Nowożytność 

przeciwstawiła wypracowanej przez scholastykę formule "byt jest prawdą", formułę 

"prawdą jest fakt". Poznawalne w jej mniemaniu jest to, co wykonane. W miejsce 

utożsamienia prawdy i bytu weszło nowe utożsamienie prawdy i faktyczności. 

W tak zawężonym racjonalizmie prawdziwe jest jedynie to, co jest faktem, co da się badać  

i empirycznie weryfikować. Poprzez technokratyczny paradygmat umysł ludzki został 

podporządkowany ludzkim wytworom. Mało kto zastanawia się współcześnie nad sensem 

bytu. Przedmiotem refleksji jest to, co już zrobione (factum) lub to, co może zostać zrobione 

(faciendum)
393

. Poprzez przyjęcie takiej formy racjonalności człowiek ograniczył 

                                                           
388

 Por. A. Gawroński, Wizja i argumentacja w filozofii. Od lektury Homera do teorii metatekstu, Kraków 

2011, s. 73.  
389

 Por. S. Świeżawski, Dzieje europejskiej filozofii klasycznej, Warszawa-Wrocław 2000, s. 397. 
390

 Por. A. Chalmers, Czym jest to, co zwiemy nauką? Rozważania o naturze, statusie i metodach nauki. 

Wprowadzenie do współczesnej filozofii nauki, tł. A. Chmielewski, Wrocław 1997, s. 16-21. 
391

 Por. J. Morales, Wprowadzenie do teologii, Kraków 2006, s. 259-330; J. Majka, Metodologia nauk 

teologicznych, Wrocław 1995, s. 157- 176. 
392

 Por. Jan Paweł II, Fides et ratio, 17, 30 i 45. 
393

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 76.  



80 

 

sam siebie, zrezygnował z metafizycznego myślenia i zawęził swoje horyzonty, popadając  

w rodzaj iluzji. "Pociągany czystym działaniem technicznym, rozum bez wiary skazany jest 

na zagubienie w iluzji własnej wszechmocy"
394

, stwierdza Benedykt XVI w Caritas 

in veritate.  

 Po przeprowadzonych wnikliwych badaniach, zwłaszcza w zakresie filozofii nauki, 

spostrzeżono, że scjentystyczny model nauki przestał być funkcjonalny, załamał się. 

Absolutyzacja jednego rodzaju racjonalności okazała się nierealistyczna, wręcz 

niemożliwa
395

. Ekskluzywność i wzorcowość scjentystycznego ujęcia racjonalności 

nie okazały się wartościami absolutnymi i pewnymi
396

. Być może także w tym zniewoleniu 

umysłu, poprzez ideologię racjonalizmu oświeceniowego, tkwi jedna z przyczyn 

europejskiego kryzysu człowieczeństwa, zgodnie z diagnozą Husserla: "kryzys europejski 

ma swe korzenie w zbłąkanym racjonalizmie"
397

. Coraz częściej więc pojawiają się w nauce 

postulaty odnowy metodologicznej, polegające na usytuowaniu pluralizmu racjonalizmów
398

 

czy też wprowadzenia metaracjonalizmu
399

.  

 Wobec istniejącego współcześnie kryzysu nauk empirycznych, Ratzinger pyta 

o to, czy możliwe jest pogodzenie rozumu z wiarą? Czy wiara ma szansę ostać się 

w świecie, w którym dominuje historyzm, myślenie techniczne i w którym wciąż dominuje 

reżim paradygmatu scjentystycznego? Ratzinger, nastawiony krytycznie do nowożytnego 

racjonalizmu, na postawione pytanie odpowiada pozytywnie. Nowożytna myśl oraz 

zrodzone z niej poważne błędy antropologiczne i ateizm, paradoksalnie mogą być szansą 

dla rozwoju samej teologii oraz szansą dla lepszego zrozumienia wiary
400

. Ratzinger stoi 

na stanowisku, że dialog wiary z rozumem nowożytnym jest możliwy, a nawet potrzebny  

i właściwy, by uwolnić człowieka i jego rozum z błędnego koła. Zwłaszcza, jeśli chodzi  

o nihilistyczną i postmodernistyczną skrajność irracjonalności i "słabego rozumu". 

"Jedną z funkcji wiary, i to wcale nie błahą, jest możliwość uzdrowienia rozumu jako 

rozumu"
401

, stwierdza Ratzinger. Zauważa także, że Objawienie faktycznie dokonało się 

w historii i dlatego chrześcijańska wiara jest szansą na stworzenie lepszego świata. Jednak 

jest ona jednocześnie czymś znacznie więcej i wychodzi daleko poza nowożytny dualizm 

                                                           
394

 Benedykt XVI, Caritas in veritate, 74. 
395

 Por. K. Stachewicz, Kilka uwag o racjonalności. Wprowadzenie, w: "Filozofia chrześcijańska" 6 (2009), 

s. 11.  
396

 A. Bronk, Zrozumieć świat współczesny, Lublin 1998, s. 222-230; S. Wszołek, Racjonalność wiary, Kraków 

2003, s. 23-30. 
397

 E. Husserl, Kryzys europejskiego człowieczeństwa a filozofia, tł. J. Sidorek, Warszawa 1993, s. 38.  
398

 Por. J. Tischner, Myślenie według wartości, s. 438.  
399

 Por. W. Stróżewski, Istnienie i sens, Kraków 1994, s. 420 i 422. 
400

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 70. 
401

 J. Ratzinger, Wiara i teologia w naszych czasach, w: Encyklopedia chrześcijaństwa. Historia 

i współczesność. 2000 lat nadziei, red. H. Witczyk, Kielce 2000, s. 22.  



81 

 

factum-faciendum
402

. Ów dialog wiary z rozumem jest możliwy, ponieważ wiara 

ma racjonalny charakter, pochodzi od stwórczego Rozumu. Pomiędzy światem, który 

poznajemy rozumowo, a Bogiem (odwiecznym Rozumem) istnieje ścisła, ontyczna 

i logiczna odpowiedniość. "Wiara w Logos, w sensowność bytu, całkowicie odpowiada 

skłonności ludzkiego rozumu"
403

, celnie puentuje Ratzinger. 

 Ratzinger/Benedykt XVI wyjaśniając fenomen wiary, odwołuje się do Objawienia 

zawartego w Biblii. Punktem wyjścia dla swojej refleksji czyni słowa proroka Izajasza: 

"Jeśli nie uwierzycie, nie ostoicie się" (Iz 7, 9). W rzetelnej analizie słów proroka, 

pokonując translatorskie trudności tłumaczeń, Ratzinger upatruje sens wiary w "staniu" przy 

Bogu, w swoistym "rozumieniu Boga" i dostrzega niezwykły związek wiary z prawdą
404

. 

Człowiek dzięki wierze poznaje Boga i prawdę
405

. Poznając zaś Boga, poznaje siebie, świat  

i zaczyna lepiej rozumieć całą rzeczywistość
406

. Idea związku wiary z prawdą znalazła swój 

ślad w adhortacji Lumen fidei papieża Franciszka. Czytamy w niej:  

 

"(…) człowiek potrzebuje poznania, potrzebuje prawdy, ponieważ bez niej nie 

ma oparcia, nie idzie naprzód. Wiara bez prawdy nie zbawia, nie daje pewności 

naszym krokom (…). Ze względu na swoją wewnętrzną więź  

z prawdą, wiara może dać nowe światło (…), ponieważ jej spojrzenie sięga 

dalej"
407

. 

 

 Dzięki wierze człowiek opiera się na czymś, czego sam nie wykonał (nie jest 

factum). Opiera się na tym, co objawia Bóg. W wierze człowiek przekracza radykalnie 

siebie i swoją wiedzę (nie jest tylko faciendum). Według Ratzingera wiara przezwycięża 

nowożytny dualizm. Nie jest formą jakieś sprawdzalnej wiedzy, ponieważ jest czymś, 

co ją zdecydowanie przekracza, co pozwala "widzieć dalej", poza horyzont ludzkiego 

postrzegania i rozumienia. Wiara jest sojusznikiem prawdy, "poszerza rozum" w stronę 

Logosu, pozwala mu wyjść z ciasnych przestrzeni pragmatyzmu. Ona czyni ludzi 

                                                           
402

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 62-71.  
403

 Tamże, s. 159. 
404

 Por. tamże, s. 71 i nast.  
405

 Więcej na ten temat zob.: J. Ratzinger, Prawda, wartości, władza. Kiedy społeczeństwo można uznać 

za pluralistyczne, tł. G. Sowiński, Kraków 1999, s. 59-69; Tenże, Wiara i przyszłość, tł. P. Waszczenko, 

Warszawa 1975, s. 9-23; Tenże, Wiara - Prawda -Tolerancja, s. 93-110.  
406

 Por. P. Karpiński, Wiara i sens. Racjonalność człowieka wierzącego według Josepha Ratzingera - 

Benedykta XVI, w: "Studia Loviciensia" 15 (2013), s. 41-43. 
407

 Franciszek, Lumen fidei, 24. 



82 

 

prawdziwie widzącymi, otwiera ludzki rozum na wieczność i pozwala mu być w pełni 

sobą
408

. 

 Czym jest właściwie wiara? Na to pytanie Ratzinger udziela następującej 

odpowiedzi: "jest postawą człowieka wobec rzeczywistości, niedającą się sprowadzić 

do wiedzy, niewspółmierną z wiedzą, jest nadaniem sensu, bez którego człowiek 

nie znalazłby dla siebie miejsca w świecie, sensu, jaki tkwi u podstawy ludzkich obliczeń 

i działań"
409

. To spostrzeżenie Ratzingera jest niezwykle istotne, ponieważ potwierdza, 

że wiara otwiera człowiekowi dostęp do obiektywnego sensu. Wiara jest niejako drogą, 

która do niego prowadzi. Według teologa "sens nie płynie z wiedzy"
410

. "Sens, jaki sobie 

człowiek sam wymyśli, nie jest ostatecznie żadnym sensem"
411

, radykalnie stwierdza. 

W swojej złożonej, egzystencjalnej sytuacji człowiek potrzebuje sensu, który nie pochodzi 

od niego samego. Potrzebuje egzystencjalnego oparcia, które jest poza nim samym i nie jest 

jego wytworem. Sens można jedynie odnaleźć i przyjąć. On jest darem
412

. Wiara jest 

przyjęciem daru ofiarowanego nam przez Boga. Jest odpowiedzią na objawiający się Logos, 

Ratio, Sens
413

. Ratzinger dobitnie i z mistrzowską precyzją stwierdza: "wierzyć 

po chrześcijańsku, znaczy pojmować nasze istnienie jako odpowiedź na Słowo, Logos, które 

wszystko utrzymuje i ogarnia"
414

. 

 Chrześcijaństwo posiada logosowy charakter, ponieważ pochodzi od Logosu.  

W Logosie tkwi cały sens chrześcijaństwa oraz sens ludzkiej egzystencji i ostateczny sens 

rzeczywistości. Wiara chrześcijańska jest odpowiedzią na działanie manifestacyjne Logosu 

i jednocześnie jest Jego egzystencjalnym doświadczeniem. Racjonalność chrześcijańskiej 

wiary nie polega tylko na odpowiednim rozumieniu rzeczywistości, ale na przyjęciu dzięki 

wierze sensu, który transformuje życie. W ocenie Ratzingera to wiara chrześcijańska, 

a nie wiedza, obejmuje rozumieniem całą rzeczywistość, sięgając do jej pierwszych 

przyczyn, aż do Eschatonu. We Wprowadzeniu do chrześcijaństwa, wyjaśnia: 

 

"(…) rozumienie nie tylko nie sprzeciwia się wierze, ale przedstawia 

to, co dla niej najbardziej właściwe. Wiedza bowiem o funkcjonalności świata - 

o czym nas wspaniale informuje dzisiejsza myśl techniczno-przyrodnicza - 

                                                           
408

 J. Szymik, Logos i ratio. J. Ratzingera/Benedykta XVI opowieść o Bogu, który obdarza łaską rozumu i łaską 

wiary, w: "Teologia w Polsce" 6 (2012), z. 1, s. 14.  
409

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 73. 
410

 Tamże, s. 74. 
411

 Tamże.  
412

 Por. Tamże. 
413

 Por. P. Karpiński, Wiara i sens. Racjonalność człowieka wierzącego według Josepha Ratzingera - 

Benedykta XVI, s. 44. 
414

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 74. 



83 

 

nie daje jeszcze rozumienia świata i bytu. Rozumienie wyrasta tylko z wiary 

(…). Na tym opiera się niezaprzeczalne prawo pierwiastka greckiego  

w chrześcijaństwie"
415

. 

  Chrześcijaństwo, wchodząc w symbiozę z filozofią, przezwyciężyło mitologiczne 

wyobrażenie świata i stało się racjonalne, rozumnie pojmujące całą rzeczywistość, 

trzymające się logosu
416

.  

 Ratzinger stoi też na stanowisku, że chrześcijaństwo dokonało jedynego w swoim 

rodzaju pojednania wiary i rozumu
417

. Doprowadziło wręcz do swoistej ich syntezy
418

. 

Wiara ma niezbędne odniesienie do prawdy, której rozum poszukuje. Prawdą tą jest 

sam Logos. "Szukanie prawdy przez wierzącego odbywa się w ruchu, w którym wciąż 

na nowo słuchanie przepowiadanego słowa łączy się z poszukiwaniami rozumu"
419

, 

stwierdza.  

 Według Ratzingera rozumna wiara jest więc tożsama z poszukiwaniem prawdy. 

Wiara nie jest jedynie afirmacją Boga i prawd objawionych, ale jest swoistym rozumieniem 

Boga, rozumieniem Jego relacji do świata i człowieka, rozumieniem całej w ogóle 

rzeczywistości. Wiara ma charakter noetyczny, dający się pojąć rozumem, 

a nie irracjonalny
420

. Nie kwestionuje ona w żaden sposób kompetencji rozumu, lecz 

afirmuje go, ponieważ chroni on wiarę przed relatywizmem, irracjonalizmem, 

agnostycyzmem czy sceptycyzmem
421

. Wiara w koncepcji Ratzingera jest swego rodzaju 

poszukiwaniem prawdy i dzięki jej odnalezieniu, staje się rozumieniem rzeczywistości. 

Rozumienie to zaś jest wglądem w jej istotę i prowadzi do odkrycia jej sensu
422

. 

 W koncepcji Ratzingera istnieje wewnętrzna zależność pomiędzy sensem, prawdą  

a rozumieniem. Wiara, prawda i rozumienie do siebie wzajemnie przynależą. Mają tę samą 

wewnętrzną strukturę logiczną. Dla Ratzingera akt wiary jest rodzajem rozumiejącej 

                                                           
415

 Tamże, s. 77. 
416

 Por. A. Michalik, Zrozumieć chrześcijaństwo. Istota chrześcijaństwa według Josepha Ratzingera, s. 36. 
417

 Więcej na ten temat zob.: J. Ratzinger, Człowiek-reprodukcja czy stworzenie? Teologiczne pytania 

dotyczące początku życia ludzkiego, w: Tenże, Dwa ważne wykłady i dwie polskie laudacje, [b.m.w.] 2005, 

s. 7 -27; Tenże, Wiara między rozumem a uczuciem, w: Tenże, Wiara - prawda - tolerancja, 

tł. R. Zajączkowski, Kielce 2004, s. 111 - 129; M. Machinek, Kard. Joseph Ratzinger - W poszukiwaniu 

pokoju, w: "Forum Teologiczne" 8 (2007), s. 139-148; Benedykt XVI, Wiara, rozum i uniwersytet - 

wspomnienia i refleksje,  

w: OR (2006), nr 11, s. 25-29. 
418

 Por. J. Cichoń, Josepha Ratzingera uzasadnienie syntezy wiary i rozumu, w: "Studia Teologiczno-

Historyczne Śląska Opolskiego" (2011), nr 31, s. 91-99. 
419

 J. Ratzinger, Wiara - prawda - tolerancja, s. 166.  
420

 Por. J. Cichoń, Wiara i poznanie. Josepha Ratzingera koncepcja noetycznej struktury aktu wiary (II), s. 47. 
421

 Por. O. Szczypiński, Racjonalność jako element wiary w wybranych wyznaniach chrześcijańskich,  

w: "Studia Elbląskie" 15 (2014), s. 257. 
422

 Por. O. F. Bollnow, Rozumienie krytyczne, tł. G. Sowiński, w: T. Gadacz (red.), Wokół rozumienia. Studia  

i szkice z hermeneutyki, Kraków 1993, s. 163-178. 



84 

 

afirmacji Boga i objawienia
423

. Dzięki wierze człowiek może rozumieć przedmiot swojej 

wiary, odkrywać sens swojego życia, rozumieć ów sens i go akceptować. Może poznać 

prawdę, a przez to może rozumieć świat, który jawi mu się jako inteligibilny i dobry, 

pochodzący od Boga Stwórcy i zmierzający ku Niemu, w Nim osiągający swoje ostateczne 

spełnienie. Człowiek dochodzi do prawdy bytu nie dzięki wiedzy, ale dzięki rozumieniu, 

poprzez rozumienie sensu
424

. Sens zaś wewnętrznie powiązany jest z prawdą. "Tylko 

prawda jest dla człowieka odpowiednim gruntem, na którym może stanąć"
425

, zauważa 

Ratzinger. Dzięki wierze człowiek poznaje prawdę, którą jest Logos
426

. W prawdzie 

(w Logosie) znajduje sens i oparcie dla swojej egzystencji. Pomiędzy dwoma religijnymi 

ideami stworzenia i zbawienia, dzięki zaufaniu wiary, człowiek odkrywa obiektywny sens 

rzeczywistości. Te dwie idee określają jego poznawczy "horyzont ontologiczny"
427

. Wiara 

umożliwia poznanie racjonalnego projektu świata, który został stworzony przez Boga  

i zbawiony. W ten sposób wiara daje człowiekowi oparcie, prowadzi do odkrycia 

obiektywnego sensu całej rzeczywistości, nie zatrzymując się tylko na polu wytyczonym 

przez empirię
428

.  

 Ratzinger zauważa także, że rozumienie konstytutywnie należy do wiary,  

a to w sposób konieczny prowadzi do teologii
429

. To właśnie jest tym, co w perspektywie 

historii religii odróżnia wiarę chrześcijańską od wszystkich innych systemów religijnych. 

To argument potwierdzający wyjątkowy charakter chrześcijaństwa
430

. Ratzinger zdobywa 

się na niezwykle odważne stwierdzenie, że "rozum jest przygotowaniem 

do chrześcijaństwa"
431

. W konfrontacji ze starożytnym światem chrześcijaństwo zbratało się 

z filozofią i samo siebie określało filozofią
432

.  

  Joseph Ratzinger/Benedykt XVI w uzasadnieniu swojej koncepcji logosowości 

chrześcijańskiej wiary, a więc jej rozumności i sensu, odwołuje się do dogmatu  

o stworzeniu świata. Doktryna ta uznaje za prawdę objawioną, że cała rzeczywistość 

stworzona została przez rozumnego Boga. Wiara w Boga - Stwórcę, to wiara w to, że Bóg, 

                                                           
423

 Por. J. Ratzinger, Wiara - między rozumem a uczuciem, tł. J. Merecki, w: "Ethos" 11 (1998), nr 4, s. 59-72. 
424

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 76. 
425

 Tamże. 
426

 Benedykt XVI, Caritas in veritate, 4. 
427

 Por. J. Cichoń, Wiara i poznanie. Josepha Ratzingera koncepcja noetycznej struktury aktu wiary (II) 

s. 53-54. 
428

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 77.  
429

 Por. J. Ratzinger, Prawda w teologii, s. 15.  
430

 Por. tamże, s. 31 i nast.  
431

 J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 79. 
432

 J. Ratzinger, Der Gott des Glaubens und der Gott der Philosophen, Ein Beitrag zum Problem der Theologia 

Naturalis, w: Tenże, Vom Wiederauffinden der Mitte. Grundorientierungen, Texte aus vier Jahrzehnten, 

Freiburg im Breisgau 1997, s. 48-59. 



85 

 

który jest Logosem, jest "siłą dźwigającą sens"
433

. Doktryna chrześcijańska jest syntezą 

chrześcijańskiej wiary i greckiego poszukiwania logosu
434

. W swojej istocie doktryna 

ta głosi, że owym logosem, przyczyną świata i jego najgłębszym sensem jest sam Stwórca, 

który w akcie stworzenia nadał światu rozumność i uczynił ją jego wewnętrzną zasadą. 

Ratzinger stwierdza: 

 

"Świat pochodzi od Logosu, a więc: świat jest pełen sensu, jest stworzeniem 

sensu, jaki sam wyraża. Zanim jeszcze zaczniemy działać sensownie, sens 

już istnieje. On nas otacza. My się w nim znajdujemy. Sens nie jest funkcją 

naszego tworzenia, ale uprzedzającym je umożliwieniem, tzn. na pytanie 

o nasze «dlaczego» odpowiedź tkwi w naszym «skąd». To «skąd» jest 

już samym «dlaczego», po co. Stworzenie jest nie tylko informacją 

o jednorazowym wydarzeniu, ale wyrażeniem tego, czym świat jest tu i teraz, 

oraz wypowiedzią o tym, jaka będzie jego przyszłość. To «skąd» świata jest 

równocześnie podstawą jego nadziei"
435

. 

 

 W ujęciu Ratzingera świat jest zatem pełen sensu. Ów sens zaś jest wewnętrzną 

logiką świata i decyduje jednocześnie o jego rozumności i przeznaczeniu. Ten wpisany  

w świat sens mówi o jego "skąd" i "dokąd". W koncepcji Ratzingera pomiędzy światem 

(całą stworzoną rzeczywistością) a rozumem istnieje ścisła zależność i odpowiedniość. 

Świat został stworzony przez odwieczny Logos - rozum, dlatego byt i cały świat 

ma rozumną strukturę i można go poprzez rozum poznawać. Poprzez akt stwórczy, Boska 

logika została wpisana niejako w rzeczywistość, stając się jej matrycą. To Logos, Sens, 

Odwieczny Rozum stworzył świat i nadał mu rozumną strukturę. Sens istniał od zawsze, 

a jego urzeczywistnieniem stał się świat
436

, uważa Ratzinger. W chrześcijaństwie istnieje 

zasada prymatu tego, co niewidzialne i dlatego chrześcijaństwo jest religią stojącą mocno 

po stronie rozumu, który był najprzód przed wszystkim i który nie jest ewolucyjną 

konsekwencją rozwoju tego, co materialne
437

. Należy jednak zauważyć, że nie o sam rozum 

chodzi w chrześcijańskiej wierze. Ratzinger twierdzi, że "w ludzkiej relacji do Boga 

uwzględnione musi zostać również serce, to znaczy zdolność odczuwania i wrażliwość 

miłości"
438

. Wiara odnosi się do rozumu, jest logosowa, ale jednocześnie rozum przekracza 

                                                           
433

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 104. 
434

 J. Ratzinger, Kościół - Ekumenizm - Polityka, red. L. Balter i in., Poznań- Warszawa 1990, s. 272. 
435

 Tamże, s. 72. 
436

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 104. 
437

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 129- 130. 
438

 J. Ratzinger, Tajemnica Jezusa Chrystusa, tł. J. Płoska, Kielce 1994, s. 57.  



86 

 

i realizuje się w przestrzeni ludzkiego serca. Nie jest przez to antyracjonalna, 

ale wychodząca poza granice rozumu
439

.  

 Widać wyraźnie, że w swojej refleksji Ratzinger/Benedykt XVI łączy silnie 

zagadnienie wiary z zagadnieniem rozumności, logosowości i tym samym staje 

w jej obronie. Czyni to niejako pod prąd współczesnej kulturze nihilizmu, która 

deprecjonuje wartość i siły rozumu. Ratzinger, w kontekście czasów współczesnych, widzi 

w chrześcijaństwie i jego rozumności siłę sensotwórczą. Chrześcijańska wiara manifestuje 

najgłębszy sens świata: Logos, Boga, dawcę niezbywalnego sensu i opiera siłę swojej 

manifestacji nie na sobie, ale na Nim. W chrześcijaństwie idea greckiego logosu osiągnęła 

swoją pełnię w Odwiecznym Logosie, w Słowie, które stało się Ciałem
440

. Doktryna 

chrześcijańska głosi, że ów Logos, sens wszystkich rzeczy, nie tylko jest sprawcą całej 

rzeczywistości, ale się ucieleśnił. Dla Ratzingera dogmat o wcieleniu Syna Bożego stanowi 

ważny moment jego rozważań nad logosowym charakterem chrześcijaństwa.  

 W Prologu Ewangelii według św. Jana czytamy: "Na początku było Słowo…" 

(J 1, 1). Ewangelista nie tylko nawiązuje w swojej narracji do słów stworzenia zawartych 

w Księdze Rodzaju, ale jednocześnie wyraża więcej. Przypomina o idei rozumności 

stworzonej rzeczywistości, o wpisanym w świat stwórczym sensie, a jednocześnie podaje 

klucz interpretacyjny tej rzeczywistości. Rozum ludzki może dociekać istoty rzeczy, może 

rozumieć świat i siebie, ponieważ u początku wszystkiego jest Odwieczny Rozum,  

ów Logos, stwórcza myśl
441

. Rozum ludzki może poznawać świat, ponieważ został 

stworzony przez Rozum Boski. W swojej refleksji Ratzinger posuwa się jednak jeszcze 

dalej. Zauważa, że św. Jan, pisząc o wcieleniu Słowa, ukazuje prawdę o wejściu sensu 

w świat. Interpretuje to w następujący sposób: 

 

"Myśl, będąca podstawą wszelkiego bytu, stała się ciałem, to znaczy weszła  

w historię i stała się jedną z jej postaci; nie tylko obejmuje historię i stanowi 

jej podstawę, ale jest w tej historii jednym punktem"
442

. 

 

 Ratzinger wielokrotnie, także jako papież, powraca do powyższej idei wcielenia  

w swoim nauczaniu. Czyni to zwłaszcza przy okazji Świąt Bożego Narodzenia 

czy Zwiastowania Pańskiego.  

                                                           
439

 Więcej na temat relacji rozumu i serca w: J. Ratzinger, Tajemnica Jezusa Chrystusa, s. 53-58.  
440

 Por. K. Góźdź, Chrystologia Logosu według Josepha Ratzingera, s. 238. 
441

 Por. A. Michalik, Zrozumieć chrześcijaństwo, s. 49. 
442

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 159.  



87 

 

 W refleksji na temat inkarnacji Logosu Ratzinger kładzie nacisk na głoszoną przez 

chrześcijaństwo prawdę, że nieskończony Bóg w misterium wcielenia staje się malutki, 

"kurczy się" i przychodzi na świat, a przez to staje się dostępny człowiekowi
443

. Odwieczny 

Sens świata stał się człowiekiem, przyjął ludzkie ciało a przez to stał się człowiekowi 

dostępny. Ratzinger podkreśla także, że ów Sens nie jest jedynie ogólną ideą wpisaną 

w świat, ale jest Słowem skierowanym do ludzkości. Logos przyszedł do świata, by objawić 

siebie i przez to usensownić ludzką egzystencję. Ratzinger zauważa ponadto, 

że "od Stwórcy do stworzenia, z ruchu w próżnię dokonał się ruch ku pełni wiecznego 

Sensu"
444

. Dzięki Chrystusowi, dzięki Jego misterium wcielenia, wszystko otrzymało nowy 

sens. "Owa siła, która stworzyła świat, sama wstępuje w świat i rozmawia z nami", 

stwierdza Benedykt XVI w rozmowie z Peterem Seewaldem
445

. Bóg wszedł w świat, 

by nawiązać z człowiekiem relację. Od chwili wcielenia Sensu nie trzeba szukać w świecie 

odległych idei. Sens można odnaleźć w obliczu Chrystusa
446

. Chrześcijaństwo nie jest 

"ani filozofią, ani gnozą, choć obejmuje również mądrość i wiedzę, ale jest przede 

wszystkim spotkaniem z tajemnicą Chrystusa, który jest «horyzontem sensu» 

i zbawienia"
447

, stwierdza Benedykt XVI.  

 Na samym początku swojego pontyfikatu Benedykt XVI nie zawahał się 

przypomnieć, że właśnie w misterium wcielonego Logosu "istotna prawda o naszym życiu, 

o naszym «skąd» i «dokąd», stała się widzialna, gdyż Bóg się nam objawił i w Jezusie 

Chrystusie ukazał nam swoje oblicze, samego siebie"
448

. Dla Benedykta XVI jednym  

z priorytetów jego papieskiej misji było prowadzenie ludzi do spotkania z Bogiem, który 

jako jedyny może wypełnić głód sensu obecny w sercu człowieka i udzielić mu odpowiedzi 

na pytanie o "skąd" i "dokąd" jego życia. W adhortacji Verbum Domini Benedykt XVI 

stwierdza: "Nie ma rzeczy ważniejszej od tego, by umożliwić na nowo dzisiejszemu 

człowiekowi dostęp do Boga - do Boga, który przemawia i przekazuje nam swoją miłość, 

abyśmy mieli życie w obfitości"
449

. Ponadto zauważa: "tylko Bóg odpowiada na pragnienie 

obecne w sercu każdego człowieka!"
450

. Jedynie Bóg może ludzkiemu życiu nadać 

prawdziwy sens, bowiem w spotkaniu z Chrystusem człowiek jest zdolny odkryć odwieczny 

sens świata i swoje ostateczne, eschatyczne przeznaczenie
451

. 

                                                           
443

 J. Ratzinger, Eucharystia. Bóg blisko nas, s. 21.  
444

 J. Ratzinger, O sensie bycia chrześcijaninem, w: OpOm, t. IV, s. 393. 
445

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 190. 
446

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 159.  
447

 Por. Benedykt XVI, Bądźcie sługami jedności i pojednania, w: OR (2008), nr 1, s. 39. 
448

 Benedykt XVI, Wyznajemy wiarę w Kościół Jezusa Chrystusa, w: OR (2005), nr 9, s. 16. 
449

 Benedykt XVI, Verbum Domini, 2. 
450

 Tamże, 23. 
451

 Por. K. Góźdź, Chrystologia Logosu według Josepha Ratzingera, s. 242-245. 



88 

 

 Człowiek może jednak z tej propozycji, którą niesie chrześcijańska wiara, 

zrezygnować. Może jej nie zawierzyć. Papież zdaje sobie sprawę z dramatycznych skutków 

takiego wyboru. Podkreśla, że Logos działa jedynie w wolności. W rozmowie z Peterem 

Seewaldem, Benedykt XVI stwierdza: "Bóg nie narzuca się (…) wiara jest czymś,  

co rozgrywa się w przestrzeni wolności"
452

. Człowiek może Bogu odmówić. Niestety, wtedy 

jego życie traci perspektywy wieczności. Pozbawiony transcendencji, a tym samym 

prawdziwego sensu, jaki niesie wiara, zostaje pozostawiony sam sobie
453

. Jedyne, co może 

zrobić w takiej sytuacji, to bezsilnie protestować przeciw absurdowi życia
454

. 

"Jeśli nie poznamy Boga w Chrystusie i z Chrystusem, cała rzeczywistość staje się 

nierozwiązywalną zagadką; nie ma drogi, a skoro tak, to nie ma też prawdy ani życia"
455

, 

przestrzega papież. Benedykt XVI widzi chrześcijaństwo jako rzeczywistość logosu, sensu, 

rozumu i prawdy, które dla współczesnych może stawać się wiarygodną i ciągle aktualną 

propozycją do życia wiary
456

. 

 Logosowy charakter chrześcijaństwa nie wyczerpuje się w jego rozumności, 

sensowności, wewnętrznej logice prawdy. Choć pojęcia te w rzeczywistości wiary 

wzajemnie się przenikają i ją określają, zdecydowanie w sposób ostateczny jej nie definiują. 

Logosowy charakter chrześcijaństwa to przede wszystkim wiara we wszechogarniającą 

miłość o osobowym obliczu Jezusa z Nazaretu. Najgłębszy sens chrześcijańskiej wiary jest 

w Nim samym oraz w świadomości tego, że On, "ów Sens mnie zna i kocha, że mogę mu się 

powierzyć z gestem dziecka, które wie, iż w matczynym 'ty' zawiera się odpowiedź 

na wszystkie jego pytania"
457

. Stwórczy i Wcielony Logos, który jest najprawdziwszą 

miłością, objawia prawdę o Bogu i o tym, kim jest człowiek. Udziela także odpowiedzi  

na najtrudniejsze egzystencjalne pytania, wyjaśnia ostateczny sens dziejów i życia 

człowieka. W sposób absolutnie wyjątkowy czyni to w misterium swojego Krzyża, który  

dla chrześcijaństwa jest "naprawdę centrum objawienia"
458

. 

 

 

 

 

 

                                                           
452

 Benedykt XVI, Światłość świata. Papież, Kościół i znaki czasu. W rozmowie z Peterem Seewaldem, Kraków 

2011, s. 181.  
453

 Por. J. Ratzinger, O sensie bycia chrześcijaninem, w: OpOm, t. IV, s. 339.  
454

 Por. Benedykt XVI, Orędzie Benedykta XVI na Wielki Post 2011, w: OR (2011), nr 4, s. 5-6. 
455

 Benedykt XVI, Jesteśmy uczniami i misjonarzami Chrystusa, w: OR (2007), nr 9, s. 38. 
456

 Por. Benedykt XVI, Odpowiedzi Papieża na pytania biskupów, w: OR (2008), nr 5, s. 45-46. 
457

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 79.  
458

 Tamże, s. 235.  



89 

 

ROZDZIAŁ II 

KRZYŻ OBJAWIENIEM BOGA 

 

 

 

 Dla Josepha Ratzingera/Benedykta XVI Krzyż Jezusa Chrystusa jest "prawdziwym 

centrum objawienia" i streszczeniem chrześcijańskiej wiary. W jego teologicznej refleksji 

i papieskim nauczaniu jawi się on nie tylko jako centralny punkt historii zbawienia, lecz 

zostaje ukazany jako prawdziwe Objawienie Boga. 

 W myśli Ratzingera misterium paschalne stanowi kulminacyjny moment ujawnienia 

się Trzech Osób Boskich: Ojca, Syna i Ducha Świętego, ich tożsamości, działania oraz 

szczególnego rodzaju relacji miłości, która jest podstawową zasadą wewnętrznego, 

trynitarnego życia. Krzyż zatem jest jedyną w swoim rodzaju epifanią nadprzyrodzonego 

sensu o uniwersalnym, Boskim znaczeniu.  

 Krzyż odsłania przed człowiekiem prawdę o Bogu, który ze swej natury jest miłością 

(por. J 4, 16). Wydarzenia męki, śmierci i zmartwychwstania Chrystusa stanowią 

szczególnego rodzaju objawienie logiki Bożej miłości, poprzez którą Bóg odsłania samego 

siebie oraz istotę swojego bytu. W myśli Ratzingera/Benedykta XVI mysterium crucis jawi 

się jako rewelacja wewnątrztrynitarnego życia Boga, polegającego na nieustannym istnieniu 

"dla" drugiego. Istotą tego życia jest ciągłe dawanie siebie drugiemu. Zdaniem Ratzingera 

w wyjątkowy sposób realizuje i objawia się ono w miłości posuniętej aż po Krzyż. 

 Krzyż objawia zatem Boga Ojca, który "tak umiłował świat, że Syna swego 

Jednorodzonego dał, aby każdy, kto w Niego wierzy, nie zginął, ale miał życie wieczne" 

(J 3, 16-17). Objawia także Syna, który jest "obrazem Boga niewidzialnego" 

(por. Kol 1, 15), darem Jego nieskończonej miłości dla człowieka. Ukazuje również Ducha 

Świętego jako osobowe communio Trójcy Świętej oraz paschalny dar dla Kościoła, 

stanowiący podstawę jego jedności. 

 Objawiona w wydarzeniu Krzyża Trójca stanowi ikonę prawdziwej, posuniętej 

do szaleństwa oddania siebie miłości. To ona jednocześnie jest początkiem i przeznaczeniem 

wszelkiego bytu, a więc zasadą, podstawową strukturą oraz obiektywnym sensem wszelkiej 

rzeczywistości, także życia i przeznaczenia każdego człowieka. 

 

 



90 

 

2. 1. Misterium Objawienia Bożego 

w ujęciu J. Ratzingera/Benedykta XVI 

 

 Katechizm Kościoła Katolickiego stwierdza: "Bóg nie przestaje przyciągać człowieka 

do siebie i tylko w Bogu człowiek znajdzie prawdę i szczęście, których nieustannie 

szuka"
459

. W nurt poszukiwania odpowiedzi na pytanie o sens, istotną rolę odgrywały i nadal 

odgrywają różne akty i systemy religijne. Są one odzwierciedleniem pragnień ludzkiego 

serca, które szuka Boga. Religie pełnią funkcję narzędzia, dzięki któremu człowiek wyzwala 

się od doczesności, wychyla ku transcendencji i podejmuje próbę nawiązania relacji 

z Bogiem. Często jednak szukanie prawdy o Bogu staje się dla wielu ślepą uliczką, pustynią, 

milczeniem
460

. 

 W poszukiwaniu Boga człowiek nie pozostał sam. Poprzez Objawienie Bóg pierwszy 

ukazał się człowiekowi i wezwał go do zbawczego dialogu ze sobą, by w ten sposób 

doprowadzić go do udziału w wiecznej miłości Trójcy Świętej
461

. Objawienie stanowi 

absolutnie pierwszą i centralną prawdę chrześcijaństwa i teologii
462

. Dzięki wolnej 

i miłosnej manifestacji Boga otwarła się przed człowiekiem nie tylko droga prowadząca 

do poznania Boga, ale także droga do odnalezienia uniwersalnego sensu.  

 Wiara chrześcijańska jest odpowiedzią na Objawienie Boga dokonane w Jezusie 

Chrystusie. Jego absolutny charakter polega na uznaniu, że "powszechna wola zbawcza 

Boga Trójjedynego została ofiarowana i spełniona raz na zawsze w tajemnicy Wcielenia, 

Śmierci i Zmartwychwstania Syna Bożego"
463

. Chrześcijaństwo zatem jawi się jako jedyna 

religia, która w sposób pewny prowadzi do Boga i zbawienia
464

. Wyznaje ono, że Bóg 

mówił i działał w historii, jednakże Objawił się w pełni w osobie Jezusa Chrystusa
465

. 

 J. Ratzinger/Benedykt XVI zauważa, że człowiek na różne sposoby wyrażał tęsknotę 

za poznaniem Boga i podejmował próbę nawiązania z Nim kontaktu. W opinii Ratzingera 

zapośredniczona w ludzkiej naturze tęsknota za transcendencją była niejako 

przygotowaniem do wejścia Boga w dzieje człowieka. Urzeczywistniała się ona w otwarciu 

na Boga (capax Dei)
466

 i w gotowości przyjęcia Jego Objawienia. Marzenia o pokonaniu 

                                                           
459

 KKK, 27. 
460

 Por. F. König, Chrystus i świat, Kraków 1975, s. 31. 
461

 M. Rusecki, Traktat o Objawieniu, Kraków 2007, s. 7.  
462

 Por. A. Napiórkowski, Jezus Chrystus objawiony i objawiający, s. 31. 
463

 Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja o jedyności i powszechności zbawczej Jezusa Chrystusa i Kościoła 

Dominus Iesus, 14. 
464

 Więcej na ten temat: R. Guardini, Objawienie. Natura i formy objawienia, Warszawa 1957. 
465

 Por. Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja o jedyności i powszechności zbawczej Jezusa Chrystusa 

i Kościoła Dominus Iesus, 5.  
466

 Por. KKK, 28. 



91 

 

granicy poznawczej w dotarciu do Boga "przewijają się przez całe dzieje ludzkości"
467

, 

stwierdza. Zauważa także, że marzenia te przybierały różne kształty: mit o Prometeuszu, 

czy biblijne opowiadanie o wieży Babel (por. Rdz 11, 1 i nast.). Ratzinger zauważa: 

"Prometejskie próby człowieka przełamania barier swoimi siłami, zbudowania własnym 

wysiłkiem wieży, za pomocą której mógłby się wznieść do Boga, zawsze kończą się 

upadkiem, rozczarowaniem, zniechęceniem"
468

. Odnosząc się do współczesnego kontekstu 

podkreśla, że próby dotarcia do Boga ponawiane są także i dzisiaj, w czasach technicznej 

mentalności i przekonania, że dzięki nauce i technice można dokonać niemal wszystkiego. 

Ratzinger słusznie stwierdza, że: 

 

"Za pomocą swojej wiedzy technicznej ludzie nieustannie próbują zbudować 

most, który powiązałby ich z niebem, to jest próbują o własnych siłach stać się 

jak Bóg. Starają się zdobyć pełną wolność, nieograniczony dobrobyt, 

nieskończoną moc, gdyż wydają się im one istotą boskości, którą chcieliby 

sprowadzić na ziemię z nieosiągalnej wysokości Całkowicie Innego"
469

. 

 

 Obecna w człowieku tęsknota za Bogiem jest siłą, która nieustanie motywuje 

go do podejmowania wysiłków osiągania tego, co Boskie. Dzięki niej człowiek dąży 

do przekraczania swoich ograniczeń i wznosi się do Boga.  

 Jednakże, w przekonaniu Ratzingera, człowiek nie jest zdolny o własnych siłach 

dotrzeć do Boga. Poznanie i doświadczenie Jego bliskości staje się możliwe jedynie dzięki 

nadprzyrodzonej interwencji. Bóg sam Objawia się i udziela człowiekowi w akcie wolnej 

miłości. W sposób szczególny czyni to w misterium wcielenia Syna Bożego. To w Jego 

osobie Bóg "znalazł się we współegzystencji z nami"
470

, stając się w ten sposób bliski 

każdemu człowiekowi. 

 Bóg najpełniej objawił się w Chrystusie, który jest "kluczem, ośrodkiem i celem 

całej historii"
471

. W refleksji J. Ratzingera/Benedykta XVI Jezus z Nazaretu jawi się jako 

ostateczny sens rzeczywistości i jej klucz interpretacyjny. Ratzinger uważa, że po wcieleniu 

Logosu, w pewnym sensie "świat utożsamił się z Bogiem" i zjednoczył się z Nim , 

a "sens całej późniejszej historii może polegać tylko na włączeniu całego świata 

w to zjednoczenie tak, aby nadać mu pełnię sensu, która polega na byciu jedno 

                                                           
467

 J. Ratzinger, Pielgrzymująca wspólnota wiary, Kościół jako komunia, tł. W. Szymona, Kraków 2003, s. 91. 
468

 Tamże.  
469

 J. Ratzinger, Patrzeć na Chrystusa, tł. J. Merecki, Kraków 2005, s. 49. 
470

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 117. 
471

 KDK, 10. 



92 

 

z Bogiem"
472

. Sens dziejów i sens życia człowieka można odkryć jedynie w Jezusie 

Chrystusie i dzięki przyjęciu dokonanego w nim Objawienia.  

 Zagadnieniu Objawienia Bożego Ratzinger poświęcił sporo miejsca w teologicznej 

refleksji. Najważniejsze założenia swojej koncepcji skonkretyzował podczas pisania 

rozprawy habilitacyjnej pt. Rozumienie Objawienia i teologia historii według Bonawentury. 

W przedmowie do najnowszego jej wydania (2009 rok) Benedykt XVI, odnosząc się 

do swojej rozprawy wspomina, że pod względem treści miał w niej skupić się na "wielkim 

kręgu pytań, którym zajmuje się teologia fundamentalna: na problematyce objawienia"
473

. 

Z perspektywy czasu ocenił, że "teologia neoscholastyczna rozumiała objawienie w dużej 

mierze jako boskie oznajmienie tajemnic, które nie są dostępne ludzkiemu rozumowi". 

W czasie naukowych dociekań Ratzingera (lata 1953-1955), koncepcja ta jednak 

ewoluowała. Teologia zaczęła rozumieć Objawienie "jako samoodsłanianie się Boga 

na drodze historycznego działania (…)"
474

. W badaniach nad pojęciem natury Objawienia 

u Bonawentury, Ratzinger doszedł wówczas do wniosków, że "treść pojęcia objawienia 

rozkłada się na szereg pojęć: revelatio, manifestatio, doctrina, fides itd. Dopiero wspólny 

ogląd wszystkich tych pojęć i ich treści daje obraz tego, w jaki sposób Bonawentura widzi 

«objawienie»"
475

. Po wielu latach od napisania rozprawy, Benedykt XVI stwierdza: 

 

"przy ponownej lekturze odniosłem jednak wrażenie, że jego odpowiedzi 

[tzn. Bonawentury - B. M.] są solidne - i chociaż w wielu szczegółach 

przedawnione - mają coś do powiedzenia również i dzisiaj. Przede wszystkim 

uświadomiłem sobie, że pytanie o istotę objawienia (…) jest ważne i dzisiaj, 

co więcej, być może stało się jeszcze bardziej naglące"
476

. 

 

 Trudno jednoznacznie stwierdzić, bez przeprowadzenia solidnych badań, 

czy koncepcja Objawienia u Ratzingera pokrywa się, a jeśli tak, to na ile, z rozumieniem 

Objawienia przez Bonawenturę. W kontekście słów z Przedmowy można założyć, 

że na pewno niektóre idee są nadal aktualne i z pewnością zostały przez niego przyswojone 

w teologicznej pracy. Problem zagadnienia jednak jest złożony i pozostaje ciągle sprawą 

otwartą, torując tym samym drogę do dalszych badań w tej dziedzinie. 

 Solidne studia nad Objawieniem u Bonawentury poniekąd uczyniły Ratzingera 

ekspertem w dziedzinie rozumienia pojęcia Objawienia w ogóle. Przyczyniły się 

                                                           
472

 J. Ratzinger, O sensie bycia chrześcijaninem, tł J. Merecki, Kraków 2006, s. 52.  
473

 Benedykt XVI, Przedmowa, w: OpOm, t. II, s. 2.  
474

 Tamże. 
475

 Tamże, s. 3. 
476

 Tamże, s. 4.  



93 

 

też do wkładu Ratzingera w pracę nad tekstem Konstytucji dogmatycznej o Objawieniu 

Bożym Dei Verbum, w których brał udział podczas II Soboru Watykańskiego
477

. Do prac 

tych został zaproszony przez niemieckiego kardynała Josepha Fringsa, ówczesnego 

arcybiskupa Kolonii, jako jego doradca. Kardynał Frings, będąc członkiem Centralnej 

Komisji Przygotowawczej, otrzymał schemata tekstów przygotowawczych konstytucji, 

które konsultował z młodym Ratzingerem. Wspomina o tym sam Ratzinger w swojej 

autobiografii Moje życie
478

.  

 Tłem prac nad tekstem Dei Verbum był dość poważny spór zogniskowany wokół 

pojęcia "dwóch źródeł" Objawienia
479

. Problematycznym było również stosowanie 

w konstruowaniu tekstów metody teologicznej, która nie uwzględniała wymiaru 

historycznego i personalistycznego Objawienia
480

. Ostatecznie, po licznych konsultacjach 

i zmianach, 18 listopada 1965 roku Ojcowie Soborowi w obecności Pawła VI zaakceptowali 

tekst konstytucji
481

. W opinii kardynała Fringsa była ona "formalnie najlepiej udanym 

tekstem całego Soboru"
482

. Podobne zdanie na jej temat miał wówczas sam Ratzinger, który 

uważał, że tekst dokumentu był jednym z najbardziej wybijających się i jednocześnie 

nie do końca zrozumianych
483

. 

 W ocenie dokumentu Ratzinger zachował jednak obiektywizm. Oprócz walorów 

formalnych dostrzegał także w nim poważne braki. Krytycznie odniósł się do nadmiernego 

optymizmu, w którym bardzo mocny akcent pada na zbawienie. W samej zaś treści 

dokumentu zauważył brak konkretnych odniesień do tajemnicy nieprawości, grzechu i jego 

ceny
484

. Ostatecznie nie da się stwierdzić, na ile Ratzinger wpłynął na końcowy tekst samej 

konstytucji. Z jego autobiografii wynika, że schemat zaproponowany przez Ratzingera, 

mimo iż był konsultowany z Karlem Rahnerem, nie został przyjęty przez Ojców 

Soborowych
485

. Można jednak założyć, że rozumienie pojęcia Objawienia przez Ratzingera 

w dużej mierze pokrywa się z ideami zawartymi w Dei Verbum
486

. Od momentu 

                                                           
477

 Więcej na temat udziału Ratzingera w pracach soboru: A. Nicholas, Myśli Benedykta XVI. Wprowadzenie 

do myśli teologicznej Josepha Ratzingera, tł. D. Chabrajska, Kraków 2006. 
478

 Por. J. Ratzinger, Moje życie, tł. W. Wiśniowski, Częstochowa 2005, s. 100.  
479

 Por. tamże.  
480

 Por. T. Rowland, Wiara Ratzingera. Teologia Benedykta XVI, tł. A. Gomola, Kraków 2010, s. 87-92.  
481

 Por. G. Alberino, Krótka historia II Soboru Watykańskiego, tł. P. Borkowski, Warszawa 2005, s. 204.  
482

 Por. J. Kudasiewicz, Konstytucja Dei Verbum w opinii biblistów, w: Konstytucja dogmatyczna 

o Objawieniu Bożym, Kraków 1967, s. 47.  
483

 Por. J. Ratzinger, Moje życie, s. 109.  
484

 Por. A. Tornielli, Ratzinger. Strażnik wiary, tł. B. Tomaszek, Kraków 2005, s. 51. 
485

 Por. J. Ratzinger, Moje życie, s. 107. 
486

 Por. S. Zatwardnicki, Relacja Objawienia do Pisma Świętego według Josepha Ratzingera (Benedykta XVI), 

w: "Teologia w Polsce" 8 (2014), nr 1, s. 101.  



94 

 

zaproponowania schematu do momentu przyjęcia dokumentu minęło sporo czasu, w którym 

ewoluowała nie tylko forma samej konstytucji, ale także i teologiczna myśl Ratzingera
487

.  

 W koncepcji Ratzingera/Benedykta XVI Objawienie Boże jest przede wszystkim 

demonstracyjnym działaniem Boga i "wyraża podstawową rzeczywistość wiary 

chrześcijańskiej"
488

. Jako Prefekt Kongregacji Nauki Wiary w Komentarzu teologicznym 

do Orędzia fatimskiego stwierdza, że chrześcijańskie Objawienie to "działanie objawiające 

Boga, skierowane do całej ludzkości, któremu nadano formę literacką w dwóch częściach 

Biblii - w Starym i Nowym Testamencie"
489

. To stwierdzenie zawiera kwintesencję 

ratzingerowskiej koncepcji Objawienia. Ratzinger stoi na stanowisku, że objawiające 

działanie Boga ma nade wszystko charakter osobowy, personalny i osiąga swoją pełnię 

w osobie Chrystusa. Bóg jest twórcą i dawcą Objawienia jednocześnie
490

. Działając 

w historii świata podejmuje rewelatywne działania w sposób całkowicie wolny, kierując się 

przy tym miłością
491

. On sam jest głównym przedmiotem Objawienia i jego treścią
492

. 

Ujęcie Ratzingera jest tożsame z nauką Soboru, która kładzie nacisk na personalną 

dynamikę procesu objawienia, "w którym Bóg przez czyny i słowa, wzajemnie ze sobą 

powiązane, przemawia do człowieka, a pełnia objawienia dokonuje się w osobie Jezusa 

Chrystusa"
493

. 

 Ratzinger stoi na stanowisku, że dzięki Objawieniu "Bóg stopniowo dał się poznać 

ludziom, do tego stopnia, że sam stał się człowiekiem, aby przyciągnąć ich do siebie 

i ze sobą zjednoczyć cały świat przez swego wcielonego Syna Jezusa Chrystusa"
494

. 

Centrum Bożego Objawienia i jego pełnię stanowi osoba Chrystusa. Co charakterystyczne 

dla koncepcji Ratzingera, Objawienie posiada wymiar chrystocentryczny, ponieważ Jezus 

Chrystus jest pełnią Objawienia
495

 i to w Nim najpełniej objawił się Bóg
496

. Niemniej, 

zdaniem Ratzingera, posiada ono również wymiar personalny, ponieważ Objawienie 

dokonało się dla człowieka i ze względu na niego, "gdzie objawienie nie jest przez nikogo 

przyjęte, tam nie było żadnego objawienia, bo nic nie zostało ujawnione"
497

, twierdzi. 

                                                           
487

 Por. A. Napiórkowski, Rebeliant w Kościele czy stróż doktryny katolickiej?, w: "Studia Nauk 

Teologicznych" 12 (2017), s. 16.  
488

 J. Ratzinger, Rozumienie objawienia i teologia historii według Bonawentury, w: OpOm, t. II, s. 48. 
489

 J. Ratzinger, Orędzie fatimskie - komentarz teologiczny, w: OR 21 (2000), nr 9, s. 50. 
490

 Por. tamże. 
491

 Por. T. Dola, Personalistyczna koncepcja teologii fundamentalnej ks. Mariana Ruseckiego, w: "Biblioteka 

Teologii Fundamentalnej" 3 (2008), s. 421.  
492

 Por. M. Rusecki, Objawienie Boże wezwaniem do zbawczego dialogu, w: Być chrześcijaninem dziś, 

red. M. Rusecki, Lublin 1992, s. 52.  
493

 T. Jelonek, Biblia w nauczaniu Kościoła, Kraków 2011, s. 67. 
494

 J. Ratzinger, Orędzie fatimskie - komentarz teologiczny, s. 50. 
495

 KKK, 65.  
496

 Por. A. Napiórkowski, Jezus Chrystus objawiony i objawiający, s. 32.  
497

 Por. J. Ratzinger, Moje życie, s. 89. 



95 

 

 W swojej koncepcji Ratzinger zauważa ponadto, że osobowy Bóg poprzez 

Objawienie stopniowo wchodzi w historię świata. Ostatecznie w Chrystusie najbardziej 

zbliża się do ludzi, by ich ze sobą zjednoczyć i zbawić. Objawienie dokonujące się w historii 

posiada zatem charakter procesu. Dokonuje się w swoistej pedagogii Bożego działania. 

W Objawieniu "Bóg stopniowo dał się poznać ludziom, do tego stopnia, że sam stał się 

człowiekiem, aby przyciągnąć do siebie i ze sobą zjednoczyć cały świat przez swego 

wcielonego Syna Jezusa Chrystusa"
498

, stwierdza Ratzinger.  

 Objawienie nie ma zatem wymiaru czysto intelektualnego. Bóg nie zbliża się 

do człowieka jedynie w tym celu, by przekazać mu prawdy o sobie. Czysto 

intelektualistyczne i historyczne pojęcie objawienia jest w opinii Ratzingera fałszywe
499

. 

W dynamikę Objawienia wpisany jest element intelektualnego poznania Boga, jednak jego 

celem jest ogarnięcie całej ludzkiej egzystencji. Proces Objawienia "ogarnia całego 

człowieka, a więc także - ale nie tylko - rozum", podkreśla
500

. Wejście Boga w historię 

ma charakter uniwersalny i ponadczasowy, jest aktualne w każdej epoce, także i dziś
501

, 

zaznacza Ratzinger. W tym samym komentarzu konkluduje: "W Chrystusie Bóg powiedział 

wszystko, to znaczy wypowiedział samego siebie, i dlatego objawienie zakończyło się wraz 

z urzeczywistnieniem tajemnicy Chrystusa, które znalazło wyraz w Nowym 

Testamencie"
502

. Chrystus jest zwieńczeniem tajemnicy Boga. Nie znaczy to jednak, 

że samo Objawienie jest procesem zamkniętym. Spisywanie zostało wprawdzie zakończone, 

ale Objawienie nadal trwa, ponieważ Bóg nadal komunikuje się z człowiekiem i zaprasza 

go do wspólnoty życia ze sobą
503

. Katechizm Kościoła Katolickiego wyjaśnia 

to w następujący sposób: "Chociaż jednak Objawienie zostało już zakończone, to nie jest 

jeszcze całkowicie wyjaśnione; zadaniem wiary chrześcijańskiej w ciągu wieków będzie 

stopniowe wnikanie w jego znaczenie"
504

. 

 Objawienie urzeczywistnia się nie tylko przez słowa, ale także przez dzieła (gesta et 

verba), wewnętrznie ze sobą połączone
505

. Wspólnie stanowią one elementy epifanijne 

Objawienia
506

. Ratzinger zauważa, że współcześnie "teologia katolicka podkreśla charakter 

czynu w objawieniu, to że Bóg mówi, gdy działa, że jego nauczanie nie odbywa się tak, 

                                                           
498

 J. Ratzinger, Orędzie fatimskie - komentarz teologiczny, s. 50 
499

 Por. J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 88.  
500

J. Ratzinger, Orędzie fatimskie - komentarz teologiczny, s. 50. 
501

 Tamże, s. 50. 
502

 Tamże.  
503

 Por. A. Michalik, Zrozumieć chrześcijaństwo. Istota chrześcijaństwa według Josepha Ratzingera, Tarnów 

2008, s. 121.  
504

 KKK, 66. 
505

 Por. KO, 2.  
506

 Por. M. Rusecki, Modele uzasadnień wiarygodności chrześcijaństwa, w: Chrześcijaństwo jutra, 

red. M. Rusecki i in., Lublin 2001, s. 373.  



96 

 

jak nauczanie filozofii, lecz dokonuje się w historycznym czynie zbawczym wobec 

człowieka"
507

. Według Bożych zamiarów przekaz Objawienia ma dokonywać się w ten sam 

sposób przez apostołów i ich następców, "którzy głoszeniem ustnym, przykładami 

i zorganizowanym działaniem przekazali to, o czym się dowiedzieli, czy to z samych słów, 

z zachowania i czynów Chrystusa, czy też dzięki pomocy Ducha Świętego, jak i przez tych 

Apostołów i mężów apostolskich, którzy pod natchnieniem tegoż Ducha Świętego na piśmie 

utrwalili orędzie zbawienia"
508

. Według Dei Verbum Objawienia Bożego nie można 

ograniczyć jedynie do spisanego Słowa i nie można go na słowie zakończyć. Słowo razem 

z żywą Tradycją stanowi integralnie pojętą treść Objawienia
509

. Konstytucja wskazuje także 

na doniosłą rolę Ducha Świętego, który jest obecny od samego początku w procesie 

objawiania się Boga, jak i przekazywania Objawienia
510

.  

 Ratzinger twierdzi, że nie można utożsamić Słowa Bożego z Pismem Świętym
511

. 

Żywym Słowem Boga jest Objawienie, które ze swej natury przekracza fakt Pisma, zarówno 

w kierunku Boga, jak i w kierunku przyjmującego je człowieka. Objawienie jest znacznie 

czymś więcej niż Pismo. Implikuje ono rzeczywistość teologiczną, ponieważ ma swoje 

źródło w Bogu i jest działaniem Boga na zewnątrz. Jednocześnie zakłada także 

rzeczywistość antropologiczną, gdyż jego adresatem jest człowiek, który w akcie wiary je 

przyjmuje
512

. Wiara jest odpowiedzią człowieka na propozycję objawiającego się Boga.  

 "Objawieniem we właściwym sensie tego słowa jest Chrystus"
513

. Dla Ratzingera 

Objawienie to rzeczywistość dużo bardziej obszerna niż samo Pismo. Objawienie jest 

bowiem Osobą. Nie jest zbiorem idei, twierdzeń ani prawd wiary. "On jest Słowem (Logos), 

które wszystko ogarnia i w którym sam Bóg wyraża siebie (…). To jedyne Słowo (Logos) 

zakomunikowało się ludziom w istniejących słowach, za pomocą których przedstawiło nam, 

kim jest"
514

, stwierdza Ratzinger. Bóg Objawia się w słowie i poprzez słowo, co jest 

wyrazem jego kenozy. Należy jednak jeszcze raz podkreślić, że On - Chrystus, Pismo 

nieskończenie przekracza.  

 Objawienie Boże realizuje się w historii przez słowa i czyny. W ten sam sposób 

urzeczywistnia się także w osobie Jezusa Chrystusa. Autor Listu do Hebrajczyków wyjaśnia: 

                                                           
507

 J. Ratzinger, Rozumienie objawienia i teologia historii według Bonawentury, w: OpOm, t II, s. 49.  
508

 KO, 7. 
509

 Por. tamże, 9. 
510

 Por. tamże, 5. 
511

 Por. J. Ratzinger, Kontrowersje wokół interpretacji Pisma, w: Słowo Boga. Pismo - Urząd - Tradycja, 

tł. W. Szymona, Kraków 2008, s. 120. 
512

 Por. B. Ferdek, Objawienie w doktrynie kard. Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Studia Theologiae 

Fundamentalis" 1 (2010), s. 170-176.  
513

 G. Bachanek, Sakramentalna struktura Słowa Bożego w teologii kard. Josepha Ratzingera, w: "Verbum 

Vitae" 7 (2005), s. 224.  
514

 J. Ratzinger, Patrzeć na Chrystusa, s. 14.  



97 

 

"Wielokrotnie i na różne sposoby przemawiał niegdyś Bóg do ojców przez proroków, 

a w tych ostatecznych dniach przemówił do nas przez Syna" (Hbr 1, 1). 

Słowa te przypominają, że Objawienie ma również wymiar historyczny, ponieważ Bóg 

wkroczył w historię świata w osobie Chrystusa
515

 i Objawił się w misterium Jego życia 

poprzez czyny i słowa. W Jezusie z Nazaretu Bóg przemówił do człowieka ostatecznie. 

W osobie Chrystusa odsłonił tajemnicę swojego wewnętrznego życia, także przez milczenie 

i pozorną bezczynność. W adhortacji Verbum Domini Benedykt XVI zaznacza: 

"Jak pokazuje krzyż Chrystusa, Bóg przemawia również milczeniem"
516

. Niezwykle 

bogatym w objawioną treść słowem Boga jest Krzyż Jezusa Chrystusa. W Jego męce 

i śmierci Bóg objawia siebie i odsłania przed człowiekiem tajemnicę swojej miłości. Krzyż 

jest jakby "przedłużeniem słów Chrystusa"
517

, stwierdza. Stanowi on apogeum misterium 

milczenia i wymowy Boga. Benedykt XVI zwraca uwagę, że w dynamice Objawienia 

milczenie jest niezwykle istotnym elementem Słowa Bożego
518

. Idea ta ma szczególne 

znaczenie dla odkrycia sensu Krzyża Jezusa Chrystusa.  

 W opinii Ratzingera Objawienie stanowi pewnego rodzaju rolę narzędzia, dzięki 

któremu może dokonać się zjednoczenie Boga z człowiekiem. W Chrystusie, który jest 

"Pośrednikiem i Pełnią całego Objawienia"
519

, Bóg zbliżył się do człowieka i odpowiedział 

na największą tęsknotę jego serca. "Bóg szuka nas tam, gdzie jesteśmy, nie po to, abyśmy 

tam pozostali, lecz aby nas prowadzić tam, gdzie On jest, żebyśmy się wznosili ponad 

samych siebie", zauważa w Duchu liturgii J. Ratzinger
520

. Zasadniczym celem Objawienia 

jest wyprowadzenie człowieka z grzechu i doprowadzenie go do stanu wiecznego 

szczęścia
521

. Bóg przez Objawienie nieustannie szuka człowieka, by znalazłszy go, wynieść 

go ku sobie i dać mu udział w życiu Trójcy
522

. W tajemnicy wcielenia Boski Logos wszedł 

w świat i się z nim utożsamił. W tym "utożsamieniu się świata z Bogiem, cała przeszłość 

i cała przyszłość otrzymuje sens, który polega na włączeniu wielkiego kosmicznego ruchu 

w przebóstwienie, na powrocie do Tego, od którego ów ruch wyszedł"
523

, tłumaczy 

                                                           
515

 Por. T. Pikus, Chrześcijaństwo religią Objawienia i świadectwa, w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 

8 (1995), s. 159.  
516

 Benedykt XVI, Verbum Domini, 21.  
517

 Tamże.  
518

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, s. 34.  
519

 Benedykt XVI, Dei Verbum, 2.  
520

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 103.  
521

 Por. P. Borto, J. Kudasiewicz, Aktualność teologiczno-pastoralna Konstytucji o Objawieniu Bożym, 

w:  Studia Teologiczne" (2006), nr 5, s. 374. 
522

 Por. R. Pokrzywiński, Pojęcie Objawienia Bożego według Josepha Ratzingera, w: Teologia fundamentalna 

w twórczości Josepha Ratzingera, red. K. Kaucha, J. Mastej, Lublin 2017, s. 96. 
523

 J. Ratzinger, O sensie bycia chrześcijaninem, s. 52-53.  



98 

 

Ratzinger. Definitywnym celem Objawienia jest więc przywrócenie człowieka Bogu, 

przebóstwienie go i włączenie w Jego wewnętrzne życie.  

 Objawienia Bożego nie można redukować do litery Pisma. "Słowo jest zawsze 

większe, niż słowa, które nigdy nie mogą go wyczerpać. Przeciwnie, słowa uczestniczą 

w niewyczerpalności Słowa, które odsłania ich sens (…)"
524

, podkreśla Ratzinger. Nawet 

przy odpowiedniej interpretacji i zrozumieniu sensu Pisma trzeba pamiętać, że "Słowo jest 

czymś więcej niż to, co wynika z egzegezy Ojców, jak i egzegezy krytycznej, które ujmują 

jedynie część - powiedziałbym nawet minimalną część. Słowo jest zawsze czymś większym 

i fakt ten jest dla nas pocieszeniem"
525

, zaznacza papież. Chrześcijaństwo nie jest więc 

religią Księgi, ale religią Słowa wcielonego, Logosu, Osoby. W jego centrum znajduje się 

"osoba - Jezus Chrystus, który sam jest żywym Słowem Bożym i interpretuje siebie samego 

przez pisma"
526

.  

 W opinii Ratzingera/Benedykta XVI Pismo może być dobrze zrozumiane tylko 

wówczas, kiedy odczytywane jest w relacji do osoby Jezusa Chrystusa, ponieważ jest z Nim 

wewnętrznie powiązane. W Verbum Domini Benedykt XVI zauważa, że "chociaż słowo 

Boże poprzedza i przewyższa Pismo Święte, to jednak jako natchnione przez Boga, Pismo 

zawiera słowo Boże (por. 2 Tm 3, 16) w sposób absolutnie wyjątkowy"
527

. Biblia, a więc 

spisane Słowo, "jest świadectwem Objawienia, nie ujmuje go jednak w taki sposób, że całe 

wchodzi w Biblię i odtąd można je wkładać do kieszeni na wzór jakiejś rzeczy. Biblia 

poświadcza Objawienie, jednak pojęcie Objawienia zawiera w sobie coś więcej od niej"
528

, 

stwierdza Ratzinger. Określając relację Słowa do Pisma Świętego, kardynał tłumaczy: 

 

"Objawienie oznacza zbliżenie się Boga do człowieka i jest większe, 

niż wyrazić mogą to ludzkie słowa, również większe niż słowa Pisma (…). 

Pismo jest znaczącym świadectwem o objawieniu, ale objawienie 

to coś żywego, coś większego: aby było objawieniem, musi osiągnąć swoje 

przeznaczenie i musi zostać przyjęte i zrozumiane, bo w przeciwnym razie 

nie stałoby się objawieniem"
529

. 

 

 Objawienie nie jest jedynie nadprzyrodzoną interwencją Boga w historię. 

W rozumieniu Ratzingera jest ono także wydarzeniem duchowym, które urzeczywistnia się 

                                                           
524

 J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 88.  
525

 Benedykt XVI, Myśli o Słowie Bożym, tł. M. Wilk, Kraków 2008, s. 89. 
526

 J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 164-165. 
527

 Benedykt XVI, Verbum Domini, 17.  
528

 J. Ratzinger, Kontrowersje wokół interpretacji Pisma, w: Słowo Boga. Pismo - Tradycja - Urząd, 

tł. W. Szymona, Kraków 2008, s. 119-120.  
529

 J. Ratzinger, Moje życie, s. 106-107. 



99 

 

pomiędzy Bogiem a człowiekiem. Jest wydarzeniem, które dzieje się w konkretnym celu. 

Prowadzi do przyjęcia i zrozumienia tego, który się objawia. Nie jest wydarzeniem 

kierowanym w próżnię, ale do konkretnego człowieka. Posiada ono więc charakter 

personalny
530

. Jest wydarzeniem międzyosobowym, dialogicznym, choć jego centrum 

pozostaje Chrystus. Słowo Boże wyraża się "w pełni w tajemnicy wcielenia, śmierci 

i zmartwychwstania Syna Bożego"
531

, puentuje papież w Verbum Domini.  

 Objawienie jest inicjatywą Boga Ojca. W jego centrum stoi osoba Chrystusa. Jednak, 

jak zauważa Benedykt XVI w adhortacji o Słowie Bożym, nie da się autentycznie przyjąć 

ani zrozumieć Objawienia bez pomocy Ducha Świętego
532

. Słowo Boże może być 

zrozumiane "jedynie dzięki owemu Duchowi"
533

, który jest stróżem i interpretatorem 

Objawienia. On prowadzi do autentycznego zrozumienia Pisma i jednocześnie w kluczu 

Jego hermeneutyki należy je rozumieć i asymilować. Duch Święty jest wprawdzie 

przedmiotem Objawienia, ale również jest Tym, który objawia misterium Boga, 

współdziałając z Jezusem w Jego zbawczej misji
534

. Papież Benedykt zaznacza, 

że w refleksji nad tajemnicą Objawienia trzeba zawsze mieć "pneumatologiczną 

perspektywę"
535

. Bez niej nie można poprawnie interpretować Objawienia, ani Pisma, które 

jest jego świadectwem i które je zawiera.  

 W rozumieniu Benedykta XVI Objawienie ma charakter trynitarny
536

. Ojciec, Syn 

i Duch Święty tworzą principium Objawienia
537

. Tę trynitarną perspektywę w sposób 

szczególny można zauważyć w Adhortacji Dei Verbum. W tejże adhortacji papież podkreśla 

jeszcze jeden wymiar Objawienia. Zauważa, że Objawienie należy odczytywać i rozumieć 

w kontekście ekonomii zbawczej. Papież zaznacza, że "misja Syna oraz misja Ducha 

Świętego są nierozłączne i stanowią jedną ekonomię zbawienia"
538

. Bóg dokonuje 

objawienia w ramach misterium zbawczego. Ujawnia się jako wspólnota osób Boskich: 

Ojciec, Syn i Duch Święty, w Trójcy Miłości
539

. Czyni to nie dla samej prezentacji swojej 

tożsamości, lecz przede wszystkim dla zbawienia ludzi
540

. Bóg w objawieniu i udzielaniu się 

                                                           
530

 Por. P. Borto, Rozumienie Objawienia Bożego w lubelskiej szkole teologii fundamentalnej, w: "Roczniki 

Teologiczne" 65 (2018), z. 9, s. 46-47. 
531

 Benedykt XVI, Verbum Domini, 7.  
532

 Por. tamże, 15.  
533

 Tamże, 16. 
534

 Por. tamże, 15. 
535

 Por. tamże, 16. 
536

 Por. M. Antoniewicz, Trynitarny wymiar Objawienia Bożego w ujęciu adhortacji Verbum Domini 

Benedykta XVI, w: "Studia Gnesnensia" 15 (2011), s. 303. 
537

 Por. M. Rusecki, Objawienie Boże, w: Leksykon teologii fundamentalnej, s. 867.  
538

 Benedykt XVI, Verbum Domini, 15.  
539

 Por. tamże, 2. 
540

 Por. S. Bartnicki, Motywy wiarygodności Objawienia chrześcijańskiego, w: "Studia Teologiczne. Wierzę 

w Syna Bożego" (2013), nr 31, s. 31.  



100 

 

człowiekowi, kieruje się miłością
541

. Kluczem do zrozumienia Boga i zrozumienia prawdy, 

jaką nam ukazuje, jest miłość
542

. 

 W najgłębszym sensie Objawienie jest demonstracją osobowego Boga, który sam 

jest miłością Osób i który motywowany prawdziwą miłością, ujawnia się człowiekowi. 

Tym samym zaprasza go, poprzez czyny i słowa, do nawiązania komunikacji 

międzyosobowej
543

. Miłość stanowi najgłębszą strukturę Objawienia, jego rdzeń, ponieważ 

Bóg w swej istocie jest relacją miłości Ojca, Syna i Ducha Świętego
544

. 

Bóg chrześcijańskiego Objawienia to "nie samotna, wystarczająca sobie myśl, 

to nie absolutne i niepodzielne w sobie «Ja», lecz jedność w trynitarnym układzie 

Ja - Ty - My, tak, że wspólnotowy byt jako podstawowa rzeczywistość boska poprzedza 

wszelkie doczesne «my» (…)"
545

. W misterium Objawienia Bóg ujawnia się człowiekowi 

i odsłania przed nim najgłębszą tajemnicę swojej tożsamości - miłość Osób Boskich. 

Czyni to po to, by człowieka zaprosić do udziału w swym wewnętrznym życiu i przez 

to uczynić go szczęśliwym. Taki jest plan Objawienia
546

.  

 Miłość stanowi najgłębszą istotę Objawienia. Według Benedykta XVI "biblijny Bóg, 

nie jest czymś w rodzaju monady zamkniętej w sobie i zadowalającej się własną 

samowystarczalnością, lecz jest życiem, które chce się dawać, jest otwarciem, relacją"
547

. 

Ponieważ sam jest wewnętrzną relacją, "może tworzyć relację"
548

. W koncepcji Ratzingera 

Objawienie oprócz charakteru chrystocentrycznego, personalnego, historiozbawczego, 

dialogicznego i dynamicznego, posiada jeszcze charakter relacyjny. Choć ukierunkowane 

jest chrystocentrycznie, jednak objawia misterium miłości Trójcy
549

.  

 W koncepcji Objawienia Ratzingera/Benedykta XVI należy zwrócić uwagę 

na jeszcze jedną istotną kwestię. Jest nią konieczność istnienia Kościoła w recepcji 

i interpretacji autentyczności Objawienia. Dla Ratzingera Kościół jest podmiotem, który 

przyjmuje Objawienie
550

. Odbiorcą Objawienia nie tylko jest indywidualny człowiek, 

ale wspólnota Kościoła. Wierzący opierają swoją wiarę na depozycie słowa Bożego, 

na który składają się Pismo Święte i Tradycja
551

. Kościół czerpie pewność prawd wiary 

                                                           
541

 Por. P. Ide, Chrystus daje wszystko. Teologia miłości Benedykta XVI, Kraków 2011, s. 40.  
542

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta, t. I, s. 224 i 212.  
543

 Por. M. Rusecki, Objawienie Boże, s. 860. 
544

 Por. S. Jaśkiewicz, Relacyjny charakter łaski według J. Ratzingera - papieża Benedykta XVI, 

w: "Perspectiva. Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne" 11 (2012), nr 2, s. 62-64.  
545

 J. Ratzinger, Kościół - Ekumenizm - Polityka, red. L. Balter i in., Poznań - Warszawa 1990, s. 35.  
546

 Por. T. Pikus, Chrześcijaństwo religią Objawienia i świadectwa, s. 160-161.  
547

 Benedykt XVI, Społeczeństwo na obraz Boga, w: OR (2008), nr 6, s. 7.  
548

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 245.  
549

 Por. J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 32 i 34. 
550

 Por. J. Ratzinger, Problem pojęcia Tradycji - próby jego uściślenia, w: J. Ratzinger - Benedykt XVI, Słowo 

Boga. Pismo - Urząd - Tradycja, s. 52. 
551

 Por. Benedykt XVI, Verbum Domini, 10. 



101 

 

z obu rzeczywistości. Benedykt XVI zaleca, żeby Pismo i Tradycję otaczać taką samą 

czcią
552

. Szczególną odpowiedzialnością za zachowanie autentycznego depozytu Objawienia 

obarczony jest Urząd Nauczycielski Kościoła. To on jest właściwym interpretatorem Pisma, 

które zawiera Objawienie
553

. Pismo zaś stanowi ostateczną normę wiary Kościoła
554

. 

Między Magisterium, Tradycją i Pismem istnieje ścisły związek i wewnętrzna zależność
555

. 

 Dla Ratzingera/Benedykta XVI Objawienie Boga w pierwszym rzędzie jest 

manifestacją Jego tożsamości. Bóg, który ukazuje się w historii, Objawia się jako Bóg 

jedyny. Prawda ta stanowi absolutną podstawę wiary Izraela, a potem religii 

chrześcijańskiej. Słowa z Księgi Powtórzonego Prawa: "Słuchaj, Izraelu, Pan jest naszym 

Bogiem - Panem jedynym" (Pwp 6, 4), stanowią podstawę monoteizmu. Ratzinger zauważa 

jednak, że w tym stwierdzeniu Pisma nie chodzi jedynie o podkreślenie jedyności Boga. 

Jego zdaniem posiada ono charakter "rozstrzygnięcia egzystencjalnego". Rdzeniem tego 

rozstrzygnięcia jest wyrzeczenie się obcych bóstw i ubóstwiania tego, co Bogiem nie jest. 

Wyznanie jedyności Boga pociąga za sobą daleko idące egzystencjalne konsekwencje
556

. 

W opinii Ratzingera wyznanie jedynego Boga stanowi uznanie "Boga niebios jako mocy, 

która ogarnia wszystko"
557

 i jednocześnie jest definicją absolutnego prymatu Boga. 

W przekonaniu Ratzingera monoteizm ma charakter uwalniający człowieka od tego, 

co Bogiem nie jest
558

. Ratzinger podkreśla, że dla ludzkiej egzystencji "tym, co decydujące, 

najważniejsze jest prymat Boga"
559

, będący głównym założeniem monoteizmu Objawienia. 

Ów prymat wpływa znacząco na kierunek ludzkiej egzystencji, bo jak stwierdza 

"nawrócenie jest odkryciem prymatu Boga"
560

.  

 W swojej refleksji Ratzinger zauważa, że Objawienie się jedynego Boga w sposób 

zasadniczy związane jest z biblijnym opisem Objawienia imienia Bożego w płonącym 

krzewie (Wj 3). Zdaniem Ratzingera dokonuje ono zasadniczego ustalenia pojęcia Boga 

dla Izraela, a potem dla chrześcijaństwa. Bóg zdradza Mojżeszowi swoje imię. Objawia 

je w tajemniczych słowach: "JESTEM, KTÓRY JESTEM" (Wj 3, 14). Ratzinger zauważa, 

że w Starym Testamencie chodzi o teologiczną, a nie filozoficzną etymologię tego 

                                                           
552

 Por. tamże, 9.  
553

 Por. KO, 10; por. J. Ratzinger, Świętego Bonawentury teologia historii, tł. E. I. Zieliński, Lublin 2010, 

s. 106.  
554

 Por. H. Seweryniak, Nauka Soboru Watykańskiego II o objawieniu, w: "Studia Płockie" 16-17 (1988-1989), 

s. 56.  
555

 Por. KO, 10; A. Paciorek, Wstęp ogólny do Pisma Świętego, Tarnów 1999, s. 166-168; Więcej na ten temat: 

M. Rusecki, Traktat o Objawieniu, s. 423 i nast.  
556

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 101.  
557

 Tamże, s. 101. 
558

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta. t. 1. s. 167. 
559

 J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 93.  
560

 J. Ratzinger, Chrystus i Jego Kościół, s. 215.  



102 

 

stwierdzenia. Stwierdzenie "Jestem" informuje przede wszystkim o tym, że Bóg jest osobą 

i że zwraca się w swoim Objawieniu do ludzi, ponieważ jest Bogiem ojców: Abrahama, 

Izaaka i Jakuba
561

. Poprzez swoje imię Bóg odsłania swoją tożsamość. "Jestem" jest 

"kimś, kto kocha z całą pasją właściwą prawdziwej miłości"
562

. Ponieważ Bóg objawia się 

jako Bóg ojców, jest więc Bogiem ludzi (numen personale). Nie jest związany z określonym 

miejscem (numen locale)
563

. Od momentu wyjawienia imienia Boga "widzi się 

na płaszczyźnie «ja» i «ty», a nie w płaszczyźnie przestrzennej"
564

, zaznacza 

we Wprowadzeniu do chrześcijaństwa. Boga "nie można (…) spotkać gdziekolwiek, 

ale tylko tam, gdzie jest człowiek i gdzie człowiek pozwala Mu się ze sobą spotkać"
565

. 

Bóg poprzez ujawnienie swojego imienia niejako odszyfrowuje siebie, daje się rozpoznać 

jako ten, który JEST dla ludzi
566

. "«Jestem» znaczy tyle co «jestem tutaj», «jestem 

dla was»"
567

, tłumaczy Ratzinger. 

 W biblijnych słowach "Jestem, który jestem" (Wj 3, 14) objawia się Bóg, który jest 

Bogiem całości, a nie jednego narodu czy miejsca. Bóg Objawienia jest Bogiem, któremu 

wszystko podlega, który po prostu jest i jest Bogiem
568

. Bóg Objawienia to przede 

wszystkim Bóg osobowy, to Bóg ludzi, a nie jakaś filozoficzna idea, czy niedający się pojąć 

i niedostępny człowiekowi Absolut
569

. "Bóg nie jest pozbawioną uczuć geometrią świata 

ani neutralną sprawiedliwością, stojąca ponad ludzkimi sprawami, która się nimi 

nie wzrusza, ale ma serce, staje przed nami jak Ten, który kocha z całym przedziwnym 

bogactwem kochającego"
570

. Oto objawiona tożsamość Boga! Boga, który ma serce!
571

  

 W perspektywie Objawienia chrześcijaństwo dokonało jedynego w swoim rodzaju 

przeobrażenia pojęcia Boga filozofów w Boga wiary
572

. Istota Absolutna, Logos, nie jest 

zamkniętą w sobie autarkią, lecz tym, który wszystko utrzymuje w bycie, absolutnym 

punktem odniesienia całej rzeczywistości. Bóg Objawiony w Chrystusie to moc stwórcza 

i jednocześnie moc kochająca
573

. Ratzinger rzeczowo i trafnie stwierdza: "Bóg jest taki, jaki 

się nam ukazuje; Bóg nie ukazuje się w taki sposób, w jaki nie istnieje"
574

. 

                                                           
561

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 109. 
562

 Benedykt XVI, Deus caritas est, 10.  
563

 Por. J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 11-31. 
564

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 109. 
565

 Tamże, s. 109. 
566

 Por. A. Michalik, Zrozumieć chrześcijaństwo, s. 75.  
567

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 113. 
568

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 372-373. 
569

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 134-135. 
570

 Tamże, s. 124-125. 
571

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 624.  
572

 Por. J. Ratzinger, Europa. Jej podwaliny dzisiaj i jutro, tł. S. Czerwik, Kielce 2005, s. 101-107. 
573

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV s. 126. 
574

 Tamże, s. 139. 



103 

 

Twierdzenie to odnosi do chrześcijańskiej nauki o Trójcy Świętej. Jeśli bowiem Bóg jest 

Miłością, jednocześnie ze swej natury jest relacją
575

. Nie może zatem istnieć, 

ani nie pozostawać sam w sobie
576

, lecz udziela się w dynamizmie miłości. Wyjątkowym 

aktem wyjścia poza siebie, aktem ujawnienia się dynamizmu miłości Boga, było mysterium 

crucis
577

.  

 Zdaniem Ratzingera nauka o Trójcy nie przeczy prawdzie o jedyności Boga
578

. 

Chrześcijaństwo, przyjmując Objawienie, poprzez miłość, która jest "najwyższą formą 

jedności"
579

, niejako rozszerza pojęcie monoteizmu. Uznaje ono, że w Bogu istnieje 

zespolone przez miłość "my". W jego wnętrzu występuje zjawisko dialogu Osób. Bóg nie 

jest tylko Logosem, ale Dia - Logosem. Nie jest On jedynie sensem czy myślą, ale rozmową, 

słowem, wzajemnym odnoszeniem się do siebie
580

. W Bogu dokonuje się nieustanna 

wymiana miłości między osobami Trójcy Świętej
581

. W języku teologii zjawisko 

to określane jest mianem perychorezy. Polega ona na wzajemnym przenikaniu się 

i współdziałaniu Osób, przy jednoczesnym zachowaniu ich tożsamości
582

. W koncepcji 

Ratzingera Objawienie chrześcijańskie jest epifanią takiego właśnie Boga: Ojca, Syna 

i Ducha Świętego, którzy są jednym Bogiem, posiadają jedną istotę i trwają ze sobą 

w nieustannym dialogu miłości
583

.  

 Dla Ratzingera szczytowym momentem Objawienia Boga, który jest relacją 

i miłością osób Trójcy, jest Krzyż Chrystusa. Jak stwierdza we Wprowadzeniu 

do chrześcijaństwa, Krzyż "jest naprawdę centrum Objawienia"
584

 i odsłania kim jest i jaki 

jest Bóg
585

. Krzyż bowiem "jest rzeczywistym krzewem płonącym, miejscem Bożej miłości, 

która płonie, lecz się nie spala"
586

. Najbardziej i jednocześnie najpełniej odsłania 

on wewnętrzną tajemnicę miłości Boga
587

. W najgłębszym sensie Krzyż Chrystusa stanowi 

rzeczywiste Objawienie Boga. Jest prawdziwą epifanią Jego tożsamości, bowiem 

"najwyższe roszczenie objawienia, owo «Ja jestem» i Krzyż Jezusa są nierozłączne"
588

, 

                                                           
575

 Por. J. Ratzinger, Wielość religii i jedno Przymierze, tł. E. Pieciul, Poznań 2004, s. 45 i 73. 
576

 Por. J. Ratzinger, Das neue Volk Gottes. Entwürfe zur Ekklesiologie, Düsseldorf 1970, s. 283 i nast.  
577

 Por. T. Dola, Teologia misteriów Jezusa, Opole 2002, s. 201-204. 
578

 Por. J. Ratzinger, Kościół - Ekumenizm - Polityka, s. 121.  
579

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 150. 
580

 Por. tamże, s. 152. 
581

 Por. X. Pikaza, Znak krzyża, w: Tajemnica odkupienia (Kolekcja Communio, t. 11), red. L. Balter i in., 

Poznań 1997, s. 250-251.  
582

 Por. J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 40 i nast.  
583

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 154-158. 
584

 Tamże, s. 235. 
585

 Tamże, s. 234. 
586

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 149. 
587

 Por. W. Hryniewicz, Chrystus nasza Pascha. Zarys chrześcijańskiej teologii paschalnej, t. I., Lublin 1987, 

 s. 301-310. 
588

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 374. 



104 

 

konstatuje Ratzinger. Krzyż zatem jest szczytowym momentem Objawienia Trójcy 

Świętej
589

 w jej kenotycznej miłości
590

.  

 

 

2. 2. Krzyż objawieniem Boga Ojca 

 

 Dla Josepha Ratzingera/Benedykta XVI Krzyż Chrystusa jest "prawdziwym centrum 

Objawienia
591

. W wyjątkowy sposób objawia Boga w Trójcy Świętej: Ojca, Syna i Ducha 

Świętego oraz ich wewnętrzne, trynitarne życie, którego istotą jest wzajemna wymiana 

miłości
592

. Krzyż zatem objawia Boga Ojca, który trwa w nieustannym dialogu miłości 

ze swoim Synem i Duchem Świętym. W misterium Krzyża Syn Boży cierpi i umiera 

w posłuszeństwie miłości dla Ojca. Ojciec zaś, w tym samym akcie oddania się Syna, 

przyjmuje Jego ofiarę dokonaną w Duchu Świętym. W oddaniu się Jezusa uwidacznia się 

zatem ofiara samego Ojca, który oddaje Syna za życie świata
593

.  

 Misterium Krzyża w sposób szczególny jest Objawieniem Pierwszej Osoby Boskiej. 

W Encyklice Deus Caritas est Benedykt XVI zauważa: "w śmierci na krzyżu dokonuje się 

owo zwrócenie się Boga przeciwko samemu sobie, poprzez które On ofiarowuje siebie, 

aby podnieść człowieka i go zbawić - jest to miłość w swej najbardziej radykalnej 

formie"
594

. W opinii Benedykta XVI Ofiara Krzyża, w najgłębszej swej istocie, jest ofiarą 

Boga Ojca, który "Syna swojego Jednorodzonego dał" (por. J 3, 16). Ofiara Jezusa dokonała 

się dla Ojca i ze względu na Niego. Źródłem i inicjatorem Objawienia dokonującego się 

w Krzyżu i poprzez Krzyż jest zatem Bóg Ojciec, który ostatecznie przemówił przez 

swojego Syna (por. Hbr 1, 1) i w radykalizmie Krzyżowej Ofiary najpełniej odsłonił siebie.  

 Krzyż stanowi Objawienie Boga Ojca, którego osoba stoi u początków wiary 

chrześcijańskiej. Ratzinger zauważa, że w ogóle "pytanie o Boga jest pytaniem 

fundamentalnym, stawiającym nas na rozdrożu ludzkiej egzystencji"
595

. Odpowiedź 

na pytanie o to, kim jest Bóg i jaki jest, stanowi pytanie rozstrzygające i niesie ze sobą 

ogromne konsekwencje egzystencjalne, zwłaszcza dla współczesnego człowieka, któremu 

"rzeczywistość Boga wymyka się z rąk"
596

 i który z tego powodu gubi sens swojej 

                                                           
589

 Por. J. Mastej, Staurologiczno - rezurekcyjna wiarygodność chrześcijaństwa, Lublin 2014, s. 106.  
590

 H. U. von Balthasar, W pełni wiary, Kraków 1991, s. 218.  
591

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 235. 
592

 Por. J. Mastej, Staurologiczno-rezurekcyjna wiarygodność chrześcijaństwa, s. 108.  
593

 Por. A. Napiórkowski, Jezus Chrystus objawiony i objawiający, s. 125.  
594

 Benedykt XVI, Deus caritas est, 12.  
595

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 147.  
596

 Benedykt XVI, O sensie bycia chrześcijaninem, s. 24-25.  



105 

 

egzystencji. Ratzinger/Benedykt XVI zauważa naglącą potrzebę, by ludziom czasów 

współczesnych ukazywać na nowo Boga, otwierać im do Niego dostęp, wyjaśniać sens Jego 

misterium i tym samym nadać sens ich egzystencji
597

. Zauważa także, że współczesnemu 

"człowiekowi nie wystarcza, że Bóg powiedział nam to czy tamto albo że potrafimy sobie 

to czy tamto wyobrazić na Jego temat. Jedynie wtedy, gdy wiemy, że coś dla nas uczynił 

i że jest dla nas, jedynie wtedy dzieje się to, czego potrzebujemy i na czym możemy się 

oprzeć"
598

. Zdaniem Ratzingera człowiekowi należy ukazywać i przybliżać Boga jako Tego, 

który jest "dla" człowieka i który coś dla niego czyni. Najwięcej dla człowieka uczynił Bóg 

w mysterium crucis. Ukazanie zatem sensu Krzyża jako Objawienia się Boga Ojca, który 

jest i który jest "dla" człowieka, i który daje ludziom swojego Syna, jest szansą dla ukazania 

wiarygodności chrześcijaństwa i stanowi istotny moment w refleksji teologiczno-

fundamentalnej.  

 W Nowej pieśni dla Pana Ratzinger stwierdza: "wiara jest wiarą w Boga, albo 

jej nie ma"
599

. Wiara w Boga Ojca stanowi absolutny fundament i źródło wiary 

chrześcijańskiej. Od niej rozpoczyna się chrześcijańskie Credo. Niestety, współczesna 

marginalizacja sprawy Boga i kryzys wiary uderzają w prawdę nie tylko o istnieniu Boga 

czy Jego "użyteczności" dla człowieka, ale dotykają samego centrum religijnej prawdy 

o Bogu Osobowym, a w konsekwencji prawdy o Trójcy Świętej
600

. Ratzinger, odnosząc się 

do współczesnego kryzysu idei Boga, stwierdza: "Ojciec zapomniany, 

Syn pomniejszony"
601

. W opinii Ratzingera znamiona tego kryzysu są widoczne także 

we wnętrzu samej teologii, która poprzez zbytnią afirmację chrystologii czyni ją skrajnie 

chrystocentryczną. Tendencje tego rodzaju zmierzają do zafałszowania samej teologii, 

ponieważ deprecjonują w teologicznej refleksji Osobę Boga Ojca. W Raporcie o stanie 

wiary Ratzinger stwierdza: 

 

"Bojąc się, niesłusznie, że uwaga zwrócona na Ojca Stworzyciela może 

przesłonić postać Jego Syna, pewnego typu współczesna teologia ogranicza się 

jedynie do chrystologii. Ale jest to chrystologia podejrzana, jednostronnie 

podkreślająca ludzką naturę Jezusa, przemilczająca bądź wyrażająca w sposób 

niewystarczający Jego Boską naturę, współistniejącą w tej samej osobie 

                                                           
597

 Por. Benedykt XVI, List do Biskupów Kościoła katolickiego dotyczący zniesienia ekskomuniki z czterech 

biskupów wyświęconych przez abpa Lefebvre'a, w: OR (2009), nr 5, s. 6-8.  
598

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 25.  
599

 J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana. Wiara w Chrystusa a liturgia dzisiaj, tł. J. Zychowicz, Kraków 2005, 

s. 60. 
600

 Por. J. Babiński, Konsekwencje współczesnego kryzysu idei Boga według Josepha Ratzingera/Benedykta 

XVI, w: "Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie" 24 (2017), s. 73.  
601

 J. Ratzinger, Raport o stanie wiary, Kraków - Warszawa - Struga 1986, s. 66.  



106 

 

Chrystusa. Można by nawet powiedzieć, że oto wskrzeszono starożytną herezję 

ariańską"
602

. 

 

 Spostrzeżenie ówczesnego Prefekta Kongregacji Nauki Wiary wydaje się być nie 

tylko diagnozą nieprawidłowo uprawianej teologii, ale stanowi swego rodzaju wskazówkę, 

która dla teologicznej refleksji wyznacza nową drogę. Należy na nowo dowartościować 

w niej osobę Boga Ojca. Ratzinger zauważa również, że kryzys rozumienia idei Boga Ojca 

przekłada się w pewien sposób na współczesny kryzys ojcostwa w ogóle i na odwrót. 

Kryzys idei ojcostwa prowadzi do niezrozumienia idei ojcostwa w samym Bogu, który 

najpierw jest Ojcem
603

 i jako Ojciec nam się Objawia. 

 W refleksji J. Ratzingera/Benedykta XVI na próżno szukać systematycznej i zwartej 

wykładni o Bogu Ojcu. Nie oznacza to jednak, że refleksja ta nie istnieje w ogóle. W pracy 

teologicznej i papieskim nauczaniu Ratzinger/Benedykt XVI sporo miejsca poświęca osobie 

Boga Ojca. Czyni to zwłaszcza w kontekście swoich biblijnych i liturgicznych rozważań
604

. 

 Dla Josepha Ratzingera Bóg Ojciec przede wszystkim jest Ojcem. Ojcostwo 

Pierwszej Osoby Trójcy Świętej Ratzinger rozumie w dwóch kontekstach: stworzenia 

i wybrania. Dane biblijne wskazują jednoznacznie, że idea Ojcostwa Boga była obecna 

już w Starym Testamencie. Wśród różnych tytułów określających Boga zajmowała miejsce 

wyjątkowe, ponieważ podkreślała unikalną relację pomiędzy Bogiem a Izraelem. Świadczą 

o tym choćby słowa Mojżesza wypowiedziane do faraona: "To mówi Pan: Synem moim 

pierworodnym jest Izrael" (Pwt 4, 22) lub słowa, w których przypomina ludowi: 

"Czyż nie On twym Ojcem, twym Stwórcą" (Pwt 32, 6). Nawiązanie do ojcostwa Boga 

znajduje się także w Księdze Malachiasza: "Czyż nie mamy jednego Ojca? 

Czyż nie stworzył nas jeden Bóg?" (Ml 2, 10). Ów związek Bożego Ojcostwa z aktem 

stwórczym widać także u proroka Izajasza w słowach: "A jednak, Panie, Tyś naszym 

Ojcem. My jesteśmy gliną, a Ty naszym twórcą. Wszyscy jesteśmy dziełem rąk twoich" 

(Iz 64, 7). Idea Boga Ojca pojawia się w wielu miejscach Starego Testamentu i wiąże się 

doświadczeniem Izraela, który jako Naród Wybrany cieszy się wyjątkową relacją z Bogiem 

i znajduje w Jego zbawczych planach swoje szczególne miejsce. Stary Testament nazywa 

Boga Ojcem 15 razy
605

. 

                                                           
602

 Tamże, s. 66.  
603

 J. Babiński, Konsekwencje współczesnego kryzysu idei Boga według Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, 

s. 73-74. 
604

 Por. A. Sosnowski, Josepha Ratzingera nauka o Bogu Ojcu. Próba interpretacji, w: "Teologia Młodych" 

6 (2017), s. 61.  
605

 Z. Kubacki, «Wierzę w Boga Ojca» wokół pierwszego artykułu Credo, w: "Warszawskie Studia 

Teologiczne" 24 (2011), nr 2, s. 332.  



107 

 

 W swojej refleksji teologicznej Ratzinger ideę stworzenia silnie wiąże z Bożym 

Ojcostwem. W Jezusie z Nazaretu tłumaczy to w następujący sposób: "Bóg jest naszym 

Ojcem, dlatego że jest naszym Stwórcą. Ponieważ nas stworzył, przynależymy do Niego. 

Byt jako taki ma swe źródło w Nim i dlatego jest dobry, pochodzi od Boga"
606

. Przy czym 

zauważa, że ma to swoje szczególne znaczenie w odniesieniu do człowieka, który pośród 

całego stworzenia zajmuje miejsce absolutnie wyjątkowe, jest bowiem "koroną 

stworzenia"
607

. Ratzinger wyjaśnia swoją intuicję w następujący sposób: 

 

"Myśl, że Bóg stworzył każdego człowieka, należy do biblijnego obrazu 

człowieka. Każdy człowiek jest wyłączny i jako taki chciany przez Boga. 

On zna każdego. W tym znaczeniu, ze względu na stworzenie, człowiek jest 

w szczególny sposób «dzieckiem» Boga, a Bóg jego prawdziwym Ojcem. 

Mówiąc, że człowiek jest obrazem Boga, wyrażamy tę samą myśl w inny 

sposób"
608

. 

 

 W opinii Ratzingera fakt stworzenia implikuje egzystencjalną prawdę o tym, że Bóg 

jest naprawdę prawdziwym Ojcem dla każdego człowieka. Bóg ukazuje się jako Ojciec 

w samym akcie stworzenia i w nim wyraża się Jego ojcostwo. Ono jest "bardziej 

rzeczywiste niż ojcostwo ludzkie, ponieważ ostatecznie od Niego pochodzi nasz byt; 

ponieważ On daje nam prawdziwie ojcowski dom - wieczny"
609

, podkreśla. Bóg zatem 

prawdziwie jest Ojcem i jako taki chce być poznany przez ludzi. Szczególny wyraz idea 

ta znajduje w prawdzie o stworzeniu, choć jest ono dziełem całej Trójcy świętej
610

. 

W swoich rozważaniach o stworzeniu Ratzinger zwraca uwagę na jeszcze jedną, bardzo 

istotną kwestią. Łączy on ideę stworzenia z wydarzeniem Krzyża. W ocenie Ratzingera 

Ukrzyżowany Bóg jest dla całego stworzenia rękojmią tego, że jego istnienie jest wyrazem 

i gwarantem miłości Boga. Stworzenie istnieje, jest, trwa w bycie, ponieważ Bóg je kocha, 

zauważa
611

. 

  Objawienie prawdy o Bogu, który jest Ojcem, w opinii Ratzingera, pociąga za sobą 

dalekosiężne skutki dla ludzkiej egzystencji. Ustawia ona człowieka w zupełnie innej relacji 

do Boga. Ponieważ Bóg jest prawdziwym Ojcem, każdy człowiek jest Jego prawdziwym 

                                                           
606

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1 s. 224-225. 
607

 Por. KDK, 14. 
608

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 225.  
609

 Tamże, s. 227.  
610

 Por. A. Ganoczy, Nauka o stworzeniu, Kraków 1999, s. 87.  
611

 Por. J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył… Cztery kazania o stworzeniu i upadku. Konsekwencje wiary 

w stworzenie, tł. J. Merecki, Kraków 2006. s. 96. 



108 

 

dzieckiem. Przepaść dzieląca Stwórcę od stworzenia zostaje zmniejszona
612

. Z faktu 

stworzenia pomiędzy Bogiem a każdym człowiekiem zachodzi absolutnie wyjątkowa forma 

relacji: Ojciec - dziecko
613

. Relację tę można ująć w stwierdzeniu: "Chcę, abyś był"
614

. 

Ojcostwo Boga obejmuje wszystkich ludzi, ponieważ ma charakter powszechny. Ukazuje 

ono także, że Bóg w swojej istocie jest relacją, która ciągle pragnie relacji. Ratzinger 

zauważa, że "wyznanie Boga jako osoby implikuje z konieczności zarazem to, że Bóg jest 

relacją, że można się do Niego zwracać, że jest płodnością"
615

. Bóg, który jest osobą, jest 

jednocześnie z istoty swojej relacją, płodnością, jest Ojcem. Jako relacja udziela się 

na zewnątrz poprzez akt stwórczy i w permanentnej miłości podtrzymuje wszelki byt 

w istnieniu. Jako prawdziwy Ojciec, Bóg daje wszystkiemu co jest życie i trwanie.  

 Ratzinger zauważa, że w mówieniu o Bogu doświadczamy pewnego rodzaju 

paradoksu. Credo mówi o Nim jednocześnie "Ojciec" i "Wszechwładny", przez co "łączy 

w opisie jedynego Boga pojęcie rodziny z pojęciem mocy kosmicznej"
616

. Objawienie Boga 

jako Ojca powoduje, że ów dystans pomiędzy człowiekiem a Bogiem się zmniejsza. 

Bóg w swoim Ojcostwie staje się nam bliższy
617

. Ratzinger twierdzi, że przez określenie 

Boga "Ojcem", następuje swoista "korektura miary" i formułuje się nowe pojęcie potęgi, 

panowania i wielkości
618

. W tajemnicy wcielenia i Krzyża "można sformułować 

chrześcijańskie pojęcie wszechwładztwa Boga"
619

. W sposób szczególny w tajemnicy 

Krzyża wszechmocny Bóg, przez objawienie misterium swojego Ojcostwa, faktycznie 

koryguje chrześcijańskie myślenie o wielkości i potędze
620

. "Najwyższa potęga w tym się 

wyraża, iż może ze spokojem poddać się innej potędze, że jej potęga nie opiera się 

na przemocy, lecz jest samą wolnością miłości (…)"
621

, stwierdza we Wprowadzeniu 

do chrześcijaństwa.  

 Z wyjątkowej relacji, jaka łączy stworzenie ze Stwórcą, zdawał sobie sprawę Izrael. 

Jednak nie tylko z tego powodu uznawał on Boga za swojego Ojca. Drugim wymiarem 

manifestacji Jego ojcostwa było wybranie. "Jahwe wybrał Izraela (…), oraz uczynił 

go synem «pierworodnym» i «umiłowanym»"
622

, stwierdza Ratzinger. Idea wybrania 

                                                           
612

 Por. J. Ratzinger, Kościół - Ekumenizm - Polityka, s. 69. 
613

 K. Rahner, Theos nel Nuovo Testamento, w: Nuovi Saggi, Roma 1965, s. 476. 
614

 J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 96.  
615

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 150.  
616

 Tamże, s. 127.  
617

 Por. J. Szymik, Wszechmoc w płaszczu niemocy. Sprawiedliwość Boża w perspektywie chrystologicznej 

według Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Verbum Vitae" 26 (2014), s. 177-179. 
618

 Por. J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 252-253. 
619

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 128. 
620

 Por. Benedykt XVI, Myśli o Matce Bożej. Komentarz do Litanii Loretańskiej, tł. M. Wilk, Kraków 2009, 

s. 14. 
621

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 128. 
622

 J. Ratzinger, Wykłady bawarskie z lat 1963-2004, tł. A. Czarnocki, Warszawa 2009, s. 52.  



109 

 

eksponowała prawdę o Bogu Ojcu, ponieważ Izrael został wybrany ze wszystkich narodów 

i przez swój wybór Bóg uczynił go dzieckiem. To Izraelowi objawił swoje imię i z nim 

zawarł przymierze. Uczynił to w sposób całkowicie wolny i bez żadnej jego zasługi
623

. 

Przez wybranie Bóg ciągle towarzyszył swojemu narodowi tak, jak ojciec towarzyszy 

swojemu dziecku. Troszczył się, napominał, karcił i nagradzał. Ratzinger konkluduje: 

"Stary Testament odróżnia dwie formy Bożego ojcostwa i odpowiednio dwie formy bożego 

dziecięctwa w stosunku do Boga: płynące ze stworzenia synostwo ludów ziemi i oparte 

na wybraniu synostwo Izraela"
624

. Te dwa wymiary ojcostwa Boga korespondują ze sobą 

i wzajemnie uzupełniają się w teologii Ratzingera. 

 Dzięki Objawieniu się Boga w Jezusie Chrystusie Ojcostwo Boga nabrało zupełnie 

nowych wymiarów i nowego sensu. "Gdy nadeszła pełnia czasów, zesłał Bóg Syna swego 

(…) abyśmy mogli otrzymać przybrane synostwo" (Ga 4, 4-5). W zesłaniu Syna 

Bóg najpełniej Objawił się jako Ojciec i przysposobił ludzi jako swoje dzieci. 

To, co w dużej mierze jedynie intuicyjnie Stary Testament mówił o Bogu jako Ojcu, 

w Nowym Testamencie stało się rzeczywistością w Synu. W Nim Bóg objawił ostatecznie 

swoje imię i przez Niego zaprosił człowieka do wejścia w relację ze sobą. "Bóg jako Ojciec 

jest Bogiem, który posiada konkretne osobowe oblicze, który ma imię i który swoim 

imieniem może być wzywany"
625

. Ratzinger zauważa: "Tak, Boga można zobaczyć. 

Widzi go ten, kto widzi Chrystusa"
626

. W Jezusie bowiem, w Jego ludzkim obliczu, 

najbardziej można rozpoznać oblicze Boga Ojca
627

. Kto widzi Jezusa, "widzi także i Ojca" 

(J 14, 9)
628

. 

 Całe misterium życia Jezusa objawia nam to kim jest i jaki jest Bóg
629

. Dla Chrystusa 

Bóg przede wszystkim jest Ojcem. Ratzinger twierdzi, że "dopiero poznając tego Syna, 

dowiadujemy się naprawdę, czym jest Ojciec. (…) Bez Jezusa nie wiedzielibyśmy, czym 

«Ojciec» naprawdę jest"
630

. Jezus sam jest Objawieniem Ojca, którego Ojciec posłał 

na świat
631

. Treść tego Objawienia widać w całym nauczaniu Jezusa i Jego misji, zwłaszcza 

w godzinie Jego męki.  

                                                           
623

 Por. J. Ratzinger, Chrześcijańskie braterstwo, tł. J. Merecki, Kraków 2007, s. 16. 
624

 J. Ratzinger, Chrześcijańskie braterstwo, s. 53.  
625

 W. Kasper, Bóg Jezusa Chrystusa, Wrocław 1996, s. 184.  
626

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 697. 
627

Por. KKK, 516. 
628

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 696-697. 
629

 Por. M. Pyc, Misteria życia Jezusa Chrystusa, w: "Poznańskie Studia Teologiczne" 15 (2003), s. 125.  
630

 J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa. Medytacje o Bogu Trójjedynym, tł. J. Zychowicz, Kraków 2006, 

s. 30-31.  
631

 Por. F. G. Brambilla, W poszukiwaniu Jezusa. "Ukrzyżowany za nas, pod Poncjuszem Piłatem został 

umęczony i pogrzebany. I zmartwychwstał trzeciego dnia, jak oznajmia Pismo. I wstąpił do nieba", Kielce 

2004, s. 30. 



110 

 

 O synowskiej relacji Jezusa do Boga świadczą wszystkie cztery Ewangelie. Ukazują 

one, że Jezus w sposób absolutnie wyjątkowy przeżywa relację z Bogiem. Dla Jezusa Bóg 

jest Ojcem w innym sensie niż dla ludzi. Poznaje Go bowiem w sposób absolutny, a relacja, 

która ich łączy, nie ma sobie równej. Słowa: "Nikt nie zna Syna, tylko Ojciec, ani Ojca nikt 

nie zna tylko Syn i ten, komu Syn zechce objawić" (Mt 11, 27) poświadczają, że Jezus 

posiada całkowitą świadomość "inności" swojej relacji z Ojcem i jednoczesną świadomość 

bycia egzegetą Boga Ojca oraz bycia Jego wyjątkowym objawicielem
632

. Ta świadomość 

wyjątkowości relacji przejawiała się w nauczaniu Jezusa. Jednakże znajduje ona swój 

szczególny wyraz w używanym przez Jezusa terminie aramejskim Abba, którym zwraca się 

do Ojca w swojej modlitwie
633

. Dokument Międzynarodowej Komisji Teologicznej 

poświęcony świadomości Jezusa, stwierdza: 

 

"On nie tylko nazywał Boga «Ojcem» lub «Moim Ojcem» w sensie ogólnym; 

zwracając się do Boga w modlitwie wzywa Go, nazywając Go Abba 

(Mk 14, 36; por. Rz 8, 15. Ga 4, 6), co wskazuje na coś nowego. 

Rzeczywiście, sposób modlitwy Jezusa (por. Mt 11, 25) i sposób, którego 

uczy swoich uczniów (por. Łk 11, 2) sugerują rozróżnienie (które będzie 

wyrażone w okresie popaschalnym; por. J 20, 17) między «Moim Ojcem» 

i «waszym Ojcem» oraz jedyny i niepowtarzalny charakter relacji, jaka łączy 

Jezusa z Ojcem"
634

. 

 

 Wyjątkowość  relacji Jezusa do Ojca znajduje swoje potwierdzenie w używaniu 

terminu Abba. Wyrażało ono niezwykle intymną relację, która nie była udziałem innych
635

. 

Obdarzony nią był jedynie Syn. Jego synostwo miało szczególny charakter, ponieważ było 

Objawieniem Boga jako Ojca w Trójcy immanentnej. Bóg, najpierw i przede wszystkim, 

jest Ojcem wobec samego Jezusa, w ich wewnątrztrynitarnym życiu
636

. W sposób 

wyjątkowy uwidoczniło się to w godzinie śmierci Jezusa na krzyżu, w której modlił się 

i zwracał do Boga słowem "Ojcze" (Łk 23, 34; Łk 23, 46)
637

. 

 W swoim Synu Bóg wypowiedział się do końca. Według J. Ratzingera tytuł Syn jest 

tytułem relacyjnym i wskazuje na Kogoś, kto jest poza Nim. Tłumaczy to w następujący 

                                                           
632

 Por. Z. Kubacki, «Wierzę w Boga Ojca» wokół pierwszego artykułu Credo, s. 333. 
633

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 494. 
634

 Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Świadomość, jaką Jezus miał o sobie samym i swoim posłaniu, 

w: Od wiary do teologii. Dokumenty Międzynarodowej Komisji Teologicznej 1969-1996, Kraków 2000, s. 241.  
635

 Por. L. Bouyer, Ojciec niewidzialny. Drogi do tajemnicy Boga, tł. J. Brzozowski, G. Jędrzejowska, 

W. Szymona, Kraków 1998, s. 250. 
636

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 223-225.  
637

 Por. tamże s. 525 i 536. 



111 

 

sposób: "Tam, gdzie nie ma Ojca, nie ma również Syna. Tam, gdzie nie istnieje związek 

z Bogiem, niezrozumiały będzie ten, kto w swojej głębi jest niczym innym, jak samym tylko 

związkiem z Bogiem, z Ojcem"
638

. Boga jako Ojca można zatem zrozumieć jedynie przez 

Syna. Syn wskazuje na Ojca i ukazuje Ojca. Kiedy Chrystus mówi: "Nikt nie zna Syna tylko 

Ojciec, ani Ojca nikt nie zna, tylko Syn i ten, komu Syn zechce objawić" 

(por. Łk 10, 21 i nast.), wyjawia, że "Nikt nie może poznać Boga, tylko sam Bóg. Poznanie 

to, w którym Bóg zna sam siebie, jest dawaniem siebie Boga jako Ojca oraz przyjmowaniem 

siebie i oddawaniem Boga jako Syna, wymianą odwiecznej miłości, odwiecznym darem 

i zwrotem zarazem"
639

, wyjaśnia Ratzinger. Dzięki Jezusowi można poznać Boga Ojca jako 

Tego, który się ciągle udziela. "Ojciec jest czystym pojęciem relacji. Tylko w stosunku 

do kogoś drugiego jest Ojcem, natomiast sam w sobie jest po prostu Bogiem"
640

. Bóg jest 

Ojcem przede wszystkim w stosunku do swojego Syna. Według Ratzingera nie da się 

mówić ani o Bogu ani o Jezusie, pomijając ich wzajemną relację. Ona stanowi istotę 

ich bytu, jest rdzeniem ich wspólnej egzystencji i określa najpełniej ich tożsamość. 

Ratzinger twierdzi, że termin Syn "ma właśnie wyrazić całkowite splatanie się Jednego 

z Drugim"
641

 i wyrazić ich jedną w bycie, wspólną egzystencję. 

 W opinii Ratzingera prawdziwa chrystologia jest zatem wypowiedzią o relacji Jezusa 

z Ojcem
642

. Tak jak nierozerwalna jest wspólna egzystencja Ojca z Synem, nierozerwalna 

aż po Krzyż, tak samo w myśli Ratzingera nierozerwalna jest nauka o Ojcu i Synu. Syn 

i całe Jego życie jest skierowane "ku" Bogu i w najgłębszej swojej istocie jest 

z Nim zespolone. Dlatego jedynie w Jezusie najpełniej możemy odczytać prawdę o Jego 

Ojcu
643

, zwłaszcza w kontekście wydarzeń paschalnych.  

 Najpełniejszy wyraz zjednoczenia Jezusa z Ojcem widać w modlitwie Jezusa. 

Modlitwa Jezusa stanowi przestrzeń objawienia Ojca. Wszystkie owoce działalności 

Chrystusa pochodziły z modlitwy. Ona stanowiła początek, centrum i zwieńczenie Jego 

działalności. Ów dialog z Ojcem był dla Jezusa sprawą absolutnie priorytetową
644

. 

Doceniając doniosłą rolę modlitwy w misji Jezusa, Ratzinger nie waha się stwierdzić, 

że cała "chrystologia jest jedynie objaśnieniem Jego modlitwy: cała osoba Jezusa zawiera 

się w Jego modlitwie"
645

. Żeby zrozumieć, kim jest Jezus, należy zrozumieć Jego modlitwę. 

                                                           
638

 J. Ratzinger, Tajemnica Jezusa Chrystusa, tł. J. Płoska, Kielce 1994, s. 24.  
639

 J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa. Medytacje o Bogu Trójjedynym, tł. J. Zychowicz, Kraków 1995, s. 91. 
640

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 153. 
641

 Tamże, s. 155. 
642

 Por. tamże, s. 154.  
643

 Por. J. Szymik, Teologia Benedicta, t. I, s. 157 i nast.  
644

 Por. J. Ratzinger, Chrystus i Jego Kościół, s. 33.  
645

 Tamże, s. 36.  



112 

 

Ona objawia prawdę o Nim i o Jego Ojcu, z którym w uprzywilejowanej przestrzeni własnej 

modlitwy się spotykał. Ona także stanowi istotny klucz interpretacyjny Krzyża Chrystusa.  

 Kiedy Jezus uczy swoich uczniów modlitwy, wówczas uczy ich do Boga mówić 

Ojcze i przez to objawia im Ojca, który jest źródłem wszelkiego dobra
646

 i który sam jest 

tym największym "Dobrem"
647

. Jezus, ucząc modlitwy, przypomina o prawdzie, że Bóg jest 

Ojcem i przez człowieczeństwo Syna chce włączyć każdego człowieka w krąg Jego 

ojcowskiej miłości. Ratzinger zauważa, że "słowo «Bóg Ojciec» jest wezwaniem 

skierowanym do nas samych: mamy żyć jak dzieci - jak synowie i córki"
648

 Boga Ojca. 

Dzięki modlitwie, w której nazywamy Boga Ojcem, stajemy się w sposób wyjątkowy 

dziećmi Boga i wchodzimy w przestrzeń życia samego Boga. W Objawieniu Ojca objawia 

się prawda o synostwie każdego człowieka, które urzeczywistnia się dzięki tajemnicy życia  

 śmierci Chrystusa, zwłaszcza w Krzyżu. Objawienie w Chrystusie Boga jako Ojca jest 

jednoczesną objawioną antropologią, która ukazuje człowieka jako Jego dziecko. W myśli 

Ratzingera ma to ogromne znaczenie. Dzięki temu "widzimy, że tym, co podtrzymuje 

ludzką egzystencję, co nadaje jej sens i wielkość, nie jest zależność, lecz owo 

«dziecięctwo», życie w relacji miłości"
649

, podkreśla w Jezusie z Nazaretu. Prawda o byciu 

dzieckiem Boga Ojca nie tylko afirmuje ludzką egzystencję, ale nadaje każdemu ludzkiemu 

życiu niezbywalny sens.  

 W teologicznej refleksji J. Ratzingera i w nauczaniu Benedykta XVI widać wyraźną 

troskę o to, by "ukazywać Boga w jego wielkości"
650

, tak, aby na ile to możliwe ukazać Jego 

"wizerunek"
651

 w całej "wzniosłości i głębi"
652

. Ratzinger zdaje sobie sprawę z tego, 

że od odpowiedzi na pytanie, jaki jest Bóg, zależy bardzo wiele. Nie tylko dla samej 

teologii, Kościoła, ale przede wszystkim dla człowieka i jego egzystencji. "Bóg ukazuje się 

w Jezusie i w ten sposób prezentuje nam istotną prawdę - a razem z rozpoznaniem Boga 

prawdę o nas samych"
653

, stwierdza.  

 Ratzinger stoi na stanowisku, że w kontemplacji oblicza Chrystusa można dostrzec 

Boga Ojca, ponieważ Syn jest Jego ikoną
654

. Zaznacza także, że w sposób szczególny można 

Go rozpoznać "w rozdartym ciele ukrzyżowanego Jezusa"
655

. W Chrystusie Ukrzyżowanym 

bowiem widać najbardziej miłość Ojca, który w swoim Synu wydał samego siebie 
                                                           
646

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 223.  
647

 Por. tamże. 
648

 Tamże, s. 225.  
649

 Tamże. 
650

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 96.  
651

 Por. tamże, s. 95. 
652

 Por. J. Ratzinger, Nowa Pieśń dla Pana, s. 61.  
653

 J. Ratzinger, W dzień Pięćdziesiątnicy, tł. K. Wójtowicz, Kraków 2006, s. 39. 
654

 Por. J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 45. 
655

 Tamże, s. 20-21. 



113 

 

za ludzi
656

. W misterium Krzyża także i Ojciec ofiarował siebie samego człowiekowi
657

. 

Krzyż zatem jest objawieniem Boga Ojca, w którym nie ma cienia zła i którego nie musimy 

się bać
658

. "Bóg nie jest bowiem nieubłaganym władcą, potępiającym winnego, lecz 

miłującym Ojcem, którego powinniśmy kochać nie ze strachu przed karą, lecz za to, że jest 

dobry i gotowy przebaczać"
659

, tłumaczył w jednej z katechez papież Benedykt XVI.  

 Boga nie można się bać
660

. Objawiony w obliczu konającego Jezusa Ojciec, 

to Ojciec przebaczający, pełen miłosiernej miłości. Bóg jest miłosiernym Ojcem 

(por. Łk 15, 11-32)
661

, pasterzem, który w Krzyżu szuka zagubionej owcy 

(por. Łk 15, 10)
662

, kobietą szukającą zagubionej drachmy (por. Łk 15, 8-10). Ukrzyżowany 

objawia Ojca, który ma serce i szuka ludzkiego serca
663

. Jezus w swoim Krzyżu ukazuje 

człowiekowi Boga Ojca pełnego miłości. Nie jest On konkurentem człowieka, nie zagraża 

w żadnej mierze jego egzystencji, nie chce narzucać nikomu swojej własnej woli
664

. 

Jedynym wyrazem Jego mocy jest moc miłości, sięgająca aż po Krzyż. W Jezusie 

z Nazaretu Ratzinger stwierdza: "na Krzyżu Jezus jest na «wysokości» Boga, który jest 

miłością. Tam można Go rozpoznać, można pojąć, że «Ja jestem»"
665

. "Dlatego Bóg, 

by pokazać, kim jest, świadomie objawił się w niemocy Nazaretu i Golgoty"
666

. Miłość 

Boga najpełniej odsłania kenoza Krzyża.  

 Krzyż Chrystusa pokazuje, że Bóg nie przychodzi do człowieka jako potężny 

władca, ale "jako ktoś, kto porusza nasze serca"
667

, stwierdza Ratzinger. Wielkość Boga 

trzeba mierzyć wielkością Jego miłości. Ojciec objawiony w życiu i umieraniu Chrystusa 

jest Tym, który "ukrywa się pod płaszczem niemocy"
668

. Jednak pomimo swojego uniżenia 

i skrytości, nie jest On Bogiem wycofanym, lecz Bogiem zaangażowanym, ponieważ 

w dynamizmie swojej miłości pragnie się udzielać. Nie tkwi w niedostępnej transcendencji. 

Powodowany miłością przychodzi do świata w Jezusie, by przez Krzyż go zbawić 

                                                           
656

 Por. tamże, s. 21. 
657

 Por. P. Martinelli, Miłosierna miłość a Ojcostwo Boga, w: Tajemnica Trójcy Świętej (Kolekcja Communio, 

t. 13), red. L. Balter i in., Poznań 2000, s. 98. 
658

 Por. J. Szymik, Obraz Boga w teologii Josepha Ratzingera, w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 

44 (2011), nr 2, s. 438-439. 
659

 Benedykt XVI, Katechezy Ojca Świętego Benedykta XVI, w: Liturgia Godzin z Janem Pawłem II 

i Benedyktem XVI, red. S. Dziwisz, J. Główczyk, S. Nasiorowski, P. Ptasznik, Tarnów 2007, s. 664. 
660

 Por. J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 267.  
661

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 270-277.  
662

 Por. tamże, s. 330. 
663

 Por. J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 30. 
664

 Por. J. Ratzinger/Benedykt XVI, W czas Bożego Narodzenia, tł. K. Wójtowicz, Kraków 2001, s. 60.  
665

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 346-346. 
666

 J. Ratzinger, Sól ziemi. Chrześcijaństwo i Kościół katolicki na przełomie tysiącleci, tł. G. Sowiński, Kraków 

1997, s. 17.  
667

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 311.  
668

 J. Ratzinger, Słudzy waszej radości. Chrześcijaństwo, apostolstwo, kapłaństwo, tł. T. Jaeschke, 

K. Wójtowicz, Wrocław 1990, s. 16. 



114 

 

i przyciągnąć na powrót do siebie. W osobie Syna wchodzi w świat po to, aby włączyć całe 

stworzenie w komunię ze sobą
669

 i w Krzyżu Chrystusa objawić człowiekowi siebie jako 

nieskończoną miłość
670

.  

 Objawiony w Chrystusie Bóg Ojciec jest Bogiem działającym, aktywnym, 

zaangażowanym
671

. To nie Bóg deistów, ale Bóg wiary, który ma dostęp do świata
672

. Jezus 

ukazuje Boga działającego w świecie, mówiąc: "Ojciec mój działa aż do tej chwili" (J 5, 7). 

Bóg Objawienia chrześcijańskiego jest zainteresowany sprawami świata i człowieka, jest 

bliski człowiekowi. Chce żyć z człowiekiem w niekończącej się zażyłości, dlatego słucha 

go i kocha bez względu na wszystko
673

. Nowość Objawienia w Chrystusie "polega właśnie 

na tym, że udostępnił On spotkanie z Niedostępnym i dotychczas Nieosiągalnym, z samym 

Ojcem niebieskim, niwecząc nieprzekraczalne dotąd mury, które nie dopuszczały człowieka 

do Bytu Boga i jego Prawdy"
674

. 

 W ocenie Benedykta XVI chrześcijańska wizja Boga dokonuje pewnej syntezy:  

 

"Chrześcijańska synteza polega właśnie na tym paradoksalnym powiązaniu 

(…). Tylko Absolut jest Bogiem, ale cechą Absolutu jest «relacyjność», relatio 

- Absolut jest Stwórcą i autorem objawienia, czy też jak krótko powie 

późniejsza tradycja, «osobą», kimś kto zwraca się ku stworzeniu i ku któremu 

stworzenie może się zwrócić"
675

.  

 

 Chrześcijańska wiara w Boga łączy w sobie Absolut i Boga relacji, transcendencję 

z Bogiem, który jest miłością. Objawiony w Chrystusie Bóg staje się Bogiem bliskim. 

Nieprzekraczalny dystans między Ojcem niebieskim a człowiekiem w Chrystusie się 

zmniejsza. W Encyklice Deus caritas est Benedykt XVI wyjaśnia:  

 

"(…) z jednej strony mamy do czynienia ze ściśle metafizycznym obrazem Boga: 

Bóg jest w sensie absolutnym pierwotnym źródłem wszelkiego istnienia; 

ale ta zasada stwórcza wszystkich rzeczy - Logos, pierwotna przyczyna - jest 

jednocześnie kimś, kto kocha z całą pasją właściwą prawdziwej miłości"
676

. 

                                                           
669

 Por. J. Ratzinger, Chrystus i Jego Kościół, tł. W. Szymona, Kraków 2005, s. 110-113.  
670

 Por. Benedykt XVI, Verbum Domini, 6. 
671

 T. Dola, Teologia misteriów życia Jezusa, s. 201. 
672

 Por. J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 67. 
673

 Por. F. Chodkowski, Jezus z Nazaretu - Syn Boga żywego. Zarys chrystologii Josepha Ratzingera, 

w: "Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie" 13 (2008), s. 37.  
674

 J. Ratzinger, Czym jest teologia?, tł. L. Balter, w: Podstawy wiary - Teologia (Kolekcja Communio, t. 6), 

red. L. Balter, Poznań 1991, s. 218-219.  
675

 Benedykt XVI, Święto wiary. O teologii mszy świętej, tł. J. Merecki, Kraków 2006, s. 16. 
676

 Benedykt XVI, Deus caritas est, 10. 



115 

 

 Filozoficzny Absolut w chrześcijaństwie jawi się jako kochający Bóg, który w swej 

istocie jest miłością, prawdziwym i kochającym człowieka Ojcem. Miłujący Absolut 

stanowi meritum chrześcijańskiego przepowiadania. Paradoks Boga wielkiego i malutkiego 

jest zasadniczym faktem Objawienia. Prawdą o Ojcu, który jest ponad wszystkim 

i jednocześnie w Chrystusie jest bliski każdemu człowiekowi. W wydarzeniu Krzyża Bóg 

Ojciec "przyciągnął wszystkich do siebie" (por. J 12, 32). W Ukrzyżowanym objawił swoje 

miłujące oblicze i pokazał, że Jego miłość naprawdę nie zna miary
677

.  

 Patrząc na Krzyż Chrystusa można dostrzec najbardziej i najjaśniej, że "Bóg jest 

miłością"(1 J 4, 16) i to miłością ad intra i ad extra
678

. Jest miłością w samym sobie, 

w swojej immanencji oraz miłością wychodzącą poza siebie, skierowaną ku człowiekowi, 

zbawiającą. W opinii Ratzingera Bóg jest Bogiem pierwszeństwa w miłości
679

. Benedykt 

XVI zauważa, że w miłości ludzkiej istnieje jakieś podobieństwo do miłości Boskiej. 

W Encyklice Deus caritas est stwierdza: "istnieje jakaś relacja między miłością 

i Boskością"
680

. Ona stanowi istotę Boga, najgłębszy sens, źródło i cel całej rzeczywistości. 

Papież w Caritas in veritate stwierdza: "wszystko wywodzi się z miłości Bożej, dzięki niej 

wszystko przyjmuje kształt, do niej wszystko zmierza. Miłość jest największym darem, jaki 

Bóg przekazał ludziom, jest Jego obietnicą i naszą nadzieją"
681

. Objawiona w Krzyżu miłość 

Boga Ojca określa sens całej rzeczywistości, a więc także i sens życia każdego człowieka. 

Miłość ta, jak zaznacza papież, jest darem
682

, ale jednocześnie stanowi pewnego rodzaju 

język porozumienia, uniwersalną formę komunikacji, którą rozumie każdy człowiek i dzięki 

temu może przyjąć jej dar. Poprzez język miłości człowiek może wejść w dialog miłości 

z samym Bogiem
683

.  

 W opinii Ratzingera zrozumienie objawionej w Krzyżu miłości Ojca ma duże 

znaczenie dla współczesnego człowieka, także w sensie praktycznym. Ponieważ doświadcza 

on poważnego kryzysu rozumienia ojcostwa i miłości w ogóle, cierpi na jej deficyt. 

Ratzinger zauważa, że w rozumieniu ojcostwa brakuje dzisiaj "męskiej siły, 

sprawiedliwości, pewności siebie, niezawodności, a także serdecznej dobroci, przez co czcza 

                                                           
677

 Por. J. Warzeszak, Bliskość Boga wyrazem jego miłości i miłosierdzia w ujęciu Benedykta XVI, 

w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 29 (2016), s. 15.  
678

 Por. Por. G. Barth, Miłość Boga w ujęciu J. Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Verbum Vitae " 23 (2013), 

s. 258. 
679

 Por. J. Szymik, Deus-Caritas jako zasada chrześcijańskiego teocentryzmu w interpretacji 

J. Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Roczniki Teologii Dogmatycznej" 3 (2011), s. 273.  
680

 Benedykt XVI, Deus caritas est, 5. 
681

 Benedykt XVI, Caritas in veritate, 2. 
682

 Benedykt XVI, Deus caritas est, 1. 
683

 Por. W. Hryniewicz, Bóg cierpiący? Rozważania nad chrześcijańskim pojęciem Boga, w: "Collectanea 

Theologica" 51 (1981), z. 2, s. 36. 



116 

 

i pusta staje się również mowa o Bogu"
684

. Naglącą potrzebą czasu jest zatem, by zrozumieć 

na nowo, jakim Ojcem jest Bóg. Z kryzysem idei ojcostwa związany jest również kryzys 

rozumienia Boga jako Ojca. Wyłaniający się z oblicza Jezusa obraz Boga Ojca, staje się 

w obliczu współczesnej "klęski ojca"
685

 swoistym paradygmatem ojcostwa ziemskiego. 

"Kim jest ojciec i jaki powinien być, tego doświadczamy we wzajemności Ojca i Syna"
686

, 

zauważa. "Bez przywrócenia wiary w ojcostwo Boga oraz Jego troskliwą opiekę nad ludźmi 

współczesny człowiek nie będzie w stanie odzyskać równowagi ducha, odnaleźć sensu 

swojego życia, ani przezwyciężyć poczucia osierocenia czy zagubienia"
687

. 

 Ratzinger stoi na stanowisku, że Ojcostwo Boga ma wymiar relacyjny, jest określane 

i urzeczywistniane przez synostwo
688

. Bóg jest Ojcem nie sam dla siebie. Jest Ojcem "dla". 

To "dla" urzeczywistnia się w darze miłości, której absolutną kulminacją było wydarzenie 

Krzyża. Krzyż stał się objawieniem odwiecznej miłości Boga Ojca do swojego stworzenia 

oraz jej jednoczesnym uwiarygodnieniem
689

. "Bóg cierpi na krzyżu jako Ojciec, który 

ofiaruje Syna, a nie tylko jako Syn, który za nas oddaje się na śmierć"
690

. Bóg na krzyżu 

cierpi jako Ojciec "dla". Nie jest niemym widzem wydarzenia Golgoty, ale uczestniczy 

w nim cały, współcierpi w Synu
691

. Krzyż dzieje się z miłości Ojca. Ukrzyżowany ukazuje 

oblicze Boga, który kocha i ocala człowieka
692

. W męce Jezusa na krzyżu widać zatem także 

i Ojca
693

. 

 W rozmowie z Peterem Seewaldem Ratzinger w następujący sposób wyjaśnia 

tajemnicę współcierpienia Boga: 

 

"Starożytny świat grecki wskazywał na niezmienność Boga, a tym samym 

ukazywał go jako ducha, który nie może odczuwać, a tym bardziej cierpieć. 

Chrześcijan wizja ta skłania do pytania, jak wygląda rzeczywiście sprawa 

z Bogiem. Orygenes pięknie powiedział kiedyś: Bóg nie może co prawda 

cierpieć, ale może współ-cierpieć. To znaczy: może się utożsamić z nami, 

cierpiącymi. Identyfikacja ta jest wielkim aktem miłości, w której Bóg 

w Chrystusie utożsamia się z nami aż po sferę cielesności - a tym samym 

utożsamia nas z Nim i wciąga w jego miłość. Powiedziałbym zatem, 

                                                           
684

 Joseph Ratzinger/Benedikt XVI, Dogma und Verükndigung, Donauwörth 2005, s. 101.  
685

 W. Kasper, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 172.  
686

 Joseph Ratzinger/Benedikt XVI, Dogma und Verükndigung, s. 101. 
687

 Por. M. Pyc, Znaki bliskości Ojca, Poznań 2005, s. 7.  
688

 Por. E. Ozorowski, Teologia ojcostwa, w: "Roczniki Teologii Katolickiej" 8 (2009), s. 19. 
689

 Por. H. U. von Balthasar, Wiarygodna jest tylko miłość, Kraków 1997, s. 67-68.  
690

 B. Forte, Istota chrześcijaństwa, Lublin 2007, s. 69. 
691

 Por. J. P. Batut, Cierpiący Ojciec? Nasze sugestie i propozycje H. U. von Balthasara w kwestii cierpienia 

Boga, w: "Communio" 24 ( 2004), nr 2, s. 60-62.  
692

 Por. J. Moltmann, Bóg nadziei, Lublin 2006, s. 81-101. 
693

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 698. 



117 

 

że chrześcijaństwo proklamowało miłość właśnie dlatego, że stoickiej etyce 

absolutnej eliminacji cierpienia przeciwstawia zdolność współcierpienia. 

Współcierpienie we właściwym tego słowa znaczeniu jest aktem miłości"
694

.  

 

 Zdaniem Ratzingera w Chrystusie widać Ojca pełnego współczucia, a wydarzenie 

Krzyża objawia Go jako Tego, który prawdziwie współcierpi z Synem
695

. W Synu 

zaś z całym stworzeniem. W swojej refleksji o współcierpiącym Bogu, Ratzinger opiera się 

na Orygenesie, "który najgłębiej ujął zagadnienie cierpiącego Boga"
696

. Dla Ratzingera, 

tak jak i dla Orygenesa, kluczem do zrozumienia istoty współcierpienia Boga jest miłość. 

Sens Krzyża można pojąć jedynie w logice Bożej miłości
697

. Ukrzyżowany objawia prawdę, 

że miłość i cierpienie do siebie nawzajem przynależą
698

. Ratzinger przynależność 

tą komentuje w następujący sposób: "(…) tematyka cierpiącego Boga wynika z tematyki 

Boga miłującego i ciągle do niej odsyła. Właściwe przekroczenie przez chrześcijaństwo 

antycznego pojęcia Boga leży w przekonaniu, że Bóg jest miłością"
699

. Bóg nie może 

cierpieć, ale może współcierpieć
700

.  

 W Jezusie Chrystusie Bóg Ojciec podzielił los każdego człowieka, zwłaszcza 

cierpiącego, odrzuconego, chorego i umierającego. Stał się z ludzkim cierpieniem 

solidarny
701

, przez co wiarygodny w swojej miłości. W męce Chrystusa Bóg w pewien 

sposób utożsamił się z cierpieniem całego świata, a Krzyż stał się kulminacyjnym punktem 

Jego współcierpienia ze światem
702

. W tym sensie Krzyż Chrystusa objawia Boga Ojca 

bliskiego człowiekowi, współcierpiącego, który dzieli jego dramatyczny los, 

aż po cierpienie i śmierć. W Spe salvi Benedykt XVI zauważa:  

 

"Bóg nie może cierpieć, ale może współcierpieć. Człowiek jest dla Boga 

tak bardzo cenny, że On sam stał się człowiekiem, aby móc współcierpieć 

z człowiekiem, w sposób rzeczywisty, w ciele i krwi, jak to nam przedstawia 

opis Męki Jezusa. Stąd w każde cierpienie ludzkie wszedł Ktoś, 

kto je z nami dzieli i znosi; stąd w każdym cierpieniu jest odtąd obecne 

                                                           
694

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 179-180. 
695

 Por. W. Hryniewicz, Bóg cierpiący?, s. 37. 
696

 J. Ratzinger, Tajemnica Jezusa Chrystusa, s. 56.  
697

 Por. M. Mejzner, Odkupieńcza śmierć?, w: Tajemnica Odkupienia (Kolekcja Communio, t. 11), 

red. L. Balter in, Poznań 1997, s. 230-231. 
698

 Por. W. Kasper, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 238-247. 
699

 J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa. Medytacje o Bogu Trójjedynym, s. 57.  
700

 Por. Benedykt XVI, Jan Paweł II. Mój umiłowany poprzednik, tł. R. Łobko, Częstochowa 2007, s. 47.  
701

 Por. J. Moltmann, Trinität und Reich Gottes, München 1980, s. 55. 
702

 Por. J. Ratzinger/Benedykt XVI, H. U. von Balthasar, Maryja w tajemnicy Kościoła, tł. W. Szymona, 

Kraków 2007, s. 27. 



118 

 

con-solatio, pocieszenie przez współcierpiącą miłość Boga, i tak wschodzi 

gwiazda nadziei"
703

. 

 

 Ta trafna i przejrzysta myśl papieża ukazuje Boga Ojca jako Kogoś, kto "szalenie" 

kocha człowieka i dla którego człowiek jest niezwykle cenny
704

. Bóg nie chce być Ojcem 

bez nas. Jest we wszystkim z nami i dla nas
705

. W swojej miłości zatem współcierpi. Jest 

obecny w męce Syna, a przez nią w cierpieniu każdego swojego dziecka. W misterium 

Krzyża Bóg nie objawia się jako żądny ofiary swojego Syna, ale jako Ten, który z miłości 

do ludzi sam w Synu składa siebie w ofierze
706

 i przez współcierpienie z Nim uczestniczy, 

solidaryzuje się z cierpieniem wszystkich
707

.  

 W Krzyżu Chrystusa Bóg objawia się jako Ojciec, którego największą władzą jest 

współmiłowanie i współcierpienie
708

. Jego miłość i współcierpienie polegają na oddaniu się 

"dla" drugiego. "Jeśli Syn objawia miłość Ojca, nie byłoby błędne przyjęcie, że także 

w swoim samo-oddaniu się dla nas, ukazuje On nieskończoną zdolność samo-oddania Ojca. 

Samo-oddanie się Syna, znajduje swoje źródło w otchłani miłości Ojca, która jest 

nieskończoną zdolnością dawania miłości"
709

. Objawiony w misterium Krzyża Bóg Ojciec 

jest zatem Miłością, która ze swej natury stanowi nieskończoną zdolność radykalnego 

dawania i udzielania siebie innym
710

. Jest wzorem miłości ojca i prawdziwym Ojcem, 

realizującym swoje ojcostwo w misterium wewnętrznego życia Trójcy oraz względem 

każdego człowieka. Bóg jest Ojcem "dla innych"
711

, współcierpiącym i współczującym. 

W misterium Krzyża Jezus objawił imię Ojca (por. J 17) w sposób absolutnie wyjątkowy, 

ponieważ "to, co się rozpoczęło w płonącym krzewie na pustyni Synaju, dopełnia się 

w płonącym krzewie Krzyża"
712

, stwierdza Ratzinger. Chrystus na Golgocie odsłonił przed 

człowiekiem prawdę o tym, kim jest i jaki naprawdę jest Bóg Ojciec.  

 

 

                                                           
703

 Benedykt XVI, Spe salvi, 39. 
704

 Por. J. Mastej, Krzyż, V. Jako motyw wiarygodności Objawienia, w: Leksykon teologii fundamentalnej, 

s. 720. 
705

 Por. T. Węcławski, Abba wobec Boga Ojca, Kraków 1999, s. 135.  
706

 Por. J. Szymik, Bóg i człowiek, miłość i cierpienie. Teologia krzyża wobec pytań współczesności, w: "Słowo 

Krzyża" 2 (2008), s. 49-50 i 53-54. 
707

 J. Mastej, Staurologiczno-rezurekcyjna wiarygodność chrześcijaństwa, s. 115.  
708

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta, t. I, s. 263. 
709

 L. F. Ladaria, The Living and true God. The Mystery of the Trinity, Miami 2010, s. 363.  
710

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, s. 779. 
711

 Por. B. Sesboüe, Historia dogmatów. Bóg zbawienia, t. I, Kraków 1999, s. 279-280. 
712

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 229.  



119 

 

2. 3. Krzyż objawieniem Syna Bożego 

 

 Misterium Krzyża stanowi istotny wymiar Objawienia
713

, ponieważ ukazuje Boga 

jako tajemnicę wzajemnej wymiany miłości pomiędzy Ojcem, Synem i Duchem 

Świętym
714

. Objawia ono człowiekowi nie tylko tajemnicę wewnętrznego życia Trójcy 

Świętej
715

, ale również współdziałanie Osób Boskich w zbawczej ekonomii. Krzyż stanowi 

manifestację działania Boga ad extra, którego punktem szczytowym było wydarzenie 

paschalne Chrystusa
716

.  

 W manifestacji Trójcy na zewnątrz szczególną rolę odegrał Logos, druga 

jej hipostaza. Syn Boży, poprzez misterium wcielenia, przyjął ludzkie ciało i stał się 

"obrazem niewidzialnego Boga"(por. Kol 1, 15). Dzięki inkarnacji Logos wszedł w historię 

świata i w wydarzeniu Krzyża go zbawił. Współczesna teologia łączy mysterium crucis 

z całym ziemskim życiem Jezusa Chrystusa i w ich perspektywie stara się zrozumieć jego 

pełny, zbawczy sens
717

. 

 Niewątpliwie decydującą kwestię w zrozumieniu sensu Krzyża odgrywa misterium 

inkarnacji Logosu, poprzez które Jezus objawił się jako osoba Boska
718

. W tajemnicy 

wcielenia Przedwieczne Słowo Boga przyjęło ludzką naturę, stało się człowiekiem i weszło 

w ludzką egzystencję
719

. Dzięki inkarnacji Logos stał się podobny do człowieka 

"we wszystkim, oprócz grzechu" (por. 2 Kor 5, 2), objawił ludziom misterium osoby 

ludzkiej i misterium Boga
720

. W opinii Ratzingera nie da się zrozumieć sensu Krzyża 

pomijając perspektywę wcielenia. Ona decyduje o jego znaczeniu sensu stricte. W swojej 

teologicznej refleksji i papieskim nauczaniu J. Ratzinger/Benedykt XVI prezentuje nurt 

teologii, który łączy ze sobą ściśle wcielenie i Krzyż. Dostrzega ich wzajemną relacyjność, 

a sens Krzyża odczytuje w optyce inkarnacji. Tworzy w ten sposób swoisty model teologii 

Krzyża. By zrozumieć oryginalność ujęcia Ratzingera/Benedykta XVI, należy najprzód 

przyjrzeć się specyfice jego teologii wcielenia. 

                                                           
713

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 235. 
714

 Por. W. Hryniewicz, Chrystus nasza Pascha, s. 208; M. Rusecki, Zbawczy wymiar objawienia, 

s. 416 i nast.; Tenże, Bóg objawiający się w dziełach, s. 454 i nast. 
715

 Por. W. Dudek, Objawienie Boże w ujęciu Konstytucji "Dei Verbum", w: "Ateneum Kapłańskie" (1969), 

nr 61, z. 3, s. 364; B. Przybylski, Objawienie Boże w literaturze współczesnej, w: "Ateneum Kapłańskie" 

(1969), nr 61, z. 3, s. 469.  
716

 E. Kopeć, Chrystologiczna koncepcja teologii, w: "Roczniki Teologiczno-Kanoniczne" 22 (1975), nr 2, 

s. 64. 
717

 Por. M. Tarnowski, Zagadnienie misterium paschalnego w wybranych pismach Josepha Ratzingera, 

w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 28 (2015), nr 2, s. 120-126. 
718

 E. Kopeć, Znaczenie chrystologicznej koncentracji w teologii współczesnej, w: Chrystocentryzm w teologii. 

Ogólnopolskie Sympozjum Chrystologiczne. Kwiecień 1974, red. E. Kopeć, Lublin 1977, s. 9. 
719

 Por. J. Mastej, Staurologiczno-rezurekcyjna wiarygodność chrześcijaństwa, s. 115. 
720

Por. Benedykt XVI, Verbum Domini, 4. 



120 

 

 Punktem wyjścia w teologicznej refleksji J. Ratzingera/Benedykta XVI 

nad misterium wcielenia jest prolog Ewangelii św. Jana (J 1, 1-18). W Adhortacji Verbum 

Domini stwierdza: "ten wspaniały tekst zawiera syntezę całej wiary chrześcijańskiej"
721

. 

Teologia zawarta w Prologu jest objawioną syntezą fundamentalnej chrześcijańskiej wiary 

w inkarnację Logosu
722

. Słowo Boże, odwiecznie istniejące w Bogu i będące samym 

Bogiem, przyjmuje "ciało i zamieszkuje pośród nas" (por. J 1, 14)
723

. Benedykt XVI 

podkreśla w swojej adhortacji, że Słowo istniało od zawsze w preegzystencji Trójcy Świętej, 

a dopiero dzięki wcieleniu objawiło prawdę o wewnętrznym życiu samego Boga i Jego 

istocie. Papież stwierdza: 

 

"(…) mowa jest o początku o charakterze absolutnym, który nam opowiada 

o wewnętrznym życiu Boga. Janowy Prolog mówi nam, że Logos jest 

rzeczywiście od zawsze i od zawsze On jest Bogiem. Tak więc nigdy 

nie było w Bogu czasu, w którym nie było Logosu. Słowo istniało przed 

stworzeniem. Dlatego w centrum życia Bożego jest komunia, jest absolutny 

dar. Bóg jest miłością (1 J 4, 16)"
724

. 

 

 W tym niezwykle nośnym teologicznie stwierdzeniu papież zaznacza, że Słowo, 

Logos, druga hipostaza Trójcy, istniało od zawsze w jedności Boskich Osób. Komunia 

miłości (nieustanny dialog osób Boskich) stanowiła od zawsze centrum i istotę 

ich wewnętrznego życia
725

. Wewnętrzne życie Boga polega na "absolutnym darze", 

w którym osoby Boskie istnieją dla siebie wzajemnie. "Bycie dla kogoś" stanowi istotę bytu 

Boga i jednocześnie istotę miłości w ogóle. W inkarnacji Logosu komunia osób Boskich nie 

została przerwana, trwała nadal. Tym jednak, co zmieniło się w momencie inkarnacji, było 

wcielenie świata do wnętrza Boga, włączenie go w fuzję miłości osób Boskich. Z jednej 

strony wcielenie posiadało wymiar kenozy Logosu, a z drugiej było afirmacją świata, 

wyniesieniem go w rzeczywistość samego Boga
726

. Przez wcielenie Bóg stał się solidarny 

z ludźmi
727

. Inkarnacja była jednak jeszcze czymś więcej. W rozumieniu 

                                                           
721

 Tamże, 5. 
722

 Por. E. Chat, Logos - Słowo Odwiecznym Bogiem w Trójcy Świętej, w: "Kieleckie Studia Teologiczne" 

(2008), nr 7, s. 11-13. 
723

 Benedykt XVI, Verbum Domini, 6. 
724

 Tamże. 
725

 Por. W. Kasper, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 359-360. 
726

 Por. J. Szymik, Wcielenie kenozą i chwałą Boga: miejsce Theotokos, w: "Salvatoris Mater" 6 (2004), nr 4, 

s. 22-23. 
727

 Por B. Sesboüe, J. Wolińśki, Bóg zbawienia. Historia dogmatów, t. I, tł. P. Rak, Kraków 1999, s. 304. 



121 

 

Ratzingera/Benedykta XVI stanowiła ona akt wprowadzenia Boskiego Sensu w świat
728

, 

a poprzez wprowadzenie go w komunię miłości Boga, stała się w pewnym sensie jego 

przebóstwieniem
729

. 

 Ratzinger uważa, że dzięki inkarnacji Słowa Bóg stał się w ogóle pojmowalny 

dla człowieka, a Sens (Logos) rzeczywistości stał się dla niego uchwytny. W misterium 

wcielenia dokonało się wcielenie Logosu - Sensu w świat
730

, przez co Sens stał się dosiężny 

ludzkiemu poznaniu i możliwy do odczytania, stając się dla ludzi zrozumiały
731

. 

We wcielonym Synu Bóg skoncentrował swoje Słowo
732

, jak stwierdza Ratzinger "zagęścił 

je", aby poprzez swoją ludzką egzystencję Syn mógł je objawić człowiekowi
733

.  

 Ratzinger odczytuje w kluczu inkarnacji nie tylko słowa Prologu. W tym samym 

kluczu interpretuje słowa Listu do Hebrajczyków: "…aleś mi utworzył ciało…" (Hbr 10, 5). 

Zauważa, że Słowa te, będące fragmentem Psalmu 40, autor listu wkłada w usta Logosu. 

Ratzinger uważa, "że w tym krótkim zdaniu zawiera się cała Ewangelia"
734

. W rozumieniu 

Ratzingera/Benedykta XVI słowa te zawierają w sobie dynamizm paschalny i osiągają 

spełnienie w misterium Paschalnym, a więc w śmierci i zmartwychwstaniu Chrystusa. 

Ratzinger interpretuje te słowa Pisma jako wewnątrzytrynitarny dialog Boskich Osób, 

rozmowę Ojca i Syna, w której Syn oddaje się Ojcu z całym zaangażowaniem swojej istoty, 

poddając się Jego woli i czyni "absolutny dar" z siebie samego. Słowa te stanowią 

objawienie preegzystencji Logosu, której istotą jest ukierunkowanie na bycie "dla" Ojca
735

. 

Ów fragment Listu do Hebrajczyków Ratzinger komentuje w następujący sposób: 

"List do Hebrajczyków, posługując się Psalmem, interpretuje wydarzenie wcielenia jako 

rzeczywisty wewnątrz-Boski dialog: utworzyłeś mi ciało, mówi Syn do Ojca"
736

. Zdaniem 

Ratzingera wewnątrz samej Trójcy, w ich immanentnym życiu, dokonuje się ciągłe 

oddawanie się Syna Ojcu i na odwrót. Inkarnacja jest zatem procesem trynitarnym, 

a urzeczywistniona w historii jest zewnętrzną manifestacją tego, co dzieje się od zawsze 

w wewnątrztrynitarnym życiu Boga. Akt wcielenia jest następstwem posłuszeństwa Syna 

i konsekwencją Jego bezgranicznej miłości do Ojca. Inkarnacja prowadzi do realnego 

                                                           
728

 Por. J. Szymik, Cicha oczywistość Boga. Rozumność wszechświata w teologicznym ujęciu Josepha 

Ratzingera, w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 45 (2012), nr 2, s. 278-280. 
729

 Por. J. Szymik, …Aleś mi utworzył ciało… (Hbr 10,5). Teologia inkarnacji według J. Ratzingera/Benedykta 

XVI, w: "Teologia w Polsce" 5 (2001), nr 2, s. 221.  
730

 Por. J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 51. 
731

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta, t. II, s. 34.  
732

 Por. S. Moysa, Słowo zbawienia, Kraków 1974, s. 113.  
733

 Por. J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, s. 92.  
734

 J. Ratzinger, Maryja w tajemnicy Kościoła, tł. W. Szymona, Kraków 2007, s. 79. 
735

 Por. S. Mycek, Podstawowe zasady Chrześcijaństwa według Josepha Ratzingera - Benedykta XVI, 

w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 42 (2009), nr 2, s. 119 -121. 
736

 J. Ratzinger, Maryja w tajemnicy Kościoła, s. 73. 



122 

 

samoograniczenia się Syna Bożego, do prawdziwej kenozy i uniżenia się (por. Flp 2, 6)
737

, 

osiągając swoje spełnienie w tajemnicy Krzyża i Zmartwychwstania
738

. Ruch wcielenia 

rozpoczyna się w samym Bogu, we wnętrzu Jego istoty. Natomiast działanie ad extra jest 

Jego uzewnętrznieniem (Objawieniem)
739

. Inkarnacja objawia zatem miłość Syna, której 

szczytowym momentem jest Krzyż. Jak stwierdza Benedykt XVI: "W wydarzeniu Paschy 

Bóg objawia samego siebie oraz moc trynitarnej miłości"
740

. 

 Ratzinger zauważa także, że wcielenie nie jest jedynie kwestią teologicznych 

i filozoficznych spekulacji. Jest rzeczywistością realną, faktyczną, dlatego posiada znaczenie 

historyczne. Podczas Kongresu Eucharystycznego, we wrześniu 1997 roku, wyjaśniał: 

 

"Wcielenie nie jest ideą filozoficzną; jest wydarzeniem historycznym, które 

właśnie w swojej jedyności i prawdzie stanowi miejsce wkroczenia Boga 

w historię i naszego z Nim spotkania. (…) Sam Bóg związał się z określonym 

momentem historii z wszystkimi jego ograniczeniami, i chce, żeby Jego pokora 

stała się naszą pokorą. Nasz związek z wcieleniem polega na przyjęciu tego 

samoograniczenia się Boga"
741

. 

 

 Wcielenie dokonało się jako wydarzenie historyczne i tym samym związało ludzką 

egzystencję z egzystencją Bożego Syna
742

. "W Chrystusie pośredniku spotykamy Boga 

bezpośrednio; autentycznym pośrednikiem okazuje się On w tym właśnie, że prowadzi 

do bezpośredniości, albo raczej: jest nią On sam"
743

, stwierdza Ratzinger. Bóg 

w pośrednictwie Syna wszedł w historię świata i uczynił ją swoją historią. Umożliwił przez 

to człowiekowi spotkanie ze sobą i odnalezienie zagubionego sensu. Dzięki wcieleniu 

"Jezus przyniósł Boga, a tym samym prawdę naszego «Dokąd?» i «Skąd?»"
744

. Odpowiedź 

na pytania o źródło i cel życia człowiek może odnaleźć w ukrzyżowanym 

i zmartwychwstałym Chrystusie. 

 Wejście Boga w świat, dokonane w misterium inkarnacji, posiada dalekosiężne 

skutki dla człowieka. W opinii Ratzingera umożliwia ono spotkanie z Bogiem w ludzkim 

ciele i wejście z Nim w komunię
745

. Przez konkretną jedność życia wszczepia ludzką 

                                                           
737

 Por. H. U. von Balthasar, Teologia Misterium Paschalnego, tł. E. Piotrowski, Kraków 2001, s. 23.  
738

 Por. T. Dola, Relacja Krzyża do Wcielenia, w: "Studia Paradyskie" 8 (1998), s. 191-194. 
739

 M. Rusecki, Bóg objawiający się w dziełach, w: "Ateneum Kapłańskie" (1992), nr 118, z. 3, s. 454-455. 
740

 Benedykt XVI, Verbum Domini, 13. 
741

 J. Ratzinger, Kościół. Pielgrzymująca wspólnota wiary, s. 98. 
742

 Por. J. Szymik, Teologia Wcielenia dzisiaj, w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 47 (2014), nr 2 , 

s. 296-299.  
743

 J. Ratzinger, Formalne zasady chrześcijaństwa, s. 368.  
744

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 158. 
745

 Por. J. Ratzinger, Ojcowie Kościoła. Od Klemensa Rzymskiego do Augustyna, Poznań 2008, s. 77. 



123 

 

egzystencję w egzystencję samego Boga
746

. Wcielenie Syna Bożego jest urzeczywistnieniem 

całkowitego oddania się Ojcu. Objawiony szczyt tego oddania stanowi zbawcze wydarzenie 

Krzyża, włączające w dynamizm miłości Syna każdego człowieka. 

 Objawienie Syna Bożego w tajemnicy Krzyża stanowi istotny element chrystologii 

Ratzingera. Rdzeniem jego chrystologicznej myśli jest koncentracja na Bożym Synostwie 

Jezusa, pozostająca w wewnętrznej spójności z modelem inkarnacyjnym. 

Dla Ratzingera/Benedykta XVI wcielony Logos jest przede wszystkim Synem Bożym, który 

posiadał "widzialne oblicze Jezusa z Nazaretu"
747

. W teologii Ratzingera Synostwo stanowi 

centralny tytuł chrystologiczny Jezusa, zawiera i interpretuje pozostałe Jego tytuły
748

. 

Ono jest kluczem hermeneutycznym otwierającym drzwi do zrozumienia osoby 

i posłannictwa Chrystusa. "W słowie «Syn» znaleziono ową prostotę, która stanowi 

jednocześnie głębię i pełnię. Syn jako podstawowe wyznanie oznacza, że w słowie tym dany 

został klucz interpretacyjny, za pomocą którego wszystko inne staje się przystępne 

i zrozumiałe"
749

. Jezus z Nazaretu jest przede wszystkim Mesjaszem, Synem Bożym, czego 

wyraz daje św. Piotr w wyznaniu pod Cezareą Filipową (por. Mt 16, 16). We Wprowadzeniu 

do chrześcijaństwa Ratzinger puentuje istotę synostwa Jezusa w następujący sposób: 

"W Jezusie Chrystusie spotykamy człowieka, który wie i wyznaje, że jest Synem Boga. 

Spotykamy Boga w postaci Posłanego, który jest w pełni Bogiem, a nie jakąś istotą 

pośrednią, i który mimo to mówi razem z nami do Boga «Ojcze»"
750

.  

 Boże Synostwo Jezusa stanowi rdzeń jego tożsamości. Z jednej strony zabezpiecza 

dogmat o współistotności z Ojcem, a więc o Jego bóstwie
751

, o tym, że On "jest «Synem», 

jest «Ty», które w najgłębszym wnętrzu swego jestestwa otrzymuje siebie od Drugiego 

i swoje życie przeżywa jako otrzymane"
752

. Z drugiej strony objawia prawdę o tym, że jest 

On prawdziwym człowiekiem. W ten sposób zabezpiecza prawdę o Jego prawdziwym 

człowieczeństwie. Jezus, jako Syn (Bóg - Człowiek) objawia Ojca, staje się Jego 

doskonałym transparentem. W swoich chrystologicznych dociekaniach Ratzinger tłumaczy: 

 

"W działaniu, słowach, życiu i cierpieniu Tego, który prawdziwie jest Synem, 

ten Nieznany staje się widzialny, słyszalny i dostępny. Nieznana Zasada bytu 

                                                           
746

 Por. J. Ratzinger, Wzniosła Córa Syjonu. Rozważania mariologiczne, tł. J. Królikowski, Poznań 2002, s. 35. 
747

 Benedykt XVI, Verbum Domini, 12. 
748

 J. Ratzinger, Chrystus i jego Kościół, s. 31.  
749

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 635. 
750

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 138.  
751

 Por. J. Ratzinger, Chrystus i jego Kościół, s. 39. 
752

 J. Ratzinger, Formalne zasady chrześcijaństwa, s. 94. 



124 

 

ukazuje się jako Ojciec. Wszechmoc ma postać Ojca. Bóg nie ukazuje się 

już jako najwyższa Istota albo jako Byt, lecz jako osoba"
753

. 

 

 W tajemnicy synostwa Jezus objawia Boga jako osobę, ponieważ sam jest osobą. 

Objawia Boga jako kochającego Ojca i umożliwia człowiekowi do Niego dostęp. Dzięki 

swojemu człowieczeństwu czyni niejako pomost pomiędzy Nim a ludźmi. W tajemnicy 

swojego synostwa odsłania bliskość i obecność Boga
754

. "Przez wtargnięcie tego Człowieka 

w człowieczeństwo możemy doświadczyć więcej niż tylko człowieka; w Nim, który jest 

człowiekiem i Bogiem, ukazał się Bóg na sposób ludzki i pozwolił w człowieku 

doświadczyć siebie samego"
755

, podkreśla Ratzinger. Dzięki inkarnacji i objawieniu się 

Logosu jako Syna, człowiek może doświadczyć Boga i poznać Go. Dokonuje się 

to zwłaszcza w misterium Krzyża, w śmierci Chrystusa. Potwierdzeniem tego są słowa 

Setnika: "Prawdziwie, Ten był Synem Bożym" (Mt 27, 54). W wyjątkowy sposób Jezus 

objawił się jako Syn Boży w misterium swojej krzyżowej śmierci
756

. W niej także ukazał się 

jako oczekiwany i wiarygodny Mesjasz
757

. 

 Charakterystyczną cechą inkarnacyjnej teologii Ratzingera jest jej paschalne 

ukierunkowanie. W jego refleksji Krzyż jest miejscem styku teologii wcielenia z teologią 

Krzyża. Ratzinger zauważa: "Wcielenie Jezusa jest ukierunkowane na ofiarowanie siebie 

samego za ludzi, a to z kolei na Zmartwychwstanie"
758

. Wcielenie posiada dynamizm 

paschalny i jest ukierunkowane paschalnie. Syn przyjmuje ludzkie ciało, staje się 

prawdziwym człowiekiem po to, by oddać swoje życie dla Ojca i dla ludzi
759

. Wydarzenia 

paschalne, a więc i godzina Krzyża, są konsekwencją wewnętrznego posłuszeństwa Ojcu. 

Stanowią motyw i cel inkarnacji Logosu. Ruch wcielenia zmierza w stronę Krzyża, 

w nim osiąga swoją metę.  

 Teologia Krzyża i wcielenia, obecne w refleksji Ratzingera, są komplementarne 

w swojej zbawczej logice
760

. Krzyż, w swojej najgłębszej istocie, jest Objawieniem Syna 

Bożego całkowicie posłusznego woli Ojca. Wola Syna jest zespolona całkowicie w jedno 

z wolą Ojca
761

. Przyjmując Krzyż Syn nie oszczędza swojego życia, ale dla Ojca 

i ze względu na miłość do ludzi, składa je w ofierze. "Jego posłuszeństwo, staje się życiem 

                                                           
753

 Tamże, s. 94. 
754

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 138.  
755

 Tamże, s. 149. 
756

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 527. 
757

 Por. M. Henry, Archi-chrystologia, w: Tajemnica Trójcy Świętej (Kolekcja Communio, t. 13), red. L. Balter 

i in, Poznań 2000, s. 212.  
758

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 455. 
759

 KKK, 607. 
760

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 186-190. 
761

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 491-494. 



125 

 

dla wszystkich"
762

, stwierdza Benedykt XVI w Jezusie z Nazaretu. Krzyż, dzięki 

posłuszeństwu Syna, staje się objawieniem prawdziwego życia i przez to stanowi początek 

kresu śmierci
763

. 

 Ratzinger dokonuje swoistej syntezy teologii wcielenia i Krzyża. We Wprowadzeniu 

do chrześcijaństwa zaznacza, że "należycie rozumiana chrystologia bytu i wcielenia musi 

przejść przez teologię krzyża, stać się z nią czymś jednym; i na odwrót teologia krzyża 

w całej rozciągłości winna się stać chrystologią synostwa i chrystologią bytu"
764

. 

W rozumieniu Ratzingera chrześcijaństwo dokonuje syntezy tych dwóch teologicznych 

biegunów, przezwycięża napięcie pomiędzy nimi, scala je. Logos, Odwieczny Syn Boga, 

stał się człowiekiem nie po to, by zaistnieć w czasie i zaprezentować się ludzkości, 

lecz po to, by umrzeć na Krzyżu. Ukrzyżowany Jezus objawia i ucieleśnia - w dosłownym 

sensie - miłość Boga
765

. Motywowany miłością do Ojca Syn jest Mu posłuszny 

w wewnętrznym życiu Trójcy. Motywowany tą samą miłością, poprzez misterium 

inkarnacji, wchodzi w historię świata i przyjmuje ludzkie ciało. Kierowany miłością 

do Ojca, oddaje swoje życie i zbawia w ten sposób wszystkich ludzi. Objawiona 

w misterium Krzyża miłość, stanowi najgłębszą przyczynę oddania Syna i przemienia 

śmierć w życie
766

. Krzyż Chrystusa jest zatem najpełniejszym objawieniem tej miłości 

i jednoczesnym jej uwiarygodnieniem
767

.  

 W swojej chrystologii Ratzinger zachowuje równowagę pomiędzy biegunami 

wcielenia i Krzyża. Krzyż widzi jako dopełnienie tajemnicy wcielenia, a wcielenie rozumie 

jako miłosne wypełnienie woli Ojca
768

, które osiągnęło swoją kulminację w Krzyżu. 

W misterium męki i śmierci Chrystusa wcielenie urzeczywistniło się w swojej pełni, a Krzyż 

stanowił jego uwiarygodnienie
769

. Istotą życia Jezusa jako Syna było i ciągle pozostaje być 

bytem "od kogoś i dla kogoś"
770

. We Wprowadzeniu do chrześcijaństwa Ratzinger tłumaczy: 

 

"Syn jako Syn i o ile jest Synem, nie jest niczym sam z siebie, a zatem jest 

całkowicie czymś jednym z Ojcem; skoro nie jest niczym poza nim, nie głosi 

nic własnego, jakby tylko od siebie, nie przeciwstawia Ojcu niczego, 

                                                           
762

 Tamże, s. 497. 
763

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 695.  
764

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 187. 
765

 Por. H. U. von Balthasar, Wiarygodna jest tylko miłość, s. 51.  
766

 Por. G. Barth, Miłość Boga w ujęciu J. Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Verbum Vitae" 23 (2013), 

s. 259-261. 
767

 Por. H. U. von Balthasar, W pełni wiary, Kraków 1991, s. 216-220. 
768

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 368-369. 
769

 Por. W. Kasper, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 244.  
770

 Por. J. Ratzinger , Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 158 



126 

 

co by tylko do Niego należało, nie zachowuje dla siebie niczego, co by było 

dla Niego zastrzeżone - dlatego jest całkowicie równy Ojcu"
771

. 

 

 Byt Syna jest bytem całkowicie zależnym od Ojca, ponieważ całkowicie zależy 

od Jego woli. W swojej istocie jest relacją wzajemnego oddania i całkowitego 

posłuszeństwa, przez co stanowi model absolutnie otwartej egzystencji - egzystencji 

pochodzącej "od" i skierowanej "ku". W godzinie Krzyża dokonało się objawienie 

tej egzystencji, ponieważ Syn "utożsamił słowo, posłannictwo i egzystencję przez oddanie 

tej właśnie egzystencji"
772

. 

 W myśli Ratzingera, otwarta egzystencja Chrystusa realizuje się poprzez otwarcie 

Jego boku na krzyżu. Przebite serce jest szczególnym znakiem, cechą charakterystyczną 

Syna, która posiada niezwykle głęboką chrześcijańską symbolikę. Otwarte na Krzyżu Serce 

Jezusa jest uprzywilejowaną przestrzenią kontemplacji miłości w najczystszej postaci
773

. 

Godzina Krzyża jest godziną objawienia otwartej Miłości Syna Bożego. Krzyż objawia nam 

Serce samego Boga, a przebity bok Chrystusa objawia Jego nieskończoną miłość, która 

cierpi
774

, stwierdza Ratzinger. Serce Jezusa jest najbardziej czytelnym i wciąż aktualnym 

znakiem miłości Boga
775

 i zarazem jej najpełniejszą definicją
776

. 

 Otwarte na Krzyżu Serce Jezusa interpretuje i wyraża w sobie całe paschalne 

misterium oraz streszcza historię miłości Boga do człowieka
777

. Swoją teologię otwartego 

Serca Zbawiciela Ratzinger wyjaśnia w następujący sposób: 

 

"To serce nie jest zachowywaniem siebie samego, lecz darem z siebie. Ocala 

świat przez otwarcie się. Przełom przebitego serca stanowi treść tajemnicy 

wielkanocnej. Serce wprawdzie ocala, ale ocala przez dar z siebie. 

W ten sposób serce Jezusa stanowi centrum chrześcijaństwa. W nim zostało 

powiedziane - to naprawdę przełomowa nowość - wszystko to, co dzieje się 

w Nowym Przymierzu. Serce to woła do naszego serca. Zaprasza nas 

do wychodzenia ze zgubnej próby ocalenia samego siebie i do wchodzenia 

we wzajemną miłość, do oddawania Jemu siebie samego i do znajdowania wraz 

                                                           
771

 Tamże, s. 155. 
772

 Tamże, s. 169. 
773

 Por. Benedykt XVI, Deus caritas est, 12. 
774

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 622-624.  
775

 Por. A. Paciorek, Ewangelia umiłowanego ucznia, Lublin 2000, s. 165.  
776

 Benedykt XVI, Deus caritas est,12. 
777

 Por. J. Ratzinger , Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 624. 



127 

 

z Nim pełni miłości, która jedynie jest wiecznością i jako jedyna zachowuje 

świat"
778

.  

 Bóg w męce i śmierci swojego Syna odsłania przed ludzkością swoje Serce. 

"W przebitym sercu Ukrzyżowanego otwarte jest serce samego Boga - widzimy kim On jest 

i jaki jest"
779

, stwierdza Ratzinger w Duchu liturgii. Serce Jezusa, ugodzone włócznią 

żołnierza, staje się znakiem przebaczającej i bezgranicznej miłości, która swoją 

bezbronnością odpowiada na całe zło świata i przez to czyni ją wiarygodną
780

. Z otwartego 

Serca wypływają krew i woda (por. J 19, 34). Krew oznacza ofiarowanie swojego życia 

Ojcu, a woda symbolizuje dar Ducha, którego źródłem jest Jezus (por. J 2, 13-22)
781

. 

Przebite Serce Jezusa jest niezwykle aktualnym i czytelnym znakiem dla ludzi każdej epoki. 

 W rozumieniu Ratzingera/Benedykta XVI wydarzenie Krzyża jest godziną 

wywyższenia Syna. W Jezusie z Nazaretu stwierdza: "Na Krzyżu Jego synostwo, jego 

jedność z Ojcem staną się rozpoznawalne. Krzyż jest prawdziwą «wysokością». 

Jest wysokością «miłości aż do końca» (J 13, 1); na Krzyżu Jezus jest na «wysokości» Boga, 

który jest miłością. Tam można go «rozpoznać», można pojąć, że «Ja jestem»"
782

. 

Wywyższenie Syna człowieczego jest Jego wzniesieniem się na wyżyny miłości. Stanowi 

ono prawdziwe wyniesienie, ponieważ "Bóg wywyższył go nad wszystko" (Flp 2, 6-11)
783

. 

W refleksji Ratzingera wywyższenie Chrystusa w godzinie Krzyża rozumiane jest jednak 

paradoksalnie. Ratzinger stwierdza, że: "Płonący krzew to Krzyż. Najwyższe roszczenie 

objawienia, owo «Ja jestem» i Krzyż są nierozłączne"
784

. Krzyż jest miejscem wyjątkowego 

Objawienia się Syna Bożego w Jego posłuszeństwie i oddaniu Ojcu. Jego wywyższenie 

polega na Jego uniżeniu się w posłuszeństwie miłości. Syn, dzięki swojej jedności z Ojcem, 

wznosi się na wyżyny miłości realizowanej w bezgranicznym posłuszeństwie. W refleksji 

Ratzingera Krzyż jest miejscem całopalnej ofiary Syna, gorejącym krzewem, na którym Syn 

zapłonął miłością absolutną. Objawiona w śmierci Syna miłość to płomień, który pali się, 

ale nie spala (por. Wj 3, 2)
785

. 

 W tym sensie, w refleksji Ratzingera/Benedykta XVI, Krzyż jest jednocześnie 

objawieniem chwały Bożej, ponieważ "krzyż stał się wysławianiem Boga, ukazaniem się 

                                                           
778

 Tamże, s. 631. 
779

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 52. 
780

 Por. L. Bouyer, Misterium paschalne, Kraków 1973, s. 168.  
781

 Por. J. Mastej, Staurologiczno-rezurekcyjna wiarygodność chrześcijaństwa, s. 118. 
782

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/2, s. 373-374.  
783

 Por. W. Hryniewicz, Krzyż w tajemnicy Boga. Ku staurologii paschalno-staurologicznej, w: "Ateneum 

Kapłańskie" (1987), nr 79, z. 1, s. 49-50. 
784

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 374. 
785

 Por. J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 149.  



128 

 

chwały Bożej w miłości Syna"
786

. Zdaniem Ratzingera taka interpretacja Krzyża prowadzi 

do bardzo konkretnych egzystencjalnych wniosków. W jego opinii największą chwałą 

oddawaną Bogu jest życie w posłuszeństwie miłości. Ideał takiej egzystencji objawia się 

w Chrystusie Ukrzyżowanym. W Jezusie z Nazaretu Ratzinger zauważa:  

 

"Jezus zostaje «wywyższony». Krzyż jest jego tronem, z którego przyciąga 

świat ku sobie. Z tego miejsca bezgranicznego oddania siebie samego, z tego 

miejsca prawdziwie bożej miłości, króluje on jako prawdziwy Król - 

na sposób którego nie mogli zrozumieć ani Piłat, ani członkowie Wysokiej 

Rady"
787

. 

 

 Chwała Jezusa nie ma nic wspólnego z ludzkimi kategoriami wielkości. Przeciwnie, 

w wywyższeniu Ukrzyżowanego, pozbawionego wszelkiej władzy ziemskiej, ukazuje się 

nowy sposób panowania Boga w świecie
788

. Tym sposobem nie jest potęga władzy, 

ale potęga miłości
789

. Jezus jest naprawdę Królem, a królestwo Jego "nie jest z tego świata" 

(por. J 18, 36). W krzyżowej śmierci Syna zostaje objawiony soteriologiczny 

i eschatologiczny charakter Królestwa Bożego, zapowiadanego przez Jezusa w Jego 

ziemskiej misji
790

. 

 Dla Ratzingera Krzyż jest miejscem szczególnego objawienia się wcielonego Syna 

Bożego, którego osoba stoi u początków chrześcijaństwa. Ratzinger nie waha się stwierdzić, 

że "źródłem wiary w Jezusa jako Chrystusa, to znaczy miejscem, z którego pochodzi wiara 

chrześcijańska w ogóle, jest krzyż"
791

. W Krzyżu bowiem objawia się Chrystus jako 

prawdziwy Bóg (Syn Boży współistotny Ojcu) i prawdziwy człowiek (współistotny 

człowiekowi). Krzyż stoi u początków wiary w Chrystusa, Wcielonego Boga
792

. 

On implikuje również jej fundamentalne założenia. 

 Ratzinger twierdzi, że Krzyż: "dla samego Jezusa nie jest przede wszystkim 

czynnością, lecz doznawaniem, które znaczy, że jest jedno z wolą Bożą (…). I tak wymiar 

doznawania, wydania na śmierć, przekształca się w wymiar czynny miłości: śmierć staje się 

oddaniem siebie samego Ojcu za ludzi"
793

. W przestrzeni swojej męki Jezus zamienia 

cierpienie i śmierć w akt miłości, skierowany ku Bogu i ku człowiekowi. Dla Chrystusa 

                                                           
786

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 497. 
787

 Tamże, s. 528. 
788

 Por. W. Kasper, Jezus Chrystus, s. 122.  
789

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 500. 
790

 Por. W. Kasper, Jezus Chrystus, s. 68-73.  
791

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm. t. IV, s. 168. 
792

 Por. J. Lekan, Jezus Chrystus, Zbawiciel człowiek. Teologia pośrednictwa Josepha Ratzingera, 

w: "Roczniki Teologii Dogmatycznej" 4 (2012), s. 75. 
793

 J. Ratzinger, Teologia liturgii, w: "Christianitas" (2001), nr 9, s. 22.  



129 

 

Krzyż był wyborem i aktem najwyższej miłości, ponieważ w nim objawił swoją miłość 

do Ojca i ludzi. 

 W sposób wyjątkowy Krzyż objawia realizm cierpienia Syna Bożego
794

. W Jego 

śmierci nie chodzi jednak o możliwe największe zsumowanie cierpień, lecz o intensywność 

Jego miłości. Ratzinger zauważa, że "element cierpienia jest tutaj drugorzędny, pochodzi 

z czegoś, co je poprzedza i od niego otrzymuje swój sens"
795

. W najgłębszym sensie 

źródłem cierpienia Chrystusa była miłość, która cierpieniu nadała sens. We Wprowadzeniu 

do chrześcijaństwa Ratzinger wyjaśnia, że w Krzyżu "nie liczy się samo cierpienie jako 

takie, tylko siła miłości, która tak rozszerza egzystencję, że łączy dalekie z bliskim, 

nawiązuje stosunek między człowiekiem w opuszczeniu przez Boga a Bogiem, tylko miłość 

nadaje cierpieniu właściwy kierunek i znaczenie"
796

. Sens cierpienia Jezusa na Krzyżu 

można właściwie odczytać jedynie w kluczu miłości posuniętej aż od oddania życia
797

. 

W Ukrzyżowanym objawia się miłość, która na nowo łączy człowieka z Bogiem, ponieważ 

jak zaznacza Ratzinger, to właśnie "ukrzyżowane ciało Jezusa Chrystusa, który rozpościera 

swoje dłonie nad światem (por. J 12, 32) jest miejscem, w którym spotykają się Bóg 

i człowiek"
798

.  

 Krzyż Syna Bożego objawia także tajemnicę Jego śmierci. Jezus, przyjąwszy 

w inkarnacji ludzką naturę, poddał się prawu umierania. W swoim doświadczeniu śmierci 

objawił na Krzyżu ogrom miłości do Ojca i do każdego człowieka
799

. Jezus przyjął śmierć 

z pełną świadomością. Rozumiał ją i w Krzyżu wyjaśnił jej sens. Dowodem świadomości 

zbliżającej się śmierci była Ostatnia Wieczerza
800

 oraz znak oczyszczenia świątyni
801

. Jezus 

w pełni świadom celu swojej misji, w Wieczerniku poprzez dar Eucharystii, zapowiada 

swoją rychłą śmierć, swoje "wydanie Ciała" i "wylanie Krwi"
802

. Ratzinger wyjaśnia, 

że w słowach konsekracji "przemienił swoją śmierć w dar z siebie"
803

, w "duchowy akt 

akceptacji, w akt miłości, która siebie rozdaje"
804

. W wydarzeniu oczyszczenia świątyni 

Jezus przepowiada nie tylko kres świątyni, dotychczasowego kultu i Przymierza, ale także 

                                                           
794

 Por. F. G. Brombilla, W poszukiwaniu Jezusa. "Ukrzyżowany za nas, pod Poncjuszem Piłatem został 

umęczony i pogrzebany. I zmartwychwstał trzeciego dnia, jak oznajmia Pismo. I wstąpił do nieba", Kielce 

2004, s. 63-65. 
795

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 233. 
796

 Tamże, s. 234. 
797

 H. Seweryniak, Krzyż jako motyw i znak wiarygodności chrześcijańskiej. Propozycja wykładów, w: "Studia 

Paradyskie" 8 (1998), s. 255.  
798

 J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, s. 133. 
799

 Por. G. Strzelczyk, Traktat o Jezusie Chrystusie, w: Dogmatyka, t. I, red. E. Adamiak, A. Czaja, 

J. Majewski, Warszawa 2005, s. 432-433.  
800

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 640-641. 
801

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 397-400. 
802

 Por. J. Ratzinger, Bóg blisko nas, s. 33 i nast.  
803

 J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 120.  
804

 J. Ratzinger, Bóg blisko nas, s. 30. 



130 

 

swoją śmierć na Krzyżu
805

. Chrystus wielokrotnie wspominał o celu swojej ziemskiej 

egzystencji, jakim ma być męka, śmierć i zmartwychwstanie
806

. Posiadał pełną świadomość 

staurologiczną
807

. Krzyż był konsekwencją całego Jego życia
808

.  

 Rozpoczęta we wcielaniu droga posłuszeństwa Ojcu osiągnęła kres w śmierci 

na Krzyżu. "Tak" Syna, rozpoczęte w dialogu z Ojcem, w ich trynitarnym życiu, 

doprowadziło Jezusa do "tak" Krzyża. Ratzinger zauważa, że "Jezus Chrystus jest «tak». 

Żył owym «tak» skierowanym do Ojca. I całe Jego życie było tym «Tak, Ojcze». Krzyż 

nie jest aktem rebelii, lecz ostatecznym, wytrzymanym wielkim «tak» posłuszeństwa. 

Chrystus stał się posłusznym aż do śmierci"
809

. W kenotycznym uniżeniu wcielenia
810

, 

w radykalnej konsekwencji swojej miłości, Jezus dał świadectwo absolutnego 

posłuszeństwa i uczynił swoją misję wiarygodną. W całej egzystencji, a zwłaszcza 

w godzinie Krzyża, "On jest cały z Ojca i cały dla Ojca"
811

, zaznacza Ratzinger.  

 W realizacji posłuszeństwa Ojcu Jezus był całkowicie wolny od despotycznej 

władzy, pragnienia panowania i czynienia tego, co się samemu chce
812

. Poprzez swoje 

dobrowolne posłuszeństwo przywrócił światu komunię z Bogiem. W Duchu liturgii 

Ratzinger zauważa, że Jezus w swojej ofierze "bierze na siebie nasze cierpienia, bierze 

nadzieje i oczekiwania stworzeń i zanosi je przed Boga"
813

. Dzięki wcieleniu, 

a w najgłębszym sensie dzięki miłości, staje się On przedstawicielem wszystkich ludzi 

i w swojej męce odzyskuje świat dla Boga. Wchodząc w tajemnicę śmierci, w ostatnim 

momencie życia, Jezus modli się
814

. Swoje cierpienie i swoją śmierć czyni aktem adoracji 

Ojca i aktem uwielbienia
815

. Ratzinger stwierdza, że przez to: "Ukrzyżowany przemienił 

ciało ludzkości w «tak» adoracji"
816

. W akcie modlitwy włączył w swoją ofiarę całą 

ludzkość. Na Krzyżu wcielenie osiągnęło swoją pełnię. Chrystus w akcie umierania, 

w swoim wywyższeniu na krzyżu, wyniósł ze sobą całą ludzkość ku Bogu. W Krzyż włączył 

                                                           
805

 Por. J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 40 i nast.  
806

 Por. W. Kasper, Jezus Chrystus, s. 113-114. 
807

 Por. A. Napiórkowski, Jezus Chrystus objawiony i objawiający, s. 124-126; Tenże, Staurologiczna 

świadomość Jezusa, w: "Studia Paradyskie" 8 (1998), s. 227-242; H. Seweryniak, Świadectwo i sens, 

s. 314-320. 
808

 Por. T. Dola, Relacja Krzyża do Wcielenia, s. 198-202. 
809

 J. Ratzinger, Żyć z Chrystusowego tak, w: OpOm, t. XII, s. 590.  
810

 Por. T. Dola, Relacja Krzyża do Wcielenia, s. 194-198. 
811

 J. Ratzinger, Droga Paschalna, Kraków 2001, s. 69-70. 
812

 Por. J. Ratzinger, Nowa Pieśń dla Pana, s. 69. 
813

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 51. 
814

 Por. M. Pyc, Refleksja nad modlitwą Jezusa Chrystusa w pismach Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, 

w: "Studia Gnesnensia" 28 (2014), s. 88. 
815

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 639. 
816

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 232. 



131 

 

wszystkie bóle ludzkości i wskazał, gdzie można rozpoznać ich sens. Wskazał także, 

jak to czynił w całym swoim życiu, na swojego Ojca
817

.  

 W rozważaniach o tajemnicy paschalnej Ratzinger pogłębia tę myśl, stwierdzając: 

 

"Śmierć, która ze swej istoty jest kresem, zerwaniem wszelkich relacji, została 

przez Niego przemieniona w akt oddania samego siebie; a to jest odkupieniem 

człowieka, czytamy bowiem, że miłość pokonuje śmierć. To samo możemy 

wyrazić inaczej, mówiąc: śmierć będąca kresem słów i kresem sensu, sama staje 

się słowem i przez to miejscem dającego się sensu"
818

. 

 

 Krzyżowa śmierć Jezusa posiada zbawczy sens
819

. Sama jest sensem
820

. Dzięki 

objawieniu dokonanemu w Krzyżu ów sens jest dosiężny człowiekowi, a drogą prowadzącą 

do odkrycia go jest miłość. Ostateczny sens egzystencji i swojej śmierci człowiek może 

odnaleźć w Ukrzyżowanym Chrystusie, który sam jest Sensem, Logosem i ostateczną 

Prawdą
821

.  

 W tajemnicy Krzyża Syn Boży objawia się jako Prawda. "We wcielonym Logosie 

dokonała się koncentracja prawdy"
822

, zauważa Ratzinger. W Prologu swojej Ewangelii 

św. Jan zaznacza: "łaska i prawda przyszły przez Jezusa Chrystusa" (J 1, 17), ponieważ 

to On w swojej istocie jest samą Prawdą (por. J 14, 6). Jezus określa siebie jako Tego, który 

przyszedł, aby "dać świadectwo prawdzie" (J 18, 37). Mówi o tym w kontekście swej 

śmierci. Ratzinger stwierdza, że Jezus umiera na Krzyżu, bo "przypuszczono atak 

na prawdę"
823

. Jezus umarł nie tylko za prawdę, którą głosił. Poniósł śmierć, ponieważ 

sam był Prawdą
824

. Jego krzyżowa śmierć jest wiarygodnym świadectwem 

martyrologicznym. Stanowi porękę prawdziwości i słuszności Jego nauki i potwierdza 

autentyzm nauczania
825

. Śmierć Chrystusa jest także wcieloną realizacją przykazania miłości 

(J 15, 13)
826

, także miłości nieprzyjaciół
827

.  

                                                           
817

 Por. P. Kaczmarek, Jezus i Jego Krzyż - rozważania na marginesie myśli teologicznej Josepha Ratzingera, 

w: "Studia Ełckie" 15 (2013), nr 2, s. 204.  
818

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 641. 
819

 Por. A. Nossol, Historiozbawcze znaczenie śmierci, w: "Ateneum Kapłańskie" (1980), nr 72, z. 1, s. 17.  
820

 Por. M. Jasieniowski, Współczesny kryzys sensu jako wyzwanie dla teologii fundamentalnej. Propozycja 

Rino Fisichelli, w: "Teologia w Polsce" 7 (2013), nr 1, s. 131.  
821

 J. Lekan, Jezus Chrystus, Zbawiciel człowiek. Teologia pośrednictwa Josepha Ratzingera, s.74. 
822

 M. Antoniewicz, Trynitarny wymiar Objawienia Bożego w ujęciu adhortacji Verbum Domini Benedykta 

XVI, w: "Studia Gnesnensia" 15 (2011), s. 309.  
823

 J. Ratzinger, Formalne zasady chrześcijaństwa, s. 129.  
824

 Por. Benedykt XVI, Caritas in veritate, 4. 
825

 Por. K. Góźdź, Obraz Chrystusa w dziełach Benedykta XVI, w: "Roczniki Teologiczne" 61 (2014), nr 2, 

s. 24.  
826

 Por. A. S. Jasiński, "Nikt nie ma większej miłości" (J 15, 13). Jezus Chrystus źródłem miłości, w: Miłość 

w postawie ludzkiej (Homo meditans, t. 8), red. W. Słomka, Lublin 1993, s. 66-67.  



132 

 

 Tym jednak, co według Ratzingera wyróżnia prawdę Jezusa, jest jej wewnętrzna 

spójność z wolnością, ponieważ prawda wyzwala
828

. Ratzinger syntetyzuje związek prawdy 

z wolnością w słowach:  

 

"Nieograniczona przez prawdę wolność działania oznacza dyktaturę celów 

w świecie pozbawionym prawdy, a w konsekwencji zniewolenie człowieka 

pod pozorem jego wyzwolenia. Tylko wówczas, gdy prawda sama z siebie 

zachowuje swoje obowiązywanie i gdy ma pierwszeństwo przed wszelkimi 

innymi zdobyczami, tylko wtedy jesteśmy wolni. I dlatego tylko wolność 

prawdy jest prawdziwą wolnością"
829

.  

 

 Krzyż Jezusa stanowi swoistego rodzaju lekcję o prawdzie. Objawia, że nie da się 

oddzielić prawdy od wolności
830

 i każda ingerencja w prawdę, próba oddzielenia 

jej od wolności, prowadzi do dyktatury
831

. Na pytanie Piłata: "Cóż to jest prawda?" 

(J 18, 38) istnieje tylko jedna odpowiedź. Tą prawdą jest Jezus. Prawdą jest osoba
832

, 

stwierdza Ratzinger. W najpełniejszy sposób Krzyż ukazuje Prawdę jako osobową i potężną 

siłę, pozbawioną przemocy
833

. 

 W swojej refleksji nad prawdą Ratzinger dokonuje jeszcze jednej, istotnej syntezy. 

Łączy ją z miłością. W jego przekonaniu miłość nie istnieje bez prawdy ani bez wolności
834

. 

Prawda i wolność stanowią jej niezbędne korelaty
835

. W Nowej Pieśni dla Pana Ratzinger 

uzasadnia swoje stanowisko w następujący sposób: 

 

"Bóg ma w świecie tyle władzy, ile mają jej prawda i miłość. Zdanie 

to mogłoby brzmieć dość melancholijnie, gdybyśmy o świecie wiedzieli tylko 

to, co sami dostrzegamy w obrębie naszego życia i naszych doświadczeń. 

Z perspektywy wszakże nowego doświadczenia, jakie co do siebie 

i co do świata podarował nam Bóg w Jezusie Chrystusie, jest to zdanie 

wyrażające triumfalną nadzieję. Teraz bowiem możemy je odwrócić: prawda 

i miłość są tożsame z władzą Boga, bo On nie tylko ma w sobie prawdę 

                                                                                                                                                                                   
827

 Por. W. Kasper, Jezus Chrystus, s. 80-83. 
828

 J. Ratzinger, Wolność - Prawda - Tolerancja, s. 181.  
829

 J. Ratzinger, Wykłady bawarskie z lat 1963-2004, s. 202.  
830

 J. Ratzinger, Prawda w teologii, tł. M. Mijalska, Kraków 2001, s. 95. 
831

 Por. J. Ratzinger, Kościół - Ekumenizm - Polityka, s. 290. 
832

 Por. J. Ratzinger, Wykłady bawarskie z lat 1963-2004, s. 215-217. 
833

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta, t. II, s. 99.  
834

 Por. J. Ratzinger, W czas Bożego Narodzenia, tł. K. Wójtowicz, Kraków 2001, s. 15. 
835

 Por. tamże, s. 15. 



133 

 

i miłość, lecz jest jednym i drugim. Prawda i miłość są więc właściwą, 

ostateczną władzą w świecie"
836

. 

 

 Takie właśnie kryterium władzy Chrystus objawia w tajemnicy Krzyża. Władza 

Ukrzyżowanego polega na miłości, wolności i prawdzie. Jezus jest prawdziwym Królem. 

Istotą jednak Jego władzy jest siła miłości, wolności i prawdy. Jego władza 

nie ma nic wspólnego z przemocą, siłą czy kłamstwem. Jezus, objawiający się w misterium 

męki i śmierci, ukazuje się jako Prawda i Miłość. On jest Bogiem cichym i pokornym, 

bliskim, spragnionym miłości
837

. 

 Chrystus jest ostateczną Prawdą, ponieważ jest Bogiem. Ratzinger stoi 

na stanowisku, że "zagłębiwszy się w istotę prawdy, docieramy do pojęcia Boga"
838

, który 

jest także największym pięknem
839

. W sposób wyjątkowy piękno Boga można dostrzec 

w osobie Chrystusa na Krzyżu. Ratzinger dostrzega, że w kontemplacji piękna 

Ukrzyżowanego: 

 

"przedmiotem zachwytu nie jest (…) tylko zewnętrzne piękno postaci 

Odkupiciela: w Jezusie rozbłyska raczej piękno prawdy, piękno samego Boga, 

które nas porywa, zadając nam niejako ranę miłości, budząc w nas święty eros 

popychający nas wraz z oblubienicą - Kościołem ku miłości, która 

nas wzywa"
840

. 

 

 Objawione w tajemnicy Krzyża piękno Syna Bożego polega na pięknie prawdy 

i miłości, które można w Nim dostrzec. To piękno jest pięknem "miłości do końca" 

(por. J 13, 1). Ukryte pod ranami Zbawiciela, jawi się jako silniejsze od kłamstwa 

i przemocy
841

. Siła uwodzicielska piękna Ukrzyżowanego tkwi w sile Jego miłości 

i zachwyca jej potęgą
842

. Jest ona tak wielka, że "porażenie człowieka przez piękno 

Chrystusa jest bardziej rzeczywistym i głębszym poznaniem niż zwykła dedukcja 

rozumowa"
843

, stwierdza Ratzinger. Piękno przemawia bardziej niż rozumowe racje
844

. 

                                                           
836

 J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, s. 75-76. 
837

 Por. J. Mastej, Krzyż jako motyw wiarygodności Objawienia, w: Leksykon teologii fundamentalnej, s. 720.  
838

 J. Ratzinger, Wykłady bawarskie z lat 1963-2004, s. 206. 
839

 Tamże, s. 164. 
840

 J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 33.  
841

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 715. 
842

 Por. A. Michalik, Zraniony strzałą piękna. Piękno i misja Kościoła według Josepha Ratzingera, 

w: "Tarnowskie Studia Teologiczne" 33 (2014), nr 2, s. 81-83.  
843

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 713. 
844

 Por. J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 36. 



134 

 

Dotyka duszy i na swój własny sposób komunikuje prawdę. Stanowi inną drogę poznania
845

, 

w której przez widzialną ranę oglądamy niewidzialną ranę miłości
846

. Według Ratzingera 

Krzyż uczy nowej estetyki wiary, ponieważ: 

 

"Kto wierzy w Boga - w Boga, który w oszpeconej postaci Ukrzyżowanego 

objawił się jako miłość «do końca» (J 13, 1), ten wie, że piękno jest prawdą, 

a prawda jest pięknem, ale patrząc na cierpiącego Chrystusa, uczy się także, 

że piękno prawdy zawiera w sobie zranienie, ból, a nawet mroczną tajemnicę 

śmierci, i można je znaleźć tylko w przyjęciu bólu, a nie w przechodzeniu obok 

niego"
847

. 

 

 Objawiony w Krzyżu "najpiękniejszy z synów ludzkich" (Ps 45, 3) zachwyca 

pięknem miłości. Jednocześnie uczy, że w miłości trzeba przyjąć cierpienie, ponieważ 

ono do niej przynależy. Ukrzyżowany wyzwala człowieka z fałszywej estetyki i zachęca 

go do patrzenia w głąb swej tajemnicy. W pięknie Chrystusa Ukrzyżowanego definitywnie 

objawia się miłość Boża, gotowa na ofiarę, wyrzeczenie, poświęcenie i cierpienie
848

. 

Ukrzyżowany jest "najdoskonalszą syntezą piękna, miłości i bólu"
849

. On jest Pięknem, 

które zbawia
850

, konkluduje Ratzinger.  

 Chrystus stanowi centrum Objawienia chrześcijańskiego. Krzyż zaś, jako 

kulminacyjny moment Jego posłannictwa, objawia w sposób wyjątkowy wcielonego Syna 

Bożego, który w posłuszeństwie względem Ojca, oddaje swoje życie w ofierze dla Niego 

i za zbawienie świata. Krzyż objawia Chrystusa jako prawdziwego Boga i człowieka, 

oczekiwanego Mesjasza, wiarygodnego świadka miłości, wolności, prawdy i piękna. 

"Krzyż bowiem, jest znakiem Męki, a jednocześnie znakiem Zmartwychwstania; jest jakby 

kijem, który Bóg nam podaje, chcąc nas uratować, pomostem, po którym możemy przejść 

nad przepaścią śmierci i wszelkich gróźb Złego, i wreszcie dojść do Niego samego"
851

. 

 

 

 

 

                                                           
845

 Por. Tamże, s. 36. 
846

 Por. J. Ratzinger, Tajemnica Jezusa Chrystusa, s. 53 i 66.  
847

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 711.  
848

 Por. H. U. von Balthasar, Wiarygodna jest tylko miłość, s. 67-68. 
849

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta, t. I, s 102.  
850

 Por. J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 42.  
851

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 142.  



135 

 

2. 4. Krzyż objawieniem Ducha Świętego 

 

 W posłannictwie Jezusa Chrystusa Duch Święty odgrywał bardzo istotną rolę. 

W deklaracji Dominus Iesus o jedyności i powszechności zbawczej Jezusa Chrystusa 

i Kościoła Ratzinger stwierdza, że Jego działanie "nie dokonuje się poza działaniem 

Chrystusa ani obok Niego"
852

. Duch Święty był obecny w misterium życia Wcielonego 

Słowa od samego jego początku
853

. To On był sprawcą inkarnacji Logosu 

(por. Mt 1, 18; Mt 1, 20; 1, 35) i towarzyszył Jezusowi w całym Jego ziemskim życiu
854

. 

W czasie chrztu Jezusa w Jordanie, który stanowił inaugurację Jego mesjańskiej 

działalności, w sposób szczególny objawił swoją obecność i działanie. Wydarzenie 

to nazywa się w teologii mianem pneumatofanii
855

. Podczas chrztu Chrystusa Duch Święty 

zamanifestował swoją obecność i uwierzytelnił mesjańską działalność Jezusa (por. Mt 3, 16; 

Łk 3, 21-22). Mesjasz został wówczas namaszczony Duchem Świętym i posłany 

do głoszenia Dobrej Nowiny (por. Mk 1, 10). Cała działalność Chrystusa była naznaczona 

Jego obecnością i współdziałaniem w misji. W mocy Ducha Świętego dokonywało się 

głoszenie Ewangelii oraz znaki potwierdzające jej autentyczność (por. Mt 12, 15-21; 

Łk 5, 17; 6, 19, Mk 11, 20). Uzdrowienia i egzorcyzmy dokonywane przez Jezusa były 

wyraźnymi znakami nadejścia Królestwa Bożego, które zrealizowało się w Osobie samego 

Chrystusa i jest urzeczywistniane po dziś dzień w mocy Ducha Świętego
856

. O obecności 

Ducha Świętego w misteriach życia Jezusa wspomina Benedykt XVI w adhortacji 

Sacramentum Caritatis: 

 

"Paraklet, pierwszy dar dla wierzących, działający już w stworzeniu 

(por. Rdz 1, 2), jest w pełni obecny w całej egzystencji Słowa wcielonego: 

w rzeczywistości Jezus Chrystus począł się z Dziewicy Maryi za sprawą Ducha 

Świętego (por. Mt 1, 18; Łk 1, 35); na początku swej publicznej misji, 

nad brzegiem Jordanu, Jezus widzi Go zstępującego Nań w postaci gołębicy 

(por. Mt 3, 16 i par.); w tymże samym Duchu działa On, przemawia i raduje się 

(por. Łk 10, 21); w Nim może ofiarować samego siebie (por. Hbr 9, 14). 

W tak zwanej «mowie pożegnalnej», przekazanej przez św. Jana, Jezus jasno 

                                                           
852

 Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja "Dominus Iesus" o jedyności i powszechności zbawczej Jezusa 

Chrystusa i Kościoła, 12. 
853

 Por. KKK, 727. 
854

 Por. M. Pyc, Misteria życia Jezusa Chrystusa, w: "Poznańskie Studia Teologiczne" 15 (2003), s. 127.  
855

 Por. A. Jankowski, Duch święty dokonawcą zbawienia. Nowy Testament o posłannictwie eschatologicznym 

Ducha Świętego, Kraków 2003, s. 30-31.  
856

 Por. L. Bouyer, Duch Święty Pocieszyciel. Duch Święty i życie w łasce, Kraków 2000, s. 55-56; H. Ordon, 

Jezus - "namaszczony" i "ochrzczony" Duchem Świętym, w: Jan Paweł II, Dominum et Vivificantem. Tekst 

i komentarze, red. A. L. Szafrański, Lublin 1994, s. 110-112.  



136 

 

ukazuje związek daru ze swego życia w tajemnicy paschalnej z darem Ducha 

danym swoim uczniom (por. J 16, 7). Po zmartwychwstaniu, nosząc na swoim 

ciele znaki męki, Jezus może tchnąć Ducha Świętego (por. J 20, 22) sprawiając, 

że uczniowie uczestniczą w Jego misji (por. J 20, 21). Później Duch Święty 

poucza uczniów o wszystkim i przypomina im wszystko, co Chrystus 

im powiedział (por. J 14, 26), ponieważ to On, jako Duch Prawdy 

(por. J 15, 26), ma doprowadzić uczniów do całej prawdy (por. J 16, 13). 

W opisie podanym w Dziejach Apostolskich Duch Święty zstępuje 

na Apostołów zebranych na modlitwie wraz z Maryją w dniu Pięćdziesiątnicy 

(por. 2, 1-4) i pobudza ich do misji głoszenia wszystkim ludziom Dobrej 

Nowiny. Co więcej, to mocą działania Ducha Świętego sam Chrystus pozostaje 

obecny i działa w swoim Kościele, począwszy od żywotnego ośrodka Kościoła, 

jakim jest Eucharystia"
857

. 

 

 Benedykt XVI podkreśla, że Duch Święty był obecny i działał w całej historii 

zbawienia, jednak w sposób szczególny objawił się w życiu i działalności Mesjasza
858

. 

Stwierdza również, że rolą Ducha jest zachować i kontynuować dzieło Jezusa oraz 

uobecniać misteria zbawcze w sakramencie Eucharystii i we wspólnocie Kościoła. 

 Duch Święty nieustannie towarzyszył Jezusowi. Jego działanie było związane 

w wyjątkowy sposób z działalnością Chrystusa. Duch Święty objawił się także 

w kulminacyjnym dla historii zbawienia wydarzeniu Krzyża
859

, ponieważ towarzyszył 

i współcierpiał z Jezusem w momencie Jego męki i śmierci, którą przeżywał jako 

opuszczenie przez Ojca
860

. Krzyż więc stanowi prawdziwe objawienie jedności 

współdziałania Osób Boskich w zbawczej ekonomii oraz ich wewnątrztrynitarnej jedności. 

W swojej pracy pt. Duch Święty jako Communio Ratzinger stwierdza: "właściwością Ducha 

Świętego jest (…) być tym, co jest wspólne Ojcu i Synowi. Jego właściwością jest być 

jednością"
861

. Szczególną cechą Ducha Świętego jest jedność, jaką tworzy z Synem Bożym 

i Ojcem. Jedność współdziałania Ducha i Syna w Jego ziemskiej misji ma swoje korzenie 

we wnętrzu Trójcy Świętej. Nie zasadza się jedynie na wspólnej substancjalności Osób 

Boskich, ale przede wszystkim na ich osobowym, wewnątrztrynitarnym dialogu
862

. 

Dla Ratzingera podstawą jedności Trójcy Świętej jest znacznie coś więcej niż ich jedność 

                                                           
857

 Benedykt XVI, Sacramentum Caritatis, 12. 
858

 Por. Benedykt XVI, Verbum Domini, 16.  
859

 Por. KKK, 730. 
860

 Por. A. Espezel, Ojciec a odkupienie, w: Tajemnica Trójcy Świętej (Kolekcja Communio, t. 13), 

red. L. Balter i in, Poznań 2000, s. 104.  
861

 J. Ratzinger, Kościół. Pielgrzymująca wspólnota wiary, s. 36.  
862

 Por. J. Lewandowski, Duch Święty jako Communio w ujęciu Josepha Ratzingera, w: "Studia Gnesnensia" 

27 (2013), s. 126-127. 



137 

 

metafizyczna. W ujęciu Ratzingera jedność Osób Boskich posiada charakter dialogiczny, 

którego źródłem są Osoby
863

. Zewnętrzna jedność misji Chrystusa i Ducha bierze swój 

początek w wewnętrznej jedności Osób Boskich. Jest zewnętrzną manifestacją 

ich wewnętrznego dialogu, relacji i wspólnego posłania
864

. To nowość w ujęciu Ratzingera. 

 Dla Ratzingera/Benedykta XVI duchowym mistrzem w tworzeniu swoistego modelu 

pneumatologii był św. Augustyn. Opierając się na jego De Trinitate, Ratzinger stwierdza, 

że: "w Trójcy Dias znajduje ujście w jedności, i to bez przerwania dialogu, który znajduje 

tu nawet umocnienie. Powrót do jedności, która nie byłaby Osobą, oznaczałoby przerwanie 

dialogu jako takiego. Duch jest Osobą jako jedność, ale jedność będąca Osobą"
865

. 

To stwierdzenie Ratzingera charakteryzuje istotę jedności Trójcy, która stanowi jedno dzięki 

Duchowi Świętemu. On, jako Osoba, urzeczywistnia wzajemny dialog Ojca z Synem. 

Ich wewnętrzna więź jest więzią personalną, osobową, a nie jedynie ontologiczną. W ujęciu 

Ratzingera więź Ojca z Synem nie jest "czymś", lecz "Kimś". Jest ona tak potężna, że staje 

się Osobą, tym "Trzecim". Duch Święty jest wyrazem (objawieniem) tego, co w Bogu jest 

wspólne. Dla Ratzingera "bycie Duchem Świętym, to określenie Boga «jako takiego», które 

wyraża Boga jako Boga
866

. Swoją pneumatologiczną koncepcję jedności definiuje 

w słowach: "jest nią to, co wspólne, jedność Ojca i Syna, jedność uosobiona. Ojciec i Syn 

stanowią ze sobą jedno, wychodząc poza siebie; w Tym trzecim, w płodnym dawaniu, 

są jednością"
867

. Tym zatem, co wyróżnia Ducha i co jednocześnie określa Jego tożsamość 

jest w swojej istocie jedność - communio.  

 W teologicznych dociekaniach na temat imienia Ducha Świętego, Ratzinger 

dochodzi do następującego wniosku:  

 

"Duch stanowi jedność, w której Bóg sam istnieje, w której daje siebie samego, 

w której Ojciec i Syn dają się sobie nawzajem. Zatem jego paradoksalne 

proprium - być communio - polega na tym, że Jego najwyższa tożsamość 

sprowadza się do tworzenia jedności. Stąd «Duch-owe» jest ze swej istoty 

związane z tworzeniem więzi, budowaniem wspólnoty. (…) W ten sposób 

communio staje się elementem konstytutywnym pojęcia ducha, co nie tylko 

decyduje o jego treści, ale nadaje mu zarazem rysy w pełni personalistyczne"
868

.  

 

                                                           
863

 
863

 J. Ratzinger, Kościół. Pielgrzymująca wspólnota wiary, s. 35. 
864

 Por. KKK, 689 i 690. 
865

 J. Ratzinger, Kościół. Pielgrzymująca wspólnota wiary, s. 36. 
866

 Por. J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 106.  
867

 Tamże, s. 106-107. 
868

 J. Ratzinger, Kościół. Pielgrzymująca wspólnota wiary, s. 37-38. 



138 

 

 Dla Josepha Ratzingera/Benedykta XVI jedność Ojca i Syna urzeczywistnia się 

w Osobie Ducha Świętego. Stanowi ona jednocześnie początek wszelkiej jedności w ogóle. 

Taka koncepcja posiada dalekosiężne skutki antropologiczne i eklezjologiczne. Idea 

Ratzingera znajduje także swoje szczególne miejsce w jego staurologii. W Krzyżu jedność 

Osób Boskich nie została przerwana, lecz osiągała swoje apogeum
869

. W godzinie męki 

i śmierci Jezusa dialog miłości pomiędzy Synem i Ojcem toczył się nadal i w niej osiągnął 

swoją największą koncentrację
870

. 

 Krzyż Chrystusa jawi się jako wyjątkowa eksplikacja jedności Osób. Communio 

Ojca i Syna w Krzyżu dokonywało się dzięki Duchowi Świętemu, w którym to właśnie Syn 

oddawał się Ojcu, a Ojciec Synowi. Krzyż stał się przestrzenią wzajemnego oddawania się 

sobie w miłości. Nie dokonało się w nim żadne rozdarcie pomiędzy "Ja" Ojca i "Ty" Syna. 

W tej tajemnicy "w Duchu Świętym jedno wchodzi w drugie"
871

, zauważa Ratzinger. 

W mocy Ducha dokonała się najwyższa eskalacja jedności i miłości Osób Boskich. 

Ów nieprzerwany dialog miłości objawiony w Krzyżu okazał się owocny także dla ludzi, 

dla zbawienia których urzeczywistniał się Krzyż. W mysterium crucis Duch Święty objawia 

się zatem jako osobowa, potężna i płodna siła komunijna pomiędzy Ojcem i Synem oraz 

jako siła nieprzerwanej i trwałej miłości
872

. 

 Całość pneumatologii Ratzingera wyraźnie koresponduje z jego chrystologią 

i posiada zasadnicze odniesienie do trynitologii. Sam Ratzinger ujmuje ów związek 

w następujący sposób: 

 

"Często słyszy się skargę, że w Kościele za mało mówi się o Duchu Świętym. 

Czasem ta skarga przeradza się w pogląd, że trzeba zachować pewną symetrię 

między mówieniem o Chrystusie i mówieniem o Duchu Świętym; każdej 

mowie o Chrystusie musiałaby także odpowiadać mowa o Duchu Świętym. 

Kto żąda czegoś takiego, zapomina jednak, że Chrystus i Duch należą do Boga 

Trójjedynego. Zapomina, że Trójca to nie żadne symetryczne rozmieszczenie 

osób obok siebie. Gdyby tak było, to wierzylibyśmy przecież w trzy bóstwa, 

i w ten sposób zaprzeczylibyśmy fundamentalnie chrześcijańskiemu 

wyznawaniu Boga w trzech Osobach. Tutaj liturgia Kościoła Wschodniego 

może - jak zwykle - dać nam wartościową wskazówkę. Kościół ten w niedzielę 

Pięćdziesiątnicy obchodzi uroczystość Trójcy Przenajświętszej, w poniedziałek 

                                                           
869

 Więcej na ten temat: B. Częsz, Duch Święty został nam dany. Nauczanie Ojców i wiara starożytnego 

Kościoła, Gniezno 1998. 
870

 Por. T. Wilski, Krzyż jako trynitarna wierność Bogu, sobie i ludziom. Z problematyki staurologicznej 

implikowanej w wypowiedziach Jana Pawła II, w: "Studia Gnesnensia" 80 (1973), s. 126-128. 
871

 J. Ratzinger, Obrazy nadziei. Wędrówki przez Rok Kościelny, tł. K. Wójtowicz, Poznań 1998, s. 59. 
872

 Por. J. Lewandowski, Duch Święty jako Communio w ujęciu Josepha Ratzingera, s. 128. 



139 

 

- Zesłanie Ducha Świętego, a w najbliższą niedzielę - święto Wszystkich 

Świętych. Ta struktura liturgiczna jest mocno zespolona i ukazuje 

nam coś z wewnętrznej logiki wiary. Duch Święty nie jest jakąś wyizolowaną 

czy możliwą do wyizolowania wielkością. Do Jego istoty należy wprowadzenie 

nas w jedność Trójosobowego Boga. Jeżeli w historii zbawienia, przez którą 

wędrujemy od Bożego Narodzenia do Wielkanocy, jawią się Ojciec i Syn jako 

przeciwieństwa w misji i w posłuszeństwie, to Duch Święty nie jest kimś 

trzecim obok nich czy pomiędzy nimi: On prowadzi nas do jedności Boga. 

Jeżeli wznosimy oczy do Niego, to znaczy, że patrzymy dalej niż tylko na Jego 

Osobę i rozpoznajemy wieczną miłość będącą najwyższą jednością. Kto chce 

mówić o Duchu, musi mówić o Trójcy Bożej. Jeżeli nauka o Duchu Świętym 

winna być pod pewnym względem jakąś korektą jednostronnej chrystologii, 

to ta korekta składa się z tego, że Duch uczy nas oglądać Chrystusa w tajemnicy 

Boga Trynitarnego: jako naszą drogę do Ojca w nieustannej z Nim rozmowie 

miłości"
873

. 

 

 Według Ratzingera właściwy model pneumatologiczny funkcjonuje jedynie 

w przestrzeni trynitologii i chrystologii oraz w ścisłym związku z nimi. Swoje stanowisko 

Ratzinger tłumaczy w następujący sposób: 

 

"Nigdy nie możemy zboczyć w kierunku jakiejś pneumatologii zawieszonej 

w powietrzu, nie wolno nam zostawić za plecami trwałej podstawy, jaką jest 

Wcielenie, działanie Boga w historii. I na odwrót: w tym, co niepowtarzalne, 

możemy uczestniczyć mocą daru Ducha Świętego, który jest Duchem 

zmartwychwstałego Chrystusa"
874

. 

 

 Na próżno szukać w pismach Ratzingera wysublimowanego traktatu o Duchu 

Świętym, który byłby niezależny od reszty teologii. Tak, jak Duch tworzy wszelką jedność 

i Jego najbardziej istotną cechą tożsamości jest communio, tak nauka o Duchu Świętym 

u Ratzingera nie jest wyizolowaną częścią istniejącą zupełnie niezależnie od innych 

traktatów teologicznego dyskursu. 

 W rozumieniu Ratzingera Duch Święty to przede wszystkim jedność sprawcza, która 

objawia się w wewnętrznej jedności Trójcy, w ścisłym współdziałaniu z Chrystusem. 

J. Ratzinger/Benedykt XVI jedności współdziałania Ducha Świętego z Chrystusem i Jego 

misją, poświęca sporo miejsca w swojej teologicznej refleksji. Relację Chrystus - Duch 

                                                           
873

 J. Ratzinger, Obrazy nadziei. Wędrówki przez Rok Kościelny, s. 56-57. 
874

 J. Ratzinger, Nowe porywy ducha. Ruchy odnowy w Kościele, tł. S. Czerwik, Kielce 2006, s. 24.  



140 

 

Święty wyjaśnia następująco: "rozróżnienie między Chrystusem i Duchem jest poprawne 

tylko wtedy, gdy dzięki Ich różnicy potrafimy lepiej pojąć Ich jedność"
875

. Oto, zdaniem 

Ratzingera/Benedykta XVI, paradoks i jednocześnie zasada właściwej hermeneutyki 

chrześcijańskiej. W jego opinii nie da się zrozumieć osoby Chrystusa (pojąć Go jako Syna 

Bożego, samego Boga) bez pomocy Ducha Świętego (por. 1 Kor 12, 3)
876

. Zasada ta posiada 

swoje konkretne zastosowanie w jego teologii i jej metodzie. Ratzinger stoi na stanowisku, 

że nie można uprawiać chrystologii w oderwaniu od pneumatologii i na odwrót. Nie da się 

zatem zrozumieć sensu Krzyża bez Ducha Świętego i na odwrót, ponieważ to On jest jego 

najwłaściwszym interpretatorem
877

. Jedynie dzięki Niemu można odkryć prawdziwy sens 

męki, śmierci i zmartwychwstania Chrystusa, gdyż On doprowadza do "całej prawdy" 

(por. J 16, 13). 

 Duch Święty objawia się w tajemnicy Krzyża nie tylko jako osobowa komunia Ojca 

i Syna, lecz także jako dar
878

. "Duch Święty jest najwyższym darem, którego wywyższony 

Chrystus udziela tym, którzy od początku (J 15, 26-27) z Nim byli (…)"
879

. On jest darem
880

 

i jako taki objawia się w godzinie Krzyża. Według Ratzingera największym darem Boga 

dla człowieka jest sam Bóg, Duch Święty
881

. "Chrystus jest źródłem wody - ukrzyżowany 

Pan jest źródłem, które użyźnia świat. Źródłem Ducha jest ukrzyżowany Chrystus"
882

, 

stwierdza. Ratzinger zauważa także: "Jezus jest źródłem Ducha. Im bardziej weń 

wstępujemy, tym realniej wstępujemy w Ducha, a Duch wstępuje w nas"
883

. Duch zostaje 

dany nie dzięki odejściu Syna Bożego, ale w ruchu odwrotnym. W wejściu weń, w zbliżeniu 

się do Syna. Jego komunijna tożsamość manifestuje się w bliskości ze Słowem 

Wcielonym
884

 i poprzez nią zostaje On udzielony. Duch nie przebywa obok, poza Słowem, 

ale w Nim samym. Bliskość z Chrystusem gwarantuje udział w obdarowaniu Duchem 

i zaspokojenie największych pragnień ludzkiego serca. Podczas XXIII Światowych Dni 

Młodzieży papież Benedykt XVI stwierdził:  

 

"Duch Święty to Bóg, który daje siebie na wieczność, jak niekończące się 

źródło, które wylewa na nas siebie. Wobec tego nieskończonego daru 

                                                           
875

 J. Ratzinger, Nowe porywy ducha. Ruchy odnowy w Kościele, s. 22. 
876

 Por. Benedykt XVI, Verbum Domini, 15; Sacramentum Caritatis, 12.  
877

 Por. M. Pyc, Tajemnica Krzyża w ujęciu Hansa Ursa von Balthasara, w: "Teologia i człowiek" 17 (2011), 

s. 68. 
878

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 262. 
879

 Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Preisterdienst, Einsiedeln 1997, s. 93 (cyt. za: Formalne zasady 

chrześcijaństwa, s. 331).  
880

 Benedykt XVI, Sacramentum Caritatis, 12. 
881

 J. Ratzinger, Szukajcie tego, co w górze, tł. M. Rodkiewicz, Kraków 2007, s. 85.  
882

 J. Ratzinger, Kościół. Pielgrzymująca wspólnota wiary, s. 41. 
883

 J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 106.  
884

 Por. Benedykt XVI, Verbum Domini, 20. 



141 

 

dochodzimy do momentu, gdy dostrzegamy ograniczenia tego wszystkiego, 

co przepada, dostrzegamy szaleństwo myślenia konsumpcyjnego. Zaczynamy 

rozumieć, dlaczego pogoń za nowościami pozostawia nas 

nieusatysfakcjonowanymi i dalej pragnącymi. Czy nie szukamy daru 

wiecznego? Źródła, które nigdy nie wyschnie?"
885

. 

 

 Darem, który potrafi definitywnie zaspokoić pragnienia ludzkiego serca jest Duch 

Święty, objawiony i udzielony w misterium Krzyża.  

 Podstawowym owocem działania Ducha jest miłość scalająca, jednocząca 

i budująca
886

. W tajemnicy Krzyża Duch Święty objawia swą tożsamość. Ukazuje się jako 

Miłość, której zasadniczą cechą jest jedność, trwałość i nieprzemijalność
887

. Miłość 

ta charakteryzuje się trwałością, ponieważ jej gwarancją nie jest człowiek, ale niezmienny 

i wierny w swojej miłości Bóg. Ta "miłość nie jest jednak brakiem formy i dowolnością, 

lecz formowaniem od wewnątrz, czuwaniem serca, które przyjmuje i dopełnia rytm 

stworzenia"
888

, stwierdza Ratzinger. Duch Święty to Miłość formująca, posiadająca w sobie 

"od-boską" logikę, której cechą nie jest chaos namiętności, lecz reguła odwiecznego sensu. 

Dla Ratzingera Duch jest Miłością pragnącą "uwrażliwić na cichą moc Boskiej dobroci, 

która puka do naszego bytu i chce go przekształcić"
889

. Duch Święty, który objawia się 

w Krzyżu jako Miłość, udziela się jako Miłość człowiekowi, by na wzór Trójcy zjednoczyć 

ludzi ze sobą i z Bogiem
890

. Dzięki Niemu możliwa jest teandryczna komunia. Duch, który 

w istocie swojej jest Communio, konstytuuje w ten sposób Kościół i utrzymuje 

go w jedności.  

 Ratzinger, odnosząc się do komentarza Jana Chryzostoma, w którym opisuje 

on fragment Dziejów Apostolskich ukazujący Pawła i Barnabę uzdrawiających kalekę 

(por. Dz 14, 8-28), wyciąga następujący wniosek: "To właśnie jest istotą chrześcijaństwa: 

do jego ludzkiej egzystencji, dochodzi język ognia (…) Duch Święty stał się jego Duchem, 

jego językiem ognia"
891

. Duch, który przychodzi jako płomień miłości, jednoczy 

i przekształca. Scala i transformuje. Osoba Ducha jest duszą ożywiającą chrześcijaństwo, 

jest najgłębszym jego sensem. Przemienia i ubogaca ludzką egzystencję. Jego komunijne 

                                                           
885

 Benedykt XVI, Otwierajcie serca na dary Ducha Świętego, w: OR (2008), nr 9, s. 27. 
886

 Por. J. Ratzinger, Obrazy nadziei. Wędrówki przez Rok Kościelny, s. 59. 
887

 Por. K. Ora, Teologia Ducha Świętego według Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Świdnickie Studia 

Teologiczne" 9 (2012), nr 9, s. 269. 
888

 J. Ratzinger, Szukajcie tego, co w górze, s. 93. 
889

 Tamże, s. 89. 
890

 Por. J. Ratzinger, Obrazy nadziei. Wędrówki przez Rok Kościelny, s. 57. 
891

 Tamże, s. 64. 



142 

 

działanie niejako tworzy chrześcijaństwo, które nie jest tylko rzeczywistością ludzką, lecz 

rzeczywistością, w której nieustannie działa i jest obecny realnie Duch Święty
892

. 

 Podczas homilii wygłoszonej w uroczystość Zesłania Ducha Świętego 

14 maja 1974 roku, w swoim rozważaniu o Duchu Świętym, Ratzinger odwołał się do mitu 

o Prometeuszu i uczynił w swojej refleksji pewną oryginalną analogię do Chrystusa: 

"Pięćdziesiątnica powiada nam, iż Duch Święty jest Ogniem, a Chrystus jest Prometeuszem, 

który ściągnął ogień z nieba na ziemię"
893

. Przez swoją mękę, tytaniczny wysiłek miłości 

dokonany w misterium Krzyża, Chrystus ściągnął z nieba dla ludzi prawdziwy Ogień Ducha 

Świętego. Wówczas rzeczywiście chrzcił "Duchem Świętym i ogniem" i "rzucił 

go na ziemię" (por. Mt 3, 11; Łk 12, 49)
894

.  

 W głębi tajemnicy Krzyża działał Duch Święty, który przemienił swoją mocą 

cierpienie Chrystusa w najdoskonalszy akt miłości i niczym ogień, strawił żertwę ofiarną 

Krzyża
895

. On bowiem, "przez Ducha wiecznego złożył Bogu samego siebie jako nieskalaną 

ofiarę" (Hbr 9, 14)
896

. Ukrzyżowany, dzięki Duchowi Świętemu, złożył Bogu Ojcu 

doskonałą ofiarę w "Duchu i prawdzie" (por. J 4, 23)
897

, udzielił tego Ducha ludziom 

i dzięki Niemu daje im udział w wysłużonym na Krzyżu zbawieniu i zwycięstwie 

nad śmiercią
898

. 

 Objawiony w Krzyżu Ogień Ducha Świętego, Ogień Miłości
899

, nie jest siłą 

destrukcyjną, lecz przekształcającą i twórczą. Ów ogień nie niszczy, ponieważ pochodzi 

z ognistego wozu krzyża. Jest ogniem gorejącego krzewu, który płonie, ale nie spala się
900

. 

Dzięki ofierze dokonanej na Krzyżu dokonało się posłanie Parakleta. W krzyżowej śmierci 

Chrystus naprawdę "oddał Ducha" (por. J 19, 12) i udzielił Go wierzącym
901

. 

We współczesnej egzegezie biblijnej, słowa o "oddaniu ducha", rozumie się w kluczu 

Janowej dwuznaczności
902

. W mysterium crucis Jezus nie tylko oddał swoje ostatnie 

                                                           
892

 Por. J. Szymik, Ogniem jest. Chrześcijaństwo jako religio vera według Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, 

w: Teologia fundamentalna w twórczości Josepha Ratzingera, red. K. Kaucha, J. Mastej, Lublin 2017, 

s. 103-105. 
893

 J. Ratzinger, W dzień Pięćdziesiątnicy, tł. K. Wójtowicz, Kraków 2006, s. 17. 
894

 Por. T. Siuda, Jezus chrzcić będzie Duchem Świętym i ogniem (Łk 3, 16), w: "Poznańskie Studia 

Teologiczne" 13 (2002), s. 21-29. 
895

 Por. A. Tronina, Duch, który przeobraża cierpienie w odkupieńczą miłość, w: Jan Paweł II. Dominum 

et Vivificantem. Tekst i komentarze, red. A. L. Szafrański, Lublin 1994, s. 183-192. 
896

 Por. A. Jankowski, "Przez Ducha wiecznego" (Hbr 9, 14). Próba uściślenia sensu pneumatologicznego tego 

zwrotu, w: "Analecta Cracoviensia. Studia Philosophico-Theologica" (1971), nr 3, s. 201-220. 
897

 Por. J. Kudasiewicz, Kult Boga Ojca w Duchu i prawdzie (J 4, 23), w: Jan Paweł II. Dominum 

et Vivificantem. Tekst i komentarze, red. A. L. Szafrański, Lublin 1994, s. 151-159.  
898

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm. t. IV, s. 266.  
899

 Por. J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 149. 
900

 Por. J. Ratzinger, W dzień Pięćdziesiątnicy, s. 51.  
901

 Por. Jan Paweł II, Dominum et Vivificantem, 14. 
902

 Por. F. Grylewicz, Wieloznaczne słownictwo w chrystologii Nowego Testamentu, w: "Roczniki 

Teologiczne" 23 (1976), z. 1, s. 20-23. 



143 

 

tchnienie, ale udzielił daru Ducha Świętego i objawił istotę Jego tożsamości. Misterium 

Krzyża jest więc prawdziwym objawieniem Ducha Świętego, udzielanego i działającego 

w historii zbawienia oraz urzeczywistniającego misterium zbawcze Chrystusa
903

. Jest 

objawieniem Ducha Świętego jako daru pochodzącego z głębi wydarzenia Paschalnego, 

z samego jego centrum. Objawiony i udzielony w Krzyżu Duch Święty jest darem Miłości, 

jednością, umiejętnością przekraczania siebie samego i bycia dla drugich
904

. 

 Objawiona przez Ducha Świętego w Krzyżu "miłość Boga wobec nas jest sprawą 

zasadniczą dla życia i niesie ze sobą decydujące pytania o to, kim jest Bóg 

i kim my jesteśmy"
905

, stwierdza celnie papież Benedykt XVI w Deus caritas est. Miłość 

ukazana w Krzyżu jest sprawą zasadniczą, ponieważ jednoczy ludzi z Bogiem, zbawia 

ich, objawia sens życia i prawdę tożsamości człowieka. W pneumatologii Ratzingera Duch 

Święty, Paraklet i Pocieszyciel, jawi się jako owoc Krzyża
906

. Ukrzyżowany objawia 

Ducha jako dar prawdziwej, osobowej Miłości (donun i datum), który jest Bogiem 

w dawaniu się, w udzielaniu siebie bez granic
907

. W ten sposób jest prawdziwym 

"pocieszeniem" człowieka (por. J 14; 15; 16). Objawiony w Krzyżu Paraklet jest Tym, który 

trwale jednoczy ludzi z Bogiem i w ten sposób przezwycięża ich samotność
908

. Dzięki temu 

"miłowani przez Boga ludzie stają się podmiotami miłości i sami mają być narzędziami 

łaski, by szerzyć miłość Bożą i rozbudowywać «sieć miłości»"
909

. Ów Ogień Miłości, 

udzielony i objawiony w Krzyżu, przekształca świat i napełnia sensem ludzkie życie. 

 W tajemnicy Krzyża miłość Boga objawia się jako prawdziwy "nadmiar". "Bóg jest 

miłością i dlatego jest nadmiarem"
910

, stwierdza Ratzinger. W tym tkwi paradoksalny sens 

chrześcijańskiej wizji Boga, który także w darze Ducha wydaje się bez granic, nie oszczędza 

się
911

. Dzięki krzyżowej śmierci Syna i łasce Ducha Świętego, Bóg daje ludziom samego 

siebie. We Wprowadzeniu do chrześcijaństwa Ratzinger trafnie zauważa: 

 

"Rozum człowieka, który tylko oblicza, zawsze będzie musiał uważać za absurd 

to, że Bóg miałby dla ludzi wydać samego siebie. Tylko kochający może pojąć 

                                                           
903

 Por. L. Stachowiak, Ewangelia według św. Jana. Wstęp - przekład z oryginału - komentarz, Poznań - 

Warszawa 1975, s. 316-317. 
904

 Por. Benedykt XVI, Deus caritas est, 6. 
905

 Tamże, 2.  
906

 Por. J. Szymik, Kochać znaczy widzieć. Wokół teologicznej epistemologii J. Ratzingera/Benedykta XVI, 

w: "Roczniki Teologii Dogmatycznej" 4 (2012), s. 153. 
907

 Por. J. Ratzinger, Pielgrzymująca wspólnota wiary. Kościół jako komunia, tł. W. Szymona, Kraków 2003, 

s. 43. 
908

 Por. J. Ratzinger, Europa. Jej podwaliny dzisiaj i jutro, tł. S. Czerwik, Kielce 2005, s. 104. 
909

 Benedykt XVI, Caritas in veritate, 5.  
910

 J. Ratzinger, Chrystus i Jego Kościół, s. 206-207.  
911

 Por. S. Mycek, Podstawowe zasady chrześcijaństwa według Josepha Ratzingera - Benedykta XVI, 

w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 42 (2009), nr 2, s. 122-124.  



144 

 

niedorzeczność miłości, dla której rozrzutność jest prawem, a nadmiar czymś 

jedynie wystarczającym. I jeszcze: jeśli jest prawdą, że stworzenie żyje 

z nadmiaru, że człowiek jest tą istotą, dla której to, co nadmierne jest konieczne, 

to jak wobec tego może nas nie dziwić, iż Objawienie jest nadmiarem i właśnie 

przez to koniecznością, boskością, miłością, w której spełnia się sens 

wszechświata?"
912

. 

 

 W nadmiarze osobowej Miłości, "która jest rozlana w naszych sercach przez Ducha 

Świętego" (por. Rz 5, 5)
913

 i której Chrystus udzielił w swojej męce, człowiek jest zdolny 

odkryć sens Krzyża Chrystusa, a nawet swojego życia i sens wszechświata. 

 Pneumatologia Ratzingera/Benedykta XVI posiada jeszcze jedną cechę. Ratzinger 

uważa, że Ducha Świętego możemy poznać "jedynie w Jego działaniach. Dlatego Pismo 

nie opisuje Ducha Świętego samego w sobie, mówi tylko o tym, jak przychodzi 

On do człowieka i jak można go odróżnić od innych duchów"
914

. Podobne stanowisko 

zajmuje Yves Congar, który zauważa, że "nie ma obiektywnego objawienia osoby Ducha 

Świętego, jak objawienie Osoby Syna w Jezusie, a przez Niego Osoby Ojca"
915

. 

W wydarzeniu Krzyża działanie i tożsamość Ducha Świętego zostają objawione przez 

działanie Syna i manifestują się na zewnątrz w jedności z Ojcem i miłości do Niego.  

 Dla Ratzingera/Benedykta XVI jakiekolwiek mówienie o Duchu Świętym musi mieć 

swoje początki w pewnego rodzaju doświadczeniu. Chodzi o doświadczenie przeżywane 

we wspólnej wierze Kościoła
916

. "Duch Święty daje się poznać w takiej mierze, w jakiej 

kształtuje on życie ludzkie; i na odwrót: kształtowane przez wiarę życie wskazuje na Ducha 

Świętego"
917

, stwierdza Ratzinger. Stoi również na stanowisku, że "Ducha Świętego można 

zobaczyć i przedstawić w Kościele. O ile Chrystus jest ikoną Ojca, obrazem Boga 

i równocześnie obrazem człowieka, o tyle Kościół jest obrazem Ducha Świętego"
918

. 

Zwierciadłem, w którym objawia się Duch w swoim działaniu, jest wspólnota eklezjalna. 

Ona jest owocem działania Jego łaski. W tym także sensie wydarzenie Krzyża jest jednym 

z elementów eklezjotwórczych.  

 Refleksja teologiczna Ratzingera/Benedykta XVI zatacza pewien krąg. Duch Święty, 

który jest uosobioną jednością (communio) pomiędzy Ojcem i Synem, jako dar osobowej 

                                                           
912

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 211.  
913

 Por. S. Stasiak, Miłość Boża rozlana w sercach naszych (Rz 5, 5), w: "Verbum Vitae" 23 (2013), s. 169-171. 
914

 J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 107. 
915

 I. Congar, Pneumatologia Soboru Watykańskiego II, w: Tenże, Wierzę w Ducha Świętego. Duch Święty 

w "ekonomii". Objawienie i doświadczenie Ducha, tł. A. Paygert, t. I, Warszawa 1995, s. 27. 
916

 Por. J. Ratzinger, Pielgrzymująca wspólnota wiary. Kościół jako komunia, s. 33 i nast. 
917

 Tamże, s. 33. 
918

 Tamże, s. 37. 



145 

 

Miłości zostaje ofiarowany w misterium Krzyża ludziom, by zjednoczyć ich w miłości 

i tworzyć z nich Kościół. Kościół zaś, dzięki Duchowi, staje się znakiem i narzędziem 

wewnętrznego zjednoczenia z Bogiem i jedności całego rodzaju ludzkiego
919

. W refleksji 

Ratzingera dochodzi do styku, swoistej syntezy pneumatologii z modelem 

eklezjologicznym. Dla Ratzingera Duch Święty jest Tym, który objawia siebie w tajemnicy 

Krzyża jako moc jednoczącej miłości, ale także Tym, który objawia jego sens i w ten sposób 

doprowadza do całej prawdy o Bogu (por. J 16, 13).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
919

 Por. KK, 1. 



146 

 

ROZDZIAŁ III 

KRZYŻ OBJAWIENIEM CZŁOWIEKA 

 

 

 

 Krzyż Chrystusa objawia misterium osoby ludzkiej, ponieważ w Ukrzyżowanym 

Jezusie człowiek może odnaleźć uniwersalną prawdę o swojej tożsamości. Wydarzenie 

Krzyża jest niejako objawioną antropologią, w której Bóg udziela odpowiedzi na zasadnicze 

dla ludzkiej egzystencji pytania: Kim jest człowiek? Jakie jest jego przeznaczenie? 

Czy cierpienie i śmierć mają sens? Jaki jest ostateczny sens i cel ludzkiego życia?  

 W swojej refleksji Joseph Ratzinger/Benedykt XVI nie unika stawiania tych 

zasadniczych i wciąż aktualnych dla człowieka pytań. W świetle Objawienia podejmuje 

próbę udzielenia na nie wiarygodnej odpowiedzi.  

 W perspektywie Krzyża człowiek jawi się jako istota stworzona i przeznaczona 

do miłości, ale także jako istota naznaczona grzechem i jego skutkami: cierpieniem 

i nieuniknioną koniecznością śmierci. W obliczu dramatycznych doświadczeń cierpienia 

i śmierci człowiek zadaje pytania o ich znaczenie i o sens swojego życia. Sytuacje graniczne 

stanowią przestrzeń, w której powyższe pytania nabierają szczególnego znaczenia. 

Ratzinger/Benedykt XVI usiłuje znaleźć na nie odpowiedź w obliczu Jezusa Chrystusa 

Ukrzyżowanego. 

 Misterium Krzyża stanowi równocześnie objawienie sensu życia, ponieważ 

w Jezusie Ukrzyżowanym ukazuje się człowiek doskonały i spełniony we wszystkich 

wymiarach swojej egzystencji. Tym samym Krzyż stanowi afirmację życia ludzkiego, które 

jeśli jest realizowane na wzór Bożego Syna w logice daru z siebie, odnosi ostateczny triumf 

nad grzechem, cierpieniem i śmiercią. 

 

 

3. 1. Misterium osoby ludzkiej w ujęciu J. Ratzingera/Benedykta XVI 

 

 Objawienie biblijne oraz wypływające z niego nauczanie Urzędu Nauczycielskiego 

Kościoła stanowią pierwszorzędne i zarazem najważniejsze źródło dla antropologicznej 

refleksji J. Ratzingera/Benedykta XVI. Istotną rolę w konstruowaniu antropologicznego 

modelu odgrywają dla niego także myśli najprzedniejszych europejskich filozofów, takich 



147 

 

jak: Platon, Arystoteles, św. Augustyn czy św. Tomasz z Akwinu
920

. W polemice 

z ich poglądami wyłaniają się charakterystyczne cechy ratzingerowskiej wizji osoby 

ludzkiej. W pismach J. Ratzingera/Benedykta XVI brak jednakże całościowego 

i systematycznego wykładu na ten temat. Antropologiczne wątki można znaleźć w różnych 

jego dziełach. Występują one w rozmaitej formie, często marginalnej. Tworzą jednak 

zharmonizowaną i spójną całość antropologicznej koncepcji.  

 Konstytucja Duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes 

II Soboru Watykańskiego stwierdza, że tajemnica człowieka została w pełni objawiona 

w misterium życia Wcielonego Słowa
921

. Wcielony Logos (Sens) nie tylko objawia Boga, 

lecz także misterium osoby ludzkiej i tym samym ukazuje prawdziwą tożsamość człowieka. 

W osobie Chrystusa człowiek może odnaleźć pełną prawdę o sobie oraz swoje ostateczne 

przeznaczenie
922

. Zasadniczą rolę w odkrywaniu prawdy o człowieku i jego życiu odgrywa 

tajemnica Krzyża Chrystusa, ponieważ stanowi ona prawdziwe objawienie sensu ludzkiej 

egzystencji i sensu życia. Słusznie stwierdził Jan Paweł II w Redemptor hominis, 

że "Odkupienie, które przyszło przez Krzyż, nadało człowiekowi ostateczną godność i sens 

istnienia w świecie, sens w znacznej mierze zagubiony przez grzech"
923

. Na tym samym 

stanowisku stoi Benedykt XVI. Zdaniem J. Ratzingera/Benedykta XVI Krzyż stanowi 

prawdziwe objawienie, a więc objawia także w pełni tajemnicę człowieka
924

. 

 Podstawę dla tak rozumianej antropologii staurologicznej stanowi prawda wiary 

o przyjęciu przez Syna Bożego ludzkiej natury
925

. W Nim, prawdziwym Bogu i zarazem 

prawdziwym człowieku, można odnaleźć obraz doskonałego człowieka, spełnionego 

we wszystkich wymiarach swojej egzystencji
926

. Ukrzyżowany Chrystus objawia człowieka 

jako takiego oraz ukazuje niezbywalną wartość każdego ludzkiego życia
927

, ponieważ 

to dla niego i ze względu na niego Bóg posłał swojego Syna na świat i zbawił go poprzez 

mysterium crucis. W świetle Krzyża zatem istota ludzka jawi się jako ktoś o wyjątkowej 

wartości i godności. Krzyż objawia prawdę o człowieku w wielu wymiarach: afirmuje jego 

byt i życie, przypomina o jego godności i wartości, ale równocześnie ukazuje prawdę 

o jego grzeszności, cierpieniu, śmierci, zbawieniu oraz ostatecznym przeznaczeniu.  

 Wszystkie te wątki przewijają się w teologicznej refleksji Ratzingera i nauczaniu 

papieskim Benedykta XVI. Punkt wyjściowy antropologicznych dociekań Ratzingera 

                                                           
920

 Por. J. Babiński, Benedykt XVI a filozofia, w: "Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie" 14 (2009), s. 13.  
921

 KDK, 22. 
922

 Por. Jan Paweł II, Redemptor hominis, 8. 
923

 Tamże, 10. 
924

Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 234.  
925

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 614.  
926

 Por. J. Ratzinger, Prawomocność dogmatu chrystologicznego, w: OpOm, t. VI/2, s. 772. 
927

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 235.  



148 

 

stanowi objawiona prawda o tym, że człowiek zajmuje absolutnie wyjątkowe miejsce 

w rzeczywistości stworzonej
928

. Człowiek jest bytem stworzonym przez Boga, a jego życie 

jest darem. W opinii Ratzingera bez tego fundamentalnego założenia nie da się zbudować 

rzetelnego modelu antropologicznego. Dowodem potwierdzającym jego przekonanie były 

podejmowane w ciągu minionych stuleci karkołomne próby konstruowania wizji człowieka 

"poza Bogiem"
929

. 

 W zasadniczych zrębach swojej antropologicznej refleksji Ratzinger/Benedykt XVI 

utożsamia się ze stwierdzeniem Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie 

współczesnym Gaudium et spes II Soboru Watykańskiego, że prawda o człowieku została 

w pełni objawiona w tajemnicy Słowa Wcielonego. Uważa, że nie da się zrozumieć 

człowieka bez Boga i bez odniesienia do rzeczywistości nadprzyrodzonej
930

. Stwierdza 

także, że jedynie w Bogu tkwi ostateczny sens oraz definitywne spełnienie jego 

egzystencji
931

. 

 Antropologiczna koncepcja Ratzingera opiera się na przekonaniu wiary, że człowiek 

pochodzi od Boga, ponieważ jest przez Niego stworzony na Jego obraz i podobieństwo 

(por. Rdz 1, 26-27). W konsekwencji człowiek posiada teandryczną strukturę bytu. 

Jest syntezą tego, co materialne i tego, co duchowe. Jego egzystencji nie można zatem 

zredukować jedynie do wymiarów materii. Człowiek dla Ratzingera/Benedykta XVI jest 

zdecydowanie kimś więcej niż zorganizowaną materialnie istotą. Wiele razy w swojej 

refleksji poddaje krytyce marksistowską antropologię, która usiłowała życie ludzkie 

zamknąć jedynie w wymiarach doczesności
932

. Teandryczna struktura bytu ludzkiego 

sprawia, że egzystencja człowieka niejako wychyla się ku Bogu, od którego pochodzi
933

.  

 Teandryczność ludzkiej egzystencji stanowi klucz do zrozumienia tożsamości 

człowieka. W pismach Ratzingera/Benedykta XVI problematyka wyjątkowości bytu 

ludzkiego pojawia się dość często. Znajduje ona jednak swoje szczególne miejsce 

w chrystologii, ponieważ to ona stanowi główny punkt ciężkości jego teologicznej refleksji. 

Poprzez fakt stworzenia człowiek przejawia zdolność do nawiązywania unikalnej i jedynej 

w swoim rodzaju więzi z Bogiem. Zdaniem Ratzingera zdolność ta w wyjątkowy sposób 

urzeczywistnia się w misterium życia Słowa Wcielonego, zjednoczonego z Bogiem. 

Objawienie prawdziwego człowieczeństwa w Chrystusie jest dla teologii niejako matrycą, 

                                                           
928

 Por. J. Szymik, Destructio familiae. Diagnoza Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Forum Teologiczne" 

16 (2015), s. 123-124.  
929

 Por. Benedykt XVI, Spe salvi, 21. 
930

 Por. Benedykt XVI, Caritas in veritate, 78.  
931

 Por. J. Ratzinger, Pośrednik (artykuł w leksykonie, 1962), w: OpOm, t. VI/2, s. 831.  
932

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 150. 
933

 Por. KKK, 27 i 33. 



149 

 

na wzorze której buduje się teologiczną antropologię. Osoba Chrystusa jest w pełnym sensie 

objawieniem człowieka, który "jest powołany do jedności z Bogiem"
934

. W tym sensie, 

w antropologicznym dyskursie, chrystologia odgrywa dla Ratzingera istotną rolę.  

 U progu Wielkiego Postu 2012 roku Benedykt XVI wygłosił katechezę na temat 

modlitwy Jezusa w ogrodzie Getsemani. Podkreślił wówczas, że Jezus modli się do Ojca 

samotnie, ponieważ: 

 

"Jego relacja z Nim jest zupełnie unikalna i wyjątkowa: jest to relacja 

Jednorodzonego Syna. Można by powiedzieć, że zwłaszcza tej nocy nikt 

nie może naprawdę przybliżyć się do Syna, który przedstawia się Ojcu w swojej 

absolutnie wyjątkowej, ekskluzywnej tożsamości"
935

.  

 

 Jezus posiada unikalną relację z Ojcem, ponieważ jest Synem. Jednakże jest On 

również antropologicznym wzorem człowieka, którego pełną tożsamość można odkryć 

jedynie umiejscawiając Go w relacji, w dialogu z Bogiem. U progu swej męki, w ogrodzie 

Oliwnym, Jezus objawia, że człowiek jest istotą dialogiczną
936

. Ten fakt stanowi ważny 

element antropologicznej wizji Ratzingera, który twierdzi, że bez Boga, bez dialogicznej 

relacji z Nim, nie można człowieka do końca pojąć. We Wprowadzeniu do chrześcijaństwa 

Ratzinger zauważa: "Prawdą człowieka jest, że nie ma w nim prawdy"
937

. Bez Boga, 

bez Jego prawdy, a więc konsekwentnie bez Objawienia, człowiek nie potrafi zrozumieć 

sam siebie ani nie jest w stanie zrozumieć sensu swojego życia.  

 W tej samej katechezie Benedykt XVI rozwija myśl i przechodzi do problemu 

ludzkiej wolności, a zasadniczo do realizowania wolności w spójności z wolą Bożą. 

Zauważa, że w napięciu pomiędzy wolną wolą ludzką, a wolą Boga, najbardziej dosadnie 

ujawnia się teandryczność ludzkiego bytu. Komentując modlitwę Jezusa w Ogrójcu 

Benedykt XVI czyni odniesienie do misterium stworzenia człowieka i powtarza 

za Maksymem Wyznawcą: "od chwili stworzenia mężczyzny i kobiety ludzka wola 

ukierunkowana jest na wolę Bożą i właśnie w «tak» wobec Boga ludzka wola jest w pełni 

wolna i znajduje w niej swą pełną realizację"
938

. Dla Benedykta XVI modlitwa Jezusa 

w Getsemani stanowi objawienie teandrycznej komunii ludzkiego bytu i woli Bożej 

                                                           
934

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 204. 
935

 Benedykt XVI, «Tak» powiedziane Bogu szczytem wolności, w: OR (2021), nr 4, s. 45. 
936

 Por. J. Warzeszak, Antropologia Benedykta XVI na tle błędnych antropologii współczesnych, w: "Studia 

Teologii Dogmatycznej" 1 (2015), s. 280-281. 
937

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 235. 
938

 Benedykt XVI, «Tak» powiedziane Bogu szczytem wolności, w: OR (2021), nr 4, s. 46. 



150 

 

w osobie Chrystusa. W zjednoczeniu z Bożą wolą "rodzi się prawdziwy człowiek"
939

, 

stwierdza papież. Człowiek może odkryć swoją tożsamość i tym samym sens swojego życia 

jedynie w zjednoczeniu swojej woli z wolą Boga. To istotne założenie ratzingerowskiej 

refleksji nad człowiekiem. Chrystus w Getsemani ukazuje tę prawdę w sposób wyjątkowy. 

Staje się tym samym archetypem komunii Boga i człowieka, ponieważ dokonał 

podporządkowania swojej woli Bogu. W Słowie Wcielonym Ratzinger dostrzega wzór 

prawdziwego człowieczeństwa, którego pełnię osiągnąć można jedynie w odkrywaniu 

i pełnieniu woli Ojca
940

.  

 Ratzinger zauważa jednak, że charakterystyczną cechą tożsamości człowieka jest 

jego skłonność do buntu wobec Boga, urzeczywistniająca się w nadużywaniu daru wolności. 

Człowiek grzeszy, ponieważ nie chce być posłuszny Bogu. W rozważaniach na temat 

stworzenia świata Ratzinger zauważa: 

 

"Najgłębszą treścią grzechu jest to, że człowiek chce zaprzeczyć faktowi bycia 

stworzonym, gdyż nie chce przyjąć miary i granicy, które są w nim zawarte. 

Człowiek nie chce być stworzeniem, nie chce być zależny, nie chce mieć 

miary"
941

.  

 

 Człowiek, który chce żyć jedynie według własnej miary, nie potrafi odkryć swojej 

prawdziwej tożsamości i dlatego traci właściwy sens życia. Odrzucenie miary Boga zamyka 

go w obrębie własnego egoizmu i prowadzi w sposób nieunikniony do zamknięcia się 

na Boga
942

. Wynikający z nieposłuszeństwa wobec Boga grzech przeradza pierwotną 

synergię między wolą Boga a wolą człowieka w opozycję. Ostatecznie deformuje obraz 

Boga, ukazując Go jako zagrożenie dla suwerenności ludzkiej woli i życia
943

.  

  Bóg, chociaż jest Stwórcą, w żaden sposób nie stanowi zagrożenia dla człowieka 

ani tym bardziej dla suwerenności jego woli i bytu. Dokonane w Chrystusie Objawienie 

ukazuje istotę ludzką jako zależną w swoim istnieniu od Boga. We Wprowadzeniu 

do chrześcijaństwa J. Ratzinger, komentując św. Augustyna, stwierdza: 

 

                                                           
939

 Tamże. 
940

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 491-494. 
941

 J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 73.  
942

 Por. Benedykt XVI, Jeśli chcesz krzewić pokój, strzeż dzieła stworzenia, w: OR (2011), nr 1, s. 5. 
943

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 493.  



151 

 

"To, co jest najbardziej własne, to, co do nas ostatecznie najbardziej należy - 

własne «ja», jest zarazem najmniej własne, gdyż własnego naszego 

«ja» nie mamy od siebie ani dla siebie"
944

.  

 

 W świetle Objawienia człowiek jest wprawdzie zależny od Boga, jednak nie jest 

od Niego uzależniony. Dla Ratzingera zarówno egzystencja, jak i tożsamość człowieka 

są darem. Człowiek nie posiada własnej egzystencji sam od siebie, lecz od Innego. 

To, co w nim najbardziej własne, pochodzi z zewnątrz. "Człowiek jest istotą, która może 

istnieć tylko jako pochodząca od kogoś drugiego"
945

, stwierdza Ratzinger. Swoje istnienie 

i sens zawdzięcza więc Bogu, dlatego to On stanowi trwały i nienaruszalny punkt jego życia. 

Boskie "chcę, abyś był", funduje egzystencję człowieka i tym samym ostateczny jej sens. 

Objawienie potwierdza, że człowiek nie jest efektem ślepej ewolucji ani przypadku, ale kimś 

powołanym z nicości do istnienia przez Miłość. Benedykt XVI tłumaczy: 

 

"Nie jesteśmy przypadkowym i pozbawionym sensu produktem ewolucji. 

Każdy z nas jest owocem myśli Bożej. Każdy z nas jest chciany, każdy jest 

kochany, każdy jest niezbędny"
946

.  

 

 Miłość Boga wyciąga człowieka z niebytu oraz obdarza życiem. Zdaniem Ratzingera 

biblijna opowieść o stworzeniu nie odpowiada na pytanie o sposób powołania człowieka 

do życia, nie mówi o tym "jak", lecz ukazuje jego "skąd" i "dokąd". Jest odpowiedzią 

na pytanie "kim i czym jest człowiek, że o nim pamiętasz?"
947

.  

 Stworzony przez Boga człowiek jest od Niego zależny w pochodzeniu, bycie 

i istnieniu. W opinii Ratzingera/Benedykta XVI oczywistym zatem jest fakt, że nie można 

zgłębiać misterium osoby ludzkiej, pominąwszy Boga. Ratzinger stoi na stanowisku, 

że teologia (a zwłaszcza chrystologia) posiadają pełne kompetencje do uprawiania 

prawdziwej, bezpiecznej i adekwatnej antropologii. "Tam bowiem, gdzie idzie o człowieka, 

nie można pominąć problemu Boga"
948

, dosadnie stwierdza.  

 Ratzinger/Benedykt XVI jest także i w tym wymiarze spadkobiercą spuścizny 

swoich poprzedników. W jego myśli widać wyraźne odniesienia do nauczania Jana Pawła II, 

dla którego Bóg był fundamentalnym założeniem antropologicznym oraz gwarantem 

                                                           
944

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 158. 
945

 Tamże, s. 199.  
946

 Benedykt XVI, Inauguracyjna homilia Benedykta XVI, w: OR (2005), nr 6, s. 10. 
947

 Por. J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 55. 
948

 J. Ratzinger, Kościół - Ekumenizm - Polityka, s. 295.  



152 

 

osobowej tożsamości i godności człowieka
949

. Ratzinger przekonanie to wyraża 

w następujący sposób:  

 

"(…) musi być mocno wypowiedziane podstawowe wyznanie: «Bóg jest». 

Najpierw trzeba przywołać święty majestat Tego, od którego wszystko 

pochodzi (…). Gdzie nie jest on dostrzegany, tam nie tylko traci wszelki sens 

dramat dziejów, dramat człowieczeństwa; tam również człowiek nie staje się 

coraz większy, lecz coraz mniejszy; nie jest on już w świecie czymś «u góry», 

lecz jedną z jego igraszek, w których świat wypróbowuje swoje własne 

możliwości - «nie rozeznanym jeszcze zwierzęciem» (Nietzsche)"
950.  

 

 Dla Ratzingera antropologia pozbawiona odniesień do Boga i transcendencji błądzi. 

Prędzej czy później degraduje ona osobę człowieka i deprecjonuje jego godność. Absolutna 

wyjątkowość tożsamości człowieka nie wynika jedynie z tego, kim aktualnie jest, lecz także 

z tego, "skąd jest" i "dokąd zmierza". 

 Człowiek pochodzi od Boga i jest urzeczywistnieniem Jego projektu miłości. 

Jako taki jest zatem bytem o charakterze relacyjnym. Źródłem jego istnienia jest 

wewnętrzna relacja Osób Boskich, dlatego z natury jest on bytem otwartym "od" i "ku"
951

. 

Ludzka godność zakorzeniona jest w trynitarnym paradygmacie
952

. Dla Ratzingera "bycie 

człowiekiem" wyprowadzone jest "z zasady trynitarnej miłości, z istoty bytu Boga samego, 

który w dawaniu siebie jako miłości jest prawdziwą rzeczywistością i autentyczną mocą"
953

. 

Człowiek jest istotą stworzoną z dialogu i do dialogu, dlatego jego życie urzeczywistnia się 

poprzez wchodzenie w sieć relacji i stawanie się darem dla drugiego
954

. Zaprojektowany 

i przeznaczony jest do tego, by w relacji miłości, wychodząc od "ja" do "ty", realizować 

swoją egzystencję i sens życia. W ujęciu Ratzingera człowiek jawi się więc jako byt otwarty, 

dynamiczny i twórczy. Istnieje po to, by oddać siebie
955

, by poddawać się logice 

pszenicznego ziarna, transformować swoje życie w logice miłości i byciu "dla" innych
956

. 

W tym uwidacznia się szczególne podobieństwo człowieka do Boga. Najgłębszą tajemnicą 

ich podobieństwa jest zdolność miłości
957

.  

                                                           
949

 Por. Jan Paweł II, Ecclesia in Europa, 9.  
950

 J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 62.  
951

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 154-155. 
952

 Por. J. Szymik, Destructio familiae. Diagnoza Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, s. 125. 
953

 J. Ratzinger, Szukajcie tego, co w górze, tł. M. Rodkiewicz, Kraków 2007, s. 43.  
954

 Por. Benedykt XVI, Osoba ludzka sercem pokoju, w: OR (2007), nr 2, s. 4; Por. J. Ratzinger, 

Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 155.  
955

 Por. Benedykt XVI, Bóg i świat, w: OpOm, t. XIII/2, s. 458.  
956

 Por. J. Ratzinger, Sól ziemi, w: OpOm, t. XIII/1, s. 243. 
957

 Por. K. Góźdź, Antropologia w relacji do teologii, w: "Teologia w Polsce" 4 (2010), nr 1, s. 85. 



153 

 

 Dla Ratzingera/Benedykta XVI nie jest możliwe odkrycie celu ludzkiej egzystencji 

(sensu) bez odkrycia jej źródła. Uważa, że na pytanie: "dokąd?", da się odpowiedzieć 

jedynie wtedy, gdy pozna się odpowiedź na pytanie: "skąd?". Człowiek jest istotą, która 

ciągle na nowo musi szukać odpowiedzi na to pytanie. Ono niejako funduje jego tożsamość 

i potwierdza jego wyjątkowość. Ratzinger zauważa, że w szukaniu odpowiedzi na to pytanie 

człowiek nie może się zatrzymać
958

. Do istoty jego bytu przynależy pytanie: 

"kim jestem?"
959

. Ono sprawia, że człowiek w poszukiwaniu odpowiedzi wychodzi poza 

siebie, przekracza siebie, by siebie zachować i ostatecznie odnaleźć. W nieustannej 

dynamice ludzkiego bytu widać przebłysk tajemnicy Krzyża, w którym Syn oddał siebie 

Ojcu
960

. 

 Ratzinger twierdzi, że na pytanie: "kim jest człowiek?", można znaleźć 

najprawdziwszą odpowiedź w Jezusie Chrystusie, który jest nowym i ostatnim Adamem. 

W Nim bowiem zostaje objawiona definitywna treść Boskiego projektu człowieka
961

. Jezus 

z Nazaretu jest zwierciadłem prawdziwego człowieczeństwa, jest jego objawionym 

modelem
962

. Bóg-Człowiek jest zatem najpełniejszą miarą ludzkiej egzystencji, doskonałym 

objawicielem misterium ludzkiej osoby
963

. W godzinie Krzyża objawienie to osiąga szczyt. 

Stojący przed Piłatem i skatowany Chrystus objawia prawdę o człowieku najpełniej: 

"Oto człowiek" (por. J 19, 5). Ratzinger w następujący sposób komentuje tę ewangeliczną 

scenę: 

"W tych słowach cynika święty Jan odkrył jednak proroctwo i przekazał 

je chrześcijaństwu. Tak, Piłat ma rację, gdy mówi: "Popatrz, oto człowiek!". 

W Jezusie Chrystusie możemy zobaczyć, kim jest człowiek, projekt Boga, 

i możemy zobaczyć to, jak się z nim obchodzimy. W obliczu umęczonego 

Jezusa możemy sobie uświadomić, jak bardzo okrutny, mały, podły może być 

człowiek. Możemy w Nim zobaczyć historię ludzkiej nienawiści i ludzkiego 

grzechu"
964

. 

 W czasie swojej męki Chrystus objawia prawdziwe oblicze człowieka i czyni 

to w sposób absolutnie wyjątkowy. W Nim "ukazuje się człowiek w ogóle"
965

, stwierdza 

Benedykt XVI. W cierpiącym Jezusie widać kruchość i ułomność ludzkiego życia. Ponadto 

męka Jezusa odsłania także prawdę o złości człowieka, jego okrucieństwie i ujawnia jego 

                                                           
958

 Por. Benedykt XVI, Sól ziemi, w: OpOm, t. XIII/1, s. 226. 
959

 J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 83. 
960

 Por. A. Michalik, Zrozumieć chrześcijaństwo, s. 281.  
961

 Por. J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 54. 
962

 Por. J. Ratzinger, Prawomocność dogmatu chrystologicznego, w: OpOm, t. VI/2, s. 774.  
963

 Por. J. Ratzinger, Nowa Pieść dla Pana, s. 61.  
964

 J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 61. 
965

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 520. 



154 

 

zdolność do czynienia zła. Stojący przez Piłatem Jezus jako "prawdziwy człowiek" ukazuje, 

że istota ludzka podlega mocy zła i pod jego wpływem potrafi czynić rzeczy okrutne
966

. 

Krzyż objawia tę trudną prawdę o człowieku i o jego historii
967

. Osoba ludzka jest zdolna 

do wielkiej miłości, a jednocześnie do wielkiej nikczemności. 

 Tym jednak, co w opinii Ratzingera najbardziej charakteryzuje osobę ludzką, jest 

fakt Jego umiłowania. Człowiek jest wyjątkowy, ponieważ jest związany z Bogiem więzią 

miłości. Ratzinger, w stojącym przed Piłatem Jezusie, widzi człowieka ukochanego przez 

Boga. Uzasadnia to w słowach: 

 

"Tak, to jest człowiek, którego Bóg ukochał aż do końca, którego tak Bóg 

ukochał, że pozostanie z nim aż do ostatecznej próby śmierci. Również 

w skrajnym poniżeniu człowiek pozostaje powołany przez Boga, pozostaje 

bratem Jezusa, powołanym do uczestnictwa w wiecznej miłości Boga"
968

.  

 

 Cierpiący Chrystus objawia prawdę o tym, że człowiek jest umiłowany przez 

Boga
969

. Bezgraniczna i pewna miłość Boga stanowi gwarancję nienaruszalnej 

i niezbywalnej godności osoby ludzkiej
970

, bez względu na okoliczności jej życia. Nawet 

w doświadczeniu opuszczenia, cierpienia i śmierci istnieje bowiem miłość, która ogarnia 

życie człowieka, stanowiąc w ten sposób jego sens i cel
971

. Ten antropologiczny pewnik 

w sposób szczególny uwidacznia się w misterium Krzyża, ponieważ w najpełniejszym 

sensie Krzyż objawia prawdę o człowieku i o tym, że jest on umiłowany przez Boga
972

. 

 W antropologii Ratzingera osoba Jezusa stanowi stały punkt odniesienia
973

. Chrystus 

jest "człowiekiem, w którym spełnia się Boskie przeznaczenie człowieka. W Nim jest 

zespolona rozdarta istota człowieka oraz połączona z Bogiem, od którego pochodzi i którego 

szuka w swoim zagubieniu"
974

. Zagubiony i rozdarty człowiek może odnaleźć siebie 

na nowo w Chrystusie
975

. Może to zrobić, ponieważ On jest prawdziwym człowiekiem 

"z Boga". W osobie Jezusa dokonuje się realne scalenie ludzkiej egzystencji, ponieważ łączy 

On w sobie samym na nowo człowieka z Bogiem. Czyni to zwłaszcza w misterium swego 

Krzyża. To istotne spostrzeżenie Ratzingera implikuje prawdę, że w izolacji od Boga 

                                                           
966

 Por. tamże, s. 520. 
967

 Por. KKK, 386 i 387. 
968

 J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 61-62. 
969

 Por. Benedykt XVI, Deus caritas est, 17. 
970

 Por. Benedykt XVI, Wolność religijna drogą do pokoju, w: OR (2011), nr 1, s. 5.  
971

 Por. J. Ratzinger, Śmierć i koniec czasów, w: OpOm, t. X, s. 324-325.  
972

 Por. M. Składanowski, Humanizm Krzyża, Lublin 2017, s. 63.  
973

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 135.  
974

 J. Ratzinger, Wzniosła Córa Syjonu. Rozważania mariologiczne, tł. J. Królikowski, Poznań 2002, s. 30. 
975

 Por. J. Ratzinger, Prawomocność dogmatu chrystologicznego, w: OpOm, t. VI/2, s. 773. 



155 

 

człowiek nie może siebie odnaleźć ani nie może sam siebie zrozumieć. Jedynie w jedności 

z Bogiem, w osobie Wcielonego Słowa, istnieje możliwość zintegrowania ludzkiego życia. 

W refleksji Ratzingera dochodzi do spotkania chrystologii z antropologią
976

, które nie tylko 

wzajemnie ze sobą korelują, lecz uzupełniają się, a nawet uzasadniają. To charakterystyczne 

dla Ratzingera, który w swojej refleksji dąży do zjednoczenia wielu różnych dziedzin 

teologii. W ten sposób Ratzinger scala ze sobą całą teologię tak, aby była ona wiarygodną 

i sensowną dla człowieka. 

 Ratzinger stoi na stanowisku, że antropologia bez Boga jest fałszywa i wiedzie 

na manowce. W jego ocenie humanizm ateistyczny jest zawsze błędny, co z mocą powtarza 

po wielokroć za jednym ze swoich mistrzów Henri de Lubackiem
977

. W jego ocenie 

człowiek jest zdolny odkryć w pełni siebie i swoją wielkość dopiero wówczas, gdy swoją 

egzystencję mierzy miarą miłości Chrystusa, a nie wtedy, gdy miłość tę odrzuca
978

. 

Z perspektywy wiary Chrystus jest jedyną prawdziwą miarą człowieczeństwa i jedynie 

On stanowi miarę rzetelnego humanizmu. Dla Ratzingera w Chrystusie objawia się 

ostateczna prawda o człowieku, a antropologia teologiczna jest jedyną adekwatną 

i całościową prawdą o nim.  

 To przekonanie Ratzingera jest niezwykle radykalne. Ratzinger, jak się wydaje, nie 

dostrzega żadnych pozytywnych stron humanizmu ateistycznego. W swojej refleksji 

zasadniczo go deprecjonuje i jednostronnie negatywnie ocenia. Jego stanowisko 

w tym względzie jest absolutyzujące i zdogmatyzowane. W jego przekonaniu ateistyczne 

humanizmy niosą dla człowieka poważne zagrożenie. Czy jednak można je i ich założenia 

całkowicie dyskredytować? Czy naprawdę nie ma w nich żadnej prawdy o człowieku?
979

 

Czy nie stały się one powodem pogłębionej teologicznej refleksji na jego temat? W refleksji 

Ratzingera problem ten pozostaje przemilczany. 

 Z punktu widzenia teologii stanowisko Ratzingera jest jak najbardziej prawdziwe. 

Objawioną prawdą jest, że bez Chrystusa nie da się zrozumieć człowieka. W Nim może 

on odnaleźć odpowiedź na te pytania, na które żadne inne humanizmy nie mogą udzielić 

odpowiedzi albo udzielają odpowiedzi niewystarczającej. Przykładem ich bezradności jest 

choćby pytanie o śmierć i jej sens. Problematyka śmierci stanowi w polemice 

                                                           
976

 Por. tamże, s. 769-773. 
977

 Por. H. de Lubac, Dramat humanizmu ateistycznego, tł. A. Ziernicki, Kraków 2004.  
978

 Por. T. Rowland, Wiara Ratzingera. Teologia Benedykta XVI, tł. A. Gomola, Kraków 2010, s. 72. 
979

 Więcej na ten temat: R. Kuligowski, Humanizm jako podstawa dialogu między chrześcijanami a 

niewierzącymi, w: "Studia Theologica Varsaviensia" 34 (1996), nr 1; A. Posacki, "Humanizm ateistyczny". 

Zjawisko areligijne, antyreligijne czy religijne?, w: "Roczniki Teologii Duchowości" 5 (2013), nr 60; M. Bała, 

Współczesny ateizm: rodzaje, źródła, przykłady, w: "Studia Theologica Varsaviensia" 50 (2012), nr 1; J. 

Grzybowski, Ateizm jako trud odpowiedzialności za świat bez religii. Pytania o racje laickich społeczności, w: 

"Warszawskie Studia Teologiczne" 27 (2014), nr 2.  



156 

 

z humanizmami ateistycznymi mocny argument przeważający za racjami Ratzingera. 

Wobec pytania o śmierć antropologia oderwana od Boga pozostaje ostatecznie bezradna. 

Jedynie Bóg może ocalić ludzkie życie przed dramatem śmierci i nicości. Tylko On może 

"ukochanego utrzymać przy życiu poza granicami śmierci"
980

, twierdzi Ratzinger. Problem 

śmierci może zostać rozwiązany jedynie w perspektywie Boga, który jest dawcą życia 

wiecznego. W tym przejawia się siła argumentacyjna teologii, ponieważ daje 

ona wiarygodną propozycję przezwyciężenia faktu śmierci ludzkiej. Ratzinger stwierdza: 

 

"Bóg (…) nigdy nie przemija i wszyscy istniejemy, ponieważ On nas kocha, 

ponieważ pomyślał o nas w sposób stwórczy, tak, że jesteśmy. Nasza wieczność 

opiera się na Jego miłości. Kto jest kochany przez Boga, już nigdy nie umrze. 

W Nim, w Jego myśli i w Jego miłości, nie przeżyje tylko cień nas samych, 

ale w Nim, w Jego stwórczej miłości, my sami jesteśmy na zawsze strzeżeni 

i czynieni nieśmiertelnymi w całym naszym bycie. (…) Człowiek Jezus, który 

równocześnie jest Bogiem, jest dla nas nieskończoną gwarancją, że istota-

człowiek i Istota-Bóg mogą istnieć i żyć wiecznie jeden w drugim"
981

. 

 

 Tym, co stanowi gwarancję trwania ludzkiego, podległego śmierci bytu, jest 

nieśmiertelny Bóg. W ujęciu Ratzingera przezwyciężenie śmierci i rozwikłanie jej zagadki 

poza Bogiem pozostaje niemożliwe. 

  W swojej refleksji Ratzinger łączy ideę stworzenia człowieka z jego powołaniem 

do wieczności i w ten sposób niesie nadzieję na życie wieczne, które urzeczywistnia się 

dzięki miłości
982

. Integralne spojrzenie na całość jego refleksji, także dla człowieka czasów 

współczesnych, może stanowić wiarygodną propozycję do wiary. Ratzinger stoi bowiem 

na stanowisku, że dzięki wierze człowiek staje się uczestnikiem życia wiecznego w Bogu 

i siłą Jego miłości przezwycięża moc śmierci. W antropologii Ratzingera śmierć stanowi 

stałą ludzkiego bytu i tym samym przynależy do jego tożsamości. Jednakże jako byt będący 

w szczególnego rodzaju relacji z Bogiem, posiada życie wieczne. Człowiek "sam z siebie 

nie żyje wiecznie, tylko podlega śmierci"
983

, stwierdza we Wprowadzeniu 

do chrześcijaństwa.  

 W najgłębszym sensie gwarancją nieśmiertelności człowieka jest Boża miłość, która 

z natury domaga się nieśmiertelności i trwania
984

. Tym, co jest w stanie ocalić życie 

                                                           
980

 J. Ratzinger, Obrazy nadziei. Wędrówki przez Rok Kościelny, s. 92. 
981

 J. Ratzinger, Wzniosła Córa Syjonu. Rozważania mariologiczne, s. 137-138. 
982

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 242.  
983

 Tamże, s. 242. 
984

 Por. tamże. 



157 

 

człowieka, pomimo nieuniknionej śmierci, jest miłość Boga, ponieważ 

to ona je na wieczność zachowuje
985

. Zdaniem Ratzingera ostateczna realizacja bytu 

ludzkiego dokona się w jego uczestnictwie w zmartwychwstaniu Chrystusa, w wejściu 

w inny rodzaj życia i zupełnie nowy wymiar człowieczeństwa
986

. Można zatem stwierdzić, 

że w antropologii Ratzingera człowiek jawi się jako istota otwarta, w pełni jeszcze 

niezrealizowana w swoim bycie, czekająca na definitywne spełnienie tożsamości 

w tajemnicy zmartwychwstania umarłych
987

.  

 Objawiona w Chrystusie antropologia pomaga człowiekowi rozwikłać zagadkę jego 

bytu i może zaspokoić głód ludzkiej egzystencji. Człowiek spragniony sensu nie może 

nakarmić się nim poza Bogiem. "Sensu, to znaczy podstawy, na której opiera się cała nasza 

egzystencja, nie można sobie stworzyć; można go jedynie przyjąć"
988

, stwierdza Ratzinger 

we Wprowadzeniu do chrześcijaństwa. Jego zdaniem nie wolno rozdzielać pytania o "nasze 

skąd" od pytania o naszą nadzieję
989

. Poza Bogiem ostatecznie istnieje tylko śmierć, dlatego 

prawdziwy sens życia można odnaleźć tylko w Nim
990

, gdyż jedynie On jest gwarantem 

przyszłej nieśmiertelności i życia wiecznego. 

 W ujęciu Ratzingera/Benedykta XVI miłość, a więc bycie "dla" drugiego, stanowi 

istotną zasadę bytu człowieka. Ona jest źródłem i celem, sensem i trwaniem ludzkiej 

egzystencji
991

, bowiem "przeznaczeniem człowieka jest oddychać nieskończonością 

odwiecznej Miłości"
992

. Miłość niejako rodzi człowieka i jest prawdziwą miarą jego życia. 

Żyć jak człowiek, to dla Ratzingera "ofiarować siebie samego w miłości"
993

, a przez 

to upodobnić się w swojej egzystencji do samego Chrystusa, który z miłości wydał siebie 

samego w misterium Krzyża. Człowiek "upodabnia się do Boga w takiej mierze, w jakiej 

staje się istotą, która kocha"
994

, zaznacza Benedykt XVI.  

 Człowiek jest więc istotą z natury komunijną, ponieważ realizuje swój byt przez 

miłość
995

. W refleksji Ratzingera miłość jest niejako klamrą spinającą wszystkie jej wątki. 

Stanowi siłę integrującą jego teologię i jednocześnie najgłębsze uzasadnienie jej racji. 

Ona także najlepiej definiuje byt ludzki, będąc jednocześnie ostatecznym wyjaśnieniem 

                                                           
985

 Por. J. Ratzinger, Co nastąpi po śmierci?, w: OpOm, t. X, s. 342.  
986

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 550.  
987

 Por. J. Ratzinger, Zmartwychwstanie ciała, w: OpOm, t. X, s. 265-266; Tenże, Wprowadzenie 

do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 276-277. 
988

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 74. 
989

 Por. J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 83.  
990

 Por. J. Ratzinger, Człowiek - reprodukcja czy stworzenie? Teologiczne pytania dotyczące początku życia 

ludzkiego, tł. T. Styczeń, w: "Ethos" 16 (1988), nr 4, s. 141.  
991

 Por. Benedykt XVI, Deus caritas est, 6.  
992

 J. Ratzinger, Słudzy Waszej radości, w: OpOm, t. XII, s. 472.  
993

 J. Ratzinger, Jan Paweł II. Mój umiłowany Poprzednik, s. 63.  
994

 Benedykt XVI, Osoba ludzka w centrum porządku społecznego, w: OR (2006), nr 2, s. 51.  
995

 Por. J. Warzeszak, Antropologia Benedykta XVI na tle błędnych antropologii współczesnych, s. 284-285. 



158 

 

sensu życia i prawdą o człowieku
996

. W przekonaniu Ratzingera miłość jest źródłem 

ludzkiego "jestem" oraz ludzkiego "nie umrę", dlatego jest najważniejsza
997

. Moc miłości 

jest wewnętrznym dynamizmem życia, a także tym, co upodobania człowieka do samego 

Boga i tym samym stanowi najgłębszy sens ludzkiej egzystencji
998

, ponieważ: 

 

"Miłość obejmuje całość egzystencji w każdym jej wymiarze, także 

w wymiarze czasu (…) miłość jest ekstazą, (…) drogą, trwałym wychodzeniem 

z «ja» zamkniętego w samym sobie, w kierunku wyzwolenia «ja», w darze 

z siebie i właśnie tak w kierunku ponownego znalezienia siebie"
999

. 

 

 Miłość realizowana w prawdzie i wolności transcenduje człowieka. 

"Nie bycie dla siebie" w miłości jest elementem określającym jego byt
1000

. Siła miłości 

wynosi go ponad świat rzeczy stworzonych
1001

. Wprawdzie "ludzie są częścią natury, jednak 

jako wolne podmioty, kierujące się wartościami moralnymi i duchowymi, przekraczają 

naturę"
1002

, stwierdza Benedykt XVI. Dla Ratzingera osoba ludzka jest prawdziwym 

misterium, ponieważ jej życie wychyla się w kierunku rzeczywistości nadprzyrodzonej, 

w której partycypuje ona przez miłość. Ratzinger zauważa, że "człowiek staje się najbardziej 

sobą nie przez to, co czyni, lecz przez to, co otrzymuje"
1003

. Tym, co stanowi o jego 

tożsamości jest dar nadprzyrodzonej miłości Boga. Dzięki niej człowiek transcenduje świat 

i siebie samego, gdyż "sama immanencja jest dla niego zbyt ciasna. Jest stworzony 

do czegoś więcej"
1004

. W Orędziu na Światowy Dzień Pokoju Benedykt XVI zauważa: 

 

"Jeżeli [człowiek - B. M.] nie uznaje swojej istoty duchowej, jeżeli nie otwiera 

się na transcendencję, osoba ludzka skupia się na sobie, nie potrafi odnaleźć 

odpowiedzi na rozbrzmiewające w sercu pytania o sens życia ani zdobyć 

trwałych wartości i zasad etycznych, nie potrafi też budować sprawiedliwego 

społeczeństwa"
1005

.  

                                                           
996

 Por. Benedykt XVI, Benedykt XVI do osób konsekrowanych, red. S. Maj, Kraków 2009, s. 172.  
997

 Por. J. Ratzinger, Uczyć i uczyć się miłości Boga, w: OpOm, t. XII, s. 719. 
998

 Por. Benedykt XVI, Dlaczego wierzę? Przesłanie pontyfikatu 2005-2013, Kraków 2013, s. 84.  
999

 Benedykt XVI, Aby nauka stała się kryterium dobra, w: OR (2008), nr 3, s. 34. 
1000

 Por. J. Ratzinger, Prawomocność dogmatu chrystologicznego, w: OpOm, t. VI/2, s. 775. 
1001

 Por. B. Kochaniewicz, Transcendentny wymiar osoby ludzkiej oraz sens jej egzystencji według Benedykta 

XVI, w: "Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego" 31 (2011), s. 104. 
1002

 Benedykt XVI, Osoba ludzka w centrum porządku społecznego, w: OR (2006), nr 2, s. 51.  
1003

 J. Ratzinger, Wprowadzanie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 215.  
1004

 J. Ratzinger, Czas przemian w Europie. Miejsce Kościoła i świata, tł. M. Mijalska, Kraków 2005, s. 33. 
1005

 Benedykt XVI, Wolność religijna drogą do pokoju, w: OR (2011), nr 1, s. 5.  



159 

 

 Człowiek otwarty na transcendencję jest zdolny do wejścia w dialog z Bogiem
1006

. 

W opinii Benedykta XVI ta zdolność do dialogu jest tym, co określa tożsamość człowieka 

i stanowi właściwość jego bytu
1007

. Człowiek przejawia zdolność bycia odbiorcą Boskiego 

sensu (Logosu), ponieważ jest istotą rozumną, logiczną, potrzebującą sensu
1008

. Potrzebę 

tę realizuje zaś poprzez poszukiwanie prawdy. Ona, zdaniem Ratzingera/Benedykta XVI, 

jest drogą, na której człowiek staje się prawdziwie człowiekiem
1009

. Jeśli człowiek rezygnuje 

z uznania swojej transcendencji, wówczas gubi się sam w sobie i karłowacieje. 

 W przekonaniu Ratzingera/Benedykta XVI tym, co również określa tożsamość 

człowieka jako człowieka oraz jednocześnie stanowi o jego zdolności do transcendencji jest 

rozumna dusza. Ratzinger wyjaśnia, że: "«dusza» i «zdolność do prawdy» czy też bycie 

powołanym do niezniszczalnego dialogu z odwieczną Prawdą i Miłością są zasadniczą 

formą wyrazu tego samego"
1010

. Podejmując próbę definicji duszy stwierdza, że "dusza 

nie jest czymś tajemniczym, co się ma; jakąś cząstką substancji, która kryje się gdzieś 

w człowieku; jest ona dynamiką nieskończonej otwartości, która zarazem oznacza 

uczestnictwo w nieskończoności, w wieczności"
1011

. To, co teologia nazywa duszą ludzką, 

wpisane jest niejako we właściwość osoby. Udzielona w akcie stwórczym umożliwia 

człowiekowi otwarcie się na nieskończoność i partycypację w niej. Ratzinger w swojej 

refleksji świadomie rezygnuje z substancjalnego rozumienia duszy na rzecz koncepcji 

dialogicznej. Koresponduje to z jego wizją człowieka jako istoty relacyjnej i otwartej, 

zdolnej dzięki miłowaniu do komunii
1012

. 

 W swojej wizji ludzkiego bytu Ratzinger dostrzega także ważną rolę ciała człowieka, 

w którym realizuje się osoba
1013

. W jego rozumieniu stanowi ono pomost, poprzez który 

"spotykamy się i komunikujemy we wspólnej materii stworzenia"
1014

. Ciało jednak 

nie stanowi jedynie możliwości realizacji bytu ludzkiego w przestrzeni doczesnej. 

Dla Ratzingera jest ono także możliwością komunikacji z rzeczywistością nadprzyrodzoną, 

duchową. W integralnym bycie osobowym, poprzez zmysły i czyny ciała, człowiek 

jednoczy się ze sferą duchową. Ciało jest zatem zintegrowane nierozerwalnie z duchowym 

wymiarem ludzkiej egzystencji. W doczesności stanowi o możliwości komunikacji 

                                                           
1006

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 279-280. 
1007

 Por. Benedykt XVI, Wolność religijna drogą do pokoju, w: OR (2011), nr 1, s. 4. 
1008

 Por. Benedykt XVI, Nasze wielkie «tak» dla kultury życia, w: OR (2006), nr 4, s. 32.  
1009

 Por. Benedykt XVI, Spe salvi, 6.  
1010

 J, Ratzinger, Po drugiej stronie śmierci, w: OpOm, t. X, s. 361. 
1011

 Tamże, s. 361. 
1012

 Por. Benedykt XVI, Deus caritas est, 14. 
1013

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t VI/2, s. 618.  
1014

 J. Ratzinger, Służyć Prawdzie. Myśli na każdy dzień, tł. A. Warkotsch, Poznań - Warszawa - Lublin 1983, 

s. 44.  



160 

 

z drugim, realizuje otwartość bytu na drugiego i umożliwia realizację miłości
1015

. W ocenie 

Ratzingera stanowi ono jednocześnie pewnego rodzaju barierę pomiędzy ludźmi i utrudnia 

nawiązanie doskonałej komunikacji wewnętrznej
1016

. Ogranicza w ten sposób byt ludzki 

oraz poznanie. Integralność bytu ludzkiego wyraża się w integralności jego ciała i duszy, 

wymiaru nadprzyrodzonego i doczesnego, materialnego i duchowego. Ciało i dusza mają 

w bycie ludzkim charakter relacyjny i pozostają w wewnątrzbytowym odniesieniu 

do siebie
1017

.  

 Ratzinger z kwestią cielesności i duchowości człowieka wiąże także fakt 

rozróżnienia płciowego istoty ludzkiej. Stanowi ona istotną cechę rozumienia jej tożsamości. 

Różnica płci jest bowiem "istotnością wewnętrzną człowieka", "fundamentalną 

określonością siebie samego"
1018

. Opierając swoją refleksję na biblijnym opisie stworzenia 

mężczyzny i kobiety (por. Rdz 1, 26-31) Ratzinger zauważa, że rozróżnienie płci świadczy 

o podobieństwie człowieka do Boga. W swojej płciowej różnorodności człowiek jest 

obrazem Boga i obrazem całokształtu człowieczeństwa
1019

. Papież rozwija tę intuicję 

i zwraca uwagę, że w ten sposób "w ciele ludzkim, naznaczonym znamieniem męskości 

i kobiecości, została zawarta właściwość oblubieńcza, to znaczy zdolność wyrażania 

miłości, osoba staje się darem i spełnia sens swego istnienia i bytowania poprzez 

ten dar"
1020

. Obraz Boży realizuje się zatem także w komunii osób, w ich wzajemnej relacji 

do siebie. Jak zauważa Benedykt XVI w Deus Caritas est rozróżnienie to służy 

zrealizowaniu sensu istnienia
1021

.  

 Każda ingerencja w rozróżnienie płciowe stanowi zakłócenie porządku stworzenia 

i natury. Prowadzi do manipulacji, zatraty tożsamości, a w konsekwencji do zatraty samego 

siebie. Zdaniem Ratzingera nieuprawniona ingerencja w porządek naturalny jest próbą 

wyeliminowania czynnika biologicznego z pojęcia osoby ludzkiej i zniekształceniem 

jej tożsamości. Poprzez tego typu manipulacje ograbia się osobę z jej integralności oraz 

subiektywizuje się ludzkie ciało. Prowadzi to do wyniszczenia obiektywnego jej bytu. 

Tożsamość płciowa mężczyzny i kobiety oraz tożsamość osobowa, ustanowione są jako 

ontyczna konieczność osoby
1022

.  

                                                           
1015

 Por. J. Ratzinger, Problem zagrożeń życia ludzkiego, w: OR (1995), nr 7, s. 7. 
1016

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 199.  
1017

 Por. J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, s. 102 
1018

 Por. J. Ratzinger, H. U. von Balthasar, R. Graber, Dlaczego właśnie Ona? Soborowa teologia maryjna, 

Warszawa 1991, s. 24.  
1019

 Por. Benedykt XVI, Deus caritas est, 11.  
1020

 J. Ratzinger, List do biskupów Kościoła katolickiego o współdziałaniu mężczyzny i kobiety w Kościele 

i świecie, w: OR (2005), nr 11-12, s. 34.  
1021

 Por. Benedykt XVI, Deus caritas est, 11. 
1022

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta, t. III, s. 160-165.  



161 

 

 Ratzinger jest przedstawicielem współczesnego nurtu dialogicznej koncepcji 

ludzkiego bytu oraz antropologii integralnej
1023

. Według Ratzingera/Benedykta XVI 

człowiek to przede wszystkim istota powołana do istnienia z Miłości i przeznaczona 

do miłości. Jego koncepcja osoby zrealizowanej w miłości, otwartej, relacyjnej, komunijnej 

i dialogicznej jest niezwykle spójna. Wewnętrznie wiąże się ona z chrystologicznym 

modelem, ponieważ w opinii Ratzingera osoba Chrystusa objawia prawdziwą tożsamość 

człowieka, sens i cel jego życia. Jezus z Nazaretu stanowi wzór człowieczeństwa w pełni 

zrealizowanego w relacji z Bogiem i stanowi najbardziej wiarygodną odpowiedź na pytanie 

"kim jest człowiek?". 

 

 

3. 2. Krzyż objawieniem grzeszności człowieka 

 

 Krzyż objawia tajemnicę Boga i misterium osoby ludzkiej
1024

. Stanowi więc klucz 

do zrozumienia tożsamości człowieka. Odsłania prawdę o tym, że każda istota ludzka jest 

kochana przez Boga miłością pełną, odwieczną i bezwarunkową. W ten sposób objawia 

także prawdę o niezwykłej godności, jaką posiada człowiek i afirmuje jego byt. Poprzez fakt 

wcielenia Syn Boży utożsamił się z każdą osobą ludzką, zaś w tajemnicy swojej męki 

i śmierci, przywrócił jej godność dziecka Bożego, którą utraciła przez grzech.  

 W głębi swego misterium Krzyż Chrystusa objawia więc prawdę o ludzkim grzechu. 

Chrystus bowiem poniósł śmierć za grzechy ludzi. Jego okrutna męka w wyjątkowy sposób 

ukazuje ogrom istniejącego w świecie zła, a zarazem demaskuje ciężar ludzkiej winy. 

W ukrzyżowaniu Syna Bożego, niejako obok ogromu Bożej miłości, ujawniło swą moc 

istniejące w świecie zło
1025

. W encyklice Dives in misericordia papież Jan Paweł II 

stwierdza: "Krzyż Chrystusa przybliża nas bowiem do najgłębszych korzeni tego zła, jakie 

tkwi w grzechu i śmierci"
1026

. Krzyż zatem, interpretowany jako ofiara za grzechy 

(por. 1 J 2, 2), odsłania tajemnicę ludzkiej nieprawości, grzechu i nieposłuszeństwa wobec 

Boga. W tym sensie stanowi on objawienie istoty grzechu i jego zgubnych dla ludzkiego 

życia konsekwencji. W misterium Krzyża Chrystus niezwykle boleśnie doświadczył 

skutków ludzkiego grzechu, chociaż sam był od niego wolny (Ga 2, 17) oraz objawił jego 

brzydotę i wyniszczającą, destrukcyjną siłę. 

                                                           
1023

 Por. J. Warzeszak, Antropologia Benedykta XVI na tle błędnych antropologii współczesnych, s. 285-286. 
1024

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 234. 
1025

 Por. T. Dola, Teologia misteriów życia Jezusa, s. 121-215.  
1026

 Jan Paweł II, Dives in misericordia, 8. 



162 

 

 W swojej refleksji J. Ratzinger/Benedykt XVI wiąże tajemnicę ludzkiego grzechu 

z faktem ludzkiej wolności. Twierdzi, że grzech wydarzył się i nadal jest możliwy, ponieważ 

człowiek został obdarzony przez Boga wolnością. Wśród szczególnych zainteresowań 

współczesnego człowieka, kwestia wolności zajmuje niewątpliwie centralne miejsce. 

Ratzinger, jako doskonały obserwator współczesności, stwierdza: "Pragnienie wolności jest 

głosem naszego «bycia na obraz i podobieństwo Boże»; jest to pragnienie, «by siedzieć 

po prawicy Boga», by być «jak Bóg»"
1027

. Wpisane w serce człowieka pragnienie wolności 

ma swoje źródło w akcie stwórczym. Wolność została dana człowiekowi, aby dzięki niej 

mógł realizować miłość i w ten sposób wypełniać swoje życie sensem
1028

. Niestety, 

jak zauważa Ratzinger, współczesny człowiek postrzega swoją wolność bardzo 

indywidualistycznie. Rozumie ją jako absolutne prawo do samookreślenia siebie. Ratzinger 

twierdzi, że "przeciętny człowiek, bez zbędnej refleksji [tak - B. M.] rozumie pojęcie 

wolności: prawo i możliwość robienia wszystkiego, na co właśnie ma się ochotę, 

i nierobienia tego, na co właśnie ochoty nie ma"
1029

. W ocenie Ratzingera to uproszczone 

rozumienie wolności jest fałszywe, co więcej, stanowi dla człowieka ogromne 

niebezpieczeństwo. Absolutyzacja autonomii osoby prowadzi bowiem nieuchronnie 

do zatraty tożsamości. "Zasadniczym celem wszystkich współczesnych ruchów 

wolnościowych jest chęć bycia wreszcie podobnym do Boga, niezależnym od nikogo, 

nieograniczonym w swojej wolności przez wolność innych"
1030

, diagnozuje. Wolność, 

pojmowana jako całkowita niezależność, nie ma nic wspólnego z "byciem jak Bóg"
1031

, 

ponieważ Bóg, w swojej absolutnej wolności jest przede wszystkim byciem "dla", 

istnieniem "dla drugiego". Ratzinger wyjaśnia swoje stanowisko w następujący sposób: 

 

"Prawdziwy Bóg jest w całej swej istocie bytowaniem - dla (Ojciec), 

bytowaniem - od (Syn) i bytowaniem - z (Duch Święty). Człowiek, jest 

obrazem Boga właśnie dzięki temu, że przez «od», «dla» i «z» tworzy 

zasadniczą antropologiczną postać. Tam, gdzie próbujemy się od niej uwolnić, 

nie zmierzamy w kierunku boskości, ale odczłowieczenia, zniszczenia bytu 

przez zniszczenie prawdy"
1032

. 

 

                                                           
1027

 J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, s. 32.  
1028

 Por. J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 51-53. 
1029

 J. Ratzinger, Wiara - prawda - tolerancja, s. 185.  
1030

 Tamże, s. 197.  
1031

 Por. J. Ratzinger, Kościół - Ekumenizm - Polityka, s. 303. 
1032

 J. Ratzinger, Wiara - prawda - tolerancja, s. 197 



163 

 

 Człowiek realizuje swoje podobieństwo do Boga jedynie poprzez bycie "dla". Osiąga 

wielkość nie dzięki wyzwoleniu się z wszelkich uwarunkowań, lecz dzięki wejściu w sieć 

relacji i ograniczeń. Jedynie w zależnościach osiąga pełnię swojego bytu
1033

. 

W absolutyzacji wolności i indywidualizacji ludzkiego bytu Ratzinger dostrzega przejawy 

działania sił zła, które poprzez emancypacyjne roszczenia podejmują próbę oderwania 

człowieka od Boga. Tym samym zacierają w nim Boże podobieństwo i zdolność 

do prawdziwej miłości, ponieważ jej istotą jest stawanie się darem dla drugiego. W ocenie 

Ratzingera prowadzi to nieuchronnie do destrukcji człowieka, gdyż pozbawia go zdolności 

miłowania na wzór Boga
1034

. 

 W tej przestrzeni refleksji Ratzingera widać wyraźny związek teologii stworzenia 

z antropologią. Człowiek jest obrazem Boga, ponieważ został przez Niego stworzony 

i pozostaje od Niego zależny w swym bycie. W jego opinii mówienie o wolności człowieka 

bez odniesienia do Boga jest po prostu fałszywe. Stwierdza: 

 

"Jeśli nic nie możemy wiedzieć o Bogu i jeśli Bóg nic nie chce wiedzieć o nas, 

nie jesteśmy istotami wolnymi w otwierającym się na wolność dziele 

stworzenia, lecz elementami pewnego systemu konieczności, w którym 

z niepojętych przyczyn nie chce wygasnąć pragnienie wolności. Pytanie o Boga 

jest zarazem pytaniem o prawdę i wolność"
1035

.  

 

 Ratzinger stoi na stanowisku, że bez prawdy o Bogu nie można mówić o prawdzie 

wolności. Pytanie o Boga stoi u podstaw ludzkich poszukiwań wolności, prawdy, a także 

prawdy bytu i grzechu
1036

. Ratzinger wyjaśnia zależność pomiędzy kwestią Boga 

a wolnością, rozważając biblijną scenę wyjścia Izraela z Egiptu. Jego zdaniem Naród 

Wybrany opuszcza Egipt nie tyle po to, by odzyskać wolność, lecz po to, by oddać cześć 

swojemu Bogu. Celem wyjścia na pustynię jest Synaj, gdzie Izrael otrzymuje od Boga 

prawo i zawiera z Nim Przymierze. Dzięki Przymierzu, które stanowi Boskie prawo 

porządkujące życie, Izrael dociera do prawdziwej wolności
1037

. Ratzinger uważa, 

że pomijając kwestię Boga, lekceważąc Jego prawo, człowiek nie jest w stanie osiągnąć 

prawdziwej wolności. Jego zdaniem poza Bogiem nie istnieje żadna wolność, lecz jedynie 

niewola grzechu. Uzasadnia swoje stanowisko w następujący sposób:  

 

                                                           
1033

 Por. J. Ratzinger, W czas Bożego Narodzenia, s. 15.  
1034

 Por. J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 53-54. 
1035

 J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, s. 39 - 40. 
1036

 Por. J. Ratzinger, Prawda, wartości, władza, s. 7.  
1037

 Por. J. Ratzinger, Kościół - Ekumenizm - Polityka, s. 297.  



164 

 

"Błędne jest rozumienie wolności jako wyzwolenia, coraz szerszego znoszenia 

norm i stałego poszerzania wolności indywidualnej, aż do pełnego wyzwolenia 

ze wszystkich porządków i regulacji. Wolność, jeśli nie ma doprowadzić 

do kłamstwa i samozniszczenia, musi być zorientowania na prawdę, czyli 

na to, czym rzeczywiście jesteśmy"
1038

. 

 

 Według Ratzingera wolność nie polega na totalnej emancypacji i zerwaniu wszelkich 

więzów, w tym więzów łączących człowieka z Bogiem. Prawdziwą wolność człowiek może 

osiągnąć jedynie poprzez wejście w relację i paradoksalnie, poprzez ograniczenie swojego 

"Ja". Ratzinger zauważa także, że "wolność jest podstawą tajemnicy miłości"
1039

. Zarówno 

wolność jak i miłość stanowią w jego refleksji nierozłączne korelaty. Każde rozumienie 

wolności jako wyzwolenie się od obiektywnych reguł, prowadzi nieuchronnie 

do autodestrukcji. Człowiek może realizować wolność jedynie w więzach, regułach, 

w prawie i miłości. Stwierdza: "Do istoty wolności człowieka należą więzy"
1040

, dlatego 

tylko w przyjęciu swoich ograniczeń i zależności może osiągnąć jej pełnię. W wyjątkowy 

sposób prawda ta urzeczywistnia się w Krzyżu. Chrystus w swej męce i śmierci osiąga 

apogeum ludzkiej wolności, gdy w posłuszeństwie Ojcu ofiaruje samego siebie. Wówczas, 

w absolutnym akcie wolnej miłości, wyzwala z niewoli grzechu całą ludzkość. 

 Dla Ratzingera podstawową regułę urzeczywistniania prawdziwej wolności stanowi 

Dekalog. Zauważa, że "dekalog (…) jest odsłonięciem tego, kim jest Bóg"
1041

, jest 

"autoprezentacją, samoprzedstawieniem się Boga"
1042

. To istotne spostrzeżenie prowadzi 

w głąb ratzingerowskiej koncepcji wolności i grzechu. Dekalog w swojej istocie jest prawdą 

o Bogu i rzeczywistym Jego Objawieniem. Konsekwentnie, w perspektywie wcielenia, jest 

także prawdą o człowieku i jego tożsamości. Według Ratzingera Dekalog sprawia, 

że człowiek może żyć jak Bóg. W posłuszeństwie do Dekalogu człowiek realizuje 

podobieństwo do Boga i urzeczywistnia swoje pragnienie bycia "jak Bóg"
1043

.  

 Ludzkie pragnienie bycia wolnym "jak Bóg" możliwe jest jedynie w spełnianiu 

Bożych przykazań. Grzech, który w swojej istocie jest odrzuceniem Dekalogu, a więc 

odrzuceniem istnienia na sposób Boży, ostatecznie stanowi odrzucenie Boga i Jego 

miłości
1044

. Katechizm Kościoła Katolickiego stwierdza, że podstawową strukturą każdego 

                                                           
1038

 J. Ratzinger, Wiara - prawda - tolerancja, s. 292.  
1039

 J. Ratzinger, W czas Bożego Narodzenia, s. 15.  
1040

 J. Ratzinger, Kościół - Ekumenizm - Polityka, s. 231.  
1041

 J. Ratzinger, Dogma und Verkündigung, s. 112.  
1042

 J. Ratzinger, Wiara - prawda - tolerancja, s. 202.  
1043

 Por. tamże, s. 202 i nast. 
1044

 Por. T. Dola, Teologia misteriów życia Jezusa, s. 212. 



165 

 

grzechu jest nieposłuszeństwo Bogu
1045

. Krzyż Chrystusa jest dokładną antytezą istoty 

grzechu. Ukazuje bowiem heroiczne posłuszeństwo Syna i Jego absolutną uległość 

względem woli Ojca, aż po okrucieństwo krzyżowej śmierci. Z drugiej zaś strony objawia 

on tragiczną prawdę o odrzuceniu Boga i Jego przykazań. Stanowi konsekwencję odrzucenia 

Chrystusa i orędzia Ewangelii.  

 W swojej refleksji nad tajemnicą ludzkiego grzechu Ratzinger zauważa, 

że u początku każdego grzechu stoi pokusa. Gdy analizuje scenę kuszenia pierwszego 

człowieka w raju (por. Rdz 3, 1 i nast.) dochodzi do wniosku, że "proponuje się 

tu człowiekowi, aby nie przyjmował granicy swojej istoty, granicy między dobrem i złem, 

granicy moralności nie traktował jako granicy, lecz ją odrzucił, uzyskując w ten sposób 

wolność"
1046

. Ratzinger uważa, że poprzez swoje kuszenie diabeł chciał wytrącić człowieka 

z jego zależności od Boga. Przez prezentację iluzorycznej wolności i sugestię, 

że przekroczenie wszelkich granic jest prawdziwą wolnością, chciał skłonić 

go do nieposłuszeństwa. Jednakże, jak stwierdza Ratzinger, człowiek wolny jest dopiero 

wówczas, gdy "miarę swojego działania czerpie wyłącznie z wnętrza i nie musi już ulegać 

żadnym zewnętrznym naciskom"
1047

. W przypadku Adama i Ewy działanie kusiciela 

odniosło skutek. Prarodzice ulegli pokusie i tym samym przekroczyli zakaz Boga, 

popełniając grzech. 

 W opinii Ratzingera coś zupełnie odwrotnego dokonało się w męce i śmierci Bożego 

Syna. U progu swej męki, w ogrodzie Getsemani, Jezus poddaje się bez zastrzeżeń woli 

Ojca. W przestrzeni modlitwy, pomimo wewnętrznej walki z pokusą, przyjmuje na siebie 

wszelką niezgodę ludzkiej woli. Czyni to w słowach: "Nie moja wola, lecz Twoja niech się 

stanie" (Łk 22, 42). Za Maksymem Wyznawcą Ratzinger tłumaczy tę scenę w następujący 

sposób: "w modlitwie na Górze Oliwnej dokonuje się «alchemia bytu». Wola Jezusa staje 

się tu jednością z wolą Syna, a tym samym z wolą Ojca"
1048

. Ludzka wola Jezusa jednoczy 

się w doskonałej synergii z wolą odwiecznego Logosu. Rozdarcie spowodowane przez 

ludzki grzech zostaje uzdrowione w absolutnym "tak" Chrystusa. Scena z Getsemani 

objawia, że w Jezusie człowiek i Bóg stanowią jedno dzięki posłuszeństwu Syna. 

W słowach Jezusa z Ogrójca rozbrzmiewa odwieczne "tak" Syna dla Ojca
1049

. 

Dla Ratzingera przykład Bożego Syna stanowi objawienie fundamentalnej prawdy, że 

                                                           
1045

 Por. KKK, 397. 
1046

 J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 71.  
1047

 J. Ratzinger, Kościół - Ekumenizm - Polityka, s. 303-304. 
1048

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 300.  
1049

 J. Ratzinger, Tajemnica Jezusa Chrystusa, s. 36.  



166 

 

"dopiero podlegając woli Boga, nasza wola staje się wolną wolą, zyskuje wolność"
1050

. 

Dzięki "tak" Chrystusa człowiek może być wyzwolony z grzechu i zbawiony. Poprzez 

Krzyż dokonuje się prawdziwy Exodus człowieka i jego wyzwolenie z zapatrzenia się 

w samego siebie ku miłości Boga
1051

.  

 Bez "tak" Bożego Syna historia ludzkości nie byłaby historią wolności, lecz niewoli 

grzechu. W homilii wygłoszonej w Uroczystość Objawienia Pańskiego 1999 roku, 

J. Ratzinger analizuje motywy działania Heroda, napełnionego lękiem o suwerenność swojej 

władzy. Ratzinger stwierdza wówczas, że Objawienie biblijne demaskuje w tym miejscu 

mechanizm grzechu. Lęk o własną suwerenność bytu wzbudza najpierw podejrzliwość 

wobec Boga i Jego miłości. Podejrzliwość ta owocuje brakiem zaufania. Ostatecznie 

człowiek zaczyna widzieć w Bogu konkurenta swojej wolności i życia. Ratzinger wyjaśnia, 

że Herod zdaje się postrzegać:  

 

"W samym Bogu (…) konkurenta najgroźniejszego, takiego, który pragnie 

człowiekowi ograniczyć jego własną przestrzeń życiową i jego własną wolę 

i nie chce pozwolić mu, aby dysponował sobą bez ograniczeń"
1052. 

 

 Według Ratzingera to podejrzenie stoi u podstaw każdego ludzkiego grzechu. 

Objawienie dokonane w męce Chrystusa jest jednak orędziem o Bogu "pełnym miłości 

i czułym władcy, troszczącym się o wszystkie swoje stworzenia"
1053

. Ukazuje, że nie jest On 

konkurentem życia człowieka, lecz jego pełnią. Zdaniem Ratzingera w wyjątkowy sposób 

taki Bóg ukazuje się w rozdartym ciele Ukrzyżowanego
1054

.  

 Grzech zaślepia człowieka na miłość Boga. Odziera go z zaufania, prowadzi 

do buntu, izolacji i w końcu do odrzucenia Boga
1055

. Ratzinger przypomina, że: 

 

"Najgłębszą treścią grzechu jest to, że człowiek chce zaprzeczyć faktowi bycia 

stworzonym, gdyż nie chce przyjąć miary i granicy, które są w nim zawarte. 

Człowiek nie chce być stworzonym, nie chce być zależny, nie chce mieć 

miary"
1056

.  

                                                           
1050

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 167.  
1051

 J. Ratzinger, Nowa pieśń dla Pana, s. 42.  
1052

 J. Ratzinger, W czas Bożego Narodzenia, s. 60.  
1053

 Benedykt XVI, Katechezy Ojca Świętego Benedykta XVI, w: Liturgia Godzin z Janem Pawłem II 

i Benedyktem XVI, red. S. Dziwisz, J. Główczyk, S. Nasiorowski, P. Ptasznik, Tarnów 2007, s. 701.  
1054

 Por. J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 20-21.  
1055

 Por. G. Bachanek, Tajemnica grzechu pierworodnego w ujęciu Josepha Ratzingera, w: "Studia Theologica 

Varsaviensia" 49 (2011), nr 1, s. 179. 
1056

 J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 73.  



167 

 

 W przestrzeni swojej wolnej woli człowiek może, w imię samego siebie oraz w imię 

braku miary i granicy, odrzucić Boga. Zdaniem Ratzingera każdy bunt woli 

i nieposłuszeństwo wobec Boga stanowią przejaw ludzkiej pychy. Krzyż objawia, że w niej 

tkwi istota "tajemnicy bezbożności". Grzech ludzki karmi się pychą, ponieważ 

to ona stanowi najgłębszy jego wymiar
1057

.  

  Ratzinger stoi na stanowisku, że "pycha jest właściwą chorobą człowieka"
1058

. 

Wyraża się w buncie przeciwko Bogu i jest negatywnym urzeczywistnieniem pragnienia 

"bycia jak Bóg". Pycha ludzka ukrywa się pod woalem emancypacji i przejawia się 

w pragnieniu osiągnięcia egzystencjalnej autonomii. Ratzinger zauważa, że widać 

to szczególnie w historii upadku pierwszych rodziców. Adam chciał wznieść się niejako 

na wyżyny Boga, aby Bóg nie był mu potrzebny
1059

. Pycha wtrąciła go jednak w grzech 

i stała się powodem jego nieszczęścia. Grzech Adama zerwał relację z Bogiem, przez 

co Adam utracił raj. Jednakże, jak spostrzega Ratzinger, skutki nieposłuszeństwa Adama 

zakłóciły także bieg świata "pożerając owoc stworzenia"
1060

 i doprowadziły do poważnej 

dysharmonii w całym stworzeniu. Od momentu grzechu Adama każdy człowiek wchodzi 

w świat, który znajduje się w grzesznej dysharmonii
1061

. Istotą grzechu pierworodnego było 

zerwanie relacji z Bogiem
1062

 i naruszenie stwórczego porządku. Ratzinger definiuje, 

że grzech ten "jest rozpadnięciem się tego, czym człowiek jest z Boga i tego, czym jest 

z siebie; jest sprzecznością między wolą Stwórcy i empirycznym bytem człowieka"
1063

. 

Skutkiem grzechu pierworodnego nie jest zatem jakiś brak czy defekt istniejący w ludzkiej 

egzystencji, lecz poważnie zakłócona relacja z Bogiem. 

 W opinii Ratzingera istotną konsekwencją zerwania relacji z Bogiem jest rozbicie 

pierwotnej jedności z bliźnimi. Stwierdza: "Istota grzechu pierworodnego sprowadza się 

do rozbicia pierwotnej jedności na jednostki, które znają wyłącznie siebie"
1064

. Ograniczenie 

poznania jedynie do "siebie" wywołuje zamknięcie się człowieka w egoizmie i zakłóca 

relacje międzyludzkie. Prowadzi do wynoszenia się nad innych, podziałów, braku zaufania 

i oskarżeń
1065

. Tę tajemnicę także objawia Krzyż Chrystusa, który w swej istocie jest 

narzędziem pojednania Boga z ludźmi i ludzi pomiędzy sobą (por. Rz 3, 25). Ratzinger 

komentując słowa: "A wtedy otworzyły się im obojgu oczy i poznali, że są nadzy" 
                                                           
1057

 Por. J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 79. 
1058

 J. Ratzinger, Głosiciele Słowa i słudzy Waszej radości, w: OpOm, t. XII, s. 532.  
1059

 Por. J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 79 i nast. 
1060

 Por. tamże, s. 116 i nast.  
1061

 Por. J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 74-76. 
1062

 Por. T. Dola, Krzyż odpowiedzią Boga na grzech człowieka, w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 

44 (2011), nr 2, s. 347. 
1063

 J. Ratzinger, Wzniosła córa Syjonu, s. 46. 
1064

 J. Ratzinger, Formalne zasady chrześcijaństwa, s. 60. 
1065

 Por. J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 80. 



168 

 

(Rdz 3, 7) zauważa także, że człowiek przez grzech przestaje widzieć siebie samego 

i bliźnich w blasku Boga. Wyrazem tego jest fakt ukrywania swojej nagości i zrobienie 

przepasek figowych. W opinii Ratzingera grzech odbiera człowiekowi godność, implikuje 

poczucie wstydu przed innymi i zakłóca harmonię międzyludzką
1066

. Powoduje także 

zakłócenie zdolności poznawczych człowieka, wzbudza podejrzliwość, odbiera człowiekowi 

pewność siebie, przyćmiewa sens życia, kaleczy rozum i ludzkie emocje. Rani więc 

człowieka w wielu wymiarach jego życia
1067

. Jednakże, zdaniem Ratzingera, najdotkliwszą 

konsekwencją grzechu Adama było oddzielenie go od drzewa życia, przez co stał się istotą 

śmiertelną. W teologii Ratzingera i w nauczaniu Benedykta XVI Krzyż Chrystusa jawi się 

jako nowe drzewo życia
1068

. Dzięki męce i śmierci Syna Bożego stan dysharmonii został 

naprawiony, choć jego skutki są wciąż widoczne. W Krzyżu ludzkość na nowo odzyskała 

dostęp do prawdziwego życia i nieśmiertelności. 

  Destrukcyjne skutki działania pychy Ratzinger ukazuje w jednym ze swoich kazań 

wygłoszonych w monachijskiej katedrze 25 maja 1980 roku. Odwołał się wówczas 

do powszechnego antropologicznego założenia, że człowiek jest istotą potrzebującą 

przebaczenia. Gdy jednak odrzuca Boga, rezygnuje z możliwości doświadczenia Jego 

przebaczenia. Pozostaje mu jedynie ciążąca na nim wina. "Ponieważ Bóg został odsunięty 

na dalszy plan, nie wierzymy też w Jego przebaczenie, i dlatego nie możemy zgodzić się 

na grzech"
1069

, stwierdził wówczas. Logika Ratzingera jest nieubłagana. Jego zdaniem, 

gdy Bóg zostaje odsunięty poza horyzont ludzkich myśli i działań, zanika w człowieku 

pragnienie przebaczenia, co w konsekwencji prowadzi do zaniku poczucia grzechu. 

W opinii Ratzingera w ten sposób działa destrukcyjny mechanizm pychy. W imię wolności 

człowiek najprzód odsuwa Boga, następnie w centrum stawia własne "Ja" i ostatecznie 

zaprzecza grzechowi. Zdaniem Ratzingera prowadzi to nie tylko do dramatycznych 

konsekwencji egzystencjalnych, ale staje się niebezpieczne także dla teologii. Odrzucenie 

prawdy o grzechu wstrząsa strukturami wiary, zwłaszcza soteriologii i eschatologii. Jeśli nie 

ma grzechu, wtedy dzieło odkupienia przestaje mieć jakikolwiek sens
1070

 (a więc także 

i Krzyż!), a piekło przestaje istnieć
1071

. W wyniku swoich wnikliwych obserwacji Ratzinger 

stwierdza: "temat grzechu stał się jednym z tych, które są całkowicie przemilczane"
1072

. 

Współczesne milczenie w kwestii grzechu ma według niego swoje źródło w socjologii 

                                                           
1066

 Por. tamże, s. 78. 
1067

 Por. G. Bachanek, Psychologia a teologia. Miejsce spotkania w antropologicznej refleksji J. Ratzingera, 

w: "Studia Teologii Dogmatycznej" 1 (2015), s. 38-39. 
1068

 Por. J. Ratzinger, Eucharystia. Bóg blisko nas, s. 43. 
1069

 J. Ratzinger, W dzień Pięćdziesiątnicy, s. 26.  
1070

 Por. J. Ratzinger, Raport o stanie wiary, tł. Z. Oryszyn, Kraków - Warszawa - Struga 1986, s. 70. 
1071

 Por. tamże, s. 131. 
1072

 Por. J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 67. 



169 

 

i psychologii oraz wynika z ich wpływu na obraz świata. W jego opinii dyscypliny 

te redukują problematykę grzechu jedynie do rzeczywistości kompleksu lub złudzenia
1073

, 

pozbawiając go tym samym jakiegokolwiek odniesienia do rzeczywistości nadprzyrodzonej. 

 Ratzinger dostrzega, że wraz z odsuwaniem kwestii Boga poza horyzont ludzkiej 

świadomości, zanika poczucie grzechu
1074

. Według niego stanowi to palący problem 

współczesności. Zauważa, że problematyka grzechu jest tematem wypieranym 

z mentalności współczesnego człowieka z coraz większą siłą. W czasach emancypacji 

i źle rozumianej wolności, w której żyje się "jakby Boga nie było", rzeczywistość grzechu 

jest wypychana poza obręb ludzkiej świadomości. To jednak wcale nie oznacza, że grzech 

przestaje być rzeczywistością realną. Choć wypierany, istnieje rzeczywiście, ponieważ 

istnieje Bóg. Idąc za tropem myśli Simone Weil, Ratzinger twierdzi, że zło grzechu można 

poznać tylko wówczas, kiedy się go nie czyni. Współczesny człowiek, trwając w jego mocy, 

przestaje go zauważać, ponieważ przyzwyczaja się do niego. W ocenie Ratzingera jest 

to bardzo niebezpieczne zjawisko, którego symptomy można zaobserwować 

we współczesnej kulturze. Wyparta prawda o grzechu owocuje mnożeniem się zła, rodzi 

agresję oraz zgubną dla człowieka przemoc
1075

. 

 Wówczas, gdy wina przestaje być winą wobec Boga, w praktycznej przestrzeni życia 

przestają obowiązywać normy. Dezaktualizują się dotychczas obowiązujące reguły. 

Dla Ratzingera: Bóg, człowiek, prawda, wolność, miara i życie to korelaty, które tworzą 

ze sobą niejako system połączonych naczyń. Jeśli wyeliminuje się grzech, wtedy cała 

konstrukcja ulega destrukcji. Pycha, w której człowiek nie chce uznać swojego grzechu 

i winy wobec Boga, prowadzi go ostatecznie do samopogardy i samodestrukcji
1076

. 

Jej śmiercionośna moc dotyka, w mniejszym lub większym stopniu, egzystencji człowieka. 

W tym sensie pycha charakteryzuje się odwrotnością posłuszeństwa Jezusa i stanowi 

organiczną część każdego ludzkiego nieposłuszeństwa. Ratzinger stoi na stanowisku, 

że we współczesnym przepowiadaniu nie można przemilczeć tematu grzechu i ludzkiej 

winy. Prawda o grzechu stanowi integralną część Objawienia i teologii. Chrześcijański 

kerygmat, który unika problematyki grzechu, staje się niczym okaleczona symfonia, z której 

odcięto pierwsze takty z tematem wiodącym
1077

, stwierdza. 

                                                           
1073

 Por. tamże, s. 67.  
1074

 Por. J. M. Popławski, Rzeczywistość grzechu i jego przezwyciężenie, w: "Roczniki Teologiczne" 64 (2017), 

nr 5, s. 147. 
1075

 Por. J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 68 i nast. 
1076

 Por. J. Ratzinger, W dzień Pięćdziesiątnicy, s. 26. 
1077

 Por. J. Ratzinger, Der Holländische Katechismus. Versuch einer theologischen Würdigung, Hochland 

62 (1970), s. 307. 



170 

 

 We współczesnej teologicznej refleksji temat grzechu stanowi swoisty punkt 

zapalny. Istniejące tendencje, które próbują go zatuszować bądź pomniejszyć jego 

znaczenie, są w opinii Ratzingera zagrożeniem dla integralności chrześcijańskiej prawdy. 

Mówienie o grzechu jest kwestią tak samo ważną, jak mówienie o miłości Bożej. Zauważa, 

że "świat się burzy, kiedy grzech i łaska zostają nazwane po imieniu"
1078

. W wielu 

środowiskach prawda o grzechu wywołuje sprzeciw i kontestację. Zdaniem Ratzingera także 

i to stanowi bardzo konkretny przejaw ludzkiej pychy. 

 Pycha sprawia, że człowiek otwiera się na moc złego i jego pokusę. 

J. Ratzinger/Benedykt XVI w nawiązaniu do myśli Ojców Kościoła zauważa, iż w tajemnicy 

grzechu działa osobowe zło, Szatan. Jego powab (pompa diaboli) to pokusy pewnego stylu 

życia realizowanego w izolacji i buncie wobec Boga
1079

. Dla Benedykta XVI ów "powab 

diabła", to:  

 

"(…) pewien sposób życia, w którym nie liczy się prawda, ale pozór, nie szuka 

się prawdy, ale tego, co efektowne, sensacji, i pod pretekstem prawdy 

w rzeczywistości niszczy się ludzi, pragnie się niszczyć i kreować jedynie 

samych siebie na zwycięzców. Ta tendencja umocniła się we współczesnym 

świecie"
1080

. 

 

 Powab diabła, a więc jego pokusa, polega na iluzji łatwego życia, pozbawionego 

ciężaru przykazań i trudu wyrzeczeń. Stanowiąca istotę diabelskiego działania pycha 

zamyka człowiekowi drzwi przed Bogiem
1081

 i nie pozwala mu się zbawić
1082

. Nie pozwala 

mu klęknąć przed Bogiem. J. Ratzinger, odwołując się do apoftegmatów Ojców pustyni, 

w Duchu liturgii stwierdza:  

 

"Wspomnieć można zaczerpnięte z sentencji ojców pustyni opowiadanie 

o diable, którego Bóg zmusił do ukazania się niejakiemu opatowi Apollonowi. 

Był on czarny, brzydki, potwornie wychudzony, a przede wszystkim 

pozbawiony kolan. Niemożność przyklękania robi tu wrażenie wręcz 

kwintesencji diabelstwa"1083
. 

 

                                                           
1078

 J. Ratzinger, Raport o stanie wiary, s. 33.  
1079

 Por. T. Dola, Krzyż odpowiedzią Boga na grzech człowieka, s. 352. 
1080

 Benedykt XVI, Postępujcie w sposób godny swego powołania, w: OR (2012), nr 4, s. 32. 
1081

 Por. J. Ratzinger, W czas Bożego Narodzenia, s. 45.  
1082

 Por. tamże, s. 55. 
1083

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 153. 



171 

 

 Zdaniem Ratzingera pycha stanowi kwintesencję diabelstwa, ponieważ nie pozwala 

człowiekowi klęknąć przed Bogiem. Powoduje swoiste zaślepienie na sprawę Boga do tego 

stopnia, że człowiek zaczyna pokładać nadzieję jedynie w sobie i w swoich wytworach, 

w ostateczności uznając siebie za pana życia i śmierci
1084

. 

 Ratzinger zauważa, że współczesna technika i jej niebywałe osiągnięcia wbijają 

człowieka w pychę, ponieważ dzięki nim z coraz większą łatwością przekraczają wszelkie 

granice
1085

. Nowoczesne wynalazki i rozwój nauki wzmacniają we współczesnych 

przekonanie, że można już niemal wszystko. Podszyte pychą myślenie współczesnego 

człowieka sprawia, że czyni się on panem życia i śmierci, wynosi się ponad Boga i Jego 

prawo
1086

. Ratzinger demaskuje symptomy ludzkiej pychy we współczesnych manipulacjach 

genetycznych, in vitro, eutanazji oraz innych zjawiskach występujących we współczesnej 

kulturze
1087

. 

 Chrystus, w tajemnicy swojej męki i śmierci, przezwyciężył jednak ludzką pychę. 

W wydarzeniu Krzyża, niejako w imieniu całej ludzkości, uniżył się przed Bogiem, gdy stał 

się posłuszny aż do śmierci (por. Flp 2, 8)
1088

. W ten sposób objawił, że to nie destrukcyjna 

pycha, ale "mająca źródło w miłości pokora jest czymś prawdziwie Boskim"
1089

. Zdaniem 

Ratzingera pycha stoi na antypodach tego, co prawdziwie Boskie. W następujący sposób 

uzasadnia swoje stanowisko: 

 

"Postawa Syna Bożego (…) - (…) pokora, będąca urzeczywistnieniem miłości, 

a miłość jest boska. Dobrowolne uniżenie, radykalna pokora Chrystusa, której 

zaprzeczeniem jest pycha ludzka, jest (…) wyrazem Bożej miłości. 

Jej następstwem jest wyniesienie do nieba, do którego Bóg nas przyciąga swoją 

miłością"
1090

.  

 

 Pycha, która stanowi tkankę każdego ludzkiego grzechu jest odwrotnością miłości. 

W opinii Ratzingera/Benedykta XVI zaprzeczenie i negacja miłości jest istotą każdego 

grzechu
1091

. Prawdziwe nawrócenie polega zatem na miłości i rozpoczyna się od pokornego 

                                                           
1084

 Por. Benedykt XVI, Caritas in veritate, 78. 
1085

 Por. J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 68-74. 
1086

 Por. T. Dola, Krzyż odpowiedzią Boga na grzech człowieka, s. 348-349. 
1087

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta, t. II, s. 193-196; Tenże, Theologia Benedicta t. III, s. 103-107; 

145-166. 
1088

 Por. J. Ratzinger, Szukajcie tego, co w górze, s. 102; por. Balthasar H. U. von, Crucifixus etiam pro nobis, 

tł. M. Balter, w: "Communio" 19 (1984), nr 1, s, s. 25-26.  
1089

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 152. 
1090

 Benedykt XVI, Katechezy o świętym Pawle, red. i tł. L'Osservatore Romano, Kraków 2009, s. 88-89. 
1091

 Por. J. M. Popławski, Rzeczywistość grzechu i jego przezwyciężenie, s. 150. 



172 

 

uznania ograniczoności swojego bytu oraz uznania, że jest się zależnym od Boga i Jego 

miłości. Ratzinger wyjaśnia:  

 

"Istota nawrócenia polega na tym, że człowiek przestaje być swym własnym 

stwórcą, przestaje szukać tylko siebie samego i swej samorealizacji, ale zgadza 

się na zależność od prawdziwego Stwórcy, od jego stwórczej miłości: 

zgadza się na to, że ta zależność będzie jego prawdziwą wolnością, że wolność 

autonomii, odrzucająca Stwórcę, nie jest wolnością, lecz złudzeniem 

i oszustwem. W gruncie rzeczy istnieją tylko dwie podstawowe opcje: 

samorealizacja człowieka, usiłującego być swoim własnym stwórcą 

po to, by swoją egzystencję i całość swego życia zawdzięczać tylko sobie, 

i druga: opcja wiary i miłości"
1092

.  

 

 W tajemnicy Krzyża, niejako w samym jej wnętrzu, grzech i moc zła zostały 

pokonane. To, co na Krzyżu objawiło się zewnętrznie poprzez mękę, wyniszczenie, skutek 

grzechu, wewnątrz zostało przezwyciężone miłością Chrystusa
1093

. Objawiona w dramacie 

Krzyża destrukcyjna dla człowieka moc grzechu, niosąca cierpienie i śmierć, została 

obezwładniona siłą miłości Chrystusa. On to akt ludzkiego egoizmu, pychy 

i nieposłuszeństwa, przemienił w akt miłości i oddania
1094

. Ratzinger tłumaczy: 

 

"Najpierw był grzech Adama, który wywrócił Boży projekt. W odpowiedzi 

na to, Bóg jeszcze pełniej nam siebie dał - w Chrystusie… Bóg z jednej strony, 

w pełni akceptuje wolność, a z drugiej - ma jednak większą władzę i może 

rozczarowanie, destrukcję uczynić nowym początkiem, który w pewnym sensie 

nawet przewyższa poprzedni i ukazuje się jako jeszcze większy, jeszcze 

lepszy"
1095

. 

 

 Odpowiedzią Boga na ludzki grzech jest Jezus Chrystus i objawiona w Nim postawa 

pełna miłosnego posłuszeństwa i daru życia
1096

. W chwili konania Jezusa na krzyżu mogło 

się wydawać, że zło i grzech tryumfują nad Bożą miłością
1097

. Było jednak zupełnie 

                                                           
1092

 J. Ratzinger, Chrystus i Jego Kościół, s. 168.  
1093

 Por. T. Dola, Krzyż odpowiedzią Boga na grzech człowieka, s. 355-356. 
1094

 Por. L. Bouyer, Misterium paschalne, Kraków 1973, s. 183-186. 
1095

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 52. 
1096

 Por. J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 77. 
1097

 Por. W. Hryniewicz, Soteriologia paschalis. Próba interpretacji zbawienia w świetle kategorii 

paschalnych, w: "Ateneum Kapłańskie" (1981), nr 73, z 2, s. 176-177.  



173 

 

inaczej
1098

. Zmartwychwstanie Syna Bożego pokazało, że ostatnie słowo należy jednak 

do Boga, do miłości i życia
1099

. W świetle tajemnicy Krzyża Chrystusa sytuacja człowieka 

po grzechu nie jest beznadziejna, lecz pełna nadziei. Krzyż, który ukazuje istotę grzechu 

i dramatyczność jego skutków dla człowieka, stanowi równocześnie objawienie ocalającej 

jego życie miłości
1100

. W tym sensie jest rzeczywistym manifestem miłości Boga, który 

"dla nas grzechem uczynił Tego, który nie znał grzechu, abyśmy się stali w Nim 

sprawiedliwością Bożą" (por. 2 Kor 5, 21). 

 

 

3. 3. Krzyż objawieniem sensu cierpienia 

 

 Cierpienie stanowi nieodłączny element ludzkiej egzystencji i jako takie bywa 

uznawane za cechę wspólną dla wszystkich ludzi
1101

. W wyjątkowy sposób jego sens 

i wartość ukazuje Krzyż, w którym Syn Boży "nauczył się posłuszeństwa 

przez to, co wycierpiał" (Hbr 5, 8). W refleksji Josepha Ratzingera/Benedykta XVI 

problematyka ludzkiego cierpienia posiada swoje uzasadnione miejsce. Cierpienie bowiem 

jest jednym z tych wymiarów życia, w którym pytanie o sens nabiera szczególnego 

znaczenia
1102

. Problem cierpienia związany, w mniejszym bądź większym stopniu, 

z egzystencją każdego człowieka, stanowi ciągle aktualne wyzwanie dla teologii. Benedykt 

XVI zauważa, że "cierpienie przynależy do ludzkiej egzystencji. Pochodzi ono z jednej 

strony z naszej skończoności, a z drugiej z ogromu win, jakie nagromadziły się w ciągu 

historii i jakie również obecnie narastają"
1103

. Cierpienie prowokuje człowieka do stawiania 

pytań o jego sens i sens ludzkiej egzystencji w ogóle
1104

. 

 W jednym ze swoich przemówień Jan Paweł II stwierdził:  

 

"Cierpienie człowieka jest tajemnicą szczególnie nieprzeniknioną i dlatego 

jakże często trudną do zrozumienia i do przyjęcia przez człowieka. 

Człowiek dotknięty jakimkolwiek cierpieniem często pyta samego siebie 

                                                           
1098

 Por. W. Rakocy, Boża sprawiedliwość objawiająca się w dziele zbawienia człowieka przez krzyż, 

w: "Verbum Vitae" 1 (2002), s. 160.  
1099

 Por. A. Nossol, Historiozbawcze znaczenie śmierci, s. 34-35.  
1100

 Por. J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 77. 
1101

 Por. J. Szczepański, Sprawy ludzkie, Warszawa 1980, s. 9-12.  
1102

 Por. J. Makselon, Psychologiczne aspekty cierpienia, w: "Sympozjum" 2 (2000), s. 71. 
1103

 Benedykt XVI, Spe salvi, 36. 
1104

 Por. KDK, 10.  



174 

 

i innych, pyta Boga - dlaczego ja muszę znosić ból i cierpienie, po co, jaki jest 

jego sens?"
1105

 

 Także dla J. Ratzingera temat cierpienia nie jest tematem łatwym, przede wszystkim 

z tego względu, że pozostaje ono dla człowieka tajemnicą. Na pytanie o źródło i znaczenie 

cierpienia Ratzinger nie udziela jednoznacznych i prostych odpowiedzi. W swojej 

antropologicznej i teologicznej refleksji mierzy się z jego problematyką w świetle 

Objawienia. Zauważa, że "życie ludzkie zawsze jest cierpieniem"
1106

 i wychodząc 

z powszechnego ludzkiego doświadczenia cierpienia, buduje swoją apologię wiary opierając 

się na Krzyżu, który stanowi jego najpełniejsze wyjaśnienie. W nim szuka wiarygodnej 

odpowiedzi na pytanie o jego sens.  

 Dla Ratzingera/Benedykta XVI człowiek sam w sobie jest tajemnicą. Tak samo 

cierpienie, które stanowiąc istotny i realny komponent ludzkiego życia, stanowi 

niezgłębione misterium
1107

. Człowiek może zrozumieć siebie w pełni jedynie dzięki 

Chrystusowi, ponieważ w Nim została objawiona definitywna prawda o człowieku i jego 

życiu. Zwłaszcza w Ukrzyżowanym ukazuje się prawda o kruchości ludzkiej egzystencji, 

ograniczoności jego bytu, o nieuchronnej konieczności cierpienia i zbawieniu
1108

. Ratzinger 

słusznie zauważa, że "życie ludzkie jest życiem w sensie wyższym i bardziej złożonym, 

niż przyznaje to sama tylko biologia"
1109

.  

 Osoba ludzka posiada charakter teandryczny, dlatego prób rozwikłania problematyki 

ludzkiego cierpienia nie można ograniczyć jedynie do wymiarów biologicznych
1110

. 

Cierpienie dotyka całej osoby ludzkiej, wszystkich wymiarów jej egzystencji. 

Swoim zasięgiem obejmuje zarówno sferę psychiki jak i ducha ludzkiego
1111

, przybiera 

różne formy i różny bywa jego rozmiar
1112

. Tylko integralne spojrzenie na człowieka 

i całość jego doświadczenia może dać pełną odpowiedź na pytanie o znaczenie cierpienia 

w życiu ludzkim. W opinii Ratzingera w poszukiwaniu odpowiedzi na pytanie o sens 

ludzkiego cierpienia nie można pominąć kwestii Boga. Bez światła Objawienia, 

bez Chrystusa i Jego Krzyża, cierpienie pozostaje dla człowieka mroczną tajemnicą 

                                                           
1105

 Jan Paweł II, Przemówienie w szpitalu pediatrycznym, Olsztyn 6.06.1991, w: Leksykon wypowiedzi Jana 

Pawła II do Polaków, red. Z. Wietrzak, Kraków 2006, s. 82. 
1106

 J. Ratzinger, H. U. von Balthasar, Maryja w tajemnicy Kościoła, s. 68.  
1107

 Por. S. Rosik, Tajemnica ludzkiego cierpienia a moc Chrystusowego krzyża, w: Cierpienie i śmierć (Homo 

meditans, t. 13), red. A. J. Nowak, Lublin 1992, s. 62-63.  
1108

 Por. W. Przygoda, Teologia cierpienia i choroby, w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 33 (2000), 

s. 260-261. 
1109

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 112.  
1110

 Por. M. Czachorowski, Cierpienie, w: Powszechna Encyklopedia Filozofii, Lublin 2001, t. II, s. 186-191.  
1111

 Por. M. Tatar, Duchowość cierpienia wobec wybranych ujęć psychologii, w: "Warszawskie Studia 

Pastoralne" 15 (2012), s. 133-160. 
1112

 Por. R. Rogowski, Światłość i tajemnica. Z problematyki teologii egzystencjalnej, Katowice 1986, 

s. 98-103.  



175 

 

i zaprzeczeniem życia. Moc argumentacji chrześcijańskiej polega właśnie na tym, 

że w oparciu o Boże Objawienie zawsze afirmuje ona życie, głosząc, że nawet 

w doświadczeniu cierpienia, ma ono niezbywalny sens
1113

. 

 Tajemnicę osoby ludzkiej można rozwikłać jedynie w optyce Objawienia. Podobnie, 

stanowiące newralgiczny punkt teologii, misterium ludzkiego cierpienia
1114

. Ratzinger 

w swojej refleksji nad cierpieniem sięga do Objawienia zawartego w Piśmie Świętym. 

W Biblii, która jest "wielką księgą o cierpieniu"
1115

, szuka wiarygodnej odpowiedzi 

na odwieczne pytania ludzkości o jego sens. Adresowane do człowieka Objawienie 

nie pomija problematyki cierpienia. Wobec bolesnej ludzkiej bezradności odpowiada 

na pytanie człowieka o jego przyczynę i cel
1116

.  

 Pytany niegdyś o kwestię sensu cierpienia, Ratzinger odwołał się w swojej 

odpowiedzi do starotestamentalnej księgi Hioba. Wyjaśniał wówczas, że w swoim 

doświadczeniu: "Hiob nie otrzymuje jasnej i satysfakcjonującej odpowiedzi, ale zaczyna 

pojmować, że tajemnica Boga go przerasta i że może Bogu ufać z wnętrza swojego 

cierpienia"
1117

. Tajemnicy Boga, podobnie jak tajemnicy cierpienia człowieka, nie da się 

do końca zrozumieć. Historia Hioba stała się jednak dla ludzi lekcją zaufania Bogu. 

We Wprowadzeniu do chrześcijaństwa Ratzinger zaznacza:  

 

"Odpowiedź, jaką otrzymał Hiob, wszak niczego nie wyjaśnia, a jedynie 

przypomina nam o naszych ograniczeniach i powściąga nasze urojenie, 

że możemy o wszystkim wydać sąd i definitywnie się wypowiedzieć. Zachęca 

nas, byśmy ufali niepojętej tajemnicy Boga"
1118

.  

 

 Zdaniem Ratzingera doświadczenie Hioba poskramia pychę ludzkiego rozumu. Jego 

losy uzmysławiają, że cierpienie jest zagadką, której nie da się rozwikłać za pomocą 

prostych sądów rozumu. Jednakże, choć historia Hioba nie rozwiązuje definitywnie kwestii 

cierpienia, ukazuje prawdę, że posiada ono sens. Sens być może niezgłębiony i niepojęty. 

 W refleksji nad losem Hioba Ratzinger zauważa, że w obliczu swoich doświadczeń 

Hiob pyta Boga o ich znaczenie. Stawia pytania o ich rację i w ten sposób staje się 

                                                           
1113

 Por. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 112. 
1114

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta, t. I, s. 228. 
1115

 Por. Jan Paweł II, Salvifici doloris, 6. 
1116

 Por. S. Rosik, Tajemnica ludzkiego cierpienia a moc Chrystusowego krzyża, w: Cierpienie i śmierć (Homo 

meditans, t. 13), red. A. J. Nowak, Lublin 1992, s. 68-71.  
1117

 J. Ratzinger, Dialog jest koniecznością. Kardynał Joseph Ratzinger odpowiada na pytania "Znaku", 

w: "Znak" 51 (1999), nr 11, s. 11. 
1118

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 45. 



176 

 

reprezentantem całej ludzkości i jej pytań o sens cierpienia
1119

. Doświadczenie bogobojnego 

Hioba jest przestrzenią, w której pytanie o sens cierpienia nabiera szczególnego dramatyzmu 

i intensywności, zwłaszcza w kontekście jego niewinności. Dla Ratzingera, pomimo 

że historia Hioba nie odpowiada jednoznacznie na pytanie o znaczenie cierpienia, to jednak 

podważa dotychczasową mądrość Izraela, widzącą w nim karę za grzech
1120

. 

 Cierpienie nie jest konsekwencją prostych i bezdusznych mechanizmów 

sprawiedliwości i odpłaty. Stary Testament wyjaśniał, że grzech wprowadza dysharmonię 

pomiędzy Bogiem a stworzeniem, dlatego w pewnym wymiarze cierpienie jest jego 

konsekwencją
1121

. W historii Hioba następuje wyjście poza ten schemat interpretacyjny 

 Oto bowiem cierpi ktoś, kto nie zgrzeszył wobec Boga. Los Hioba, ostatecznie szczęśliwy, 

uczy, że cierpienie choć nie przestaje być dla człowieka tajemnicą, posiada sens ukryty 

w Bogu i mieści się w Jego planach. Nie wiadomo do końca czym ono jest i jaka jest jego 

przyczyna, ale dzięki Hiobowi wiadomo, czym ono nie jest: nie jest karą za grzech
1122

. 

Ratzinger, w swojej refleksji nad losami Hioba, dochodzi do następującej konkluzji:  

 

"Hiob nie otrzymuje ostatecznie żadnego wyjaśnienia. Uświadamia sobie 

ostatecznie tylko swoją małość, ubóstwo perspektywy, z której spogląda 

na świat. Uczy się być cichym, milczeć, nie tracić nadziei. Poszerzone zostaje 

jego serce - nic więcej"
1123

.  

 

 Wobec ogromu tajemnicy cierpienia ludzki intelekt pozostaje ostatecznie bezradny. 

Choć człowiek nie jest w stanie zrozumieć sensu cierpienia, może jednak w trudnym 

doświadczeniu swojego losu bardziej pojąć sam siebie i zmienić swój stosunek do Boga, 

ludzi i otaczającej go rzeczywistości.  

 Ratzinger uważa, że w wyjątkowy sposób cierpienie poskramia ludzką pychę 

i ukazuje prawdę o ograniczeniach ludzkiego bytu. Paradoksalnie jest ono przestrzenią, 

w której może dokonać się "poszerzenie ludzkiego serca". Dzięki doświadczeniu cierpienia 

człowiek zwiększa pole swojego widzenia, wychodzi poza orbitę "subiektywnej prawdy" 

o sobie, wychyla egzystencję ku Bogu i Jego niepojętym planom. W zrozumieniu sensu 

cierpienia pierwszorzędnej roli nie grają argumenty rozumu, lecz argumenty serca. 

Dla Ratzingera/Benedykta XVI to właśnie pokora, prawda o ograniczoności własnych 

                                                           
1119

 Por. J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 53-59. 
1120

 Por. M. K. Sulej, Od teologii cierpienia do teologii krzyża, w: "Ateneum Kapłańskie" (1987), nr 470, s. 13.  
1121

 Por. S. Potocki, Problem cierpienia w historycznych tradycjach Starego Testamentu, w: Męka Jezusa 

Chrystusa, red. F. Grylewicz, Lublin 1986, s. 19-24. 
1122

 Por. J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 56.  
1123

 Tamże, s. 56.  



177 

 

możliwości poznawczych, o kruchej kondycji własnego bytu, stanowią warunek wstępny 

do tego, by "poszerzonym sercem" uchwycić sens cierpienia.  

 Hiob, poprzez uniwersalność swojego doświadczenia, staje się reprezentantem całej 

cierpiącej ludzkości. Z jego losem mogą utożsamić się ludzie wszystkich czasów, zmagający 

się z własnym doświadczeniem cierpienia. W ten sposób Hiob staje się nauczycielem tego, 

w jaki sposób należy doświadczenie cierpienia przeżywać. Ratzinger zauważa, że: 

 

"W chwilach próby musimy rozmawiać z Bogiem jak Hiob. Wiara oznacza 

bowiem przekonanie, że przed Bogiem możemy stawać z całą naszą 

egzystencją, gdyż w przeciwnym razie moglibyśmy go zirytować. Nie - właśnie 

przed nim możemy i musimy stawać z całą prawdą, całym ciężarem naszej 

egzystencji (…)"
1124

.  

 

 Owocność przeżywania cierpienia zależy od wiary. Dla Ratzingera/Benedykta XVI 

wiara nie tylko jest sposobem na owocne przeżywanie cierpienia, lecz jednocześnie drogą 

prowadzącą do poznania jego sensu. Jedynie w perspektywie relacji z Bogiem człowiek 

może rozpoznać znaczenie cierpienia. Dzięki wierze potrafi zaakceptować cierpienie, 

ponieważ ona "poszerza" jego serce. Nawet jeśli "podobnie jak Hiob, sami nie umiemy 

dać na to wszystko żadnej odpowiedzi"
1125

, dzięki wierze człowiek ma nadzieję i zarazem 

pewność, że w Bogu istnieje odpowiedź na pytanie o sens cierpienia, nawet jeśli 

On jej nie udziela od razu i nawet jeśli pozostaje ona ukryta. Hiobowe zmagania i wierność 

Bogu są starotestamentalną zapowiedzią cierpienia Jezusa w godzinie Krzyża i Jego ufnego 

zawierzenia się Ojcu
1126

. 

 Ratzinger jest przekonany, że jeśli Bóg okrywa cierpienie mrokiem tajemnicy, czyni 

to dla dobra człowieka. Jeśli nie objawia sensu cierpienia wprost i bezpośrednio, 

jeśli nie udziela konkretnej, zadawalającej i wyczerpującej odpowiedzi, to znaczy, 

że ma w tym jakiś cel, że posiada to jakiś sens i że robi to z jakiegoś konkretnego powodu. 

Być może robi to po to, by w ciemności trudnych życiowych doświadczeń człowiek 

na nowo Go szukał. Ratzinger stwierdza: 

 

"(…) do chrześcijańskiej egzystencji należy, jak u Hioba, wadzenie się 

w ciemną noc z Bogiem. Niech nam się nie wydaje, że wystarczy odsłonić 

przed Bogiem połowę naszego życia, a oszczędzić Mu widoku reszty, 

                                                           
1124

 J. Ratzinger, O sensie bycia chrześcijaninem, s. 19. 
1125

 Tamże, s. 20. 
1126

 Por. S. Potocki, Problem cierpienia w historycznych tradycjach Starego Testamentu, s. 24-26. 



178 

 

aby go nie obrazić tym widokiem. Nie, właśnie Jemu możemy i musimy 

przedstawić całe brzemię naszego życia, w całej jego prawdzie. (…) Także 

i wtedy, kiedy - jak Hiob - nie potrafimy odpowiedzieć Bogu i Jemu samemu 

pozostawiamy odpowiedź, wyznając Mu, jak bezradni stoimy pośród 

otaczającej ciemności, wyczekujący odpowiedzi"
1127

. 

 

 W poszukiwaniu odpowiedzi na pytanie o sens cierpienia istotną rolę odgrywa 

nie tyle sama odpowiedź, ile postawa człowieka. Nie o samą odpowiedź tu chodzi, 

ile bardziej o zmaganie się, o wewnętrzną walkę i jej wartość, jaką posiada ona sama 

w sobie. Nic bowiem tak, jak cierpienie nie wystawia na próbę samego człowieka. 

Jest ono dramatycznym sprawdzianem prawdziwości relacji z Bogiem oraz wierności 

względem Niego. Stanowi dla człowieka prawdziwy egzamin dojrzałości, swoiste 

"experimentum crucis"
1128

. Cierpienie jest rzeczywistością, w której, podobnie jak u Hioba, 

weryfikuje się najbardziej wiara człowieka. Jest także przestrzenią, w której może wzrosnąć 

jego miłość do Boga. Paradoksalnie, dzięki cierpieniu, istnieje możliwość wzmocnienia 

relacji z Bogiem, skorygowania egzystencjalnych postaw i życiowych priorytetów.  

 W doświadczeniu cierpienia tym, co ocala człowieka przed beznadzieją i rozpaczą, 

jest pokładana w Bogu ufność. Ona przekracza ludzkie miary i horyzonty rozumienia oraz 

pozwala wyjść poza ciasny krąg subiektywizmu. W wywiadzie z Peterem Seewaldem 

na temat modlitwy w trudnych doświadczeniach, Ratzinger stwierdza, że kiedy przychodzi 

cierpienie, wówczas: 

 

"trzeba zacząć jak Hiob. Najpierw trzeba wewnętrznie krzyknąć do Pana Boga 

we własnej sprawie, bez eufemizmów, powiedzieć Mu: Co ze mną czynisz?! 

Głos Hioba pozostaje autentycznym głosem, który mówi nam również, 

że mamy prawo tak czynić - a może nawet musimy. (…) Hiob zmaga się 

z Bogiem i wygłasza przed nim swoje oskarżenia. Potem słucha, co mówi Bóg, 

sprawy się odwracają i ukazują z innej perspektywy. Dzięki temu przestaję się 

czuć gnębiony i wiem, że choć w tym momencie nie potrafię pojąć miłości, 

którą jest Bóg, to jednak mogę ufać, iż wszystko idzie dobrze"
1129

.  

 

 W ocenie Ratzingera w przeżywaniu doświadczenia cierpienia zaufanie do Boga 

odgrywa najistotniejszą rolę. To ono nie pozwala człowiekowi zamknąć się w granicach 

własnej udręki, ponieważ wyzwala go i koncentruje na Bogu, który ma najważniejsze 

                                                           
1127

 J. Ratzinger, Służyć prawdzie. Myśli na każdy dzień, s. 376. 
1128

 Por. V. E. Frankl, Homo patiens, Warszawa 1984, s. 76. 
1129

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 17. 



179 

 

odpowiedzi i z którym "wszystko idzie dobrze". Tak jak dla Hioba, tak samo dla ludzi 

wszystkich czasów, cierpienie może stać się szkołą prawdziwej modlitwy, okazją 

do nowego poszukiwania Boga, do odnowienia relacji z Nim. Ratzinger stwierdza: 

"Spotyka nas czasem nieszczęście, cierpienie, które sprawia, że krzyczymy do Niego, 

ponieważ potrzebujemy pomocy większej niż wszystko, co mogą zrobić ludzie"
1130

. 

W wyjątkowy sposób prawdę tę objawia tajemnica Krzyża, w której "Jezus umierał, modląc 

się"
1131

. Dla Ratzingera cierpienie jest uprzywilejowaną przestrzenią spotkania z Bogiem. 

Przestrzenią krzyku wznoszonego ku niebu i otwierania naszego bytu ku Bogu. Chrystus 

w swojej udręce woła do Ojca, u Niego szuka odpowiedzi. Autor Listu do Hebrajczyków 

stwierdza: "Z głośnym wołaniem i płaczem za dni ciała swego zanosił On gorące prośby 

i błagania do Tego, który mógł Go wybawić od śmierci, i został wysłuchany dzięki swej 

uległości" (Hbr 5, 7). Jego przykład pokazuje, że cierpienie może stać się przestrzenią 

prawdziwej modlitwy, wołania do Ojca z głębi swojego wnętrza i przestrzenią zawierzenia 

się Mu, oddania się w Jego ręce
1132

.  

 W encyklice Deus caritas est Benedykt XVI powraca do biblijnej postaci Hioba, 

do jego dylematów i opieszałości Boga wobec dotykającego go cierpienia. Stwierdza: 

"Często nie jest nam dane poznać, dlaczego Bóg powstrzymuje rękę zamiast 

interweniować"
1133

. Cierpliwość Boga, Jego brak reakcji na cierpienie, mogą i wywołują 

w człowieku sprzeciw. Wielokrotnie milczenie Boga staje się powodem oskarżenia 

Go, a nawet prowadzi do Jego odrzucenia. Podczas swojej wizyty w Auschwitz-Birkenau 

28 maja 2006 roku Benedykt XVI, niejako w imieniu całej ludzkości, pytał: "Gdzie był Bóg 

w tych dniach? Dlaczego milczał? Jak mógł pozwolić na tak wielkie zniszczenie, 

na ten tryumf zła?"
1134

. Dla chrześcijan, którzy wierzą w kochającego Boga, cierpienie 

i milczenie z Jego strony, rozumiane są jako swoista próba miłości. Wierzą oni, że Bóg był 

obecny w cierpiących i w ten sposób solidaryzował się z nimi
1135

, tak samo jak był obecny 

w głębi tajemnicy Krzyża swojego Syna i z Nim współcierpiał. 

 Papież Benedykt XVI zauważa, że "Chrześcijanie bowiem, pomimo wszystkich 

nieporozumień i zamieszania w otaczającym ich świecie, nie przestają wierzyć w «dobroć 

i miłość do ludzi» (por. Tt 3, 4), (…) pozostają utwierdzeni w przekonaniu, że Bóg jest 

                                                           
1130

 J. Ratzinger, Głosiciele Słowa i słudzy Waszej radości, w: OpOm, t. XII, s. 527. 
1131

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 639. 
1132

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 523, 529-531, 536-538. 
1133

 Benedykt XVI, Deus caritas est, 38. 
1134

 Benedykt XVI, Przemówienie podczas wizyty w Auschwitz-Birkenau, w: Trwajcie mocni w wierze. 

Benedykt XVI w Polsce, Kraków 2006, s. 100.  
1135

 Por. J. Moltmann, , Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher Theologie, 

München 1972, s. 265.  



180 

 

Ojcem i kocha nas, nawet kiedy jego milczenie pozostaje dla nas niezrozumiałe"
1136

. 

Milczenie Boga, także w wydarzeniu Chrystusowego Krzyża, choć pozostaje ciągle 

zagadką, nie stanowi powodu do oskarżenia Go. Dla wierzących jest szkołą pokory, prawdy, 

zaufania, wiary i miłości. 

 Wątek Hioba oraz jego losu powraca w refleksji Benedykta XVI w Jezusie 

z Nazaretu wówczas, gdy omawia prośbę "nie wódź nas na pokuszenie" z Modlitwy 

Pańskiej. W konwencji modlitwy papież pisze, że kiedy wypowiadamy to wezwanie, 

mówimy wówczas do Boga: 

 

"Wiem, że potrzebuję prób, ażeby moja istota stała się czysta. Jeśli te próby 

pozostają w Twoich rękach, jeśli - jak w przypadku Hioba - pozostawisz złu 

nieco miejsca, to pamiętaj, proszę, o ograniczonej mierze moich sił. Nie polegaj 

zbytnio na mnie. Nie wyznaczaj zbyt daleko granic, w których mogę doznawać 

pokus, i bądź w pobliżu z Twoją opiekuńczą ręką, gdy moja miara zaczyna 

już dobiegać końca"
1137

. 

 

 Te modlitewne słowa odsłaniają sedno ratzingerowskiej refleksji o sensie cierpienia, 

który ukryty jest w samym Bogu, mieści się w Jego opatrznościowych zamiarach, 

nieskończenie przekraczających rozumienie człowieka. Ratzinger zauważa, 

że dla oczyszczenia wewnętrznej istoty człowieka, dla osiągnięcia dojrzałości polegającej 

na głębokim zjednoczeniu się z wolą Boga, człowiek potrzebuje próby, potrzebuje 

"oczyszczeń i przemian, które są dla niego niebezpieczne, w których może upaść, 

ale są niezbędnymi drogami do odnalezienia samego siebie i Boga"
1138

. Miłość wymaga 

próby, a cierpienie sprawdza jej rzeczywistą wartość. Jest szansą na wydoskonalenie się 

w niej (por. 1 J 4, 18). 

  W tajemnicy Krzyża w szczególny sposób dokonało się "wydoskonalenie" 

Chrystusa. W cierpieniu Krzyża Jezus doszedł do absolutnej pełni miłości, zgodnie z tym, 

o czym pisze autor Listu do Hebrajczyków: "Przystało bowiem Temu, dla którego wszystko 

i przez którego wszystko, który wielu synów do chwały doprowadza, aby przewodnika 

ich zbawienia udoskonalił przez cierpienie" (Hbr 2, 10). W cierpieniu "wola Boża 

nie alienuje nas, ale - czasem może boleśnie - (…) prowadzi nas ku nam samym "
1139

, 

pozwalając odkryć powołanie do pełni miłości. 

                                                           
1136

 Benedykt XVI, Deus caritas est, 38. 
1137

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 242-243. 
1138

 Tamże, s. 242. 
1139

 Benedykt XVI, Inauguracyjna homilia Benedykta XVI, w: OR (2005), nr 6, s. 11. 



181 

 

 J. Ratzinger/Benedykt XVI poruszając problematykę sensu cierpienia wielokrotnie 

w swoich tekstach odwołuje się także do postaci Abrahama i jego próby wiary
1140

. Zauważa, 

że w próbie, jakiej doświadczył na wzgórzu Moria, serce Abrahama, podobnie jak Hioba, 

"otwarło się na oścież"
1141

. Trud decyzji zaowocował heroiczną miłością. Na wzgórzu, 

pośród doświadczenia wewnętrznego rozdarcia i dramatycznej walki, Abrahamowi ukazał 

się Pan, "Baranek Boży dźwigający koronę cierniową naszej winy (…) wkroczył w ciernie 

historii świata"
1142

 i objawił bezmiar swojej miłości. Ostatecznie Bóg ocalił Abrahama przed 

złożeniem syna w ofierze. Abraham spełnił wolę Boga i przeszedł zwycięsko próbę wiary, 

zyskując błogosławieństwo. Na wzgórzu Moria, niejako wewnątrz próby Abrahama, Bóg 

odsłonił swoje prawdziwe oblicze. Ukazał się jako Bóg kochający i Bóg ocalenia. Próba, 

jakiej doświadczył Abraham, była koniecznością, by podobnie jak u Hioba "poszerzyć jego 

serce". Ratzinger uważa, że każda próba cierpienia, nawet jeśli jest dla człowieka 

niezrozumiała, wyprowadza go poza granice bytu i otwiera na Boga. Cierpienie stanowi 

w swej istocie weryfikację ufności wobec Boga. "Im głębiej zejdziemy w ciemność 

niezrozumienia, pokładając w Nim ufność, tym bardziej Go odnajdziemy, odnajdziemy 

miłość i wolność, która przeniesie nas przez wszystkie ciemności"
1143

, stwierdza Ratzinger. 

W refleksji i doświadczeniu cierpienia nie idzie o samo zrozumienie ich istoty, 

lecz o ufność. Wewnętrzne cierpienie Abrahama spowodowane żądaniem Boga i jego próba 

wiary uczą, że sensu cierpienia nie ogarnie się umysłem. Jego sens można ogarnąć jedynie 

"poszerzonym" w stronę Boga sercem.  

 W Krzyżu Chrystusa realizują się starotestamentalne figury. Można dostrzec 

w nim zarówno zmagania Hioba jak i próbę wiary Abrahama. Krzyż "jest krańcową formą 

afirmacji człowieka przez Boga, najwyższym wyrazem jego miłości i źródłem pełnego, 

doskonałego życia"
1144

, stwierdza Benedykt XVI. W Krzyżu cierpienie Bożego Syna 

odsłania tajemnicę sensu cierpienia
1145

, ponieważ Chrystus przyjął na siebie ludzki los 

i konsekwentnie poddał się cierpieniu
1146

. Dzięki swej męce Jezus przemienił cierpienie 

w miłość i dlatego zostało ono napełnione Boskim sensem
1147

. W misterium Krzyża Bóg 

                                                           
1140

 Por. J. Ratzinger, Tajemnica Jezusa Chrystusa, s. 111-118; Tenże, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 58; Tenże, 

Obrazy nadziei. Wędrówki przez Rok Kościelny, s. 41-46; Tenże, Eucharystia. Bóg blisko nas, s. 48-51. 
1141

 J. Ratzinger, Eucharystia. Bóg blisko nas, s. 50. 
1142

 Por. tamże, s. 50. 
1143

 Tamże, s. 51.  
1144

 Benedykt XVI, Myśli duchowe, s. 177.  
1145

 Por. I. S. Ledwoń, Teologiczna interpretacja sensu cierpienia, w: Cierpienie: między sensem a bezsensem, 

red. M. Kalinowski, I. Niewiadomska, L. Szot, b. m. w., 2014, s. 12-13. 
1146

 Por. T. Halik, Dotknij ran. Duchowość nieobojętności, tł. A. Babuchowski, Kraków 2010, s. 38.  
1147

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 522. 



182 

 

utożsamił się z każdym cierpiącym człowiekiem i uczynił cierpienie swoim własnym 

doświadczeniem. W Chrystusie doświadczył go w całej pełni
1148

.  

 W losie Hioba i Abrahama Bóg rozpoczął udzielać człowiekowi odpowiedzi 

na pytanie o sens cierpienia. Jednak ich historie są początkiem, "sondującym uprzedzeniem 

odpowiedzi, jaką Bóg daje przez swego własnego Syna w krzyżu i zmartwychwstaniu 

Jezusa Chrystusa"
1149

. W tajemnicy cierpienia Syna Bóg powiedział najwięcej, ponieważ 

Krzyż stał się Jego współcierpieniem ze światem
1150

. 

 Objawiony w tajemnicy Krzyża sens cierpienia to pewność miłości Boga, Jego 

obecności w pośrodku dramatów ludzkiej egzystencji. W Spe salvi Benedykt XVI zauważa, 

że dzięki optyce wiary, budzi się "w człowieku zdolność do takich sposobów cierpienia, 

jakie są decydujące dla jego człowieczeństwa"
1151

. Dzięki Objawieniu i wierze sens 

cierpienia, choć ciągle niejasny, staje się jednak uchwytny. W przestrzeni wiary i zaufania 

cierpienie może stać się przeżywane jako miłość. Tę prawdę Objawia Ukrzyżowany, 

ponieważ w Nim cierpienie zostało pokonane przez teandryczną miłość
1152

. 

W tym kontekście Ratzinger stawia następujące pytanie: 

 

"Do czego więc służy wiara? Wiara służy do tego, by człowiekowi pomagać 

żyć, cieszyć się, ale i cierpieć. Oburzenie na cierpienie, które nam się dzisiaj 

wpaja, i które podaje się za wybawienie, nie kładzie kresu cierpieniu, 

lecz w istocie sprawia, że staje się ono nie do zniesienia. Również wiara 

nie kładzie kresu cierpieniu, ale uzdalnia człowieka do znoszenia 

go i pomagania w tym innym. Człowiek nie potrzebuje nauczycieli oburzenia 

(to potrafi sam), ale nauczycieli przemiany odkrywających radość w głębinach 

cierpienia i otwierających przed nim prawdziwe szczęście tam, gdzie kończy się 

dobre samopoczucie"
1153

. 

 

Wiara nie rozwiązuje definitywnie problemu cierpienia
1154

, jednakże pomaga człowiekowi 

godnie je przeżyć i nadaje mu sens. Nie udziela prostych rozwiązań, lecz uśmierza jego 

skutki. Wiara otwiera człowieka na od-boski sens cierpienia, na niepojętą głębię 

jego tajemnicy. Dzięki wierze człowiek ma pewność, że "w każde ludzkie cierpienie wszedł 

                                                           
1148

 Por. J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 179-180. 
1149

 J. Ratzinger, Bóg Jezusa Chrystusa, s. 56-57. 
1150

 Por. J. Ratzinger, H. U. von Balthasar, Maryja w tajemnicy Kościoła, s. 67. 
1151

 Benedykt XVI, Spe salvi, 39. 
1152

 Por. S. Mycek, Otwarta miłość. Cierpienie Boga w trynitarno - chrystologicznej interpretacji Hansa Ursa 

von Balthasara, w: "Communio" 24 (2004), nr 2, s. 97.  
1153

 J. Ratzinger, Wykłady bawarskie z lat 1963-2004, s. 113. 
1154

 Por. I. S. Ledwoń, Objawienie chrześcijańskie i jego wiarygodność według René Latourelle'a, Lublin 1996, 

s. 188-191. 



183 

 

ktoś, kto je z nami dzieli i znosi"
1155

. To stanowi dla człowieka prawdziwą pociechę 

i przynosi ulgę w dramatach jego egzystencji.  

 Krzyż, który stoi w centrum chrześcijańskiego orędzia, niesie człowiekowi pociechę 

i przywraca nadzieję, że nawet w dramacie cierpienia, którego doświadcza, nigdy 

nie pozostaje sam. Nawiązując do Księgi Apokalipsy Benedykt XVI wyjaśnia, że księga 

ta "nieustannie mówi o cierpieniach, udrękach i płaczu", ale jest nade wszystko księgą 

nadziei. Największy paradoks chrześcijaństwa polega właśnie na tym, że "cierpienie nigdy 

nie jest postrzegane jako ostatnie słowo, ale jako etap przejściowy, prowadzący 

do szczęścia, co więcej, ono samo jest już w sposób tajemniczy przeniknięte radością 

rodzącą się z nadziei"
1156

. Ta prawda jaśnieje w samym centrum tajemnicy Krzyża. Ostatnie 

słowo nie należy do cierpienia, bólu i śmierci, lecz do Boga. On jest światłem, a lampą 

Baranek (Ap 21, 22)
1157

. Benedykt XVI podkreśla, że drogą, którą przychodzi światło sensu 

rozpraszającego mrok cierpienia, jest Chrystusowy Krzyż
1158

. W nim Bóg wypełnił samym 

sobą (Miłością) pustkę ludzkiego cierpienia, ponieważ w wydarzeniu Krzyża Bóg 

"Mękę człowieczeństwa w pasywności krzyżowania włącza w akt miłości"
1159

. 

Ukrzyżowany Chrystus jest najwyższym objawieniem sensu cierpienia, które nie jest karą 

za grzechy, ale przede wszystkim tajemnicą miłości
1160

. Krzyż nie stanowi ostatecznego 

wyjaśnienia ani definitywnego rozwiązania zagadki cierpienia. Objawia jednak jego 

od-boski sens, który można odczytać w algorytmie miłości. 

 Ratzinger, świadom ogromu tajemnicy ludzkiego cierpienia, nie podaje banalnych 

odpowiedzi na pytanie o jego sens. W swojej refleksji staje pokornie przed głębią jego 

misterium. Jednak, jako wnikliwy obserwator rzeczywistości i znawca człowieka, zdaje 

sobie sprawę z tego, że ucieczka przed doświadczeniem cierpienia prowadzi donikąd. 

Jest chybioną próbą ocalenia siebie i wybawienia świata. J. Ratzinger/Benedykt XVI 

zauważa, że kiedy człowiek podejmuje karkołomne próby ucieczki przed cierpieniem, chce 

uniknąć wysiłku i bólu, wówczas doświadcza egzystencjalnej pustki i braku sensu
1161

. 

W encyklice Spe salvi stwierdza: "Nie unikanie cierpienia ani ucieczka od bólu uzdrawia 

człowieka, ale zdolność jego akceptacji, dojrzewania w nim, prowadzi do odnajdywania 

sensu przez zjednoczenie z Chrystusem, który cierpiał z nieskończoną miłością"
1162

.  

                                                           
1155

 Benedykt XVI, Spe salvi, 39. 
1156

 Benedykt XVI, Świadkowie Chrystusa. Apostołowie i uczniowie, Izabelin - Warszawa 2007, s. 128. 
1157

 Por. Benedykt XVI, Świadkowie Chrystusa. Apostołowie i uczniowie, s. 129. 
1158

 Por. tamże, s. 94-95. 
1159

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 57. 
1160

 Por. A. J. Najda, O cierpieniu w Biblii, w: Duchowość cierpienia, red. W. Gałązka, Warszawa 2010, 

s. 204-208.  
1161

 Benedykt XVI, Spe salvi, 36.  
1162

 Tamże, 37. 



184 

 

 Chrześcijaństwo jednak nie afirmuje cierpienia ani nie wzywa do cierpiętnictwa. 

Papież Benedykt XVI tłumaczy:  

 

"należy zrobić wszystko, co w naszej mocy, aby cierpienie zmniejszyć: 

zapobiec, na ile to możliwe, cierpieniom niewinnych, uśmierzać ból, pomagać 

w przezwyciężaniu cierpień psychicznych. Są to obowiązki wynikające 

zarówno ze sprawiedliwości, jak i z miłości, które wchodzą w zakres 

podstawowych wymagań chrześcijańskiej egzystencji i każdego życia 

prawdziwie ludzkiego"
1163

. 

 

 W opinii Benedykta XVI z cierpieniem należy walczyć. Papież zauważa jednak, 

że tylko wówczas, kiedy człowiek zaakceptuje swoje cierpienie i dojrzale je przeżywa, może 

odnaleźć jego sens, a także zrealizować w pełni swoją egzystencję. Wartość cierpienia, także 

objawiona w misterium Krzyża Chrystusa, nie leży w nim samym, lecz w sposobie jego 

przeżywania, w intensywności miłości, z jaką się to robi. Cierpienie samo w sobie jest złem 

i dezintegracją ludzkiego bytu. Jednak, jako stały komponent ludzkiego życia, może być 

przeżywane owocnie tak, by "poszerzyć serce", otworzyć człowieka na wolę Bożą, stać się 

szkołą ufności i miłości. Dzięki sile miłości może nabrać pozytywnych wymiarów 

i transformować egzystencję człowieka
1164

.  

 W przedziwny sposób cierpienie sprawia, że ludzie nawzajem siebie potrzebują, 

wyzwalając się z kręgu egoizmu. W tym sensie otwiera ono egzystencję nie tylko na Boga, 

ale i na drugiego człowieka
1165

. Cierpienie niejako rozszerza kąt rozwarcia ludzkiego serca 

i przez współczucie wzywa do wzajemnej miłości i służby. W tym tkwi istota 

chrześcijańskiego rozumienia wartości cierpienia. Otwarte na Krzyżu Serce Jezusa jest 

szczególną eksplikacją tej prawdy i jednocześnie szkołą "otwartej egzystencji", która wydaje 

się dla drugich
1166

. 

 Katechizm Kościoła Katolickiego stwierdza, że: "Przez swoją mękę i śmierć 

na krzyżu Chrystus nadał cierpieniu nowe znaczenie; teraz może ono upodobnić 

nas do Niego i jednoczyć nas z Jego męką"
1167

. W tajemnicy swojego Krzyża Jezus nie tylko 

odsłonił, ale równocześnie nadał nowe znaczenie (a więc sens) cierpieniu. Poszerzył 

                                                           
1163

 Tamże, 36. 
1164

 Por. A. J. Nowak, Osoba. Fakt i tajemnica, Rzeszów 2000, s. 210; M. Grzywak-Kaczyńska, Trud rozwoju, 

Warszawa 1988, s. 26-27. 
1165

 Por. S. Sojska, Chrześcijański sens cierpienia, Kraków 2011, s. 114-151; W. Pannenberg, Kim jest 

człowiek, tł. E. Zwolski, D. Szumska, Paryż 1978, s. 117. 
1166

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 631. 
1167

 Por. KKK, 1505. 



185 

 

go i przemienił przez miłość. Od momentu Jego męki cierpienie ma wymiar zbawczy
1168

 

i jednoczy człowieka z Ukrzyżowanym we wnętrzu Jego naznaczonej cierpieniem 

egzystencji
1169

.  

 W misterium życia Słowa Wcielonego cierpienie stało się sposobem uzdrowienia 

świata z pychy. Chrystus, dzięki wejściu w tajemnicę Krzyża, zajął ostatnie miejsce 

na świecie i w ten sposób uzdrowił ludzkość, przyprowadzając ją do Boga
1170

. W Krzyżu 

Jezus doświadczył apogeum ludzkiego cierpienia, które jednak przemienione w miłość, stało 

się drogą do pełni życia i zbawienia
1171

. W świetle tej prawdy wiary Ratzinger nie waha się 

przestrzegać przed nadmiernymi próbami unikania cierpienia. Stwierdza dosadnie: 

"Chęć uniknięcia cierpienia oznacza negację miłości i wyparcie się Chrystusa"
1172

, ponieważ 

w istotę miłości wpisana jest gotowość ofiary i cierpienia
1173

. 

 Krzyż Jezusa ukazuje prawdę, że miłość stanowi najgłębszy sens cierpienia
1174

. 

Jedynie ona jest wiarygodnym uzasadnieniem i wyjaśnieniem cierpienia. Dzięki miłości 

staje się ono bardziej zrozumiałe. Zdaniem Ratzingera ucieczka przed cierpieniem jest 

rzeczywistą ucieczką przed pełnią miłości i życia. Zauważa, że "kto chciałby usunąć 

cierpienie, musiałby usunąć przede wszystkim miłość, która nie jest możliwa 

bez cierpienia"
1175

. W swoich eschatologicznych refleksjach stwierdza, że "człowiek, który 

nie stawia czoła cierpieniu, odmawia sobie życia. Ucieczka przed cierpieniem jest ucieczką 

przed życiem"
1176

.  

 By w pełni przeżywać egzystencję, człowiek musi otworzyć się na trudny dar 

cierpienia. Jako wnikliwy obserwator, Ratzinger zauważa, że istnieją dwa kierunki uciekania 

od cierpienia: pierwszy, skierowany "ku górze" i drugi odwrotny, skierowany "ku dołowi". 

Pierwszy sposób stanowi "apatia", mająca swoje źródła w stoicyzmie i liczne implikacje 

w filozofii azjatyckiej. Polega ona na dystansowaniu się wobec bólu i zmienności losu. 

Afirmuje duchową suwerenność człowieka i wznosi go ponad scenariusz wydarzeń, 

dystansując go tym samym od świata. Drugi sposób, głoszony przez Epikura, uczy ludzi 

techniki używania życia w taki sposób, by wyłączyć z niego nawet ewentualność cierpienia 

                                                           
1168

 Por. S. Mędala, Stary Testament a męka Chrystusa, w: Męka Jezusa Chrystusa, red. F. Grylewicz, Lublin 

1986, s. 31-38; Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość. Rozmowy na przełomie tysiącleci, Kraków 2005, s. 172.  
1169

 R. Tremblay, Cierpieć, aby żyć. Refleksja nad zbawczym sensem cierpienia, w: "Communio" 11 (1991), 

nr 5, s. 57-69. 
1170

 Por. J. Ratzinger, Głosiciele Słowa i słudzy Waszej radości, w: OpOm, t. XII, s. 532.  
1171

 Por. S. Piotrowski, Misterium śmierci Chrystusa, w: "Studia Teologiczne. Białystok - Drohiczyn - Łomża" 

13 (1995), s. 83. 
1172

 Por. J. Ratzinger, Głosiciele Słowa i słudzy Waszej radości, w: OpOm, t. XII, s. 310. 
1173

 Por. J. Ratzinger, Myśli duchowe, s. 29. 
1174

 Por. J. Salij, Rozpacz pokonana, Poznań 1983, s. 137.  
1175

 J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 296-297. 
1176

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 113.  



186 

 

i skupić ich na doświadczeniu przyjemności. Uczy więc unikania cierpienia za wszelką cenę. 

Obie formy Ratzinger poddaje krytyce, ponieważ zmierzają w kierunku pychy i prowadzą 

ostatecznie do zaprzeczenia życia, negacji ludzkiego bytu i do iluzji
1177

.  

 Krzyż Chrystusa stoi w wyraźnej opozycji do obu sposobów ucieczki przed 

cierpieniem. Jak zauważa Ratzinger: "Chrystus nie umiera z dostojnym spokojem filozofa; 

umiera krzycząc, kiedy najpierw zakosztował całej trwogi osamotnienia"
1178

. Krzyż odziera 

ludzkie życie z iluzji. Objawia prawdę o jego kruchości i prawdę o bycie ludzkim, który 

podlega cierpieniu i który w nim, na wzór Syna Bożego, osiąga swoją pełnię
1179

. 

W radykalny sposób ukazuje kim jest człowiek, jakie są jego możliwości w walce ze złem 

i grzechem, a także to, jakie są granice jego egzystencji, których sam o własnych siłach 

nie może przekroczyć
1180

.  

 Ratzinger/Benedykt XVI dostrzega, że we współczesnej kulturze widać poważne 

tendencje mające na celu szukanie coraz to nowych dróg ucieczki przed cierpieniem, często 

za wszelką cenę. "Podejmowane próby, aby przez medycynę, psychologię, pedagogikę, 

doktryny społeczne wyeliminować cierpienie, przybrały rozmiary gigantycznych starań 

ostatecznego wybawienia ludzkości"
1181

, stwierdza. W jego ocenie starania 

te są karkołomne. Próby całkowitego zlikwidowania cierpienia kończą się zawsze fiaskiem, 

ponieważ człowiek nie może sam siebie wybawić od cierpienia i śmierci. Może to uczynić 

jedynie Bóg
1182

.  

 Podczas homilii inaugurującej pontyfikat Benedykt XVI zauważył: "Ileż to razy 

chcieliśmy, aby Bóg okazał się silniejszym. Aby zdecydowanie uderzył, zniszczył zło, 

stworzył lepszy świat"
1183

. Pycha rozumu oraz postęp techniczny usiłują usunąć zło 

i stworzyć lepszy świat, pozbawiony elementu cierpienia. Z jednej strony rozbudzają 

nadzieję na ów lepszy świat bez cierpienia, z drugiej strony przynoszą w tej kwestii coraz 

głębsze rozczarowanie, skutkujące widoczną próżną sensu i destrukcją człowieczeństwa. 

"Kryzys zachodniego świata wynika w dużej mierze z takiego wychowania i takiej filozofii, 

które chcą zbawić człowieka, omijając krzyż, wbrew krzyżowi, a zatem wbrew 

prawdzie"
1184

, diagnozuje trafnie Ratzinger. Objawiony w Krzyżu sens cierpienia ukazuje 

jego obiektywną wartość i prawdę, że cierpienie jest i pozostanie, wbrew naiwnym 

                                                           
1177

 Por. tamże, s. 112-113.  
1178

 Tamże, s. 113. 
1179

 Por. J. Strojanowski, Motywacja cierpienia i śmierci człowieka współczesnego wobec męki Chrystusa, 

w: Męka Chrystusa wczoraj i dziś, red. H. D. Wojtyska, J. Kopeć, Lublin 1981, s. 197-202. 
1180

 Por. I. S. Ledwoń, Teologiczna interpretacja sensu cierpienia, s. 14. 
1181

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 113. 
1182

 Por. Benedykt XVI, Spe salvi, 36.  
1183

 Benedykt XVI, Inauguracyjna homilia Benedykta XVI, w: OR (2005), nr 6, s. 11. 
1184

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 113. 



187 

 

oczekiwaniom współczesnego człowieka, nieodłącznym elementem ludzkiej egzystencji. 

Objawia także prawdę, że jest ono konieczne do pełnej realizacji życia i miłości.  

 

 

3. 4. Krzyż objawieniem sensu śmierci 

 

 Krzyż Jezusa Chrystusa objawia nie tylko znaczenie ludzkiego cierpienia, 

ale również sens śmierci, będącej nieuchronną koniecznością ludzkiego losu
1185

. Śmierć jest 

faktem powszechnym, przynależącym do egzystencji każdego człowieka bez wyjątku
1186

. 

Tym samym stanowi ona poważny przedmiot zainteresowania wielu dziedzin nauki, takich 

jak medycyna, biologia, filozofia czy teologia. W swojej antropologicznej i teologicznej 

refleksji J. Ratzinger/Benedykt XVI wielokrotnie pochyla się nad jej problematyką, próbując 

w świetle Objawienia ukazać jej pozytywny sens. Krzyż Chrystusa, w sposób absolutnie 

wyjątkowy, ukazuje realizm ludzkiej śmierci i odsłania głębię jej misterium. Bez światła 

Objawienia, a więc także bez Krzyża Chrystusa, śmierć pozostaje dla ludzi rzeczywistością 

irracjonalną, nonsensem i paradoksem życia
1187

.  

 W przekonaniu J. Ratzingera/Benedykta XVI jedynie w perspektywie wiary i religii 

śmierć może posiadać jakikolwiek sens
1188

. Najwłaściwszym zatem terenem, gdzie można 

i należy zajmować się jej problematyką jest religia, ponieważ jedynie ona, uwzględniając 

całego człowieka, znajduje najbardziej wiarygodne uzasadnienie jej znaczenia
1189

. Jedynie 

religia, a więc konsekwentnie także teologia, dysponują odpowiednim i całościowym 

spojrzeniem na ludzką egzystencję. Uwzględniając nadprzyrodzony wymiar rzeczywistości 

oraz ludzkiego życia podejmują próbę wyjaśnienia fenomenu śmierci i jego funkcję.  

 Dla J. Ratzingera pytać o życie "z wnętrza własnej egzystencji", to tym samym pytać 

o śmierć i jej sens. Pytanie człowieka o sens śmierci, zwłaszcza zadane na gruncie religii, 

jest najistotniejszym pytaniem życiowym
1190

. Zdaniem Ratzingera człowiek pragnie sprostać 

                                                           
1185

 Por. KKK, 1006.  
1186

 Por. M. Rusecki, Antropologia paschalna (homo paschalis), w: Instaurare omnia in Christo. O zbawieniu, 

teologii, dialogu i nadziei. Profesorowi Wacławowi Hryniewiczowi OMI w 70. rocznicę urodzin, 

red. P. Kantyka, Lublin 2006, s. 295.  
1187

 Por. J. Tischner, Świat ludzkiej nadziei. Wybór szkiców filozoficznych 1966-1975, Kraków 1992, s. 282.  
1188

 Por. Benedykt XVI, Spe salvi, 6. 
1189

 Por. Z. J. Zdybicka, Śmierć w wielkich religiach świata, w: "Ateneum Kapłańskie" (1980), nr 428, z. 3, 

s. 383.  
1190

 Por. J. Ratzinger, Prawda w teologii, s. 23.  



188 

 

życiu poprzez realne przezwyciężenie własnego umierania
1191

, dlatego nie zadowoli się 

hipotetycznymi odpowiedziami. "Nie gra się o własny los kostkami hipotezy"
1192

, stwierdza.  

 Pytanie o śmierć i jej sens, a więc o ostateczny los człowieka, to pytanie 

fundamentalne "(…) o to, skąd pochodzi człowiek? Jest pytaniem o początek i cel. Śmierć 

jest pytaniem, którego ostatecznie nie sposób zagłuszyć, tkwiącym w człowieku 

jak metafizyczna zadra"
1193

. Nic tak jak śmierć nie prowokuje człowieka do stawiania sobie 

pytań o sens, zwłaszcza o sens własnego życia i umierania. Jednakże, zdaniem Ratzingera, 

poszukiwanie odpowiedzi poza Bogiem, poza teologią, poza religią, skazane jest z góry 

na porażkę. Jedynie w odniesieniu do Boga samo postawienie pytania o zasadność śmierci 

w ogóle jest sensowne
1194

. W jednym ze swoich kazań, wygłoszonym w Dzień Zaduszny, 

Ratzinger stwierdza:  

 

"Bez odpowiedzi na pytanie o Boga, śmierć pozostaje tylko okrutną zagadką, 

a każda inna odpowiedź prowadzi nas jedynie do sprzeczności. Jeśli jednak Bóg 

istnieje, który ukazał się w Jezusie Chrystusie, to istnieje życie wieczne i wtedy 

także śmierć jest drogą nadziei"
1195

.  

 

 Według Ratzingera poza Bogiem nie istnieje żadna sensowna odpowiedź na pytanie 

o śmierć. Prymat Boga stanowi fundamentalne założenie każdej jego argumentacji, także 

w tym względzie. Jedynie w Bogu można szukać odpowiedzi na pytanie o sens śmierci 

i tylko w odniesieniu do Niego ludzkie poszukiwania w ogóle mają jakikolwiek sens. 

Bez Boga kończą się one sprzecznością i prowadzą do beznadziei
1196

. 

 Dla teologii fundamentalnej kwestia śmierci stanowi bardzo istotny problem 

badawczy i tym samym jest motywem służącym do wypracowania argumentacji na rzecz 

wiarygodności chrześcijaństwa. Wobec uniwersalnego faktu śmierci religia chrześcijańska 

głosi, że jej założyciel nie tylko przeszedł przez granice śmierci, lecz przezwyciężył jej moc 

w swoim zmartwychwstaniu. W Spe salvi Benedykt XVI zauważa: 

 

                                                           
1191

 Por. tamże, s. 12. 
1192

 J. Ratzinger, Obrazy nadziei. Wędrówki przez Rok Kościelny, s. 33.  
1193

 J. Ratzinger, Prawda w teologii, s. 23-24. 
1194

 Por. A, Murawska, Teologiczna interpretacja śmierci w ujęciu ks. Wacława Hryniewicza, w: "Legnickie 

Studia Teologiczno-Historyczne" 16 (2010), nr 1, s. 203-204. 
1195

 J. Ratzinger, Miejsca nadziei - rzymskie katakumby, w: OpOm, t. X, s. 628. 
1196

 Por. J. Ratzinger, O teologii śmierci, w: OpOm, t. X, s. 277. 



189 

 

"On sam przeszedł tę drogę, zszedł do królestwa śmierci, a zwyciężywszy 

śmierć, powrócił stamtąd, aby teraz towarzyszyć nam i by dać nam pewność, 

że razem z Nim można tę drogę odnaleźć"
1197

. 

 

 Śmierć Chrystusa była tak samo realna jak realne było Jego człowieczeństwo. 

W godzinie Krzyża Chrystus wszedł w otchłań ludzkiej śmierci. W pełni doświadczył 

jej realizmu i tym samym podzielił los każdego człowieka
1198

. To, co do tej pory rozumiane 

było jako osunięcie się w nicość, największy nonsens ludzkiej egzystencji, w umieraniu 

Jezusa (wcielonego Logosu) zostało napełnione nowym, Boskim sensem. Od momentu 

śmierci Chrystusa na Krzyżu można na ludzką śmierć patrzeć inaczej, dostrzegając w niej 

ów nowy sens. Ratzinger stwierdza, że w tajemnicy Krzyża, w akcie oddania się Syna 

Bożego, "śmierć będąca kresem słów i sensu, sama staje się słowem i przez to miejscem 

dającego się sensu"
1199

. W swojej refleksji Ratzinger podejmuje próby wydobycia 

ukazanego w Krzyżu sensu śmierci, stając się jego apologetą.  

 Ratzinger zauważa, że współcześnie istnieją pewne tendencje zmierzające 

do banalizowania problematyki śmierci. Na różne sposoby chcą one ją ukrywać albo traktują 

ją jako pewnego rodzaju temat tabu. Zdaniem Ratzingera tendencje te są niezwykle 

niebezpieczne. Odarcie śmierci z jej metafizycznego wymiaru może skutkować banalizacją 

życia w ogóle. Dla Ratzingera poważny namysł nad zjawiskiem śmierci jest potrzebny 

nawet wtedy, kiedy związany jest z poczuciem lęku przed nią. Usuwanie w cień skutków 

śmierci, próby jej wyparcia czy ośmieszenia, prowadzą w ostateczności do iluzoryczności 

ludzkiej egzystencji. Sprowadzanie fenomenu śmierci jedynie do "technicznie 

rozwiązywalnego problemu" niesie ze sobą degradację osoby ludzkiej i skutkuje odarciem 

jej życia z wymiaru tajemnicy. Ratzinger stwierdza mocno, że "dehumanizacja śmierci 

pociąga za sobą w sposób nieunikniony dehumanizację życia"
1200

. W jego opinii sprawa 

życia człowieka paradoksalnie zależy od sprawy jego śmierci. Zauważa: 

 

"Pytanie o śmierć stawiane jest (…) przez samo życie. Nieuniknienie stawiane 

jest ono temu, dla kogo życie stanowi prawdziwą troskę. I jeśli nie chce 

on tylko troszczyć się o to życie i zachować w jego zewnętrznym przejawie, 

lecz wypełnić je sensem i nadać mu prawdziwą wielkość i możliwości, 

                                                           
1197

 Benedykt XVI, Spe salvi, 6. 
1198

 Por. J. Nowak, Śmierć w wymiarze chrystologicznym w świetle współczesnej literatury teologicznej, 

w: "Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego" (2014), nr 34. s. 85. 
1199

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 641. 
1200

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 88. 



190 

 

to wówczas nie będzie mógł przejść obok pytania o sens i bezsensowność 

śmierci"
1201

. 

 

 Sens śmierci wiąże się z sensem ludzkiej egzystencji
1202

. Benedykt XVI twierdzi, 

że "ludzkość potrzebuje pytań"
1203

, także odważnych pytań o śmierć i jej znaczenie. 

Bez nich nie uzyska odpowiedzi na pytanie o sens życia. Ratzinger/Benedykt XVI 

dostrzega, że we współczesnej kulturze istnieje silna tendencja omijania pytań o sens 

śmierci. W jego ocenie współczesność sprowadza śmierć jedynie do sfery biosu bądź 

podejmuje próby ośmieszenia zjawiska śmierci lub też próby wyparcia jej poza pole 

świadomości człowieka
1204

. W efekcie procesy te prowadzą do instrumentalizacji osoby 

ludzkiej i jej życia. Skutkują trwaniem w złudzie, że śmierć nie istnieje, że jest niejako poza 

ludzką egzystencją i że nie dotyczy człowieka. Ostatecznie, zdaniem Ratzingera, tendencje 

te prowadzą do poczucia braku sensu życia, bowiem bez perspektywy śmierci życie traci 

na wartości i powadze.  

 Ratzinger postuluje, by wobec wyraźnych tendencji banalizujących znaczenie 

śmierci, przywrócić jej odpowiedni status, także w refleksji teologicznej. Należy uczynić 

to z całym realizmem, bez zbędnego idealizowania czy gloryfikowania jej fenomenu. 

Dla teologii Krzyż stanowi istotne źródło namysłu nad zjawiskiem śmierci. Krzyżowa 

śmierć Jezusa jest bowiem objawieniem jej ludzkiego charakteru. Objawia ona prawdziwe 

człowieczeństwo Jezusa z Nazaretu, którego nierozdzielnym komponentem jest śmierć. 

Ratzinger stwierdza, że "śmierć staje się kluczem do pytania: Kim właściwie jest 

człowiek?"
1205

. Paradoksalnie, dzięki realnej śmierci Jezusa na Krzyżu, objawia się prawda 

antropologiczna
1206

. Krzyż, który stanowi objawienie człowieka, w wyjątkowo czytelny 

sposób objawia prawdę o jego umieraniu, o kresie ziemskiego życia i realizmie śmierci. 

Ratzinger zauważa: "Być człowiekiem, oznacza być ukierunkowanym na śmierć. 

Być człowiekiem, oznacza musieć umrzeć, być ową istotą sprzeczności, w której umieranie 

jest czymś biologicznie naturalnym i koniecznym"
1207

.  

 Krzyżowa śmierć Bożego Syna objawia prawdę o konieczności śmierci. Jednakże, 

jak twierdzi Ratzinger, w Ukrzyżowanym objawia się także nowy wymiar ludzkiego 

umierania. Z perspektywy wiary Krzyż odsłania przed człowiekiem nowe horyzonty sensu. 

                                                           
1201

 J. Ratzinger, O teologii śmierci, w: OpOm, t. X, s. 277. 
1202

 Por. K. Szwarc, Kenotyczny związek śmierci człowieka ze śmiercią Chrystusa w świetle teologii Hansa 

Ursa von Balthasara, w: "Łódzkie Studia Teologiczne" (2011), nr 20, s. 313-332. 
1203

 Benedykt XVI, Myśli o Słowie Bożym. Rozmawiając z Bogiem, tł. M. Wilk, Kraków 2008, s. 95. 
1204

 Por. T. Halik, Drzewo ma jeszcze nadzieję, tł. A. Babuchowski, Kraków 2010, s. 15-41. 
1205

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 89.  
1206

 Por. tamże, s. 237. 
1207

 J. Ratzinger, Jezus Chrystus, w: OpOm, t VI/2, s. 735. 



191 

 

Chrystus, poprzez swoje zbawcze dzieło, "cierpiąc za nas, nie tylko dał przykład, abyśmy 

szli Jego śladami, lecz także przetarł szlak; gdy nim idziemy, życie i śmierć uświęcają się 

i nabierają nowego znaczenia"
1208

. Jezus dobrowolnie przyjął śmierć, aby ocalić ludzkość 

od śmierci wiecznej. Zbawczy charakter Jego umierania sprawił, że kres ludzkiej egzystencji 

stał się spotkaniem z Bogiem
1209

, a nie wpadnięciem w nicość i zatraceniem życia. 

Ratzinger/Benedykt XVI stoi na stanowisku, że jedynie w perspektywie Boga, uznając Jego 

prymat, śmierć posiada jakikolwiek sens i stanowi dla człowieka drogę nadziei
1210

. 

Dzięki objawieniu realizmu śmierci i jej sensu w Krzyżu, człowiek może ocalić siebie przed 

degradacją i symplifikacją swojego życia. Bowiem "gdy umieranie nie znajduje żadnej 

odpowiedzi, wtedy kruche staje się również życie"
1211

. 

 W refleksji nad problematyką śmierci Ratzinger nie pomija pytania o jej przyczynę. 

W świetle Bożego Objawienia stara się także udzielić na nie adekwatnej odpowiedzi. Śmierć 

istnieje, ponieważ jest konsekwencją grzechu
1212

. Ratzinger powtarza zatem za św. Pawłem, 

że "zapłatą za grzech jest śmierć" (por. Rz 6, 23). Zdaniem Ratzingera śmierć stanowi cenę, 

jaką ludzkość płaci za nieposłuszeństwo okazane Bogu. Chociaż człowiek posiadał 

od początku śmiertelną naturę, w zamysłach Boga miał żyć wiecznie. Sobór Watykański II 

twierdzi, że gdyby człowiek nie zgrzeszył, byłby wolny od śmierci cielesnej
1213

. 

To przekonanie wiary znajduje swoje uobecnienie także w refleksji Ratzingera. Poprzez 

grzech śmierć zbiera swoje żniwo i okazuje się dla człowieka ostatnim wrogiem, "który 

musi zostać przezwyciężony" (por. 1 Kor 15, 26). Bóg nie jest więc ani twórcą śmierci, 

ani nie jest ona Jego wolą. Śmierć jest wynikiem oddalenia się człowieka od Boga, który 

jedynie jest życiem. Istotą każdego grzechu jest ludzkie nieposłuszeństwo względem Boga. 

Śmierć stanowi dramatyczną konsekwencję nieposłuszeństwa. Wynika z uzurpacji 

człowieka, z jego chęci "bycia jak Bóg". W tajemnicy Krzyża ludzkie nieposłuszeństwo 

zostało zastąpione bezgranicznym posłuszeństwem Chrystusa. 

Stąd, dla Ratzingera/Benedykta XVI, śmierć Jezusa posiadała inny sens niż śmierć każdego 

człowieka. W Jezusie z Nazaretu Benedykt XVI wyjaśnia swoje stanowisko w następujący 

sposób: 

 

                                                           
1208

 KDK, 22.  
1209

 Por. L. Boros, Mysterium mortis. Der Mensch in der letzten Entscheidung, Olten 1962, s. 121; A. Nossol, 

Historiozbawcze znaczenie śmierci, w: "Ateneum Kapłańskie" (1980), nr 72, z. 1, s. 35.  
1210

 Por. Benedykt XVI, Człowiek potrzebuje wieczności, w: OR (2012), nr 1, s. 36. 
1211

 J. Ratzinger, Jezus Chrystus, w: OpOm, t VI/2, s. 869.  
1212

 Por. S. Piotrowski, Chrześcijańska interpretacja tajemnicy śmierci i życia wiecznego, w: "Studia 

Teologiczne. Białystok - Drohiczyn - Łomża" 15 (1997), s. 82.  
1213

 Por. KDK, 18. 



192 

 

"(…) śmierć Chrystusa jest innego rodzaju. Nie pochodzi z uzurpacji człowieka, 

lecz z pokory Boga. Nie jest nieuniknionym skutkiem sprzeciwiającej się 

prawdzie pychy, lecz aktem miłości, w którym sam Bóg zstępuje do człowieka, 

ażeby go ponownie przyjąć do siebie"
1214

. 

 

 Synowskie posłuszeństwo "aż do śmierci" (por. Flp 2, 8) zniweczyło moc grzechu. 

Tym samym, dzięki Chrystusowi, przekleństwo grzechu zostało przemienione poprzez 

miłość w błogosławieństwo (por. Rz 5, 19-21)
1215

, stwierdza Katechizm Kościoła 

Katolickiego. Nieubłagane "prawo śmierci" jest wynikiem grzechu Adama 

(por. 1 Kor 15, 22) i przechodzi na wszystkich jego potomków. Chrystus, chociaż wolny 

od grzechu, dobrowolnie przyjął śmierć i przez to podzielił ludzką dolę. Wszedł 

w doświadczenie śmierci, by włączyć ją w zasięg swojej zbawczej miłości i tym skruszyć 

jej oścień. Wydarzenie Krzyża było starciem posłuszeństwa miłości z mocą śmierci
1216

, 

twierdzi Ratzinger. Stanowiło zatem dobrowolny akt osobowy, ponieważ było absolutnym 

opowiedzeniem się za wolą Ojca. Chrystus, jako prawdziwy Bóg i prawdziwy człowiek, 

poprzez swoje umieranie przyjął na siebie skutki grzechu i zadośćuczynił Ojcu za grzech 

każdego człowieka. W tym wyraził się ogrom siły Jego miłości, która stała się dla człowieka 

ocaleniem od śmierci. Człowiek może partycypować w tym ocaleniu pod warunkiem, 

że w doświadczeniu własnej śmierci, w tym ostatnim wydarzeniu osobowym, w ostatniej 

decyzji swojej woli, złączy się z wolą Boga. Owa ostatnia decyzja w chwili śmierci mieści 

w sobie wszystkie dotychczasowe działania człowieka
1217

. 

 Ratzinger zauważa, że w Starym Testamencie następuje ewolucja pojęcia śmierci 

i jej skutków
1218

. Stopniowe oczyszczenie z mitów skutkuje wypracowaniem właściwego 

poglądu na temat śmierci, której istota polegała na zabraniu człowieka ze świata żywych 

i wstąpieniu w bramy Szeolu. Zauważa również, że początkowo intuicja Starego Testamentu 

na temat życia po śmierci była dość zagadkowa. Zmarły, po doświadczeniu śmierci, wiódł 

życie cienia, różniące się jednak istotnie od ziemskiej egzystencji. Śmierć stawała się 

wprowadzeniem w rodzaj niewoli pozbawionej końca. Polegała na zerwaniu relacji 

ze światem i w ten sposób była zniszczeniem życia. W opinii Ratzingera życie zmarłych 

było "bytem i równocześnie nie-bytem - jakimś jeszcze bytowaniem, ale jednak 

już nie życiem"
1219

.  

                                                           
1214

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1. s. 556. 
1215

 Por. KKK, 1009.  
1216

 Por. J. Ratzinger, Jezus Chrystus, w: OpOm, t. VI/2, s. 744. 
1217

 Por. C. Zuccaro, Teologia śmierci, Kraków 2004, s. 109-112.  
1218

 Por. J. Ratzinger, O teologii śmierci, w: OpOm, t. X, s. 281-282. 
1219

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 96. 



193 

 

 W koncepcji Starego Testamentu egzystencja zmarłych różniła się w znaczny sposób 

od życia prowadzonego w doczesności. Zasadniczą różnicę stanowiła w niej izolacja 

od Jahwe. Zmarli kontynuowali wprawdzie swoje życie, jednakże nie mieli kontaktu 

ani z Bogiem, ani ze światem. Byli niejako poza zasięgiem Jahwe. Istnieli pozbawieni 

komunikacji z Nim. W ocenie Ratzingera starotestamentalna istota śmierci polegała 

na braku jakichkolwiek relacji
1220

, zwłaszcza z Bogiem. Zdaniem Ratzingera to początkowe 

przeświadczenie Izraela z biegiem czasu przeszło metamorfozę, swoistą demitologizację. 

Ponieważ Bóg jest życiem także i umarłych (por. Mk 12, 26-27), należało przywrócić 

Mu strefę Jego wpływów. Ratzinger twierdzi, że obraz oddzielonego od zmarłych Boga 

stanowił dla Izraela pewnego rodzaju fortecę zabezpieczającą przed wpływem idei kultu 

zmarłych, który w ocenie ówczesnych był aktem bałwochwalstwa. W ten oto sposób został 

on wykluczony
1221

.  

 Problem śmierci przysparzał jednak sporo problemów, a dotychczasowy model 

śmierci okazał się nie do utrzymania. Echem kryzysu Izraela dotyczącym życia po śmierci 

są idee zawarte w księgach mądrościowych Koheleta i Hioba. Dla Koheleta śmierć stanowi 

paradoks i nonsens, dlatego głosi on pochwałę marności i popada w swoisty sceptycyzm. 

Natomiast Hiob, pomimo swojego cierpienia, wyraża nadzieję ocalenia i pośrodku swojego 

doświadczenia odwołuje się do Boga, który jest jego wybawicielem od zatraty 

(por. Hi 19, 22-25). Wyraźną ewolucję Ratzinger zauważa u Deutero-Izajasza, gdzie 

cierpienie i śmierć nie stanowią ewidentnego kresu sensu życia, ale mają wartość 

zadośćuczynienia. Zdaniem Ratzingera od tego momentu w mrokach śmierci zaczyna tlić się 

światło nadziei. Nie jest ona już interpretowana jako wpadnięcie w nicość, niewola ani jako 

totalna izolacja. Posiada aspekt pozytywny. Śmierć zaczyna być rozumiana jako ścieżka 

prowadząca do życia. Jahwe okazuje się "mocniejszy od Szeolu"
1222

, czego wyraz dają 

Psalmy, zwłaszcza Psalm 16 i 73. Ostatecznie, w ujęciu Ratzingera, śmierć traci na sile. 

Widać to szczególnie wyraźnie w Księdze Daniela i II Księdze Machabejskiej, 

poruszających problematykę cierpienia i śmierci ze względu na Boga. Objawienie 

starotestamentalne ukazuje na drodze ewolucji, że "ten, kto umiera w Bożym prawie, 

nie wchodzi w nicość, ale w prawdziwą rzeczywistość, w samo życie"
1223

, twierdzi 

Ratzinger. Śmierć przestaje być nonsensem. Zaczyna być pojmowana jako rzeczywistość 

hermeneutyczna, jako wejście w życie samego Boga. Tę prawdę ukazuje Krzyż Chrystusa, 

                                                           
1220

 Por. tamże, s. 97. 
1221

 Por. tamże, s. 102-104. 
1222

 Por. J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 101. 
1223

 Tamże, s. 104.  



194 

 

bowiem Jezus umierając na nim oddaje swego ducha w ręce Ojca (por. Łk 26, 43). 

W ten sposób objawia śmierć jako przejście w strefę Jego wpływów i życia. 

 W refleksjach nad tajemnicą śmierci J. Ratzinger szczególne intensywnie pochyla się 

nad Nowym Testamentem. Osoba Chrystusa jest najpełniejszym Objawieniem prawdy 

o człowieku, a więc także prawdy o jego umieraniu. Śmierć Chrystusa i Jego Krzyż rzucają 

potężny snop światła na mrok mysterium mortis. To, co jedynie po części tylko ukazywał 

Stary Testament, w Chrystusie nabrało pełnego blasku. "Męczeństwo i wskrzeszenie 

Sprawiedliwego nadają po prostu konkretny kształt wizji Psalmu 73 i pełnej nadziei ufności 

Machabeuszy"
1224

, stwierdza Ratzinger.  

 W myśli Ratzingera Krzyż Chrystusa stanowi kulminację objawienia sensu śmierci, 

ponieważ to w nim sam Bóg, w osobie swojego Syna, wkroczył do Szeolu w przestrzeń 

śmierci. W śmierci Jezusa poddał się ludzkiemu prawu umierania. On, który jest samym 

życiem, wszedł poprzez mysterium crucis w samo jej wnętrze, by tam, niejako od środka 

ją przezwyciężyć i napełnić mocą życia. Ukazana w agonii Ukrzyżowanego śmierć nie jest 

brakiem komunikacji z Bogiem, lecz jawi się jako miejsce Bożej obecności. 

Kres komunikowania, jaki przynosi śmierć w śmierci Bożego Syna, stała się najwyższym 

aktem komunii z Ojcem
1225

. 

 W opinii Ratzingera takie rozumienie śmierci Chrystusa nie jest w żadnej mierze 

wyrazem gloryfikacji śmierci czy idealizacji jej obrazu
1226

, ale stanowi jej realne 

przezwyciężenie. Ratzinger zauważa, że choć "wraz z przepowiadaniem krzyża jako 

odkupienia człowieka śmierć wysuwa się na centralne miejsce w głoszeniu wiary"
1227

, 

to jednak w głoszeniu tym śmierć ukazywana jest już jako przezwyciężona. Krzyż nie jest 

znakiem panowania śmierci. W najgłębszej swej istocie stanowi on znak zwycięstwa życia 

nad jej mocą. W ten sposób wydarzenie Krzyża dokonało swoistej reinterpretacji fenomenu 

śmierci i jako takie zostało przyswojone przez chrześcijaństwo. 

 Ratzinger twierdzi, że z biologicznego punktu widzenia śmierć jest możliwa, 

ponieważ materia stanowi komponent ludzkiego bytu. Człowiek jest istotą cielesno-

duchową. Podłożem działania śmierci jest zatem biologiczna sfera człowieczeństwa. 

W tym sensie śmierć polega na biologicznym rozkładzie fizycznego komponentu, 

na dekompozycji ludzkiego ciała i ustaniu działania organizmu
1228

, stwierdza. Nie jest więc 

                                                           
1224

 Tamże, s. 105.  
1225

 Por. J. Ratzinger, Odkupienie - coś więcej niż frazes?, w: OpOm, t. VI/2. s. 870.  
1226

 Por. J. Ratzinger, O teologii śmierci, w: OpOm, t. X, s. 278. 
1227

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 106. 
1228

 Por. J. Ratzinger, O teologii śmierci, w: OpOm, t. X, s. 280. 



195 

 

ona żadnym czynem człowieka i polega na tym, że ustaje wszelkie nasze działanie. W opinii 

Ratzingera jest ona "doznaniem i końcem wszelkich czynów"
1229

.  

 Katechizm Kościoła Katolickiego podkreśla, że proces śmierci polega 

na rozdzieleniu duszy, będącej siedliskiem życia, od ciała
1230

. Ratzinger jednak odłączenie 

duszy od ciała interpretuje w dość nowatorski sposób, zaznaczając: "Nie odejście duszy 

sprawia, że ciało nie może dalej działać, ale samo ustanie działania ciała kładzie kres życiu. 

Na połamanym instrumencie dusza nie potrafi grać"
1231

. Zdaniem Ratzingera symptomy 

procesu umierania widoczne są w ciągu całego życia ludzkiego. Przejawiają się 

w chorobach i cierpieniu oraz powolnym ustawaniu możliwości ciała. Zjawiska te jednak, 

jak spostrzega Ratzinger, niszczą nie tylko życie biologiczne człowieka. Swoim wpływem 

obejmują również życie psychiczne i duchowe osoby. Ratzinger zauważa równocześnie, 

że doświadczenia te mogą człowieka "wyrwać z samozadowolenia, z otępienia ducha 

i prowadzić do odnalezienia samego siebie"
1232

. W tym sensie świadomość nieuchronnej 

śmierci może okazać się dla człowieka prawdziwym wyzwoleniem, motywem 

do wewnętrznej przemiany. Ratzinger stoi zatem na stanowisku, że destrukcyjne 

doświadczenia bólu i cierpienia, posiadają aspekt pozytywny. Stanowią okazję 

do transgresji, ponieważ uświadamiają człowiekowi, że nie może on bezwzględnie 

dysponować życiem. Śmierć najbardziej radykalnie wyznacza granice osobie ludzkiej 

i jej działalności. "Konfrontacja ze śmiercią fizyczną spycha człowieka w ogóle 

ku zasadniczej strukturze jego bytu"
1233

, zaznacza. Jego zdaniem tą podstawową strukturą 

bytu jest miłość. Idea ta w tajemnicy Krzyża zostaje ukazana najpełniej.  

 Dla Ratzingera/Benedykta XVI Krzyż jest najlepszą chrześcijańską interpretacją 

śmierci i życia. W swoich refleksjach Ratzinger tłumaczy, że Krzyż: 

 

"(…) uczy nas w śmierci dostrzegać coś więcej niż tylko końcowy punkt 

naszego biologicznego istnienia. Śmierć jest ustawicznie obecna w naszej 

nieprawości, zamknięciu i pustce naszej codzienności. Cierpienie fizyczne, 

choroba, jakie zapowiadają śmierć, mniej zagrażają naszemu prawdziwemu 

życiu niż egzystowanie obok siebie samych, które pozwala obietnicy życia 

spływać w banalność i w końcu prowadzi w pustkę"
1234

.  

                                                           
1229

 J. Ratzinger, Śmierć i koniec czasów, w: OpOm, t. X, s. 321.  
1230

 KKK, 1005. 
1231

 J. Ratzinger, O teologii śmierci, w: OpOm, t. X, s.280. 
1232

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 108. 
1233

 Tamże. 
1234

 Tamże, s. 107. 



196 

 

 W opinii Ratzingera śmierć nie dotyczy jedynie biologicznych wymiarów tożsamości 

człowieka, bowiem dotyczy całości jego bytu
1235

. "Zresztą słusznie wyraża to język: 

«ja umieram», nie: «umiera moje ciało»", trafnie zauważa. Zdaniem Ratzingera człowiek 

umiera także wówczas, gdy przeżywa swoje życie banalnie i kiedy wiedzie egzystencję 

w pustce. W jego opinii brak sensu życia stanowi realną formą śmierci.  

 Krzyż Chrystusa, będąc miejscem hermeneutycznym, rozjaśnia sens ludzkiej śmierci. 

W swojej objawionej interpretacji śmierci wychodzi daleko poza powierzchowne 

jej rozumienie. Sięga do samej jej istoty i ukazuje, że zasięg śmierci nie ogranicza się 

jedynie do sfery biosu. W swojej refleksji Ratzinger rozróżnia trzy rodzaje fenomenu 

śmierci: śmierć jako próżnia sensu życia, śmierć jako fizyczny proces rozkładu osiągający 

swoją kulminację w fakcie śmierci oraz śmierć, którą spotyka się w ryzyku miłości. 

Tę ostatnią Ratzinger rozumie jako "bycie dla innych", rezygnacja z siebie na rzecz prawdy 

i sprawiedliwości
1236

.  

 Krzyż Chrystusa w wyjątkowy sposób objawia, że śmierć jest znacznie czymś więcej 

niż tylko umieraniem fizycznym. Odkrywa przed człowiekiem różne znaczenia umierania. 

Uczy głębszego wejrzenia w misterium śmierci, która przenika życie ludzkie od samego 

jego początku i uobecnia się w różnych jego wymiarach. Ratzinger zauważa, że śmierć 

nie posiada jedynie znaczenia negatywnego. Z chrześcijańskiego punku widzenia, dzięki 

miłości, staje się przestrzenią rodzenia się do prawdziwego życia. Jest miejscem życia "dla". 

Ratzinger tłumaczy, że w śmierci: 

 

"Bóg rozbija (kolektywnie lub indywidualnie) starego Adama, żeby z tego 

uformować nowego, rozbija po kawałku naszą despotyczność, by przetopić 

nas na wolność Jego miłości. Śmierć jest rozpoczętym zmartwychwstaniem, 

okrutność śmierci to ból porodowy nowego życia"
1237

. 

 

 Krzyż Jezusa jawi się jako miejsce umierania w sobie na wzór logiki pszenicznego 

ziarna
1238

. Jego zdaniem śmierć Ukrzyżowanego stanowi objawienie radykalnej miłości, 

w której traci się swoje życie, by je zachować (por. Łk 9, 24). Dla Ratzingera bowiem 

"jedyną drogą znalezienia siebie i życia jest zatracenie siebie"
1239

. W tym sensie śmierć jawi 

się jako "kształtujący człowieka ruch", który wyzwala go z egoizmu i sprawia, że jego życie 

                                                           
1235

 Por. J. Ratzinger, O teologii śmierci, w: OpOm, t. X, s. 279-280. 
1236

 Por. J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 107. 
1237

 J. Ratzinger, O teologii śmierci, w: OpOm, t. X, s. 283. 
1238

 Por. J. Ratzinger, Umieranie, Obumieranie [artykuł w leksykonie, 1964], w: OpOm, t. X, s. 330. 
1239

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 695. 



197 

 

może być bardziej owocne
1240

. W perspektywie wiary "ruch śmierci jest identyczny 

z poruszaniem się do wnętrza radykalnej miłości"
1241

, odważnie stwierdza J. Ratzinger. 

Krzyż Chrystusa jest tego radykalnym potwierdzeniem. 

 Zdaniem Ratzingera Objawienie Krzyża uczy, że pośrodku wyniszczenia egzystencji 

"dokonuje się pełne bólu dojrzewanie do tego, czym właściwie powinniśmy być"
1242

. 

Na tym polega według niego paradoks chrześcijańskiego spojrzenia na tajemnicę śmierci. 

Zinterpretowana w kluczu Krzyża ludzka śmierć ukazuje prawdę, że Chrystus nie tylko 

przezwyciężył śmierć miłością, lecz w akcie swojej agonii przemienił od wewnątrz jej sens. 

Ratzinger stwierdza: 

 

"Chrześcijanin umiera w śmierć Chrystusa - ta przekazana przez tradycję 

formuła nabiera teraz zupełnie praktycznego sensu: Niedostępna Moc, która 

całkowicie ogranicza życie człowieka, nie jest ślepym porządkiem prawnym 

natury, ale Miłością, która do tego stopnia oddaje się do dyspozycji człowieka, 

że umarła dla niego i razem z nim"
1243

.  

 

 W Krzyżu Chrystus pokonał śmierć dzięki mocy bezgranicznej miłości. Przez 

utożsamienie się Chrystusa z każdym umierającym człowiekiem
1244

, śmierć nie jest 

już nieuniknioną destrukcją, lecz wejściem w prawdziwe życie Boga. Dzięki uczestnictwie 

Chrystusa w ludzkiej śmierci człowiek może mieć udział w martyrium Chrystusa i w Jego 

zwycięstwie nad nią
1245

, podkreśla Ratzinger. Krzyż ukazuje, że śmierć zostaje pokonana 

tam, gdzie się umiera z Chrystusem i w Chrystusie oraz tam, gdzie się umiera dla drugich 

i dla grzechu
1246

. 

 W sposób szczególny prawdę tę zaakcentował w swoim nauczaniu św. Paweł. 

Powiązał on problem śmierci z tajemnicą grzechu pierworodnego i z tajemnicą odkupienia 

Chrystusa. W Liście do Rzymian stwierdza, że przez grzech Adama śmierć przeszła 

na wszystkich ludzi (por. Rz 5, 12) i każdy człowiek bezwzględnie podlega prawu śmierci. 

Dzięki odkupieńczej śmierci Chrystusa człowiek został jednak od niej ocalony. Poprzez 

heroiczną miłość Boży Syn przyjął na siebie śmierć i jako niewinny poniósł konsekwencje 

ludzkiego nieposłuszeństwa. W ten sposób wybawił ludzkość od śmierci wiecznej i stał się 

dla niej nadzieją, że w Nim "wszyscy będą ożywieni" (1 Kor 15, 22). Chrystus, jako antytyp 

                                                           
1240

 Por. J. Ratzinger, O teologii śmierci, w: OpOm, t. X, s. 284. 
1241

 Tamże, s. 287. 
1242

 J. Ratzinger, Śmierć i koniec czasów, w: OpOm, t. X, s. 326.  
1243

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 109. 
1244

 Por. S. Piotrowski, Chrześcijańska interpretacja tajemnicy śmierci i życia wiecznego, s. 86-88. 
1245

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 442.  
1246

 Por. S. Piotrowski, Chrześcijańska interpretacja tajemnicy śmierci i życia wiecznego, s. 87. 



198 

 

Adama, przyniósł ludzkości prawdziwe życie. Śmierć człowieka jest zatem partycypacją 

w misterium Jego śmierci i konsekwentnie także w Jego zmartwychwstaniu.  

 Ratzinger podkreśla, że udział wierzących w śmierci Chrystusa jest możliwy przez 

sakrament chrztu
1247

. W Liście do Rzymian Paweł szczególnie mocno rozwija swoją 

teologię, gdy stwierdza: "Zatem przez chrzest zanurzający nas w śmierć zostaliśmy razem 

z Nim pogrzebani po to, abyśmy i my wkroczyli w nowe życie - jak Chrystus powstał 

z martwych dzięki chwale Ojca. Jeżeli bowiem przez śmierć, podobną do Jego śmierci, 

zostaliśmy z Nim złączeni w jedno, to tak samo będziemy z Nim złączeni w jedno przez 

podobne zmartwychwstanie" (Rz 6, 4-5). Chrzest wszczepia ludzi we wspólnotę losów 

Chrystusa
1248

. Łączy więc człowieka także z Jego śmiercią. Przy czym Ratzinger zauważa, 

że w ogóle:  

 

"(…) cały proces umierania jest, jeśli go z wiarą zaakceptujemy, naszym 

realnym i dopiero na łożu śmierci docierającym do końca przyjęciem chrztu: 

byciem osłoniętym przez Krzyż Chrystusa i w ten sposób przez życie 

Chrystusa"
1249

.  

 

 Sakramentalna wspólnota z Bogiem, włączenie człowieka poprzez chrzest w życie 

Chrystusa i w tajemnicę Jego Krzyża, jest nadzieją życia wiecznego, wyzwolonego 

ostatecznie spod panowania śmierci i realizacją Chrystusowej obietnicy: "Ja jestem 

zmartwychwstanie i życie. Kto wierzy we mnie choćby umarł, żyć będzie" (J 11, 25-26). 

Dla Ratzingera "więź z Jezusem jest już «teraz» zmartwychwstaniem, gdzie nawiązana jest 

z Nim wspólnota, tam przekroczona jest tu i teraz granica śmierci"
1250

. Relacja z Jezusem, 

udział w życiu sakramentalnym, stanowią gwarancję ostatecznego wyzwolenia spod władzy 

śmierci, ponieważ "człowiek w Chrystusie jest w życiu, i to ostatecznie"
1251

, stwierdza. 

Jest zatem w swoim umieraniu niejako "osłonięty" przez Krzyż Chrystusa i Jego życie. 

"Chrześcijanin wierzy, że w śmierci Chrystusa dokonało się odkupienie jego życia; z punktu 

widzenia Krzyża Chrystusa śmierć jest zatem centralnym fenomenem chrześcijańskiej 

rzeczywistości"
1252

, konkluduje Ratzinger. 

                                                           
1247

 Por. J. Ratzinger, Śmierć i koniec czasów, w: OpOm, t. X, s. 323.  
1248

 Por. J. Nowak, Śmierć w wymiarze chrystologicznym w świetle współczesnej literatury teologicznej, 

w: "Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego" (2014), nr 34, s. 89-94.  
1249

 J. Ratzinger, O teologii śmierci, w: OpOm, t. X, s. 285. 
1250

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 125. 
1251

 Tamże, s. 125. 
1252

 J. Ratzinger, Recenzja do: Karl Rahner, «Theologie des Todes» [Teologia śmierci], (QD), Freiburg 1958, 

w: OpOm, t. X, s. 273. 



199 

 

 W perspektywie Krzyża można stwierdzić, że pomimo całego swojego dramatyzmu, 

śmierć stanowi punkt kulminacyjny ludzkiej egzystencji, tak samo jak była nim w ziemskiej 

egzystencji Syna Bożego
1253

. Dla Jezusa stanowiła ona wypełnienie Jego życia oraz wyraz 

posłuszeństwa i wierności względem Ojca
1254

. Krzyżowa śmierć była w swej istocie 

dobrowolnym aktem oddania się Ojcu za zbawienie świata oraz integralną częścią ziemskiej 

egzystencji Syna
1255

. Dzięki Jego śmierci i poprzez nią człowiek może mieć udział w dziele 

zbawczym Chrystusa
1256

. W mysterium crucis, we własnej kenozie, w swoją śmierć 

Chrystus włączył śmierć wszystkich ludzi i tym samym stał się dla wszystkich nadzieją 

zmartwychwstania. I na odwrót, w Jego śmierci zanurzyła się nasza śmierć
1257

. 

 Doświadczenie ludzkiej śmierci nie dokonuje się więc poza Chrystusem, lecz w Nim. 

"Jezus to «miejsce», w którym uwalniające i ocalające działanie względem świata osiągnęło 

swą dostateczną głębię. Ten fakt dotyczy także wieczności, w której Jezus będzie również 

tym, kim był już tu na ziemi, tym, w którym otrzymaliśmy dar życia, i w którym Bóg 

wypowiedział wieczne słowo swojej miłości (…) w tym znaczeniu śmierć nie jest «ostatnim 

słowem»"
1258

. Krzyż Chrystusa objawia, że ostatnim słowem jest życie, ocalone przez 

miłość Chrystusa. W doświadczeniu śmierci człowiek wchodzi w pełnię życia. 

To paradoksalnie w niej, w sposób totalny realizuje on swoją egzystencję
1259

. Ona jest 

"momentem absolutnego spełnienia się człowieka jako człowieka"
1260

. W śmierci człowiek 

osiąga "totalną jedność swojej istoty i w absolutnej utracie «zewnętrzności» odnajduje pełną 

«wewnętrzność»"
1261

. W ten sposób w Krzyżu przegrana śmierci staje się wygraną życia
1262

 

i wejściem w jego pełnię. W Ukrzyżowanym ludzka bezsilność wobec dramatu śmierci 

została przezwyciężona przez moc Jego miłości i stała się życiem, którego 

już nic nie unicestwi. 

 Zdaniem Ratzingera Krzyż ukazuje, że ludzka śmierć posiada sens pozytywny. 

Poprzez sakramentalny udział w Krzyżu i jego owocach człowiek ma udział w prawdziwym 

życiu samego Boga. W Jezusie z Nazaretu Benedykt XVI zauważa: "Z Krzyża przekazane 

                                                           
1253

 Por. J. Nowak, Śmierć w wymiarze chrystologicznym w świetle współczesnej literatury teologicznej, s. 87.  
1254

 Por. J. G. Pegé, Życie rodzi się tylko ze śmierci, w: Tajemnica Odkupienia (Kolekcja Communio, t. 11), 

red. L. Balter i in., Poznań 1997, s. 211 i 216.  
1255

 C. Zuccaro, Teologia śmierci, s. 101-103. 
1256

 Por. M. Kaszowski, Wierzę w ciała zmartwychwstanie, w: "Ateneum Kapłańskie" (1982), nr 98, z. 2, 

s. 211-217. 
1257

 Por. Cz. S. Bartnik, Teologiczna interpretacja wydarzenia śmierci, w: "Ateneum Kapłańskie" (1980), 

nr 72, z. 1, s. 26.  
1258

 A. Nossol, Teologia na usługach wiary, Opole 1978, s. 93 
1259

 L. Boros, Istnienie wyzwolone. Rozważania teologiczne, tł. B. Białecki, Warszawa 1985, s. 90.  
1260

 K. Góźdź, Pascha chrześcijańska, w: Instaurare omnia in Christo. O zbawieniu, teologii, dialogu i nadziei. 

Profesorowi Wacławowi Hryniewiczowi OMI w 70. rocznicę urodzin, red. P. Kantyka, Lublin 2006, s. 283.  
1261

 R. Rogowski, Światłość i tajemnica, Katowice 1986, s. 348. 
1262

 Por. L. Boros, Czy życie ma sens? w: "Concilium", 6-10 (1970), s. 211.  



200 

 

jest ludziom życie. Na Krzyżu Jezus staje się źródłem życia dla siebie i dla wszystkich. 

Na krzyżu zostaje pokonana śmierć"
1263

. Śmierć, która jest zakończeniem ziemskiego 

pielgrzymowania, w perspektywie wiary jest jednocześnie przestrzenią spotkania z Bogiem, 

jest miejscem pełni życia
1264

. Krzyż zatem ukazuje nie tylko sens śmierci, ale otwiera 

perspektywę wieczności i życia za jej granicą. Bowiem, jak stwierdza Ratzinger: 

 

"Krzyż nie ma nic wspólnego z zaprzeczeniem życia, z wyrzeczeniem się 

radości i pełni ludzkiego życia, wręcz odwrotnie: ukazuje nam najlepszy sposób 

znajdowania życia"
1265

.  

 

 Dla Ratzingera Misterium Krzyża ukierunkowane jest ku zmartwychwstaniu, dlatego 

w swej głębi stanowi prawdziwe orędzie życia. Męka, śmierć i zmartwychwstanie Syna 

Bożego ukazują, że ludzkie życie w momencie śmierci nie kończy się, ale trwa w Bożej 

obecności, ponieważ Boża miłość pragnie wieczności i ją sprawia, a tym samym ocala 

człowieka od całkowitej zagłady
1266

. Krzyż jest zatem gwarancją, wiarygodną obietnicą 

Boga daną człowiekowi w Chrystusie, że: "Nie będzie już więcej śmierci. Będzie tylko 

życie. Nie ma już więcej śmierci. Jest tylko jeszcze życie"
1267

. 

 

 

3. 5. Krzyż objawieniem sensu życia 

 

 W ujęciu J. Ratzingera/Benedykta XVI Krzyż Chrystusa stanowi prawdziwe centrum 

Objawienia
1268

. Ukazuje tajemnicę Boga i człowieka, a tym samym odpowiada 

na najważniejsze egzystencjalne pytania. W perspektywie wiary Krzyż jest prawdziwą 

Ewangelią o zbawieniu, wiarygodnym znakiem miłości Boga oraz przestrzenią objawienia 

sensu ludzkiego życia. Misterium życia i śmierci Wcielonego Słowa skutecznie wypełnia 

egzystencjalną próżnię sensu, ponieważ ów sens szczególnie objawia. Krzyż jawi się zatem 

jako miejsce hermeneutyczne, które nadaje, zwłaszcza dramatycznym doświadczeniom 

życia ludzkiego, nowe, od-boskie znaczenie.  

 Według Ratzingera/Benedykta XVI Krzyż Chrystusa niesie ludzkości nadzieję 

i przekonuje, że życie, cierpienie a nawet umieranie posiadają obiektywny sens, konkretną 

                                                           
1263

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1. s. 497. 
1264

 Por. A. Napiórkowski, Jezus Chrystus objawiony i objawiający, s. 162.  
1265

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 695. 
1266

 Por. J. Ratzinger, Zmartwychwstanie ciała [artykuł w leksykonie, 1967], w: OpOm, t. X, s. 333.  
1267

 J. J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 105. 
1268

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 235.  



201 

 

i prawdziwą wartość. Poprzez objawienie prawdy o człowieku, jego grzeszności i wielkości, 

cierpieniu i nieuchronnej konieczności śmierci, odziera ludzkie życie z iluzji i przywraca 

mu wartość. Krzyż jest uniwersalnym orędziem o Bogu i o Jego nieskończonej miłości 

do człowieka, afirmacją ludzkiej egzystencji i objawieniem prawdy, że człowiek, jako istota 

relacyjna, może swoje życie zrealizować jedynie w miłości i poprzez miłość
1269

. 

To przekonanie w myśli J. Ratzingera i w nauczaniu papieża Benedykta XVI wybrzmiewa 

szczególnie mocno. Jezus, jako pełnia Bożego Objawienia, także w misterium Krzyża 

ukazuje człowiekowi prawdziwy sens życia.  

 W Ukrzyżowanym Jezusie ludzka egzystencja jawi się jako zrealizowana 

w absolutnym posłuszeństwie Ojcu. Krzyż objawia zatem, że jedynie w pełnieniu woli Boga 

człowiek może zrealizować własną wolność i odnaleźć prawdziwy sens życia. Ratzinger stoi 

na stanowisku, że tylko wówczas, gdy ludzka egzystencja nie jest pozbawiona 

podstawowego odniesienia do Boga, życie człowieka może osiągnąć swoją pełną realizację. 

Twierdzi, że "(…) człowieka można zrozumieć tylko z perspektywy Boga"
1270

.  

 W myśli Ratzingera, także w kontekście pytania o sens życia, prymat Boga odgrywa 

rolę zasadniczą. "Jeżeli nie ma Go w twoim życiu, wszystko inne się nie sprawdzi. 

To tak, jakby zapiąć źle pierwszy guzik: wówczas wszystkie inne też są źle zapięte i trzeba 

zacząć znowu od góry"
1271

, tłumaczy. Prymat Boga, rozumiany nie tylko jako uznanie faktu 

Jego istnienia, lecz jako podstawowe życiowe odniesienie człowieka, to fundamentalne 

założenie jego argumentacji
1272

. Ratzinger/Benedykt XVI twierdzi, że jeśli człowiek uzna 

prymat Boga, wówczas w jego życiu może dokonać się coś na miarę "przewrotu 

kopernikańskiego". Do tego obrazu Ratzinger powraca w swojej refleksji dość często. Jego 

zdaniem dzięki wierze, a więc ukierunkowaniu życia ku Bogu, człowiek jest zdolny wyjść 

poza siebie samego. Kiedy to uczyni jego egzystencja zamienia się w "taniec miłości, który 

porusza się wokół jedynego centrum - Boga"
1273

, zauważa. W wyjątkowy sposób objawia 

to Krzyż Chrystusa, ponieważ uczy, by Boga i Jego wolę uczynić rzeczywistym centrum 

życia. Zdaniem Ratzingera wyzbycie się siebie i własnego egoizmu paradoksalnie prowadzi 

do odnalezienia siebie
1274

. W tym znaczeniu Krzyż Jezusa Chrystusa stanowi uniwersalną 

siłę sensotwórczą.  

                                                           
1269

 Por. Benedykt XVI, Deus caritas est, 6; T. Węcławski, Teologia Josepha Ratzingera, w: "W drodze" 

1(2006), s. 21.  
1270

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 218.  
1271

 J. Ratzinger, Głosiciele Słowa i słudzy Waszej radości. Teologia i duchowość sakramentu święceń, 

w: OpOm, t. XII, s. 718.  
1272

 Por. J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 93. 
1273

 Benedykt XVI, O sensie bycia chrześcijaninem, s. 70. 
1274

 Por. J. Ratzinger, Meditationen zur Karwoche, s. 13.  



202 

 

 W najgłębszym wymiarze mysterium crucis jest objawieniem miłości. Ukazuje 

bowiem miłość Boga do człowieka i objawia istotę tożsamości Boga, który jest miłością 

(por. 1 J 4, 8). Tym samym Krzyż stanowi zaproszenie do wejścia w doświadczenie 

radykalnej miłości na wzór Syna Bożego. Misterium paschalne Chrystusa w najwyższym 

stopniu jawi się jako motywowane miłością wyjście Boga poza granice swojej immanencji. 

Bóg tak miłuje człowieka, że sam w swoim Synu umiera za ludzi, by ocalić ich od śmierci 

wiecznej. Ratzinger twierdzi, że Krzyż jest niejako dowodem na to, że ruch radykalnej 

miłości rozpoczyna się w samym Bogu, ponieważ to "On pierwszy nas umiłował" 

(por. 1 J 4, 19). Krzyż objawia, że inicjatywa miłowania leży zawsze najpierw po stronie 

Boga. On, w kenozie wcielenia i w uniżeniu Krzyża, wyniszcza siebie samego 

dla człowieka. Bóg jest zawsze pierwszy w miłości
1275

, stwierdza Benedykt XVI w Deus 

caritas est. Dowodem Jego uprzedzającej miłości w sposób szczególny jest Krzyż, 

w którym Bóg nie "oszczędził własnego Syna, lecz za nas wszystkich złożył go w ofierze" 

(por. Rz 8, 32). Autentyzm tej miłości jest wiarygodną propozycją dla człowieka, 

przekonuje go o miłości Boga, która naprawdę jest bez granic
1276

. 

 Ukrzyżowany odkrywa przed człowiekiem nowe horyzonty sensu. Przeżywa w ciągu 

całego misterium swojego ziemskiego życia wszystkie ludzkie doświadczenia. Tym samym 

wypełnia je swoją obecnością i miłością. Nawet dramatyczne momenty, takie jak cierpienie 

czy śmierć, wypełnia nowym sensem. Od momentu męki i śmierci Chrystusa tragiczne 

sytuacje egzystencji nabierają nowego znaczenia i stanowią okazję do "doskonalenia się 

w miłości" (por. 1 J 4, 18). Interpretowane w perspektywie Krzyża Jezusa mogą zostać 

napełnione całkowicie nowym sensem, ponieważ tak jak Krzyż stają się miejscem rodzenia 

się "nowego człowieka według obrazu Boga" (por. Kol 3, 10). Dla ludzi wierzących Krzyż 

Chrystusa stanowi prawdziwą szkołę życia: miłowania, cierpienia i umierania.  

 Zdaniem Benedykta XVI Krzyż objawia prawdę, że człowiek może odnaleźć sens 

swojego życia tylko w miłości
1277

. Stworzony z miłości i do miłości, jedynie prawdziwie 

kochając, może odkryć swoją tożsamość i osiągnąć pełnię życia, a więc ostateczny i pełny 

sens własnej egzystencji. Człowiek spełnia się osobowo przez miłość i w miłości do Boga 

i bliźniego
1278

. Dopiero wówczas, gdy prawdziwie kocha, odkrywa obiektywny cel i sens 

swojego istnienia. We Wprowadzeniu do chrześcijaństwa Ratzinger zauważa: "Bez tego 

słowa, bez tego sensu, bez miłości [człowiek - B. M.] znajdzie się w sytuacji, w której dalej 

                                                           
1275

 Benedykt XVI, Deus caritas est, 17.  
1276

 Por. M. Rusecki, Miłość jako motyw wiarygodności chrześcijaństwa, w: Miłość w postawie ludzkiej (Homo 

meditans, t. 8), red. W. Słomka, Lublin 1993, s. 240-242. 
1277

 Por. Benedykt XVI, Deus caritas est, 1. 
1278

 Por. Jan Paweł II, Redemptor hominis, 10.  



203 

 

żyć nie może, choćby opływał we wszelkie ziemskie dostatki"
1279

. Odrzucając miłość 

i trwając w egzystencjalnym zamknięciu doświadcza on atrofii życia i pustki
1280

. W myśli 

Ratzingera Krzyż Chrystusa jawi się jako wezwanie do swoistej transgresji, wyjścia poza 

obręb samego siebie i swoich potrzeb. W Patrzeć na Przebitego stwierdza: 

 

"Krzyż nie ma nic wspólnego z zaprzeczeniem życia, z wyrzeczeniem się 

radości i pełni ludzkiego życia, a wręcz odwrotnie: ukazuje nam najlepszy 

sposób odnajdywania życia. Kto myśli tylko o sobie i chce korzystać z życia, 

ten żyje obok życia. Jedyną drogą znalezienia siebie i życia jest zatracenie 

siebie"
1281

. 

 

 Dla Ratzingera w najwyższym stopniu Krzyż jest znakiem autentycznej miłości 

i otwarcia egzystencji
1282

. Ukazuje on bowiem ideał miłości w ogóle. Według 

Ratzingera/Benedykta XVI poza miłością człowiek nie odnajdzie sensu życia. Tylko 

w "umieraniu dla drugich" może on realizować siebie samego i odnaleźć prawdziwe 

szczęście. W "traceniu życia" (por. Łk 17, 33) człowiek odnajduje "istotę miłości i istnienia 

ludzkiego w ogóle"
1283

, twierdzi.  

 Zatem tym, co nadaje najgłębszy sens ludzkiej egzystencji jest miłość. To dzięki niej 

życie człowieka ma tak ogromną wartość. Miłość Boża czyni ludzkie życie życiem na miarę 

samego Boga, który w swojej istocie jest Miłością. Dlatego jest ona "możliwa i możemy 

ją realizować, bo jesteśmy stworzeni na obraz Boga"
1284

, stwierdza Benedykt XVI w Deus 

caritas est. Bez Tego, który jest Miłością i Życiem, bez relacji z Nim, prawdziwe życie jest 

niemożliwe. Bez miłości nie jest ono prawdziwym życiem
1285

. Bez miłości pozbawione 

zostaje najgłębszego sensu i traci wartość, ponieważ wtedy, "Kiedy ktoś doświadcza 

w swoim życiu wielkiej miłości, jest to moment «odkupienia», który nadaje nowy sens jego 

życiu"
1286

, stwierdza Benedykt XVI. 

 Krzyż objawia prawdę o grzechu, nieposłuszeństwie i ludzkiej pysze. Jednakże jest 

również znakiem Bożego przebaczenia. W Jezusie Bóg przebaczył światu krusząc 

podstawową strukturę grzechu. W Jego posłuszeństwie miłości przywrócił ludziom dostęp 

                                                           
1279

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 74. 
1280

 Por. Benedykt XVI, Deus caritas est, 6. 
1281

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 695. 
1282

 Por. J. Ratzinger, Bóg i świat, s. 38 i nast. 
1283

 Benedykt XVI, Deus caritas est, 6. 
1284

 Tamże, 39.  
1285

 Por. Benedykt XVI, Spe salvi, 27.  
1286

 Benedykt XVI, Deus caritas est, 26. 



204 

 

do Boga
1287

, twierdzi Ratzinger. W momencie swojej śmierci Jezus modlił się: "Ojcze, 

przebacz im, bo nie wiedzą, co czynią" (Łk 23, 33)
1288

. Krzyż, niejako obok potęgi ludzkiej 

nienawiści, objawia potęgę przebaczającej miłości Boga i stanowi uwiarygodnienie nauki 

Chrystusa o przebaczeniu. W tym aspekcie ukazuje, że odnalezienie sensu życia możliwe 

jest w doświadczeniu prawdziwego przebaczenia, stanowiącego konkretyzację miłości 

do nieprzyjaciół.  

 Ratzinger/Benedykt XVI zauważa, że orędzie Krzyża obdarza szczególną nadzieją 

wszystkich, którzy znajdują się na antypodach świata: chorych, biednych, smutnych itp. 

Boży Syn, odrzucony przez ludzi, nie przestaje kochać
1289

. W perspektywie wiary Misterium 

Krzyża ukazuje zatem sens życia wszystkim, którzy doświadczają różnorakich dramatów 

życia. Jest prawdziwym błogosławieństwem dla odrzuconych i marginalizowanych. 

W tym rozumieniu Krzyż jest znakiem sprzeciwu wobec wszelkiej niesprawiedliwości oraz 

staje się szkołą prawdziwego humanizmu
1290

. Objawia obiektywny sens każdej ludzkiej 

egzystencji, ponieważ ukazuje, że człowiek, bez względu na okoliczności w jakich żyje, 

tylko w "dawaniu siebie" może odnaleźć pełną realizację siebie. Ratzinger/Benedykt XVI 

stoi na stanowisku, że jedynie żyjąc "logiką pszenicznego ziarna" (por. J 12, 24), można 

wypełnić próżnię egzystencjalnego sensu miłością i w ten sposób ów sens odnaleźć
1291

.  

 Krzyż objawia także, że odrzucenie miłości prowadzi ostatecznie do destrukcji 

człowieka i niewoli w różnych wymiarach. Prawdziwa wolność może być realizowana 

jedynie dzięki prawdziwej miłości. Poza miłością ludzki potencjał wolności przybiera formę 

agresji, przemocy lub nienawiści
1292

. Bez miłości i przebaczenia, do których zachęca 

Ukrzyżowany, nie da się zbudować prawdziwej sprawiedliwości, a ludzka egzystencja staje 

się karykaturą i przekształca świat w piekło. W Ukrzyżowanym i Zmartwychwstałym 

widnieje nadzieja na ostateczną sprawiedliwość i na zwycięstwo miłości kruszącej podziały 

oraz nienawiść. W Spe salvi Benedykt XVI stwierdza: 

 

"Prawdziwą, wielką nadzieją człowieka, która przetrwa wszelkie zawody, może 

być tylko Bóg - Bóg, który nas umiłował i wciąż nas miłuje «aż do końca», 

do ostatecznego «wykonało się!» (por. J 13, 1; 19, 30)"
1293

. 

                                                           
1287

 Por. J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 53.  
1288

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1s. 524-526.  
1289

 Por. Benedykt XVI, Verbum Domini, 106 i 107. 
1290

 Por. X. Pikaza, Znak krzyża, w: Tajemnica Odkupienia (Kolekcja Communio, t. 11), red. L. Balter i in., 

Poznań 1997, s. 253-254. 
1291

Por. J. Ratzinger, O sensie bycia chrześcijaninem, s. 56 i nast.  
1292

 Por. H. Seweryniak, Ne evacuata sit crux. Wiarygodność krzyża dzisiaj, w: "Studia Paradyskie" 8 (1998), 

s. 270 i 275.  
1293

 Benedykt XVI, Spe salvi, 27. 



205 

 

  Krzyż, który stanowi niezachwianą nadzieję na lepszy i sprawiedliwy świat, 

ponieważ prowadzi do zmartwychwstania, jest dla ludzi drogą nadziei i staje się tym samym 

miejscem odnalezienia prawdziwego sensu, którego nie może odebrać zmieniająca się 

koniunktura okoliczności życia
1294

.  

 W swoich refleksjach nad sensem życia Ratzinger nie zatrzymuje się jedynie 

na poziomie teorii. Zdaje sobie sprawę z tego, że sama wiedza nie napełni ludzkiej 

egzystencji sensem. Ratzinger twierdzi, że przyjęcie sensu może dokonać się poprzez 

"otwarcie serca" i dzięki czynnemu zaangażowaniu całej egzystencji. We Wprowadzeniu 

do chrześcijaństwa zauważa, że "Kto próbuje być tylko widzem, niczego się nie dowie (…) 

Jedynie gdy się angażujemy, możemy się czegoś dowiedzieć"
1295

. By odnaleźć sens życia 

nie wystarczą nawet najbardziej wzniosłe spekulacje. Ratzinger stoi na stanowisku, że sens 

życia człowiek może odnaleźć jedynie w naśladowaniu, w uczestnictwie, w chrześcijańskim 

praxis. W jego opinii poznanie prawdy ma prowadzić do praktycznej przemiany ludzkiej 

egzystencji i w ten sposób napełniać ją sensem. Miłość chrześcijańska nie może pozostać 

jedynie ideą. Zgodnie z logiką wcielenia musi stać się ciałem. Ma prowadzić do stawania się 

"synem razem z Synem"
1296

, zauważa. Człowiek odnajduje prawdziwy sens swojego życia 

tylko wówczas, kiedy naśladuje Chrystusa, kiedy staje się jedno z Nim
1297

. 

 To przekonanie Ratzingera znajduje swój szczególny wyraz w kontemplacji 

Ukrzyżowanego, w chrześcijańskim "Patrzeniu na Przebitego". Dla Ratzingera "Patrzenie 

na Przebitego" nie stanowi jedynie biernego oglądu objawienia Krzyża, lecz jest 

egzystencjalnym wejściem w ruch Jego miłości. W uzasadnieniu swojej medytacji 

Ukrzyżowanego Ratzinger sięga do Księgi Zachariasza, w której "Wyrocznia Pana" 

(por. Za 12, 1) przez usta Proroka głosi: "Będą patrzeć na tego, którego przebili, i boleć będą 

nad nim, jak się boleje nad jedynakiem, i płakać będą nad nim, jak się płacze 

nad pierworodnym" (Za 12, 10). Proroctwo to odnosi się do największego z biblijnych 

lamentów, jaki wybuchł po śmierci Jozjasza, przebitego strzałami łuczników faraona Neko 

podczas bitwy na równinie Megiddo (por. 2 Krl 23, 29-30; Jr 22, 10 i 18). Śmierć Jozjasza 

Ratzinger interpretuje jako starotestamentalne proroctwo odnoszące i realizujące się 

w osobie Ukrzyżowanego. W jego opinii płacz Izraela nad Jozjaszem jest zapowiedzią 

lamentu nad "nowym Przebitym"
1298

. W męce i śmierci Syna Bożego proroctwo to zyskuje 

nowy sens i wypełnienie. Ratzinger zauważa, że potwierdza to św. Jan Ewangelista, kiedy 

                                                           
1294

 Por. tamże, 26.  
1295

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 147. 
1296

 J. Ratzinger, Formalne zasady chrześcijaństwa, s. 46.  
1297

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 194. 
1298

 Por. J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 14. 



206 

 

w zakończeniu opisu męki i śmierci Jezusa cytuje proroctwo Zachariasza, zaznaczając przy 

tym, że "wypełniło się Pismo" (J 19, 37). Potwierdza to także w swojej Apokalipsie, 

gdy opisuje Paruzję: "Oto nadchodzi z obłokami, i ujrzy Go wszelkie oko i wszyscy, którzy 

go przebili. I będą Go opłakiwać wszystkie pokolenia ziemi. Tak: Amen" (Ap 1, 7). 

 Dla Ratzingera wyłaniający się z Objawienia obraz "Przebitego" nie pozostaje 

jedynie intelektualną ikoną. Widzenie to rozumie on jako akt całej ludzkiej egzystencji
1299

. 

Dokonuje się ono "przez sposób życia, który nazywamy naśladowaniem; poprzez wejście 

w pasję Jezusa"
1300

. Oglądanie Ukrzyżowanego prowadzi do "nasycenia się Jego obliczem", 

które rozumiane jest przez Ratzingera jako zbawienie
1301

.  

 "Patrzeć na Przebitego" to włączyć się w ruch miłości, zwrócić się ku Panu, nadać 

nowego dynamizmu swojej egzystencji. "Jego przebity bok i skrwawione ciało ukazują 

wszystko: jaka jest prawda o rzeczywistości, czym jest życie, czym i kim jest miłość"
1302

. 

Według Ratzingera kontemplacja Ukrzyżowanego jest czynnym wejściem do wnętrza 

tajemnicy Jego Krzyża, nieuchronnie prowadzącym do przemiany życia. W tym sensie jest 

także odnalezieniem istoty życia - jego ostatecznego sensu. W naśladowaniu Chrystusa, 

a więc w zaangażowaniu egzystencji w prawdziwą i radykalną realizację miłości, człowiek 

ma możliwość odnaleźć swoją tożsamość i wypełnić swoje życie sensem. Miłość objawiona 

w Krzyżu jest radykalizacją postawy synowskiej i urzeczywistnieniem zachęty Chrystusa: 

"Jeśli kto chce pójść za mną, niech się zaprze samego siebie, niech weźmie krzyż swój 

i niech mnie naśladuje" (Mk 8, 34). 

 We Wprowadzeniu do chrześcijaństwa J. Ratzinger tłumaczy, że "człowiek, 

porzucając zamknięcie się w spokoju własnego «ja», odchodzi od siebie, 

by tak ukrzyżowawszy własne «ja», iść za Ukrzyżowanym i istnieć dla innych"
1303

. "Patrzeć 

na Przebitego" to, w ujęciu Ratzingera, naśladować Go, iść za Nim, wejść w dynamizm Jego 

miłości i nią żyć już nie dla siebie samego, lecz dla innych. To także myśleć jak Jezus, 

rozumieć i czuć jak On. Poprzez "patrzenie" w głąb tajemnicy Krzyża, poprzez odkrywanie 

coraz to nowych wymiarów jego sensu, człowiek zaczyna pojmować czym jest 

tak naprawdę życie i jaki jest jego ostateczny sens. Zdaniem Ratzingera "Patrzenie 

na Przebitego" prowadzi do innego rodzaju przeżywania życia na modłę prawdziwego 

ucznia
1304

. Pociąga za sobą zmianę myślenia i działania.  

                                                           
1299

 Por. J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 698. 
1300

 J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, s. 14. 
1301

 Por. tamże, s. 30; Tenże, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s.709. 
1302

 J. Szymik, Theologia Benedicta, t. II, s. 137.  
1303

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 204.  
1304

 Por. J. Ratzinger, Myśli o słowie Bożym. Rozmawiając z Bogiem, s. 126-127.  



207 

 

 Ratzinger zauważa także, że "życie poświęcone naśladowaniu Chrystusa wymaga 

zintegrowania całej osobowości"
1305

, zmiany priorytetów i kryteriów oceny. Prawdziwa 

przemiana życia dokonuje się poprzez odnalezienie prawdziwego sensu w Chrystusie, który 

"umiłował mnie i samego siebie wydał za mnie" (por. Gal 2, 20). Benedykt XVI stwierdza, 

że "(…) nie wystarczy po prostu pójść za Nim i Go słuchać. Trzeba także żyć z Nim 

i tak jak On"
1306

.  

 Miłość wymaga zaangażowania i przemiany, bo "widzenie realizuje się 

w naśladowaniu"
1307

, jest wyjściem z siebie, prawdziwym exodusem
1308

. Ratzinger zauważa, 

że "ostateczną miarą prawdziwego chrześcijaństwa, prawdziwej wiary oraz prawdziwej 

drogi jest współuczestnictwo w krzyżu"
1309

, który był wyzuciem się z siebie samego 

dla drugich. Ów exodus z siebie samego jest spełnieniem się człowieka w absolutnej miłości 

i realizacją własnej tożsamości jako istoty powołanej do miłości i tylko w niej osiągającej 

swoje ostateczne spełnienie. Krzyż jest objawieniem takiej właśnie miłości.  

 W perspektywie Krzyża odwieczne pragnienie człowieka, aby "być jak Bóg", 

zyskuje całkowicie nowy sens. Ratzinger uważa, że aby zrealizować swoją egzystencję 

sensownie, trzeba "być jak Jezus", gdyż to On jest najdoskonalszym wzorem spełnionego 

człowieczeństwa. Poprawne odczytanie orędzia Krzyża stanowi zachętę do przemiany życia 

poprzez naśladowanie. Zdaniem Ratzingera można to zrealizować jedynie poprzez wejście 

na drogę miłości, której bardzo konkretny przykład pozostawił Chrystus, zwłaszcza 

w swojej męce i śmierci. Wiarygodna miłość objawiona w Ukrzyżowanym posiada 

charakter performatywny, to znaczy charakter sprawczy, angażujący i przeobrażający życie. 

Podczas Światowych Dni Młodzieży w Kolonii Benedykt XVI zachęcał w swojej homilii 

do wejścia na tę drogę realizacji życia i odnalezienia sensu: 

 

"Kto pozwala wejść Chrystusowi, nie traci niczego, niczego - absolutnie 

niczego z tych rzeczy, dzięki którym życie jest wolne, piękne i wielkie. 

Nie! - tylko dzięki tej przyjaźni otwierają się na oścież bramy życia. Tylko 

dzięki tej przyjaźni wyzwala się naprawdę wielki potencjał człowieczeństwa. 

(...) młodzi przyjaciele: nie lękajcie się Chrystusa! On niczego nie odbiera, 

a daje wszystko. Kto oddaje się Jemu, otrzymuje stokroć więcej. 

                                                           
1305

 Benedykt XVI, Benedykt XVI do osób konsekrowanych, red. S. Maj, Kraków 2009, s. 166.  
1306

 Benedykt XVI, Świadkowie Chrystusa. Apostołowie i uczniowie, Izabelin-Warszawa 2007, s. 144. 
1307

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 698.  
1308

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 204-205.  
1309

 J. Ratzinger, Jezus Chrystus dzisiaj, tł. M. Szlagor, w: "Kolekcja Communio" 11 (1997), red. L. Balter, 

Poznań 1997, s. 23.  



208 

 

Tak - otwórzcie, na oścież otwórzcie drzwi Chrystusowi - a znajdziecie 

prawdziwe życie"
1310

. 

 

 Ratzinger twierdzi, że cały Nowy Testament naśladowanie rozumie jako "pójście 

za Jezusem i kroczenie za Nim", "bycie do Jego dyspozycji", "bycie razem z Nim"
1311

. 

W sposób wyjątkowy Krzyż jest wezwaniem do naśladowania Chrystusa w radykalnej 

miłości i całkowitym posłuszeństwie Ojcu. Stanowi konkretną egzystencjalną propozycję, 

aby wziąć swój życiowy krzyż i Go naśladować (por. Mk 8, 34). Naśladowanie więc jest 

sposobem na to, by stawać się kimś, kto kocha jak Bóg
1312

. W ujęciu Ratzingera "bycie jak 

Bóg" spełnia się poprzez "miłowanie jak Bóg". Stwierdza: "Naśladowanie Chrystusa 

to udział w Jego krzyżu, zjednoczenie z Jego miłością, uczestnictwo w przemianie naszego 

życia, które prowadzi do narodzin nowego człowieka, stworzonego zgodnie z Bożym 

zamysłem (por. Ef 4, 24)"
1313

. 

 Poprzez udział w tajemnicy Krzyża, a więc w tajemnicy radykalnej miłości 

Chrystusa, człowiek realizuje Boży projekt swojej egzystencji. W swoistym 

wydziedziczeniu siebie w miłości, w byciu "dla" - na wzór Syna Bożego - odkrywa 

prawdziwy sens własnego życia
1314

. Poprzez utożsamienie się z Chrystusem może 

prawdziwie doświadczyć swojej tożsamości i owocności życia
1315

, zauważa Ratzinger. 

Dopiero wówczas ma szansę odnaleźć prawdziwy sens egzystencji. W ujęciu Ratzingera 

odkryć sens życia można jedynie poprzez wejście w ruch miłości Syna Bożego skierowany 

"od Ojca" i "ku Ojcu". Krzyż stanowi najwyższą apoteozę tej prawdy. 

 W ujęciu Ratzingera konkretną realizacją "Patrzenia na Przebitego" jest również 

chrześcijański kult. O istocie kultu Ratzinger wspomina przy wielu różnych okazjach. 

Niemal zawsze jednak odwołuje się do 12 rozdziału Listu do Rzymian, w którym św. Paweł 

pisze: "A zatem, proszę was, bracia, przez miłosierdzie Boże, abyście dali ciała swoje 

na ofiarę żywą, świętą, Bogu miłą, jako wyraz waszej rozumnej służby Bożej" (Rz 12, 1). 

Dla Ratzingera istotą kultu chrześcijańskiego jest jego rozumność (czyli Logosowość)
1316

. 

Kult chrześcijański ma odpowiadać Logosowi, a więc Jego logice ofiary miłości. Logiké 

latreía, to znaczy autentyczny kult, w swojej istocie jest "logizacją" egzystencji, ofiarą 

                                                           
1310

 Benedykt XVI, Otwórzcie szeroko wasze serca Chrystusowi, w: OR (2005), nr 10, s. 13. 
1311

 Por. J. Ratzinger, Dogma und Verkündigung, s. 141-143.  
1312

 Por. tamże, s. 143-145.  
1313

 J. Ratzinger, Nowa ewangelizacja, w: OR (2001), nr 6, s. 39.  
1314

 Por. J. Ratzinger, Na początku Bóg stworzył…, s. 61. 
1315

 Por. J. Ratzinger, Święto wiary, s. 28.  
1316

 Por. Benedykt XVI, Katechezy o św. Pawle, s. 155; J. Ratzinger, Kościół. Pielgrzymująca wspólnota wiary, 

s. 104. 



209 

 

wewnętrzną, upodobniającą człowieka do Boga poprzez miłość
1317

. Zdaniem Ratzingera 

rdzeniem kultu chrześcijańskiego jest "dawanie swojego ciała", które rozumie jako 

zaangażowanie egzystencji, całej tożsamości osoby, wszystkich jej wymiarów, 

w uwielbienie Boga. Ma być on kultem "na wzór Logosu", "zgodnym Logosem"
1318

, 

"odpowiadającym Logosowi"
1319

.  

 Ratzinger stoi na stanowisku, że liturgia chrześcijańska nie jest i nie może być 

jedynie zewnętrznym rytuałem, lecz ma stanowić widzialną manifestację egzystencjalnej 

postawy, w której uwielbia się Boga przez miłość
1320

. Dla Ratzingera kult jest 

naśladowaniem Logosu w Jego miłości. Najwyższym rodzajem kultu jest "człowiek, który 

realizuje siebie samego na kształt Logosu i przez wiarę staje się Logosem - oto ofiara 

i rzeczywista chwała Boża w świecie"
1321

, stwierdza Ratzinger. W Duchu liturgii podkreśla, 

że to właśnie Krzyż jest nową i najpełniejszą formą kultu, oczekiwaną od wieków 

liturgią
1322

, w której uwielbia się Boga w "Duchu i prawdzie" (por. J 4, 23) poprzez miłość. 

Jest tym samym wzorem ofiary "Bogu miłej", ponieważ najradykalniej wyraża wewnętrzną 

ofiarę miłości i życia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1317

 Por. J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 58.  
1318

 Por. J. Ratzinger, Kościół. Pielgrzymująca wspólnota wiary, s. 103.  
1319

 Por. J. Ratzinger, Nowa Pieśń dla Pana, s. 93.  
1320

 Por. J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 36. 
1321

 Tamże, s. 50. 
1322

 Por. tamże, s. 51-52, 57, 59, 73, 153. 



210 

 

ROZDZIAŁ IV 

KRZYŻ OBJAWIENIEM ZBAWCZEGO SENSU 

 

 

 

 Chrześcijaństwo rozumie Krzyż jako zbawcze dzieło Chrystusa, natomiast narzędzie 

kaźni, na którym umarł Jezus, stało się z biegiem czasu symbolem chrześcijańskiej 

tożsamości. Od momentu śmierci Chrystusa krzyż nabrał absolutnie nowego znaczenia: stał 

się znakiem niezawodnej miłości Boga i nadziei na lepszy świat.  

 W swojej męce, śmierci i zmartwychwstaniu Jezus objawił zbawczy sens wydarzeń 

paschalnych, a znak krzyża - symbol Jego odkupieńczej śmierci - stał się dla chrześcijaństwa 

ich streszczeniem.  

 By w pełni zrozumieć znaczenie krzyżowej śmierci Chrystusa, należy 

ją interpretować w paschalnym kontekście, w jakim się dokonała. Misterium paschalne 

Chrystusa stanowiło centrum zbawczych wydarzeń i ich punkt kulminacyjny. Poprzez mękę, 

śmierć i zmartwychwstanie Jezus dokonał swojej paschy - "przejścia z tego świata do Ojca" 

(por. J 13, 1) i zbawił go. W perspektywie wydarzeń paschalnych Krzyż Jezusa ukazuje 

nowy, soteryczny sens. 

  Staurologiczna świadomość Jezusa dowodziła prawdziwości Jego zbawczej 

misji, lecz dopiero rezurekcja potwierdziła, że Krzyż nie był jedynie świeckim wydarzeniem 

w historii. Toteż, w ujęciu Ratzingera/Benedykta XVI, Krzyż nieodzownie łączy się 

ze zmartwychwstaniem Chrystusa. Stanowi ono jego integralną część i jednocześnie klucz 

interpretacyjny. W perspektywie rezurekcji mysterium crucis nabiera szczególnej 

wiarygodności i manifestuje nowe znaczenie, ponieważ objawia rezurekcyjną antropologię 

i tym samym cel życia każdego odkupionego człowieka.  

 Zdaniem Ratzingera Krzyż Jezusa, wraz ze zmartwychwstaniem, nie tylko zbawił 

człowieka od skutków grzechu, lecz otwarł przed nim drogę do zbawienia - wiecznego życia 

z Bogiem. Skutki Jego zbawczej śmierci dosięgają więc całego kosmosu. W tym sensie 

Krzyż stał się antycypacją nowego świata: wolnego od grzechu, cierpienia i śmierci. 

W misterium męki, śmierci i zmartwychwstania Chrystus objął zasięgiem swojej Boskiej 

miłości całe stworzenie. Dzięki rezurekcji Krzyż objawił swój kosmiczny sens, a więc 

znaczenie dla całego wszechświata i stał się zapowiedzią ostatecznego zwycięstwa Boga, 

nie tylko w osobistej historii człowieka wierzącego, lecz także w historii kosmosu.  



211 

 

4. 1. Historyczny sens krzyża 

 

 W Duchu liturgii, w passusie poświęconym refleksji nad sensem znaku krzyża, 

Ratzinger stwierdza: "Znak krzyża jest wyznaniem wiary: wierzę w Tego, który za mnie 

cierpiał i zmartwychwstał; w Tego, który znak hańby przemienił w znak nadziei"
1323

. 

Istotnie, zbawcza śmierć Chrystusa nadała krzyżowi, który był znakiem hańby, zupełnie 

nowy sens i uczyniła z niego rozpoznawczy znak chrześcijaństwa. Dzięki temu, że krzyż stał 

się narzędziem zbawczym i miejscem ofiary Chrystusa, nabrał on zupełnie nowego 

znaczenia. O tej przemianie sensu znaku krzyża Ratzinger/Benedykt XVI wspomina wiele 

razy w swojej teologicznej refleksji i papieskim nauczaniu. Przez śmierć Chrystusa 

narzędzie zbrodni stało się "powszechnym znakiem obecności Boga"
1324

. W badaniach 

nad sensem Krzyża Chrystusa nie sposób pominąć zagadnienia sensu samego znaku krzyża 

oraz znaczenia, które posiadał przed wydarzeniem zbawczym. Problematyka historyczności 

krzyża stanowi dla teologii fundamentalnej, zwłaszcza w perspektywie budowania 

staurologicznego modelu wiarygodności i obrony historyczności krzyża, ciągle aktualne 

wyzwanie
1325

. 

 Teksty Nowego Testamentu wspominają o krzyżu w odniesieniu do męki i śmierci 

Chrystusa wiele razy. Opisują go zasadniczo za pomocą dwóch greckich słów: rzeczownika 

ho stauros (σταυρός), który pojawia się w nich 27 razy oraz czasownika stauroō, który 

występuje w różnych swoich formach gramatycznych aż 46 razy
1326

. Rzeczownik ho stauros 

tłumaczy się jako "pal", "słup", "pal, na który wbijało się skazańca", ostatecznie 

jako "krzyż"
1327

. Natomiast czasownik stauroō oznacza: "budować palisadę", "otaczać 

słupami", jak również "przybijać do pala" i ostatecznie "krzyżować"
1328

.  

 Pole semantyczne greckiego rzeczownika ho stauros określa jego podstawowy sens 

w języku polskim. Krzyż, o którym mowa w tekstach Nowego Testamentu, rozumiany jest 

więc jako narzędzie, na którym wykonywano w określony sposób wyrok śmierci. Podobnie 

jest z łacińskim terminem crux, który używany jest w tłumaczeniach tekstów jako określenie 

narzędzia służącego do ukrzyżowania
1329

.  

                                                           
1323

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 141. 
1324

 Tamże, s. 153. 
1325

 Zwłaszcza w kontekście nowych publikacji podważających historyczność krzyża, np. H. Eilstein, Uwagi 

ateisty o micie Ukrzyżowania, Poznań 1997 lub w konfrontacji z Islamem, który głosi, że Jezus nie mógł 

umrzeć na krzyżu: "Nie zabili go, ani nie ukrzyżowali, lecz jedynie tak im się wydawało" (Koran, Sura 4:157). 
1326

 Por. R. Popowski, Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Warszawa 1997, s. 562-563. 
1327

 Por. O. Jurewicz, Słownik grecko-polski, t. II, Warszawa 2001, s. 312.  
1328

 Por. tamże. 
1329

 Por. S. Kobielus, Krzyż Chrystusa. Od znaku i figury do symboliki i metafory, Warszawa 2000, s. 19 i nast.  



212 

 

 Należy jednak zauważyć, że w tekstach Nowego Testamentu termin ho stauros, 

oprócz pierwszorzędnego, dosłownego znaczenia, stosowany bywa także w znaczeniu 

metaforycznym. Przykładem takiego znaczenia są teksty: Mt 16, 24 czy Mt 10, 38, 

w których Chrystus wzywa do dźwigania swojego krzyża i naśladowania siebie. Wówczas, 

oprócz sensu historycznego, posiada on również sens szerszy: teologiczny. W tym znaczeniu 

"dźwigać swój krzyż" oznacza przyjmować w duchu wiary wydarzenia dopuszczone przez 

Boga i w ten sposób wypełniać najtrudniejszy imperatyw etosu chrześcijańskiego
1330

.  

 Warto zauważyć, że J. Ratzinger często sięga w swojej refleksji właśnie do tego 

metaforycznego znaczenia krzyża i jego egzystencjalnej interpretacji. Zauważa, 

że "naśladowanie Chrystusa to udział w Jego krzyżu, zjednoczenie z Jego miłością, 

uczestnictwo w przemianie naszego życia, które prowadzi do narodzin nowego człowieka, 

stworzonego zgodnie z Bożym zamysłem (por. Ef 4, 24)"
1331

. W opinii 

Ratzingera/Benedykta XVI "przyjmowanie krzyża" polega na naśladowaniu Chrystusa 

w przyjmowaniu wszystkiego, co jest wolą Bożą. Akceptowanie krzyża prowadzi 

do uświęcenia naśladowcy Pana, nawet za cenę męczeństwa czy śmierci
1332

.  

 W opisach męki Chrystusa Ewangelie podają kilka istotnych szczegółów związanych 

z praktyką krzyżowania w ogóle. Tym samym posiadają swoisty walor historyczny 

i odpierają zarzuty podważające fakt śmierci Jezusa
1333

. Wśród danych zawartych 

w ewangelicznych narracjach znajdują się między innymi informacje o tym, że Jezus przed 

swoją męką był biczowany (Mt 27, 26; Mk 15, 15; J 19, 1). Ewangelie wspominają także 

o dźwiganiu krzyża na Golgotę, tzn. Miejsce Czaszki (por. J 19, 17). Poświadczają zgodnie, 

że egzekutorzy przymuszali Szymona z Cyreny do pomocy w dźwiganiu krzyża (Mt 27, 32; 

Mk 15, 21; Łk 23, 26). Zaznaczają też, że przed wykonaniem wyroku bądź już na krzyżu 

(Mt 27, 48; Mk 15, 36, Łk 23, 26; J 19, 29), Skazańcowi podano wino zaprawione żółcią 

lub mirrą dla złagodzenia cierpienia. Jednym głosem potwierdzają też, że skosztowawszy 

napoju, Jezus nie chciał pić odurzającego trunku, by w ten sposób w pełni świadomie 

przeżywać swoją mękę
1334

. Opis wydarzeń po zmartwychwstaniu dostarcza informacji 

o tym, że Chrystus przytwierdzony był do drzewa krzyża za pomocą gwoździ (por. J 20, 25). 

                                                           
1330

 Por. J. Kudasiewicz, Logos i etos Krzyża, Warszawa 1980, s. 10 i nast.  
1331

 J. Ratzinger, Nowa ewangelizacja, s. 39. 
1332

 Por. L. Ryken, J. C. Wilhoit, T. Longman, Krzyż, w: Słownik symboliki biblijnej, tł. Z. Kościuk, Warszawa 

2003, s. 340; A. Drożdż, Zasady i konsekwencje naśladowania Chrystusa; w: Komisja Duszpasterstwa 

Ogólnego Episkopatu Polski. Naśladować Chrystusa. Program duszpasterski na rok 2003/2004, Katowice 

2003, s. 143–169; Więcej na ten temat: W. Linke, Krzyż ucznia, w: "Łódzkie Studia Teologiczne" (2011), 

nr 20, s. 207-223. 
1333

 Por. I. S. Ledwoń, Historyczność wydarzenia krzyża, w: "Studia Paradyskie" 8 (1998), s. 211-212. 
1334

 Por. A. Paciorek, Nowy Komentarz Biblijny. Nowy Testament. Ewangelia wg św. Mateusza. 

Rozdziały 14-28, t. I/2, Częstochowa 2008, s. 652. 



213 

 

Miejsca po gwoździach w rękach i stopach Zmartwychwstałego były znakiem 

rozpoznawczym Jego tożsamości.  

 Zawarty w Nowym Testamencie wnikliwy opis męki Chrystusa ujawnia jeszcze 

jedną praktykę związaną z procedurą ukrzyżowania. Było nią wywieszanie na krzyżu napisu 

z podaniem winy skazańca. O tym fakcie również zgodnie wspominają ewangeliczne opisy 

męki, według których nad głową Jezusa umieszczono taką tabliczkę (por. Mt 27, 37; Mk 15, 

26; Łk 23, 38; J 19, 19). Dodatkowo, aby przyspieszyć agonię, skazańcom łamano golenie. 

Wspomina o tym w swojej Ewangelii św. Jan (J 19, 31-32). Do istotnych informacji 

dotyczących śmierci Chrystusa i jej historycznego wymiaru należy także fakt, że agonia 

na krzyżu trwała dość długo. W przypadku Chrystusa około sześciu godzin
1335

. Po Jego 

realnej śmierci ciało zdjęto z krzyża i pochowano w grobie.  

 Świadectwa Ewangelii potwierdzają jednoznacznie, że śmierć Jezusa była faktem 

historycznym i rzeczywiście dokonała się na krzyżu. By zrozumieć jednak w pełni jej sens, 

należy także przyjrzeć się samej karze śmierci, jaką było ukrzyżowanie, jej specyfice, 

formie i genezie. Krzyż, jako wydarzenie męki i śmierci, ale także jako rodzaj kary, 

nie był w żadnej mierze przypadkiem w życiu Jezusa, lecz celem Jego ziemskiej misji 

i ważnym elementem w samookreśleniu Jego tożsamości mesjańskiej
1336

. Jezus umarł 

na krzyżu w pohańbieniu i jako zbrodniarz, a znak przekleństwa, jakim był krzyż, uczynił 

przez misterium swojej śmierci znakiem błogosławieństwa i zbawienia. Dla teologii 

fundamentalnej zagadnienie miejsca krzyża w życiu Chrystusa, jak również jego sensu, jest 

istotnym elementem. Krzyż bowiem, stając się miejscem objawienia, zgodnie z nauczaniem 

św. Pawła stanowi dla chrześcijan "moc Bożą" (por. 1 Kor 1, 17-18) i tym samym serce 

Dobrej Nowiny o zbawieniu.  

 Śmierć krzyżowa była jedną z najokrutniejszych form wymierzania kary stosowaną 

w kulturze Bliskiego Wschodu jak i w starożytnym świecie grecko-rzymskim. Miała 

ona zasadniczo dwa cele: penitencjarny i pedagogiczny. Ukrzyżowanie najprzód stanowiło 

surową karę śmierci wymierzaną skazańcowi za określone prawem zbrodnie. W swoim 

okrucieństwie miało ono również za zadanie odstraszać potencjalnych zbrodniarzy przed 

określonymi w prawie wykroczeniami. W tym więc sensie krzyżowanie posiadało charakter 

pedagogiczny i ostrzegawczy
1337

. Dane naukowe poświadczają, że inicjatorami stosowania 

tego rodzaju kary byli Persowie. Pierwsze wzmianki historyczne na ten temat pochodzą 

                                                           
1335

 Por. G. Ricciotti, Życie Jezusa Chrystusa, tł. J. Skowroński, Warszawa 2000, s. 641 i nast.  
1336

 Por. A. A. Napiórkowski, Staurologiczna świadomość Jezusa, w: "Studia Paradyskie" 8 (1998), s. 227-242; 

W. Kasper, Jezus Chrystus, Warszawa 1983, s. 112-122.  
1337

 Por. G. M. Baran, Krzyżowa śmierć Chrystusa na tle praktyk krzyżowania w świecie starożytnym, 

w: Scripturae lumen. Biblia i jej oddziaływanie. Krzyż Twój wielbimy, red. A. Paciorek, A. Tronina, P. Łabuda, 

Tarnów 2011, s. 122-123. 



214 

 

już z XI wieku przed Chrystusem
1338

. Praktyka krzyżowania była stosowana na ogół przez 

ludy barbarzyńskie: mieszkańców Indii, Asyryjczyków, Scytów, Tauryjczyków 

czy Numidyjczyków
1339

. Kara ta znana i stosowana była także w starożytnym Egipcie. 

Nie ulega jednak wątpliwości, że została rozpowszechniona przez Fenicjan. To od nich 

przejęli ją Kartagińczycy, a następnie Rzymianie
1340

, którzy z biegiem czasu zaczęli 

stosować ją w całym imperium, więc także w Palestynie
1341

. Ukrzyżowanie stało się zatem 

typową formą egzekucji, charakteryzującą system penitencjarny imperium rzymskiego.  

 Teksty starożytnych pisarzy, w których wzmiankuje się o krzyżowaniu, dostarczają 

między innymi informacji, że było ono jedną z najbardziej okrutnych i hańbiących kar. 

Do tego stopnia ukrzyżowanie hańbiło skazańca, że niektórzy spośród starożytnych pisarzy 

nie chcieli w swoich dziełach nawet o nim wspominać. Samo podejmowanie tematu 

ukrzyżowania wiązało się z pewnego rodzaju pohańbieniem dla pisarza. Z tego więc 

względu wielu z nich omijało ten temat i za regułę przyjmowało milczenie
1342

. Zapewne 

wynikało to z faktu, że ukrzyżowanie było jedną z summa supplicia - tak zwanych 

"najwyższych kar". Oprócz krzyżowania należało do nich: ścięcie, zatopienie, spalenie 

i rzucenie na pożarcie dzikim zwierzętom
1343

. Ukrzyżowanie uchodziło za karę 

najokrutniejszą i najbardziej hańbiącą spośród wszystkich wyżej wymienionych. Stosowane 

zasadniczo wobec niewolników
1344

, miało również zapobiegać przyszłym wykroczeniom 

oraz utrzymywać ich w karności
1345

. Badania historyczne potwierdzają także, że służyło 

ono zażegnaniu sporów i poważnych politycznych buntów ludności z terenów podbitych 

przez imperium. Jego celem zatem było również pacyfikowanie rzymskich prowincji
1346

.  

 Rzymianie stosowali karę krzyżowania nie tylko wobec niewolników, ale także 

wobec podbitych ludów, zwłaszcza wobec burzycieli nowego porządku. Ukrzyżowanie 

przestrzegało przed popełnieniem poważnych wykroczeń wymierzonych przeciwko władzy 

cezara, służyło zastraszaniu i ujarzmianiu podbitych narodów
1347

. Było nie tylko skutecznym 

narzędziem penitencjarnym i ostrzegawczym, ale pełniło także rolę zadośćuczynienia wobec 

                                                           
1338

 Por. E. Gigilewicz, Krzyż, w: Encyklopedia katolicka, t. X, red. E. Ziemann, Lublin 2004; W. Bojarski, 

Kara śmierci w prawach państw antycznych, w: Kara śmierci w starożytnym Rzymie, red. H. Kowalski, 

M. Kuryłowicz, Lublin 1996, s. 14.  
1339

 Por. M. Henel, Crucifixion: In the Ancient World and the Folly of the Message of the Cross, tł. ang. 

J. Bowden, Philadelphia 1978, s. 22.  
1340

 Por. F. Kłoniecki, Krzyż, w: Podręczna encyklopedia biblijna, t. I, red. E. Dąbrowski, Poznań - Warszawa - 

Lublin 1961, s. 704.  
1341

 Por. H. Sławiński, Przepowiadanie Chrystusowego Krzyża, Warszawa 1997, s. 22.  
1342

 Por. M. Henel, Crucifixion, s. 38.  
1343

 Por. T. Mommsen, Römisches Strafrecht, Leipzig 1899, s. 917-924. 
1344

 Por. G. G. O'Collins, Crucifixion, w: Anchor Bible Dictionary, t. I, red. D. N. Freedman, New York 1992, 

s. 1208.  
1345

 Por. H. Sławiński, Przepowiadanie Chrystusowego krzyża, s. 28.  
1346

 Por. tamże, s. 30. 
1347

 Por. K. Kudasiewicz, Logos i etos Krzyża, Warszawa 1980, s. 7. 



215 

 

ofiar przestępstw (forma indemnizacji). Przestępców, czasem w ogromnej liczbie, 

krzyżowano publicznie przy bramach miasta bądź przy głównej drodze po to, 

by jak największa liczba osób mogła stać się widownią dramatycznego zjawiska
1348

. Można 

zatem stwierdzić, że ukrzyżowanie było nie tylko formą retrybucji, ale także formą 

przestrogi, posiadając jednocześnie charakter informacyjny, ostrzegawczy 

i wynagradzający
1349

. 

 Na podstawie świadectw ewangelicznych jak i pozostałych danych historycznych 

można wnioskować, że krzyżowa śmierć Chrystusa była wynikiem oskarżenia Go o bunt 

przeciw porządkowi i prawu rzymskiemu. Jezus został niesprawiedliwie oskarżony 

o szkodliwe działanie na rzecz cesarstwa: bunt przeciwko władzy cezara, szkodzenie 

interesom fiskalnym imperium poprzez nawoływanie do niepłacenia podatków, 

a w konsekwencji za burzenie porządku publicznego oraz za podżeganie do buntu 

i nieposłuszeństwa cezarowi
1350

.  

 Motyw skazania Jezusa posiadał ewidentnie charakter polityczny
1351

. Poncjusz Piłat, 

zmanipulowany przez arcykapłanów i działający pod presją ludu, wydał na Jezusa 

prawomocny wyrok śmierci. W wyniku sądowego procesu został On w majestacie prawa 

uznany za winnego przestępstw politycznych. Religijne zarzuty arcykapłanów okazały się 

zbyt słabe i nie odegrały niemal żadnej roli, chociaż stanowiły punkt wyjścia do oskarżeń. 

Jedynym wyjątkiem spośród nich było przytoczenie przez arcykapłanów faktu, że Jezus 

nazywał siebie "Synem Bożym" (por. J 19, 7). Tytuł Divi filius
1352

 oprócz tego, 

że w rozumieniu arcykapłanów był religijnym bluźnierstwem, w świetle prawa rzymskiego 

przysługiwał od czasów cezara Augusta jedynie samemu cezarowi. Określenie się Chrystusa 

za Bożego Syna (por. J 19, 7) mogło być interpretowane za pewnego rodzaju uzurpację 

władzy i tytułu zastrzeżonego jedynie dla boskiego cezara
1353

. Innym, dodatkowym 

motywem zastosowania kary śmierci był tytuł: "Król Żydowski", jakim Jezus sam siebie 

określił wobec Piłata (por. J 18, 37). Umieszczona na krzyżu nad głową Jezusa tabliczka 

z podaniem winy jednoznacznie na to wskazuje (por. Mk 15, 26). Według widniejącego 

                                                           
1348

 Por. J. M. Bassler, Krzyż, w: Encyklopedia biblijna, red. P. J. Achtemeier, Warszawa 1999, s. 563 i nast.  
1349

 Por. J. Bishop, Dzień, w którym umarł Chrystus, Warszawa 1964, s. 31; R. Pindel, Krzyż w Biblii - 

od narzędzia kary i znaku hańby do narzędzia zbawienia i sposobu naśladowania Chrystusa, w: Teologia 

krzyża w ujęciu ekumenicznym. Materiały z sympozjum, które odbyło się 5 maja 1994 roku w Wyższym 

Seminarium Duchownym oo. Franciszkanów w Krakowie, red. Z. Kijas, Kraków 1994, s. 23.  
1350

 Por. P. Święcicka-Wystrychowska, Proces Jezusa w świetle prawa rzymskiego. Studium z zakresu 

rzymskiego procesu karnego w prowincjach wschodnich w okresie wczesnego pryncypatu, Kraków 2005, 

s. 99 i 102.  
1351

 J. Gnilka, Jezus z Nazaretu, Kraków 1997, s. 363 i nast.  
1352

 Por. G. M. Baran, Los człowieka po śmierci w wierzeniach ludów ościennych dawnego Izraela, 

w: Scripturae Lumen 2. Zmartwychwstał prawdziwie, red. A. Paciorek, A. Tronina, P. Łabuda, Tarnów 2010, 

s. 155 i nast.  
1353

 Por. P. Święcicka-Wystrychowska, Proces Jezusa w świetle prawa rzymskiego…, s. 212 i nast.  



216 

 

na niej napisu Jezus uzurpował sobie godność królewską, działając tym samym na szkodę 

cezara i cesarstwa
1354

. Choć w pewnym stopniu powody religijne mogły wpływać na wyrok, 

nie zmienia to jednak faktu, że ostatecznie Jezus został oskarżony o zbrodnie typu 

politycznego. Jako cudzoziemiec, nieposiadający obywatelstwa rzymskiego, uznany został 

w sądowym procesie za buntownika i skazany w majestacie prawa na ukrzyżowanie. 

Paradoksalnie, umarł na krzyżu jako niewolnik, choć w rzeczywistości był człowiekiem 

wolnym. Pomimo tego Jego śmierć nie była żadnym precedensem
1355

.  

 Na przestrzeni dziejów narzędzie kary, jakim był krzyż, zmieniało swoją formę. 

Na samym początku ho stauros przyjmował formę pionowego pala, na którego nabijano 

skazańca. Pal ów służył także jako słup, do którego przywiązywano lub przybijano 

skazańca. Ostatecznie przyjął on formę klasyczną, składającą się z dwóch skrzyżowanych 

ze sobą części (belek). Pionowa nazywana była stipes crucis (lub staticulum), a pozioma 

patibulum. Pionowy pal, najczęściej wkopany w ziemię, stanowił nieruchomą część 

narzędzia tortur, znajdującą się w docelowym miejscu wykonywania wyroku śmierci. 

Poprzeczna zaś belka, którą zwyczajowo nazywano krzyżem, dźwigana była na miejsce 

kaźni przez skazańca. Po dotarciu do staticulum belka pozioma umieszczana była 

na pionowym palu, tworząc całkowitą konstrukcję krzyża, do którego przytwierdzano 

zbrodniarza
1356

. Z biegiem czasu grecki termin ho stauros (łac. odpowiednik crux) zaczął 

oznaczać całość konstrukcji: połączony pal pionowy z przytwierdzoną do niego poprzeczną 

belką
1357

. Należy także zauważyć, że po skrzyżowaniu belek ostateczny kształt krzyża 

nie był do końca określony. Przyjmował on bowiem formę litery "T", "X", "Y" i klasyczny 

wygląd (tzw. crux immissa), przyjęty za powszechny w chrześcijaństwie, w którym 

patibulum umieszczone było na pionowym stipes crucis nieco niżej, aby nad głową 

skazańca możliwe było zawieszenie tabliczki z podaniem winy.  

 Dane historyczne potwierdzają również, że podczas krzyżowania często umieszczano 

na krzyżu tzw. sedile, które podtrzymywało ciężar ciała skazańca i tym samym przedłużało 

jego mękę. Miało ono na ogół kształt deski lub kołka wspierającego ciało. Mocowano 

je zazwyczaj w okolicach krocza skazańca
1358

. Jak potwierdzają badania, niekiedy 

w procesie ukrzyżowania stosowano również podpórkę pod stopy skazańca 

(suppendaneum). Ta część krzyża została szczególnie wyeksponowana przez sztukę 

chrześcijańską. Najwcześniejsze jej przedstawienie pochodzi z karykatury odkrytej 

                                                           
1354

 Por. J. Gnilka, Jezus z Nazaretu, s. 364. 
1355

 Por. W. Bösen, Ostatni dzień Jezusa z Nazaretu, tł. W. Moniak, Wrocław - Warszawa - Kraków 2002, 

s. 261 i nast.  
1356

 Por. E. Dąbrowski, Proces Chrystusa w świetle historyczno-krytycznym, Poznań 1965, s. 222.  
1357

 Por. H. Sławiński, Przepowiadanie Chrystusowego krzyża, s. 37. 
1358

 Por. tamże, s. 41. 



217 

 

w Palestynie, na której widnieje człowiek z głową osła. Jej pochodzenie określa się 

na 240 rok po Chrystusie
1359

. Suppendaneum miało podpierać ukrzyżowanego i podobnie 

jak sedile, nie dopuszczało do zamartwicy, czyli stanu niedoboru tlenowego w organizmie 

i tym samym wydłużało cierpienie skazańca. W przypadku ukrzyżowania Chrystusa brakuje 

danych poświadczających jednoznacznie, że taka podpórka była stosowana w czasie Jego 

męki. Źródłem informacji na ten temat jest jedynie sztuka chrześcijańska
1360

. 

 Pierwszym etapem procesu ukrzyżowania było biczowanie skazańca
1361

, które 

należało do najbardziej brutalnych kar. Następnie nakładano skazańcowi na ramiona 

patibulum. Ewangelie potwierdzają, że tak było w przypadku Jezusa, który nie dźwigał 

na miejsce egzekucji całego krzyża, lecz jedynie belkę poprzeczną (por. J 19, 17). 

Po przybyciu do miejsca straceń, skazańca obnażano z szat. W Palestynie, ze względu 

na semicką kulturę i religię, zezwalano na pozostawienie przepaski na biodrach 

(tzw. perizonium), osłaniającej intymne części ciała
1362

. Tak zapewne było również 

w przypadku Chrystusa. Po obnażeniu skazańca rozciągano jego ciało na krzyżu 

i przybijano gwoźdźmi. Istniały najprawdopodobniej dwa sposoby krzyżowania. Pierwszy 

polegał na przybiciu rąk do patibulum, a następnie na wciągnięciu przybitego ciała skazańca 

na pionowy pal i przybiciu na końcu jego nóg. Drugi na wcześniejszym przywiązaniu ciała 

do umiejscowionej już belki poprzecznej, wciągnięciu ciała na pal i późniejszym przybiciu 

rąk i nóg już na krzyżu
1363

. Po ukrzyżowaniu nad głową skazańca umieszczano deseczkę 

z wypisanym tytułem winy (titulus)
1364

.  

 Skazaniec na krzyżu umierał powoli. Szacuje się, że agonia na krzyżu mogła trwać 

od kilkunastu godzin, nawet do kilku dni
1365

. Ostateczną przyczyną zgonu, obok 

wycieńczenia czy wykrwawienia, było uduszenie, niedotlenienie oraz niewydolność 

wieńcowa
1366

. Czasem, w szczególnych przypadkach, stosowano przyspieszenie zgonu. 

Łamano wówczas skazańcowi golenie, by nie mógł unosić ciężaru ciała. W ten sposób 

szybko dochodziło do uduszenia. Praktyki tej zaniechano w stosunku do Jezusa, ponieważ 

Jego zgon nastąpił dość szybko, o czym informują Ewangelie (por. J 19, 31). W przypadku 

                                                           
1359

 Por. S. Kobielus, Krzyż Chrystusa: Od znaku do symbolu, od figury do metafory, Tyniec 2011, 

s. 118 i nast.  
1360

 Por. tamże. 
1361

 Por. J. Kaczmarczyk, Kaźń krzyża u starożytnych, Kraków 1931, s. 4; H. Sławiński, Przepowiadanie 

Chrystusowego krzyża, s. 36. 
1362

 Por. S. Kobielus, Krzyż Chrystusa: Od znaku do symbolu, od figury do metafory, s. 123-133. 
1363

 Por. E. Dąbrowski, Proces Chrystusa w świetle historyczno-krytycznym, s. 226. 
1364

 Por. P. Święcicka-Wystrychowska, Proces Jezusa w świetle prawa rzymskiego…, s. 145. 
1365

 Więcej na ten temat: W. Sinkiewicz, Medyczne aspekty śmierci krzyżowej Jezusa - spojrzenie kardiologa, 

w: "Słowo Krzyża" 1 (2007), s. 293-301. 
1366

 Por. G. Ricciotti, Życie Jezusa Chrystusa, s. 676; R. Pindel, Krzyż w Biblii, s. 22 i nast.; F. Rienecker, 

G. Maier, Krzyż, ukrzyżowanie, w: Leksykon biblijny, tł. D. Irmińska, Warszawa 1994, s. 376.  



218 

 

Chrystusa, dla potwierdzenia pewności zgonu, przebito Mu włócznią bok (por. J 19, 34)
1367

. 

Po śmierci ciało pozostawało na krzyżu, pilnowane przez rzymskich żołnierzy, 

aż do momentu zaawansowanej dekompozycji zwłok
1368

. W ten sposób krzyże 

z rozkładającymi się zwłokami stanowiły wyraźny sygnał ostrzegawczy dla miejscowej 

ludności, skutecznie zniechęcający przed łamaniem prawa. W Palestynie Rzymianie, 

w drodze wyjątku, ze względu na żydowskie zwyczaje, pozwalali na pochówek ciał 

zmarłych skazańców tego samego dnia, jeszcze przed zapadnięciem zmroku, zgodnie 

z przepisem zawartym w Pwt 21, 22-23
1369

. Tak też uczyniono z ciałem Chrystusa. Po Jego 

skonaniu ciało zostało zdjęte z krzyża i pochowane w grobie, o czym również poświadczają 

Ewangelie (por. Mk 15, 42; J 19, 31; Łk 23, 54).  

 Krzyż więc, jako narzędzie męki, posiadał znaczenie wyjątkowo pejoratywne 

nie tylko dla Żydów, ale także dla pogan. Był przede wszystkim znakiem hańby 

(por. Hbr 12, 2) i przekleństwa (por. Gal 3, 13; 1 Kor 1, 23). Księga Powtórzonego Prawa 

odnosi się do tego rodzaju śmierci w następujący sposób: "Jeśli ktoś popełni zbrodnię 

podlegającą karze śmierci, zostanie stracony i powiesisz go na drzewie - trup nie będzie 

wisiał na drzewie przez noc, lecz tegoż dnia musisz go pogrzebać. Bo wiszący jest przeklęty 

przez Boga" (Pwt 21, 22-23). W aspekcie prawnym krzyż był narzędziem najdotkliwszej 

kary. Natomiast w perspektywie religijnej był znakiem przekleństwa i opuszczenia przez 

Boga. Na krzyż zasługiwali jedynie niewolnicy i najwięksi barbarzyńcy, dopuszczający się 

przestępstw największej miary
1370

. W Cesarstwie Rzymskim stanowił najsurowszą 

i najbardziej okrutną karę śmierci. Z tego powodu budził postrach i przerażenie, zwłaszcza 

u Żydów, którzy interpretowali go religijnie jako znak przekleństwa. Należy zauważyć, 

że "Krzyż (…) na którym Jezus poniósł śmierć, był dla starożytnych nieporównywalnie 

silniej przemawiającym symbolem niż jest obecnie dla nas"
1371

.  

 Stary Testament w wielu miejscach wspomina o krzyżu i zawsze czyni 

to w rozumieniu ewidentnie negatywnym (por. Joz 8, 29; Sm 21, 4-6, Est 5, 14). Nowy 

Testament zaś poświadcza, że dla ówczesnych Chrystusowi pogan krzyż był głupstwem, 

a dla Żydów zgorszeniem (1 Kor 1, 18). Dla chrześcijan stał się on jednak "mocą Bożą 

i mądrością Bożą" (1 Kor 1, 23), ponieważ od momentu śmierci Jezusa został napełniony 

całkowicie nowym, zbawczym sensem. Ze znaku kaźni, przekleństwa i hańby, stał się 

                                                           
1367

 Por. L. Pikiel, Przebicie boku, w: Męka Jezusa Chrystusa, red. F. Grylewicz, Lublin 1986, s. 191-195. 
1368

 Por. J. Gnilka, Jezus z Nazaretu, s. 370-373. 
1369

 Por. P. Święcicka-Wystrychowska, Proces Jezusa w świetle prawa rzymskiego…, s. 146. 
1370

 Por. I. S. Ledwoń, Historyczność wydarzenia krzyża, s. 222. 
1371

 J. M. Kozłowski, Cieśla i Krzyż, w: "Vox Patrum" 60 (2013), s. 183.  



219 

 

znakiem świętym dla chrześcijan
1372

, który "mówi o najwyższej miłości Boga i zachęca nas 

do tego (…), byśmy wierzyli, że w każdej sytuacji naszego życia, naszej historii świata, Bóg 

potrafi zwyciężyć śmierć, grzech, zło i dać nam nowe życie"
1373

. Chrystus, poprzez swoją 

zbawczą mękę i śmierć, dokonał swoistej reinterpretacji znaku krzyża. Nadał mu sens 

teologiczny. W optyce Objawienia krzyż bowiem nie jawi się jako miejsce pohańbienia 

Jezusa, ale Jego wywyższenia, stając się tym samym znakiem zbawienia ludzkości 

i zwycięstwa nad grzechem, śmiercią i szatanem
1374

.  

 

 

4. 2. Paschalno-rezurekcyjny sens Krzyża 

 

 Misterium Paschalne stanowiło cel zbawczej misji Chrystusa. Posłany przez Ojca 

na świat wcielony Logos urzeczywistnił w swojej męce, śmierci i zmartwychwstaniu 

zbawczy zamiar Boga
1375

. Krzyż Chrystusa dokonał się w kontekście żydowskich świąt 

Paschalnych. One stanowiły tło dla Paschy Chrystusa, a więc Jego przejścia z "tego świata 

do Ojca" (por. J 13, 1). Owo "przejście" (hebr. pesach) dokonało się w tajemnicy Krzyża. 

Nie sposób zatem, w refleksji nad sensem Krzyża Chrystusa, pominąć kontekstu 

paschalnego, w jakim Jezus dokonał zbawienia świata i przeszedł do życia 

w zmartwychwstaniu. Święta paschalne Izraela, a zwłaszcza będąca w ich centrum 

paschalna wieczerza, stanowią swoisty klucz hermeneutyczny służący do odkrycia sensu 

Krzyża. Pascha Izraela i Krzyż są ze sobą powiązane: czasem, miejscem, a nade wszystkim 

treścią. W refleksji nad sensem Krzyża Chrystusa nie da się zatem pominąć tła, jakim były 

żydowskie święta paschalne. Pomiędzy tymi dwoma rzeczywistościami istnieje zasadniczy 

związek
1376

.  

 W świetle Nowego Testamentu ziemska egzystencja Syna Bożego zmierzała 

do momentu kulminacyjnego, jakim było misterium paschalne. Bardzo wyraźnie taka 

interpretacja życia Jezusa ukazuje się w refleksji J. Ratzingera/Benedykta XVI. Zasadniczą 

cechą jego chrystologii jest staurocentryzm. Szczególny wyraz znajduje to w trylogii Jezus 

z Nazaretu, gdzie niemal każde wydarzenie z życia Syna Bożego Benedykt XVI interpretuje 

                                                           
1372

 Por. S. Kobielus, Krzyż Chrystusa. Od znaku i figury do symbolu i metafory, Warszawa 2000, s. 23. 
1373

 Benedykt XVI, Krzyż Chrystusa mówi o tajemnicy miłości Boga. Rozważanie na zakończenie Drogi 

Krzyżowej w Wielki Piątek. 22 IV 2011, w: OR (2011), nr 6, s. 40. 
1374

 Por. V. Howard, D. B. Peabody, Ewangelia według św. Marka, w: Międzynarodowy Komentarz do Pisma 

Świętego, tł. K. Boboli, Warszawa 2000, s. 1236. 
1375

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 455.  
1376

 Por. A. Paciorek, Eucharystia jako ofiara, w: Jezus Eucharystyczny, red. M. Rusecki, M. Cisło, Lublin 

1997, s. 122-129. 



220 

 

w kluczu Krzyża. Dla J. Ratzingera/Benedykta XVI Krzyż stanowi hermeneutykę całego 

ziemskiego życia Jezusa: Jego słów i czynów oraz cel, do którego zmierzał
1377

. Przyjęta 

przez papieża staurocentryczna perspektywa hermeneutyczna daje o sobie znać niemal 

na każdej stronie dzieła. To wprost zaskakujące, a jednocześnie bardzo charakterystyczne 

w jego pismach. W myśli Ratzingera Krzyż stanowi nie tylko centrum Ewangelii, ale klucz 

interpretacyjny życia Jezusa z Nazaretu i wspólną styczną całej teologii. Według Benedykta 

XVI w optyce Krzyża można odkryć pełny sens misteriów życia Jezusa, a misteria życia 

Jezusa objawiają pełny sens Krzyża. 

 W refleksji Ratzingera i nauczaniu Benedykta XVI Krzyż stanowi wyznaczoną przez 

Ojca "godzinę Syna Człowieczego" (por. J 2, 4; 7, 30; 13, 1) oraz szczyt Jego kenozy 

i wywyższenia
1378

. Godzina ta została zapoczątkowana przez Jezusa na Ostatniej 

Wieczerzy
1379

. Ostatni ziemski posiłek Jezusa z uczniami był momentem inauguracji 

całkowicie nowej ofiary, której zadaniem było zastąpienie wszystkich ofiar Starego 

Testamentu. Paschalna wieczerza, którą Jezus gorąco pragnął spożyć z uczniami przed 

swoją męką (por. Łk 22, 15), świadczyła nie tyko o świadomości zbliżającej się śmierci, 

ale była także momentem zwrotnym, który zapoczątkował Misterium Krzyża. Ostatnia 

Wieczerza stanowiła zatem niejako wejście Jezusa w godzinę męki, śmierci 

i zmartwychwstania. Jako taka stała się antycypacją wydarzeń zbawczych. 

To ona "i ustanowienie Eucharystii tworzą wielki portyk, wprowadzający w misterium męki. 

Objawiają jej sens"
1380

. 

 Zdaniem J. Ratzingera/Benedykta XVI w misterium crucis wypełniła się dynamika 

wcielenia Logosu. Całe życie ziemskie Jezusa biegło w kierunku Krzyża. 

To w nim dokonało się prawdziwe objawienie Boga, a misja Jezusa osiągnęła swoją pełnię. 

W męce, śmierci i zmartwychwstaniu Syn Boży zamanifestował prawdę o sobie, o istocie 

swojej tożsamości. Ukazał się jako ten, który jest nieustannym aktem bytu, wyjściem poza 

siebie, byciem "dla", exodusem, prawdziwą paschą
1381

. Zdaniem Ratzingera w godzinie 

męki i śmierci uwidoczniła się wyraźnie komplementarność misterium wcielenia i Krzyża. 

W chrystologii Ratzingera stanowi ona rys zasadniczy. W jego refleksji teologia wcielenia 

jest kompatybilna z teologią krzyża i tworzy z nią integralną całość. Ratzinger/Benedykt 

XVI stoi na stanowisku, że w Krzyżu dynamika inkarnacyjna osiągnęła swój szczytowy 

                                                           
1377

 Por. G. Strzelczyk, Hermeneutyka staurocentryczna w «Jezusie z Nazaretu» Josepha Ratzingera/Benedykta 

XVI. Kilka uwag krytycznych, w: "Słowo Krzyża" 1 (2007), s. 116-128.  
1378

 Por. Benedykt XXI, Bądźmy świadkami tej wiary, nadziei i miłości, których uczył nas Jan Paweł II. 

Homilia podczas Mszy św. w 5. rocznicę śmierci Jana Pawła II, w: OR (2010), nr 6, s. 37. 
1379

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 318.  
1380

 B. Sesboüé, Jezus Chrystus jedyny Pośrednik. Rzecz o odkupieniu i zbawieniu, tł. A. Kuryś, Poznań 2016, 

t. II, s. 205. 
1381

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 223 



221 

 

moment: cel wydania życia z miłości i odzyskania go w zmartwychwstaniu. Śmierć 

Chrystusa stała się więc wydarzeniem prawdziwej Paschy - przejściem ze śmierci do życia 

w zmartwychwstaniu.  

 W swojej Passze Jezus objawił się jako Ten, który przekroczył swoje 

człowieczeństwo, który w swojej śmierci, jak stwierdził Ratzinger we Wprowadzeniu 

do chrześcijaństwa, "zburzył mury swojej egzystencji" i wszedł na wyżyny Boga
1382

. Dzieło 

zbawienia świata zainaugurował w paschalnej uczcie, a więc w czasie, gdy wydarzenia 

zbawcze nabierały niezwykłego rozpędu i zaczynał wypełniać się plan Ojca. 

J. Ratzinger/Benedykt XVI, jako teolog chrystologii sensu
1383

, sporo miejsca w swojej 

refleksji i papieskim nauczaniu poświęcił temu zagadnieniu. W ocenie Ratzingera sens 

zbawczy osiągnął szczególne zagęszczenie i wyrazistość w misterium paschalnym. 

Chrystus, ustanawiając Eucharystię, niejako włączył ją w dynamikę wcielenia, zmierzającą 

do wydania swojego Ciała na krzyżu i zwycięstwa w zmartwychwstaniu.  

 W Sacramentum caritatis Benedykt XVI zaznacza, że ustanowienie Eucharystii 

"dokonuje się w kontekście obrzędowej uczty, która była pamiątką wydarzenia 

kształtującego lud Izraela: uwolnienia z niewoli egipskiej"
1384

. Tym samym zwraca uwagę 

na podstawowy sens paschy żydowskiej, jakim było odzyskanie przez Naród Wybrany 

upragnionej wolności oraz na kontekst ustanowienia Eucharystii, stanowiącej tło wydarzenia 

Krzyża. Celebrowana przez Izrael paschalna uczta stanowiła najprzód pamiątkę wyzwolenia 

z niewoli. Najprawdopodobniej Jezus spożywał Ostatnią Wieczerzę właśnie jako ucztę 

paschalną
1385

.  

 Dane biblijne poświadczają jednak dwie odmienne tradycje. Analiza perykop 

opisujących Ostatnią Wieczerzę wskazuje, że synoptycy jednoznacznie twierdzą, iż była ona 

ceremonią paschalną. Natomiast tradycja janowa utrzymuje, że spożywana była 

w przeddzień Święta Paschy
1386

. Ostatecznie można stwierdzić, że pomimo sprzeczności, 

jaką reprezentują w tej kwestii tradycje, Ostatnia Wieczerza odbywała się w kontekście 

paschalnym, pozostając tym samym w ścisłej relacji do ceremonii paschalnych
1387

. 

                                                           
1382

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 195. 
1383

 Por. M. Tarnowski, Zagadnienie Misterium Paschalnego w wybranych pismach Josepha Ratzingera, 

w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 28 (2015), nr 2, s. 119-120. 
1384

 Benedykt XVI, Sacramentum caritatis, 10.  
1385

 Por. R. Bartnicki, Ostatnia Wieczerza nową Paschą Jezusa, w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 

33 (2015), nr 10, s. 16 - 21.  
1386

 Por. K. Romaniuk, Sakramentologia biblijna, Warszawa 1991, s. 43-45.  
1387

 Por. G. Koch, Sakramentologia - zbawienie przez sakramenty. Podręcznik teologii dogmatycznej, 

red. W. Beinert, Kraków 1999, s. 209-210; R. Rubinkiewicz, Biblijne podstawy Eucharystii, w: Jezus 

Eucharystyczny, s. 53-55; J. Kudasiewicz, Pascha w Nowym Testamencie, w: S. Czerwik, J. Kudasiewicz, 

H. Witczyk, Święte Triduum Paschalne. Komentarze biblijno-liturgiczne i medytacje, Kielce 2001, s. 51-63; 

W. Hryniewicz, Eucharystia - sakrament paschalny, s. 231-248. 



222 

 

Istnieje w niej wiele elementów zbieżnych z dorocznie świętowaną Paschą żydowską. 

Jest to o tyle istotne dla refleksji o sensie Krzyża, o ile wyjaśnia i interpretuje sens Ostatniej 

Wieczerzy jako antycypacji wydarzenia Krzyża i paschy Chrystusa
1388

. Ukazuje 

ich wewnętrzną spójność i uwydatnia sens misterium.  

 Żydowska Pascha była świętem wyzwolenia, które obchodzono w gronie rodziny 

według uświęconych tradycją zwyczajów. Istotę wspólnego świętowania stanowił 

wspólnotowy rytualny posiłek, ubogacony licznymi obrzędami. Wspólnota stołu stanowiła 

w kulturze semickiej znak szczególnej zażyłości, zaufania i bliskości
1389

. Jezus 

nie obchodził jednakże wieczerzy paschalnej z własną rodziną, lecz z najbliższymi 

uczniami. W ten sposób zainicjował "nową rodzinę": Lud Boży
1390

. To novum Ostatniej 

Wieczerzy zapowiadało, że "nowa rodzina" Jezusa - Kościół - będzie wspólnotą 

zjednoczoną przy eucharystycznym stole nie siłą więzów krwi, lecz wiary. 

 Benedykt XVI twierdzi, że w sensie ścisłym Jezus nie sprawował Ostatniej 

Wieczerzy z uczniami jako uczty paschalnej, choć celebrował ją według zwyczajów 

żydowskich. Utrzymuje, że ustanowił On "swoją Paschę", która była przede wszystkim Jego 

pożegnaniem z uczniami. W miejsce starej Paschy ustanowił coś zupełnie nowego, dając 

podczas Wieczerzy swoim uczniom siebie samego jako nowego Baranka. To, co stare, 

zostało doprowadzone przez Jezusa do nowego i pełnego sensu. Benedykt XVI skłania się 

zatem ku tradycji janowej, według której Jezus już nie żył, kiedy spożywano Paschę 

w rodzinach. Relacje synoptyków o Ostatniej Wieczerzy jako uczcie paschalnej interpretuje 

on jako proroczą zapowiedź śmierci i zmartwychwstania
1391

. Jednocześnie stoi 

na stanowisku, że Ostatnia Wieczerza nie była jedynie profetyczną zapowiedzią Krzyża, 

lecz dzięki ustanowieniu Eucharystii zawierała "antycypację Krzyża 

i Zmartwychwstania"
1392

. Zdaniem Ratzingera/Benedykta XVI ostatni ziemski posiłek 

Jezusa niejako zawierał już w sobie Misterium Krzyża i je uobecniał. 

 Twierdzenie Ratzingera/Benedykta XVI o tym, że Ostatnia Wieczerza nie była 

obrzędową ucztą paschalną
1393

, stoi w opozycji do zdania wielu współczesnych egzegetów 

i biblistów. Utrzymują oni, iż Ostatnia Wieczerza była sensu stricte ucztą paschalną, 

pomimo tego, że odbywała się najprawdopodobniej dzień wcześniej. Wśród oponentów 

Ratzingera/Benedykta XVI można wymienić nazwiska takie jak: J. Jeremias, G. Theissen, 

                                                           
1388

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 462. 
1389

 Por. K. Romaniuk, Eucharystia w przekazach biblijnych, w: "Ateneum Kapłańskie" (1983), nr 75, z. 2, 

s. 159-178. 
1390

 Por. G. Lohfink, Jezus z Nazaretu. Czego chciał. Kim był, tł. E. Pieciul-Karmińska, Poznań 2012, s. 410. 
1391

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. V/1, s. 461- 462.  
1392

 Por. tamże, s. 462. 
1393

 Por. tamże, s. 456-462. 



223 

 

A. Merz, a wśród teologów katolickich: P. Benoit, J. Drozd, J. Kudasiewicz i wielu 

innych
1394

. W opinii tych teologów Jezus sprawował Ostatnią Wieczerzę jako żydowską 

ucztę paschalną, a obrzędom celebracji nadał zupełnie nowy sens. W ich opinii Chrystus 

nie przeżywał Ostatniej Wieczerzy jedynie jako pożegnalnej uczty, a celebrując jej zwyczaje 

ukazał ich nowe znaczenie. W rytualnym łamaniu placków Jezus zapowiadał swoją 

gwałtowną śmierć, a czerwony kolor wina, które pił z uczniami, był zapowiedzią przelanej 

na krzyżu krwi
1395

. Według wielu teologów, biblistów i egzegetów Ostatnia Wieczerza, 

dzięki temu, że sprawowana była jako uczta paschalna, posiadała wiele biblijnych odniesień: 

była ucztą upamiętniającą wyjście Izraela z niewoli (Wj 12, 1-28), ucztą przymierza 

i zapowiedzą Nowego Przymierza zawartego na Krzyżu (Wj 24, 1-18)
1396

, oczekiwaną ucztą 

narodów zapowiadającą eschatologiczną pełnię zbawienia (Iz 25, 6-8)
1397

, a także ucztą 

cierpiącego Sługi Jahwe, którym był sam Jezus (por. Iz 53, 11)
1398

. Zdaniem oponentów 

Ratzingera/Benedykta XVI, dzięki swej paschalności, Ostatnia Wieczerza posiadała 

wielowymiarowy sens
1399

.  

 Na stanowisku, że Ostatnia Wieczerza była żydowską ucztą paschalną, stoi także 

wybitny katolicki egzegeta Gerhard Lohfink. W jednej ze swoich publikacji stwierdza: 

"Daję pierwszeństwo trzem pierwszym Ewangeliom: ostatni posiłek Jezusa to była uczta 

paschalna w nocy, piętnastego dnia miesiąca nisan. Argumenty przeciwne mają swoją wagę, 

ale w żadnym razie nie są przekonujące, a czasem kompletnie nie współgrają z sytuacją"
1400

. 

Warto zauważyć, że Lohfink wydaje swoją publikację o Jezusie niedługo po ukazaniu się 

dzieła papieża Benedyka XVI, w którym przedstawia on odmienne zdanie na temat 

paschalności Ostatniej Wieczerzy. Choć w samej treści publikacji Lohfink nie odnosi się 

wprost do przekonania Benedykta XVI, w pewien sposób poddaje je krytyce.  

  Spór pomiędzy zwolennikami jednej i drugiej opcji wciąż nie został zażegnany. 

Zdania w tej kwestii są nadal podzielone. Jednak to nie ta kwestia stanowi punkt ciężkości 

                                                           
1394

 Por. J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Göttingen 1963, s. 9-82; P. Benoit, Opisy ustanowienia 

Eucharystii, w: Biblia dzisiaj, red. J. Kudasiewicz, tł. A. Morawska, Kraków 1969, s. 335; J. Drozd, Ostatnia 

Wieczerza nową Paschą, Katowice 1977; J. Kudasiewicz, Teksty ustanowienia Eucharystii, w: Biblia 

o Eucharystii, red. S. Szymik, Lublin1997, s. 71.  
1395

 Por. R. Bartnicki, Ostatnia Wieczerza a męka Jezusa, w: Męka Jezusa Chrystusa, red. F. Grylewicz, Lublin 

1986, s. 68.  
1396

 Por. H. Witczyk, Nowa Ofiara podstawą nowego Przymierza (Hbr 8-9), w: "Verbum Vitae" 4 (2003), 

s. 117-210. 
1397

 Por. H. Wandelfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele - dzisiaj. Teologia fundamentalna w kontekście 

czasów współczesnych, Katowice 1993, s. 255.  
1398

 Por. A. Proniewski, Ostatnia Wieczerza Jezusa w kontekście żydowskiej uczty paschalnej, w: "Roczniki 

Teologii Katolickiej" 6 (2007), s. 60. 
1399

 Por. G. Theissen, A. Merz, Der historische Jesus, Göttingen 1963, s. 375; P. Stuhlmacher, Biblische 

Theologie des Neuen Testaments, t. I, w: Grundlegund. Von Jesus zu Paulus, Göttingen 1992, s. 130-143; 

R. Pesch, Wie Jesus das Abendmahl hielt. Der Grund der Eucharistie, Freiburg im Breisgau 1978; J. Gnilka, 

Jezus z Nazaretu, tł. J. Zychowicz, Kraków 2005, s. 372. 
1400

 G. Lohfink, Jezus z Nazaretu. Czego chciał. Kim był, s. 410.  



224 

 

w refleksji Ratzingera/Benedykta XVI nad Ostatnią Wieczerzą. Przez swoje twierdzenie 

Benedykt XVI nie odcina Ostatniej Wieczerzy od kontekstu paschalnego. Przeciwnie, 

dostrzega go i poddaje teologicznej refleksji. Wiele razy nawiązuje on do paschalnego 

zwyczaju zabijania, przyrządzania i wspólnego spożywania baranka paschalnego, jako 

centralnego zwyczaju wieczerzy. W swojej refleksji zauważa jednak, że w kontekście 

spożywania Ostatniej Wieczerzy dane biblijne nie wspominają o baranku. Ów brak baranka 

paschalnego jest zdecydowaną nowością, jaką Jezus zainicjował na Ostatniej Wieczerzy, 

wyróżnikiem posiadającym niezwykle głębokie znaczenie. W opinii Ratzingera/Benedykta 

XVI Jezus przeżywał ucztę paschalną jako "swoją Paschę", w której barankiem paschalnym 

był On sam. To utożsamienie Chrystusa z nowym Barankiem widać szczególnie wyraźnie 

w Ewangelii według św. Jana. Zdaniem Benedykta XVI Ewangelista przedstawia Jezusa 

jako nowego Baranka, którego krew przynosi pojednanie z Bogiem i wyzwala z mocy zła 

i grzechu
1401

. To nie baranek zabity w świątyni stanowił centrum uczy, ale Jezus 

ustanawiający Eucharystię: sakrament swojego Ciała i Krwi. On, jako nowy Baranek, 

ofiarował siebie za grzechy świata, a misterium swojej męki, śmierci i zmartwychwstania 

uobecnił w sakramentalny sposób przez przemianę chleba i wina
1402

. 

 Ratzinger stoi na stanowisku, że Umiłowany uczeń w swojej Ewangelii celowo 

pominął opis ustanowienia Eucharystii i w ten sposób połączył Ostatnią Wieczerzę z ofiarą 

krzyżową Jezusa. Przez ów zabieg wskazał wyraźnie na to, że Jezus był Barankiem 

paschalnym, a Jego ofiara zastąpiła ofiary starego przymierza. Tym samym wypełniła 

oczekiwanie Izraela
1403

. Zdaniem Ratzingera/Benedykta XVI św. Jan nawiązuje do tej idei 

bardzo wyraźnie, wspominając chociażby, że po śmierci krzyżowej Jezusa nie łamano 

mu goleni, zgodnie z przepisem starego prawa, który zabraniał barankowi paschalnemu 

łamać kości (por. Wj 12, 46). Cała narracja opisu męki Chrystusa u św. Jana jest 

skomponowana w taki sposób, by wydarzenie Krzyża ukazać jako wypełnienie obrzędów 

paschalnych Izraela
1404

. W Jezusie z Nazaretu Benedykt XVI zauważa, że Chrystus umierał 

na Golgocie w momencie, kiedy w świątyni zabijano paschalne baranki, przeznaczone 

na świętowanie paschalnej uczty
1405

. Jego zdaniem zbieżność ta nie jest przypadkowa. 

Św. Jan pomija w swojej Ewangelii ustanowienie sakramentu Eucharystii, by wskazać, 

że to, co się dokonało w jej ustanowieniu, urzeczywistniło się w godzinie Krzyża. 

W ten sposób janowa teologia łączy Ostatnią Wieczerzę z Misterium Krzyża, ukazując 

                                                           
1401

 Por. Benedykt XVI, Sacramentum caritatis, 10. 
1402

 Por. G. Witaszek, Baranek paschalny wyjścia, w: Biblia o Eucharystii, red. S. Szymik, Lublin 1997, 

s. 16-19. 
1403

 Por. J. Ratzinger, Typos - Mysterium - Sacramentum, w: OpOm, t. XI, s. 292. 
1404

 Por. M. Kunzler, Liturgia Kościoła, Kraków 1999, s. 65.  
1405

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 305.  



225 

 

wewnętrzną łączność pomiędzy tymi dwoma wydarzeniami i jednocześnie uwypuklając 

ich jedność. Zdaniem Ratzingera Ostatnia Wieczerza i ustanowienie Eucharystii zostają 

celowo pominięte, ponieważ są tożsame z ofiarą Jezusa dokonaną na Krzyżu, pomimo tego, 

iż jedno wydarzenie uprzedza w czasie drugie. Odmienna od synoptyków tradycja św. Jana 

ukazuje głębię misterium męki, śmierci i zmartwychwstania, interpretując je jednocześnie 

w kluczu paschalnym. Jezus w tajemnicy Krzyża sprawuje swoją Paschę - przejście z tego 

świata do Ojca.  

 J. Ratzinger/Benedykt XVI zauważa także, że w Ewangelii św. Jana, w miejscu słów 

o ustanowieniu Eucharystii, znajduje się opis umywania nóg. W jego opinii stanowi 

to radykalną nowość, także w wymiarze paschalności Ostatniej Wieczerzy. Chrystus umył 

uczniom nogi, by poprzez ten gest wprowadzić ich w misterium miłości, którego miał 

dokonać w Krzyżu. Ów gest stanowił znak Jego absolutnego poświęcenia się dla ludzi, 

objawienie całkowitej proegzystencji. Jednocześnie był wezwaniem uczniów 

do naśladowania Go
1406

, zwłaszcza w kontekście słów: "Jeżeli więc Ja, Pan i Nauczyciel, 

umyłem wam nogi, to i wyście powinni sobie nawzajem umywać nogi. Dałem wam bowiem 

przykład, abyście i wy tak czynili, jak Ja wam uczyniłem" (J 13, 14-15). Ratzinger 

stwierdza, że w geście umywania nóg, czyniąc gest sługi, Jezus objawił swoją Boską miłość, 

dzięki której "ze swego Bóstwa zszedł w człowieczeństwo, przyjął postać sługi i stał się 

posłuszny aż do śmierci na krzyżu (Flp 2, 7-8)"
1407

. W istocie śmierć krzyżowa Chrystusa 

była objawieniem miłości w najwyższym stopniu
1408

, ponieważ zrealizowała się przez 

posłuszeństwo Ojcu i prowadziła do ofiary za zbawienie ludzi. W geście umycia nóg 

Chrystus kolejny raz uwiarygodnił samego siebie, a tym samym objawił sens swojej męki 

i śmierci.  

 Zdaniem Ratzingera/Benedykta XVI Krzyż jest więc tajemnicą Paschy Pana 

i pozostaje w ścisłej łączności ze świętami paschalnymi Izraela. Jedynie w ich kontekście 

może zostać poprawnie zinterpretowany i zrozumiany. Stanowi moment "przejścia" Jezusa, 

nowy obrzęd i nowy rodzaj kultu. Ostatnia Wieczerza antycypuje "przejście" Chrystusa 

i w swoim paschalnym wymiarze objawia nowy sens. Dlatego, tak jak nie można oderwać 

Ostatniej Wieczerzy od wydarzenia Krzyża, tak samo nie można oderwać ostatniego 

ziemskiego posiłku Jezusa od kontekstu paschalnego. Wydarzenia te nawzajem ze sobą 

korelują i uzupełniają się
1409

.  

                                                           
1406

 Por. J. Ratzinger, Chrystus i jego Kościół, s. 58-59. 
1407

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 422.  
1408

 Por. M. Bednarz, Jezus Sługą Pańskim według Nowego Testamentu, Tarnów 2001, s. 124-125. 
1409

 Por. A. Proniewski, Ostatnia Wieczerza Jezusa w kontekście żydowskiej uczty paschalnej, s. 63-64. 



226 

 

 Misterium Krzyża miało swój początek w Wieczerniku, gdzie Jezus wydał siebie 

uczniom w sposób sakramentalny. Potwierdzały to gesty wykonywane nad chlebem 

i kielichem wina oraz słowa ustanowienia (Mt 26, 26-28; Mk 14, 22-24; Łk 22, 19-20; 

1 Kor 11, 24-26). Te słowa i czyny stanowiły interpretację tego, co miało wydarzyć się 

w męce, śmierci i zmartwychwstaniu Jezusa. Potwierdzały nierozerwalną, wzajemną 

łączność wydarzeń
1410

. Ratzinger zauważa, że potwierdzały one tym samym, że to Jezus jest 

prawdziwą i ostateczną Ofiarą, w której wypełnione zostały wszystkie próby i oczekiwania 

Starego Przymierza, realizowane w dawnych ofiarach składanych w świątyni
1411

. Jezus jest 

wypełnieniem ofiar starotestamentalnych i jedynie On jest skuteczną ofiarą przebłagania. 

W Jezusie z Nazaretu Benedykt XVI wyjaśnia swoje stanowisko w następujący sposób: 

 

"Jezus dokonał aktu poświęcenia, kapłańskiego oddania Bogu samego siebie 

i świata do końca (por. J 17, 19). (…) Dokonała się nowa kosmiczna liturgia. 

Krzyż Jezusa zajmuje miejsce wszystkich innych aktów kultu jako jedyne 

prawdziwe uwielbienie Boga, gdzie Bóg samego siebie otacza chwałą przez 

Tego, w którym ofiaruje nam swoją miłość i przyciąga nas do siebie"
1412

. 

 

 J. Ratzinger/Benedykt XVI uważa, że przez Krzyż Jezus ustanowił nowy kult, 

w którego centrum nadal pozostaje ofiara, jednakże nabiera ona całkowicie nowego 

znaczenia. Ostatnia Wieczerza, interpretowana jako antycypacja Krzyża, również stanowiła 

formę nowego kultu, w którym Ofiarą był sam Chrystus uobecniony w Eucharystycznych 

znakach chleba i wina.  

 W opisach Ostatniej Wieczerzy przedstawiciele tradycji synoptycznej ukazują 

swoistą Jezusową reinterpretację paschalnych obrzędów. W ich narracji znaki czynione 

przez Chrystusa nabrały nowego znaczenia. Były one związane z Jego "przejściem", 

dokonanym w Ciele i Krwi oraz wyrażały nowe Przymierze
1413

. Gesty łamania i spożywania 

chleba oraz picia kielicha wina uzyskały nową jakość w odniesieniu do Paschy samego 

Jezusa: Jego misterium Krzyża
1414

. Stanowiły zapowiedź i jednocześnie realizację Ofiary 

Chrystusa. Jezus w Wieczerniku naprawdę wydał się w swoim Ciele i Krwi na mękę 

i śmierć, bo "ustanowienie Eucharystii jest antycypacją śmierci, jest aktem śmierci 

duchowej"
1415

, twierdzi Ratzinger. Jego zdaniem Misterium Krzyża uobecniło się w czasie 

                                                           
1410

 Por. B. Testa, Sakramenty Kościoła, Poznań 1998, s. 290.  
1411

 Por. J. Ratzinger, Bóg blisko nas. Eucharystia - centrum życia, Kraków 2002, s. 33.  
1412

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 536-537.  
1413

 Por. W. Kosiak, Pascha Jezusa Chrystusa, w: "Studia Ełckie" 19 (2017), nr 4, s. 44.  
1414

 Por. R. Cantalamessa, Pascha naszego zbawienia, Kraków 1998, s. 100-110. 
1415

 J. Ratzinger, Typos - Mysterium - Sacramentum, w: OpOm, t. XI, s. 289. 



227 

 

Ostatniej Wieczerzy w wydarzeniu ustanowienia Eucharystii. To, co Jezus czynił, rzucało 

światło na to, co czynił później w tajemnicy Krzyża. Ostatnia Wieczerza wyjaśniała więc 

Krzyż, objawiając tym samym jego pełniejszy sens. W Duchu liturgii Ratzinger streszcza tę 

myśl w następujący sposób:  

 

"(…) Krzyż staje się także syntezą świąt starotestamentalnych, Dniem 

pojednania i Paschy jednocześnie, inauguracją Nowego Przymierza. 

W konsekwencji można powiedzieć, że teologia Krzyża jest teologią 

eucharystyczną i na odwrót. Bez Krzyża Eucharystia byłaby pustym obrzędem, 

a bez Eucharystii Krzyż byłby straszliwym świeckim wydarzeniem. 

Tym samym ukazuje się kolejny element: ścisłe powiązanie tego, co uczynił 

i co wycierpiał Jezus, z czynnościami kultowymi"
1416

.  

 

 W refleksji Ratzingera/Benedykta XVI Krzyż i Eucharystia nie tylko są ze sobą 

wewnętrznie powiązane, ale wzajemnie się interpretują i tym samym objawiają swój 

sens
1417

. W ustanowieniu Eucharystii Jezus ukazał sens swojej śmierci. Celebrując Ostatnią 

Wieczerzę, w nowej Passze, objawił uczniom sens Krzyża.  

 Ostatnia Wieczerza sprawowana z uczniami w kontekście świąt paschalnych jest 

dla teologii fundamentalnej ważnym motywem potwierdzającym wiarygodność Jezusa 

i Jego Krzyża. Świadomość bliskości śmierci, jaką posiadał Chrystus, przemawia 

za tym, że w Jego życiu Krzyż nie był przypadkiem, lecz celem misji. Słowa Jezusa: 

"Gorąco pragnąłem spożyć Paschę z wami, zanim będę cierpiał" (Łk 22, 15) poświadczają 

Jego pragnienie i pełną świadomość zbliżających się wydarzeń. Eucharystia, zarówno 

jej ustanowienie jak i treść, ukazują to, w jaki sposób Jezus rozumiał swoją śmierć i czym 

ona dla Niego była. Jezus posiadał pełną świadomość staurologiczną
1418

, o czym wspominał 

także wielokrotnie podczas swojego nauczania. To, co uczynił na Ostatniej Wieczerzy, 

antycypując swoją mękę i śmierć w ustanowieniu Eucharystii, poświadcza, że posiadał także 

pełną świadomość soteriologiczną. Ratzinger zauważa, że: "Jezus absolutnie nie szedł 

na Krzyż niczego nie przeczuwając, i że nie był on dla Niego zaskoczeniem. Nie mógł 

nie widzieć nadciągającej burzy, potęgi sprzeciwu, wrogości i odrzucenia, które narastały 

wokół niego"
1419

.  

 Jezus przeżywał z uczniami Ostatnią Wieczerzę w pełnej świadomości jako wejście 

w mękę. Zdawał sobie sprawę z tego, że jest ona antycypacją Krzyża, a słowa, które podczas 

                                                           
1416

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 379-380. 
1417

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 481. 
1418

 Por. M. Rusecki, Traktat o Objawieniu, s. 329-337. 
1419

 J. Ratzinger, Typos - Mysterium - Sacramentum, w: OpOm, t. XI, s. 289. 



228 

 

niej wypowiadał, stawały się "przeobrażeniem śmierci w wydarzenie miłości, 

przeobrażeniem tego, co nie ma sensu w coś, co dla nas ma sens"
1420

, zauważa Ratzinger. 

Paschalny kontekst, Ostatnia Wieczerza i ostatecznie Ustanowienie Eucharystii, mają 

charakter rewelatywny: objawiają sens Krzyża, wskazując jednoznacznie, że nie jest 

on przypadkiem, że posiada obiektywny sens i że tym sensem jest miłość Chrystusa, który 

ofiaruje swoje życie.  

 W homilii podczas mszy w Niedzielę Zmartwychwstania w 2009 roku Benedykt 

XVI, nawiązując do Paschalnej Ofiary Chrystusa, stwierdził:  

 

"(…) sens tej swojej ofiary [Jezus - B. M.] ukazał podczas Ostatniej Wieczerzy, 

kiedy - pod postaciami chleba i wina - sam zajął miejsce rytualnych pokarmów 

spożywanych w żydowską Paschę"
1421

.  

 

W rozumieniu Benedykta XVI Eucharystia wyjaśnia sens ofiary krzyżowej, a ofiara 

krzyżowa Chrystusa, wyjaśnia Misterium Eucharystii.  

 Eucharystia i Pascha Chrystusa stanowią ze sobą zatem jedno misterium zbawcze
1422

. 

Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum concilium II Soboru Watykańskiego potwierdza 

ten związek. Stwierdza bowiem, że "Zbawiciel nasz podczas Ostatniej Wieczerzy, tej nocy, 

kiedy został wydany, ustanowił Eucharystyczną Ofiarę Ciała i Krwi swojej, aby w niej 

na całe wieki, aż do swego przyjścia, utrwalić Ofiarę Krzyża (…)"
1423

. Konstytucja 

tym samym podkreśla, że Eucharystia jest "Ofiarą Krzyża". W konsekracji chleba i wina 

Jezus nie tylko zapowiedział swoją rychłą śmierć, lecz sprawował w niej Misterium Krzyża. 

Złożył bowiem siebie w ofierze sakramentalnej. Uobecnione w znakach chleba i wina Jego 

Ciało i Krew zastąpiły paschalnego baranka. Wskazywały jednoznacznie, że nowym 

Barankiem jest Chrystus, który w ofierze Krzyża świadomie oddał swoje życie za zbawienie 

świata
1424

. Krzyż i Eucharystia są zatem w pewien sposób ze sobą tożsame. Dokonuje się 

w nich jedna zbawcza rzeczywistość ofiary Chrystusa.  

 Ratzinger zauważa jednak, że podczas Ostatniej Wieczerzy Jezus zmienia sens 

ofiary. W wydaniu swojego Ciała i Krwi "przemienia śmierć w duchowy akt akceptacji, 

w akt miłości, która siebie rozdaje; w akt modlitwy, w którym - dla Boga i od Boga - Jezus 

                                                           
1420

 Tamże, s. 299.  
1421

 Benedykt XVI, Głośmy orędzie paschalne własnym życiem, w: OR (2009), nr 6, s. 27. 
1422

 Por. P. Rossa, Eucharystia - pamięć i uobecnienie, w: Kto spożywa moje ciało, ma życie wieczne: refleksje 

o Eucharystii, red. D. Kwiatkowski, Poznań 2015.  
1423

 KL, 47 
1424

 Por. W. Granat, Eucharystia - Misterium Bożej obecności, Sandomierz 2011, s. 110-113. 



229 

 

oddaje się ludziom do dyspozycji"
1425

. Sprawowana przez Jezusa w Wieczerniku 

Eucharystia była więc ofiarą
1426

, jednakże jej sensem nie była już śmierć, lecz miłość. 

W Wieczerniku, w sakramentalny sposób, Jezus dokonał swojego ofiarowania, którego 

dopełnienie miało miejsce w Misterium Krzyża. Późniejsza śmierć Jezusa była tego 

potwierdzeniem. Słowa ustanowienia z Ostatniej Wieczerzy: "To jest Ciało moje, które 

za was będzie wydane (…). Ten kielich to nowe Przymierze we Krwi mojej, która za was 

będzie wylana" (Łk 22, 19-20, por. Mt 26, 26-28; Mk 14, 22-25; 1 Kor 11, 23-26) 

jednoznacznie potwierdzają ofiarniczy wymiar Eucharystii. Były one swego rodzaju 

samookreśleniem Jezusa i interpretacją tego, czego miał dokonać przez krzyżową śmierć. 

W Misterium męki i śmierci Jezus został prawdziwie złożony w ofierze jako Pascha 

(por. 1 Kor 5, 7). Sam stał się doskonałą, ostateczną i prawdziwą ofiarą. Wydał się w ręce 

grzeszników i oddał swoje życie, stając się wiarygodnym swoich własnych słów 

o oddawaniu życia za przyjaciół (por. J 15, 13-17)
1427

.  

 W perspektywie tak rozumianej Ostatniej Wieczerzy Jezus jawi się jako wiarygodny 

świadek swojego nauczania i prawdziwej miłości. W ustanowieniu Eucharystii, w akcie 

absolutnej miłości, oddał On swoje życie za ludzi. Dlatego też, zdaniem Ratzingera, poprzez 

swoją śmierć krzyżową objawił nowy model egzystencji i zdefiniował na nowo ideał 

człowieczeństwa. Ratzinger twierdzi, że tak, jak istota osobowości Jezusa polegała 

na absolutnym "byciu dla", tak każda osoba jest w pełni sobą wtedy, kiedy jest "otwartością" 

i "oddawaniem" zrealizowanym w swojej cielesności
1428

. Człowiek bowiem swoje życie 

może zrealizować w pełni i odkryć jego sens jedynie w miłości, która stanowi drogę 

osobistej paschy człowieka.   

 W refleksji nad tajemnicą paschalną Ratzinger zauważa: "Bez krzyża Eucharystia 

miałaby charakter zwykłego obrzędu, bez Eucharystii krzyż byłby tylko świeckim 

wydarzeniem"
1429

. Istotą jednego i drugiego wydarzenia, a więc jednocześnie najgłębszym 

ich sensem, jest ofiara. Ona je sakralizuje, wznosi na wyżyny samego Boga, czyni kultem 

miłym Bogu. W ocenie Ratzingera ofiara, jakiej dokonał Jezus na Krzyżu, miała inny 

charakter niż dotychczasowe ofiary składane w Starym Testamencie. Jego zdaniem zmienił 

się zasadniczo jej kierunek. Dotychczasowe obrzędy rytualnego przebłagania posiadały 

dynamikę wstępującą. Ofiara Jezusa posiadała wektor odwrotny. Dzięki Jego boskości 

                                                           
1425

 J. Ratzinger, Eucharystia. Bóg blisko nas, s. 30.  
1426

 Por. J. Ratzinger, Typos - Mysterium - Sacramentum, w: OpOm, t. XI, s. 243-252.  
1427

 F. Szreder, Ostatnia Wieczerza, w: "Studia Warmińskie" 12 (1975), s. 446-447; W. Hryniewicz, 

Eucharystia - sakrament paschalny, s. 223;  
1428

 Por. J. Ratzinger, Eucharystia. Bóg blisko nas, s. 89. 
1429

 Tamże, s. 47.  



230 

 

i wcieleniu ma wektor zstępujący
1430

. W swojej istocie nie była ona jedynie formalnym 

aktem, oddaniem czegoś w zastępstwie Bogu, zniszczeniem żertwy ofiarnej. Polegała 

na czymś wręcz odwrotnym: na wyjściu poza siebie samego, na darowaniu życia, 

a nie na jego unicestwieniu. W Duchu liturgii Ratzinger tłumaczy:  

 

"Teraz Słowo nie jest już tylko zastępstwem kogoś drugiego, cielesnego, 

w ofiarowaniu siebie samego przez Jezusa na Krzyżu jest teraz złączone z całą 

rzeczywistością ludzkiego życia i cierpienia. Teraz nie jest to już kult zastępczy. 

Przedstawicielstwo Jezusa włącza nas we wspólną rzeczywistość, prowadzi 

do upodobnienia się do Boga oraz sprawia, że stajemy się miłością, która jest 

autentycznym kultem. Mocą Krzyża i Zmartwychwstania Jezusa Eucharystia 

stanowi punkt zbieżny wszystkich linii Starego Przymierza, a nawet całej 

historii"
1431

. 

 

 Zdaniem Benedykta XVI ofiara Syna Bożego położyła kres ofiarom Starego 

Prawa
1432

. Wcielony Logos, umierając na krzyżu, dzięki swemu człowieczeństwu, włączył 

w swoją ofiarę życie każdego człowieka. Novum ofiary Jezusa tkwiło w tym, 

że nie ofiarował On Bogu czegoś w zamian, lecz samego siebie. To On przyszedł do ludzi 

ze zbawieniem. Przez dar Eucharystii, którą karmił uczniów, włączył ich w dzieło swojej 

ofiary, w ruch miłości posuniętej "aż do końca" i wynoszącej ich ku niebu. W Sacramentum 

caritatis Benedykt XVI stwierdza: "Eucharystia włącza nas w akt ofiarniczy Jezusa. 

Nie tylko otrzymujemy w sposób statyczny Logos wcielony, ale zostajemy włączeni 

w dynamikę Jego ofiary"
1433

. Zaś we Wprowadzeniu do chrześcijaństwa syntetyzuje tę myśl 

w odmienny sposób, nieco przesuwając punkt ciężkości swojej refleksji. Zauważa, że  

 

"(…) tylko przez śmierć, przez zatracenie siebie, powstaje życie. Wskazuje 

na to dzieło stworzenia, a dopełnia się to w człowieku, i wreszcie 

w tym człowieku - wzorze, w Jezusie Chrystusie. Przez to, że przyjął na siebie 

los ziarna pszenicznego, że stał się ofiarą, że dał się wyniszczyć i stracić, 

otwiera On prawdziwe życie"
1434

.  

 

                                                           
1430

 Por. B. Sesboüé, Jezus Chrystus jedyny Pośrednik. Rzecz o odkupieniu i zbawieniu, s. 207.  
1431

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 51-52.  
1432

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 409-412. 
1433

 Benedykt XVI, Sacramentum caritatis, 11.  
1434

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 205.  



231 

 

 W kenozie swojego człowieczeństwa i ostatecznie w akcie śmierci Jezus objawił 

swoją nieskończoną miłość. Oddziaływanie aktu Jego miłości urzeczywistnionego w Krzyżu 

okazało się tak szerokie i tak silne, że objęło swoim zasięgiem każdego człowieka: 

"A Ja, gdy zostanę nad ziemię wywyższony, przyciągnę wszystkich do siebie" (J 12, 32). 

Zdaniem Benedykta XVI o polu oddziaływania tej miłości świadczą także same słowa 

przeistoczenia o Krwi Chrystusa przelanej "za wielu" (por. Mt 26, 28; Mk 14, 21). 

W Ofierze Krzyża "wielu" zostało włączonych w dynamikę Jego ofiary
1435

 i "wielu" stało 

się na powrót "własnością Boga"
1436

.  

 W Ofierze Jezusa nie chodziło o dokonanie jedynie zewnętrznego aktu, wypełnienie 

rytuału czy też prawnej formalności. Istotą, a więc najgłębszym jej sensem, była życiodajna 

miłość. To ona przerodziła się w zewnętrzny akt wydania Ciała i przelania Krwi. Ów akt 

miłości był prawdziwą i oczekiwaną przez Boga nową formą kultu. Ratzinger, korzystając 

z teologii św. Pawła, opisuje jego istotę jako logiké latreía, a więc liturgię Logosu
1437

. 

Refleksja Ratzingera streszcza się zasadniczo w stwierdzeniu: Istotą każdego daru i każdej 

ofiary jest miłość. Ona jest drogą do prawdziwej i przemieniającej Paschy, wyjścia poza 

swój egoizm, poza bycie jedynie dla siebie i w sobie
1438

. Jedynie miłość otwiera ludziom 

drogę do Boga i prawdziwego życia. 

 Podczas jednej z audiencji generalnych Benedykt XVI, opierając się na teologii 

św. Pawła wyjaśniał, że "(…) rzeczywisty kult, prawdziwa miłość bosko-ludzka zastępuje 

kult nietrwały i symboliczny. Krzyż Chrystusa, Jego miłość z ciała i krwi jest rzeczywistym 

kultem, odpowiadającym rzeczywistości Boga i człowieka"
1439

. Istotą ofiary Chrystusa, 

a więc konsekwentnie, istotą Eucharystii i Misterium Krzyża, była miłość. To ona także jest 

sensem chrześcijańskiego kultu
1440

, dokonującego się w "Duchu i prawdzie" (J 4, 23)
1441

. 

W swojej ofierze, siłą Boskiej miłości "Jezus przemienia zewnętrzny akt przemocy, 

ukrzyżowanie, w akt dobrowolnego oddania siebie samego za innych. Jezus daje 

nie coś, lecz siebie samego"
1442

, tłumaczy Ratzinger. To, co dokonało się w Misterium 

Krzyża, w Passze Jezusa, to przede wszystkim akt miłości, który zaangażował całą Jego 

                                                           
1435

 Por. Benedykt XVI, Sacramentum caritatis, 20. 
1436

 Por. Benedykt XVI, Modlitwa sprawia, że ludzie potrafią kochać, w: OR (2012), nr 9-10, s. 36. 
1437

 Por. J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 53. 
1438

 Por. tamże, s. 37. 
1439

 Benedykt XVI, Krzyż Chrystusa przemienił kult starotestamentalny, w: OR (2009), nr 3, s. 32. 
1440

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 472. 
1441

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta, t. II, s. 54-65. 
1442

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 326, Por. Tenże, Kościół. Pielgrzymująca wspólnota 

wiary, s. 85.  



232 

 

egzystencję i urzeczywistnił się w akcie ofiary z samego siebie
1443

. To Jego prawdziwy 

exodus prowadzący do życia w zmartwychwstaniu. 

 W rozumieniu Ratzingera/Benedykta XVI siłą napędową dynamiki wcielenia 

i zbawienia jest po prostu miłość. Pascha Chrystusa to przede wszystkim akt Jego 

nieskończonej miłości
1444

, poprzez który przezwyciężył On siłę śmierci.  

 Wydarzenia męki, śmierci i zmartwychwstania Chrystusa stanowią w myśli 

J. Ratzingera/Benedykta XVI jedną, integralną całość. W jego refleksji Krzyż Chrystusa 

ukazuje się jako jedno, komplementarne wydarzenie, w którym dokonała się prawdziwa 

Pascha (przejście) Syna Bożego z ziemskiego życia, przez śmierć, do życia 

w zmartwychwstaniu.  

 W refleksji nad sensem Krzyża nie sposób pominąć jego wymiaru rezurekcyjnego, 

bowiem to dzięki zmartwychwstaniu objawił on swoje znaczenie w całej pełni
1445

. 

Fakt zmartwychwstania Chrystusa stanowi swoisty klucz hermeneutyczny dla zrozumienia 

nie tylko sensu życia Bożego Syna, ale zwłaszcza dla zrozumienia sensu Jego męki 

i śmierci
1446

. Potwierdza wiarygodność posłannictwa Jezusa Chrystusa, jak również 

interpretuje Jego śmierć jako wydarzenie zbawcze
1447

.  

 Z punku widzenia teologii fundamentalnej zmartwychwstanie Jezusa pełni wieloraką 

funkcję: motywacyjną, objawieniową, chrystologiczną, zbawczą, wiarotwórczą, 

eklezjotwórczą i antropologiczną
1448

. W pismach Josepha Ratzingera/Benedykta XVI można 

odnaleźć, w mniejszym bądź większym stopniu, refleksje na temat wszystkich tych funkcji. 

Jego teologia rezurekcyjna jest holistyczna i stanowi swojego rodzaju apologię 

zmartwychwstania. W pierwszym rzędzie jednak Ratzinger interpretuje je jako wydarzenie 

o charakterze soteriologicznym, w którym Jezus Chrystus przeszedł z uwielbioną ludzką 

naturą przez śmierć do życia trynitarnego
1449

, a więc dokonał prawdziwej Paschy. 

Zmartwychwstanie było fundamentalnym dla zaistnienia chrześcijaństwa wydarzeniem, 

w którym objawiła się zbawcza potęga miłości Boga. W nim "Jezus Chrystus 

osiągnął to, co zostało obiecane ludziom jako Boży dar zbawienia"
1450

. 

                                                           
1443

 Por. Benedykt XVI, Sacramentum caritatis, 23.  
1444

 Por. Benedykt XVI, Zmartwychwstały Chrystus ogarnia cały świat, w: OR (2006), nr 5, s. 11. 
1445

 Por. J. Guillet, Jezus w wierze pierwszych uczniów, tł. M. Krzeptowska, Kraków 2000, s. 217. 
1446

 Por. G. Szubtarski, Zmartwychwstanie jako klucz hermeneutyczny w relekturze słów i czynów Jezusa 

Chrystusa, w: "Roczniki Teologii Fundamentalnej" 5 (2013), s. 203; M. Rusecki, Traktat o Objawieniu, s. 348.  
1447

 Por. M. Rusecki, Uniwersalizm zbawienia w Jezusie Chrystusie w nauce Vaticanum II, w: Uniwersalizm 

chrześcijaństwa a pluralizm religii, red. S. Budzik, Z. Kijas, Tarnów 2000, s. 52-71. 
1448

 Por. J. Mastej, Funkcje zmartwychwstania Jezusa Chrystusa, w: "Roczniki Teologiczne" 62 (2015), nr 9, 

s. 78. 
1449

 Por. KKK, 647.  
1450

 Por. J. Mastej, Funkcje zmartwychwstania Jezusa Chrystusa, s. 87. 



233 

 

 Jeżeli istotę soteriologii Ratzingera, a więc jej podstawową strukturę, stanowi miłość, 

to konsekwentnie jest ona dla niego także ontyczną podstawą zmartwychwstania. 

We Wprowadzeniu do chrześcijaństwa Ratzinger uzasadnia:  

 

"(…) miłość domaga się nieskończoności, niezniszczalności, a nawet ona jest 

jakby krzykiem domagającym się nieskończoności. Zarazem jednak wiemy, 

że na ten krzyk nie ma odpowiedzi, że miłość żąda wprawdzie 

nieskończoności, ale jej dać nie może, że domaga się wieczności, 

ale naprawdę włączona jest w świat śmierci, w jego samotność i jego 

niszczycielską moc. Rozumiemy tu, co znaczy zmartwychwstanie. 

Jest ono siłą miłości, która jest mocniejsza niż śmierć"
1451

.  

 

 Dla Ratzingera jedynym wiarygodnym uzasadnieniem możliwości nieśmiertelności 

w ogóle jest miłość. Jedynie ona posiada w sobie tak potężny potencjał życia, iż może 

przezwyciężyć destrukcyjną moc śmierci. Ratzinger podkreśla: "(…) miłość jest podstawą 

każdego rodzaju nieśmiertelności (…)"
1452

. W jego refleksji nad zmartwychwstaniem 

Chrystusa idea ta osiągnęła swoją szczególną implikację. Zauważa on, że w formułach 

rezurekcyjnych: "Jezus zmartwychwstał", czy też "Bóg wskrzesił Jezusa z martwych", 

objawia się najprzód sens miłości jako relacji oraz podstawy istnienia i trwania. Tę genialną 

intuicję można zrozumieć w pełni jedynie w kontekście jego antropologii.  

 Ratzinger twierdzi, że człowiek to istota z natury relacyjna. Pochodzi z relacji 

miłości i w niej urzeczywistnia swoje życie. Jego egzystencja jest darem. O własnych siłach 

nie może on ani zaistnieć, ani uchronić swego życia przed śmiercią. Człowiek istnieje i trwa 

jedynie dzięki "komuś". Innymi słowy: ludzka egzystencja, zarówno jej zaistnienie, 

jak i trwanie, nie ma charakteru samorzutnego, lecz dialogiczny
1453

. Jest możliwa jedynie 

dzięki miłości "kogoś drugiego". Ten fundamentalny paradygmat swojej antropologii 

Ratzinger przenosi na grunt refleksji rezurekcyjnej. Uważa, że formuły wielkanocne 

najprzód objawiają prawdę, iż "pełna miłość Jezusa do ludzi, która Go doprowadziła 

do krzyża, dokonuje się w całkowitym oddaniu się Ojcu i przez to staje się silniejsza 

niż śmierć, gdyż jest zarazem całkowicie przez Niego ogarnięta"
1454

.  

 W opinii Ratzingera najgłębszym sensem wielkanocnych formuł jest prawda 

o nieprzerwanej miłości urzeczywistniającej się w relacji Ojca, Syna i Ducha Świętego. 

W rozumieniu Ratzingera ostatecznym uzasadnieniem zmartwychwstania Chrystusa jest 

                                                           
1451

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm. t. IV, s. 242.  
1452

 Tamże, s. 244. 
1453

 Por. J. Ratzinger, Eschatologia, śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 154-157.  
1454

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 244. 



234 

 

Jego miłość, w której oddał się całkowicie Ojcu oraz miłość Ojca, która przyjęła Jego ofiarę 

w akcie zmartwychwstania. Istniejąca pomiędzy Boskimi Osobami nieprzerwana relacja 

miłości stała się źródłem nieśmiertelności Syna. Zasadą rezurekcji, umożliwiającą przejście 

Syna Bożego ze śmierci do nieśmiertelnego życia, była więc Boża miłość. 

W tej perspektywie zmartwychwstanie jawi się jako odpowiedź Ojca i Ducha Świętego 

na posłuszeństwo i uniżenie się Syna w tajemnicy Krzyża
1455

.  

 Zmartwychwstanie Chrystusa miało więc swoje źródło w relacji miłości Boskich 

Osób
1456

. Ratzinger stwierdza:  

 

"(…) Bóg pośród wszystkiego, co przemija jest trwaniem i istnieniem, 

bo jest odniesieniem do siebie Trzech Osób, ich otwarciem na wzajemność 

miłości, jest aktem-substancją miłości absolutnej, i to całkowicie «relatywnej», 

żyjącej jedynie we wzajemnym odniesieniu osób"
1457

.  

 

 Zmartwychwstanie, tak samo jak Krzyż, było zatem aktem trynitarnej miłości Boga 

i jej konsekwencją. Objawiona w paschalnej ofierze Chrystusa miłość stanowiła istotę 

rezurekcji i to ona była spoiwem, które złączyło ze sobą śmierć i zmartwychwstanie Jezusa 

w jedno wydarzenie zbawcze. Dla Ratzingera "Krzyż jest znakiem Męki, a jednocześnie 

znakiem Zmartwychwstania"
1458

, ponieważ jego najgłębszym sensem jest jedna i ta sama 

miłość Boga.  

 Dla Ratzingera zmartwychwstanie było zatem najwyższym aktem miłości Boga 

i zarazem jej objawieniem. Posiadało funkcję uwiarygodnienia zarówno jej samej, 

jak i posłannictwa Chrystusa. Ratzinger stwierdza, że "śmierć [Jezusa] pozostałaby czczym 

wydarzeniem i unicestwiłaby same słowa, gdyby nie nastąpiło zmartwychwstanie, w którym 

oczywiste się staje, że te słowa zostały wypowiedziane z autorytetu samego Boga, że jego 

miłość jest naprawdę wystarczająco mocna, aby mogła pokonać śmierć"
1459

. Rezurekcja 

Jezusa, w rozumieniu apologetyki, "dowodziła" prawdziwości Jego słów i misji
1460

. 

Zinterpretowała na nowo wydarzenie Krzyża i jednocześnie potwierdziła nie tylko Boskie 

posłannictwo Jezusa, ale objawiła jego agapetologiczny wymiar. 

                                                           
1455

 Por. T. D. Łukaszuk, Ty jesteś Chrystus, Syn Boga żywego. Dogmat chrystologiczny w ujęciu integralnym, 

Kraków 2000, s. 150. 
1456

 Por. F. K. Chodkowski, "Ty jesteś Chrystus, Syn Boga żywego". Zarys chrystologii Josepha Ratzingera, 

Poznań 2007, s. 148. 
1457

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 245. 
1458

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 142. 
1459

 J. Ratzinger, Eucharystia - centrum Kościoła, w: OpOm, t. XI, s. 299.  
1460

 Por. M. Rusecki, Czy zmartwychwstanie jest cudem?, w: In Te Domine speravi. Księga pamiątkowa 

poświęcona Księdzu Arcybiskupowi Bolesławowi Pylakowi Metropolicie Lubelskiemu, Lublin 1996, s. 219-

220.  



235 

 

 Zdaniem Ratzingera objawiona w męce, śmierci i zmartwychwstaniu miłość 

posiadała moc transformującą. Była potęgą, która nie tylko przezwyciężyła śmierć
1461

, 

ale przeniosła egzystencję Syna na wyższy poziom, ponad sferę biosu. U Ratzingera, 

w refleksji nad rezurekcją Chrystusa, idea ta nabiera konkretnego kształtu: "Opowiadanie 

o zmartwychwstaniu w Nowym Testamencie ukazuje nam jasno, że życie 

Zmartwychwstałego nie mieści się w historii biosu, lecz znajduje się poza nią"
1462

. 

W zmartwychwstaniu Chrystusa dokonało się pewnego rodzaju przekształcenie Jego 

ludzkiej natury, które nazywa, używając języka analogii, "skokiem mutacji"
1463

. 

We Wprowadzeniu do chrześcijaństwa wyjaśnia to szczegółowo: 

 

"(…) Chrystus po zmartwychwstaniu nie powrócił do swego poprzedniego 

życia ziemskiego (…). Zmartwychwstał on do życia definitywnego, które 

nie podlega już prawom chemicznym czy biologicznym, dlatego jest poza 

możliwością śmierci, jest w tej wieczności, jaką daje miłość"
1464

.  

 

 Dla Ratzingera zmartwychwstanie Chrystusa było aktem Jego przejścia - paschy 

w definitywny rodzaj życia. Przejście to polegało na wejściu Chrystusa z ludzką naturą 

w niedosiężną dla śmierci przestrzeń wiecznej miłości Trójcy. Toteż, w opinii 

Ratzingera/Benedykta XVI, nie można rezurekcji rozumieć jedynie jako reanimacji zwłok 

Jezusa, wskrzeszenie i powrót do ziemskiego sposobu bytowania.  

 Teologia utożsamia wejście Jezusa w definitywne życie, z przejściem Jezusa 

z ludzką naturą w wymiar nieśmiertelnego życia trynitarnego. Ta idea uobecnia się 

w refleksji Ratzingera. W swoich chrystologicznych rozważaniach zaznacza: 

"Zmartwychwstanie jest przede wszystkim wydarzeniem dotyczącym samego Jezusa, 

dokonanym między Nim i Ojcem mocą Ducha Świętego (…)"
1465

. Rezurekcja Chrystusa, 

tak samo jak Krzyż, jest zatem prawdziwą epifanią Trójcy i wydarzeniem dokonującym się 

w Jej wnętrzu. Jest objawieniem Jej osobowego misterium życia
1466

. Istotnie, przez 

zmartwychwstanie człowieczeństwo Syna zostało włączone w życie wewnętrzne Boga 

a Jego ludzka egzystencja została ogarnięta przez moc Bożej miłości. Dzięki temu osiągnęła 

ona swoją pełnię, definitywny kształt i nieśmiertelność. Tym samym rezurekcja stała się 

rzeczywistym objawieniem integralnej antropologii.  

                                                           
1461

 Por. J. Ratzinger, Mesjasz i Syn Boży. Tajemnica osoby Jezusa, w: OpOm, t. VI/2, s. 747.  
1462

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 246.  
1463

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 550. 
1464

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 246. 
1465

 J. Ratzinger, Mesjasz i Syn Boży. Tajemnica osoby Jezusa, w: OpOm, t. VI/2, s. 746-747. 
1466

 Por. W. Hryniewicz, Chrystus nasza Pascha. Zarys chrześcijańskiej teologii paschalnej, s. 357. 



236 

 

 Fakt zmartwychwstania Chrystusa był wydarzeniem o charakterze transcendentnym, 

metahistorycznym, ponieważ w swojej istocie dokonał się on we wnętrzu samego Boga 

i wyniósł życie Syna Bożego ponad to, co doczesne
1467

. Niemniej jednak był 

on wydarzeniem w pełni rzeczywistym. Nie dokonał się jedynie w subiektywnym 

przekonaniu uczniów
1468

, lecz realnie. Dzięki potędze miłości Boga zmartwychwstanie 

poczyniło pewnego rodzaju wyłom w obiektywnie istniejących prawach natury. 

Mianowicie, przeniosło egzystencję Jezusa ze sfery biosu do sfery życia samego Boga, 

określanej w języku biblijnym jako zoe. Ten nowy, nieznany dotąd rodzaj bytowania, 

wyłamał się spod praw materialnego świata
1469

. Tym samym wymknął się prawu śmierci 

i stał się trwaniem w nieśmiertelności samego Boga.  

 Ratzinger zauważa, że "to nowe życie znalazło i musiało znaleźć poświadczenie 

w historii, bo przecież jest ono dla niej, a przepowiadanie chrześcijańskie nie jest w gruncie 

rzeczy niczym innym jak przekazywaniem tego świadectwa, że tutaj miłość zwyciężyła 

śmierć i że w ten sposób sytuacja nas wszystkich zmieniła się zasadniczo"
1470

. Pomimo 

ponadhistorycznego charakteru rezurekcja Chrystusa pozostawiła w historii swój ślad
1471

. 

Ów ślad odegrał fundamentalną rolę w powstaniu chrześcijaństwa. Chrystofanie i pusty grób 

były w historii znakiem zmartwychwstania, objawiającym jednocześnie jego sens 

i prawdziwość
1472

. One też niejako udostępniły poznaniu ludzkiemu wydarzenie rezurekcji 

w tzw. historyczności pośredniej
1473

. Bez nich prawda o zmartwychwstaniu byłaby 

ludzkości niedostępna.  

 Benedykt XVI zauważa, że doświadczenie zmartwychwstania było dla ludzkości 

wydarzeniem absolutnie nowym. Żaden człowiek nie posiadał ani nadal jeszcze nie posiada 

doświadczenia rezurekcji. W swojej istocie pozostaje więc ono ciągle dla człowieka, także 

współczesnego, niewyrażalne. Jako wydarzenie o charakterze transcendentnym, przekracza 

możliwości definitywnego poznania
1474

.  

                                                           
1467

 Por. M. Nicolas, Théologie de la Resurrection, Paryż 1982, s. 182; T. Dola, Pojęcie zmartwychwstania 

Jezusa Chrystusa, w: "Resovia Sacra" 6 (1999), s. 16.  
1468

 Por. T. Dola, Pojęcie zmartwychwstania Jezusa Chrystusa, s. 19-23. 
1469

 Por. P. Przybył, Czy zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa jest faktem naukowym?, w: "Tarnowskie Studia 

Teologiczne" 36 (2017), nr 2, s. 43-60.  
1470

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 246. 
1471

 Por. J. Mastej, Christus vere resurrexit! Zmartwychwstanie i jego wiarygodność w Nowym Testamencie, 

w: "Resovia Sacra" 23 (2016), s. 184-186.  
1472

 Por. M. Rusecki, Zmartwychwstał prawdziwie, red. A. Paciorek, A. Tronina, P. Łabuda, Tarnów 2010, 

s. 339-346.  
1473

 Por. Papieska Komisja Teologiczno-Historyczna Obchodów Wielkiego Jubileuszu Roku 2000, Jezus 

Chrystus jedyny Zbawiciel świata, wczoraj, dziś i na wieki, Katowice 1996, s. 127.  
1474

 Por. Benedykt XVI, Światło zmartwychwstałego Chrystusa przenika w noce dziejów, w: OR (2009), nr 6, 

s. 25.  



237 

 

 Pomimo tego, że zdaniem Ratzingera/Benedykta XVI wyrażenie prawdy 

o zmartwychwstaniu nie było łatwe, ponieważ próbowało wyrazić to, co niewyrażalne, 

odegrało ono kluczową rolę w powstaniu chrześcijaństwa. W Jezusie z Nazaretu 

Benedykt XVI stwierdza: "Wiara chrześcijańska stoi i upada wraz z prawdą świadectwa, 

że Chrystus powstał z martwych"
1475

. Jeszcze mocniej wyraża tę myśl w słowach: "Pascha 

Chrystusa jest największym i szczytowym aktem Bożej mocy. Jest wydarzeniem absolutnie 

nadzwyczajnym i najdojrzalszym owocem tajemnicy Boga. (…) Na tym wydarzeniu opiera 

się nasza wiara. Jest główną prawdą, w którą wierzymy i głównym powodem, dla którego 

wierzymy"
1476

. Istotnie, jak uczy św. Paweł: "Jeżeli Chrystus nie zmartwychwstał, daremne 

jest nasze nauczanie, próżna jest także nasza wiara" (1 Kor 15, 14).  

 Najgłębszym sensem chrześcijaństwa, absolutną jego podstawą, jest prawda 

o rzeczywistym zmartwychwstaniu Pana. Dzięki niemu religia nie jest jedynie 

sentymentalnym wspomnieniem wydarzeń z przeszłości czy wyznawaniem wzniosłych idei, 

ale relacją z żyjącym i obecnym Chrystusem. Świadectwo o tym, że Ukrzyżowany żyje, jest 

fundamentem struktury chrześcijaństwa i stoi w samym jego centrum
1477

. Potwierdza 

ono także, że Krzyż stanowił realizację zbawczych planów Boga i wiarygodność misji 

Jezusa Chrystusa. 

 Zmartwychwstanie przemieniło byt Chrystusa, a więc także Jego ciało, ale co ważne, 

nie zerwało z nim
1478

. W myśli Ratzingera rezurekcja była rodzajem ewolucyjnego rozwoju. 

W zmartwychwstaniu Chrystus nie pozbył się swojej cielesności. Między Jego życiem 

ziemskim a życiem uwielbionym było continuum. "W zmartwychwstaniu Jezusa została 

osiągnięta nowa możliwość człowieczeństwa (…)"
1479

, stwierdza Ratzinger. 

Zmartwychwstały jest zatem objawieniem nowej formy człowieczeństwa - jego 

ostatecznego, rezurekcyjnego wymiaru. 

 Ratzinger zauważa, że zarówno Krzyż jak i rezurekcja Chrystusa stanowiły akt 

wywyższenia Chrystusa i były "wyniesieniem Jezusa na tron, ogłoszeniem Go Królem 

i Synem"
1480

. Były one także Jego wywyższeniem w tym sensie, że wprowadziły Jego 

człowieczeństwo w obszar Boskiego życia. Ratzinger twierdzi, że w chrystofaniach 

wielkanocnych Chrystus ukazywał się jako ten, który "przychodzi właśnie ze świata samego 

                                                           
1475

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 548.  
1476

 Benedykt XVI, Nasze słowa i czyny muszą być świadectwem zmartwychwstania, w: OR (2010), nr 6, 

s. 35-36.  
1477

 Por. J. Mastej, Christus vere resurrexit! Zmartwychwstanie i jego wiarygodność w Nowym Testamencie, 

s. 178. 
1478

 Por. P. Borto, Wiara w zmartwychwstanie ciała według Katechizmu Kościoła Katolickiego, w: "Kieleckie 

Studia Teologiczne" (2013), nr 12, s. 9-12. 
1479

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 550. 
1480

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 613.  



238 

 

życia, przychodzi od Boga, jak prawdziwie Żyjący, który sam jest źródłem życia"
1481

. 

Jest więc tym, który w sobie objawia spełnienie chrześcijańskiej nadziei 

eschatologicznej
1482

. Tym, który antycypuje we własnej rezurekcji eschatologiczną pełnię 

ludzkiego bytu
1483

 i zwiastuje powszechne zmartwychwstanie umarłych
1484

. 

"Zmartwychwstanie otwiera nową przestrzeń, która stawia historię ponad nią samą 

oraz zapoczątkowuje rzeczywistość ostateczną (…) jest nowym rodzajem wydarzenia"
1485

, 

tłumaczy Ratzinger. Dlatego Ukrzyżowany i Żyjący Chrystus jest obrazem, a zarazem 

gwarancją zmartwychwstania każdego człowieka
1486

. On "jest tą pewnością"
1487

. 

W Nim nie tylko objawia się przyszłość świata, ale dokonuje się inauguracja nowej, 

eschatologicznej rzeczywistości.  

 Benedykt XVI stoi na stanowisku, że Ukrzyżowany i Zmartwychwstały Chrystus jest 

dla każdego człowieka gwarantem zwycięstwa nad śmiercią. Krzyż Chrystusa, rozumiany 

integralnie, jest rzeczywistością otwartą na zmartwychwstanie
1488

 i tym samym jest 

objawieniem eschatologii. Ratzinger wyjaśnia:  

 

"Nie ma wątpliwości, że śmierć stanowi podstawową formę istniejącego 

obecnie świata. Jednak pokonanie śmierci, jej rzeczywiste, a nie tylko 

umyślne usunięcie, jest dzisiaj - jak zawsze zresztą - pragnieniem i dążeniem 

człowieka. Zmartwychwstanie Jezusa mówi, że to pokonanie jest rzeczywiście 

możliwe. Że śmierć nie należy z samej zasady i nieodwołalnie do struktury 

stworzeń, materii. Mówi ono jednocześnie to, że pokonanie granicy śmierci 

nie jest do końca możliwe na drodze wyrafinowanych metod klinicznych 

czy techniki. Dokonuje się ono za sprawą stwórczej mocy słowa i miłości. 

Tylko te moce są wystarczająco wielkie, żeby strukturę materii zmienić 

w sposób tak zasadniczy, że bariera śmierci staje się pokonywalna"
1489

.  

 

 Dla Ratzingera/Benedykta XVI Krzyż jest znakiem eschatologicznej nadziei 

na ostateczne przezwyciężenie panowania śmierci i jednocześnie, dzięki zmartwychwstaniu, 

                                                           
1481

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 567.  
1482

 Por. A. Ziegler, Das Glück Jesu, Stuttgart 1978, s. 22.  
1483

 Por. W. Kasper, Jezus Chrystus, s. 156.  
1484

 Por. Por. H. Wagner, Dogmatyka, Kraków 2007, s. 180; A. Jankowski, Eschatologia biblijna Nowego 

Testamentu, Kraków 1987, s. 64-87. 
1485

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 571. 
1486

 Por. J. Królikowski, Ludzkie pytanie o śmierć, domaga się głoszenia zmartwychwstania, w: Człowiek chory 

i umierający. Możliwości wsparcia i formy pomocy, red. J. Stala, Kraków 2014, s. 20-21. 
1487

 J. Ratzinger, Rozwój dialogicznego rozumienia nieśmiertelności i zmartwychwstania, w: OpOm, t. X, 

s. 392.  
1488

 Por. J. Ratzinger, Mesjasz i Syn Boży. Tajemnica osoby Jezusa, w: OpOm, t. VI/2, s. 744.  
1489

 Tamże, s. 748.  



239 

 

jej gwarancją opartą na autorytecie samego Boga
1490

. Krzyż głosi, że moc śmierci już została 

pokonana w Jezusie i może zostać pokonana w życiu każdego człowieka przez dar wiary. 

Dzięki objawionej w Krzyżu i zmartwychwstaniu miłości Boga otwarła się przed ludzkością 

nowa możliwość rozwoju i nowe horyzonty przyszłości. Misterium paschalne Chrystusa, 

Jego śmierć i zmartwychwstanie, były potwierdzeniem Bożego "tak" wypowiedzianego 

dla istnienia człowieka, gwarancją miłości Boga, objawieniem sensu życia oraz antycypacją 

pełni życia w Królestwie Bożym
1491

. Zdaniem Benedykta XVI uczestnictwo w zwycięstwie 

Krzyża i zmartwychwstania człowiek otrzymuje dzięki Eucharystii, bowiem 

"Uczta eucharystyczna, w której głosimy śmierć Pana, wyznajemy Jego zmartwychwstanie 

i oczekujemy Jego przyjścia, jest zadatkiem przyszłej chwały, w której również i nasze ciała 

będą uwielbione"
1492

. 

  Ratzinger zauważa, że zmartwychwstanie było równocześnie potwierdzeniem 

Bożego "tak", które skierował do świata w akcie stwórczym
1493

. Poprzez Krzyż 

i zmartwychwstanie Bóg dokonał prawdziwego odnowienia stworzenia, doprowadził 

"do końca swą aprobatę siódmego dnia"
1494

. Misterium paschalne Bożego Syna było niejako 

pieczęcią dla dziejów świata. W Krzyżu Bóg definitywnie potwierdził, że stworzenie jest 

dobre i kochane, a zło, grzech i panowanie śmierci zostało przezwyciężone w zbawieniu. 

Ratzinger stwierdza: "Zmartwychwstanie wiąże początek z końcem, stworzenie 

z naprawą"
1495

. W tym sensie "naprawiony" i zbawiony świat może mieć nadzieję. Śmierć 

krzyżowa i rezurekcja Chrystusa objawiły, że ostatnie słowo w historii świata należy 

do Boga
1496

. 

 W teologii rezurekcyjnej Ratzingera widać wyraźne otwarcie na zagadnienia 

eschatologiczne. Zmartwychwstanie jest dla niego objawieniem zbawionej przyszłości 

świata i przyszłości człowieka
1497

. Stało się prawdziwie "nowym początkiem"
1498

. Orędzie 

o zmartwychwstaniu głosi, że punktem kulminacyjnym dziejów nie będzie ich destrukcja, 

lecz przekształcenie, wyniesienie na nowy poziom istnienia
1499

. Przy zmartwychwstaniu 

umarłych dokona się swoista transgresja świata, na wzór przemiany człowieczeństwa 

Chrystusa w Jego zmartwychwstaniu. Ostatecznie, tak jak w Krzyżu i zmartwychwstaniu 

                                                           
1490

 Por. Cz. S. Bartnik, Dogmatyka katolicka, t. I, Lublin 2000, s. 673.  
1491

 Por. J. Mastej, Staurologiczno-rezurekcyjna wiarygodność chrześcijaństwa, s. 231-235.  
1492

 Benedykt XVI, Sacramentum caritatis, 32. 
1493

 Por. J. Ratzinger, Żyć po chrześcijańsku, w: OpOm, t. IV, s. 478.  
1494

 J. Ratzinger, Świętowanie Eucharystii - źródło i szczyt życia ziemskiego, w: OpOm, t. XI, s. 227.  
1495

 Tamże, s. 229. 
1496

 Por. tamże, s. 22 i 226. 
1497

 Por. W. Kasper, Jezus Chrystus, s. 144-146. 
1498

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 552.  
1499

 Por. T. Dola, Śmierć i zmartwychwstanie Jezusa pełnią wydarzeń zbawczych, w: "Ateneum Kapłańskie" 

(1992), nr 84, z. 1, s. 40. 



240 

 

Chrystusa, śmierć zostanie przezwyciężona siłą miłości i w ten sposób kosmos i historia 

osiągną swój pozytywny sens
1500

. W Jezusie z Nazaretu Ratzinger obwieszcza: 

"(…) Bóg otrze wszelką łzę, że nie ostanie się żaden bezsens, pokonana zostanie nieprawość 

i przywrócone zostanie prawo. Ostatnim słowem w historii świata będzie zwycięstwo 

miłości"
1501

. 

 W teologii Ratzingera męka, śmierć i zmartwychwstanie stanowią afirmację Dobrej 

Nowiny o definitywnym zbawieniu. Zapewniają, że zwycięstwo już należy do Chrystusa 

i że każdy może mieć w nim swój udział. Dzięki Zmartwychwstaniu Chrystus realnie stał się 

obecny pośród tych, którzy w Niego wierzą i którzy przyjmują orędzie rezurekcyjne
1502

. 

"Ze Zmartwychwstałym można się spotkać w słowie i w sakramencie"
1503

, zauważa 

Ratzinger. Można, ponieważ dzięki zmartwychwstaniu Jezus stał się dostępny, a wraz 

z Nim dostępne stało się prawdziwe zbawienie od grzechu, cierpienia i śmierci wysłużone 

w Krzyżu
1504

. To spotkanie ze Zmartwychwstałym jest wejściem w dynamizm Jego paschy 

i włączeniem się w ruch przemiany całego stworzenia.  

 W teologii Ratzingera widać bardzo wyraźny związek męki i śmierci Jezusa 

Chrystusa z faktem Jego zmartwychwstania. Zaznacza on, że "wszelkie zbawienie 

człowieka opiera się na «wskrzeszeniu», na akcie łaski Boga, i nigdy nie jawi się tylko jako 

logiczny wynik końcowego własnego rachunku jakiegoś życia (…). Nie, zbawienie opiera 

się dogłębnie zawsze na łasce, na cudownie bogatym darze łaskawej miłości Boga"
1505

. 

Zbawienie, dokonane w misterium paschalnym, rozumie on zatem jako nieśmiertelność, 

która nie jest owocem własnych wysiłków, lecz wynika z "ratującego czynu Kogoś 

kochającego, kto ma do tego władzę"
1506

. Jest ono owocem drzewa Krzyża 

i zmartwychwstania Jezusa. 

 Rozumiane komplementarnie Misterium Krzyża jest prawdziwym wywyższeniem 

Syna Bożego. W perspektywie zmartwychwstania Krzyż ukazał się jako tron, a Chrystus 

jako ten, który posiada realną władzę nad historią
1507

. W Krzyżu bowiem "została pokonana 

                                                           
1500

 Por. J. Ratzinger, Oczekiwanie Królestwa Bożego i teologia wyzwolenia, w: OpOm, t. X, s. 466.  
1501

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm., t. VI/1, s. 579.  
1502

 Por. Benedykt XVI, W miłości Chrystusa spotkały się serce Boga i serce człowieka, w: OR (2008), nr 5, 

s. 11.  
1503

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w:OpOm, t. IV, s. 247.  
1504

 Por. M. Rosik, Chrystus wybawia od grzechu, cierpienia i śmierci: biblijne aspekty zbawienia, w: "Studia 

Salvatoriana Polonica" 3 (2009), s. 21-24. 
1505

 J. Ratzinger, Rozwój dialogicznego rozumienia nieśmiertelności i zmartwychwstania, w: OpOm, t. X, 

s. 300. 
1506

 Tamże, s. 333.  
1507

 Por. J. Ratzinger, Mesjasz i Syn Boży. Tajemnica Jezusa Chrystusa, w: OpOm, t. VI/2, s. 788-789. 



241 

 

śmierć, odłączająca człowieka od Boga i od życia"
1508

 i otwarła się dla niego i dla świata 

nowa perspektywa pozytywnej finalizacji dziejów.  

 

 

4. 3. Soteryczny sens Krzyża 

 

 W męce, śmierci i zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa Bóg zbawił świat
1509

. 

To absolutnie podstawowe twierdzenie chrześcijańskiej soteriologii. W Krzyżu Chrystusa 

historia zbawienia osiągnęła swój punkt kulminacyjny
1510

, ponieważ dokonała się 

w nim dobrowolna ofiara wcielonego Logosu, poprzez którą odkupione zostały winy 

ludzkości. Misterium Krzyża zatem, w swym najgłębszym sensie, jest tożsame z misterium 

zbawienia. Przez Krzyż Syn Boży pojednał ludzkość ze swoim Ojcem.  

 Dla Josepha Ratzingera/Benedykta XVI Krzyż Chrystusa nie jest jedynie miejscem 

objawienia, lecz ukazuje się jako wydarzenie o sensie soterycznym. Teza ta stanowi 

podstawowy paradygmat jego refleksji o zbawieniu. Czym jednak w rozumieniu Ratzingera 

jest zbawienie (odkupienie)? Na czym polega jego istota? I jakie ma ono powiązanie 

z mysterium crucis w jego teologii? 

 Zasadnicza odpowiedź na postawione wyżej pytania znajduje się w opracowanym 

przez Ratzingera artykule pod tym hasłem
1511

. Oba terminy, zbawienie i odkupienie, 

pochodzą od greckiego σωτηρια i są jego przekładem. Zasadniczo, w opinii Ratzingera, 

ich znaczenia są ze sobą tożsame. Różnica jest jedynie formalna i polega na tym, że termin 

odkupienie wszedł do języka teologii systematycznej. Ponadto Ratzinger zauważa, 

że odkupienie "naświetla negatywną stronę wydarzenia Chrystusowego", ponieważ wiąże 

to wydarzenie z nauką o grzechu pierworodnym i z nauką o zadośćuczynieniu. Natomiast 

termin zbawienie pozostaje wolny od tego typu uzależnienia. W jego opinii posiada 

on szerszy horyzont interpretacyjny i w pozytywny sposób opisuje istotę dzieła 

Chrystusa
1512

.  

 Współczesna teologia zasadniczo przyjmuje podobne stanowisko
1513

. Odwołując się 

jednak do różnych biblijnych pojęć, takich jak: wyzwolenie, wybawienie, ekspiacja, okup, 

pojednanie, zbawienie czy zadośćuczynienie, konstruowała różne modele 

                                                           
1508

 Por. tamże, s. 787. 
1509

 Por. Jan Paweł II, Redemptor hominis, 7-10; W. Kasper, Jezus Chrystus, s. 120. 
1510

Por. Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja o jedyności i powszechności zbawczej Jezusa Chrystusa 

i Kościoła, 13 i 14.  
1511

 Por. J. Ratzinger, Zbawienie, w: OpOm, t. VI/2, s. 823.  
1512

 Por. tamże, s. 823. 
1513

 Por. X. Léon-Dufour, Słownik Nowego Testamentu, tł. K. Romaniuk, Poznań 1981, s. 693-694. 



242 

 

soteriologiczne
1514

. W procesie własnego rozwoju historycznego usiłowała ona wyjaśnić 

sens misterium paschalnego Chrystusa, nie ustając w poszukiwaniu nowego języka przekazu 

wiary
1515

. Obecnie teologia, zwłaszcza z przyczyn metodologicznych, rozróżnia od siebie 

te dwa pojęcia. Termin odkupienie opisuje przede wszystkim akt Bożej miłości, w którym 

Bóg, przez mękę swojego Syna, pojednał ludzkość ze sobą. Natomiast używany przez 

nią termin zbawienie, posiada znaczenie zdecydowanie szersze i oznacza nie tyle 

sam moment pojednania Boga z ludźmi, ile osobową relację człowieka z Bogiem. Relację, 

która rozpoczyna się w momencie przyjęcia Objawienia, trwa w ciągu życia człowieka 

i osiąga swoją pełnię po jego śmierci. W negatywnym sensie, zarówno zbawienie, 

jak i odkupienie, oznaczają wyzwolenie człowieka z rzeczywistości grzechu i zła. 

W pozytywnym zaś interpretowane są jako odzyskanie relacji z Bogiem i możliwość 

zjednoczenia się z Nim w osobowej komunii, rozumianej jako życie wieczne
1516

.  

 Teologiczny model soteriologii Ratzingera skoncentrowany jest zasadniczo wokół 

pojęcia "zbawienie", które rozumie on nade wszystko jako relację z Bogiem. Zbawienie jest 

dla niego zatem wydarzeniem o charakterze interpersonalnym, ponieważ dokonuje się 

w relacji pomiędzy Bogiem a człowiekiem. U podstaw soteriologicznej koncepcji 

Ratzingera/Benedykta XVI stoi antropologiczne założenie, że człowiek jest istotą, która 

potrzebuje zbawienia. Z jednej strony jawi się on jako istota pragnąca pełni życia, sensu, 

dobra czy prawdy, z drugiej zaś napotyka różnorakie ograniczenia
1517

. Zdaniem Ratzingera 

te uwarunkowania ludzkiego bytu sprawiają, że człowiek odczuwa potrzebę zbawienia i jest 

na nie otwarty. Nie może on jednak zrealizować go sam dla siebie. Zbawienia "nie dokonują 

żadne ludzkie przedsięwzięcia, lecz wydarzenie działania Boga, który staje się obecny 

w Chrystusie"
1518

, zaznacza. Zbawienie zatem nie jest rzeczywistością dokonującą się 

w obrębie własnej samowystarczalności i autonomii. W swojej istocie jest ono wydarzeniem 

o charakterze relacyjnym, ponieważ wymaga ingerencji z zewnątrz.  

 J. Ratzinger stoi na stanowisku, że człowiek nie może sam sobie wytworzyć 

zbawienia. Ponadto stwierdza, że nie może on także nikomu go ofiarować. Zbawienie może 

zostać osiągnięte jedynie dzięki Bogu, a więc dzięki Jego interwencji. Ratzinger posuwa się 

do radykalnego twierdzenia, że "zbawienie jest Osobą"
1519

, ponieważ dokonuje się 

                                                           
1514

 Por. T. Dola, Problem komplementarności współczesnych modeli soteriologicznych, w: Veritati et caritati 

w służbie teologii pojednania, red. P. Jaskóła, Opole 1992, s. 270-280. 
1515

 Por. H. Seweryniak, Ne evacuata sit crux. Wiarygodność krzyża dzisiaj, w: "Studia Paradyskie" 8 (1998), 

s. 268. 
1516

 Cz. Bartnik, Odkupienie, usprawiedliwienie i zbawienie, w: Teologiczne rozumienie zbawienia, 

red. Cz. Bartnik, Lublin 1797, s. 9-44.  
1517

 Por. G. Barth, Zbawienie - uwolnienie - uzdrowienie, w: "Studia Teologii Dogmatycznej" 3 (2017), s. 13. 
1518

 J. Ratzinger, Zbawienie, w: OpOm, t. VI/2, s. 824. 
1519

 Tamże. 



243 

 

z inicjatywy Boga i polega na wejściu w osobową relację z Nim. Zbawcza relacja z Bogiem 

urzeczywistnia się w poddaniu egzystencji Jego panowaniu. Soteriologiczna koncepcja 

Ratzingera, oprócz osobowego charakteru, posiada jeszcze jedną cechę zasadniczą: 

totalność. Oznacza to, że "zbawcze panowanie Boga" ogarnia byt ludzki w całości. Nie jest 

jedynie wydarzeniem duchowym, ponieważ Bóg wchodząc w relację z człowiekiem, zbawia 

go w niepodzielności i złożoności jego bytu, nie wyłączając w tym jego powiązań 

społecznych, czy nawet kosmicznych
1520

.  

 W ujęciu Ratzingera zbawienie jest zatem totalną formą panowania miłości Boga 

we wszystkich wymiarach życia człowieka. Swoją pełnię oraz definitywny kształt osiąga 

ono jednak nie "tu i teraz", ale na końcu dziejów. Ratzinger wyjaśnia: "Nikt nie może 

o sobie powiedzieć: jestem całkowicie zbawiony. W tym czasie świata nie ma zbawienia 

jako gotowej przeszłości, nie ma go jako całkowitej teraźniejszości, ale zbawienie istnieje 

tylko na sposób nadziei"
1521

. Zakotwiczone w teraźniejszości zbawienie obejmuje całe 

ludzkie życie i osiąga swoją pełnię dopiero w Eschatonie. Benedykt XVI potwierdza swoje 

stanowisko w Spe salvi, powtarzając za autorem Listu do Rzymian: 

 

"Spe salvi facti sumus - w nadziei już jesteśmy zbawieni (Rz 8, 24), mówi 

św. Paweł Rzymianom, a także nam. «Odkupienie», zbawienie, zgodnie z wiarą 

chrześcijańską, nie jest jedynie zwyczajnym wydarzeniem. Odkupienie zostało 

nam ofiarowane w tym sensie, że została nam dana nadzieja, nadzieja 

niezawodna, mocą której możemy stawić czoło naszej teraźniejszości: 

teraźniejszość, nawet uciążliwą, można przeżywać i akceptować, jeśli ma jakiś 

cel i jeśli tego celu możemy być pewni, jeśli jest to cel tak wielki, 

że usprawiedliwia trud drogi"
1522

. 

 Założenie to rzutuje konsekwentnie na teologiczny obraz sprawcy zbawienia: 

Chrystus, jako Zbawiciel, nie jest jedynie Tym, który ma przypisaną szczególną rolę 

w historii zbawienia. Nie jest jedynie jego sprawcą w konkretnym czasie i przestrzeni. 

On je zdecydowanie przekracza. Zdaniem Ratzingera z tej racji posiada On szczególną 

funkcję kosmiczną we wszechświecie
1523

. Jest Tym, który przez dzieło zbawienia, a więc 

swój Krzyż, umożliwia człowiekowi dostęp do pełni życia i pełni bytu w życiu przyszłym. 

Zbawienie bowiem to "pełnia, którą jest Bóg i której udziela człowiekowi"
1524

. Krzyż więc, 

jako miejsce objawienia i zbawczego działania Boga, nie pozostaje jedynie wydarzeniem 

                                                           
1520

 J. Ratzinger, Zbawienie, w: OpOm, t. VI/2, s. 825. 
1521

 J. Ratzinger, O sensie bycia chrześcijaninem, w: OpOm, t. IV, s. 348. 
1522

 Benedykt XVI, Spe salvi, 1. 
1523

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 231.  
1524

 Por. G. Barth, Zbawienie - uwolnienie - uzdrowienie, s. 30. 



244 

 

zamkniętym w ramach historii. Jako akt o soteriologicznym charakterze decydowanie 

je przekracza. 

 Ponieważ zbawienie dla Ratzingera jest nade wszystko wydarzeniem o charakterze 

personalnym i relacyjnym, w swoich pismach nie raz staje do apologii z różnymi 

koncepcjami autosoterii, obecnymi zwłaszcza w religiach Dalekiego Wschodu
1525

. 

Zbawienie, jak zaznacza, "polega nie na stopieniu się z bezimiennym Bytem, 

lecz na nasyceniu się Jego obliczem, które stanie się naszym udziałem w przebudzeniu. 

Do tego przebudzenia, do tego nasycenia chrześcijanin idzie wpatrzony w Przebitego, 

wpatrzony w Jezusa Chrystusa"
1526

. Ratzinger podkreśla, iż zbawienie nie jest jedynie 

osiągnięciem jakiegoś punktu rozwoju wewnętrznego, poziomu świadomości, oświecenia 

czy wiedzy, ale jest darem łaski Boga i owocem współpracy z nią. Wymaga ono zatem 

osobistego zaangażowania
1527

. 

 W opinii Ratzingera/Benedykta XVI najdoskonalszą formą osobowej relacji, a więc 

zaangażowania, jest miłość. Dlatego Ratzinger definiuje: "zbawienie - można 

by tak powiedzieć - dla człowieka polega na miłości. Zbawieniem jest możność doznawania 

miłości i odpowiadania na nią miłością"
1528

. Istota zbawienia zawiera się w miłości 

i to ona jest jego podstawową strukturą. W najgłębszym sensie zbawienie jest "istnieniem 

dla". Kochać bowiem kogoś, to dla Ratzingera akceptować jego istnienie, doceniać 

je i pragnąć go. Miłość konstytuuje w pełni istnienie człowieka jako człowieka, jest aprobatą 

jego "jestem"
1529

.  

 Dla Ratzingera miłość stanowi nieodzowną materię zbawienia, a zbawienie staje się 

wydarzeniem, w którym Bóg, przychodzący w Jezusie Chrystusie, ratuje człowieka 

od istnienia tylko "w sobie", obejmując cały jego byt i historię. W ten sposób zbawienie 

prawdziwie wyzwala człowieka. Ratzinger wyjaśnia: "Ukrzyżowany Chrystus jest 

dla wierzącego pewnością uniwersalnej miłości, która jest jednocześnie konkretną miłością 

do niego, do wszystkich ludzi. Jest on pewnością miłości Boga dotrzymaną do samej 

                                                           
1525

 Por. J. Ratzinger, Problem absolutności chrześcijańskiej drogi zbawienia, w: OpOm, t. VIII/2, 

s. 962 i nast.; O. Szczypiński, Religia jako duchowy autoerotyzm czy logocentryczna postawa wiary? 

Konsekwencje osobowego rozumienia Absolutu w teologii J. Ratzingera, w: "Teologia i człowiek" 33 (2016), 

nr 1, s. 29-45; K. Kucha, Apologia chrześcijańskiej nauki o zbawieniu w kontekście współczesnych koncepcji 

autozbawczych, psychologizujących i terapeutycznych, w: "Biblioteka Teologii Fundamentalnej" 10 (2015), 

s. 71-73. 
1526

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s 709.  
1527

 Por. Papieska Rada Kultury, Papieska Rada do spraw Dialogu Międzyreligijnego, Jezus Chrystus dawcą 

wody żywej. Chrześcijańska refleksja na temat New Age, Kraków 2003, s. 78 i nast.  
1528

 J. Ratzinger, Zbawienie, w: OpOm, t. VI/2, s. 850. 
1529

 Por. J. Ratzinger, Zbawienie, odkupienie, wyzwolenie: zagadnienia soteriologii, w: OpOm, t. VI/2, s. 855; 

Tenże, Uczyć i uczyć się miłości Boga. Kazanie na jubileusz 40-lecia kapłaństwa prałata Franza Niegela, 

w: OpOm, t. XII, s. 719.  



245 

 

śmierci"
1530

. Ukrzyżowany jest nieodwołalnym i pewnym słowem miłości, skierowanym 

do całej ludzkości. Jednocześnie jest obietnicą, że każdy człowiek jest przez Boga chciany 

i kochany. 

  W misterium Krzyża objawia się wielkość miłości Boga do człowieka, za którego 

Chrystus płaci najwyższą cenę ze swojego życia, sam stając się darem "dla". W ten sposób 

Krzyż staje się uniwersalnym znakiem miłości wiarygodnej, opieczętowanej najwyższą 

ofiarą. Zdaniem Ratzingera zbawienie nie może dokonywać się na innej drodze, jak tylko 

na drodze miłości i daru z siebie. Nie jest ono wynikiem bezdusznych mechanizmów, lecz 

wolnym darem osoby dla osoby, realizującym się w logice miłości. Ratzinger stwierdza:  

 

"Zbawienie świata istnieje w postaci paradoksalnej: w Ukrzyżowanym. 

Tylko w krzyżu, w wolności, która zapomina o sobie, która w pewności swej 

miłości może zapomnieć o sobie, rodzi się wolność, stająca się odkupieniem. 

Krzyż stanowi krańcowe wyzwanie odważenia się na miłość, która zmienia 

nędzę i niesprawiedliwość świata. Ale jest również najbardziej radykalnym 

odrzuceniem odkupienia, które wierzy jedynie w siłę rzeczy materialnych i chce 

zrezygnować z dawania człowiekowi owego najbardziej wewnętrznego prawa 

do radości, rodzącego się z ofiary mającej odwagę zatracić siebie samego"
1531

.  

 

 Możliwość zbawienia istnieje jedynie w przestrzeni wolnej miłości, a więc w logice 

bezinteresownego i absolutnego daru z własnej egzystencji. Zdaniem Ratzingera, z tego 

właśnie względu, istota zbawienia objawia się najpełniej w tajemnicy Krzyża, ponieważ 

to on jest objawieniem miłości Ojca, który w Duchu Świętym ofiaruje Syna. Jest także 

objawieniem miłości Syna, który dobrowolnie poświęca siebie samego i poprzez 

uczestnictwo w ludzkiej naturze dokonuje pojednania ludzkości z Ojcem. Dla Ratzingera 

dokonane w mysterium crucis zbawienie jawi się jako akt prawdziwej miłości i wyzwolenia 

człowieka od niewoli własnego "ja". Chrześcijaństwo głosi, "iż swoją wolność człowiek 

zawdzięcza cierpieniu i śmierci Jezusa, które poniósł On za nasze winy"
1532

. Zaznaczyć 

jednak przy tym należy, że cierpienie Chrystusa nie stanowi istoty Krzyża, ani tym bardziej 

zbawienia. To nie cierpienie Boga, lecz posunięta do paradoksu Krzyża miłość zbawia 

i to ona jest jego najwłaściwszą definicją
1533

.  

                                                           
1530

 J. Ratzinger, Zbawienie, w: OpOm, t. VI/2, s. 859. 
1531

 Tamże, s. 861. 
1532

 K. Kałuża, Chrześcijańska soteriologia w obliczu wyzwań rozumu krytycznego, w: "Biblioteka Teologii 

Fundamentalnej" 10 (2015), s. 35. 
1533

 Por. H. Witczyk, Godzina Jezusa - ofiara zbawczej męki, śmierci i zmartwychwstania, w: "Verbum Vitae" 

8 (2005), s. 123-127.  



246 

 

 W perspektywie Krzyża zbawienie rozumiane jest jako Boża odpowiedź na ludzki 

grzech
1534

. W swojej istocie stanowi ono Boską interwencję miłości na ludzką nieprawość. 

Wyjaśniając sens zbawienia Ratzinger, w sposób absolutnie nowatorski i oryginalny, sięga 

do intuicji Starego Testamentu i zawartej w nim idei zbawienia, rozumianej jako uwolnienie 

od grzechów
1535

. Punktem szczytowym jego refleksji jest odwołanie się 

do starotestamentalnej przebłagalni (hebrajskie kapporeth, greckie hilasterion). 

Przebłagalnia to termin określający wieko Arki Przymierza, ponad którym ukazywał się 

obłok obecności Jahwe. Dla Izraelitów Przebłagalnia odgrywała szczególną rolę: okrywała 

tajemnicę Arki, ale była także szczególnym miejscem Bożej obecności. W Dniu Pojednania 

(Jon ha-Kippurim) stanowiła ona centrum żydowskich obrzędów. Skrapiana przez 

arcykapłana krwią zabitych w ofierze zwierząt, niejako w zastępstwie krwi grzeszników, 

stanowiła przestrzeń pojednania Boga z ludźmi
1536

. Arcykapłan dokonywał pokropienia 

wieka Arki, by najpierw wyprosić pojednanie dla samego siebie, a następnie dla całego 

Izraela. Ów obrzęd miał na celu naprawić zakłócony przez grzech porządek świata, niejako 

naprawić jego "sens", przywrócić mu stwórczą harmonię
1537

. Dobrze znana Izraelowi idea 

zastępstwa miała w tym kultycznym obrzędzie szczególne znaczenie. W Jezusie z Nazaretu 

Benedykt XVI wyjaśnia mechanizm jej działania w następujący sposób: 

 

"Krew ofiary, w którą zostały przyjęte wszystkie ludzkie grzechy, dotyka 

samego Bóstwa i zostaje przez to oczyszczona, a przez to czystość odzyskują 

również reprezentowani przez tę krew ludzie. Ta wstrząsająca w swej wielkości, 

a jednocześnie w swej niewystarczalności myśl, nie mogła pozostać ostatnim 

słowem historii religii ani ostatnim słowem historii wiary Izraela"
1538

. 

 

 Wiara Izraela zakładała, że człowiek jest oddzielony przez swój grzech od Boga 

i potrzebuje nie tylko pojednania z Nim, ale także w porządku sprawiedliwości, przebłagania 

za winę, którą ponosi. Obrzędy związane z Dniem Pojednania były niejako figurą tego, 

co miało nadejść i zrealizować się w osobie Mesjasza. Intuicja Izraela co do idei zastępstwa 

była słuszna, chociaż nie miała ona ostatniego słowa w historii wiary Narodu Wybranego. 

Zdaniem Ratzingera dopiero w Chrystusie osiągnęła ona swoją pełną realizację. On, niejako 

w zastępstwie ludzi, przez tajemnicę swojego Krzyża, dokonał prawdziwego pojednania 

                                                           
1534

 Por. J. Salij, Jak mówić dzisiaj o zbawieniu? Perspektywa dogmatyka, w: "Biblioteka Teologii 

Fundamentalnej" 10 (2015), s. 7; T. Dola, Krzyż odpowiedzią Boga na grzech człowieka, s. 347-356. 
1535

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 436-440. 
1536

 Por. A. Paciorek, Eucharystia jako ofiara, s. 117-119. 
1537

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 437. 
1538

 Tamże, s. 411.  



247 

 

i jedynej, prawdziwej, wystarczającej ekspiacji
1539

. W sobie samym dokonał autentycznej 

liturgii oczyszczenia rodzaju ludzkiego.  

 Na Golgocie, przez dobrowolną ofiarę, bóstwo Syna Bożego wchłonęło grzech całej 

ludzkości, której Chrystus był jednocześnie reprezentantem poprzez swoje człowieczeństwo. 

Jednoznacznie interpretuje to wydarzenie św. Paweł w Liście do Rzymian: "Jego to Bóg 

ustanowił narzędziem przebłagania [hilasterion], dzięki wierze, mocą Jego Krwi" (Rz 3, 24). 

Umierający na krzyżu Chrystus objawił się jako zaginione centrum świątyni, prawdziwa 

przebłagalnia. Jego osoba stanowi wypełnienie nie tylko starotestamentalnych figur, 

ale ludzkich tęsknot za czystością serca. W misterium męki i śmierci Jezusa dokonało się 

prawdziwe pojednanie i przebłaganie
1540

. Krzyż był tym wydarzeniem, poprzez które 

Chrystus włączył cały ludzki grzech w Bożą miłość i przez to definitywnie go zgładził
1541

. 

Benedykt XVI konkluduje tę myśl w następujący sposób:  

 

"Człowieka z Bogiem nie może pojednać kontakt zwierzęcej krwi ze świętym 

narzędziem. W Męce Chrystusa cały brud świata dotyka nieskończenie 

Czystego, duszy Jezusa Chrystusa, a przez to samego Syna Bożego. Jeżeli 

zwykle to, co nieczyste, zaraża to, co czyste, to tu jest na odwrót: Gdzie świat 

z całą swoją niesprawiedliwością i z wszelkim okrucieństwem dotyka 

nieskończenie Czystego, tam On, Czysty, jest zarazem mocniejszy. 

W tym dotyku brud świata zostaje prawdziwie pochłonięty, zakończony 

i przemieniony w bólu nieskończonej miłości. Ponieważ w Człowieku Jezusie 

jest obecne nieskończone dobro, to teraz w historii świata jest obecna 

i skutecznie działająca siła przeciwna wobec wszelkiego zła, i dobro jest 

nieskończenie większe od całego, jakże przecież jeszcze strasznego, ogromu 

zła"
1542

. 

 

 To, co wydarzyło się w tajemnicy Krzyża, z pewnością przekracza ludzki sposób 

rozumowania. W momencie męki i śmierci Syna, Bóg nie pozostawał biernym widzem. 

Razem z Nim i w Nim wziął na siebie ciężar grzechu i cierpienia całego świata. Dokonał 

pojednania ludzkości w sobie samym. Ekspiacja dokonana w Misterium Krzyża "wychodzi 

                                                           
1539

 Por. H. Witczyk, Pascha Jezusa odpowiedzią Boga na grzech świata. Eschatologiczna Ofiara ekspiacji 

i Nowego Przymierza, Lublin 2003, s. 366. 
1540

 Por. H. Ordon, Nauka św. Pawła o śmierci Jezusa i jej skutkach, w: Męka Jezusa Chrystusa, 

red. F. Grylewicz, Lublin 1986, s. 230-232.  
1541

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 411. 
1542

 Tamże, s. 542.  



248 

 

nie od człowieka w obrzędzie zastępczej ofiary krwi, ofiary życia, lecz od Boga"
1543

, 

zauważa Ratzinger.  

 Wektor dokonanej w Misterium Krzyża ekspiacji nie był skierowany jedynie 

od Syna ku Ojcu, jakoby On domagał się ofiary za grzechy ludzi i nią miałby się nasycić. 

Ratzinger wyjaśnia, że "ten, kto widzi Chrystusa, Ukrzyżowanego, widzi i Ojca - co więcej, 

widzi całą trynitarną Tajemnicę"
1544

. W misterium paschalnym można dostrzec wektor 

odwrotny: Bóg w swoim Synu dokonał ofiary z najcenniejszego daru i razem z Nim umierał 

na krzyżu
1545

, by zbawić ludzkość. Był więc całkowicie zaangażowany w ofiarę swojego 

Syna. Ratzinger wyjaśnia, że "czyn Chrystusa jest jedyną, złożoną raz na zawsze Ofiarą, 

w której (…) sam Bóg daje nam prawdziwą ofiarę pojednania"
1546

. W ten sposób Jego 

nieskończona miłość, dzięki krwi Syna, dosięgła każdego człowieka i wchłonęła w siebie, 

niczym wieko Arki krew, grzechy całej ludzkości
1547

.  

 Krzyż nie może być zatem rozumiany jedynie jako wydarzenie dokonujące się 

na zewnątrz, poza trynitarnym życiem Boga. Nie jest ekspiacją Syna, realizującą się poza 

Bogiem w historii świata. Jest wydarzeniem dokonującym się w samym centrum Trójcy, 

w ekonomii miłości Boskich Osób, w ich wzajemnej relacji. Jest wewnątrztrynitarną 

liturgią, doskonałym kultem, a zarazem manifestacją chwały Bożej
1548

, zauważa Ratzinger.  

 Dokonane na Golgocie pojednanie Boga z ludźmi nie polegało na prostym 

mechanizmie zapłaty za grzech. Nie było transakcją, dokonującą się pomiędzy ludźmi 

a Bogiem, czy też między Ojcem i Synem. Ratzinger w swojej soteriologicznej refleksji 

odchodzi od soteriologii Anzelma z Canterbury i poddaje ją krytyce
1549

. Docenia wprawdzie 

jej walory, jednakże uznaje ją za system pełen kalkulacji, zbyt jurydyczny i w efekcie 

fałszujący obraz Boga Ojca, a konsekwentnie także Krzyża
1550

. W rozumieniu Ratzingera 

nie da się poprawnie odczytać sensu Krzyża jedynie w algorytmie sprawiedliwości. Krzyża 

nie można interpretować w kluczu ekonomii
1551

. Zbawienie polegało, jak wyjaśnia 

Ratzinger, na wchłonięciu przez ogrom Bożej miłości brudu grzechu oraz na objęciu 

człowieka jej oczyszczającą i uzdrawiającą mocą
1552

.  

                                                           
1543

 J. Ratzinger, Teologia liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 379. 
1544

 J. Ratzinger, Zbawienie, odkupienie, wyzwolenie: zagadnienia soteriologii, w: OpOm, t. VI/2, s. 898. 
1545

 Por. T. Dola, Teologia misteriów życia Jezusa, Opole 2002, s. 201. 
1546

 J. Ratzinger, Świętowanie Eucharystii - źródło i szczyt życia chrześcijańskiego, w: OpOm, t. XI, s. 245. 
1547

 Por. K. Berger, Po co Jezus umarł na krzyżu?, Poznań 2004, s. 118.  
1548

 Por. J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 48-54. 
1549

 Por. J. Ratzinger, O sensie bycia chrześcijaninem, w: OpOm, t. IV, s. 327-328. 
1550

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 226-227; H. Seweryniak, 

Przyczynek do fundamentalnoteologicznej refleksji nad odkupieniem, w: "Biblioteka Teologii Fundamentalnej" 

10 (2015), s. 26-28. 
1551

 Por. J. Tischner, Mit samopoświęcającego się bóstwa, w: Tenże, Drogi i bezdroża miłosierdzia, Kraków 

1999, s. 79-104. 
1552

 Por. J. Szymik, Theologia Benedicta, t. II, s. 48.  



249 

 

 We Wprowadzeniu do chrześcijaństwa Ratzinger stwierdza: "W Biblii pojawia się 

krzyż nie jako składnik mechanizmu obrażonego prawa, lecz wprost przeciwnie, występuje 

jako wyraz najwyższej miłości, która całkowicie się oddaje; jako zdarzenie, w którym ktoś 

jest tym, co czyni, a czyni to, czym jest; jako wyraz życia całkowicie oddanego 

dla drugich"
1553

. I to w dwojakim sensie: życia Ojca, który oddał się dla ludzi w osobie Syna 

i w osobie Syna, który oddał się Ojcu w zastępstwie za ludzi, przyjmując na siebie 

ich los
1554

. Zbawienie nie dokonało się poprzez rekompensujący dar ludzi dla Boga, lecz 

pochodziło z inicjatywy samego Boga. Dlatego Krzyż "ukazuje się w Nowym Testamencie 

przede wszystkim jako ruch z góry w dół"
1555

. To absolutna nowość chrześcijańskiej wizji 

odkupienia na tle innych religii. Zadośćuczynienie za grzechy ma swój początek 

nie w ludziach, ale w samym Bogu i Jego ofierze. Ratzinger zauważa, że Chrystus, przez 

swoją mękę i śmierć, niejako "odebrał ludziom przedmioty ofiarne i postawił w ich miejsce 

ofiarę osoby, własne «ja»"
1556

. W tym sensie Krzyż, jako wydarzenie soteriologiczne, 

posiada zarazem charakter osobowy i agapetologiczny
1557

. Objawia, że "to nie przez krzyż 

Jezusa zostaliśmy odkupieni, ale dzięki Jego miłości, którą nas umiłował i która przywiodła 

Go aż po krzyż"
1558

. 

 Ratzinger twierdzi, że w tajemnicy Krzyża przez ofiarę własnego "Ja" Chrystusa, 

dokonała się radykalizacja bezwarunkowej miłości Boga. Wbrew wszelkiej negacji 

ze strony ludzi ofiarował On samego siebie, wziął na siebie "Nie" ludzi i w ten sposób 

wprowadził je we własne "Tak"
1559

. W ten sposób Bóg odzyskał ludzkość dla siebie 

i przywrócił harmonię stwórczą zburzoną poprzez grzech. W posłuszeństwie miłości Syna 

otwarła się dla ludzkości nowa przestrzeń, w którą mogą być włączeni wszyscy ludzie 

i poprzez którą życie każdego człowieka odnajduje nowy kontekst. Tajemnica Krzyża 

wprowadza ludzi w nową dynamikę miłości, ogarnia ich i nadaje życiu ludzkiemu nową 

rangę - rangę życia zbawionego
1560

. Dzięki wydarzeniu męki i śmierci Chrystusa każde 

ludzkie istnienie może zostać ocalone i każdy grzech przezwyciężony, nie mocą ludzkich 

wysiłków, ale mocą świętości Boga. 

 Pierwszy krok w ruchu zbawienia należał do Boga. To fenomen chrześcijańskiej 

soteriologii. Czy jednak jedynym uzasadnieniem tego faktu jest Jego bezinteresowna i wolna 
                                                           
1553

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 227.  
1554

 Por. A. Jankowski, Biblijna teologia Przymierza, Katowice 1985, s. 104. 
1555

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 228; por. Tenże, Zbawienie, 

odkupienie, wyzwolenie: zagadnienia soteriologii, w: OpOm, t. VI/2, s. 845. 
1556

 J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 231. 
1557

 Por. H. Witczyk, Nowa Ofiara podstawą nowego Przymierza (Hbr 8-9), w: "Verbum Vitae" 4 (2003), 

s. 196-197. 
1558

 K. Kałuża, Chrześcijańska soteriologia w obliczu wyzwań rozumu krytycznego, s. 52. 
1559

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 468. 
1560

 Por. tamże, s. 544; J. Ratzinger, Przyszłość Kościoła, w: OpOm, t. VIII/2, s. 1149.  



250 

 

miłość do człowieka? Czy miłość jest ostatecznym jego wyjaśnieniem? Być może 

najgłębszym motywem ruchu tej miłości była odpowiedzialność Boga za grzech i cierpienie. 

Taką kontrowersyjną tezę postawił Magnus Striet, profesor teologii fundamentalnej 

z Freiburga. Założył on, że to nie człowiek jest główną przyczyną zła w świecie, 

ale paradoksalnie, Bóg. Podjął On bowiem decyzję o stworzeniu świata, w którym - 

jak wiedział - będzie miejsce na grzech i cierpienie. Oczywiście odpowiedzialność Boga 

za istnienie zła Striet pojmuje w kategoriach moralnych, a nie ontycznych. Według 

niemieckiego teologa żadna teodycea nie zwalnia Boga z Jego odpowiedzialności. Striet 

twierdzi, że w misterium wcielenia i śmierci Chrystusa sam Bóg wziął na siebie 

odpowiedzialność za swój czyn. Poddał się prawom stworzenia i to aż po konsekwencję 

okrutnej śmierci. W Chrystusie całkowicie podzielił los człowieka, a w Krzyżu objawił się 

jako ten, który w swoim Synu dokonał przebłagania za swój własny czyn. Przyjął w Nim 

na siebie to, czego wymaga od każdego człowieka: akceptacji życia także z doświadczeniem 

cierpienia i śmierci. W tajemnicy zbawienia Bóg zsolidaryzował się całkowicie z ludzkim 

losem i jako taki się objawił: jako ten, który jest absolutnym "tak" wobec każdego człowieka 

i zawsze jest po stronie każdego człowieka. Jako odpowiedzialny i zadość czyniący. 

Ta ciekawa i jednocześnie kontrowersyjna soteriologiczna koncepcja jest współczesną próbą 

reinterpretacji dogmatu o zbawieniu
1561

.  

 Dokonane w Krzyżu zbawienie nie obejmuje jedynie wymiarów ludzkiego 

"tu i teraz". Nie może być rozumiane jako doświadczenie zamknięte w granicach doczesnej 

egzystencji. Nie jest ono realizacją szczęścia podmiotu ani zgodą na jakość teraźniejszego 

życia. Nie polega ono także na wyzwoleniu z obecnych utrapień bądź na stworzeniu raju 

na ziemi dzięki osiągnięciom nauki czy techniki
1562

. Zbawienie jest rzeczywistością, której 

nie można zredukować jedynie do praktycznych (technicznych, ekonomicznych, 

politycznych czy nawet psychologicznych) wymiarów. Benedykt XVI przypomniał 

o tym podczas jednej z sesji Papieskiej Akademii Nauk w słowach: "Człowiek nie może 

pokładać w nauce i technice zaufania tak absolutnego i bezwarunkowego, żeby uwierzył, 

że postęp naukowy i techniczny jest w stanie wszystko wyjaśnić i całkowicie zaspokoić 

wszelkie jego potrzeby egzystencjalne i duchowe"
1563

. Krytyka takich i podobnych 

                                                           
1561

 Por. M. Striet, Erlösung auf Golgota? Der Opfertod Jesu im Streit der Interpretationen, red. M. Striet, 

J. H. Tück, Freiburg im Breisgau 2010, s. 21-22. 
1562

 Por. Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Teologia odkupienia, tł. Z. Morawiec, w: Od wiary 

do teologii. Dokumenty Międzynarodowej Komisji Teologicznej 1969-1996, red. J. Królikowski, Kraków 2000, 

s. 350. 
1563

 Benedykt XVI, Myśli duchowe, s. 187. 



251 

 

stanowisk ujawniła się zwłaszcza w teologicznej dyskusji Ratzingera z reprezentantami 

teologii wyzwolenia
1564

. 

 Ratzinger/ Benedykt XVI stanowczo broni prawdy głoszącej, że zbawienie dokonane 

przez Chrystusa ukierunkowane jest ku przyszłości i w niej osiąga swoją pełnię. 

Dla Ratzingera nie jest ono wydarzeniem punktowym na linii czasu, lecz procesem, w który 

człowiek coraz bardziej się angażuje. Podobnie, nie jest ono wynikiem sprawnych ludzkich 

wysiłków, ale przede wszystkim dziełem Boga. Zbawienia nie można zamknąć jedynie 

w kategoriach psychologicznych bądź w kategoriach odpowiedzialności i solidaryzmu 

z losem człowieka, jak proponował M. Striet. Zbawienie polega nade wszystko na relacji 

z Chrystusem, a więc na angażującej byt człowieka miłości. Jego istotą nie jest poznanie 

usprawiedliwiającej idei
1565

.  

 Ratzinger zauważa także, że zbawienia człowiek nie może sobie sam wytworzyć. 

"Do zbawienia konieczny jest Zbawiciel"
1566

, stwierdza stanowczo. Zbawienie jest darem, 

ponieważ pochodzi z zewnątrz, od Boga i dzięki Jego łasce obejmuje całą egzystencję 

człowieka i jego relacje: z Bogiem, bliźnimi, a nawet naturą
1567

.  

 Zbawienia nie można także rozumieć w kategoriach szeroko rozumianego sukcesu. 

Krzyż Chrystusa jest absolutnym zaprzeczeniem takiej interpretacji zbawienia. Ratzinger 

wyjaśnia, że Chrystus  

 

"zmarł niemal całkowicie opuszczony, został skazany za swoje słowa. 

Odpowiedzią na Jego orędzie nie było wielkie "tak" Jego ludu, lecz Krzyż. 

Taki koniec uczy nas, że sukces nie jest żadnym z imion Boga i że dążenie 

do sukcesu zewnętrznego i wymiernego nie jest chrześcijańskie. Drogi Boga 

są inne. Jego sukces przechodzi przez Krzyż i zawsze pozostaje 

pod tym znakiem"
1568

. 

 

 Rozwiązanie problemów ludzkiego życia nie jest i nie może być utożsamiane 

ze zbawieniem. Dokonane przez Chrystusa w tajemnicy Jego męki i śmierci zbawienie 

w żadnej mierze nie jest gwarancją sukcesu, rozumianego tylko w kategoriach doczesności. 

Nie zapewnia ono bezproblemowego życia pozbawionego cierpienia czy śmierci. 

                                                           
1564

 Por. J. Ratzinger, Instrukcja o niektórych aspektach "Teologii wyzwolenia", w: AAS 79 (1987) 554-599; 

Tenże, Zmartwychwstanie i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 459-490 i 491-511; D. Brzeziński, Stolica 

Apostolska i kardynał Joseph Ratzinger wobec teologii wyzwolenia: refleksje wokół watykańskich instrukcji 

z roku 1984 i 1986, w: "Studia Theologica Varsaviensia" 45 (2007), nr 2, s. 97-108.  
1565

 Por. K. Kałuża, Zbawienie przez Krzyż? O niektórych problemach współczesnej soteriologii, w: "Studia 

Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego" 33 (2013), s. 181 i nast.  
1566

 J. Ratzinger, Teologia liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 41.  
1567

 Por. D. Frączek, Tajemnica krzyża, Lublin 2000, s. 30-31. 
1568

 J. Ratzinger, Teologia liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 297. 



252 

 

Sens zbawienia wykracza daleko poza kategorie zewnętrzne i doczesne. "Zbawienie świata 

dokonuje się ostatecznie nie przez jego przeobrażenie", ale przez miłość, bez której 

człowiek "pozostaje absurdalnym eksperymentem"
1569

, zauważa Ratzinger.  

 Zbawienie jest możliwe jedynie dzięki miłości i jedynie w niej się urzeczywistnia. 

Ta zaś, w najgłębszej swej istocie, jest wyzwoleniem się z niewoli samego siebie i życiem 

"dla drugich". Krzyż Chrystusa jest miejscem realizacji autentycznej miłości i jako taki się 

objawia. Miłość zaś, której jest definitywną manifestacją, staje się dla ludzi sposobem 

zbawienia. Ratzinger wyjaśnia:  

 

"Naśladować bowiem Chrystusa oznacza przyjąć wewnętrzną istotę krzyża: 

radykalną miłość, która się w tym wyraża i w ten sposób naśladować samego 

Boga, który objawił się na krzyżu jako promieniujący sam sobą; 

jako ten, kto rezygnuje ze swojej chwały, aby być dla nas; jako ten, kto chce 

rządzić światem nie przez moc, lecz przez miłość i w słabości krzyża objawia 

swoją moc (…)"
1570

.  

 

 Krzyż Chrystusa objawia najdoskonalszą formę i wzór autentycznej miłości. Stanowi 

on także wezwanie do wejścia na jej drogę przez naśladowanie. Jako wydarzenie 

o soterycznym sensie objawia jednocześnie sposób autentycznego odkupienia. Jego istota 

polega na wejściu w dynamikę miłości Krzyża i transformacji "ja" w "Ja" Chrystusa, 

ponieważ: "Nasze zbawienie to właśnie stawanie się «Ciałem Chrystusa»"
1571

. Ratzinger 

pogłębia swoją myśl stwierdzając, że "zbawienie polega nie na posiadaniu, lecz na byciu 

(…)"
1572

, a więc na nowym sposobie istnienia.  

 Wejście w kenozę miłości poprzez zatracenie siebie samego, by być dla drugich, 

to istotnie wejście w ruch zbawienia objawiony w Krzyżu. Odkrycie sensu swojego istnienia 

nie w życiu "ku sobie", lecz w życiu "dla", na wzór życia Syna, stanowi jego istotę. 

Zbawienie urzeczywistnia się w transgresji, u podstaw której stoi wolna decyzja człowieka, 

by żyć logiką, a więc sensem Krzyża. "Zbawienie jest tam, gdzie jest sens"
1573

. W Duchu 

liturgii Ratzinger zauważa: 

 

"Teraz Słowo nie jest już tylko zastępstwem kogoś drugiego, cielesnego, 

w ofiarowaniu siebie samego przez Jezusa na Krzyżu jest teraz złączone z całą 

                                                           
1569

 J. Ratzinger, Patrzeć na Przebitego, w: OpOm, t. VI/2, s. 591. 
1570

 J. Ratzinger, Wiara jako naśladowanie - powołanie do świętości, w OpOm, t. IV, s. 497. 
1571

 J. Ratzinger, Mesjasz i Syn Boży. Tajemnica osoby Jezusa, w: OpOm, t. VI/2, s. 725. 
1572

 J. Ratzinger, Zbawienie, odkupienie, wyzwolenie: Zagadnienia soteriologii, w: OpOm, t. VI/2, s. 853. 
1573

 G. Barth, Zbawienie - uwolnienie - uzdrowienie, s. 11. 



253 

 

rzeczywistością ludzkiego życia i cierpienia. Teraz nie jest to już kult zastępczy. 

Przedstawicielstwo Jezusa włącza nas we własną rzeczywistość, prowadzi 

nas do upodobnienia się do Boga oraz sprawia, że stajemy się miłością, która 

jest autentycznym kultem". 

 

 Dzięki wydarzeniu Krzyża możliwy jest nowy rodzaj istnienia, zupełnie nowa forma 

egzystencji na wzór egzystencji Syna Bożego. Ten rodzaj "bycia" jest konsekwencją 

włączenia rzeczywistości ludzkiego życia w przedstawicielstwo Jezusa. Przez to włączenie 

w Jego dzieło (możliwe dzięki człowieczeństwu Chrystusa), życie człowieka uzyskuje 

całkowicie nowy sens i tym samym nową wartość przed Bogiem
1574

. Dzięki zbawieniu 

możemy stawać się miłością i upodobnić się do Boga. W soteriologii Ratzingera zbawienie 

i nadawanie sensu ściśle łączą się ze sobą. "Człowiek zbliża się do rejonu zbawienia tylko 

wtedy, gdy sam przyjmie wyzwolenie do miłości, do sensu"
1575

, stwierdza. Wyzwolenie 

do miłości i sensu, a więc zbawienie, jest zatem możliwe jedynie w wolnym akcie miłości, 

będącej naszą odpowiedzią na bezwarunkową miłość Boga objawioną w Krzyżu. 

Dlatego zbawienie domaga się współpracy ze strony człowieka, jego zaangażowania, 

miłosnej odpowiedzi
1576

. Nie dzieje się automatycznie, samo przez się. W swojej wolności 

jednakże człowiek może zamknąć się na dar Bożej miłości i odrzucić łaskę zbawienia
1577

.  

 W refleksjach na temat zbawienia i Krzyża Ratzinger dostrzega, że współczesnemu 

człowiekowi trudno jest odkryć sens Krzyża, dlatego że "Krzyż jako zadośćuczynienie, jako 

sposób przebaczenia i zbawienia nie pasuje do dzisiejszego nowoczesnego schematu 

myślowego"
1578

. Jego diagnoza wynika z czułej obserwacji współczesnego świata 

i zachodzących w nim gwałtownych przemian. Przyczynę takiego stanu rzeczy Ratzinger 

upatruje przede wszystkim w odczuwalnej próżni sensu i parcelizacji życia, w której 

człowiek nie dostrzega już związku pomiędzy prawdą, miłością i grzechem. Wyjaśnia 

to w następujący sposób:  

 

"Tylko tam, gdzie związek prawdy i miłości postrzega się odpowiednio, krzyż 

staje się zrozumiały w swojej prawdziwej głębi teologicznej. Przebaczenie 

ma zawsze związek z prawdą i dlatego domaga się krzyża Syna i naszego 

nawrócenia. Przebaczenie jest przywróceniem prawdy, odnową istnienia, 

przezwyciężeniem kłamstwa, które tkwi w każdym grzechu: grzech jest - 

                                                           
1574

 Por. J. Szlaga, Idea zadośćczyniącego cierpienia Chrystusa Arcykapłana w Liście do Hebrajczyków, 

w: Męka Jezusa Chrystusa, red. F. Grylewicz, Lublin 1986, s. 302. 
1575

 J. Ratzinger, Zbawienie, odkupienie, wyzwolenie: Zagadnienia soteriologii, w: OpOm, t. VI/2, s. 854. 
1576

 Por. H. U. von Balthasar, Teologia Misterium Paschalnego, tł. E. Piotrowski, Kraków 2001, s. 161.  
1577

 Por. T. Dola, Krzyż odpowiedzią Boga na grzech człowieka, s. 354. 
1578

 J. Ratzinger, Patrzeć na Chrystusa, w: OpOm, t. VI, s. 417; por. Tenże, Nowa Pieśń dla Pana, s. 54. 



254 

 

zgodnie ze swoją istotą - odchodzeniem od prawdy własnego istnienia, a tym 

samym od prawdy Stwórcy, Boga"
1579

. 

 W konstelacji prawdy o stworzeniu, grzechu i prawdy o Bożej miłości, Krzyż może 

zostać zinterpretowany w pełni jako wydarzenie soteriologiczne. Ratzingerowska teologia 

zbawienia ma charakter holistyczny, ponieważ łączy się z teologią stworzenia i chrystologią. 

Można ją streścić w następujący sposób: Bóg jest Stwórcą świata i człowieka. Człowiek 

poprzez grzech utracił pełnię życia i wprowadził nieład w stwórczy porządek. Dlatego Bóg, 

w wolnym i absolutnym akcie miłości Krzyża, zbawia człowieka, przywracając mu utracone 

życie. Przez zbawienie na nowo wprowadza harmonię w naruszony ład i przywraca 

pierwotny sens rzeczywistości. Zbawcza śmierć Chrystusa była momentem wtargnięcia 

sensu w historię człowieka: zarówno w wymiarze kolektywnym jak i osobistym
1580

. 

Bóg odzyskał świat, zbawił go przez siłę swojej miłości, która w Krzyżu osiągnęła swój 

punkt krytyczny
1581

. Objawiona w misterium paschalnym miłość Boga jest pełną 

dynamizmu siłą sensotwórczą, zbawiającą człowieka od bezsensu własnego istnienia poza 

Bogiem i odnawiającą skażony bezsensem grzechu świat.  

 Głębię Krzyża, jego sens, można odkryć jedynie w szerokim kontekście 

teologicznym. Stąd Ratzinger wysuwa postulat: "Dlatego też musiałaby być rozwinięta 

teologia krzyża, która jest teologią prawdy i miłości (…)"
1582

. W swojej istocie Krzyż 

Chrystusa jest objawieniem prawdy i miłości. Prawdy o Bogu i o człowieku oraz prawdy 

o miłości, która może przezwyciężyć wszelki grzech, nadać nowy sens ludzkiej egzystencji 

i zbawić.  

 Soteriologia Ratzingera/Benedykta XVI znajduje swoją wyjątkową implikację 

w jego teologii liturgii. Krzyż, rozumiany jako symbol chrześcijańskiej wiary, jest znakiem 

zbawienia, które Jezus wysłużył podczas swojej męki i śmierci
1583

. Za znakiem krzyża stoi 

cała rzeczywistość mysterium crucis dokonanego na Golgocie. W jego znaku 

skoncentrowany jest cały sens soteriologicznej rzeczywistości. Historyczny znak krzyża 

nie jest niczym wyjątkowym sam w sobie. Dla chrześcijan jest on jednak przestrzenią 

objawienia zbawczego sensu z uwagi na to, że przez dobrowolną śmierć Syna Bożego stał 

się konkretną realizacją miłości Boga do człowieka
1584

. 

                                                           
1579

 Tamże, s. 417-418. 
1580

 Por. R. Latourelle, Senso: ricerca e dono, w: Dizionario di Teologia Fondamentale, red. R. Latourelle, 

R. Fisichella, Assisi 1990, s. 1130.  
1581

 J. Mastej, Staurologiczno-rezurekcyjna wiarygodność chrześcijaństwa, s. 170.  
1582

 J. Ratzinger, Patrzeć na Chrystusa, w: OpOm, t. IV, s. 418. 
1583

 Por. R. Kuligowski, Krzyż znakiem wiary, w: "Słowo Krzyża" 6 (2012), s. 8.  
1584

 Por. J. Ratzinger, H. U. von Balthasar, Mary, The Church at the Source, San Francisco 2005, s. 77; 

H. U. von Balthasar, Teologia Misterium Paschalnego, s. 138.  



255 

 

 W teologii liturgii Ratzingera ów znak krzyża zajmuje miejsce centralne, ponieważ 

jest znakiem szczytowego wydarzenia w historii zbawienia. Stąd postulat Ratzingera, 

a później papieża Benedykta, by krzyż stał w centrum celebracji liturgicznej, a zwłaszcza 

Eucharystii, która to jest urzeczywistnieniem zbawczego dzieła i poprzez którą jego owoce 

stają się dostępne człowiekowi
1585

. W rozumieniu Ratzingera liturgia bowiem nie jest tylko 

jakąś "grą", zewnętrznym kultem. W niej dokonuje się prawdziwa "logizacja" ludzkiej 

egzystencji, usensownienie jej, poprzez włączenie w dynamikę miłości Syna
1586

. Ratzinger 

w Duchu liturgii tłumaczy:  

 

"Liturgia chrześcijańska nie jest już kultem zastępczym, lecz jest 

przychodzeniem do nas naszego Przedstawiciela i włączeniem się w funkcję 

zastępstwa, które jest włączeniem się w samą rzeczywistość. Uczestniczymy 

w liturgii niebiańskiej, udział ten jednak umożliwiają nam pośrednictwa 

ziemskich znaków, które Odkupiciel wskazał jako obszar Jego 

rzeczywistości"
1587

.  

 

 Bez wątpienia obszarem zbawczej rzeczywistości jest znak krzyża. Dlatego 

orientacja liturgicznej modlitwy powinna być ukierunkowana na niego
1588

. Ta liturgiczna 

wizja Ratzingera spotkała się z poważną krytyką, zwłaszcza wśród teologów z kręgu języka 

niemieckiego
1589

.  

 Męka i śmierć Syna Bożego na krzyżu była wydarzeniem o sensie zbawczym. Dzięki 

niemu historyczny znak krzyża: znak pohańbienia, poniżenia i przekleństwa, napełnił się 

nowym, soteriologicznym sensem
1590

. Stał się znakiem rzeczywistości zbawczej, 

a tym samym znakiem absolutnej miłości Boga do każdego człowieka: manifestacją 

Boskiego sensu. W homilii podczas pielgrzymki apostolskiej na Cypr, Benedykt XVI 

nawiązał do starożytnej tradycji, według której drzewo na krzyż pochodziło z zasiewu Seta, 

syna Adama. Tradycja głosi, że krzyż Chrystusa był usytuowany w miejscu, gdzie Set 

dokonał tego zasiewu. Na Golgocie stanął krzyż, na którym przez swoją mękę Chrystus 

zwyciężył szatana. Papież stwierdził: "zrządzeniem Bożej Opatrzności dzieło szatana miało 

                                                           
1585

 Por. J. Stefański, Ukrzyżowany czy Zmartwychwstały? Przemyślenia biblijno-liturgiczne o roli i miejscu 

krzyża w prezbiterium, w: "Ruch Biblijny i Liturgiczny" 64 (2011), nr 3, s. 273. 
1586

 Por. J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 58.  
1587

 Tamże, s. 61. 
1588

 Por. J. A. Superson, Krzyż - ołtarz - orientacja zanoszonych modlitw, w: "Ruch Biblijny i Liturgiczny" 65 

(2012), nr 3, s. 243-260.  
1589

 Por. G. Bachanek, Pierwszeństwo Boga w myśli liturgicznej Josepha Ratzingera, w: "Warszawskie Studia 

Teologiczne" 23 (2010), nr 2, s. 208.  
1590

 Por. H. Merklein, Das paulinische Paradox des Kreuzes, w: Tenże, Studien zu Jesus und Paulus, t. II, 

Tübingen 1998, s. 286-288; F. Mickiewicz, Rola krzyża w zbawczym dziele Boga w teologii św. Pawła, 

w: "Ruch Biblijny i Liturgiczny" 45 (2012), nr 3, s. 227-228. 



256 

 

być zwyciężone za pomocą jego własnej broni"
1591

. Pozorna przegrana Chrystusa na drzewie 

krzyża stała się zbawczą siłą, którą uwolnił On ludzi od przekleństwa grzechu Adama. 

Krzyż, znak śmierci, dzięki sile miłości Boga, stał się znakiem życia
1592

. Miejsce, które było 

miejscem ostatecznego braku zbawienia (a wręcz potępienia), przez dzieło Chrystusa stało 

się "właściwym urzeczywistnieniem się zbawienia"
1593

 i ocalenia. 

 W rozumieniu Ratzingera zarówno fizyczny znak krzyża, jak i ten czyniony 

na swoim ciele, jest właściwym znakiem zbawienia, ponieważ jest "przede wszystkim 

wydarzeniem Bożym: Duch Święty prowadzi nas do Chrystusa. Chrystus otwiera 

nam bramę do Ojca. Bóg nie jest już Bogiem nieznanym: ma imię. Wolno nam Go wzywać, 

a On wzywa nas"
1594

. Dla chrześcijan krzyż stał się znakiem dokonanego w misterium 

paschalnym zbawienia (Krzyża pisanego wielką literą). Stał się streszczeniem 

chrześcijańskiej soteriologii i adekwatnym znakiem całego chrześcijaństwa, najpełniej 

określającym jego tożsamość.  

 

 

4. 4. Kosmiczny sens Krzyża 

 

 Krzyż Chrystusa był wydarzeniem soteriologicznym. W męce, śmierci 

i zmartwychwstaniu Jezusa dokonało się jednak nie tylko zbawienie człowieka, ale również 

całego świata. Ta prawda znajduje swoją szczególną implikację w myśli Josepha 

Ratzingera/Benedykta XVI. W jego rozumieniu Krzyż był wydarzeniem o zasięgu 

kosmicznym, ponieważ w nim, "w śmierci podarowanej miłości, która jest aktem nowego 

stworzenia, doprowadzającym stworzenie do siebie"
1595

, Zbawiciel objął swoimi ramionami 

nie tylko każdą ludzką egzystencję, ale cały wszechświat. Dzięki zbawieniu dokonał się 

prawdziwy, jak to określa Ratzinger, reditus - "uzdrawiający zwrot", w którym Bóg 

odzyskał swoje stworzenie i nadał "mu w pełni jego ostateczność"
1596

. W wydarzeniu 

Krzyża Chrystus prawdziwie "przyciągnął wszystkich do siebie" (por. J 13, 32) i dokonał 

rekapitulacji całej stworzonej rzeczywistości
1597

.  

                                                           
1591

 Benedykt XVI, Krzyż daje światu nieskończoną nadzieję, w: OR (2010), nr 8-9, s. 14.  
1592

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 497; R. F. Collins, D. J. Harrington, First 

Corinthians, w: Sacra Pagina, t. VIII, red. R. F. Collins, Collegeville 1999, s. 102.  
1593

 Por. J. Ratzinger, Rozwój dialogicznego rozumienia nieśmiertelności i zmartwychwstania, w: OpOm, t. X, 

s. 461.  
1594

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 159.  
1595

 J. Ratzinger, Oczekiwanie Królestwa Bożego i teologia wyzwolenia, w: OpOm, t. X, s. 577.  
1596

 Tamże. 
1597

 Por. K. Kozieł, Wpływ zbawczego misterium śmierci i zmartwychwstania Chrystusa na świat materialny, 

w: "Seminare. Poszukiwania naukowe" 1 (1975), s. 36-43. 



257 

 

 W ujęciu Ratzingera Krzyż jest "nowym punktem grawitacyjnym historii świata" 

i tą rzeczywistością, która "pociąga do siebie wszystko, co naprawdę jest zgodne z istotą 

człowieka i Boga"
1598

. Posiadając tak ogromne znaczenie dla świata i jego historii, 

zwłaszcza dla jej pozytywnego finału, objawia nowe wymiary sensu, zwłaszcza 

w kontekście soteriologicznym. Ratzinger podkreśla, że zbawienie dokonane w misterium 

paschalnym może stać się "dopiero całkowicie pełne, kiedy dokona się zbawienie 

wszechświata i wszystkich wybranych"
1599

. Jedynie wówczas będzie prawdziwym 

i definitywnym zbawieniem. Dla Ratzingera objawione w Krzyżu zbawienie ma charakter 

totalny, ponieważ swoim oddziaływaniem obejmuje całą stworzoną rzeczywistość 

i prowadzi do pozytywnego finału historii. Krzyż, rozumiany przez niego jako jedno 

integralne wydarzenie śmierci i zmartwychwstania, jest antycypacją definitywnego 

zbawienia ofiarowanego w Chrystusie, "obietnicą dotyczącą przyszłości człowieka i całego 

kosmosu i w tym sensie obietnicą dotyczącą przestrzeni, czasu i materii"
1600

. W opinii 

Ratzingera zbawienie nie jest procesem dokonującym się jedynie na poziomie ludzkiego 

ducha, gdyż swoją dynamiką obejmuje nie tylko wszystkie wymiary życia człowieka, 

ale i cały kosmos. Stąd, w swojej soteriologii i eschatologicznej otwartości, Krzyż jest 

epifanią kosmicznego sensu i objawieniem definitywnej przyszłości świata, w której Bóg 

będzie "wszystkim we wszystkich" (por. 1 Kor 15, 28). 

 W refleksji Ratzingera na temat zbawienia widać wyraźne powiązania z kreatologią. 

W Duchu liturgii zauważa: "świat został stworzony po to, by zaistniało miejsce 

dla przymierza, które Bóg chce zawrzeć z człowiekiem. Celem stworzenia jest przymierze, 

historia miłości łączącej Boga i człowieka"
1601

. Absolutną kulminacją miłości i momentem 

zawarcia nieodwołalnego przymierza Boga z ludźmi był Krzyż Chrystusa. To on stał się 

przestrzenią zawarcia Nowego Przymierza we Krwi Syna. Stworzony przez Boga świat 

nie odegrał w tej "historii miłości" jedynie drugorzędnej roli miejsca, lecz przez akt 

stwórczy i zbawczy stał się jej integralną częścią. Bóg zbawił w Krzyżu cały świat. Dokonał 

w nim, niejako na nowo, aktu adopcji całej rzeczywistości materialnej. W śmierci Syna, 

który w tajemnicy wcielenia stał się reprezentantem całej ludzkości i świata, Bóg ogarnął 

swoim zbawczym wpływem także to, co doczesne: całą istniejącą rzeczywistość i wszelki 

byt. Zdaniem Ratzingera w ten sposób zbawienie objęło swoim dynamizmem cały kosmos.  

 "Kosmos nie jest jakąś zamkniętą budowlą, nie jest statycznym pojemnikiem, 

w którym może się tworzyć historia. On sam jest ruchem, mającym początek i zmierzającym 

                                                           
1598

 J. Ratzinger, Wiara - prawda - tolerancja, s. 58.  
1599

 J. Ratzinger, Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: OpOm, t. X, s. 222. 
1600

 Tamże, s. 124. 
1601

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 36.  



258 

 

do celu"
1602

, zaznacza Ratzinger. Stworzenie i zbawienie łączy zatem jedna historia i jedna 

zbawiająca miłość. Zbawienie nie dokonało się obok świata, czy też ponad nim, lecz 

wewnątrz jego historii i przestrzeni. W akcie stwórczym Bóg zainicjował świat i wyznaczył 

mu cel. Punktem docelowym istnienia świata, a więc i jego ostatecznym sensem, 

jest On sam. Osiągnięcie tego celu stało się możliwe dzięki zbawczemu wydarzeniu Krzyża.  

 Dla Ratzingera Krzyż jest miejscem urzeczywistnienia się dialektyki exitus, czyli 

"wyjścia" świata od Boga w akcie stwórczym i odejścia od Niego przez grzech oraz 

wspominanego już reditus, czyli "powrotu", który "oznacza zbawienie, a zbawienie równa 

się uwolnieniu od skończoności, stanowiącej ze swej istoty ciężar naszego bytowania"
1603

. 

W tajemnicy Krzyża doszło niejako do zmiany trajektorii ruchu kosmosu. Jako zbawiony 

nie zmierza on w kierunku rozpadu i dezintegracji, lecz do pełni bytu. W perspektywie 

soteriologii Krzyż odegrał kluczową rolę dla przyszłości świata. Nadał mu kierunek 

ku pozytywności.  

 W refleksji Ratzingera pomiędzy Krzyżem a kosmosem istnieje ontyczna zależność. 

Podążając za intuicjami Ojców Kościoła, Ratzinger podkreśla, że Krzyż jest niejako 

wpisany w świat. Nie tylko w tym sensie, że stanowi rzeczywistość ocalającą świat przed 

katastrofą, lecz także w tym, że jest on obecny w stworzonym kosmosie fizycznie. Ojcowie 

greccy znaleźli tę ideę u Platona (Timaios, 3A/B i 36B/C). Korzystając z tradycji 

pitagorejskiej Platon zauważył, że ruch ekliptyki i orbita ziemska "przecinają się ze sobą, 

tworząc grecką literę chi, mającą kształt krzyża (czyli X). W całość kosmosu jest więc 

wpisany znak krzyża"
1604

.  

 Ta platońska idea, wraz z ideą boskiego Demiurga (budowniczego świata), znalazła 

swoją implikację w teologii Ojców. Zwłaszcza św. Justyn zreinterpretował ją na sposób 

chrześcijański. W boskim Demiurgu widział Boga Stworzyciela, a w rozciągniętej na całym 

wszechświecie przez niego duszy świata, dostrzegł Syna Bożego, Boski Logos. Justyn 

twierdzi, że obecny w kosmosie znak krzyża jest znakiem panowania Logosu 

we wszechświecie i że to dzięki niemu są możliwe w świecie wszelkie powiązania. 

Według Justyna znak krzyża obecny w ruchu ciał kosmosu spaja całe stworzenie ze sobą. 

W swojej teologii Justyn wiąże "prorocką" intuicję Platona z doktryną trynitarną 

i kosmicznym znakiem krzyża. Ratzinger, na podstawie myśli Justyna, stwierdza:  

 

"Krzyż Golgoty ma prefiguracje w samej strukturze kosmosu. Narzędzie 

męczeństwa, na którym umarł Pan, jest wpisane w strukturę wszechświata. 

                                                           
1602

 Tamże, s. 37. 
1603

 Tamże, s. 39.  
1604

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 144. 



259 

 

Kosmos mówi nam o Krzyżu, a Krzyż wyjaśnia nam kosmos. Jest on istotnie 

kluczem do interpretacji całej rzeczywistości. Historia i kosmos stanowią jedną 

całość"
1605

.  

 

 W myśli Ojców platońskie "proroctwo Krzyża" powiązało Krzyż z całą istniejącą 

rzeczywistością. Ratzinger dostrzega jego implikacje u św. Ireneusza z Lyonu, 

św. Augustyna, Laktancjusza czy św. Ignacego z Antiochii. Wszyscy oni, w mniejszym 

bądź większym stopniu, w swoich pismach eksponowali kosmiczny sens Krzyża Chrystusa, 

jako związanego z historią i wszechświatem.  

 W Jezusie z Nazaretu Benedykt XVI powraca do idei związku Krzyża z kosmosem, 

zwłaszcza przy problematyce uniwersalnego, zbawczego posłannictwa Jezusa. 

Zaznacza, że Chrystus przyszedł zbawić świat w całości. Zdaniem Benedykta XVI 

kosmiczny charakter posłannictwa Chrystusa w sposób szczególny uwidacznia się 

w Ewangelii według św. Jana. Słowa padające w rozmowie z Nikodemem: 

"Tak bowiem Bóg umiłował świat, że Syna swego Jednorodzonego dał" (J 3, 16) i fragment 

mowy eucharystycznej: "Chlebem, który ja dam, jest moje ciało za życie świata" (J 6, 51), 

są tego dowodem. Przy okazji Ratzinger wyjaśnia: 

 

"Jan używa pojęcia «kosmos» - świat w podwójnym sensie. Po pierwsze, odnosi 

go do całego dobrego dzieła stworzenia Boga, szczególnie do ludzi, jako Jego 

stworzeń, które kocha aż do samooddania się w Synu. Po drugie, termin 

ten oznacza świat ludzki, historycznie ukształtowany: korupcja, kłamstwo, 

przemoc stały się w nim czymś «naturalnym»"
1606

.  

 

 Uniwersalne działanie zbawcze Chrystusa obejmuje zatem dziedzinę ludzkiego życia 

z całym doświadczeniem grzechu, nieprawości i oddalenia od Boga, ale także świat 

materialny - kosmos w sensie dosłownym. Bóg miłuje świat, a w Krzyżu miłość 

tę potwierdza. Zbawienie, którego Jezus dokonał w akcie swojej męki, śmierci 

i zmartwychwstania było przezwyciężeniem alienacji powstałej pomiędzy Bogiem 

a człowiekiem i światem. Jednocześnie było ono także początkiem odnowy całego 

universum i swoimi skutkami objęło całą istniejącą rzeczywistość
1607

. 

                                                           
1605

 Tamże.  
1606

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 452.  
1607

 Por. H. U. von Balthasar, Chrystus - Alfa i Omega, w: "Communio" 17 (1997), nr 2, s. 3-9. 



260 

 

 Istotnie, jak zaznacza Ratzinger, moment odkupieńczej śmierci Chrystusa 

w Ewangeliach synoptycznych ukazany został jako kosmiczna liturgia
1608

. W Jego 

umieranie włączony był cały świat materialny. Znakiem tej łączności były, opisane 

u Synoptyków, nadzwyczajne zjawiska: zaćmienie słońca, rozdarcie zasłony przybytku, 

trzęsienie ziemi, powstanie zmarłych z grobów (por. Mt 27, 51-54; Mk 15, 33-38; 

Łk 23, 44-45). Teologiczny obraz śmierci Jezusa, zawarty w Ewangeliach, pokazuje bardzo 

wyraźnie, że wydarzenie Krzyża było wydarzeniem o znaczeniu kosmicznym i odgrywało 

dla kosmosu istotną rolę. Ratzinger stwierdza:  

 

"Samo w sobie świeckie wydarzenie, egzekucja człowieka wykonana 

w najokrutniejszy z dostępnych sposobów, jest opisane jako liturgia kosmiczna, 

jako rozerwanie zamkniętego nieba, jako proces, w którym to, czego chciano 

i czego na próżno szukano we wszystkich kultach, staje się wreszcie 

rzeczywistością"
1609

.  

 

 Moment zgonu Chrystusa był dokonującą się w tajemnicy Krzyża nową liturgią - 

nowym rodzaju kultu, w którym urzeczywistniło się prawdziwe uwielbienie Boga 

i wypełniły się najgłębsze tęsknoty ludzkiego serca. Jezus umierał, aby wypełnić 

w ten sposób wolę Ojca. Złożył swoje życie w ofierze za ludzi i w akcie najwyższej miłości 

dokonał rzeczywistego zbawienia świata. Dlatego, zdaniem Ratzingera/Benedykta XVI, 

Krzyż stanowi objawienie Jezusa jako prawdziwego arcykapłana, ale również jako 

prawdziwego Króla, który posiada realną władzę nad kosmosem, nad prawami przyrody 

i ruchem ciał niebieskich. Ostatecznie, w kontekście Jego zmartwychwstania, także 

nad życiem i śmiercią. Stąd, dla Ratzingera, "Krzyż jest Jego tronem, z którego przyciąga 

świat ku sobie"
1610

.  

 W Krzyżu Chrystusa objawił się nowy sposób królowania Boga: jedyną władzą 

Ukrzyżowanego jest miłość. To jej siłą, z wysokości Krzyża, przyciągnął i nadal przyciąga 

ku sobie cały świat, by go zbawić
1611

. Ratzinger wyjaśnia: 

 

"Śmierć Jezusa Chrystusa, zabitego Baranka, z samej swej natury nie jest 

przecież niczym innym, jak «ową miłością do końca» (zob. J 13, 1), którą Jan 

nazwał wielkim aktem «przejścia» (zob. J 13, 1). Obejmuje ona kosmos, 

                                                           
1608

 Por. Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 537. 
1609

 J. Ratzinger, Świętowanie Eucharystii - źródło i szczyt życia chrześcijańskiego, w: OpOm, t. XI, s. 377.  
1610

 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: OpOm, t. VI/1, s. 528. 
1611

 Por. J. Ratzinger, Mesjasz i Syn Boży. Tajemnica osoby Jezusa, w: OpOm, t. VI/2, s. 788.  



261 

 

miejsca i czasy wszystkich ludzi. Miłość jest siłą łączącą to, co oddzielone 

od siebie - czas i wieczność"
1612

. 

 W Duchu liturgii Ratzinger, odnosząc się do biblijnej idei Jezusa jako Baranka, 

nawiązuje do daty świętowania Wielkanocy. Stwierdza: "Jego śmierć miała znaczenie 

dla historii, dla ludzkości i dla świata, dlatego musiała być połączona z dokładnie określoną, 

kosmiczną i historyczną godziną"
1613

. Tą godziną Jezusa była żydowska Pascha. Jej związek 

z chrześcijańską Wielkanocą jest więc, ze względów historycznych, oczywisty. Ratzinger 

zauważa, że "jeśli chodzi o datę, święto Paschy jest obchodzone pod znakiem Barana - 

Baranka"
1614

. Wielkanoc bowiem obchodzi się w kalendarzu liturgicznym, zgodnie 

z postanowieniami Soboru w Nicei z 325 roku, w niedzielę po pierwszej wiosennej pełni 

księżyca. Wtedy właśnie Słońce przechodzi przez konstelację gwiezdną zodiakalnego 

Barana. Chrześcijaństwo nadało temu zjawisku całkowicie nowy sens. W obchodzie 

Wielkanocy powiązano ze sobą kalendarz słoneczny i księżycowy. Ratzinger stwierdza: 

"dwa wielkie przykłady kosmicznego ładu połączono ze sobą na podstawie historii Izraela 

i losu Jezusa"
1615

. Zbieżność układu kosmicznych konstelacji i data Paschy wyrażała 

w nowy sposób tajemniczy związek Chrystusa, "Baranka Bożego", który w swoim Krzyżu 

gładzi "grzech świata" (por. J 1, 29) z kosmosem i dokonanym przez Niego zbawieniem. 

Astronomiczny znak zodiakalnego Barana został zinterpretowany jako kosmiczna 

prefiguracja Ukrzyżowanego i symbol Jego ofiary. Miał także podkreślić nierozerwalną 

jedność czasu kosmicznego i historycznego, a także związek wydarzenia Krzyża z całością 

kosmosu. Dla Ratzingera Krzyż Chrystusa objawia Logos jako "Sens stwórczy, od którego 

pochodzi cały wszechświat i którego wszechświat - kosmos - stanowi odbicie"
1616

. 

Formą wszelkiego stworzenia jest znak Logosu - Krzyż. Cały kosmos znajduje w jego znaku 

swoje podsumowanie
1617

. Między Krzyżem a strukturą świata istnieje nie tylko duchowa, 

ale i ontyczna zależność, bowiem obejmuje on swoim wpływem wszystkie wymiary 

kosmosu
1618

 (por. Ef 3, 18-19), stanowiąc stwórczy fundament jego bytu i jednocześnie cel. 

 W Misterium Krzyża Bóg pojednał świat ze sobą. Św. Paweł wyjaśnia 

to w następujący sposób: "Zechciał bowiem [Bóg], aby w Nim zamieszkała cała Pełnia
 

i aby przez Niego znów pojednać wszystko z sobą: przez Niego - i to, co na ziemi, 

                                                           
1612

 J. Ratzinger, Dyskusja nad Duchem liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 638-639. 
1613

 J. Ratzinger, Duch liturgii, w: OpOm, t. XI, s. 86.  
1614

 Tamże, s. 87. 
1615

 Tamże. 
1616

 Tamże, s. 123. 
1617

 Por. P. Szczur, Krzyż jako fundament kosmosu w nauczaniu Ireneusza z Lyonu i Jana Chryzostoma, 

w: Krzyż Twój wielbimy. Scripturae Lumen, Tarnów 2011, s. 419.  
1618

 Por. W. Myszor, Symbolika Krzyża według św. Ireneusza, w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 

30 (1997), s. 98-99.  



262 

 

i to, co w niebiosach, wprowadziwszy pokój przez krew Jego krzyża" (Kol 1, 19-20). 

Przez akt miłości Syna usunięty został nie tylko grzech oddzielający ludzi od Boga, 

ale została usunięta także, wywołana przez niego w kosmosie, dysharmonia
1619

. 

Przez Krzyż, to co na ziemi i to, co w niebiosach, zostało rzeczywiście pojednane z Bogiem. 

W tajemnicy paschalnej Chrystus ukazał się jako prawdziwy "Baranek Boży, który gładzi 

grzechy świata" (J 1, 29), ale jednocześnie jako Baranek apokaliptyczny: rzeczywiste 

centrum dziejów i kosmosu
1620

. Dzięki Jego Passze droga do Boga została na nowo otwarta, 

a zbawienie stało się dostępne dla każdego, kto przyjmuje orędzie Ewangelii. 

 W rozumieniu Ratzingera zbawienie świata polegało na tym, że przez miłość Bóg 

przywrócił mu zagubiony sens stwórczy, a tym samym jego cel. W mysterium crucis 

dokonał On prawdziwej rekapitulacji stworzenia. Ratzinger konkluduje: "Szczytem świata 

jest Osoba; do niej wszystko zmierza, a w wielki ruch historyczny, w którym wszechświat 

ma osiągnąć swój sens, włącza się ten, kto wchodzi we współbytowanie z Jezusem 

Chrystusem"
1621

.  

 Krzyż Jezusa Chrystusa posiada więc znaczenie soteriologiczne nie tylko 

dla każdego człowieka, lecz także dla kosmosu, który w momencie śmierci Jezusa został 

odkupiony i przeznaczony do pozytywności. Ukrzyżowany i Zmartwychwstały, "zabity 

Baranek" (por. Ap 5, 6), jest jego celem, punktem kulminacyjnym jego rozwoju 

w rzeczywistości eschatologicznej. Wszelki ruch świata zmierza ku Niemu i w Nim osiąga 

swoje definitywne spełnienie
1622

. On jest Omegą rzeczywistości
1623

. W tym sensie, 

z wysokości Krzyża, wszystkich przyciąga do siebie (por. J 12, 32) i wszystko w sobie 

jednoczy. W misterium męki, śmierci i zmartwychwstania Chrystus objawia się jako 

najgłębszy sens i cel dziejów człowieka oraz całego wszechświata
1624

. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1619

 Por. F. Dziasek, Jezus Chrystus. Zbawcze Misterium, Poznań 1963, s. 184.  
1620

 Por. K. Kozieł, Wpływ zbawczego misterium śmierci i zmartwychwstania Chrystusa na świat materialny, 

s. 28.  
1621

 J. Ratzinger, Zbawienie, odkupienie, wyzwolenie: zagadnienia soteriologii, w: OpOm, t. VI/2. s. 831.  
1622

 Por. P. Teilhard de Chardin, Środowisko Boże. Człowiek. Struktura i kierunki ewolucji grupy zoologicznej 

ludzkiej, tł. W. Sukiennicka, J. i G. Fedorowscy, Warszawa 1964, s. 102.  
1623

 Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: OpOm, t. IV, s. 196.  
1624

 Por. L. Scheffczyk, Zmartwychwstanie, Warszawa 1984, s. 253.  



263 

 

 

 

 

 

ZAKOŃCZENIE 

 

 

 

 Męka, śmierć i zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa stanowią centrum kerygmatu 

i nieodzowny element tożsamości chrześcijańskiej. Dlatego, także w teologicznej refleksji, 

zagadnienie Krzyża posiada swoje uprzywilejowane i niezastąpione miejsce. Również 

dla teologii fundamentalnej Krzyż Chrystusa pozostaje w centrum zainteresowania i jest, 

pomimo dynamicznie zmieniającej się rzeczywistości, aktualną przestrzenią dla nowych 

badań. Interpretowany jako miejsce prawdziwego Objawienia Boga i tradent 

nadprzyrodzonego sensu, stanowi wyzwanie dla refleksji teologicznofundamentalnej, 

zwłaszcza w kontekście czasów współczesnych, naznaczonych znamionami ateizmu 

i nihilizmu. 

 Celem niniejszej dysertacji było ukazanie, w oparciu o myśl Josepha 

Ratzingera/Benedykta XVI, że Misterium Krzyża jest uniwersalnym tradentem objawionego 

przez Boga sensu i posiada aktualne znaczenie dla człowieka żyjącego w czasach 

współczesnych. Ów wyjątkowy, sensotwórczy charakter Krzyża, stanowi ważny motyw 

w budowaniu staurologicznego argumentu na rzecz wiarygodności chrześcijaństwa.  

 W konsekwencji kryzysu wielu współczesnych humanizmów oraz upadku różnych 

ideologii XX wieku człowiek współczesny na nowo usilnie poszukuje sensu, w którym 

znajdzie stabilne oparcie dla swojej egzystencji, a także wiarygodną odpowiedź na nurtujące 

go problemy dotyczące jego życia. Dynamicznie i pluralistycznie rozwijająca się teologia 

fundamentalna, w kontekście czasów współczesnych i związanych z nimi powstającymi 

nowymi wymaganiami, nie pozostaje bierna wobec potrzeby poszukiwania sensu. 

W konstruowaniu nowych motywów wiarygodności szuka aktualnej i przekonującej 

argumentacji także i w tym wymiarze. 

 Zagadnienie wiarygodności Objawienia oraz tego, jaki posiada ono sens 

dla człowieka, zwłaszcza w kontekście gwałtownych przemian kulturowych, staje niejako 

w centrum fundamentalnoteologicznego namysłu. Dlatego też teologia fundamentalna - 

jako teologia "pogranicza" - wchodzi w dialog z człowiekiem współczesnym, aby ukazać 

mu wiarygodność dokonanego w Chrystusie Objawienia i zachęcić go do przyjęcia wiary.  



264 

 

 W konstruowaniu przekonującej argumentacji sięga najprzód do danych Objawienia, 

które jest nośnikiem uniwersalnego sensu, ponieważ jest Objawieniem odwiecznego Logosu 

(Wcielonego Sensu). Z teologicznej perspektywy także Krzyż, jako centralne wydarzenie 

zbawczej misji Jezusa Chrystusa, był Boską epifanią sensu. W misterium męki, śmierci 

i zmartwychwstania Syna Bożego dokonało się objawienie Boga, człowieka i zbawienia. 

Niniejsza dysertacja przedstawiła objawiony sens Krzyża na podstawie myśli Josepha 

Ratzingera/Benedykta XVI w tych trzech wymiarach. Jednocześnie ukazała, że Misterium 

Krzyża posiada ciągle aktualne znaczenie dla współczesnego człowieka, żyjącego 

na przełomie XX i XXI wieku.  

 W rozdziale pierwszym podjęto zagadnienie aktualności pytania o sens. Dokonano 

najprzód syntetycznej prezentacji współczesnej refleksji filozoficznej na jego temat oraz 

ukazano różne koncepcje antropologiczne, będące owocem postmodernistycznej 

interpretacji świata. Było to o tyle istotne dla pracy badawczej, o ile pozwoliło 

scharakteryzować współczesny kontekst teologicznofundamentalnej myśli 

J. Ratzingera/Benedykta XVI. Następnie, na podstawie jego refleksji, dokonano diagnozy 

współczesności i zagrożeń, które utrudniają człowiekowi odnalezienie odpowiedzi 

na pytanie o sens. W ostatniej części została omówiona ratzingerowska chrystologia sensu, 

która na tle współczesnej, nihilistycznej kultury, ukazuje chrześcijaństwo jako tradent sensu 

objawionego przez Boga. W opinii Ratzingera chrześcijaństwo, posiadając swój logosowy 

charakter, może stanowić dla człowieka wiarygodną odpowiedź na stawiane przez niego 

pytanie o sens, a tym samym propozycję do wiary.  

 Rozdział drugi miał za zadanie ukazać Krzyż Chrystusa jako szczytowy moment 

Objawienia. Najprzód została omówiona w nim ratzingerowska koncepcja Objawienia 

i charakterystyczne jej elementy. Męka, śmierć i rezurekcja Bożego Syna były szczególną 

epifanią Boskiego sensu i tym samym objawiły tożsamość Boga, który "Syna swego 

Jednorodzonego dał, aby każdy, kto w Niego wierzy, nie zginął, ale miał życie wieczne" 

(por. J 3, 16). W Krzyżu Chrystusa Bóg odsłonił istotę swojego wewnętrznego życia. 

W najgłębszym sensie wydarzenia paschalne były manifestacją Osób Boskich: Boga Ojca, 

Syna Bożego i Ducha Świętego oraz ich wzajemnej relacji miłości. W myśli 

Ratzingera/Benedykta XVI Krzyż stanowi Objawienie sensu Boskiej miłości, która jest 

zasadą bytu samego Boga i najpełniej określa Jego tożsamość. Mysterium crucis objawia 

także miłość Boga manifestującą się na zewnątrz, ku człowiekowi. Niniejszy rozdział 

ukazał, że Krzyż nie tylko był i nadal pozostaje najwyższym dowodem miłości Boga 

do człowieka, ale stanowi rewelację jej istoty. W misterium paschalnym - w darze swego 

Syna - Bóg nie tylko zdefiniował sens prawdziwej miłości, ale objawił także, 



265 

 

że to ona stanowi najgłębszy sens istnienia świata i człowieka. Krzyż, który objawia 

wewnętrzny dynamizm nieskończonej miłości Boga w Jego trynitarnej relacji Osób 

Boskich, ukazuje miłość jako podstawową strukturę wszelkiego bytu, a także jako 

odpowiedź na pytanie o "skąd" i "dokąd" każdego człowieka. Jest on nie tylko gwarantem 

miłości Boga, ale również zaproszeniem do wejścia na drogę całkowitego daru z siebie 

i przez to staje się motywem, który może usensownić ludzką egzystencję. 

 Rozdział trzeci, na kanwie myśli Ratzingera/Benedykta XVI wykazał, że dzięki 

wcieleniu Bożego Syna Krzyż objawił także tożsamość człowieka. Męka, śmierć 

i zmartwychwstanie Chrystusa odsłaniają bowiem prawdę o człowieku i jego egzystencji. 

Na samym początku rozdziału została omówiona antropologiczna koncepcja 

Ratzingera/Benedykta XVI oraz jej główne założenia. Następnie, w świetle jego myśli, 

zostały podjęte zagadnienia grzeszności człowieka, sensu cierpienia i śmierci, które Krzyż 

objawia. Śmierć Jezusa nie była wynikiem ślepego losu, lecz zapłatą za ludzki grzech 

i posiadała wymiar zbawczy. Męka Bożego Syna objawiła nadprzyrodzony sens cierpienia, 

który staje się możliwy do zrozumienia i przyjęcia jedynie w logice objawionej w Krzyżu 

miłości. Misterium paschalne Chrystusa objawia także chrześcijański sens śmierci, która 

jedynie w perspektywie wiary nie jest niechybnym końcem życia, lecz stanowi przejście 

w życie wieczne. Dzięki człowieczeństwu Jezusa graniczne doświadczenia ludzkiej 

egzystencji, takie jak cierpienie i śmierć, zostały napełnione Bożą obecnością i zyskały 

nadprzyrodzony sens. Dlatego Krzyż, także i dziś, objawia prawdziwy sens życia 

odkupionego, pełnego nadziei na lepszą przyszłość. Natomiast przed człowiekiem, 

nieustannie borykającym się z doświadczeniem cierpienia i nieuchronnej śmierci, odsłonił 

tajemnicę wieczności oraz ukazał sposób realizacji życia spełnionego w zaufaniu do Boga. 

W kontekście staurologicznej antropologii Ratzingera, w rozdziale została także 

wyeksponowana prawda o tym, że Krzyż ukazuje niezbywalną godność każdej ludzkiej 

istoty, bez względu na jej sytuację egzystencjalną oraz objawia nieocenioną wartość życia 

każdego człowieka. Ukrzyżowany objawia, że ten, kto realizuje życie w logice prawdziwej 

miłości - aż po dar z siebie samego - posiada życie w pełni i zachowuje je (por. J 12, 24). 

W tym wymiarze Krzyż objawia sens życia. 

 Rozdział czwarty poruszał tematykę zbawienia, które dokonało się w męce, śmierci 

i zmartwychwstaniu Chrystusa. Krzyż Jezusa był kulminacyjnym momentem Jego ziemskiej 

misji, zaś narzędzie kaźni, na którym umarł, stało się znakiem powszechności zbawienia 

i symbolem Jego dzieła odkupienia. Na początku tego rozdziału został omówiony sens 

historyczny krzyża, który w opinii Ratzingera/Benedykta XVI jest streszczeniem 

chrześcijańskiej wiary. Następnie, dla pełnego zrozumienia tajemnicy krzyżowej śmierci 



266 

 

Jezusa, omówiony został kontekst paschalny Jego śmierci. By w pełni zrozumieć sens 

mysterium crucis, nie sposób pominąć okoliczności, w których dokonało się przejście 

Jezusa, "z tego świata do Ojca" (por. J 13, 1).  

 Krzyż można poprawnie zrozumieć jedynie dzięki Eucharystii, która stanowi 

integralną część zbawczej męki Chrystusa. W opinii Ratzingera/Benedykta XVI 

eucharystyczna interpretacja Krzyża objawia go jako przestrzeń dobrowolnego wydania się 

Syna Bożego w ręce ludzi. Stanowi ona swoiste preludium i jednocześnie klucz 

hermeneutyczny wydarzeń Golgoty. Jezus jest bowiem nowym Barankiem paschalnym, 

który w swoim Krzyżu gładzi grzechy ludzi i zbawia świat (por. J 1, 29).  

 Pascha Jezusa Chrystusa wypełnia się w tajemnicy Jego zmartwychwstania. 

Dla Ratzingera/Benedykta XVI rezurekcja jest jej nieodzownym elementem. Dzięki 

rezurekcji Krzyż odsłania swój pełny, zbawczy sens. Wydarzenia śmierci 

i zmartwychwstania przynależą wzajemnie do siebie i wzajemnie się interpretują. 

Rezurekcja nie tylko poświadcza prawdziwość boskiego posłannictwa Chrystusa, ale jest 

Objawieniem mocy Bożej miłości, znakiem przyjęcia ofiary Syna i Jego zwycięstwa 

nad złem, cierpieniem oraz śmiercią. Toteż, jako epifania Bożej miłości silniejszej 

niż śmierć, jest ona jednocześnie znakiem zapowiadającym ostateczne zwycięstwo Boga 

oraz inauguracją nowego świata, całkowicie poddanego królewskiej władzy Chrystusa. 

Zmartwychwstanie jest aktem nowego stworzenia, początkiem przemiany człowieka 

i całego wszechświata oraz inicjacją nowego rodzaju kultu. 

 W świetle zmartwychwstania tajemnica Krzyża Chrystusa ukazuje swój najgłębszy 

sens i jawi się jako prawdziwe zbawienie. Męka i śmierć Bożego Syna były w swej istocie 

wydarzeniami o charakterze soterycznym. W Krzyżu Chrystusa Bóg zbawił świat, zgładził 

winy ludzi i dokonał rekapitulacji całego stworzenia. Ukrzyżowany i Zmartwychwstały, 

w miłości posuniętej aż po Krzyż, objawia się jako narzędzie zbawienia, hilasterion, 

prawdziwa Przebłagalnia, dzięki której i w której dokonało się pojednanie człowieka 

i świata z Bogiem. Krzyż, interpretowany jako integralne wydarzenia męki, śmierci 

i rezurekcji, ukazuje zatem pełną nadziei przyszłość zbawionego człowieka i świata, którego 

sensem i ostatecznym celem jest partycypacja w absolutnej miłości Boga. 

 Gwarantem pozytywnej finalizacji dziejów jest objawiona w Krzyżu Chrystusa Boża 

miłość. Jeśli bowiem Krzyż nie był jedynie wydarzeniem historycznym, ale prawdziwym 

zbawieniem całego świata, w jego zbawczych owocach będzie uczestniczyło całe stworzenie 

i każdy byt. Misterium Krzyża stanowi antycypację eschatycznej przyszłości, ponieważ 

zapoczątkowało ruch odnowy całego stworzenia. W tajemnicy Krzyża Chrystus prawdziwie 

"przyciągnie wszystkich do siebie" (por. J 12, 32). 



267 

 

 Niniejsza dysertacja miała na celu ukazać, że w Krzyżu Jezusa Chrystusa, pomimo 

dynamicznie zmieniającego się kontekstu współczesności, człowiek może nadal odnaleźć 

objawioną i zarazem sensowną odpowiedź na nurtujące go pytania dotyczące podstaw jego 

egzystencji oraz odczytać uniwersalny sens. Krzyż bowiem jest miejscem objawienia 

obiektywnego, Bożego sensu i ukazuje odpowiedź na pytania dotyczące istoty i celu 

ludzkiego życia, a także jego ostatecznego przeznaczenia, nie pomijając przeznaczenia 

rzeczywistości, w której żyje. Odkrycie tego objawionego sensu w Krzyżu może stać się 

dla współczesnego człowieka odkryciem propozycji samego Boga i być zaproszeniem 

do wejścia w relację wiary. To zaś niezmiennie stanowi szczególny punkt zainteresowania 

teologii fundamentalnej. 

 Zagadnienie sensu Krzyża w myśli Josepha Ratzingera/Benedykta XVI nie zostało 

jeszcze całościowo opracowane w literaturze teologicznej. Obszar ten wymagał zatem 

przeprowadzenia nowych badań. Problematyka sensu Krzyża, dzięki swojej aktualności, 

może stać się motywem przewodnim do nowych poszukiwań badawczych i prób budowania 

nowych systemów argumentacyjnych na polu teologii fundamentalnej. Natomiast twórczość 

Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, z całą spuścizną jej bogactwa, może stać się 

przyczynkiem do konstruowania nowych argumentów na rzecz wiarygodności 

chrześcijaństwa. Myśl Ratzingera/Benedykta XVI, choć cieszy się wielkim 

zainteresowaniem współczesnych teologów, nie została w pełni wyczerpana. Zawiera 

ona cały szereg niezwykle aktualnych spostrzeżeń i diagnoz, które mogą i powinny stać się 

motywem do dalszej teologicznej refleksji.  

 Podjęta w niniejszej dysertacji próba skonstruowania wiarygodnej argumentacji 

staurologicznej w oparciu o refleksję Josepha Ratzingera/Benedykta XVI przyczyniła się 

do pogłębienia teologii Ratzingera i nauczania Benedykta XVI, wyeksponowała istotne 

dla teologicznofundamentalnej refleksji wątki z jego teologii Krzyża i być może dzięki 

temu, przyczyni się do tego, by zbawczy sens Krzyża Jezusa Chrystusa stał się bardziej 

znaną i przeżywaną tajemnicą wiary chrześcijańskiej. Przeprowadzona refleksja ukazała, 

że Krzyż - ze swoim uniwersalnym przesłaniem - posiada nadal aktualne znaczenie dla życia 

każdego człowieka i jest przestrzenią objawiającego się sensu. Jest bowiem rzeczywistością 

ukazującą prawdę o miłości Boga i o tym, że ostatnie słowo w indywidualnym życiu 

każdego człowieka, jak i w historii świata, należy do miłości. 

 

 

 

 



268 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

 

ŹRÓDŁA: 

 

I. Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, wydanie piąte, Poznań 2005. 

 

II. DOKUMENTY URZĘDU NAUCZYCIELSKIEGO KOŚCIOŁA: 

 

a) DOKUMENTY II SOBORU WATYKAŃSKIEGO: 

 

Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium, w: Sobór 

Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Kraków 1967. 

 

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 

Gaudium et spes, w: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Kraków 1967. 

 

Sobór Watykański II, Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum Concilium, w: Sobór 

Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Poznań 1967. 

 

Sobór Watykański II, Konstytucja Dogmatyczna o Objawieniu Bożym Dei Verbum, w: Sobór 

Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Poznań 1967. 

 

Sobór Watykański II, Deklaracja o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich Nostra 

aetate, w: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Poznań 1967. 

 

 

b) DOKUMENTY PAPIESKIE: 

 

Jan Paweł II, Posynodalna Adhortacja Apostolska Ecclesia in Europa, Poznań 2003. 

 

Jan Paweł II, Encyklika Dives in misericordia, Wrocław 2015. 

 

Jan Paweł II, Encyklika Dominum et Vivificantem, Poznań 1997. 



269 

 

 

Jan Paweł II, Encyklika Fides et ratio, Wrocław 1998. 

 

Jan Paweł II, Posynodalna Adhortacja Apostolska Ecclesia in Europa, Poznań 2003. 

 

Jan Paweł II, Encyklika Redemptor hominis, Wrocław 2017. 

 

Jan Paweł II, List Apostolski Salvifici doloris, Kraków 1984. 

 

Jan Paweł II, Przemówienie w szpitalu pediatrycznym, Olsztyn 6.06.1991, w: Leksykon 

wypowiedzi Jana Pawła II do Polaków, red. Z. Wietrzak, Kraków 2006,  s. 82. 

 

Franciszek, Encyklika Lumen fidei, Kraków 2013. 

 

 

c) INNE DOKUMENTY: 

 

Catechismus ex Decreto Concilii Tridentini, Bassani 1774. 

 

Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 2002. 

 

Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja o jedyności i powszechności zbawczej Jezusa 

Chrystusa i Kościoła "Dominus Iesus", Kraków 2006. 

 

Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Świadomość, jaką Jezus miał o sobie samym 

i swoim posłaniu, w: Od wiary do teologii. Dokumenty Międzynarodowej Komisji 

Teologicznej 1969-1996, Kraków 2000, s. 237-250. 

 

Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Teologia odkupienia, tł. Z. Morawiec, w: Od wiary 

do teologii. Dokumenty Międzynarodowej Komisji Teologicznej 1969-1996, 

red. J. Królikowski, Kraków 2000, s. 403-406. 

 

Papieska Komisja Teologiczno-Historyczna Obchodów Wielkiego Jubileuszu Roku 2000, 

Jezus Chrystus jedyny Zbawiciel świata, wczoraj, dziś i na wieki, Katowice 1996. 

 



270 

 

Papieska Rada Kultury, Papieska Rada do spraw Dialogu Międzyreligijnego, Jezus Chrystus 

dawcą wody żywej. Chrześcijańska refleksja na temat New Age, Kraków 2003. 

 

 

III. BENEDYKT XVI: 

 

Benedykt XVI, Aby nauka stała się kryterium dobra, w: "L'Osservatore Romano" (2008), 

nr 3, s. 34-35. 

 

Benedykt XVI, Bądźcie sługami jedności i pojednania, w: "L'Osservatore Romano" (2008), 

nr 1, s. 38-40. 

 

Benedykt XXI, Bądźmy świadkami tej wiary, nadziei i miłości, których uczył nas Jan Paweł 

II. Homilia podczas Mszy św. w 5. rocznicę śmierci Jana Pawła II, w: "L'Osservatore 

Romano" (2010), nr 6, s. 37-38. 

 

Benedykt XVI, Benedykt XVI do osób konsekrowanych, red. S. Maj, Kraków 2009. 

 

Benedykt XVI, Dlaczego wierzę? Przesłanie pontyfikatu 2005-2013, Kraków 2013. 

 

Benedykt XVI, Encyklika Caritas in veritate, Wrocław 2009. 

 

Benedykt XVI, Człowiek potrzebuje wieczności, w: "L'Osservatore Romano" (2012), nr 1, 

s. 36. 

 

Benedykt XVI, Encyklika Deus caritas est, Wrocław 2006. 

 

Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi, Wrocław 2007. 

 

Benedykt XVI, Głośmy orędzie paschalne własnym życiem, w: "L'Osservatore Romano" 

(2009), nr 6, s. 27-28. 

 

Benedykt XVI, Zmartwychwstały Chrystus ogarnia cały świat, w: "L'Osservatore Romano" 

(2006), nr 5, s. 10-12. 

 



271 

 

Benedykt XVI, Inauguracyjna homilia Benedykta XVI, w: "L'Osservatore Romano" (2005), 

nr 6, s. 10-12. 

 

Benedykt XVI, Jan Paweł II. Mój umiłowany poprzednik, tł. R. Łobko, Częstochowa 2007. 

Benedykt XVI, Jesteście młodym obliczem Kościoła i ludzkości, w: "L'Osservatore 

Romano" (2007), nr 7-8, s. 18-21. 

 

Benedykt XVI, Musimy wciąż na nowo odkrywać sens życia, w: "L'Osservatore Romano" 

(2010), nr 10, s. 51-52. 

 

Benedykt XVI, Jesteśmy uczniami i misjonarzami Chrystusa, aby nasze narody miały w Nim 

życie, w: "L'Osservatore Romano" (2007), nr 9, s. 36-42. 

 

Benedykt XVI, Jeśli chcesz krzewić pokój, strzeż dzieła stworzenia, w: "L'Osservatore 

Romano" (2011), nr 1, s. 4-8.  

 

Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, w: Opera Omnia, t. VI/1, tł. M. Górecka, W. Szymona, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2015. 

 

Benedykt XVI, Katechezy o świętym Pawle, red. i tł. L'Osservatore Romano, Kraków 2009. 

 

Benedykt XVI, Katechezy Ojca Świętego Benedykta XVI, w: Liturgia Godzin z Janem 

Pawłem II i Benedyktem XVI, red. S. Dziwisz, J. Główczyk, S. Nasiorowski, P. Ptasznik, 

Tarnów 2007. 

 

Benedykt XVI, Krzyż Chrystusa mówi o tajemnicy miłości Boga, w: "L'Osservatore 

Romano" (2011), nr 6, s. 40-41. 

 

Benedykt XVI, Krzyż Chrystusa przemienił kult starotestamentalny, w: "L'Osservatore 

Romano" (2009), nr 3, s. 32. 

 

Benedykt XVI, Krzyż daje światu nieskończoną nadzieję, w: "L'Osservatore Romano" 

(2010), nr 8-9, s. 14-16. 

 

Benedykt XVI, List apostolski w formie «motu proprio» Porta fidei, Poznań 2012. 



272 

 

Benedykt XVI, List do Biskupów Kościoła katolickiego dotyczący zniesienia ekskomuniki 

z czterech biskupów wyświęconych przez abpa Lefebvre'a, w: "L'Osservatore Romano" 

(2009), nr 5, s. 6-8. 

Benedykt XVI, Modlitwa sprawia, że ludzie potrafią kochać, w: "L'Osservatore Romano" 

(2012), nr 9-10, s. 35-37. 

 

Benedykt XVI, Muzyka może nas prowadzić do modlitwy, w: "L'Osservatore Romano" 

(2007), nr 3, s. 18. 

 

Benedykt XVI, Myśli duchowe, tł. W. Szymona, Poznań 2008. 

 

Benedykt XVI, Myśli o Matce Bożej. Komentarz do Litanii Loretańskiej, tł. M. Wilk, 

Kraków 2009. 

 

Benedykt XVI, Myśli o Słowie Bożym. Rozmawiając z Bogiem, tł. M. Wilk, Kraków 2008. 

 

Benedykt XVI, Nasze słowa i czyny muszą być świadectwem zmartwychwstania, 

w: "L'Osservatore Romano" (2010), nr 6, s. 35-36.  

 

Benedykt XVI, Nasze wielkie «tak» dla kultury życia, w: "L'Osservatore Romano" (2006), 

nr 4, s. 31-32. 

 

Benedykt XVI, Nauczmy się wierzyć. Niezwykłe przesłanie Ojca Świętego skierowane 

do Kościoła, tł. W. Szymona, Kraków 2013. 

 

Benedykt XVI, Nowa wiosna nadziei, w: "L'Osservatore Romano" (2009), nr 6, s. 28-29. 

 

Benedykt XVI, O sensie bycia chrześcijaninem, tł. J. Merecki, Kraków 2006. 

 

Benedykt XVI, Odpowiedzi Papieża na pytania biskupów, w: "L'Osservatore Romano" 

(2008), nr 5, s. 45-47. 

 

Benedykt XVI, Ojcowie Kościoła. Od Klemensa Rzymskiego do Augustyna, Poznań 2008. 

 



273 

 

Benedykt XVI, Orędzie Benedykta XVI na Wielki Post 2011, w: "L'Osservatore Romano" 

(2011), nr 4, s. 4-6. 

 

Benedykt XVI, Orędzie na XXVI Światowy Dzień Młodzieży, w: "L'Osservatore Romano" 

(2010), nr 10, s. 4-9. 

 

Benedykt XVI, Osoba ludzka sercem pokoju, w: "L'Osservatore Romano" (2007), nr 2, 

s. 4-9. 

 

Benedykt XVI, Osoba ludzka w centrum porządku społecznego, w: "L'Osservatore Romano" 

(2006), nr 2, s. 50-51. 

 

Benedykt XVI, Otwierajcie serca na dary Ducha Świętego, w: "L'Osservatore Romano" 

(2008), nr 9, s. 25-29. 

 

Benedykt XVI, Otwórzcie szeroko wasze serca Chrystusowi, w: "L'Osservatore Romano" 

(2005), nr 10, s. 13-14. 

 

Benedykt XVI, Pomóż nam, kapłanom, przekazywać ludziom Twoje światło w mrocznych 

czasach, w: "L'Osservatore Romano" (2010), nr 8-9, s. 35-38. 

 

Benedykt XVI, Postępujcie w sposób godny waszego powołania, w: "L'Osservatore 

Romano" (2012), nr 4, s. 31-36. 

 

Benedykt XVI, Posynodalna Adhortacja Apostolska Sacramentum Caritatis, Wrocław 2007. 

 

Benedykt XVI, Posynodalna Adhortacja Apostolska Verbum Domini, Wrocław 2010. 

 

Benedykt XVI, Przedmowa, w: Opera Omnia, t. II, tł. J. Merecki, red. K. Góźdź, 

M. Górecka, Lublin 2014, s. 45-46. 

 

Benedykt XVI, Przemówienie podczas wizyty w Auschwitz-Birkenau, w: Trwajcie mocni 

w wierze. Benedykt XVI w Polsce, Kraków 2006. 

 

Benedykt XVI, Racjonalność wiary, w: "L'Osservatore Romano" (2013), nr 1, s. 41-43. 



274 

 

Benedykt XVI, Religia otwiera nowe horyzonty, w: "L'Osservatore Romano" (2009), nr 7-8, 

s. 12-14. 

 

Benedykt XVI, Rodzina chrześcijańska wspólnotą wychowania i wiary, w: "L'Osservatore 

Romano" (2005), nr 9, s. 30-33. 

 

Benedykt XVI, Sekularyzacja jest trudną próbą dla Kościoła, w: "L'Osservatore Romano" 

(2008), nr 4, s. 35-36. 

 

Benedykt XVI, Sól ziemi, w: Opera Omnia, t. XIII/1, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 

2017. 

 

Benedykt XVI, Społeczeństwo na obraz Boga, w: "L'Osservatore Romano" (2008), nr 6, 

s. 7-8.  

 

Benedykt XVI, Spotkanie Benedykta XVI z duchowieństwem diecezji Aosta, 

w: "L'Osservatore Romano" (2005), nr 10, s. 35-41. 

 

Benedykt XVI, Św. Augustyn (III), w: "L'Osservatore Romano" (2008), nr 3, s. 54-55. 

 

Benedykt XVI, Św. Jan Maria Vianney, w: "L'Osservatore Romano" (2009), nr 10, s. 30-31. 

 

Benedykt XVI, Św. Wacław wzorem świętości dla kierujących losami wspólnot i narodów, 

w: "L'Osservatore Romano" (2009), nr 11-12, s. 21-22. 

 

Benedykt XVI, Świadkowie Chrystusa. Apostołowie i uczniowie, Izabelin-Warszawa 2007. 

 

Benedykt XVI, Światło zmartwychwstałego Chrystusa przenika w noce dziejów, 

w: "L'Osservatore Romano" (2009), nr 6, s. 25-27. 

 

Benedykt XVI, Światłość świata. Papież, Kościół i znaki czasu. W rozmowie z Peterem 

Seewaldem, tł. P. Napiwocki, Kraków 2011. 

 

Benedykt XVI, Święto wiary. O teologii mszy świętej, tł. J. Merecki, Kraków 2006. 

 



275 

 

Benedykt XVI, «Tak» powiedziane Bogu szczytem wolności, w: "L'Osservatore Romano" 

(2021), nr 4, s. 44-46. 

 

Benedykt XVI, Twórzcie piękno, ale przede wszystkim niech w waszym życiu będzie miejsce 

dla piękna, w: "L'Osservatore Romano" (2010), nr 7, s. 12-13. 

 

Benedykt XVI, W miłości Chrystusa spotkały się serce Boga i serce człowieka, 

w: "L'Osservatore Romano" (2008), nr 5, s. 11-13. 

 

Benedykt XVI, W trosce o wiarę i kult Eucharystii, w: "L'Osservatore Romano" (2005), 

nr 11-12, s. 25-28. 

 

Benedykt XVI, Wiara, rozum i uniwersytet - wspomnienia i refleksje, w: "L'Osservatore 

Romano" (2006), nr 11, s. 25-29. 

 

Benedykt XVI, Wolność religijna drogą do pokoju, w: "L'Osservatore Romano" (2011), 

nr 1, s. 4-11. 

Benedykt XVI, Wolność religijna wyrazem ludzkiej wolności, w: "L'Osservatore Romano" 

(2007), nr 2, s. 19-21. 

 

Benedykt XVI, Wy jesteście uczniami Chrystusa w dzisiejszym świecie, w: "L'Osservatore 

Romano" (2008), nr 6, s. 21-25. 

 

Benedykt XVI, Wyznajemy wiarę w Kościół Jezusa Chrystusa, w: "L’Osservatore Romano" 

(2005), nr 9, s. 16-17. 

 

 

IV. JOSEPH RATZINGER: 

 

Ratzinger J./Benedikt XVI, Dogma und Verkündigung, Donauwörth 2005. 

 

Ratzinger J., Dwa ważne wykłady i dwie polskie laudacje, Kraków 2005. 

 

Ratzinger J., Bóg blisko nas. Eucharystia - centrum życia, Kraków 2002. 

 



276 

 

Ratzinger J., Bóg i świat, w: Opera Omnia, t. XIII/2, tł. M. Górecka, M. Radkiewicz, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2017. 

 

Ratzinger J., Bóg i świat. Wiara i życie w dzisiejszych czasach, tł. G. Sowiński, Kraków 

2001. 

 

Ratzinger J., Bóg Jezusa Chrystusa. Medytacje o Bogu Trójjedynym, tł. J. Zychowicz, 

Kraków 1995.  

 

Ratzinger J., Chrystus i Jego Kościół, tł. W. Szymona, Kraków 2005. 

 

Ratzinger J., Chrzest jako początek i drogowskaz życia chrześcijańskiego, w: Opera Omnia, 

t. VIII/2, tł. W. Szymona, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2017. 

 

Ratzinger J., Chrześcijańskie braterstwo, tł. J. Merecki, Kraków 2007. 

 

Ratzinger J., Co nastąpi po śmierci?, w: Opera Omnia, t. X, tł. J. Kobienia, red. K. Góźdź, 

M. Górecka, Lublin 2014. 

 

Ratzinger J., Czas przemian w Europie. Miejsce Kościoła i świata, tł. M. Mijalska, Kraków 

2001. 

 

Ratzinger J., Czego właściwie uczą nas święci? Odpowiedź Augustyna, w: Opera Omnia, 

t. I, tł. W. Szymona, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2014. 

 

Ratzinger J., Człowiek - reprodukcja czy stworzenie? Teologiczne pytania dotyczące 

początku życia ludzkiego, tł. T. Styczeń, w: "Ethos" 16 (1988), nr 4, s. 134-147. 

 

Ratzinger J., Czym jest teologia?, w: Podstawy wiary - Teologia, red. L. Balter (Kolekcja 

Communio, t. 6), Poznań 1991, s. 215-221. 

 

Ratzinger J., Das neue Volk Gottes. Entwürfe zur Ekklesiologie, Düsseldorf 1970. 

 

 



277 

 

Ratzinger J., Der Gott der Glaubens und der Gott der Philosophen, Ein Beitrag zum 

Problem der Theologia Naturalis, w: Tenże, Vom Wiederauffinden der Mitte. 

Grudnorientierungen, Texte aus vier Jahrzehnten, red. S. O. Horn i in., Freiburg im 

Breisgau 1997. 

 

Ratzinger J., Der Holländische Katechismus. Versuch einer theologischen Würdigung, w: 

"Hochland" 62 (1970), s. 301-313. 

 

Ratzinger J., Dialog jest koniecznością. Kardynał Joseph Ratzinger odpowiada na pytania 

"Znaku", w: "Znak" 51 (1999), nr 11, s. 4-24. 

 

Ratzinger J., Dogma und Verkündigung, Donauwörth 2005. 

 

Ratzinger J., Droga Paschalna, tł. W. Szymona, Kraków 2001. 

 

Ratzinger J., Duch liturgii, w: Opera Omnia, t. XI, tł. W. Szymona, red. K. Góźdź, 

M. Górecka, Lublin 2012. 

 

Ratzinger J., Dyskusja nad Duchem liturgii, w: Opera Omnia, t. XI, tł. W. Szymona, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2012. 

 

Ratzinger J., Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: Opera Omnia. t. X, tł. J. Kobienia, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2014. 

 

Ratzinger J., Eschatologia - śmierć i życie wieczne, w: Opera Omnia, t. X, tł. J. Kobienia, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2014.  

 

Ratzinger J., Eucharystia - centrum Kościoła, w: Opera Omnia, t. XI, tł. W. Szymona, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2014. 

 

Ratzinger J., Eucharystia. Bóg blisko nas, red. S. O. Horn, V. Pfnür, Kraków 2005. 

 

Ratzinger J., Europa Benedykta w kryzysie kultur, tł. W. Dzieża, Częstochowa 2005. 

 

Ratzinger J., Europa. Jej podwaliny dzisiaj i jutro, tł. S. Czerwik, Kielce 2005. 



278 

 

Ratzinger J., Formalne zasady chrześcijaństwa. Szkice do teologii fundamentalnej, 

tł. W. Szymona, Poznań 2009. 

 

Ratzinger J., Głosiciele Słowa i słudzy Waszej radości. Teologia i duchowość sakramentu 

święceń, w: Opera Omnia, t. XII, tł. M. Górecka, M. Radkiewicz, red. K. Góźdź, 

M. Górecka, Lublin 2012. 

 

Ratzinger J., H. U. von Balthasar, Mary, The Church at the Source, San Francisco 2005. 

 

Ratzinger J., H. U. von Balthasar, Maryja w tajemnicy Kościoła, tł. W. Szymona, Kraków 

2007. 

 

Ratzinger J., H. U. von Balthasar, R. Graber, Dlaczego właśnie Ona? Soborowa teologia 

maryjna, Warszawa 1991.  

 

Ratzinger J., Instrukcja o niektórych aspektach "Teologii wyzwolenia", w: AAS 79 (1987) 

554-599. 

 

Ratzinger J., Jan Paweł II. Mój umiłowany poprzednik, tł. wstępu i dodatku R. Łobko, 

Częstochowa 2007. 

 

Ratzinger J., Jezus Chrystus dzisiaj, tł. M. Szlagor, w: "Kolekcja Communio" 11 (1997), 

red. L. Balter, Poznań 1997, s. 7-26.  

 

Ratzinger J., Jezus Chrystus, w: Opera Omnia, t VI/2, tł. W. Szymona, red. K. Góźdź, 

M. Górecka, Lublin 2013. 

 

Ratzinger J., Komentarz do pierwszego rozdziału części pierwszej Konstytucji 

duszpasterskiej o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes, w: Opera Omnia, 

t. VII/2, tł. E. Grzesiuk, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2016. 

 

Ratzinger J., Kontrowersje wokół interpretacji Pisma, w: J. Ratzinger-Benedykt XVI, Słowo 

Boga. Pismo - Tradycja - Urząd, tł. W. Szymona, Kraków 2008.  

 

Ratzinger J., Kościół - Ekumenizm - Polityka, red. L. Balter i in., Poznań-Warszawa 1990. 



279 

 

Ratzinger J., Kościół - Matka i dom, w: Opera Omnia, t. VIII/2, tł. W. Szymona, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2016. 

 

Ratzinger J., Kościół. Pielgrzymująca wspólnota wiary, tł. W. Szymona, Kraków 2005. 

 

Ratzinger J., Ku «dojrzałości» wiary w Chrystusa, w: "L'Osservatore Romano" (2005), nr 6, 

s. 29-31. 

 

Ratzinger J., Kościół. Wspólnota w drodze. tł. D. Chodyniecki, Kielce 2009. 

 

Ratzinger J., List do biskupów Kościoła katolickiego o współdziałaniu mężczyzny i kobiety 

w Kościele i świecie, w: "L'Osservatore Romano" (2005), nr 11-12, s. 33-39. 

 

Ratzinger J., Meditationen zur Karwoche, Freising 1969. 

 

Ratzinger J., Mesjasz i Syn Boży. Tajemnica Jezusa Chrystusa, w: Opera Omnia, t. VI/2, 

W. Szymona, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2016. 

 

Ratzinger J., Miejsca nadziei - rzymskie katakumby, w: Opera Omnia, t. X, tł. J. Kobienia, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2014. 

 

Ratzinger J., Moje życie, tł. W. Wiśniowski, Częstochowa 2005. 

 

Ratzinger J., Myśli duchowe, tł. W. Szymona, Poznań 2008. 

 

Ratzinger J., Myśli o słowie Bożym. Rozmawiając z Bogiem, tł. M. Wilk, Kraków 2008. 

 

Ratzinger J., Na początku Bóg stworzył… Cztery kazania o stworzeniu i upadku. 

Konsekwencje wiary w stworzenie, tł. J. Merecki, Kraków 2006. 

 

Ratzinger J., Nowa ewangelizacja, w: "L’Osservatore Romano" (2001), nr 6, s. 35-39. 

 

Ratzinger J., Nowa pieśń dla Pana. Wiara w Chrystusa a liturgia dzisiaj, tł. J. Zychowicz, 

Kraków 2005. 

 



280 

 

Ratzinger J., Nowe porywy ducha. Ruchy odnowy w Kościele, tł. S. Czerwik, Kielce 2006. 

 

Ratzinger J., O sensie bycia chrześcijaninem, tł. J. Merecki, Kraków 2006. 

Ratzinger J., O sensie bycia chrześcijaninem, w: Opera Omnia, t. IV, tł. R. Biel, 

M. Górecka, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2017. 

 

Ratzinger J., O teologii śmierci, w: Opera Omnia, t. X, tł. J. Kobienia, red. K. Góźdź, 

M. Górecka, Lublin 2014. 

 

Ratzinger J., Obrazy nadziei. Wędrówki przez Rok Kościelny, tł. K. Wójtowicz, Poznań 

1998. 

 

Ratzinger J., Oczekiwanie Królestwa Bożego i teologia wyzwolenia, w: Opera Omnia, t. X, 

tł. J. Kobienia, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2014. 

 

Ratzinger J., Odkupienie - coś więcej niż frazes?, w: Opera Omnia, t. VI/2, tł. W. Szymona, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2015. 

 

Ratzinger J., Ojcowie Kościoła. Od Klemensa Rzymskiego do Augustyna, Poznań 2008. 

 

Ratzinger J., Orędzie fatimskie - komentarz teologiczny, w: "L'Osservatore Romano" (2000), 

nr 9, s. 47-51. 

 

Ratzinger J., Patrzeć na Chrystusa, tł. J. Merecki, Kraków 2005. 

 

Ratzinger J., Patrzeć na Chrystusa, w: Opera Omnia, t. VI/2, tł. W. Szymona, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2015. 

 

Ratzinger J., Patrzeć na przebitego. Tajemnica paschalna Chrystusa, w: Opera Omnia, 

t. VI/2, tł. W. Szymona, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2015. 

 

Ratzinger J., Pielgrzymująca wspólnota wiary. Kościół jako komunia, tł. W. Szymona, 

Kraków 2003. 

 



281 

 

Ratzinger J., Po drugiej stronie śmierci, w: Opera Omnia, t. X, tł. J. Kobienia, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2014. 

 

Ratzinger J., Pośrednik [artykuł w leksykonie, 1962], w: Opera Omnia, t. VI/2, 

tł. W. Szymona, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2015. 

 

Ratzinger J., Potrzeba czynić tylko jednego i być bogatym przed Bogiem, w: Opera Omnia, 

t. XII, tł. M. Górecka, M. Radkiewicz, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2012. 

 

Ratzinger J., Prawda w teologii, tł. M. Mijalska, Kraków 2001. 

 

Ratzinger J., Prawda, wartości, władza. Kiedy społeczeństwo można uznać 

za pluralistyczne, tł. G. Sowiński, Kraków 1999.  

 

Ratzinger J., Prawomocność dogmatu chrystologicznego, w: Opera Omnia, t. VI/2, 

tł. W. Szymona, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2015. 

 

Ratzinger J., Problem absolutności chrześcijańskiej drogi zbawienia, w: Opera Omnia, 

t. VIII/2, tł. W. Szymona, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2013. 

 

Ratzinger J., Problem pojęcia Tradycji - próby jego uściślenia, w: J. Ratzinger - Benedykt 

XVI, Słowo Boga. Pismo - Urząd - Tradycja, tł. W. Szymona, Kraków 2008.  

 

Ratzinger J., Problem zagrożeń życia ludzkiego, w: "L'Osservatore Romano" (1995), nr 7, 

s. 4-7. 

 

Ratzinger J., Przyszłość Kościoła, w: Opera Omnia, t. VIII/2, tł. W. Szymona, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2013. 

 

Ratzinger J., Radość wiary, red. G. Vigini, red. pol. M. Romanowski, Częstochowa 2012. 

 

Ratzinger J., Raport o stanie wiary, tł. Z. Oryszyn, Kraków - Warszawa - Struga 1986. 

 

Ratzinger J., Rozumienie objawienia i teologia historii według Bonawentury, w: Opera 

Omnia, t. II, J. Merecki, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2014. 



282 

 

Ratzinger J., Rozwój dialogicznego rozumienia nieśmiertelności i zmartwychwstania, 

w: Opera Omnia, t. X, tł. J. Kobienia, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2014. 

Ratzinger J., Słudzy waszej radości. Chrześcijaństwo, apostolstwo, kapłaństwo, 

tł. T. Jaeschke, K. Wójtowicz, Wrocław 1990. 

 

Ratzinger J., Słudzy Waszej radości, w: Opera Omnia, t. XII, tł. M. Górecka, 

M. Radkiewicz, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2012. 

 

Ratzinger J., Służyć Prawdzie. Myśli na każdy dzień, tł. A. Warkotsch, Poznań - Warszawa - 

Lublin 1983. 

 

Ratzinger J., Sól ziemi. Chrześcijaństwo i Kościół katolicki na przełomie tysiącleci, 

tł. G. Sowiński, Kraków 1997. 

 

Ratzinger J., Sytuacja Kościoła dzisiaj. Nadzieje i zagrożenia, w: Opera Omnia, t.VII/1, 

tł. W. Szymona, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2016. 

 

Ratzinger J., Szukajcie tego, co w górze, tł. M. Rodkiewicz, Kraków 2007.  

 

Ratzinger J., Śmierć i koniec czasów, w: Opera Omnia, t. X, tł. J. Kobienia, red. K. Góźdź, 

M. Górecka, Lublin 2014.  

 

Ratzinger J., Świętego Bonawentury teologia historii, tł. E. I. Zieliński, Lublin 2010.  

 

Ratzinger J., Święto wiary. O teologii mszy świętej, tł. J. Merecki, Kraków 2006. 

 

Ratzinger J., Świętowanie Eucharystii - źródło i szczyt życia chrześcijańskiego, w: Opera 

Omnia., t. XI, tł. W. Szymona, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2012.  

 

Ratzinger J., Tajemnica Jezusa Chrystusa, tł. J. Płoska, Kielce 1994. 

 

Ratzinger J., Teologia liturgii, w: Opera Omnia, t. XI, tł. W. Szymona, red. K. Góźdź, 

M. Górecka, Lublin 2012. 

 

Ratzinger J., Teologia liturgii, w: "Christianitas" (2001), nr 9, s. 21-34. 



283 

 

Ratzinger J., Teologia wyzwolenia, w: Opera Omnia, t. X, tł. J. Kobienia, red. K. Góźdź, 

M. Górecka, Lublin 2014. 

 

Ratzinger J., Typos - Mysterium - Sacramentum, w: Opera Omnia, t. XI, tł. W. Szymona, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2012. 

 

Ratzinger J., Uczyć i uczyć się miłości Boga. Kazanie na jubileusz 40-lecia kapłaństwa 

prałata Franza Niegela, w: Opera Omnia, t. XII, tł. M. Górecka, M. Radkiewicz, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2012. 

 

Ratzinger J., Ukrzyżowany, zmarły i pogrzebany, w: Opera Omnia, t. VI/2, tł. E. Grzesiuk, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2016. 

 

Ratzinger J., Umieranie, Obumieranie [artykuł w leksykonie, 1964], w: Opera Omnia, t. X, 

tł. J. Kobienia, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2014. 

 

Ratzinger J., W czas Bożego Narodzenia, tł. K. Wójtowicz, Kraków 2001. 

 

Ratzinger J., W drodze do Jezusa Chrystusa, tł. J. Merecki, Kraków 2004. 

 

Ratzinger J., W dzień Pięćdziesiątnicy, tł. K. Wójtowicz, Kraków 2006. 

 

Ratzinger J., Wiara - między rozumem a uczuciem, tł. J. Merecki, w: "Ethos" 11 (1998), nr 4, 

s. 59-72. 

 

Ratzinger J., Wiara - Prawda - Tolerancja. Chrześcijaństwo a religie świata, 

tł. R. Zajączkowski, Kielce 2005.  

 

Ratzinger J., Wiara i przyszłość, tł. P. Waszczenko, Warszawa 1975. 

 

Ratzinger J., Wiara i teologia dzisiaj, w: "L'Osservatore Romano" (1997), nr 12, s. 47-53. 

 

Ratzinger J., Wiara i teologia w naszych czasach, w: Encyklopedia chrześcijaństwa. 

Historia i współczesność. 2000 lat nadziei, red. H. Witczyk, Kielce 2000.  

 



284 

 

Ratzinger J., Wiara jako naśladowanie - powołanie do świętości, w: Opera Omnia, t. IV, 

tł. R. Biel, M. Górecka, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2017. 

 

Ratzinger J., Wiara między rozumem a uczuciem, w: Tenże, Wiara – prawda – tolerancja, 

tł. R. Zajączkowski, Kielce 2004, s. 111-129. 

 

Ratzinger J., Wielość religii i jedno Przymierze, tł. E. Pieciul, Poznań 2004. 

 

Ratzinger J., Wprowadzenie do chrześcijaństwa, w: Opera Omnia, t. IV, tł. R. Biel, 

M. Górecka, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2017. 

 

Ratzinger J., Wybierzmy życie, w: Niech jaśnieje światło Boże. Duchowa wizja Ojca 

świętego Benedykta XVI, red. R. Moynihan, Kraków 2006. 

 

Ratzinger J., Wykłady bawarskie z lat 1963-2004, tł. A. Czarnocki, Warszawa 2009. 

 

Ratzinger J., Wzniosła Córa Syjonu. Rozważania mariologiczne, tł. J. Królikowski, Poznań 

2002. 

 

Ratzinger J., Zbawienie, odkupienie, wyzwolenie: zagadnienia soteriologii w: Opera Omnia, 

t. VI/2, tł. W. Szymona, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2016. 

 

Ratzinger J., Zmartwychwstanie ciała [artykuł w leksykonie, 1967], w: Opera Omnia, t. X, 

tł. J. Kobienia, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2014.  

 

Ratzinger J., Zmartwychwstanie i życie wieczne, w: Opera Omnia, t. X, J. Kobienia, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2014. 

 

Ratzinger J., Żyć po chrześcijańsku, w: Opera Omnia, t. IV, tł. R. Biel, M. Górecka, 

red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2017.  

 

Ratzinger J., Żyć z Chrystusowego «tak», w: Opera Omnia, t. XII, tł. M. Górecka, 

M. Radkiewicz, red. K. Góźdź, M. Górecka, Lublin 2012.  

 



285 

 

Ratzinger J./Benedykt XVI, H. U. von Balthasar, Maryja w tajemnicy Kościoła, Kraków 

2008. 

 

 

LITERATURA POMOCNICZA: 

 

I.  OPRACOWANIA I KOMENTARZE: 

 

Antoniewicz M., Trynitarny wymiar Objawienia Bożego w ujęciu adhortacji Verbum 

Domini Benedykta XVI, w: "Studia Gnesnensia" 15 (2011), s. 303-312. 

 

Babiński J., Benedykt XVI a filozofia, w: "Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie" 14 (2009), 

s. 7-17. 

 

Babiński J., Konsekwencje współczesnego kryzysu idei Boga według Josepha 

Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie" 24 (2017), s. 69-81. 

 

Bachanek G., Pierwszeństwo Boga w myśli liturgicznej Josepha Ratzingera, 

w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 23 (2010), nr 2, s. 205-214. 

 

Bachanek G., Psychologia a teologia. Miejsca spotkania w antropologicznej refleksji 

J. Ratzingera, w: "Studia Teologii Dogmatycznej" 1 (2015), s. 31-47. 

 

Bachanek G., Sakramentalna struktura Słowa Bożego w teologii kard. Josepha Ratzingera, 

w: "Verbum Vitae" 7 (2005), s. 215-229. 

 

Bachanek G., Tajemnica grzechu pierworodnego w ujęciu Josepha Ratzingera, w: "Studia 

Theologica Varsaviensia" 49 (2011), nr 1, s. 171-190. 

 

Barth G., Miłość Boga w ujęciu J. Ratzingera/Benedykta XVI, w: Verbum Vitae 23 (2013), 

s. 245-265. 

 

Bokwa I, Eschatologiczne perspektywy ludzkiej egzystencji jako paradygmat sensu, 

w: "Studia Gnesnensia" 26 (2012), s. 69-87.  

 



286 

 

Brzeziński D., Stolica Apostolska i kardynał Joseph Ratzinger wobec teologii wyzwolenia: 

refleksje wokół watykańskich instrukcji z roku 1984 i 1986, w: "Studia Theologica 

Varsaviensia" 45 (2007), nr 2, s. 97-108. 

 

Chodkowski F. K., "Ty jesteś Chrystus, Syn Boga żywego". Zarys chrystologii Josepha 

Ratzingera, Poznań 2007. 

 

Chodkowski F., Jezus z Nazaretu - Syn Boga żywego. Zarys chrystologii Josepha 

Ratzingera, w: "Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie" 13 (2008), s. 29-46. 

 

Cichoń J., Josepha Ratzingera uzasadnienie syntezy wiary i rozumu, w: "Studia 

Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego" (2011), nr 31, s. 43-100. 

 

Cichoń J., Wiara i poznanie. Josepha Ratzingera koncepcja noetycznej struktury aktu wiary 

(II), w: "Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego" (2010), nr 30, s. 47-80. 

 

Collins R. F., Harrington D. J., First Corinthians, w: Sacra Pagina, t. VIII, 

red. R. F. Collins, Collegeville 1999. 

 

Ferdek B., Objawienie w doktrynie kard. Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Studia 

Theologiae Fundamentalis" 1 (2010), s. 168-181.  

 

Góźdź K., Chrystologia Logosu według Josepha Ratzingera, w: "Teologia w Polsce" 

5 (2011), nr 2, s. 237-247. 

 

Ide P., Chrystus daje wszystko. Teologia miłości Benedykta XVI, Kraków 2011. 

 

Jaśkiewicz S., Relacyjny charakter łaski według J. Ratzingera - papieża Benedykta XVI, 

w: "Perspectiva. Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne" 11 (2012), nr 2, s. 58-76. 

 

Kaczmarek P., Jezus i Jego Krzyż - rozważania na marginesie myśli teologicznej Josepha 

Ratzingera, w: "Studia Ełckie" 15 (2013), nr 2, s. 203-217. 

 



287 

 

Kałuża K., Josepha Ratzingera koncepcja teologii fundamentalnej, w: Teologia 

fundamentalna w twórczości Josepha Ratzingera. Próba rekonstrukcji, red. K. Kaucha, 

J. Mastej, Lublin 2017, s. 48-80. 

 

Karpiński P., Wiara i sens. Racjonalność człowieka wierzącego według Josepha Ratzingera 

- Benedykta XVI, w: "Studia Loviciensia" 15 (2013), s. 31-46. 

 

Kaucha, Zwrot ratzingerowski, w: Teologia fundamentalna w twórczości Josepha 

Ratzingera, red. K. Kaucha, J. Mastej, Lublin 2017, s. 5-16. 

 

Kempis S., Benedykt XVI. Podstawy nauczania, tł. A. Peszke, N. Stelmaszczyk, Poznań 

2006. 

 

Kiejkowski P., Tajemnica człowieka w Encyklikach Benedykta XVI, w: "Studia Gnesnensia" 

22 (2008), s. 113-132. 

 

Kochaniewicz B., Transcendentny wymiar osoby ludzkiej oraz sens jej egzystencji według 

Benedykta XVI, w: "Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego" 31 (2011), s. 1-9. 

 

Lekan J., Jezus Chrystus, Zbawiciel człowieka. Teologia pośrednictwa Josepha Ratzingera, 

w: "Roczniki Teologii Dogmatycznej" 4 (2012), s. 73-97. 

 

Lewandowski J., Duch Święty jako Communio w ujęciu Josepha Ratzingera, w: "Studia 

Gnesnensia" 27 (2013), s. 125-134. 

 

Machinek M., Kard. Joseph Ratzinger - W poszukiwaniu pokoju, w: "Forum Teologiczne" 

8 (2007), s. 133-148. 

 

Michalik A., Zraniony strzałą piękna. Piękno i misja Kościoła według Josepha Ratzingera, 

w: "Tarnowskie Studia Teologiczne" 33 (2014), nr 2, s. 79-90. 

 

Mycek S., Podstawowe zasady chrześcijaństwa według Josepha Ratzingera - Benedykta 

XVI, w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 42 (2009), nr 2, s. 113-128. 

 



288 

 

Nichols A., Myśl Benedykta XVI. Wprowadzenie do myśli teologicznej Josepha Ratzingera, 

tł. D. Chabrajska, Kraków 2006. 

 

Ora K., Teologia Ducha Świętego według Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, 

w: "Świdnickie Studia Teologiczne" 9 (2012), nr 9, s. 261-276. 

 

Pokrzywiński R., Pojęcie Objawienia Bożego według Josepha Ratzingera, w: Teologia 

fundamentalna w twórczości Josepha Ratzingera, red. K. Kaucha, J. Mastej, Lublin 2017, 

s. 81-100. 

 

Pyc M., Refleksja nad modlitwą Jezusa Chrystusa w pismach Josepha Ratzingera/Benedykta 

XVI, w: "Studia Gnesnensia" 28 (2014), s. 81-89. 

 

Rowland T., Wiara Ratzingera. Teologia Benedykta XVI, tł. A. Gomola, Kraków 2010. 

 

Sarto P. B., Myśl teologiczna Josepha Ratzingera, w: "Teologia w Polsce" 2 (2013), nr 7, 

s. 23-43. 

 

Seewald P., Benedykt XVI. Portret z bliska, tł. G. Popek, Kraków 2006. 

 

Słupek R., Sensotwórcza apologia wiary Benedykta XVI, w: "Studia Salvatoriana Polonica" 

6 (2012), s. 29-44. 

 

Sosnowski A., Josepha Ratzingera nauka o Bogu Ojcu. Próba interpretacji, w: "Teologia 

Młodych" 6 (2017), s. 61-67. 

 

Strzelczyk G., Hermeneutyka staurocentryczna w "Jezusie z Nazaretu" Josepha 

Ratzingera/Benedykta XVI. Kilka uwag krytycznych, w: "Słowo Krzyża" 1 (2007), 

s. 116-128. 

 

Szczypiński O., Religia jako duchowy autoerotyzm czy logocentryczna postawa wiary? 

Konsekwencje osobowego rozumienia Absolutu w teologii J. Ratzingera, w: "Teologia 

i człowiek" 33 (2016), nr 1, s. 29-45. 

 



289 

 

Szymik J., …Aleś mi utworzył ciało… (Hbr 10, 5). Teologia inkarnacji według 

J. Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Teologia w Polsce" 5 ( 2001), nr 2, s. 219-236. 

 

Szymik J., Acedia, neognoza, popreligia 'et consortes'. Josepha Ratzingera/Benedykta XVI 

teologiczne diagnozy kryzysów współczesności, w: "Teologia w Polsce" 10 (2016), nr 2, 

s. 5-21. 

 

Szymik J., Cicha oczywistość Boga. Rozumność wszechświata w teologicznym ujęciu 

Josepha Ratzingera, w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 45 (2012), nr 2, 

s. 273-287. 

 

Szymik J., Destructio familiae. Diagnoza Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Forum 

Teologiczne" 16 (2015), s. 123-138. 

 

Szymik J., Deus-Caritas jako zasada chrześcijańskiego teocentryzmu w interpretacji 

J. Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Roczniki Teologii Dogmatycznej" 3 (2011), s. 271-288. 

 

Szymik J., Kochać znaczy widzieć. Wokół teologicznej epistemologii 

J. Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Roczniki Teologii Dogmatycznej" 4 (2012), s. 153-166. 

 

Szymik J., Kraina niepodobieństwa. J. Ratzinger/Benedykt XVI o (po)nowoczesnej 

destabilizacji etosu, w: "Studia Nauk Teologicznych" 9 (2014), s. 159-177. 

 

Szymik J., Logos i ratio. J. Ratzingera/Benedykta XVI opowieść o Bogu, który obdarza 

łaską rozumu i łaską wiary, w: "Teologia w Polsce" 6 (2012), z. 1, s. 5-19. 

 

Szymik J., Obraz Boga w teologii Josepha Ratzingera, w: "Śląskie Studia Historyczno-

Teologiczne" 44 (2011), nr 2, s. 435-449. 

 

Szymik J., Ogniem jest. Chrześcijaństwo jako religio vera według Josepha 

Ratzingera/Benedykta XVI, w: Teologia fundamentalna w twórczości Josepha Ratzingera, 

Lublin 2017, s. 103-118. 

 

Szymik J., Pożądający winnicy. Agnostycyzm, ateizm i antyteizm w ocenie 

J. Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Poznańskie Studia Teologiczne" (2014), nr 28, s. 131-145. 



290 

 

Szymik J., Theologia Benedicta, t. I. Katowice 2010. 

 

Szymik J., Theologia Benedicta, t. II, Katowice 2012. 

 

Szymik J., Theologia Benedicta, t. III, Katowice 2015. 

 

Szymik J., Właściwa choroba człowieka. J. Ratzinger/Benedykt XVI o źródłach, skutkach 

i przeciwieństwie pychy, w: "Roczniki Teologiczne" 61 (2014), z. 2, s. 31-50. 

 

Szymik J., Wszechmoc w płaszczu niemocy. Sprawiedliwość Boża w perspektywie 

chrystologicznej według Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, w: "Verbum Vitae" 26 (2014), 

s. 175-196. 

 

Tarnowski M., Zagadnienie misterium paschalnego w wybranych pismach Josepha 

Ratzingera, w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 28 (2015), nr 2, s. 119-147. 

 

Tornielli A., Ratzinger. Strażnik wiary, tł. B. Tomaszek, Kraków 2005. 

 

Warzeszak J., Antropologia Benedykta XVI na tle błędnych antropologii współczesnych, 

w: "Studia Teologii Dogmatycznej" 1 (2015), s. 257-290. 

 

Warzeszak J., Benedykt XVI o błędnych antropologiach współczesnych, w: "Warszawskie 

Studia Teologiczne" 27 ( 2014), s. 173-192. 

 

Warzeszak J., Bliskość Boga wyrazem jego miłości i miłosierdzia w ujęciu Benedykta XVI, 

w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 29 (2016), s. 6-30.  

 

Warzeszak J., Dyktatura relatywizmu w ujęciu Benedykta XVI, w: "Warszawskie Studia 

Teologiczne" 24 (2011), nr 1, s. 291-322.  

 

Warzeszak, U źródeł współczesnej kultury śmierci, w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 

10 (1997), s. 413-426. 

 

Węcławski T., Teologia Josepha Ratzingera, w: "W drodze" 1 (2006), s. 21-23. 

 



291 

 

Zatwardnicki S., Relacja Objawienia do Pisma Świętego według Josepha Ratzingera 

(Benedykta XVI), w: "Teologia w Polsce" 8 (2014), nr 1, s. 99-118.  

 

 

II.  LITERATURA UZUPEŁNIAJĄCA: 

 

Agamben G., Nagość, tł. K. Żaboklicki, Warszawa 2010. 

 

Alberigo G., Krótka historia II Soboru Watykańskiego, tł. P. Borkowski, Warszawa 2005.  

 

Bagrowicz J., Dążenie do sensu podstawowym wyrazem duchowości człowieka, w: "Studia 

Włocławskie" 14 (2012), s. 121-128. 

 

Balbus J., Filozofia podmiotu u progu XXI wieku, w: "Perspectiva. Legnickie Studia 

Teologiczno-Historyczne" 2 (2003), nr 1, s. 112-150. 

 

Balbus J., Pytanie o sens życia ludzkiego na progu XXI wieku, w: "Studia Paradyskie" 

16 (2006), s. 7-22. 

 

Balthasar H. U. von, Chrystus - Alfa i Omega, w: "Communio" 17 (1997), nr 2, s. 3-9. 

 

Balthasar H. U. von, Crucifixus etiam pro nobis, tł. M. Balter, w: "Communio" 19 (1984), 

nr 1, s. 18-28. 

 

Balthasar H. U. von, Teologia Misterium Paschalnego, tł. E. Piotrowski, Kraków 2001. 

 

Balthasar H. U. von, W pełni wiary, tł. J. Fenrychowa, Kraków 1991. 

 

Balthasar H. U. von, Wiarygodna jest tylko miłość, tł. E. Piotrowski, Kraków 1997. 

 

Bała M., Współczesny ateizm: rodzaje, źródła, przykłady, w: "Studia Theologica 

Varsaviensia" 50 (2012), nr 1, s. 15-27. 

 

Baran B., Postmodernizm, Kraków 1992. 

 



292 

 

Baran G. M., Krzyżowa śmierć Chrystusa na tle praktyk krzyżowania w świecie starożytnym, 

w: Scripturae lumen 3. Biblia i jej oddziaływanie. Krzyż Twój wielbimy, red. A. Paciorek, 

A. Tronina, P. Łabuda, Tarnów 2011, s. 119-156. 

 

Baran G. M., Los człowieka po śmierci w wierzeniach ludów ościennych dawnego Izraela, 

w: Scripturae Lumen 2. Zmartwychwstał prawdziwie, red. A. Paciorek, A. Tronina, 

P. Łabuda, Tarnów 2010, s. 137-159. 

 

Barth G., Zbawienie - uwolnienie - uzdrowienie, w: "Studia Teologii Dogmatycznej" 

3 (2017), s. 9-31. 

 

Bartnicki R., Ostatnia Wieczerza a męka Jezusa, w: Męka Jezusa Chrystusa, 

red. F. Grylewicz, Lublin 1986, s. 65-85. 

 

Bartnicki R., Ostatnia Wieczerza nową Paschą Jezusa, w: "Warszawskie Studia 

Teologiczne" 33 (2015), nr 10, s. 6-43. 

 

Bartnicki S., Motywy wiarygodności Objawienia chrześcijańskiego, w: "Studia Teologiczne. 

Wierzę w Syna Bożego" (2013), nr 31, s. 27-46. 

 

Bartnik Cz. S., Dogmatyka katolicka, t. I, Lublin 2000.  

 

Bartnik Cz. S., Teologiczna interpretacja wydarzenia śmierci, w: "Ateneum Kapłańskie" 

(1980), nr 72, z. 1, s. 16-30. 

 

Bartnik Cz., Odkupienie, usprawiedliwienie i zbawienie, w: Teologiczne rozumienie 

zbawienia, red. Cz. Bartnik, Lublin 1979, s. 9-44. 

 

Bassler J. M., Krzyż, w: Encyklopedia biblijna, red. P. J. Achtemeier, Warszawa 1999. 

 

Batut J. P., Cierpiący Ojciec? Nasze sugestie i propozycje H. U. von Balthasara w kwestii 

cierpienia Boga, w: "Communio" 24 (2004), nr 2, s. 46-64. 

 

Baudrillard J., Przejrzystość zła. Esej o zjawiskach skrajnych, tł. S. Królak, Warszawa 2009. 

 



293 

 

Baudrillard J., Symulakry i symulacja, tł. S. Królak, Warszawa 2005. 

 

Baudrillard J., Zbrodnia doskonała, tł. S. Królak, Warszawa 2008. 

 

Bauman Z., Dwa szkice o moralności ponowoczesnej, Warszawa 1994. 

 

Bauman Z., Płynne życie, tł. T. Kunz, Kraków 2007. 

 

Beck U., Społeczeństwo ryzyka. W drodze do innej nowoczesności, tł. S. Cieśla, Warszawa 

2002. 

 

Bednarz M., Jezus Sługą Pańskim według Nowego Testamentu, Tarnów 2001. 

 

Benoit P., Opisy ustanowienia Eucharystii, w: Biblia dzisiaj, red. J. Kudasiewicz, 

tł. A. Morawska, Kraków 1969. 

 

Berger K., Po co Jezus umarł na krzyżu?, Poznań 2004. 

 

Berman M., "Wszystko, co stałe, rozpływa się w powietrzu". Rzecz o doświadczeniu 

nowoczesności, tł. M. Szuster, Kraków 2002. 

 

Bielik-Robson A., Rehabilitada nihilizmu, w: "Res Publica Nowa" 8 (1994), nr 11, s. 22-25. 

 

Bielik-Robson A., Życie i cała reszta: Marshalla Bermana marksizm romantyczny, 

[wstęp do:] M. Berman, "Wszystko, co stałe, rozpływa się w powietrzu". Rzecz 

o doświadczeniu nowoczesności, tł. M. Szuster, Kraków 2006. 

 

Biesaga T., Relatywizm moralny dehumanizacją życia, w: "Cywilizacja" (2003), nr 6, 

s. 32-42. 

 

Biesaga T., Spór o właściwości prawdy: Relatywizm - Absolutyzm, w: Spór o prawdę. 

Zadania współczesnej metafizyki, red. A. Maryniarczyk, K. Stępień, P. Gądek, Lublin 2011, 

s. 299-312. 

 

Bigos K., Tożsamość narracyjna w cyberprzestrzeni, Warszawa 2010. 



294 

 

Bishop J., Dzień, w którym umarł Chrystus, Warszawa 1964. 

 

Bocheński J. M., Sens życia i inne eseje, Kraków 1993. 

 

Bojarski W., Kara śmierci w prawach państw antycznych, w: Kara śmierci w starożytnym 

Rzymie, red. H. Kowalski, M. Kuryłowicz, Lublin 1996, s. 9-22. 

 

Bokwa I., Eschatologiczne perspektywy ludzkiej egzystencji jako paradygmat sensu, 

w: "Studia Gnesnensia" 26 (2012), s. 69-87. 

 

Bokwa I., Teologia w warunkach nowoczesności i ponowoczesności, Sandomierz 2010. 

 

Bollnow O. F., Rozumienie krytyczne, tł. G. Sowiński, w: T. Gadacz (red.), Wokół 

rozumienia. Studia i szkice z hermeneutyki, Kraków 1993, s. 155-229. 

 

Boros L., Czy życie ma sens? w: "Concilium" 6-10 (1970), s. 207-213. 

 

Boros L., Istnienie wyzwolone. Rozważania teologiczne, tł. B. Białecki, Warszawa 1985.  

 

Boros L., Mysterium mortis. Der Mensch in der letzten Entscheidung, Olten 1962. 

 

Borto P., Kudasiewicz J., Aktualność teologiczno-pastoralna Konstytucji o Objawieniu 

Bożym, w: "Kieleckie Studia Teologiczne" (2006), nr 5, s. 371-402. 

 

Borto P., Rozumienie Objawienia Bożego w lubelskiej szkole teologii fundamentalnej, 

w: "Roczniki Teologiczne" 65 (2018), z. 9, s. 41-53. 

 

Borto P., Wiara w zmartwychwstanie ciała według Katechizmu Kościoła Katolickiego, 

w: "Kieleckie Studia Teologiczne" (2013), nr 12, s. 7-26. 

 

Bösen W., Ostatni dzień Jezusa z Nazaretu, tł. W. Moniak, Wrocław - Warszawa - Kraków 

2002. 

 

Bouyer L., Duch Święty Pocieszyciel. Duch Święty i życie w łasce, Kraków 2000. 

 



295 

 

Bouyer L., Misterium paschalne, Kraków 1973. 

 

Bouyer L., Ojciec niewidzialny. Drogi do tajemnicy Boga, tł. J. Brzozowski, 

G. Jędrzejowska, W. Szymona, Kraków 1998. 

 

Brambilla F. G., W poszukiwaniu Jezusa. "Ukrzyżowany za nas, pod Poncjuszem Piłatem 

został umęczony i pogrzebany. I zmartwychwstał trzeciego dnia, jak oznajmia Pismo. 

I wstąpił do nieba", Kielce 2004. 

 

Bröcker W., Nietzsche i nihilizm europejski, w: Wokół nihilizmu, red. i tł. G. Sowiński, 

Kraków 2001, s. 137-156. 

 

Bronk A., Zrozumieć świat współczesny, Lublin 1998. 

 

Bujnowski K., Pytanie o sens życia, w: "Studia Ecologiae et Bioethicae" 4 (2006), 

s. 121-133. 

 

Camus A., Absurd i samobójstwo, w: Eseje, tł. J. Guze, Warszawa 1971. 

 

Cantalamessa R., Pascha naszego zbawienia, Kraków 1998. 

 

Chalmers A., Czym jest to, co zwiemy nauką? Rozważania o naturze, statusie i metodach 

nauki. Wprowadzenie do współczesnej filozofii nauki, tł. A. Chmielewski, Wrocław 1997. 

 

Chardin P. Teilhard., Środowisko Boże. Człowiek. Struktura i kierunki ewolucji grupy 

zoologicznej ludzkiej, tł. W. Sukiennicka, J. i G. Fedorowscy, Warszawa 1964.  

 

Chat E., Logos - Słowo Odwiecznym Bogiem w Trójcy Świętej, w: "Kieleckie Studia 

Teologiczne" (2008), nr 7, s. 7-25. 

 

Chmielewski A., Niewspółmierność, nieprzekładalność, konflikt. Relatywizm 

we współczesnej filozofii analitycznej, Wrocław 1997. 

 

Congar Y., Wierzę w Ducha Świętego. Duch Święty w "ekonomii". Objawienie 

i doświadczenie Ducha, tł. A. Paygert, t. I, Warszawa 1995. 



296 

 

Czachorowski M., Cierpienie, w: Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. II, Lublin 2001. 

 

Czeżowski T., Jak zrozumieć "sens życia", w: Pisma z etyki i teorii wartości, Wrocław - 

Warszawa - Kraków - Gdańsk 1989, s. 171-175. 

 

Częsz B., Duch Święty został nam dany. Nauczanie Ojców i wiara starożytnego Kościoła, 

Gniezno 1998. 

 

Dąbrowski E., Proces Chrystusa w świetle historyczno-krytycznym, Poznań 1965.  

 

Deleuze G., Nietzsche i filozofia, tł. B. Banasiak, Warszawa 1997. 

 

Derrida J., Pismo filozofii, tł. B. Banasiak, K. Matuszewski. P. Pieniążek, Kraków 1992. 

 

Derrida J., Różnia (différance), tł. J. Skoczylas, w: Drogi współczesnej filozofii, 

red. M. Siemek, Warszawa 1978, s. 374-411. 

 

Dola T., Krzyż odpowiedzią Boga na grzech człowieka, w: "Śląskie Studia Historyczno-

Teologiczne" 44 (2011), nr 2, s. 347-356. 

 

Dola T., Personalistyczna koncepcja teologii fundamentalnej ks. Mariana Ruseckiego, 

w: "Biblioteka Teologii Fundamentalnej" 3 (2008), s. 415-427. 

 

Dola T., Pojęcie zmartwychwstania Jezusa Chrystusa, w: "Resovia Sacra" 6 (1999) s. 15-26. 

 

Dola T., Problem komplementarności współczesnych modeli soteriologicznych, w: Veritati 

et caritati w służbie teologii pojednania, red. P. Jaskóła, Opole 1992. 

 

Dola T., Relacja Krzyża do Wcielenia, w: "Studia Paradyskie" 8 (1998), s. 191-202. 

 

Dola T., Śmierć i zmartwychwstanie Jezusa pełnią wydarzeń zbawczych, w: "Ateneum 

Kapłańskie" (1992), nr 84, z. 1, s. 28-41. 

 

Dola T., Teologia misteriów życia Jezusa, Opole 2020. 

 



297 

 

Domańska E., Filozoficzne rozdroża historii, w: E. Domańska, J. Topolski, W. Wrzosek, 

Między modernizmem a postmodernizmem. Historiografia wobec zmian w filozofii historii, 

Poznań 1994, s. 17-30. 

 

Drozd J., Ostatnia Wieczerza nową Paschą, Katowice 1977. 

 

Drożdż A., Zasady i konsekwencje naśladowania Jezusa, w: Komisja Duszpasterstwa 

Ogólnego Episkopatu Polski. Naśladować Chrystusa. Program duszpasterski na rok 

2003/2004, Katowice 2003, s. 143-169. 

 

Dudek W., Objawienie Boże w ujęciu Konstytucji "Dei Verbum", w: "Ateneum Kapłańskie" 

(1969), nr 61, z. 3, s. 358-361. 

 

Dziasek F., Jezus Chrystus. Zbawcze Misterium, Poznań 1963. 

 

Dziedzic A., Józef Maria Bocheński o sensie życia, w: "Filo-Sofija" 21 (2013), nr 2, 

s. 85-98. 

 

Espezel A., Ojciec a odkupienie, w: Tajemnica Trójcy Świętej (Kolekcja Communio, t. 13), 

red. L. Balter i in., Poznań 2000, s. 104-110. 

 

Fischer N., Człowiek w poszukiwaniu Boga. Zagadnienia filozoficzne, tł. J. Świerkosz, 

Poznań 2004.  

 

Fisichella R., La fede come risposta di senso. Abbandonarsi al misterio, Milano 2005.  

 

Fisichella R., Senso della rivelazione, w: Dizionario di teologia Fondamentale, 

red. R. Latourelle, R. Fisichella, Assis 1990.  

 

Forte B., Istota chrześcijaństwa, tł. K. Kozak, Lublin 2007. 

 

Frankl V. E., Bóg ukryty: w poszukiwaniu ostatecznego sensu, tł. A. Wolnicka, Warszawa 

2012.  

 

Frankl V. E., Homo patiens, Warszawa 1984. 



298 

 

Frączek D., Tajemnica krzyża, Lublin 2000. 

 

Freud Z., Popędy i ich losy, tł. K. Rak, w: Z. Rosińska, Freud, Warszawa 1993. 

 

Fukuyama F., Koniec historii, tł. T. Bieroń, M. Wichrowski, Poznań 1996. 

 

Ganoczy A., Nauka o stworzeniu, tłum. J. Fenrychowa, Kraków 1999. 

 

Gawroński A., Wizja i argumentacja w filozofii. Od lektury Homera do teorii metatekstu, 

Kraków 2011. 

 

Giddens A., Nowoczesność i tożsamość. "Ja" i społeczeństwo w epoce późnej 

nowoczesności, tł. A. Szulżycka, Warszawa 2010. 

 

Gide A., Dostojewski. Artykuły i wykłady, tł. K. Kot, Warszawa 2003. 

 

Gigilewicz E., Krzyż, w: Encyklopedia katolicka, t. X, red. E. Ziemann, Lublin 2004. 

 

Gnilka J., Jezus z Nazaretu, tł. J. Zychowicz, Kraków 2005. 

 

Gnilka J., Jezus z Nazaretu. Orędzie i dzieje, tł. J. Zychowicz, Kraków 1997. 

 

Gogacz M., Sens życia i wspólnota, w: "Studia Filozoficzne" (1981), nr 4, s. 109-114. 

 

Gonzalez de Cardedal O., Jesucristo redentor del hombre, w: "Estudios trinitarios" (1986), 

nr 3, s. 314-394. 

 

Górniak-Kocikowska K., Religia jako nihilistyczna "Wola mocy", w: "Colloquia 

Communia" (1985), nr 3-6, s. 147-164. 

 

Góźdź K., Antropologia w relacji do teologii, w: "Teologia w Polsce" 4 (2010), nr 1, 

s. 83-95. 

 

Góźdź K., Kryzys i moc wiary. Refleksja nad myślą Josepha Ratzingera - Benedykta XVI, 

w: "Roczniki Teologii Dogmatycznej" 4/59 (2012), s. 7-18. 



299 

 

Góźdź K., Obraz Chrystusa w dziełach Benedykta XVI, w: "Roczniki Teologiczne" 

61 (2014), nr 2, s. 17-29. 

 

Góźdź K., Pascha chrześcijańska, w: Instaurare omnia in Christo. O zbawieniu, teologii, 

dialogu i nadziei. Profesorowi Wacławowi Hryniewiczowi OMI w 70. rocznicę urodzin, 

red. P. Kantyka, Lublin 2006, s. 275-287. 

 

Granat W., Eucharystia - Misterium Bożej obecności, Sandomierz 2011. 

 

Grylewicz F., Wieloznaczne słownictwo w chrystologii Nowego Testamentu, w: "Roczniki 

Teologiczno-Kanoniczne" 23 (1976), z. 1, s. 17-27. 

 

Grzybowski J., Ateizm jako trud odpowiedzialności za świat bez religii. Pytania o racje 

laickich społeczności, w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 27 (2014), nr 2, s. 37-49. 

 

Grzywak-Kaczyńska M., Trud rozwoju, Warszawa 1988. 

 

Guardini R., Objawienie. Natura i formy objawienia, tł. A. Paygert, Warszawa 1957. 

 

Guardini R., Wiek człowieka i filozofia, w: R. Guardini, Bóg daleki, Bóg bliski, tł. J. Koźbiał, 

wybór tekstów: I. Klimmer, Poznań 1991.  

 

Guillet J., Jezus w wierze pierwszych uczniów, tł. M. Krzeptowska, Kraków 2000. 

 

Halik T., Dotknij ran. Duchowość nieobojętności, tł. A. Babuchowski, Kraków 2010. 

 

Halik T., Drzewo ma jeszcze nadzieję, tł. A. Babuchowski, Kraków 2010. 

 

Heidegger M., Powiedzenie Nietzschego "Bóg umarł", tł. K. Wolnicki, w: Drogi lasu, tł. J. 

Gierasimiuk i inni, Warszawa 1997, s. 171-216. 

 

Heidegger M., Przyczynki do filozofii. Z wydarzania, tł. B. Baran, J. Mizera, Kraków 1996. 

 

Heller M., Sens życia i sens wszechświata. Studia z teologii współczesnej, Tarnów 2002. 

 



300 

 

Henel M., Crucifixion: In the Ancient World and the Folly of the Message of the Cross, 

tł. ang. J. Bowden, Philadelphia 1978. 

 

Henry M., Archi-chrystologia, w: Tajemnica Trójcy Świętej (Kolekcja Communio t. 13), 

red. L. Balter i in, Poznań 2000, s. 202-218. 

 

Heschel A., Człowiek nie jest sam. Filozofia religii, tł. K. Wojtkowska-Lipska, Kraków 

2001. 

 

Hoły-Ruczaj M., Pojęcie "bycia ku śmierci" a ewolucja koncepcji nicości w filozofii Martina 

Heideggera, w: "Studia Philosophica Wratislaviensia" 6 (2011), nr 4, s. 123-136. 

 

Howard V., Peabody D. B., Ewangelia według św. Marka, w: Międzynarodowy Komentarz 

do Pisma Świętego, tł. K. Boboli, Warszawa 2000. 

 

Hryniewicz W., Bóg cierpiący? Rozważania nad chrześcijańskim pojęciem Boga, 

w: "Collectanea Theologica" 51 (1981), z. 2, s. 5-24. 

 

Hryniewicz W., Chrystus nasza Pascha. Zarys chrześcijańskiej teologii paschalnej, t. I. 

Lublin 1987. 

 

Hryniewicz W., Eucharystia - sakrament paschalny w: "Ateneum kapłańskie" (1983), nr 75, 

z. 2, s. 231-248. 

 

Hryniewicz W., Krzyż w tajemnicy Boga. Ku staurologii paschalno-staurologicznej, 

w: "Ateneum Kapłańskie" (1987), nr 79, z. 1, s. 22-37. 

 

Hryniewicz W., Soteriologia paschalis. Próba interpretacji zbawienia w świetle kategorii 

paschalnych, w: "Ateneum Kapłańskie" (1981), nr 73, z. 2, s. 167-181. 

 

Husserl E., Kryzys europejskiego człowieczeństwa a filozofia, tł. J. Sidorek, Warszawa 1993. 

 

Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość. Rozmowy na przełomie tysiącleci, Kraków 2005. 

 



301 

 

Jankowski A., "Przez Ducha wiecznego" (Hbr 9, 14). Próba uściślenia sensu 

pneumatologicznego tego zwrotu, w: "Analecta Cracoviensia. Studia Philosophico-

Theologica edita a professoribus Cracoviae" (1971), nr 3, s. 201-220. 

 

Jankowski A., Biblijna teologia Przymierza, Katowice 1985. 

 

Jankowski A., Duch święty dokonawcą zbawienia. Nowy Testament o posłannictwie 

eschatologicznym Ducha Świętego, Kraków 2003. 

 

Jankowski A., Eschatologia biblijna Nowego Testamentu, Kraków 1987. 

 

Januszkiewicz M., Horyzonty nihilizmu. Gombrowicz, Borowski, Różewicz, Poznań 2009. 

 

Januszkiewicz M., Sokół L., Werner M., Bez fundamentów. Wprowadzenie do problematyki 

nihilizmu i nowoczesności, w: Nihilizm i nowoczesność, red. E. Partyga, M. Januszkiewicz, 

Warszawa 2012, s.5-27. 

 

Januszkiewicz M., Świadomość człowieka podziemia. O "Notatkach z podziemia" Fiodora 

Dostojewskiego. w: Światłocienie świadomości, red. P. Orlik, Poznań 2002, s. 67-79. 

 

Jasieniowski M., Współczesny kryzys sensu jako wyzwanie dla Teologii fundamentalnej. 

Propozycja Riono Fisichelli, w: "Teologia w Polsce" 7 (2013), nr 1, s. 127-141. 

 

Jasiński A. S., "Nikt nie ma większej miłości" (J 15, 13). Jezus Chrystus źródłem miłości, 

w: Miłość w postawie ludzkiej (Homo meditans, t. 8), red. W. Słomka, Lublin 1993, 

s. 65-90.  

 

Jelonek T., Biblia w nauczaniu Kościoła, Kraków 2011. 

 

Jeremias J., Die Abendmahlsworte Jesu, Göttingen 1963. 

 

Jurewicz O., Słownik grecko-polski, t. II, Warszawa 2001. 

 

Kaczmarczyk J., Kaźń krzyża u starożytnych, Kraków 1931. 

 



302 

 

Kałuża K., Chrześcijańska soteriologia w obliczu wyzwań rozumu krytycznego, 

w: "Biblioteka Teologii Fundamentalnej" 10 (2015), s. 32-68. 

 

Kałuża K., Zbawienie przez Krzyż? O niektórych problemach współczesnej soteriologii, 

w: "Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego" 33 (2013), s. 173-198. 

 

Kamińska W., Ontologiczne i antropologiczne założenia postmodernizmu, w: "Słupskie 

Studia Filozoficzne" (2001), nr 3, s. 49-69. 

 

Kasper W., Bóg Jezusa Chrystusa, Wrocław 1996. 

 

Kasper W., Jezus Chrystus, Warszawa 1983. 

 

Kaszowski M., Wierzę w ciała zmartwychwstanie, w: "Ateneum Kapłańskie" (1982), nr 98, 

z. 2, s. 211-217. 

 

Kaucha K., Apologia chrześcijańskiej nauki o zbawieniu w kontekście współczesnych 

koncepcji autozbawczych, psychologizujących i terapeutycznych, w: "Biblioteka Teologii 

Fundamentalnej" 10 (2015), s. 69-93. 

 

Kiereś H., Postmodernizm, w: Powszechna Encyklopedia Filozofii, red. A. Maryniarczyk, 

t. VIII, Lublin 2007. 

 

Kiwka M., Rozumieć filozofię, Wrocław 2007. 

 

Klamut R., Potrzeba sensu życia a obraz siebie, w: "Roczniki Psychologiczne" 1 (1998), 

s. 97-117. 

 

Klanza K., Sens życia, w: Leksykon teologii fundamentalnej, red. M. Rusecki i in., Lublin-

Kraków 2002, s. 1094-1097. 

 

Kłoniecki F., Krzyż, w: Podręczna encyklopedia biblijna, t. I, red. E. Dąbrowski, Poznań - 

Warszawa - Lublin 1961. 

 

Kobielus S., Krzyż Chrystusa. Od znaku i figury do symboliki i metafory, Warszawa 2000. 



303 

 

Koch G., Sakramentologia. Zbawienie przez sakramenty, w: Podręcznik teologii 

dogmatycznej, red. W. Beinert, Kraków 1999, s. 15-194. 

 

König F., Chrystus i świat, Kraków 1975. 

 

Kopeć E., Chrystologiczna koncepcja w teologii, w: "Roczniki Teologiczno-Kanoniczne" 

(1975), nr 22, z. 2, s. 62-64. 

 

Kopeć E., Znaczenie chrystologicznej koncentracji w teologii współczesnej, 

w: Chrystocentryzm w teologii. Ogólnopolskie Sympozjum Chrystologiczne. Kwiecień 1974, 

red. E. Kopeć, Lublin 1977, s. 13-68. 

 

Kosiak W., Pascha Jezusa Chrystusa, w: "Studia Ełckie" 19 (2017), nr 4, s. 433-449. 

 

Kozieł K., Wpływ zbawczego misterium śmierci i zmartwychwstania Chrystusa na świat 

materialny, w: "Seminare. Poszukiwania naukowe" 1 (1975), s. 27-50. 

 

Kozłowski J. M., Cieśla i Krzyż, w: "Vox Patrum" 60 (2013), s. 183-189. 

 

Krasicki J., Od nihilizmu do chrześcijaństwa. Historia i współczesność idei filozoficzno-

religijnego przezwyciężenia nihilizmu, w: "Studia Philosophica Wratislaviensia" 7 (2012), 

z. 1, s. 193-202. 

 

Królikowski J., Ludzkie pytanie o śmierć, domaga się głoszenia zmartwychwstania, 

w: Człowiek chory i umierający. Możliwości wsparcia i formy pomocy, red. J. Stala, Kraków 

2014, s. 13-22. 

 

Królikowski J., Teologia jako nauka poszukująca sensu, wolności i mądrości, 

w: "Tarnowskie Studia Teologiczne" 32 (2013), nr 2, s. 31-42. 

 

Kubacki Z., «Wierzę w Boga Ojca» wokół pierwszego artykułu Credo, w: "Warszawskie 

Studia Teologiczne" 24 (2011), nr 2, s. 331-350. 

 

Kucner A., Nietzsche i Heidegger - dwa doświadczenia nihilizmu, w: "Diametros" (2004), 

nr 2, s. 57-73. 



304 

 

Kucner A., Współczesne oblicza nihilizmu: Boudrillard - Vattimo - Bauman, 

w: "Humanistyka i przyrodoznawstwo" (2012), nr 18, s. 135-154. 

 

Kuczyński J., Sens życia, Warszawa 1981. 

 

Kudasiewicz J., Kult Boga Ojca w Duchu i prawdzie (J 4, 23), w: Jan Paweł II. Dominum et 

Vivificantem. Tekst i komentarze, red. A. L. Szafrański, Lublin 1994, s. 151-159. 

 

Kudasiewicz J., Logos i etos Krzyża, Warszawa 1980. 

 

Kudasiewicz J., Pascha w Nowym Testamencie, w: S. Czerwik, J. Kudasiewicz, H. Witczyk, 

Święte Triduum Paschalne. Komentarze biblijno-liturgiczne i medytacje, Kielce 2001, 

s. 51-63. 

 

Kudasiewicz J., Teksty ustanowienia Eucharystii, w: Biblia o Eucharystii, red. S. Szymik, 

Lublin 1997, s. 63-82. 

 

Kudasiewicz J.. Konstytucja Dei Verbum w opinii biblistów, w: Konstytucja Dogmatyczna 

o Objawieniu Bożym, Kraków 1967, s. 187-210. 

 

Kudasiewicz K., Logos i etos Krzyża, Warszawa 1980. 

 

Kuhn E., Friedrich Nietzsches Philosophie des europäischen Nihilismus, Berlin-New York 

1992. 

 

Kuligowski R., Humanizm jako podstawa dialogu między chrześcijanami a niewierzącymi, 

w: "Studia Theologica Varsaviensia" 34 (1996), nr 1, s. 231-264. 

 

Kuligowski R., Krzyż znakiem wiary, w: "Słowo Krzyża" 6 (2012), s. 8-13. 

 

Kunicki Z., Wprowadzenie, w: Oblicza nihilizmu, Olsztyn 2001, s. 7-12. 

 

Kunzler M., Liturgia Kościoła, Kraków 1999. 

 

Ladaria L. F., The Living and true God. The Mystery of the Trinity, Miami 2010. 



305 

 

Latourelle R., Senso: ricerca e dono, w: Dizionario di Teologia Fondamentale, 

red. R. Latourelle, R. Fisichella, Assisi 1990, s. 1127 - 1131. 

 

Latourelle R., Problemi e prospettive di teologia fondamentale, Brescia 1980. 

 

Ledwoń I. S., Historyczność wydarzania krzyża, w: "Studia Paradyskie" 8 (1998), 

s. 203-226. 

 

Ledwoń I. S., Objawienie chrześcijańskie i jego wiarygodność według René Latourelle'a, 

Lublin 1996. 

 

Ledwoń I. S., Teologiczna interpretacja sensu cierpienia, w: Cierpienie: między sensem 

a bezsensem, red. M. Kalinowski, I. Niewiadomska, L. Szot, b. m. w. 2014, s. 7-19. 

 

Legięć J., Tischnerowska wizja sensu życia, w: "Człowiek w Kulturze" 3 (2012), s. 78-88. 

 

Léon-Dufour X., Słownik Nowego Testamentu, tł. K. Romaniuk, Poznań 1981. 

 

Letkiewicz S., Moralność dla wszystkich czy dla każdego?, Katowice 2011. 

 

Linke W., Krzyż ucznia, w: "Łódzkie Studia Teologiczne" (2011), nr 20, s. 207-223. 

 

Lohfink G., Jezus z Nazaretu. Czego chciał. Kim był, tł. E. Pieciul-Karmińska, Poznań 2012. 

 

Lubac H. de, Dramat humanizmu ateistycznego, tł. A. Ziernicki, Kraków 2004. 

 

Łukaszuk T. D., Ty jesteś Chrystus, Syn Boga żywego. Dogmat chrystologiczny w ujęciu 

integralnym, Kraków 2000. 

 

Łyskawka A., Nietzscheański człowiek po "śmierci Boga", w: "Człowiek w Kulturze" 

(2005), nr 17, s. 187-200.  

 

Majka J., Metodologia nauk teologicznych, Wrocław 1995. 

Makselon J., Psychologiczne aspekty cierpienia, w: "Sympozjum" 2 (2000), s. 71-83. 

 



306 

 

Mamzer H., W poszukiwaniu tożsamości. Humanistyczne rozważania interdyscyplinarne, 

red. H. Mamzer, Poznań 2007. 

 

Mariański J., W poszukiwaniu sensu życia. Szkice socjologiczno-pastoralne, Lublin 1990. 

 

Martinelli P., Miłosierna miłość a Ojcostwo Boga, w: Tajemnica Trójcy Świętej (Kolekcja 

Communio t. 13), red. L. Balter i in., Poznań 2000, s. 87-103. 

 

Mastej J., Christus vere resurrexit! Zmartwychwstanie i jego wiarygodność w Nowym 

Testamencie, w: "Resovia Sacra" 23 (2016), s. 177-198. 

 

Mastej J., Funkcje zmartwychwstania Jezusa Chrystusa, w: "Roczniki Teologiczne" 

62 (2015), nr 9, s. 77-100. 

 

Mastej J., Krzyż. V. Jako motyw wiarygodności Objawienia, w: Leksykon teologii 

fundamentalnej, red. M. Rusecki, K. Kaucha, I. S. Ledwoń, J. Mastej, Lublin - Kraków 2002 

s. 718-722. 

 

Mastej J., Metodologia chrystologii fundamentalnej. Demonstratio christiana, w: "Studia 

Nauk Teologicznych PAN" 2 (2007), s. 97-115. 

 

Mastej J., Osobowy charakter objawionego przedmiotu wiary chrześcijańskiej, w: "Resovia 

Sacra. Studia Teologiczno-Filozoficzne Diecezji Rzeszowskiej" 7 (2000), s. 4-71. 

 

Mastej J., Staurologiczno - rezurekcyjna wiarygodność chrześcijaństwa, Lublin 2014. 

 

Mazanka P., Filozoficzne orientacje w wyborze sensu życia, Warszawa 2000. 

 

Mazur Ł., Nietzschego oblicza nihilizmu, w: "Racjonalia" (2014), nr 4, s. 142-159. 

 

Mejzner M., Odkupieńcza śmierć?, w: Tajemnica Odkupienia (Kolekcja Communio, t. 11), 

red. L. Balter in, Poznań 1997, s. 226-231. 

 

Merklein H., Das paulinische Paradox des Kreuzes, w: Tenże, Studien zu Jesus und Paulus, 

t. II, Tübingen 1998, s. 286-288. 



307 

 

Mędala S., Stary Testament a męka Chrystusa, w: Męka Jezusa Chrystusa, 

red. F. Grylewicz, Lublin 1986, s. 31-44. 

 

Michalik A., Zrozumieć chrześcijaństwo. Istota chrześcijaństwa według Josepha Ratzingera, 

Tarnów 2008. 

 

Michalski J., Konstruowanie tożsamości podmiotowej w kontekście kategorii sensu 

w pedagogice, w: Pedagogia Christiana (2013), nr 2, s. 11-25. 

 

Michalski J., Sens życia a pedagogika. Impulsy myśli Viktora E. Frankla, Toruń 2011. 

 

Michałowski D., Nihilizm i chrystianizm u Fiodora Dostojewskiego, w: "Szkice 

humanistyczne" 14 (2014), nr 1-2, z. 34, s. 177-195. 

 

Mickiewicz F., Rola krzyża w zbawczym dziele Boga w teologii św. Pawła, w: "Ruch 

Biblijny i Liturgiczny" 65 (2012), nr 3, s. 225-242. 

 

Moltmann J., Bóg nadziei, Lublin 2006. 

 

Moltmann J., Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher 

Theologie, München 1972. 

 

Moltmann J., Le Dieu crucifié. La croix du Christ, fondement et critique de la théologie 

chrétienne, Cref-Mame, Paryż 1974. 

 

Moltmann J., Trinität und Reich Gottes, München 1980. 

 

Mommsen T., Römisches Strafrecht, Leipzig 1899. 

 

Morales J., Wprowadzenie do teologii, Kraków 2006. 

 

Moskal P., Apologia religii katolickiej, Lublin 2012. 

 

Motak D., Religia - religijność - duchowość. Przemiany zjawiska i ewolucja pojęcia, 

w: "Studia Religiologica" (2010), z. 43, s. 201-218. 



308 

 

Moysa S., Słowo zbawienia, Kraków 1974. 

 

Mrzygłód P., Jaka filozofia na dzisiejsze czasy…? Postmodernizm?, w: "Perspectiva. 

Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne" 11 (2012), nr 2, s. 107-129. 

 

Murawska A., Teologiczna interpretacja śmierci w ujęciu ks. Wacława Hryniewicza, 

w: "Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne" 16 (2010), nr 1, s. 199-214. 

 

Mycek S., Otwarta miłość. Cierpienie Boga w trynitarno - chrystologicznej interpretacji 

Hansa Ursa von Balthasara, w: "Communio" 24 (2004), nr 2, s. 87-105. 

 

Myć R., Oswajanie postmodernizmu, w: "Sztuka i Filozofia" 13 (1997), s. 160-168. 

 

Myszor W., Symbolika Krzyża według św. Ireneusza, w: "Śląskie Studia Historyczno-

Teologiczne" 30 (1997), s. 97-102. 

 

Najda A. J., O cierpieniu w Biblii, w: Duchowość cierpienia, red. W. Gałązka, Warszawa 

2010, s. 203-216. 

 

Napiórkowski A. A., Homo ecclesiasticus. Szkice z antropologii eklezjologicznej, Kraków 

2007. 

 

Napiórkowski A. A., Jezus Chrystus objawiony i objawiający. Chrystologia fundamentalna, 

Kraków 2008. 

 

Napiórkowski A. A., Rebeliant w Kościele czy stróż doktryny katolickiej?, w: "Studia Nauk 

Teologicznych" 12 (2017), s. 13-33. 

 

Napiórkowski A. A., Staurologiczna świadomość Jezusa, w: "Studia Paradyskie" 8 (1998), 

s. 227-242. 

 

Napiórkowski A. A., Współczesny sekularyzm a teologia sekularyzacji jako wyzwanie 

dla wiary, w: "Teologia praktyczna" 14 (2013), s. 17-39. 

 

Nicolas M., Théologie de la Resurrection, Paryż 1982. 



309 

 

Nietzsche F., Antychrześcijanin. Przekleństwo chrześcijaństwa, tł. G. Sowiński, 

przedm. Z. Kuderowicz, , Kraków 1999. 

 

Nietzsche F., Pisma pozostałe 1876-1889, tł. B. Baran, Kraków 1994. 

 

Nietzsche F., Radosna wiedza, tł. M. Łukasiewicz, Gdańsk 2008.  

 

Nietzsche F., Tako rzecze Zaratustra. Książka dla wszystkich i dla nikogo, tł. W. Beret, 

Warszawa 1990. 

 

Nietzsche F., Wola mocy. Próba przemiany wszystkich wartości, tł. S. Frycz, K. Drzewiecki, 

Kraków 2009. 

 

Nietzsche F., Z genealogii moralności. Pismo polemiczne, tł. L. Staff, posłowie J. Hartman, 

Kraków 2003. 

 

Nietzsche F., Zapiski o nihilizmie (z lat 1885-1889), w: Wokół nihilizmu, 

red. i tł. G. Sowiński, Kraków 2001, s. 73-110. 

 

Nossol A., Historiozbawcze znaczenie śmierci, w: "Ateneum Kapłańskie" (1980), nr 72, z. 1, 

s. 31-38.  

 

Nossol A., Teologia na usługach wiary, Opole 1978. 

 

Nowak A. J., Osoba. Fakt i tajemnica, Rzeszów 2010. 

 

Nowak J., Śmierć w wymiarze chrystologicznym w świetle współczesnej literatury 

teologicznej, w: "Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego" (2014), nr 34, 

s. 83-98. 

 

O'Collins G. G., Crucifixion, w: Anchor Bible Dictionary, t. I, red. D. N. Freedman, New 

York 1992. 

 



310 

 

Ordon H., Jezus - "namaszczony" i "chrzczący" Duchem Świętym, w: Jan Paweł II. 

Dominum et Vivificantem. Tekst i komentarze, red. A. L. Szafrański, Lublin 1994, s. 103-

118. 

 

Ordon H., Nauka św. Pawła o śmierci Jezusa i jej skutkach, w: Męka Jezusa Chrystusa, 

red. F. Grylewicz, Lublin 1986, s. 229-235.  

 

Osmański M., Logos, w: Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. VI, red. A. Maryniarczyk, 

Lublin 2009-2010. 

 

Ozorowski E., Teologia ojcostwa, w: "Rocznik Teologii Katolickiej" 8 (2009), s. 18-24. 

 

Paciorek A., Eucharystia jako ofiara, w: Jezus Eucharystyczny, red. M. Rusecki, M. Cisło, 

Lublin 1997, s. 115-130. 

 

Paciorek A., Ewangelia umiłowanego ucznia, Lublin 2000. 

 

Paciorek A., Ewangelia wg św. Mateusza. Rozdziały 14-28. Nowy Komentarz Biblijny. Nowy 

Testament, t. I/2, Częstochowa 2008. 

 

Paciorek A., Wstęp ogólny do Pisma Świętego, Tarnów 1999. 

 

Paluch M., Nietzsche i teologia, w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 30 (2017), nr 2, 

s. 142-160. 

 

Pannenberg W., Kim jest człowiek, tł. E. Zwolski, D. Szumska, Paryż 1978. 

 

Pegé J. G., Życie rodzi się tylko ze śmierci, w: Tajemnica Odkupienia (Kolekcja Communio, 

t. 11), red. L. Balter i in., Poznań 1997, s. 211-225. 

 

Pesch R., Wie Jesus das Abendmahl hielt. Der Grund der Eucharistie, Freiburg im Breisgau 

1978. 

 

Pikaza X., Znak krzyża, w: Tajemnica Odkupienia (Kolekcja Communio, t. 11), 

red. L. Balter i in., Poznań 1997, s. 244-256. 



311 

 

Pikiel L., Przebicie boku, w: Męka Jezusa Chrystusa, red. F. Grylewicz, Lublin 1986, 

s. 191-195. 

 

Pikus T., Chrześcijaństwo religią Objawienia i świadectwa, w: "Warszawskie Studia 

Teologiczne" 8 (1995), s. 159-172. 

 

Pindel R., Krzyż w Biblii - od narzędzia kary i znaku hańby do narzędzia zbawienia 

i sposobu naśladowania Chrystusa, w: Teologia krzyża w ujęciu ekumenicznym. Materiały 

z sympozjum, które odbyło się 5 maja 1994 roku w Wyższym Seminarium Duchownym 

oo. Franciszkanów w Krakowie, red. Z. Kijas, Kraków 1994, s. 13-26. 

 

Piotrowski S., Chrześcijańska interpretacja tajemnicy śmierci i życia wiecznego, w: "Studia 

Teologiczne Białystok - Drohiczyn - Łomża" 15 (1997), s. 81-97. 

 

Piotrowski S., Misterium śmierci Chrystusa, w: "Studia Teologiczne. Białystok - Drohiczyn 

- Łomża" 13 (1995), s. 77-84. 

 

Popielski K., "Sens" i "wartość" życia jako kategorie antropologiczno-psychologiczne, 

w: Człowiek - pytanie otwarte, red. K. Popielski, Lublin 1987. 

 

Popławski J. M., Rzeczywistość grzechu i jego przezwyciężenie, w: "Roczniki Teologiczne" 

64 (2017), nr 5, s. 147-157. 

 

Popowski R., Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Warszawa 1997. 

 

Posacki A., "Humanizm ateistyczny". Zjawisko areligijne, antyreligijne czy religijne?, 

w: "Roczniki Teologii Duchowości" 5 (2013), nr 60, s. 127-149. 

 

Potocki S., Problem cierpienia w historycznych tradycjach Starego Testamentu, w: Męka 

Jezusa Chrystusa, red. F. Grylewicz, Lublin 1986, s. 19-29. 

 

Proniewski A., Ostatnia Wieczerza Jezusa w kontekście żydowskiej uczty paschalnej, 

w: "Rocznik Teologii Katolickiej" 6 (2007), s. 57-67. 

 



312 

 

Przemielewski P., Filozofia na Areopagu idei, czyli postmodernizm i jego obecność 

we współczesnej kulturze i sztuce, w: "Studia Ełckie" 11 (2009), s. 77-90. 

 

Przybylski B., Objawienie Boże w literaturze współczesnej, w: "Ateneum Kapłańskie" 

(1969), nr 61, z. 3, s. 475-487. 

 

Przybył P., Czy zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa jest faktem naukowym?; 

w: "Tarnowskie Studia Teologiczne" 36 (2017), nr 2, s. 43-60. 

 

Przybysz P., Postmodernizm. Kultura utraconej szansy, w: "Principia" 3 (1991), s. 49-69. 

 

Przygoda W., Teologia cierpienia i choroby, w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 

33 (2000), s. 257-266. 

 

Pyc M., Misteria życia Jezusa Chrystusa, w: "Poznańskie Studia Teologiczne" 15 (2003), 

s. 111-129. 

 

Pyc M., Tajemnica Krzyża w ujęciu Hansa Ursa von Balthasara, w: "Teologia i człowiek" 

17 (2011), s. 61-74. 

 

Pyc M., Znaki bliskości Ojca, Poznań 2005. 

 

Rahner K., Theos nel Nuovo Testamento, w: Nuovi Saggi, Roma 1965. 

 

Rakocy W., Boża sprawiedliwość objawiająca się w dziele zbawienia człowieka przez krzyż, 

w: "Verbum Vitae" 1 (2002), s. 155-162. 

 

Rarot H., Od nihilizmu do chrześcijaństwa. Historia i współczesność idei filozoficzno-

religijnego przezwyciężenia nihilizmu, Lublin 2011. 

 

Reale G., Zło nękające współczesnego człowieka i lekarstwo, które można na nie znaleźć 

w myśli antycznej, tł. E. I. Zieliński, w: Ethos 14 (2001), nr 4, s. 15-39. 

 

Ricciotti G., Życie Jezusa Chrystusa, tł. J. Skowroński, Warszawa 2000. 

 



313 

 

Rienecker F., Maier G., Krzyż, ukrzyżowanie, w: Leksykon biblijny, tł. D. Irmińska, 

Warszawa 1994. 

 

Rogowski R., Światłość i tajemnica. Z problematyki teologii egzystencjalnej, Katowice 

1986. 

 

Romaniuk K., Eucharystia w przekazach biblijnych, w: "Ateneum Kapłańskie" (1983), 

nr 75, z. 2, s. 159-178. 

 

Romaniuk K., Sakramentologia biblijna, Warszawa 1991. 

 

Rorty R., Moralna tożsamość a prywatna autonomia, w: "Nie pytajcie mnie kim jestem…" 

Michael Foucalt dzisiaj, red. M. Kwiek, Poznań 1998, s. 29-36. 

 

Rosik M., Chrystus wybawia od grzechu, cierpienia i śmierci: biblijne aspekty zbawienia, 

w: "Studia Salvatoriana Polonica" 3 (2009), s. 13-25. 

 

Rosik S., Tajemnica ludzkiego cierpienia a moc Chrystusowego krzyża, w: Cierpienie 

i śmierć (Homo meditans, t. 13), red. A. J. Nowak, Lublin 1992, s. 61-83. 

 

Rossa P., Eucharystia - pamięć i uobecnienie, w: Kto spożywa moje ciało, ma życie wieczne: 

refleksje o Eucharystii, red. D. Kwiatkowski, Poznań 2015, s. 177-188. 

 

Rubinkiewicz R., Biblijne podstawy Eucharystii, w: Jezus eucharystyczny, red. M. Rusecki, 

M. Cisło, Lublin 1997, s. 49-60. 

 

Rusecki M., Antropologia paschalna (homo paschalis), w: Instaurare omnia in Christo. 

O zbawieniu, teologii, dialogu i nadziei. Profesorowi Wacławowi Hryniewiczowi OMI w 70. 

rocznicę urodzin, red. P. Kantyka, Lublin 2006, s. 289-298. 

 

Rusecki M., Argumentacja w teologii fundamentalnej, w: Leksykon teologii fundamentalnej, 

red. M. Rusecki i in., Lublin-Kraków 2002, s. 109-110. 

 

Rusecki M., Bóg objawiający się w dziełach, w: "Ateneum Kapłańskie" 84 (1992), z. 3, 

s. 448-459. 



314 

 

Rusecki M., Cud w chrześcijaństwie, Lublin 1996. 

 

Rusecki M., Czy zmartwychwstanie jest cudem?, w: In Te Domine speravi. Księga 

pamiątkowa poświęcona Księdzu Arcybiskupowi Bolesławowi Pylakowi Metropolicie 

Lubelskiemu, Lublin 1996, s. 219-233. 

 

Rusecki M., Fundamentalna teologia, w: Leksykon teologii fundamentalnej, red. M. Rusecki 

i in., Lublin-Kraków 2002, s. 415-422. 

 

Rusecki M., Istota i geneza religii, Warszawa 1989. 

 

Rusecki M., Ku pojęciu światopoglądu, w: Z zagadnień światopoglądu chrześcijańskiego, 

red. M. Rusecki, Lublin 1989, s. 11-33. 

 

Rusecki M., Miłość jako motyw wiarygodności chrześcijaństwa, w: Miłość w postawie 

ludzkiej (Homo meditans, t. 8), red. W. Słomka, Lublin 1993, s. 229-247. 

 

Rusecki M., Modele uzasadnień wiarygodności chrześcijaństwa, w: Chrześcijaństwo jutra. 

Materiały II Międzynarodowego Kongresu Teologii Fundamentalnej, Lublin, 

18-21 września 2001, red. M. Rusecki, K. Kaucha, Z. Krzyszowski, I. S. Ledwoń, J. Mastej, 

Lublin 2001, s. 355-402. 

 

Rusecki M., Objawienie Boże wezwaniem do zbawczego dialogu, w: Być chrześcijaninem 

dziś, red. M. Rusecki, Lublin 1992, s. 49-57. 

 

Rusecki M., Objawienie Boże, w: Leksykon teologii fundamentalnej, red. Marian Rusecki, 

Lublin - Kraków 2002, s. 859-871. 

 

Rusecki, Struktura naukowa teologii fundamentalnej, w: "Studia Theologica Varsaviensia" 

22 (1984), nr 2, s. 35-69. 

 

Rusecki M., Traktat o Objawieniu, Kraków 2007. 

 

Rusecki M., Traktat o wiarygodności chrześcijaństwa, Lublin 2010. 

 



315 

 

Rusecki M., Uniwersalizm zbawienia w Jezusie Chrystusie w nauce Vaticanum II, 

w: Uniwersalizm chrześcijaństwa a pluralizm religii, red. S. Budzik, Z. Kijas, Tarnów 2000, 

s. 52-71. 

 

Rusecki M., Zbawczy wymiar objawienia, w: Vivere in Christo. Chrześcijański horyzont 

moralności, red. J. Nagórny, A. Derdziuk, Lublin 1996, s. 409-418. 

 

Rusecki M., Zmartwychwstał prawdziwie, red. A. Paciorek, A. Tronina, P. Łabuda, Tarnów 

2010.  

 

Ryken L., Wilhoit J. C., Longman T., Krzyż, w: Słownik symboliki biblijnej, tł. Z. Kościuk, 

Warszawa 2003. 

 

Salij J., Jak mówić dzisiaj o zbawieniu? Perspektywa dogmatyka, w: "Biblioteka Teologii 

Fundamentalnej" 10 (2015), s. 7-16. 

 

Salij J., Rozpacz pokonana, Poznań 1983. 

 

Sareło Z., Postmodernistyczny styl myślenia - życia, w: Postmodernizm. Wyzwanie 

dla chrześcijaństwa, red. Z. Sareło, Poznań 1995, s. 9-27. 

 

Sartre J. P., Byt i nicość. Zarys ontologii fenomenologicznej, tł. J. Kiełbasa i in., Kraków 

2007.  

 

Scheffczyk L., Zmartwychwstanie Jezusa - fundamentalna prawda wiary, w: "Communio" 

5 (1985), nr 2, s. 11-22. 

 

Scheffczyk L., Zmartwychwstanie, Warszawa 1984. 

 

Schaeffler R., Sinn, w: Handbuch Philosophische Grundbegriife, red. J. Speck, t. VI, 

Gottingen 1980, s. 1227-1229. 

 

Schelke K. H., Teologia Nowego Testamentu, t. II: Bóg był w Chrystusie, Kraków 1985. 

 



316 

 

Sesboüé B., Jezus Chrystus. Jedyny Pośrednik. Rzecz o odkupieniu i zbawieniu, tł. A. Kuryś, 

t. 1, Poznań 2015. 

 

Sesboüé B., Jezus Chrystus. Jedyny Pośrednik. Rzecz o odkupieniu i zbawieniu, tł. A. Kuryś, 

t. 2, Poznań 2015. 

 

Sesboüe B., Woliński J., Bóg zbawienia. Historia dogmatów, tł. P. Rak, t. I, Kraków 1999. 

 

Seweryniak H., Krzyż jako motyw i znak wiarygodności chrześcijańskiej. Propozycja 

wykładów, w: "Studia Paradyskie" 8 (1998), s. 243-263.  

 

Seweryniak H., Nauka Soboru Watykańskiego II o objawieniu, w: "Studia Płockie" 

16-17 (1988-1989), s. 53-58. 

 

Seweryniak H., Ne evacuata sit crux. Wiarygodność krzyża dzisiaj, w: "Studia Paradyskie" 

8 (1998), s. 265-281. 

 

Seweryniak H., Przyczynek do fundamentalnoteologicznej refleksji nad odkupieniem, 

w: "Biblioteka Teologii Fundamentalnej" 10 (2015), s. 17-31. 

 

Seweryniak H., Świadectwo i sens. Teologia fundamentalna, Płock 2001. 

 

Seweryniak H., Współczesna teologia fundamentalna. Stan aktualny, wezwania, 

perspektywa rozwoju, w: Kongres Teologów Polskich. Kościół w życiu publicznym. Teologia 

polska i europejska wobec nowych wyzwań, t. III, red. K. Góźdź i in., Lublin 2004. 

 

Sinkiewicz W., Medyczne aspekty śmierci krzyżowej Jezusa - spojrzenie kardiologa, 

w: "Słowo Krzyża" 1 (2007), s. 293-301. 

 

Siuda T., Jezus chrzcić będzie Duchem Świętym i ogniem (Łk 3, 16), w: "Poznańskie Studia 

Teologiczne" 13 (2002), s. 21-29. 

 

Skalický K., Fundacyjne wydarzenie chrześcijaństwa: Ukrzyżowanie i zmartwychwstanie 

Jezusa z Nazaretu, w: Chrześcijaństwo jutra, red. M. Rusecki i in., Lublin 2001, s. 27-49. 

 



317 

 

Składanowski M., Humanizm Krzyża, Lublin 2017. 

 

Sławiński H., Przepowiadanie Chrystusowego Krzyża, Warszawa 1997. 

 

Sojska S., Chrześcijański sens cierpienia, Kraków 2011. 

 

Stachewicz K., Kilka uwag o racjonalności. Wprowadzenie, w: "Filozofia chrześcijańska" 

6 (2009), s. 7-15. 

 

Stachowiak L., Ewangelia według św. Jana. Wstęp - przekład z oryginału - komentarz, 

Poznań - Warszawa 1975. 

 

Stasiak S., Miłość Boża rozlana w sercach naszych (Rz 5, 5), w: "Verbum Vitae" 23 (2013) 

s. 161-180. 

 

Stefański J., Ukrzyżowany czy Zmartwychwstały? Przemyślenia biblijno-liturgiczne o roli i 

miejscu krzyża w prezbiterium, w: "Ruch Biblijny i Liturgiczny" 64 (2011), nr 3, s. 267-278. 

 

Stępień A. B., Teoria poznania. Zarys kursu uniwersyteckiego, Lublin 1971. 

 

Striet M., Erlösung auf Golgota? Der Opfertod Jesu im Streit der Interpretationen, 

red. M. Striet, J. H. Tück, Freiburg im Breisgau 2010. 

 

Strojanowski J., Motywacja cierpienia i śmierci człowieka współczesnego wobec męki 

Chrystusa, w: Męka Chrystusa wczoraj i dziś, red. H. D. Wojtyska, J. Kopeć, Lublin 1981, 

s. 197-202. 

 

Stróżewski W., Istnienie i sens, Kraków 1994. 

 

Strzelczyk G., Traktat o Jezusie Chrystusie, w: Dogmatyka, t. I, red. E. Adamiak, A. Czaja, 

J. Majewski, Warszawa 2005, s. 235-444.  

 

Stuhlmacher P., Biblische Theologie des Neuen Testaments, t. I, w: Grundlegung. Von Jesus 

zu Paulus, Göttingen 1992. 

 



318 

 

Sulej M. K., Od teologii cierpienia do teologii krzyża, w: "Ateneum Kapłańskie" (1987), 

nr 470, s. 5-22. 

 

Superson J. A., Krzyż - ołtarz - orientacja zanoszonych modlitw, w: "Ruch Biblijny 

i Liturgiczny" 65 (2012), nr 3, s. 243-260.  

 

Szczepański J., Sprawy ludzkie, Warszawa 1980. 

 

Szczur P., Krzyż jako fundament kosmosu w nauczaniu Ireneusza z Lyonu i Jana 

Chryzostoma, w: Krzyż Twój wielbimy. Scripturae Lumen, Tarnów 2011, s. 411-428.  

 

Szczypiński O., Racjonalność jako element wiary w wybranych wyznaniach 

chrześcijańskich, w: "Studia Elbląskie" 15 (2014), s. 245-262. 

 

Szlaga J., Idea zadośćczyniącego cierpienia Chrystusa Arcykapłana w Liście 

do Hebrajczyków, w: Męka Jezusa Chrystusa, red. F. Grylewicz, Lublin 1986, s. 251-257. 

 

Szreder F., Ostatnia Wieczerza, w: "Studia Warmińskie" 12 (1975), s. 445-448. 

 

Szubtarski G., Zmartwychwstanie jako klucz hermeneutyczny w relekturze słów i czynów 

Jezusa Chrystusa, w: "Roczniki Teologii Fundamentalnej i Religiologii" 5 (2013), 

s. 201-214. 

 

Szulc A., W poszukiwaniu utraconego sensu. Człowiek współczesny jako "homo patiens", 

w: "Seminare. Poszukiwania naukowe" 34 (2013), s. 97-111. 

 

Szwarc K., Kenotyczny związek śmierci człowieka ze śmiercią Chrystusa w świetle teologii 

Hansa Ursa von Balthasara, w: "Łódzkie Studia Teologiczne" (2011), nr 20, s. 313-332. 

 

Szymik J., Bóg i człowiek, miłość i cierpienie. Teologia krzyża wobec pytań współczesności, 

w: "Słowo Krzyża" 2 (2008), s. 42-55. 

 

Szymik J., Teologia Wcielenia dzisiaj, w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 

47 (2014), nr 2, s. 292-305. 

 



319 

 

Szymik J., Wcielenie kenozą i chwałą Boga: miejsce Theotokos, w: "Salvatoris Mater" 

6 (2004), nr 4, s. 22-31. 

 

Śnieżyński K., Filozofia sensu jako odpowiedź na kryzys metafizyki. W stronę nowej 

"filozofii pierwszej", w: "Poznańskie Studia Teologiczne" (2008), nr 22, s. 215-234.  

 

Świeżawski S., Dzieje europejskiej filozofii klasycznej, Warszawa-Wrocław 2000. 

 

Święcicka-Wystrychowska P., Proces Jezusa w świetle prawa rzymskiego. Studium 

z zakresu rzymskiego procesu karnego w prowincjach wschodnich w okresie wczesnego 

pryncypatu, Kraków 2005.  

 

Tarnowski K., Człowiek i transcendencja, Kraków 2007. 

 

Tarnowski K., Usłyszeć Niewidzialne. Zarys filozofii wiary, Kraków 2005. 

 

Tatar M., Duchowość cierpienia wobec wybranych ujęć psychologii, w: "Warszawskie 

Studia Pastoralne" 15 (2012), s. 133-160. 

 

Tatarkiewicz W., Historia filozofii, t. III, Warszawa 1998. 

 

Taylor Ch., Źródła podmiotowości. Narodziny tożsamości nowoczesnej, tł. zesp., Warszawa 

2001. 

 

Testa B., Sakramenty Kościoła, Poznań 1998.  

 

Theissen G., Merz A., Der historische Jesus, Göttingen 1996. 

 

Tiedemann P., Über den Sinn des Lebens. Die perspektivische Lebensform, Darmstadt 1993. 

 

Tischner J., Filozofia współczesna, Kraków 1989. 

 

Tischner J., Mit samopoświęcającego się bóstwa, w: Tenże, Drogi i bezdroża miłosierdzia, 

Kraków 1999. 

 



320 

 

Tischner J., Myślenie według wartości, Kraków 1993. 

 

Tischner J., Sens, w: Katolicyzm A-Z, red. Z. Pawlak, Poznań 1982. 

 

Tischner J., Świat ludzkiej nadziei. Wybór szkiców filozoficznych 1966-1975, Kraków 1992.  

 

Torzewski W., O możliwym znaczeniu nihilizmu dla religii, w: "Filo-Sofija" 21 (2004), nr 1, 

s. 117-128. 

 

Tremblay R., Cierpieć, aby żyć. Refleksja nad zbawczym sensem cierpienia, w: "Communio" 

11 (1991), nr 5, s. 57-69. 

 

Tronina A., Duch, który przeobraża cierpienie w odkupieńczą miłość, w: Dominum 

et Vivificantem. Tekst i komentarze, red. A. L. Szafrański, Lublin 1994, s. 183-192. 

 

Vattimo G., Dialektyka, różnica, myśl słaba, tł. M. Surma-Gawłowska i A. Zawadzki, 

w: "Teksty drugie" (2003), nr 5, s. 124-136. 

 

Vattimo G., Koniec nowoczesności, tł. M. Surma-Gawłowska, Kraków 2006.  

 

Vattimo G., Poza interpretacją. Znaczenie hermeneutyki dla filozofii, tł. K. Kasia, Kraków 

2011. 

 

Vattimo G., Społeczeństwo przejrzyste, tł. M. Kamińska, Wrocław 2006. 

 

Vattimo G., Wiek interpretacji, w: R. Rorty, G. Vattimo, Przyszłość religii, tł. S. Królak, 

red. S. Zabala, Kraków 2010, s. 47-58. 

 

Wagner H., Dogmatyka, tł. J. Zychowicz, Kraków 2007. 

 

Waldenfels H., O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele - dzisiaj. Teologia fundamentalna 

w kontekście czasów obecnych, tł. Antoni Paciorek, Katowice 1993. 

 

 



321 

 

Warzeszak S., U źródeł współczesnej kultury śmierci, w: "Warszawskie Studia Teologiczne" 

10 (1997), s. 413-426. 

 

Wasiewicz J., Oblicza nihilizmu. Z dziejów nihilizmu europejskiego w XIX wieku, Wrocław 

2010. 

 

Weber M., Gospodarka i społeczeństwo. Zarys socjologii rozumiejącej, tł. D. Lachowska, 

Warszawa 2002. 

 

Weber M., Nauka jako zawód i powołanie, tł. P. Dybel, w: Z. Krasnodębski, M. Weber, 

Wiedza powszechna, Warszawa 1999.  

 

Weber M., Racjonalność, władza, odczarowanie, tł. M. Holona, Poznań 2004. 

 

Węcławski T., Abba wobec Boga Ojca, Kraków 1999. 

 

Wielgus S., Wobec ofensywy ideologii neomarksizmu i postmodernizmu we współczesnym 

świecie, Lublin 2004. 

 

Wilski T., Krzyż jako trynitarna wierność Bogu, sobie i ludziom. Z problematyki 

staurologicznej implikowanej w wypowiedziach Jana Pawła II, w: "Studia Gnesnensia" 

80 (1973), s. 119-138. 

 

Witaszek G., Baranek paschalny wyjścia, w: Biblia o Eucharystii, red. S. Szymik, Lublin 

1997, s. 7-20. 

 

Witczyk H., Godzina Jezusa - ofiara zbawczej męki, śmierci i zmartwychwstania, 

w: "Verbum Vitae" 8 (2005), s. 117-136. 

 

Witczyk H., Nowa Ofiara podstawą nowego Przymierza (Hbr 8-9), w: "Verbum Vitae" 

4 (2003), s. 177-209. 

 

Witczyk H., Pascha Jezusa odpowiedzią Boga na grzech świata. Eschatologiczna Ofiara 

ekspiacji i Nowego Przymierza, Lublin 2003. 

 



322 

 

Wittgenstein L., Dzienniki 1914-1916, tł. M. Poręba, Warszawa 1999. 

 

Włodarczyk, Misterium paschalne punktem kulminacyjnym historii zbawienia (refleksje 

egzegetyczno-teologiczne), w: "Ruch Biblijny i Liturgiczny" 3 (1984), nr 3, s. 355-363. 

 

Wolska U., Wizja człowieka ponowoczesnego a tomistyczna teoria osoby, w: "Rocznik 

Tomistyczny" 4 (2015), s. 191-214. 

 

Wójtowicz M., Doświadczenie lęku egzystencjalnego jako sytuacja wyboru, Katowice 2005. 

 

Wszołek S., Racjonalność wiary, Kraków 2003. 

 

Zawadzki A., Literatura a myśl słaba, Kraków 2010.  

 

Zawadzki A., Pojęcie nihilizmu u Nietzschego, Heideggera i Vattimo, w: "Słupskie Prace 

Filologiczne" (Seria Filologia Polska) 3 (2004), s. 209-214. 

 

Zdybicka Z. J., Religia i religioznawstwo, Lublin 1988. 

 

Zdybicka Z. J., Śmierć w wielkich religiach świata, w: "Ateneum Kapłańskie" (1980), 

nr 428, z. 3, s. 382-398. 

 

Zdybicka Z., Bóg - Osobowa Prawda i Miłość - ostatecznym celem życia człowieka, 

w: "Człowiek w kulturze" (2007), nr 19, s. 111-124. 

 

Ziegler A., Das Glück Jesu, Stuttgart 1978. 

 

Zieliński S., Rozumienie wiarygodności w apologetyce i we współczesnej teologii 

fundamentalnej, w: "Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne" 43 (2010), nr 1, s. 52-67. 

 

Zuccaro C., Teologia śmierci, Kraków 2004. 

 

Życiński J., Bóg postmodernistów, Lublin 2001. 


