
TOM XIII TARNOWSKIE STUDIA TEOLOGICZNE 1994

Ks. Stanisław Haręzga
Instytut Teologiczny, Przemyśl

MARYJNY ASPEKT JEZUSOWEGO BŁOGOSŁAWIEŃSTWA 
O SŁUCHAJĄCYCH I ZACHOWUJĄCYCH SŁOWO BOŻE 

(ŁK 11,27-28)

Wśród błogosławieństw Nowego Testamentu,1 tylko w Ewangelii św. Łuka­
sza (11,28) znajdujemy jedyne błogosławieństwo Jezusa, które ma aspekt maryj­
ny. Jest ono odpowiedzią na wcześniejsze błogosławieństwo kobiety z tłumu 
skierowane wprost do Matki Jezusa (11,27). Jezus reagując na nie, wygłasza 
błogosławieństwo o słuchających słowa Bożego i je zachowujących. Pozornie 
wydawałoby się więc, że Jezus, akcentując znaczenie słowa Bożego jako źródła 
błogosławieństwa, pomija milczeniem słowa kobiety skierowane pod adresem 
swej Matki. Tymczasem bliższa analiza całej perykopy, złożonej z obydwu 
błogosławieństw pozwala nie tylko na dostrzeżenie jej charakteru maryjnego, ale 
co więcej, inspiruje do właściwego naśladowania Matki Jezusa, właśnie w duchu 
błogosławieństwa Jej Syna.

Wydaje się więc rzeczą pożyteczną, poświęcenie niniejszego studium tej 
perykopie, która poza komentarzami do Ewangelii św. Łukasza, nie znalazła 
większego zainteresowania pośród egzegetów.2 Przystępując do analizy pery­
kopy Łk 11,27-28, omówimy najpierw jej problematykę literacką, następnie 
zajmiemy się analizą egzegetyczną tekstu biblijnego, by w ostatniej części pra­
cy uwydatnić jego znaczenie teologiczne, szczególnie dla nowotestamentalnej 
mariologii.

1 Nowy Testament zawiera SO błogosławieństw, z których szczególną uwagę poświęcają egzegeci 
tym w relacji Mt 5,3-12 i Łk 6,20-23. Obszerną bibliografię na ich temat podaje J. D u p o n t w  swoim 
monumentalnym dziele Le Beatitudini, Roma 1979, t. 1, s. 493-507.

2 J. R i e d 1, Selig, die das Wort Gotten hören und befolgen (Łk 11,28), BuL 4 (1963) s. 252-260; 
M.Ph. S c o 11, A Note on the Meaning and Translation o f Luke 11,28, ITQ 41 (1974) s. 235-250; H. 
Z im m e r m a n n , Selig, die das Wort Gottes hören, Calh 29 (1975) s. 114-119.



186 KS. STANISŁAW HARĘZGA

I. ANALIZA LITERACKA ŁK 11,27-28

Rozpoczynając studium perykopy Łk 11,27-28 od problematyki literackiej, 
zwrócimy najpierw uwagę na charakter stylistyczno-fÜologiczny tekstu i od­
czytamy jaką wymowę ma jego konstrukcja literacka. Ponieważ w obrębie 
perykopy znajdują się dwa błogosławieństwa, będzie rzeczą nieodzowną, omówie­
nie tej formy literackiej, pod którą został przekazany materiał tradycji. Choć 
analizowana perykopa znajduje się tylko w Łukaszowej Ewangelii, nie zwalnia to 
jednak od porównania jej z podobnym tekstem tego samego ewangelisty (Łk 
8,19-21) i jego paralelnymi tekstami u pozostałych Synoptyków (Mk 3,31-35; Mt 
12,46-50). Kontekst i rodzaj literacki stanowić będą ostatni punkt analizy 
literackiej, która ukaże całą bogatą specyfikę Łukaszowej redakqi i przygotuje 
nas do bardziej pogłębionej egzegezy interesującej nas perykopy.

1. Analiza stylistyczno-filologiczna

Zwrócenie uwagi na słownictwo i styl analizowanego tekstu, umożliwia 
odkrycie śladów pracy redakcyjnej autora, który poprzez ulubione wyrażenia czy 
sposób pisania zaznaczył swoją redakcję przekazanego mu materiału. Potwier­
dzeniem tego jest analizowana przez nas perykopa Łk 11,27-28.

Rozpoczyna ją  wyrażenie egeneto de, które wraz z kai egeneto stanowi 
typowo Łukaszowy sposób rozpoczynania nowej perykopy.3 Widoczny jest 
w tym wpływ stylu LXX, w której wyrażenie kai egeneto... kai zastępuje hebrajską 
konstrukqę zdania, w którym po wajehî następuje określenie czasu. Przejmując 
ten sposób pisania, Łukasz opuszcza często początkowe kai, a lubuje się w używa­
niu partykuły de w sensie peryfrastycznym po czasowniku egeneto.4- Widoczne 
jest to szczególnie wyraźnie w perykopach, które mają tekst paralelny w Ewangelii 
św. Marka (por. Łk 6,1.6.12; 8,22; 9,28.37; 18,35).

Łukaszowa wierność stylowi LXX przejawia się także w tym, że po 
wyrażeniu egeneto de często dodaje on en to z bezokolicznikiem.5 W dziele 
Łukasza ten sposób pisania potwierdzony jest na 39 miejscach, zaś w pozostałych 
ewangeliach występuje tylko u Mt 13,4.25; 27,12 i u Mk 4,4; 6,48. Jak widoczne 
jest to w naszym tekście, en to używane jest przez Łukasza zasadniczo z bezokoli­
cznikiem czasu teraźniejszego. Jedynie w przypadku konieczności wyrażenia 
przeszłości używa on bezokolicznika aorystu.6

Użycie bezokolicznika legein z biernikiem, potwierdzone jeszcze dwukrotnie 
w dziele Łukasza (Łk 9,33; Dz 1,3), jest także wyraźnym śladem stylu jemu tylko

3 Zob. H. Z im m e r m a n n , Metodologia del Nuovo Testamento, Torino 1971, s. 218.
4 Zob. H J. C a d b u r y ,  The Style and Literary Method o f Luke, New York 1969, s. 142-146; J. 

J e r e m ia s ,  Die Sprache des Lukasevangeliums. Redaktion und Tradition im Nicht-Markusstoff des 
dritten Evangeliums, Göttingen 1980, s. 25.

5 Zob. J e r e m i a s, jw. s. 28.
6 Por. Łk 2,27; 3,21; 9,34.36; 11,37; 14,1; 19,15; 24,30; Dz 11,15.



MARYJNY ASPEKT JEZUSOWEGO BŁOGOSŁAWIEŃSTWA 187

właściwego. Zaznacza się on także poprzez konstrukcję zdania asyndetycznego 
(por. tylko Łk 1,8; 2,6; 18,35) i obecność bardzo często używanego przez niego 
zaimka nieokreślonego tis.7 Spotykane w LXX wyrażenie epairo ( ten) fonen (por. 
Dz 2,14; 22,22) lub airo (ten) fonen (por. Łk 17,13; Dz 4,24) występuje w NT 
jedynie w dziele Łukasza.8 Spośród autorów NT on także najwięcej razy używa 
czasownika eipein, który w analizowanej perykopie występuje jeszcze po raz drugi 
w wierszu 28.

Obok tych wyraźnych znaków redakcyjnych Łukasza, w wierszu 11,27 
znajdujemy jednak potwierdzenie o istnieniu w tekście materiału przekazanego 
przez tradycję. Wskazuje na to obecność zdania nominalnego bez łącznika 
(kopuli), co stanowi typowe wyrażenie semickie potwierdzone w większości 
błogosławieństw zawartych w Ewangelii św. Łukasza.9

Rozpoczęcie następnego wiersza 11,28 zdradza ponownie redaktora tekstu, 
który chętnie używa chrystologicznego wyrażenia autos de, co widoczne jest 
zwłaszcza w tekstach paralelnych z Ewangelią św. Marka (por. Łk 5,16; 6,8; 
8,37).10 W przeciwieństwie do użycia klasycznego, nowe zdanie wprowadza 
w tym wierszu partykuła menoun (ge), która poza naszym tekstem występuje 
w NT jedynie w Rz 9,20; 10,18 i Flp 3,8. W naszym przypadku partykuła menoun 
wprowadza zdanie nominalne, zawierające błogosławieństwo Jezusa. W zdaniu 
tym, podobnie jak w przypadku poprzednim, brak łącznika potwierdza tradycyj­
ne pochodzenie materiału.* 11

Perykopa kończy się jednak ponownym akcentem redakcyjnym Łuka­
sza, zawartym w wyrażeniu akouein ton logon tou Theou. Sama formuła 
akouein ton logon, która nie występuje u pozostałych Synoptyków (por. tyl­
ko Łk 8,21; 10,39), stanowi charakterystyczne wyrażenie słownictwa keryg- 
matycznego pierwotnego Kościoła, co bardzo wyraźnie widoczne jest 
w Dziejach Apostolskich.12 Także wyrażenie logos tou Theou, na 30 miejsc 
w NT, aż 16 razy spotykane jest w pismach Łukasza. Ulubionym terminem 
przez tego Ewangelistę jest ponadto czasownik phylasso. Nie należy zapomi­
nać także, że całe wyrażenie Łukasza: „słuchać słowa Bożego i wypełniać 
je” (8,21) zastępuje inna formuła u poszczególnych Synoptyków: „czynić 
wolę Ojca mojego, który jest w niebie” (Mt 12,50) lub krócej „czynić wolę 
Bożą” (Mk 3,35).

Wszystkie poczynione spostrzeżenia odnośnie do charakteru stylistyczno- 
filologicznego tekstu Łk 11,27-28 potwierdzają wyraźnie pracę redakcyjną Łuka-

7 Zob. J e r e m i a s, jw. s. 25, 203.
8 G. S c h n e id e r ,  Die Apostelgeschichte (HTKNT 5/1), Freiburg-Basel-Wien 1980, s. 267, 

przyp. 22, s. 356, przyp. 20.
9 Na 15 błogosławieństw Łukaszowych tylko 4 mają kopulę. Por. Łk 6,22; 7,23; 12,38; 14,14.

10 Wyrażenie to poza Mt 8,24; Mk 1,8; 5,4 i J 2,24 występuje 8 razy w Łk (4,30; 5,16; 6,8; 8,37.54; 
11,17.28; 23,9). Łukasz używa także chętnie wyrażenia kai autos (por. Łk 4,15; 5,14.17).

11 Zob. J e r e m i a s, jw. s. 22. 61 n.
12 Por. 4,4; 10,44; 13,7.44; 15,7; 19,10.



188 KS. STANISŁAW HARĘZGA

sza, który wykorzystując błogosławieństwa przekazane przez tradycję, dostoso­
wał je do swego celu redakcyjnego. Widoczny jest on szczególnie w podkreśleniu 
tematu słowa Bożego, jaki dochodzi do głosu w błogosławieństwie Jezusa.

2. Kompozycja tekstu

Kolejnym punktem analizy literackiej tekstu biblijnego jest zwrócenie uwagi 
na jego kompozyqç, poprzez odkrycie wzajemnych relaq’i poszczególnych frag­
mentów wewnątrz calq' perykopy. W naszym przypadku, fragment Łk 11,27-28 
rozpoczyna charakterystyczne dla Łukasza wprowadzenie do perykopy, które 
przedstawia przepowiadanie Jezusa jako czynność trwającą w przeszłości.13 
Wprowadzenie to, ze swoim określeniem czasu, uwydatnia osobę Jezusa i Jego 
działalność jako nauczyciela, pełniąc funkq'ç wstępu do całej perykopy. Po nim 
następują dwa błogosławieństwa (B, B1), wprowadzone przez własne formuły (A, 
A1). Sprawia to, że perykopa dzieli się na dwie części, między którymi zauważa się 
paralelizm synonimiczny poprzez użycie dwóch błogosławieństw. Oto jak przed­
stawia się graficznie struktura tekstu:

Wprowadzenie
(ll,27a)
Część I

Wydarzyło się, gdy On to mówił,

(ll,27b) A) jakaś kobieta, podnosząc głos 
z tłumu zawołała do Niego:

(kobieta)

(ll,27cd)

Część II

B) „Błogosławione łono, które Cię 
nosiło i piersi, które ssałeś”.

(Maryja)

(ll,28a) A 1) Lecz On rzekł: (Jezus)
(ll,28bc) B1) „Co więcej, raczej błogosławieni (wszyscy)

d , którzy słuchają słowa Bożego 
i zachowują je”.

Z odczytanej struktury tekstu uwidacznia się jego jedność. Poprzez wyko­
rzystanie dwóch błogosławieństw jedność ta ma charakter tematyczny, co pod­
kreśla jeszcze wymowniej paralelizm synonimiczny dwóch części perykopy, w któ­
rym nie chodzi jednak tylko o zwykłe powtórzenie.

Po wprowadzeniu, w pierwszej części perykopy następuje błogosławieństwo, 
które wypowiada jakaś kobieta z tłumu. Osobą, o której się mówi i która zwraca 
uwagę czytelnika jest Maryja, Matka Jezusa. Zauważa się więc, że Łukasz chce 
uwydatnić w tej części rolę kobiet, a zwłaszcza Maryi. Gdy chodzi o formy 
czasowników, wszystkie występują w czasie przeszłym aoryście.

W drugiej części perykopy, autorem błogosławieństwa, które odnosi się już 
do wszystkich, jest Jezus. Tak jak pierwsze dotyczyło Maryi poprzez Jezusa, tak

13 Zob. M. Z e r  w ie k , Graecitas biblica, Romae 1966, s. 133, nr 390.



MARYJNY ASPEKT JEZUSOWEGO BŁOGOSŁAWIEŃSTWA 189

drugie dotyczy wszystkich poprzez słowo Boże. Zauważamy więc na bazie 
paralelizmu, że przechodzi się od Jezusa-Osoby do Jezusa-Słowa, od jednej osoby 
(Maryja) do wszystkich (uniwersalizm). Z uwagi na obecność imiesłowów czasu 
teraźniejszego, zauważa się celowe podkreślenie kontynuaq'i błogosławieństwa 
Maryi w błogosławieństwie tych, którzy przyjmują Słowo-Jezusa. Tak więc 
z kompozycji tekstu uwidacznia się w sposób szczególny aspekt kontynuaq'i 
błogosławieństwa, które zostało połączone z jego uniwersalnym charakterem. 
Tak więc nie tylko poprzez elementy stylistyczne, ale także poprzez strukturę 
tekstu, Łukasz kieruje naszą uwagę na słowo Boże jako źródło błogosławieństwa 
dla wszystkich.

3. Forma literacka błogosławieństw

Z uwagi na obecność w tekście dwóch błogosławieństw, jest rzeczą nie­
odzowną poświęcenie choć paru zdań tej formie literackiej, która posiada w Biblii 
bardzo wiele przykładów.14

W ST błogosławieństwo rozpoczyna zawsze formuła 'asre (status construc­
t s  od ’eser), która na bazie etymologicznej słowa 'sr oznacza „pomyślność” , 
„szczęśliwość” . Po niej następuje przedstawienie adresatów błogosławieństwa 
poprzez zdanie względne czy nominalne. Przy krótszych błogosławieństwach 
adresaci zaznaczeni są jedynie przez zaimek drugiej osoby, połączony z formułą 
'asre.15 Ostatnim elementem błogosławieństwa jest bliższe sprecyzowanie jego 
raq’i, podanie jego uzasadnienia. Zawarte jest ono najczęściej w zdaniu o czasie 
przyszłym, połączonym często przez zwykłe we, lub wprost w zdaniu przy­
czynowym z k ì (por. Ps 127,5; Prz 3,13n.; 8,34n.). Tak więc błogosławieństwo 
starotestamentalne składa się z trzech elementów: 'asre, opisu adresatów i poda­
nia motywaq'i.16

Poprzez grecki tekst LXX ta forma błogosławieństwa dociera do NT. 
Rozpoczyna ją zawsze słowo makarios (-of) w formie orzecznikowej, następnie 
zostają podani adresaci, najczęściej w formie imiesłowu i na końcu, poprzez 
zdanie względne czy przyczynowe, wymienia się motywaq'ç błogosławieństwa.17 
Jeżeli nie zostaje ona bezpośrednio wymieniona, zawarta jest jednak zawsze 
w opisie tych, którzy nazwani są błogosławionymi.

Opisanej formie błogosławieństwa odpowiadają te, które zawiera perykopa 
Łk 11,27-28. Zgodnie z ich formą literacką w NT, sformułowane są w trzeciej 
osobie, co — jak słusznie zauważa K. Berger — służy zawsze uwydatnieniu

14 Na temat błogosławieństw w literaturze egipskiej, czy babilońskiej zob. J. D u p o n t ,  
Beatitudes égyptiennes, Bib 47 (1966) s. 185-222; C. B u c c e l l a t i ,  Le Beatitudini sullo sfondo della 
tradizione sapienziale della Mesopotamia, BibOr 14 (1972) s. 249-261.

15 Por. Pwt 33,29; Ps 128,2; Koh 10,17; Iz 32,20.
16 W. J a n z e n, ’Asre in the Old Testament, HTR 58 (1965) s. 215 n.; W. K à s e r, Beobachtun­

gen zum alttestamentlichen Makarismus, ZAW  82 (1970) s. 230 n.
17 F. H a u c k , Makàrios, TWNT IV, s. 370.



190 KS. STANISŁAW HARĘZGA

modelu czy typu życia jaki przedstawiają.18 Błogosławieństwo Jezusa, jak w wię­
kszości wypadków (z wyjątkiem: Mt 11,6; 16,17; Łk 12,43; 14,14) i w przeciwieńs­
twie do innych osób, sformułowane jest w liczbie mnogiej. Błogosławieństwo 
kobiety, skierowane do Matki Jezusa, należy do grupy błogosławieństw matki 
proroka (Łk 1,42.45.48), których liczne przykłady znajdujemy w judaizmie 
i w literaturze apokryficznej (por. Syr Ba 54,10). Błogosławieństwo to miałoby 
więc swoje środowisko życiowe w czasie przepowiadania Jezusa i mogło począt­
kowo funkqonowac niezależnie. Gdy chodzi zaś o Sitz im Leben błogosławieńst­
wa Jezusa, niektórzy szukają je w Jego powiedzeniach mądrościowych,19 inni zaś 
w przepowiadaniu eschatologicznym.20 Jednak z samej formy błogosławieństwa 
nie potrafimy tego bliżej uzasadnić. Pozostawałby również do rozwiązania 
problem połączenia obu błogosławieństw. Kwestie te zostaną bliżej wyjaśnione 
w dalszej części analizy literackiej.

4. Porównanie z Łk 8,19-21 i innymi tekstami paralelnymi

Chociaż perykopa Łk 11,27-28 nie ma paraleli synoptycznych, to jednak 
poprzez swoją tematykę i strukturę podobna jest do fragmentu Łk 8,19-21. 
W obu tekstach znajdujemy analogiczne zestawienie między błogosławieństwem  
Matki Jezusa a błogosławieństwem tych, którzy słuchają słowa Bożego, by go 
przyjąć. W obu fragmentach powiedzenie Jezusa kończy wydarzenie i ku niemu 
zmierza całe opowiadanie. Błogosławieństwo Jezusa w Łk 11,28 wydaje się być 
więc wariantem Jego powiedzenia w Łk 8,21. N a tej podstawie niektórzy mówią 
o podwójnej tradyqi, lub o zmianie tekstu Łk 8,19-21.21 By ustosunkować się do 
tych przypuszczeń, należy najpierw porównać tekst Łk 8,19-21 z tekstami 
paralelnymi Mk 3,31-35 i Mt 12,46-50.

Tekst Mk 3,35 przedstawia logion Jezusa odnośnie woli Bożej: „Kto pełni 
wolę Bożą, ten mi jest bratem, siostrą i matką”, natomiast wcześniejsze wiersze 
31-34 tworzą bezpośredni kontekst narracyjny. Kontekst nieco szerszy przed­
stawia Matkę i braci Jezusa jako „jego bliskich”, którzy „wybrali się by Go 
powstrzymać”, mówiono bowiem: „odszedł od zmysłów” (3,21). O wiele gorzej 
reagują wobec Jezusa uczeni w Piśmie, którzy wprost oskarżają Go o działanie 
mocą złych duchów (3,22.30). Jedynie tłum, w przeciwieństwie do niezrozumienia 
ze strony bliskich Jezusa i otwartej wrogości uczonych w Piśmie, siedzi wokół 
Niego, słuchając Jego nauk (3,32). Widzimy więc, że w Ewangelii św. Marka 
rodzina fizyczna Jezusa, która Go nie pojmuje, zostaje zastąpiona przez rodzinę

18 Do wyjątków należą: Mt 16,17; Łk 14,14; 1 P 3,14. Zob. K. B e r g e r ,  Formgeschichte des 
Neuen Testaments, Heidelberg 1984, s. 188.

19 Z im m e r  m a n n , jw. s. 128.
20 E. S c h w e i z e r, Formgeschichtliches zu den Seligpreisungen, w: Matthäus und seine Gemeinde 

(SBS 71), Stuttgart 1974, s. 73, przyp. 11; H a u c k , jw. s. 992.
21 Zob. JA . F i t z m y e r, The Gospel According to Luke, Garden City-New York 1985, t. 2, s. 

926; J. E r n s t ,  Lukas: ein theologisches Portrait, Düsseldorf 1985, s. 175.



MARYJNY ASPEKT JEZUSOWEGO BŁOGOSŁAWIEŃSTWA 191

„eschatologiczną” , która idzie za Nim, by słuchać słowa Bożego i pełnić Jego 
wolę. Z tej racji logion Jezusa w wierszu 35 miałby zatem charakter eschato­
logiczny.

W porównaniu z relaqą św. Marka, w Ewangelii Mateuszowej zauważamy 
niektóre różnice. Nie uwzględniając wątpliwego krytycznie wiersza 12,47, Mate­
usz notuje tylko jeden raz fakt, że Matka i bracia Jezusa stali na zewnątrz (12,46). 
W przeciwieństwie do wyrażenia Markowego: „ci, którzy siedzieli dookoła 
Niego” (3,34), Mateusz wyraźnie określa słuchaczy Jezusa terminem „uczniowie” 
(12,49). Odpowiada mu też bardziej forma: „wola Ojca mojego, który jest 
w niebie” (12,50).

Rozpatrując kontekst tej perykopy, zauważamy dalsze różnice. Mateusz 
pominął jakąkolwiek wzmiankę o „bliskich” Jezusa i o ich przypuszczeniach, że 
On „odszedł od zmysłów” . Od sceny z M atką i braćmi oddzielił On celowo tę, 
w której oskarża się Jezusa o posiadanie Belzebuba (12,22-32). W logice jego 
Ewangelii jest bowiem nieprawdopodobne, by M atka Jezusa mogła okazać 
jakiekolwiek niezrozumienie misji swego Syna.22 Przez to właśnie relacja tego 
Ewangelisty jest o wiele mniej drastyczna i nie pozwala na jednoznaczne za­
stąpienie czy odsunięcie rodziny naturalnej. W tym świetle także logion Jezusa 
traci swój, wyraźny u Mk 3,35, charakter eschatologiczny.

Zasadnicze różnice zauważamy także, rozpatrując relacje Mk i M t z jednej 
strony, a Łk z drugiej. W odróżnieniu od Łukasza, dwaj pozostali Synoptycy 
relacjonują tylko, że M atka i bracia Jezusa byli na zewnątrz, nie wyjaśniając 
dlaczego nie weszli do Niego. Natomiast Łukasz, odsuwając jakiekolwiek podej­
rzenie o wrogość z faktu, że pozostali na zewnątrz, wyjaśnia, że „nie mogli dostać 
się do Niego z powodu tłumu” (8,19). W relacji Mk i M t Jezus, poprzez pytanie, 
któż jest Jego matką i braćmi, stawia w wątpliwość status prawdziwej rodziny. 
O t ak im  pytaniu nie ma natomiast żadnej wzmianki w relacji Łukaszowej. Co 
więcej, u Mk i M t Jezus wyraźnie identyfikuje wszystkich, którzy siedzieli 
dookoła Niego ze swoją prawdziwą rodziną; natomiast u Łk brakuje nie tylko 
gestu wskazującego na to (Mt 12,49), ale nawet potwierdzenia słownego (Mk 
3,34). Bezpośrednio przed fragmentem o Matce i braciach Jezusa znajduje się 
w jego Ewangelii przypowieść o siewcy i jej wyjaśnienie (8,4-18), zaś kontrowersja 
na temat złego ducha, umieszczona jest dopiero trzy rozdziały dalej (11,14-26). 
Logion Jezusa w 8,21 wydaje się być przepracowanym powiedzeniem Jezusa, 
zawartym wcześniej w 8,15 i dotyczącym tych, „którzy wysłuchawszy słowa 
sercem szlachetnym i dobrym, zatrzymują je i wydają owoc przez swą wy­
trwałość” .23

Kończąc porównanie Synoptyków z tekstem Łk 8,19-21, możemy stwier­
dzić, że Ewangelista ten, bazując na tekście Markowym, dokonał na nim własnej 
refleksji teologicznej, przez co jest on bliższy Mateuszowi. Logion Jezusa, który

22 R.E. B r o w n  [et al.], Maria nel Nuovo Testamento, Assisi 1985, s. 116.
23 S c o t t ,  jw. s. 237n.; K.H. R e n g s t o r f ,  H vangelo secondo Luca, Brescia 1980, s. 188.



192 KS. STANISŁAW HARĘZGA

dotarł do niego poprzez Marka, został więc wyraźnie przeredagowany według 
jemu właściwych potrzeb redakcyjnych.2*

Taką konkluzją powracamy do naszej perykopy Łk 11,27-28, by znaleźć 
odpowiedź na pytanie o pochodzenie logionu Jezusa w wierszu 28. Możliwość 
wariantu, przechowana w odrębnej tradyq'i, wzrasta, gdy uwzględni się, że 
kontekst Łukaszowy sformułowany jest na podstawie materiału sięgającego Mk 
i „Q” . Przy czym należy wykluczyć także jedyne źródło Łukaszowe z uwagi na to, 
że znajduje się tekst paralelny w ewangelii apokryficznej Tomasza (rozdz. 79). 
Przypuszczenie o własnej kompozyq'i Łukasza nie znajduje także potwierdzenia 
ze strony egzegetów.25 Kończąc więc porównanie omawianej perykopy z Łk 
8,19-21 i tekstów paralelnych, wydaje się być uzasadnionym przypuszczenie o jej 
pochodzeniu z „Q” . Z drugiej jednak strony podobieństwo z tekstem Łk 8,19-21, 
na podstawie konfrontaqi z tekstami pozostałych Synoptyków, uwidacznia 
wyraźnie podobną interwenq*ę redakcyjną Łukasza w perykopie nas ineresującej.

5. Kontekst i rodzaj literacki

W ostatnim punkcie analizy literackiej perykopy Łk 11,27-28 zwrócimy 
jeszcze uwagę na jej kontekst, który może ukazać nam bliżej intencje redakcyjne 
Łukasza. Umieszczając analizowany tekst w ramach kontekstu, możemy równo­
cześnie ustalić jego rodzaj literacki i zyskać przez to dalsze informaqe na temat 
jego przekazu.

Nasza perykopa znajduje się bez wątpienia w części centralnej Ewangelii św. 
Łukasza, poświęconej podróży Jezusa do Jerozolimy (9,51-19,46). W części tej 
następują po sobie fragmenty, odnoszące się do podróży i fragmenty dydaktycz- 
no-parenetyczne, w których Łukasz umieszcza nauczanie Jezusa skierowane do 
uczniów. Ukazuje on w ten sposób, jak życie chrześcijan powinno być ściśle 
złączone z życiem i drogą Jezusa. Analizowana przez nas perykopa wchodzi 
w skład pierwszego fragmentu dydaktyczno-parenetycznego tej części Łk (11,1- 
13,21). Z jej charakterem parenetycznym byłby więc w zgodzie i logion Jezusa, 
który pod formą błogosławieństwa, sformułowanego w trzeciej osobie, odzwier­
ciedlałby sytuację wiernych i katechezę chrześcijańską Kościoła Łukasza.26

Gdy chodzi zaś o kontekst bezpośredni, perykopa Łk 11,27-28 kończy 
obszerniejszy fragment Łk 11,14-26, w którym, jak zauważył to A. Serra, możemy 
wyróżnić schemat literacki, nazwany przez niego: zdziwienie-obawa-niezrozumie- 
nie.27 Pierwszy punkt tego schematu mówi o fakcie niezwykłym, nadzwyczajnym.

24 Zob. S A . P a n i m o 11 e, Fate attenzione a come ascoltate (Le 8,4-21), PSV 1 (1980) s. 107.
25 Por. H J. M a r s h a l l ,  The Gospel o f Luke. A Commentary on the Greek Text, Michigan 1978, 

s. 481; F i t z m y e r, jw. s. 927; R e n g s t o r f f ,  jw. s. 257.
26 D u p o n t ,  jw. t. 1, s. 413.
27 W y s z c z e g ó ln ia  on około 20 tekstów Łukaszowych, w których można byłoby odczytać ten sam 

schemat literacki. Por. A. S e r r a , Sapienza e contemplazione di Maria secondo Luca 2,19.5lb , Roma 
1982, s. 178-190.



MARYJNY ASPEKT JEZUSOWEGO BŁOGOSŁAWIEŃSTWA 193

W tekście Łk 11,14-28 chodzi o uzdrowienie niemego, który zaczyna mówić 
(ll,14ac). Drugi element zawiera gest zdziwienia, obawy, niezrozumienia ze 
strony odbiorców czy widzów, którzy nie pojmują znaczenia tego co widzą 
i słyszą. W epizodzie z człowiekiem niemym, który zaczyna mówić, tłumy 
pozostają zdziwione (ll,14d), niektórzy mówią: „wyrzuca złe duchy przez Bel­
zebuba” (11,15), inni natomiast, kusząc Jezusa, żądają od Niego znaku z nieba 
(11,16). Jako punkt trzeci schematu następuje wyjaśnienie faktów czy słów, które 
były powodem zdziwienia i niezrozumienia. W naszym przypadku znajduje się 
długie wyjaśnienie cudu ze strony samego Jezusa (11,17-26). W swej mowie 
wyjaśnia On, że wyrzucając ducha niemego, działa przez moc Ducha Świętego. 
Zwycięstwo Jezusa jest więc pewne, należy tylko zdecydować się na wybór Jego 
osoby. Jeżeli jednak przygotowanie do tego jest próżne i lud nie przyjmuje 
Królestwa, które przychodzi (11,21-23), wróg wróci z nowymi siłami i przyszłość 
zapowiada się o wiele tragiczniej (11,24-26).

Na końcu interwencji wyjaśniającej Jezusa, opisana została reakcja odbior­
ców. W naszym przypadku pochodzi od kobiety z tłumu, która wypowiada 
błogosławieństwo: „Błogosławione łono, które Cię nosiło i piersi, które ssałeś” 
(11,27). Odpowiadając Jezus stwierdza: „Co więcej, raczej błogosławieni d , którzy 
słuchają słowa Bożego i zachowują je” (11,28). Tak więc Jezus daje do zrozumie­
nia, jakie byłoby prawdziwe błogosławieństwo w przypadku każdego, który 
uwierzyłby w Niego i przyjął słowo Boże. Widzimy więc, jak na tle kontekstu, 
w którym wykorzystany został schemat zdziwienie-obawa-niezrozumienie, pierw­
sze błogosławieństwo zostaje skorygowane w sensie parenetycznym.28

To samo zauważa się, zwracając uwagę na rodzaj literacki samej perykopy 
Łk 11,27-28. Egzegeci aprobują w zasadzie do dzisiaj definicję R. Bultmanna, 
który określił perykopę jako „biographische Apophthegm ata” .29 Inaczej nazywa 
ją M. Dibelius, który widząc analogię do greckich form retorycznych, zalicza ten 
fragment do tzw. „cria” (ehr eia).30 Zgadza się to z uwydatniającą się tendenqą 
Łukasza do prezentowania swoich tekstów nie w formie narratywnej czy sprawo­
zdania z wydarzeń, ale raczej w formie struktury dialogicznej. W ten sposób 
wprowadza on w opowiadanie dialog, umieszczając naprzeciw siebie rozmówców, 
z których jeden zabiera głos, a drugi odpowiada. Nie należy jednak przypuszczać, 
że sytuacja, w której Łukasz umieszcza ten dialog została stworzona przez niego 
samego z czystych tylko założeń literackich. Przeciwnie, została ona wykorzys­
tana z przekazu tradycji. Tym niemniej, logion Jezusa, który odnosił się do faktu 
konkretnego, w redakcji Łukasza otrzymuje wyraźne znamię dydaktyczne.

W ten sposób kontekst literacki perykopy Łk 11,27-28, w którym zauważa 
się schemat zdziwienie-obawa-niezrozumienie, jak też rodzaj literacki samej

29 Zob. G. S t r e c k e r ,  Makàrios, EWNT II, s. 930.
29 R. B u l t m a n n ,  Die Geschichte der synoptischen Tradition, Göttingen 1967, s. 58
30 Nazwa ta oznacza: aksjomat, powiedzenie mądrośdowe, krótkie wydarzenie, M. D  i b e 1 i u s, 

Die Formgeschichte des Evangeliums, Tübingen 1959, s. 162.



194 KS. STANISŁAW HARĘZGA

perykopy, uwydatniają jej charakter dydaktyczno-parenetyczny, w świetle które­
go należy interpretować, występujące w niej błogosławieństwa.

n .  ANALIZA EGZEGETYCZNA ŁK 11,27-28

Po przeprowadzeniu analizy literackiej omawianej perykopy, przechodzimy 
teraz do ustalenia jej właściwego znaczenia. Przystępując w tym celu do egzegezy 
tekstu Łk 11,27-28, koncentrujemy się wokół błogosławieństw, które stanowią 
jego dwa zasadnicze tematy. Po przedstawieniu rozmówców, ustalimy więc 
kolejno, jaki jest sens tych poszczególnych błogosławieństw. W końcowym zaś 
punkcie rozdziału, zwracając uwagę na ich łączność, określimy jak one wyjaśniają 
się wzajemnie.

1. Przedstawienie rozmówców (ll,27ab)

Zgodnie z wynikami analizy literackiej wiersz 27ab należy do redakq'i 
Łukasza, który używając typowej dla siebie formuły wprowadzającej, rozpoczyna 
nową perykopę. Formuła: egeneto de en to legein auton, która nie zawiera 
określenia czasowego, zostawia otwartą przestrzeń czasu między tym co poprze­
dza perykopę Łk 11,27-28, a tym o czym będzie mowa dalej. Wydaje się jednak, 
że chodzi o jakieś nowe wydarzenie.

Osoba Jezusa zostaje wskazana przez za im ek  osobowy autos. Jego działal­
ność określona jest jako przepowiadanie, które przypisane jest Jemu bezpośred­
nio. Choć Łukasz nie precyzuje, jaka jest tematyka mowy Jezusa, to jednak 
zaimek wskazujący tauta, który odnosi się do czasownika eipen w wierszu 17, 
nawiązywałby do wyjaśnienia Jezusa po uzdrowieniu człowieka niemego. Jakako­
lwiek byłaby treść mowy Jezusa, o której traktuje wiersz 27, odniesienie do 
poprzednio opisanego cudu i związanej z nim  mowy wyjaśniającej podkreśla fakt, 
że Jezus, działając mocą Ducha Świętego (11,20), z tą samą mocą głosi słowo.

Ta działalność misyjna Jezusa zwraca się do tłumu, który Mu towarzyszy 
w drodze z jednego miejsca na drugie. Łukasz, nie rozróżniając, jakie osoby 
tworzyły ten tłum, charakteryzuje go jedynie poprzez słowo ochlos. W ewan­
geliach ochlos tworzy anonimowe tło działalności Jezusa i odgrywa rolę jakby 
chóru, który z radością, podziwem, zdumieniem czy lękiem, potwierdza czyny 
i słowa Jezusa. U Łukasza wszyscy z tego tłumu, którzy słuchają słowa Jezusa są 
już potencjalnie Jego uczniami. Dopiero jednak, kiedy ten dum otwiera się na 
Dobrą Nowinę, na orędzie Jezusa, wtedy tworzy się sukcesywnie ho laos, nowy 
lud Boży, który stanie się Kościołem.31

31 Por. Łk 3,10.21; 7,24.29; 8,42.47; 9,12.13; 18,36.43; 19,39.48. Por. P. Z in g g ,  Das Wachsen 
der Kirche. Beiträge zur Frage der lukanischen Redaktion und Theologie, Freiburg 1974, s. 61-63; G. 
L o h f  i n k, Die Sammlung Israels. Eine Untersuchung zur lukanischen Ekklesiologie, München 1975, 
s. 40; K.N. G i l e s ,  The Church in the Gospel o f Luke, SJT 34 (1981) s. 128-130.



MARYJNY ASPEKT JEZUSOWEGO BŁOGOSŁAWIEŃSTWA 195

Z tego tłumu towarzyszącego Jezusowi występuje pewna kobieta, która 
wygłasza błogosławieństwo pod adresem Matki Jezusa (Łk ll,27b). Łukasz nie 
przekazał nam jej imienia, lecz zanotował jedynie, nie używając rodzajnika, 
,jakaś kobieta”. Ten szczegół wydaje się jednak być znaczącym i bardzo 
charakterystycznym. Dla Łukasza bowiem temat kobiety jest jednym z ulubio­
nych tematów jego dzida, w którym nigdy nie wypowiada słów pogardy pod jej 
adresem i daje jej należne miejsce w gronie uczniów Jezusa (por. Łk 10,38-42).32 
To właśnie wyjaśnia dobrze fakt, że tylko Łukasz zanotował wydarzenie z kobie­
tą. Z tłumu, który po cudzie Jezusa pozostaje zdumionym, tylko ona, poruszona 
Jego słowem, ujawnia się jako prawdziwa uczennica Jezusa. Świadectwem tego 
jest właśnie błogosławieństwo, które wypowiada.

2. Błogosławieństwo kobiety z tłumu (ll,27cd)

Wykorzystując formę błogosławieństwa, pewna kobieta wysławia Matkę 
Jezusa. Zanim przejdziemy do wyjaśnienia treści tego błogosławieństwa, warto 
określić na początku co znaczy samo słowo makaria, które powtarza się następnie 
w błogosławieństwie Jezusa w formie makarioi.

Oryginalne słowo makar lub jego forma drugorzędna makarios oznacza: być 
wolnym od trosk i zmartwień codziennych. W języku potocznym Greków opisuje 
ono stan bogów i tych wszystkich, którzy w n im  uczestniczą, a więc przede 
wszystkim zmarłych.33 W LXX makarios i makaridzo są w zasadzie tłumaczeniem 
słów hebrajskich ’eśer (błogosławieństwo), 'ir (nazywać błogosławionym) i ’aśre 
(błogosławiony ten, który). Uprzywilejowanym przedmiotem błogosławieństwa 
w ST pozostaje szczególnie mądrość życia. Z tej przyczyny najwięcej spotykamy 
ich w literaturze mądrościowęj, a przedmiotem ich treści, obok mądrości życia 
(por. Prz 3,13; Syr 14,20) i zachowywania przykazań Bożych (por. Ps 1,1; 42,2; 
119,1), pozostają także pomyślność (por. Hi 29,10) i dobra ziemskie (por. Syr 25,8; 
Ps 127,5).34 Na oznaczenie błogosławieństwa w NT używa się w zasadzie terminu 
makarios,35 i w oróżnieniu od ST, nowotestamentalne błogosławieństwa należą 
najczęściej do przepowiadania eschatologicznego i odnoszą się do szczęśliwości, 
w której wybrani będą uczestniczyć ostatecznie w świecie przyszłym. Jednak 
z drugiej strony, jak choćby w przypadku Łk 11,28, wykorzystywane są dla celów 
dydaktyczno-parenetycznych, podkreślając możliwość aktualnego doświadczania 
błogosławieństwa.

Chcąc określić, w czym zawiera się sens błogosławieństwa, jakie kobieta 
z tłumu kieruje do Matki Jezusa, musimy zwrócić uwagę na motywaqç jaką 
w nim  podaje. Dotyczy ona posłannictwa Maryi jako Matki Jezusa-Mesjasza

33 D o 26 wzmianek Łukasza nie ma paraleli u pozostałych ewangelistów.
33 D u p o n t ,  jw. Ł 1, s. 1023-1026; H a u c k , jw. s. 977-980.
34 G. B e r t r a m , Makórios, TWNT IV, s. 367-368.
35 Zob. H a u c k , jw. s. 990-993.



196 KS. STANISŁAW HARĘZGA

(por. Łk 1,42.45.48). Ten sposób mówienia o matce proroka czy Mesjasza 
potwierdza literatura judaistyczna i apokryficzna, w której możemy znaleźć liczne 
przykłady.36 Także sformułowanie błogosławieństwa zdradza typowo żydowski 
sposób mówienia, w którym nie wymienia się imienia matki, ale mówi się 
o „łonie” i „piersiach”, podkreślając jej szczególną funkqç macierzyństwa. Tak 
też wyraża się Jezus do kobiet na drodze krzyżowej, zapowiadając sąd nad 
Jerozolimą, w czasie którego będą nazywane błogosławionymi „niepłodne łona, 
które nie rodziły, i piersi, które nie karmiły” (Łk 23,29). Trzeba zaznaczyć, że tak 
jak w ST błogosławieństwo jest zawsze odnoszone do osób, nigdy do rzeczy czy 
okoliczności, także i w tego typu błogosławieństwach, nie są nazywane błogo­
sławionymi organy ludzkiego ciała, ale osoba kobiety w jej niezastąpionej roli 
macierzyństwa. Kiedy więc kobieta z tłumu mówi o Maryi: „Błogosławione łono, 
które Cię nosiło i piersi, które ssałeś” , nie wypowiada czegoś nadzwyczajnego, 
nawiązuje bowiem tylko do znanego sposobu błogosławieństwa matki za jej syna 
godnego podziwu. Jej błogosławieństwo nie odnosi się więc do przyszłości, ale 
wyraża zawsze aktualną podstawę błogosławieństwa Maryi, jaką jest jej macie­
rzyństwo fizyczne.

Jeżeli jednak owa kobieta, na sposób typowo palestyński, publicznie nazy­
wa Matkę Jezusa błogosławioną, w rzeczywistości pragnie wysławiać jej Syna. 
Wynika to z samej mentalności świata orientalnego, w którym szczęśliwość 
kobiety wyraża się poprzez jej syna, którego zrodziła i wychowała (por. Łk 1,25). 
Tak więc błogosławieństwo Maryi dochodzi do głosu z racji jej Syna, Jezusa. 
Uwydatnione jest to nawet poprzez użycie odpowiednich form czasownikowych. 
W pierwszej części błogosławieństwa widać to z użycia imiesłowu aorystu (bas- 
tasasa) i z dopełnienia bliższego czasownika, którym jest Jezus. Czynność Maryi 
skierowana jest na jej Syna, który stoi w centrum Jej matczynej troski. Jeszcze 
wyraźniej podkreślone jest to w drugiej części błogosławieństwa, gdzie sam Jezus 
jest działającym, co potwierdza użycie aorystu czasu skończonego (ethelasaś). 
Łatwo stąd nasuwa się wniosek, że Maryja jest błogosławioną poprzez Syna. To 
przesunięcie akcentu, jakie da się zauważyć w pierwszym błogosławieństwie, 
zostanie ukazane w należytym świetle dopiero w błogosławieństwie Jezusa. 
Dopiero poprzez jego treść możemy zrozumieć, na czym polega prawdziwe 
błogosławieństwo Jego Matki.

3. Błogosławieństwo Jezusa (11,28)

W odpowiedzi na błogosławieństwo materialne, wypowiedziane przez ko­
bietę, Jezus ogłasza błogosławieństwo ewangeliczne: „...błogosławieni ci, którzy 
słuchają słowa Bożego i zachowują je” (ll,28bc). Na podstawie porównania 
naszej perykopy z tekstem Łk 8,19-21 i paralelnymi, stwierdziliśmy, że charak­
teryzuje się ono podobnym rysem redakcyjnym jak logion Jezusa w Łk 8,21.

36 Por. StrBfll U , s. 187n.



MARYJNY ASPEKT JEZUSOWEGO BŁOGOSŁAWIEŃSTWA 197

Zawiera się on w d rogim  Łukaszowi wyrażeniu: „słuchać słowa Bożego i za­
chować je” . Chcąc w pełni zrozumieć Jezusowe błogosławieństwo, należy więc 
określić znaczenie poszczególnych terminów, wchodzących w skład tego wyraże­
nia.

Zaczynamy od czasownika akouein, który posiada w Biblii bardzo głębokie 
znaczenie religijne. Nakaz słuchania słowa Bożego należy przecież do pod­
stawowych zasad religijnych ST, a wyrażenie „słuchaj Izraelu” stanowi treść 
codziennego wyznania wiary. Wyrażenie to, więcej niż 80 razy, prawie zawsze 
w odniesieniu do słowa Bożego, powraca w Deuteronomium.31 Chętnie używają 
go też prorocy, spośród których, w szczególny sposób Jeremiasz. Także w NT 
temat słuchania słowa Bożego nie traci swego dotychczasowego znaczenia. 
W szczególny sposób dochodzi on do głosu właśnie w pismach Łukasza. Ponie­
waż przeanalizowanie wszystkich przypadków, w których termin ten występuje, 
przekracza ramy niniejszej pracy, ograniczamy się tylko do niektórych przy­
kładów, które pomogą nam naświetlić Łukaszową doktrynę słuchania słowa.

Interesująca jest uwaga w Łk 6,17n, gdzie autor, zmieniając swoje źródło 
(por. Mk 3,8), celowo podkreśla, że wielkie mnóstwo ludu zebrało się wokół 
Jezusa, by Go słuchać. Dla Marka powodem tego zgromadzenia jest jedynie 
pogłoska o wielkich czynach Jezusa. Dla Łukasza ważny jest nie tylko sam proces 
słuchania, ale przede wszystkim sposób, w jaki słowo zostaje przyjęte. Dlatego 
zachęta Jezusa: „Uważajcie na to, czego słuchacie” (Mk 4,24) w Łk 8,18 zapisana 
jest w formie: „Uważajcie więc, jak słuchacie” . Proces słuchania Łukasz ukazuje 
bliżej w Jezusowej przypowieści o siewcy (8,4-21), która w jego redakqi staje się 
obrazem życiowego, głębokiego i owocnego słuchania słowa Bożego.38 W Dzie­
jach Apostolskich zapisuje zaś, że człowiek powinien przede wszystkim słuchać 
Boga (4,19), a kto to odrzuca zostaje wyłączony ze społeczności zbawionych 
(3,22n).

W pismach Łukasza czasownik akouein ma za dopełnienie bliższe wyraże­
nia: słowo Boże,39 słowo Pana40 lub tylko samo słowo.41 Słowo to jest także 
często bliżej określone przez dopełnienie, które podkreśla jego moc zbawczą: 
„słowo łaski” (Dz 14,3; 20,32; Łk 4,22), „słowo zbawienia” (Dz 13,26), „słowo 
ewangelii” (Dz 15,7). Łukasz prawie nie używa słowa „ewangelia” (tylko dwa 
razy w Dz); natomiast bardzo często posługuje się terminem słowo (logos), które 
używa w znaczeniu absolutnym lub w połączeniu z imieniem Boga i Pana. Jednak

37 Por. A. M e l l o ,  Ascolta, Israele! L'ascolto della Parola nel Deuteronomio, PSV 1 (1980) 
s. 28, 37n.

38 Por. P a n i m o l l e ,  jw. s. 95-119.
39 Łk 5,1; 8,11.21; 11,28; Dz 4,31; 6,2.7; 8,14; 11,1; 13,5.7.46; 17,13; 18,11 (por. v .l. 13,44; 

14,4.7); por. 2 Kor 2,17; 4,2; Flp 1,14; 1 Tes 2,13; brakuje w Mk, Mt i Q.
40 Dz 8,25; 13.49; 15,35.36; 19,10; 20,35; ze względu na niepewność tekstów dyskutuje się miejsca: 

Dz 6,7; 12,24; 13,5.44.48; 16,32; por. także 1 Tes 1,8; 2 Tes 2,13; 1 Tes 4,15; brakuje w Mk, Mt i Q.
41 Łk 1,2; 8,12.13.15 (par. Mk/Mt); Dz 4,4; 6,4; 8,4; 10,36.44; 11,19; 14,25; 16,6; 17,11; 18,5; por. 

Ga 6,6; 1 Tes 1,5.



198 KS. STANISŁAW HARĘZGA

logos Łukasza, stając się jego terminem technicznym, oznacza dobrą nowinę 
zbawienia, która koncentruje się w osobie Jezusa, w Jego czynach i słowach.42 To 
samo odnosi się do wszystkich połączeń z tym terminem, a więc i do wyrażenia 
„słowo Boże” , które znajdujemy w błogosławieństwie Jezusa w Łk 11,28. Tak 
więc słowo Boże jest słowem Jezusa, słowem odnoszącym się do Jezusa i w końcu 
dobrą nowiną, głoszoną przez Jego Apostołów i misjonarzy.43

Według błogosławieństwa Jezusa słowo ma być nie tylko przedmiotem 
słuchania, ale należy go także zachować. Na określenie tego zadania użyty został 
czasownik phylassein, który w LXX w większości przypadków dotyczy za­
chowania i przestrzegania prawa Bożego, przymierza czy przepisów kultu. 
Znaczenie to potwierdza także NT, używając tego terminu na oznaczenie prze­
strzegania prawa Mojżeszowego (por. Dz 7,53; Rz 2,26; Ga 6,13). W błogo­
sławieństwie użyty jest on w sensie „wprowadzenia w czyn” (por. 18,21; par. Mk 
10,20 i Mt 19,20; Dz 7,53; 16,4; 21,24). W sposób analogiczny tę samą ideę 
podkreśla Łukasz, używając czasownika poiem (8,21).

Widoczne w błogosławieństwie Jezusa, łączenie w jedno nakazu słuchania 
słowa Bożego i wprowadzania go w życie, było bardzo znaczące dla całej tradyqi 
hebrajskiej.44 Kiedy Izrael stał się ludem Prawa, cecha ta objawia się w skrupula­
tnym zachowaniu jego przepisów. Ta tendencja rozwija się w późnym judaizmie, 
kiedy zaczyna się sobotnia służba synagogalna, obok kultu ofiamiczego w świąty­
ni. Wskazują na to liczne błogosławieństwa ST, które jako przedmiot mają Prawo 
(por. Ps 119; Prz 29,18).45 Ten kto słuchał i wypełniał przykazania Prawa, był 
sprawiedliwym i pełnił wolę Bożą. Ten sposób myślenia znajdujemy w Mk 3,35 
i Mt 12,50, gdzie Jezus mówi o rodzinie eschatologicznej, która idzie za Nim, 
pełniąc wolę Bożą. Natomiast w paralelnym tekście Łk 8,21 mamy znaczącą 
zmianę redakcyjną, która zamiast woli Bożej (Prawa) podkreśla „słuchanie słowa 
Bożego i wypełnianie go” . W sposób analogiczny, tę samą zmianę redakcyjną 
spotykamy w błogosławieństwie Jezusa, który także mówi o słuchających słowa 
i zachowujących je (11,28).

W żądaniu słuchania słowa Bożego i wprowadzania go w życie wyraża się 
więc charakterystyka Łukasza, który stawia przez to w centrum słowo Jezusa 
i dobrą nowinę orędzia chrześcijańskiego. Od tej rzeczywistości słowa pochodzi 
błogosławieństwo wszystkich, którzy chcą go słuchać i wprowadzić w życie. 
Jeszcze raz potwierdza się tym samym prawda, że w redakcji Łukasza błogo­
sławieństwo Jezusa otrzymuje wydźwięk parenetyczny. Sformułowane w liczbie 
mnogiej, w czym też uwidacznia się bliska Łukaszowi idea uniwersalizmu, 
przedstawia model czy sposób życia ucznia Jezusa. Stawiając w centrum uwagi

42 Por. C.P. M ä r z , Das Wort Gottes. Die lakonische Worttheologie als Frage an die neuere 
Lukasforschung, Leipzig 1974, s. 6 n.; Z in g g ,  jw. s. 71n.

43 Por. Dz 4,29.31; 11,19; 13,46; 14,25; 16,6.32.
44 Por. J. des R o c h e t t e  s, Gli ascoltatori di Dio nella tradizione ebraica, PSV 1 (1980) s. 80-92.
45 Zob. K ä s e r ,  jw. s. 241, 245.



MARYJNY ASPEKT JEZUSOWEGO BŁOGOSŁAWIEŃSTWA 199

słowo Boże, zachęca do osobistej decyzji wobec Niego, by móc doświadczyć 
błogosławieństwa, jakiego jest źródłem.

4. Łączność między dwoma błogosławieństwami

Po analizie poszczególnych błogosławieństw, właściwe ich znaczenie może­
my dopiero ustalić, określając jaki jest ich wzajemny stosunek. Wszystko zależy 
od znaczenia partykuły menoun, która łączy błogosławieństwo kobiety z tym, 
wypowiedzianym przez Jezusa. Według wielu egzegetów protestanckich partykuła 
ta podkreślałaby kategoryczne odrzucenie przez Jezusa błogosławieństwa skiero­
wanego do Jego M atki.46 Jednak bliższa analiza miejsc, w których ona wy­
stępuje, pozwala na nieco inne wnioski.

W formie menoun partykuła ta występuje jedynie w tekście Łk 11,28. 
Natomiast bardzo często używana jest przez Łukasza w formie podwójnej men 
oun (Łk 3,18 i 27 razy w Dz). W tej formie, jak wykazał to C.F. Moule,47 ma ona 
tylko cztery razy odcień sprzeczności (Dz 14,3; 17,17; 25,4; 28,5), natomiast we 
wszystkich innych miejscach jest używana jako partykuła przechodnia lub pod­
sumowująca. W połączeniu menounge w Rz 9,20 i 10,18 uwydatnia sprzeczność, 
natomiast w Flp 3,8 podkreśla zgodę. W normalnym przypadku, jak zauważył to 
słusznie M.E. Thrall,48 kiedy Łukasz chce wyrazić negację, używa wtedy: ouchi, 
lego hymin (Łk 12,51; 13,3.5), kiedy zaś potwierdzenie: nai (Łk 7,26; 10,21; 11,51; 
12,5).

W świetle tych spostrzeżeń wydaje się, że w Łk 11,28 partykuła menoun 
użyta jest nie tyle w sensie negacji, czy nawet korekty powiedzenia wcześniejszego, 
ile raczej wprowadzenia, na sposób emfatyczny, nowego aspektu błogosławieńst­
wa.49 Za taką interpretacją przemawia też kompozyq'a samej perykopy, w której 
błogosławieństwa odgrywają zasadniczą rolę na podstawie paralelizmu synonimi- 
cznego obu jej części. Partykuła menoun, obecna między tymi błogosławieńst­
wami, podkreśla jednak, że nie mówią one tej samej rzeczy, ale że między nimi 
istnieje pewien postęp. Jezus nie neguje słów kobiety, ale poprzez swoje błogo­
sławieństwo zaprasza do ich pogłębienia. To pogłębienie, na co zwraca uwagę 
jedynie św. Łukasz, koncentruje się wokół słowa Bożego. Dla ucznia Jezusowego 
jedynie słowo Boże staje się źródłem błogosławieństwa.

Oto jak błogosławieństwo, mające swoją rację jedynie na płaszczyźnie 
biologicznej, staje się błogosławieństwem ewangelicznym, związanym ze słowem 
Bożym, z dobrą nowiną orędzia chrześcijańskiego. Udział w tym błogosławieńst­
wie nie zależy od raqi obiektywnych, fizycznych, ale wyłącznie od dyspozyqi

46 A. S c h l a t t e r ,  Das Evangelium nach Lukas, Stuttgart 1960, s. 301.
47 C.F.D. M o u le ,  An Idiom Book o f New Testament Greek, Cambridge 1953, s. 163n.
48 M E . T h r a l l ,  Greek Particles in the New Testament, Leiden 1962, s. 34n.
49 Zob. P. B e m i 1 e, The Magnificat within the Context and Framework o f Lukan Theology. 

An Exegetical Theological Study o f I k  1:46-55, Frankfort am Main 1986, s. 234; F i t z m y e r, jw. 
t. 2, s. 927.



20 0 KS. STANISŁAW HARĘZGA

podmiotowej, etycznej. Każdy kto tylko chce, może zostać uczniem Jezusa 
i doświadczyć błogosławieństwa Jego słowa. Zauważamy więc przejście od 
wyłączności błogosławieństwa odnoszącego się do Maryi do uniwersalizmu bło­
gosławieństwa Jezusowego. Mimo tego postępu, pierwsze nie traci swej aktualno­
ści, ale odnajduje swoje najgłębsze uzasadnienie, nadając tym samym błogo­
sławieństwu Jezusa aspekt maryjny. Zwrócimy na niego większą uwagę w następ­
nym rozdziale naszej pracy.

III. WYMOWA TEOLOGICZNA BŁOGOSŁAWIEŃSTWA JEZUSA 
(Łk 11,28)

Analiza egzegetyczna potwierdziła, że błogosławieństwo Jezusa staje się 
punktem centralnym perykopy Łk 11,27-28. Według redakqi Łukaszowej źród­
łem dla niego jest słowo Boże, a postawa ucznia Jezusa decydującym warunkiem, 
by ktoś miał w nim udział. Na szerszym tle teologii Łukasza uzasadnimy teraz, 
dlaczego słowo Boże staje się błogosławieństwem i zwrócimy uwagę na warunki, 
jakie musi wypełnić ten, kto chce doświadczyć jego owoców. Ostatnim punktem 
naszej refleksji teologicznej będzie ukazanie maryjnego aspektu błogosławieńst­
wa, które w Niej doznaje najpiękniejszej realizacji.

1. Słowo Boże źródłem błogosławieństwa

Błogosławieństwo, związane ze słowem Bożym, znajduje w n im  swoje 
najgłębsze uzasadnienie. Wynika ono z samej natury słowa Bożego, które 
w Jezusie staje się zbawieniem. On bowiem nie tylko głosi orędzie zbawienia, ale 
poprzez swoje życie, śmierć i zmartwychwstanie realizuje je. Dlatego Łukasz 
przedstawia Jezusa jako Dawcę życia (Dz 3,15; 5,31) i Zbawiciela wszystkich 
wierzących (Dz 15,11). Taką intenqç redakcyjną odnajdujemy na początku jego 
Ewangelii (3,6). Wskazuje też na nią to samo wyrażenie soterion tou Theou, które 
po raz ostatni występuje na końcu Dziejów Apostolskich (28,28).

Zanim zbawienie, dokonane w dziele i słowach Jezusa, stanie się dobrą 
nowiną głoszoną wszystkim ludziom, On sam jawi się najpierw jako zwiastun 
zbawienia. Dlatego Jego mowa w synagodze w Nazaret zostaje nazwana „słowem 
łaski” (Łk 4,22). To samo określenie powraca potem w Dziejach Apostolskich na 
oznaczenie orędzia głoszonego przez Apostołów i pierwszych misjonarzy (por. 
13,26; 14,3; 20,24.32). Jezus w swym dziele zbawczym staje się „Słowem Boga” 
(Dz 13,46), które zbawia poprzez głoszenie orędzia ewangelicznego (por. Dz 
11,14; 16,17.30 n.). Ewangelia staje się na zawsze narzędziem zbawienia dla 
wszystkich, którzy ją przyjmują. Poprzez słowo wchodzi się na drogę zbawienia. 
Można byłoby powiedzieć, że słowo staje się zbawieniem.50 Ilustruje to wyjaś-

30 Por. M ä r z, jw. s. 19-34; G. R o u i 11 e r, C. V a r o n e, Il vangelo secondo Luca, Assisi 1983, 
s. 205, 207n; M. T r a i n o r ,  Luke’s Story o f the Word, BTod 21 (1983) s. 35.



MARYJNY ASPEKT JEZUSOWEGO BŁOGOSŁAWIEŃSTWA 201

nienie przypowieści o siewcy (Łk 8,11-15), w którym podkreślona została wyraź­
nie rola słowa jako źródła zbawienia. Wiedząc o tym diabeł, jak zaznacza Łukasz, 
wykrada słowo z serca ludzkiego, by „nie uwierzyli i nie byli zbawieni” (8,12). 
Z tej racji, niezwykłej wagi nabiera postawa wobec słowa, które przyjęte „sercem 
szlachetnym i dobrym” wydaje owoc, staje się zbawieniem, możemy powiedzieć 
błogosławieństwem.

Obok soteriologicznego znaczenia słowa, które pozwala nazywać go bło­
gosławionym, możemy jednak dostrzec następny motyw tej jego niezwykłej 
roli. Wskazuje na niego analizowany już przez nas fragment Łk 8,19-21. 
W konfrontacji z pozostałymi Synoptykami, wyraźna jest intencja teologiczna 
Łukasza, który podkreśla, że słuchanie słowa i wprowadzanie go w życie 
czyni prawdziwą rodzinę Jezusa. N ie neguje on rodziny naturalnq, ale wska­
zuje na tę, o wiele większą, do której mogą należeć wszyscy, którzy słuchają 
słowa Bożego i wypełniają je (8,21). D o tej argumentaqi powraca Łukasz 
poprzez błogosławieństwo Jezusa w 11,28, w którym stwierdza się, że w jed­
ności z Jezusem nie jest się tylko poprzez macierzyństwo fizyczne czy więzy 
krwi, ale poprzez słowo Boże.

O takiej potędze słowa Bożego, zdolnego do tworzenia ludu Bożego, mówi 
już ST. Zawiera on nie tylko naukę o Bogu, który stworzył świat mocą swego 
słowa (Rdz 1), ale akcentuje także dynamizm dabar Bożego w tworzeniu nowego 
ludu, społeczności zbawienia. Wystarczy choćby przytoczyć tekst Ez 37,1-14, 
który przedstawia tworzenie społeczności eschatologicznej jako owocu słowa, czy 
zacytować Deutero-Izajasza, który opisuje jak Bóg poprzez słowo stwarza na 
nowo swój lud (44,26; 51,16; 55,10-12). W NT szczególnie św. Łukasz podkreśla 
ten związek między słowem Bożym a nowym Izraelem, który formuje się z tych, 
którzy słuchają słów Proroka Jezusa (Dz 3,23). W D z ukazuje on, jak na mocy 
zbawczej słowa tworzy się społeczność chrześcijan. Wzrost wspólnoty uczniów 
Jezusa związany jest z rozszerzeniem się słowa Bożego, a jej wzrost nazwany jest 
rozszerzeniem się słowa.51

Ponieważ słowo to pozostaje otwarte na wszystkich ludzi, bez różnicy 
narodowości czy rasy, wraz z nawróceniem się pierwszych pogan (Dz 10,1- 
18) wyłania się coraz bardziq* nowy typ społeczności zbawienia, złożonej z Żydów 
i pogan (Dz 13,43.48; 19,10). Jedynym warunkiem, by słowo wydało zbawcze 
owoce i tworzyło Kościół Chrystusa, jest przyjęcie Ewangelii.52 Z tej racji 
pokrewieństwo z Jezusem nie wywodzi się już z więzów cielesnych, ale z zobowią­
zującego słuchania słowa Bożego. Ponieważ ono ma w sobie moc zbawczą 
i wprowadza do Chrystusowej społeczności zbawienia, staje się niezastąpionym 
i zawsze aktualnym źródłem błogosławieństwa dla wszystkich, którzy je przyj­
mują.

31 Por. Dz 6,7; 12,24; 13,49; 19,20; 20,32. Por. J. K o d  e l  1, The Word of God Grew. The Ecclésial 
Tendency o f „Logos" in Acts 6,7; 12,24; 19,20, Bib 55 (1974) s. 51 In, 517n.

32 Zob. Z i n g g, jw. s. 73.



20 2 KS. STANISŁAW HARĘZGA

2. Postawa wobec słowa Bożego znakiem ucznia Jezusowego 
i warunkiem jego błogosławieństwa

W świetle Łukaszowej teologii wykazaliśmy, dlaczego słowo Boże może stać 
się błogosławieństwem. Z tej racji, że w Chrystusie jest obiektywnie słowem 
zbawienia, ilekroć zostaje przyjęte „sercem szlachetnym i dobrym” (Łk 8,15) staje 
się konkretnie tym zbawieniem dla przyjmującego je. W tym też akcie dokonuje 
się równocześnie zjednoczenie z Chrystusem i wejście do Jego rodziny. Mimo tych 
obiektywnych raqi, dla których słowo Boże jest źródłem błogosławieństwa, 
możliwości jego doświadczania zależą jednak od dyspozycji etycznej (podmioto­
wej) każdego.

Łukasz przedstawił ten warunek a równocześnie postawę, jako słuchanie 
i wypełnianie słowa Bożego. W ten sposób został więc opisany stan ucznia Jezusa, 
którego istotnym elementem pozostaje zawsze słuchanie swego Mistrza. Poprzez 
słuchanie uczeń pozwala się przenikać i przemieniać Jego orędziem zbawczym. 
Prawdziwy uczeń Chrystusa nie może więc pozostawać w jakiejś próżnej, pozbawio­
nej znaczenia aktywności. Dla niego sprawą najważniejszą jest zawsze trwanie 
w postawie słuchania Pana. Według Łukasza prawdziwym uczniem Jezusa jest więc 
tylko ten, który trwa w postawie słuchania słowa. Tylko taka postawa dysponuje go 
bowiem do troski o „sprawy Pana” i do wprowadzenia słowa w życie.53

Taki obraz doskonałego ucznia Jezusa ukazany został szczególnie pięknie 
w perykopie o Marcie i Marii (Łk 10,38-42). To Maria, która siedzi u stóp Pana, 
ma postawę ucznia wobec mistrza (por. Dz 22,3). Łukasz przedstawił ją w tej 
pozycji, aby ukazać w niej typ ucznia doskonałego, który zajęty jest totalnie, to 
znaczy sercem nie podzielonym, sprawami Pana i którego jedynym centrum 
zainteresowania pozostaje słowo. Widoczny jest tutaj radykalizm Ewangelisty, 
który nie tylko przedstawia kobietę jako ucznia Jezusa, ale przekazuje nauczanie 
Jezusa o ,jedynej rzeczy koniecznej” , którą jest niewątpliwie słuchanie słowa 
Bożego (Łk 10,42).54

O ważności tej postawy świadczy błogosławieństwo Jezusa, które adresuje 
do wszystkich trwających na słuchaniu słowa Bożego i zachowywaniu go. 
W redakqi Łukasza pozostaje ono na zawsze zaproszeniem Pana, by stać się Jego 
uczniem. Kto zaś takim stara się być, słuchając i wprowadzając w życie słowo 
Mistrza, pozostaje, zgodnie z Jego obietnicą, błogosławionym.

3. Maryja przykładem błogosławieństwa zrealizowanego

Określając wzajemny stosunek między błogosławieństwami perykopy Łk 
11,27-28, stwierdziliśmy, że Jezus wcale nie odrzuca błogosławieństwa skierowa­
nego do swej Matki, ale wprost przeciwnie, nadaje mu głębsze uzasadnienie.

53 Zob. H. S c h ü r m a n n ,  Das Lukasevangelium. Erster Teil Kommentar zu Kap. 1,1-9,50 
(HTKNT 3/1), Freiburg-Basel-Wien 1982, s. 563.

54 Por. B. P r e t e ,  L ’opera di Luca. Contenuti e Prospettive, Torino 1986, s. 221n.



MARYJNY ASPEKT JEZUSOWEGO BŁOGOSŁAWIEŃSTWA 20 3

Czyni to, ukazując, jak poprzez słowo Boże można stać się Jego uczniem i wejść 
do najgłębszej z Nim wspólnoty. Ponieważ Maryja wypełniła ten warunek 
w sposób najpiękniejszy, w Ją" życiu błogosławieństwo Jezusa stało się rzeczy­
wistością.

Potwierdza to Elżbieta, która w scenie nawiedzenia zwraca się do Maryi ze 
słowami: „Błogosławiona jesteś między niewiastami i błogosławiony jest owoc 
Twojego łona” (Łk 1,42).ss Ten sam tytuł, który łączy Matkę i Syna, świadczy 
o tym, że są oni przedmiotem szczególnego błogosławieństwa Bożego. Choć tym 
błogosławieństwem dla Maryi pozostaje fakt nadprzyrodzony Jej macierzyństwa, 
to jednak Elżbieta podkreśla także pełną Jej odpowiedź jako człowieka. Od­
powiedź ta została scharakteryzowana w błogosławieństwie, jakie Elżbieta wypo­
wiada do Maryi: „Błogosławiona jesteś, któraś uwierzyła, że spełnią się słowa 
powiedziane Ci od Pana” (Łk 1,45). Jak zauważamy, motywacją tego błogo­
sławieństwa jest wiara Maryi, która w sposób wyraźny stoi w łączności ze słowem 
Bożym. Taki sposób przedstawienia wiary jest bardzo charakterystyczny dla 
Łukasza. Wystarczy wskazać choćby na przypowieść o siewcy, w której tylko ten 
Ewangelista mówi o wierze w słowo Boże i podkreśla, że wierzyć znaczy 
akceptować to słowo (Łk 8,12). Przykładem takiej wiary jest Maryja. Dlatego 
stanie się Matką Jezusa miało głębokie uzasadnienie w Jej życiu osobistym, było 
zakorzenione w postawie wiary. Wyraziło się to w przyjęciu słowa Bożego 
i zaakceptowaniu go jako autentyczną woli Bożej (Łk 1,38). Jej wiara, wyrażona 
w odpowiedzi na słowo Boże, stanowi więc pierwszy, istotny tytuł Jej błogo­
sławieństwa.

Ta odpowiedź Maryi wyraziła się najpełniej poprzez ciągłe realizowanie 
postawy ucznia, o jakiej wspomina Jezus w swoim błogosławieństwie (Łk 11,28). 
To Ona pierwsza, jak zauważa św. Łukasz, zachowywała i rozważała w swoim 
sercu sprawy dotyczące Jezusa (Łk 2,19), gesty i słowa związane z Jego misją (Łk 
2,51).56 Potwierdzeniem tego są Jego słowa: „Moją matką i moimi braćmi są ci, 
którzy słuchają słowa Bożego i wypełniają je” (Łk 8,21). Z tym powiedzeniem 
Jezusa w całkowitą zgodzie jest odpowiedź Maryi ze sceny zwiastowania: „... 
niech mi się stanie według twego słowa” (Łk 1,38). Maryja przyjmując z wiarą 
słowo Boże, zachowywała je, rozważała i urzeczywistniała. W takiej też postawie 
przedstawia Ją Łukasz w D z, kiedy wraz z całym Kościołem oczekuje na dar 
Ducha Świętego (1,14).

Na podstawie choćby tych k ilk u  tekstów Łukaszowych możemy z całkowitą 
pewnością określić Maryję w terminach słuchania słowa i wprowadzania go 
w życie. Dlatego błogosławieństwo Jezusa, wyrażone w terminach charakteryzu­
jących prawdziwego ucznia, możemy odnieść w pierwszym rzędzie do Maryi. To  
co Jezus powiedział pod adresem swoich przyszłych uczniów, Maryja wypełniła

33 O różnicy między makarios a eulogemenos (lub eulogetos) zob. R.E. B r o w n , La nascita del 
Messia secondo Matteo e Luca, Assisi 1981, s. 449.

36 Por. S e r r a , jw. s. 257, 304.



2 0 4 KS. STANISŁAW HARĘZGA

w sposób doskonały, odpowiadając na kryterium prawdziwego ucznia (por. Łk 
2,35a). Z tej przyczyny Maryja, jako prawdziwy wzór słuchania słowa Bożego, 
pozostaje na zawsze przykładem dla wszystkich uczniów Chrystusa. Dlatego też 
społeczność chrześcijańska od samych początków Kościoła nazywa Ją błogo­
sławioną, a perykopa Łk 11,27-28 pozostaje wymownym świadectwem narodzin 
tej maryjnej pobożności.57

Błogosławieństwo Elżbiety, podjęte przez pewną kobietę z tłumu, potwier­
dzone i pogłębione przez Jezusa będzie rozbrzmiewać odtąd po wszystkie czasy, 
zapowiedziane obietnicą anioła w scenie zwiastowania (Łk 1,33). Dlatego, że 
Maryja wypełniła w sposób najdoskonalszy słowa Jezusowego błogosławieństwa, 
wszystkie pokolenia będą na zawsze nazywać Ją błogosławioną (Łk l,48b). 
Jednak to uprzywilejowane miejsce Maryi pozostaje otwarte dla każdego, kto jak 
Ona słucha słowa Bożego i wypełnia je, Tak jak sprawdziło się ono w Jej życiu, 
w podobny sposób mogą go doświadczyć prawdziwi uczniowie Jezusa, którzy jak 
Maryja słuchają słowa Bożego i je realizują.

WNIOSKI KOŃCOWE

1. Studium perykopy Łk 11,27-28 wykazało, że jej zasadnicza tematyka 
koncentruje się wokół słowa Bożego. Łukasz, wykorzystując błogosławieństwa 
przekazane przez tradycję, połączył je w jednej perykopie, ze zwróceniem szcze­
gólnej uwagi na Jezusowe błogosławieństwo o słuchających słowa Bożego i je 
zachowujących. Uwydatniając tym samym postawę ucznia, konieczną do realiza­
cji błogosławieństwa, nadał mu charakter bardziej dydaktyczno-parenetyczny. 
Błogosławieństwo, które wypowiada kobieta pod adresem Maryi, otrzymuje tym 
samym pogłębienie a Ona ukazana jest jako wzór dla wszystkich, którzy chcą za 
Jej przykładem doświadczyć błogosławieństwa słowa Bożego.

2. Zwrócenie uwagi na słowo Boże jako błogosławieństwo uwidacznia 
szczególne zainteresowanie Łukasza tym tematem. Dla niego orędzie Jezusa 
rozpoczyna nowy czas zbawienia. Łukasz sam doświadczył tego procesu, w któ­
rym poprzez przepowiadanie tego orędzia rodził się nowy lud Boży — Kościół. 
Przedstawiając słowo Boże jako błogosławieństwo, nie chce dać tylko nowego 
impulsu przepowiadaniu misyjnemu Kościoła, ale chce je pogłębić. Według niego 
tylko słuchanie słowa i wprowadzanie go w życie przygotowuje autentyczne 
przepowiadanie. Kościół, jeżeli chce być społecznością misyjną, musi najpierw 
sam słuchać i żyć słowem, które w nim nieustannie rozbrzmiewa. To co ma czynić 
uczeń Jezusa, to nie tylko pobożne mówienie, co raczej słuchanie słowa Bożego 
i życie nim na codzień. Wzorem takiej postawy pozostaje dla każdego Maryja.

3. Perykopa Łk 11,27-28 aktualna jest dla każdego poszczególnego chrześ­
cijanina i całego Kościoła naszych czasów. Zamiast wymagać od współczesnego

57 Zob. H. M u n o z ,  Beata te che hai creduto!, PSV 6 (1982) s. 99 n.; B e m i 1 e, jw. s. 235.



MARYJNY ASPEKT JEZUSOWEGO BŁOGOSŁAWIEŃSTWA 205

świata tylko posłuchu, sam Kościół musi przede wszystkim zdać się więcej na 
słuchanie i życie słowem Bożym. To właśnie w aktualnych okolicznościach 
historycznych jest pilną potrzebą ponowna ewangelizaqa chrześcijan. Tylko nowe 
odkrycie autentycznej postawy bycia uczniem Jezusa może zrodzić skutecznych 
głosicieli słowa. Zawsze aktualnym zadaniem Kościoła pozostanie więc słuchanie 
słowa Bożego i realizowanie go w codziennym życiu. W nauczeniu się tej postawy 
bardzo pomocnym może być nabożeństwo do Maryi, ale pod warunkiem, że 
będzie w duchu błogosławieństwa Jezusowego. Według niego Maryja jest błogo­
sławioną, bo w sposób najpiękniejszy słuchała słowa Bożego i je wypełniała. 
Nabożeństwo do Niej ma wyrazić się więc nie tylko w nazywaniu Jej błogo­
sławioną, ale w naśladowaniu Jej postawy, by Jej błogosławieństwo stawało się 
udziałem wszystkich uczniów Chrystusa i całego świata.

VIRGIN MARY’S ASPECT OF JESUS’ BLESSING CONCERNING THOSE 
WHO ARE LISTENING TO THE GOD’S WORD AND KEEPING IT 

(Lk 11,27-28)

S u m m a r y

The author of the study about the Luke pericope 11, 27-28 has applied a traditional schema of 
the biblie work. He begins with an introduction of the literary problems of the text The following 
points have been discussed regarding that matter: the vocabulary and the style of the text, its 
structure, the blessing as a form of expression, comparison with the text of Lk 8, 19-21 and the 
remaining authors of the synoptic Gospels (Mk 3, 31-35; Mt 12, 46-50), the context and the literary 
genre of the pericope. On the basis of the exegetic analysis — after the interlocutors had been 
introduced (Lk 11, 27ab) — the sense of respective blessings have been one after the other determined 
(Lk 11, 27cd. 28) and the connection between them have been shown. The theological reflection have 
been described as follows: God’s word as a source of blessing, attitude towards God’s word as a sign 
of Jesus’ follower and necessary condition of blessing, Virgin Mary as an instance of the blessing 
which had been realized.

The studium of the pericope Lk 11, 27-28 set in order in such a way — showed that the main 
theme of the pericope concentrates round the God’s word — the subject which Luke loved especially. 
To this end he has shown the blessings hand ad down by tradition. He has linked them into one 
pericope — calling the spedai attention to Jesus’s Blessing concerning those who are listening to the 
God’s word and keeping i t  Emphasizing sudi an attitude of Jesus’ follower necessary for realization 
of the blessing, he h as given to it a more didactic-parenetic nature. The blessing which has been 
expressed by a woman to Virgin Mary at the same time is deepen and She has been shown as an 
instance for all those who following Her, want to be perdpients of God’s Blessing.


