
  Łódzkie Studia Teologiczne 

1999, 8 

PAWEŁ CHOJNACKI 
Punkt Konsultacyjny ATK 

Łódź 

„DROGA WIARY” W LISTACH ŚW. PAWŁA 

1. DROGA W NOWYM TESTAMENCIE 

Droga (gr. hodos) w Nowym Testamencie występuje w znaczeniu właściwym na 

określenie podróży (np. Mt 5, 25; Mk 6, 8; Dz 15, 40; 20, 11), drogi do morza (Mt 8, 

28; 10, 5) lub odcinka łączącego miejscowości (Dz 8, 26). Drugie, metaforyczne zna-

czenie „drogi” jest rzadziej stosowane niż poprzednie. Postępowanie człowieka jest 

nazwane „drogą” określająca sposób ludzkiego życia (np. Mt 7, 14; Dz 14, 16; Rz 3, 

16; 1 Kor 4, 17; Jk 1, 8; 5, 20). W Dziejach Apostolskich wyrażenie „droga” jest sy-

nonimem nowego życia w wierze chrześcijańskiej (Dz 9, 2; 18, 25n; 19, 9.23; 20, 

4.14)
1
. „Droga”, jako nowy sposób istnienia i świadectwa, jest „drogą wiary” w Jezu-

sa Chrystusa – Odkupiciela człowieka, a swój najpełniejszy wyraz znajduje w całko-

witym i bezgranicznym oddaniu i miłości dla braci (Dz 2, 42–47; 4, 32–37; Ef 5, 2) 

oraz w trosce o „czyste sumienie wobec Boga i ludzi” (Dz 24, 12–14). Na „drodze 

wiary” człowiek uczestniczy w obietnicy, wypełnionej w Chrystusie, czyli w doko-

nanym przez Niego zbawieniu (Ga 3, 22). Całe życie chrześcijańskie jest nazwane 

drogą, ponieważ sam Chrystus jest prawdziwą i żywą drogą wiodącą do Ojca (J 14, 

4–6)
2
. W Dz 9, 2 termin droga występuje jako jedno z najstarszych określeń Kościo-

ła, chrześcijaństwa, nauki. W tym sensie „droga” jest powtórzona w Dziejach Apo-

stolskich sześć razy (Dz 9, 2; 19, 9.23; 24, 4; 24, 14.22) i zawsze w rozdziałach zwią-

zanych z osobą św. Pawła. W Dziejach Apostolskich termin ten nie bez wpływu hebr. 

derek oznacza głównie „sposób czy kierunek życia” – „naukę”
3
. Święty Paweł w 

1 Kor 4, 17 stosuje pojęcie „drogi” na oznaczenie nauki chrześcijańskiej, normującej 

życie ludzi
4
. 

 
 

1 Słownik Nowego Testamentu, red. X. L. Dufour, Poznań 1981, s. 226. 
2 Por. H. Muszyński, Etos biblijny, w: Studia z biblistyki, t. 2, Warszawa 1980, s. 59–60. 
3 E. Dąbrowski, Dzieje Apostolskie, wstęp – przekład z oryginału – komentarz, Poznań 1961, s. 299. 
4 Zob. R. Popowski, o°do/j, w: Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Warszawa 

1995, s. 419 n. 



PAWEŁ CHOJNACKI 

 

234 

W Dziejach Apostolskich „droga” jest samookreśleniem chrześcijańskiej 

wspólnoty, którą wrogowie określali jako sektę. W rozdz. 16, 17 występuje wyra-

żenie „droga zbawienia”, które jednoznacznie określa posłannictwo Chrystusa. W 

rozdz. 18, 25 „droga Pana”, a w rozdz. 18, 26 „droga Boża”, w których chodzi o 

zwiastowanie Jezusa. W rozdz. 13, 12 jest mowa o nauce Pana, a bezpośrednio po 

tym była mowa o „prostych drogach Pańskich” (13, 10)
5
. 

2. TEKSTY LISTÓW MÓWIĄCE O „DRODZE WIARY” 

Święty Paweł w swoich listach
6
 uczy pierwszych chrześcijan zasad wiary, 

przedstawiając jej wymagania na dwóch płaszczyznach, po których jak po „dro-

dze” ma podążać człowiek wiary. Pierwsza zawiera naukę dogmatyczną listów, 

druga zaś obejmuje refleksję moralną, czyli konsekwencje natury etycznej otrzy-

manego zbawienia i mieści się w części parenetycznej. W niniejszym opracowa-

niu „droga wiary” w ujęciu św. Pawła zostanie zobrazowana na podstawie pou-

czeń dogmatycznych i moralnych – najbardziej charakterystycznych tekstów z 

wybranych listów Apostoła Narodów.  

Zbawcze dzieło Chrystusa wyznaczyło moment, w którym zakończyła się 

ekonomia Starego Prawa, objawionego ludowi Bożemu – Izraelowi za pośrednic-

twem Mojżesza. Rozpoczęła się wówczas nowa ekonomia zbawienia – ekonomia 

łaski, otrzymanej darmowo i niezasłużenie, w której usprawiedliwienie człowieka 

dokonuje się na podstawie wiary w Jezusa Chrystusa. Dla św. Pawła stanowi ona 

przeciwstawienie dawnej ekonomii, według której usprawiedliwienie następowało 

z uczynków Prawa
7
. Nowa ekonomia zbawienia zapoczątkowana przez odkupień-

czą śmierć Jezusa Chrystusa, urzeczywistnia się w życiu poszczególnych ludzi na 

„drodze wiary”. Jest to wiara w Chrystusa Odkupiciela, która stanowi jedyną dro-

gę zbawienia dla każdego człowieka
8
. 

Bóg powołał ludzi do zbawienia, które dokonuje się przez czynność uświęca-

jącą Ducha Świętego i przez „wiarę w prawdę” (2 Tes 2, 13), która przede 

wszystkim dotyczy osoby i dzieła Jezusa Chrystusa. Na „drogę wiary” ludzie 

wkraczają dzięki przepowiadanej Ewangelii (Rz 10, 17), której powinni się wier-

nie trzymać (2 Tes 2, 15), zachowując przekazane im pouczenia.  

 
 

5 Por. G. Ebel, o/do/j w: Tcheologisches Begriffslexikon zum Neuen Testament, hrsg. von L. Coe-

nen, E. Beyrenther, H, Bietenhard, Wuppertal 1993, s. 1362. 
6 Z 14 listów przypisywanych św. Pawłowi przyjmuje się bez zastrzeżeń autorstwo tzw. 4 wiel-

kich listów Pawłowych: Rz, 1–2 Kor, Ga oraz 3 mniejszych: 1 Tes, Flp, Flm. Natomiast 2 Tes, Kol, 

Ef i listy pastoralne 1–2 Tm i Tt nasuwają większe lub mniejsze wątpliwości co do osobistego au-

torstwa Pawła. Por. H. Langkammer, Słownik biblijny, Katowice 19842, s. 120. 
7 Por. H. Muszyński, dz. cyt., s. 37. 
8 Por. R. Schnackenburg, Nauka moralna Nowego Testamentu, Warszawa 1983, s. 240. 



„DROGA WIARY” W LISTACH ŚW. PAWŁA 235 

Najstarszym Listem Pawłowym i zarazem pierwszym pismem Nowego Testa-

mentu jest 1 List do Tesaloniczan. Powstał on podczas drugiej podróży misyjnej 

Apostoła Pawła (50–53 r.) w Koryncie, najprawdopodobniej w początkach 51 r.
9
 

Chrześcijanie Tesalonik, przyjmując Ewangelię głoszoną przez Apostoła Na-

rodów (1 Tes 1, 6; 2, 1), uwierzyli w Jezusa umarłego i zmartwychwstałego. Po-

śród wielkiego ucisku, ale z radością pochodzącą od Ducha Świętego, przyjęli 

słowo Boże i stali się naśladowcami Pana (1 Tes 1, 6). W skierowanych do nich 

liście Apostoł zauważa szczególną gorliwość widoczną w postawie religijnego 

zaangażowania w sprawę Ewangelii. Ona bowiem ukazała im wierne podążanie 

„drogą wiary” przez zachowywanie chrześcijańskich cnót wiary, nadziei i miłości 

(1 Tes 1, 2n). Ta niezwykła postawa Tesaloniczan, charakteryzująca się „uczynną 

wiarą”, stała się zaczynem wiary dla innych ludzi. 

Wiara głoszona przez św. Pawła jest darem Bożym, darmo danym człowie-

kowi, który powinien z tym darem współpracować
10

. Wiara nie sprowadza się 

jedynie do wyrażenia zgody przez intelekt, lecz jest ściśle związana z osobistym i 

całkowitym zaangażowaniem człowieka w służbę Chrystusowi. Dlatego winna 

ogarniać całego człowieka i kierować jego postępowaniem
11

. Chrześcijanie Tesa-

lonik wyrażali swoją wiarę w codziennym zachowaniu i działaniu, któremu towa-

rzyszyła ofiarna miłość. Praktykowanie cnoty miłości na „drodze wiary” zobo-

wiązywało ich do podtrzymywania słabych i wątpiących (1 Tes 5, 14), do usta-

wicznego czynienia dobra współbraciom w wierze i względem wszystkich oraz 

do wzajemnego umacniania się w nadziei (1 Tes 4, 18; 5, 11). Chrześcijanie win-

ni żyć nadzieją, która jest ufnym i cierpliwym oczekiwaniem chwalebnego przyj-

ścia Chrystusa (1 Tes 1, 10).  

Apostolski wysiłek św. Pawła zmierzał do tego, by ludzie nawróceni wkro-

czyli na „drogę wiary” i przyjęli nowy sposób istnienia. Tesaloniczanie, którzy 

odwrócili się od bożków do prawdziwego Boga (1 Tes 1, 9), zostali wezwani do 

ciągłego wzrastania w doskonałości (1 Tes 3, 12). Słowa Apostoła: „stawajcie się 

coraz doskonalszymi” (1 Tes 4, 1) są zachętą do świętości życia, do której powo-

łał ich Bóg: „Albowiem wolą Bożą jest wasze uświęcenie: powstrzymywanie się 

od rozpusty, aby każdy umiał utrzymywać ciało własne w świętości i we czci, a nie 

w pożądliwej namiętności, jak to czynią nie znający Boga poganie. [...] Nie powo-

łał nas Bóg do nieczystości, ale do świętości” (1 Tes 4, 3–5.7). Podążanie chrze-

ścijan „drogą wiary” nie może mieć nic wspólnego z pogańskimi zwyczajami, 

które w dziedzinie moralnej tolerowały daleko idącą swobodę obyczajową. Apo-

stoł, wzywając uczniów Chrystusa do postępowania w doskonałości, domagał się 

 
 

9 J. Stępień, Pierwszy List do Tesaloniczan, wstęp – przekład z oryginału – komentarz, Poznań–

Warszawa 1979, s. 57. 
10 Por. E. Szymanek, Wiara darem Bożym w nauce św. Pawła, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 

35 (1982), s. 178 n.  
11 Por. E. Szymanek, Wiara jako postawa człowieka w teologii św. Pawła, „Ruch Biblijny i Li-

turgiczny” 37 (1984) 4, s. 304. 



PAWEŁ CHOJNACKI 

 

236 

„utrzymywania ciał w świętości i czci”, czyli panowania nad sobą, by już nigdy 

nie popełniali grzechów rozpusty
12

.  

Święty Paweł piętnował postępowanie tych Tesaloniczan, którzy trwając w 

przekonaniu, że rychło nastąpi powtórne przyjście Chrystusa, wymawiali się od 

pracy. Lekceważenie codziennej pracy rodziło u wielu chrześcijan tendencje do 

życia na koszt bliźniego
13

. Apostoł, wyjaśniając właściwe pojmowanie Paruzji 

Chrystusa, pouczył że na każdym spoczywa obowiązek pilnowania własnych 

spraw, a zwłaszcza obowiązek pracy (1 Tes 4, 11). Chrześcijanie powinni zacho-

wywać spokój i sumiennie wypełniać swoje zadania. „Droga wiary”, którą podą-

żają, nie tylko że nie zwalnia ich z obowiązku wykonywania pracy, ale wymaga 

ciągłego podejmowania trudu, jako warunku realizacji przykazania braterskiej 

miłości (1 Tes 4, 9).  

A Dzień Paruzji, oczekiwany przez Tesaloniczan, przyjdzie niespodzianie 

(5, 2–3) i dlatego należy trwać w nieustannej czujności i trzeźwości (1 Tes 5, 6). Nie 

chodzi tu o pełne trwogi i lęku wyczekiwanie, lecz o czujność złączoną z ufnością i 

pokojem, gdyż chrześcijanie są „synami światłości i synami dnia” (1 Tes 5, 5), a więc 

ludźmi zjednoczonymi z Bogiem i postępującymi drogą wiodącą do zbawienia
14

.  

Metafora światła, którą posłużył się Apostoł, występuje również w Ewangelii 

wg św. Jana, gdzie sam Chrystus objawia się jako światłość świata: „Ja jestem 

światłością świata. Kto idzie za Mną, nie będzie chodził w ciemności, lecz będzie 

miał światło życia” (J 8, 12). Jezus Chrystus, będący „światłością świata”, wska-

zuje wszystkim ludziom drogę do celu, którym jest Bóg. Ci, którzy przyjmują 

Jezusa z wiarą (J 8, 30), nie chodzą już w ciemnościach, ale poddają się kierow-

nictwu Chrystusa – światłości, spieszą do światła (J 3, 19 n) i stają się Jego 

uczniami (J 12, 36)
15

. I tym samym konsekwentnie kroczą „drogą wiary” przez 

Chrystusa ku Ojcu. 

Podczas drugiej podróży misyjnej (r. 50–53) Apostoł założył kolejną gminę 

chrześcijańską w Koryncie. Po wyjeździe do Efezu doszły go wieści o rozłamie, 

spowodowanym przez ugrupowania opowiadające się za poszczególnymi głosi-

cielami Ewangelii. Nabrzmiała sytuacja religijna skłoniła Pawła do napisania li-

stu, w celu przywrócenia jedności w Kościele korynckim i udzielenia odpowiedzi 

na pytania nurtujące tamtejszych chrześcijan. 1 List do Koryntian powstał w 56 r. 

w Efezie, gdzie Apostoł przebywał w latach 54–57, w czasie trzeciej podróży 

apostolskiej (54–58)
16

.  

 
 

12 Por. J. Stępień, dz. cyt., s.179.  
13 Por. tamże, s.186. 
14 E. Szymanek, Wykład Pisma Świętego Nowego Testamentu, Poznań 1990, s. 295. 
15 Zob. S. Mędala, Chwała Jezusa (Ewangelia wg św. Jana), w: Wprowadzenie w myśl i we-

zwanie ksiąg biblijnych, pr. zbior. pod red. J. Frankowskiego, R. Bartnickiego, Warszawa 1992, 

t. 10, s. 40.  
16 Por. E. Dąbrowski, Listy do Koryntian, wstęp – przekład – komentarz, Poznań 1965, s. 55 nn. 



„DROGA WIARY” W LISTACH ŚW. PAWŁA 237 

Na początku listu, w 1 rozdz. Apostoł przypomniał, że „droga wiary” powinna 

prowadzić chrześcijan do zgody i jedności, nigdy zaś do rozłamów i podziałów, 

jakie pojawiły się w społeczności chrześcijańskiej Koryntu: „A przeto upominam 

was, bracia, w imię Pana naszego Jezusa Chrystusa, abyście byli zgodni, i by nie 

było wśród was rozłamów, byście byli jednego ducha i jednej myśli” (1 Kor 1, 10). 

Powstałe stronnictwa zasłużyły na potępienie, ponieważ sprzeciwiały się jed-

ności Chrystusowego Ciała. Rozłam istniejący w Koryncie – zdaniem św. Pawła 

– równał się podziałowi Chrystusa na części. Chrześcijanie zaś są członkami 

„Ciała Chrystusa” (1 Kor 6, 15; Rz 12, 4 n). W Jego imię zostali ochrzczeni i stali 

się Jego własnością. Pielgrzymując „drogą wiary” do Domu Ojca, winni przeto 

zabiegać o trwanie w zjednoczeniu z Chrystusem
17

.  

W swoim nauczaniu o „drodze wiary” św. Paweł żądał od nawróconych na 

chrześcijaństwo, aby dokładali wszelkich starań w pozbywaniu się dawnych grze-

chów i złych przyzwyczajeń, aby definitywnie zerwali ze złem:  

„Czyż nie wiecie, że odrobina kwasu całe ciasto zakwasza? Wyrzućcie więc 

stary kwas, abyście się stali nowym ciastem, jako że przaśni jesteście. Chrystus 

bowiem został złożony w ofierze jako nasza Pascha” (1 Kor 5, 6–7). 

Stary kwas jest symbolem złości i przewrotności, a przaśny chleb oznacza 

czystość i prawdę (1 Kor 5, 8). Chrześcijanie podobni są do szabatnich przaśni-

ków, pozbawionych kwasu zepsucia. Chrystus, Baranek Paschalny, zobowiązuje 

ich do paschalnego życia, odrzucając bowiem zło i nieprawość, staną się „nowym 

ciastem” – ludźmi pozostającymi w służbie czystości i prawdy
18

.  

Przez chrzest ciało chrześcijanina stało się świątynią Ducha Świętego i dlate-

go winno być przybytkiem czystości i świętości. Apostoł przypomniał o godności 

ciała ludzkiego, ponieważ w Koryncie zniekształcono naukę o wolności chrześci-

jańskiej, wskutek czego chrześcijanie stawali się niewolnikami własnych pożą-

dań. Według niego Chrystus przez swoją zbawczą śmierć i zmartwychwstanie 

zdobył sobie prawo do całego człowieka. Chrześcijanie przeto winni dochować 

wierności Chrystusowi, czyniąc to, co się Jemu podoba, ponieważ Chrystus nabył 

ich za cenę własnego życia (1 Kor 6, 20).  

W życiu doczesnym powołanie człowieka idącego „drogą wiary” może reali-

zować się zarówno w małżeństwie, jak i dziewictwie. Paweł z Tarsu uważał jed-

nak, że dziewictwo jest doskonalszą formą życia aniżeli małżeństwo. Trwanie 

bowiem w dziewictwie umożliwia wierzącym skierowanie całej uwagi i troski na 

Boga, ażeby jedynie Jemu się podobać (1 Kor 7, 32). Natomiast ludzie żyjący w 

małżeństwie poddani są kłopotom i troskom życia rodzinnego. Święty Paweł za-

chęcał jednak chrześcijan, aby każdy żył według osobistego daru otrzymanego od 

Boga (1 Kor 7, 7). 

 
 

17 Por. tamże, s. 152.  
18 L. Stachowiak, Pierwszy List do Koryntian, w: Komentarz praktyczny do Nowego Testamen-

tu, pr. zbior. pod red. A. Jankowskiego i in., Poznań–Warszawa 1975, s. 724. 



PAWEŁ CHOJNACKI 

 

238 

Apostoł, pouczając o nierozerwalności małżeństwa, zajmuje się również pro-

blemem małżeństw mieszanych, w których tylko jedna ze stron przyjęła chrzest. 

W jego przekonaniu strona wierząca może przyczynić się do uświęcenia strony 

niewierzącej, o ile tylko szanowano wzajemne różnice religijne. Także dzieci 

urodzone w chrześcijańskim domu, w którym tylko jedno z rodziców wyznawało 

wiarę, mogą wstąpić do rodziny Chrystusowej, by postępować „drogą wiary”
19

:  

„Uświęca się bowiem mąż niewierzący dzięki swej żonie, podobnie jak świę-

tość osiągnie niewierząca żona przez »brata«” (1 Kor 7, 14).  

Jednakże, jeśli strona nieochrzczona zgłosiłaby chęć odejścia, gdyż nie chcia-

ła uznać nowego stylu życia strony ochrzczonej, wówczas będzie mogła odejść, a 

strona wierząca tego związku nie będzie skrępowana (1 Kor 7, 15 n). Jest to tzw. 

przywilej Pawłowy
20

.  

Chrześcijanie na „drodze wiary” zostają obdarowani charyzmatami, czyli da-

rami Ducha Świętego. Charyzmaty mają na celu nie tylko wzrost wiary pojedyn-

czego wierzącego (1 Kor 14, 4), lecz przede wszystkim dobro i pożytek całej 

wspólnoty kościelnej. Dary duchowe, które mają służyć Kościołowi, Apostoł 

wymienia w 1 Liście do Koryntian:  

„Jednemu dany jest przez Ducha dar mądrości słowa, drugiemu umiejętność 

poznawania według tego samego Ducha, innemu jeszcze dar wiary w tymże Du-

chu, innemu łaska uzdrawiania w jednym Duchu, innemu dar czynienia cudów, 

innemu proroctwo, innemu rozpoznawanie duchów, innemu dar języków i wresz-

cie innemu łaska tłumaczenia języków” (1 Kor 12, 8–10). 

Apostoł pogan upomniał nawróconych, że posługiwanie charyzmatami nie 

może prowadzić do zamieszania i niepokoju we wspólnocie chrześcijan. Przed 

tym niebezpieczeństwem uchroni ich miłość, która jest zdolna pojednać ludzi ze 

sobą skłóconych i powaśnionych. A swoją wzniosłością i trwałością przewyższa 

wszystkie charyzmaty. Bez charyzmatu miłości inne nadzwyczajne dary nie 

przedstawiają żadnego znaczenia:  

„Gdybym mówił językami ludzi i aniołów, a miłości bym nie miał, stałbym się 

jak miedź brzęcząca albo cymbał brzmiący. Gdybym też miał dar prorokowania i 

znał wszystkie tajemnice i posiadał wszelką wiedzę, [...] a miłości bym nie miał, 

byłbym niczym” (1 Kor 13, 1–2).  

W hymnie o miłości (1 Kor 13, 1–13) Paweł z Tarsu mówi przede wszystkim 

o miłości Boga, ale również o miłości bliźniego, która z tą pierwszą jest nieroz-

dzielnie związana, tak jak poucza o tym św. Jan: „albowiem kto nie miłuje brata 

swego, którego widzi, nie może miłować Boga, którego nie widzi” (1 J 4, 20). 

Miłość Boga i bliźniego jest – według Pawła – najdoskonalszą drogą wiodącą do 

 
 

19 Por. W. Barclay, Listy do Koryntian, Warszawa 1979, s. 89 n.  
20 T. Jelonek, Św. Paweł i jego listy, Kraków 1995, s. 38. Na temat przywileju Pawłowego zob. 

J. Załęski, Nierozerwalnośc małżeństwa według św. Pawła. O tzw. przywileju Pawłowym: 1 Kor 7, 

10–16, Katowice 1992, zwł. s. 123 nn. 



„DROGA WIARY” W LISTACH ŚW. PAWŁA 239 

Boga. Jako „droga jeszcze doskonalsza” miłość winna się wyrażać w takim spo-

sobie życia, w którym nie ma miejsca dla egoizmu, a całe życie chrześcijanina 

jest przeniknięte pragnieniem najwyższego dobra dla bliźnich
21

.  

Podążając przeto „drogą wiary”, chrześcijanie winni wciąż zabiegać o wzra-

stanie w miłości. Najlepszą szkołą miłości i ofiarnej służby jest Uczta euchary-

styczna. W niej bowiem urzeczywistnia się pierwsze i największe przykazanie 

głoszone przez Chrystusa: „To jest moje przykazanie, abyście się wzajemnie mi-

łowali, tak jak Ja was umiłowałem” (J 15, 12). Dostrzegając u chrześcijan w Ko-

ryncie pogańskie nawyki, zwłaszcza skłonność do życia niemoralnego i wzajem-

nej rywalizacji, Apostoł wskazał im miejsce, gdzie mają się uczyć bratniej miło-

ści. W Eucharystii chrześcijanie uobecniają zbawcze dzieło Chrystusa, a spoży-

wając Ciało i Krew Pańską w głęboki sposób zespalają się ze Zbawicielem – 

Dawcą miłości
22

. Pouczając o uczestnictwie chrześcijan w uczcie eucharystycz-

nej, św. Paweł przestrzegł przed pokusą niegodnego spożywania Chleba lub picia 

Kielicha Pańskiego (1 Kor 11, 26 n). Warunkiem odpowiedniego przystępowania 

do stołu Pańskiego jest – w myśl pouczeń Apostoła – czyste serce, co wymaga 

ciągłego badania siebie, swojego sumienia. Dzięki temu chrześcijanie unikną na 

„drodze wiary” pokusy przestępstwa wobec Ciała i Krwi Pańskiej, tj. wobec sa-

mego Chrystusa, a wysłużone przez Niego zbawienie będzie w ich życiu całkowi-

cie skuteczne
23

.  

Paweł z Tarsu, wysyłając 1 List do Koryntian, osiągnął zamierzone cele, 

zwłaszcza że podziały istniejące w kościele Koryntu przestały zagrażać społecz-

ności chrześcijańskiej, a na liturgicznych zgromadzeniach przywrócono spokój. 

Następny jego list – 2 List do Koryntian – powstał podczas drugiego pobytu Apo-

stoła w Macedonii, w końcu 57 lub 58 r.
24

 Pismo to nie zawiera wielu pouczeń 

religijno-moralnych, ale Apostoł zwraca uwagę Koryntian na zupełnie nowy spo-

sób istnienia ludzi, idących „drogą wiary”:  

„Albowiem miłość Chrystusa przynagla nas, pomnych na to, że skoro jeden 

umarł za wszystkich, to wszyscy pomarli. A właśnie za wszystkich umarł „Chry-

stus” po to, aby ci, co żyją, już nie żyli dla siebie, lecz dla tego, który za nich 

umarł i zmartwychwstał. [...]. Jeżeli więc ktoś pozostaje w Chrystusie, jest nowym 

stworzeniem. To, co dawne, minęło, a oto „wszystko” stało się nowe” (2 Kor 5, 

14–15.17).  

Miłość Boża objawiona w Chrystusie, jest dla chrześcijan źródłem siły, która 

sprawia, że są w stanie kochać Boga i bliźniego. Jest ona wezwaniem do przyjęcia 

 
 

21 Por. L. Stachowiak, dz. cyt., s. 749.  
22 Por. W. Smereka, Wieczerza Pańska w Pierwszym Liście do Koryntian, „Ruch Biblijny i Litur-

giczny” 2(1949), s. 118 n. 
23 Por. E. Szymanek, Wykład Pisma Świętego..., s. 308.  
24 Św. Paweł napisał prawdopodobnie więcej listów do kościoła w Koryncie, z których tylko 

dwa zachowały się i zostały uznane za kanoniczne. W związku z tym zob. E. Dąbrowski, Listy do 

Koryntian..., s. 50–63.  



PAWEŁ CHOJNACKI 

 

240 

nowego sposobu życia, pozbawionego wszelkiej miłości własnej i egoizmu, który 

skierowałby egzystencję wierzących ku zmartwychwstałemu Panu. Ten nowy 

sposób istnienia, którego podstawą jest miłość Chrystusa i miłość chrześcijan ku 

Chrystusowi, św. Paweł określa jako „pozostawanie w Chrystusie”.  

Wierzący przez chrzest stali się nowym stworzeniem, a więc nową kategorią 

ludzi, których zasadą życia – „drogą życia”– jest duch łączący ich z Chrystusem. 

Do wyrażenia tej samej idei nowego stworzenia (Ga 6, 15) Apostoł stosuje termin 

„nowy człowiek” (Ef 2, 10.15; 4, 24), określając nim tych wszystkich, którzy 

należą do „Ciała Chrystusa” i przyswoili sobie owoce zbawczej męki Chrystusa
25

. 

Gdy doniesiono Apostołowi o niebezpiecznej działalności żydowskich agita-

torów w Galacji, postanowił przeciwstawić się fałszywym głosicielom nauki 

Chrystusa. Okazało się bowiem, że nawoływali oni nawróconych Galatów do 

zachowywania przepisów Prawa, jako nieodzownego warunku usprawiedliwienia. 

Aby zapobiec skutkom wrogiej działalności judaizujących chrześcijan, Apostoł 

pod koniec 57 r. napisał List do Galatów
26

.  

W tym piśmie Paweł z Tarsu głosi, że wiara jest koniecznym warunkiem do 

osiągnięcia usprawiedliwienia i zbawienia człowieka. Pouczając o dwóch sposo-

bach usprawiedliwienia „przez wypełnianie Prawa za pomocą uczynków” oraz 

„przez wiarę w Jezusa Chrystusa” wykazał, że człowiek dostępuje usprawiedli-

wienia jedynie na „drodze wiary” (Ga 2, 16). A świadczy o tym dar Ducha Świę-

tego, którego Galaci otrzymali nie przez uczynki Prawa, ale przez swoją wiarę 

(Ga 3, 1–5). W ten sposób Apostoł sprzeciwił się drodze usprawiedliwienia, pole-

gającej na wypełnianiu przepisów Prawa. Na „drodze wiary” usprawiedliwienie 

człowieka dokonuje się przez wiarę w Jezusa Chrystusa, który przez śmierć i 

zmartwychwstanie uwolnił ludzi od służby Prawu, czyniąc ich dziećmi i dziedzi-

cami z woli Bożej (Ga 4, 7)
27

.  

Pouczając Galatów o wierze, Apostoł mówi również o chrzcie jako istotnym 

elemencie w usprawiedliwieniu człowieka:  

„Wszyscy bowiem dzięki tej wierze jesteście synami Bożymi – w Chrystusie 

Jezusie. Bo wy wszyscy, którzy zostaliście ochrzczeni w Chrystusie, przyoblekli-

ście się w Chrystusa” (Ga 3, 26–27). 

Święty Paweł, mówiąc o przyoblekaniu się w Chrystusa, zastosował przeno-

śnie, szata oznacza tu ontologiczną łączność ochrzczonego z Chrystusem. Ta 

szczególna jedność z Chrystusem sprawia, że staje się On dla chrześcijanina za-

sadą nowej nadprzyrodzonej egzystencji
28

. Fakt Ontologicznego zjednoczenia z 

 
 

25 Por. tamże, s. 429.  
26 Zob. E. Szymanek, List do Galatów, wstęp – przekład z oryginału – komentarz, Poznań–

Warszawa 1978,s.29.  
27 Por. J. Rosłon, Święty Paweł, w: Wstęp do Nowego Testamentu, pr. zbior. pod. red. F. Gry-

glewicza, t. 3, Poznań–Warszawa 1969, s. 392.  
28 Por. J. Kudasiewicz, Biblijna teologia chrztu, w: Materiały pomocnicze do wykładów z bibli-

styki, t. 3, pod red. M. Filipiaka, Lublin 1978, s. 152. 



„DROGA WIARY” W LISTACH ŚW. PAWŁA 241 

Chrystusem nie zakorzenia się jednak w sposób automatyczny w psychice 

ochrzczonego człowieka. Ontyczne utożsamienie z Chrystusem dokonuje się w 

świadomym życiu chrześcijańskim. Dlatego nie wystarczy przyjąć Chrystusa tyl-

ko raz, podczas chrztu, ale stale na nowo trzeba „zwlekać” stare szaty, by usta-

wicznie dorastać do wzoru, którym jest Chrystus (Kol 3, 10). 

W nauce św. Pawła wiara i chrzest dopełniają się wzajemnie. Wiara w Chry-

stusa sprawia w człowieku synostwo Boże, a chrzest, będąc publicznym aktem 

wiary, powoduje zjednoczenie z Chrystusem, dzięki czemu wierny przyobleka się 

w Chrystusa Jednocząc się z Chrystusem w chrzcie, chrześcijanin staje się 

uczestnikiem Jego sprawiedliwości i powstaje do nowego życia. Ochrzczony zo-

staje obdarzony Bożym życiem, które polega na udziale w aktualnym bytowaniu 

Chrystusa jako zmartwychwstałego Pana
29

. Chrześcijanin idący „drogą wiary” 

może więc powtórzyć za Apostołem:  

„Teraz zaś już nie ja żyję, lecz żyje we mnie Chrystus. Choć nadal prowadzę 

życie w ciele, jednak obecne moje życie jest życiem wiary w Syna Bożego, który 

umiłował mnie i samego siebie wydał za mnie” (Ga 2, 20). 

Apostoł stwierdza, że przez chrzest i upodobnienie się do Chrystusa, chrze-

ścijanin w swoim istnieniu i działaniu staje się niejako jednym podmiotem działa-

nia i orzekania z Chrystusem. „Życie wiarą w Syna Bożego” oznacza, że w chrze-

ścijaninie, oprócz aktów naturalnego życia, istnieje nowe życie, które polega na 

aktywnej obecności Chrystusa w człowieku
30

. 

Święty Paweł, pouczając, że zbawienie nie znajduje się na drodze zachowa-

nia przepisów Prawa, pisze: Zerwaliście więzy z Chrystusem; wszyscy, którzy szu-

kacie usprawiedliwienia w Prawie, wypadliście z łaski (Ga 5, 4). Przyjęcie obrze-

zania świadczyłoby o tym, że chrześcijanin uzależnia swoje zbawienie od zacho-

wania przepisów Tory (Prawa). Takie postępowanie byłoby równoznaczne z 

odejściem z „drogi wiary” – jedynej drogi prowadzącej do zbawienia. Dla chrze-

ścijanina, zjednoczonego z Chrystusem przez wiarę i chrzest, obrzezanie nie ma 

już żadnego znaczenia, ponieważ na „drodze wiary” istotna jest wiara ujawniająca 

swą moc dzięki miłości
31

.  

Chrześcijanin kroczący „drogą wiary” winien kierować się w swoim życiu 

prawem miłości, tj. miłością Boga i bliźniego. Apostoł utożsamia czyn miłości z 

czynem wolności, pouczając, że przez czyny wypływające z miłości chrześcijanin 

świadczy o prawdziwej wolności, która pociąga za sobą zobowiązania moralne. 

Postępowanie w wolności na „drodze wiary” jest koniecznością ze względu na 

niebezpieczeństwo ponownego popadnięcia w niewolę:  

„Ku wolności wyswobodził nas Chrystus. A zatem trwajcie w niej i nie podda-

wajcie się na nowo pod jarzmo niewoli!” (Ga 5, 1). Chrześcijanin musi nieustannie 

 
 

29 Por. E. Szymanek, List do Galatów..., s. 81 nn.  
30 Por. A. Paciorek, Paweł Apostoł – Pisma, cz.1, Tarnów 1995, s.158 n. 
31 Por. E. Szymanek, List do Galatów..., s. 106.  



PAWEŁ CHOJNACKI 

 

242 

strzec wolności, by nie unicestwić jej przez hołdowanie przewrotnym skłonnościom 

skażonej natury, czyli przez egoizm. Tylko miłość objawiająca się w chętnym słu-

żeniu bliźnim może uchronić chrześcijanina przed ponowną niewolą.  

Życiem wiary chrześcijanina kieruje Duch Święty, który mieszka w nim od 

chwili przyjęcia chrztu. Podporządkowanie się kierownictwu Ducha Świętego 

uwalnia chrześcijanina i jego sposób życia od nieprzezwyciężalnej dla niego sa-

mego skłonności do pójścia za popędami ciała (Ga 5, 16). „Uczynki rodzące się z 

ciała” św. Paweł wymienia w tzw. katalogu wad
32

. 

„Jest zaś rzeczą wiadomą, jakie uczynki rodzą się z ciała: nierząd, nieczy-

stość, wyuzdanie, uprawianie bałwochwalstwa, czary, nienawiść, spór, zawiść, 

wzburzenie, niewłaściwa pogoń za zaszczytami, niezgoda, rozłamy, zazdrość, pi-

jaństwo, hulanki i tym podobne” (Ga 5, 19–21a). 

„Ciało” oznacza tu sposób życia przeciwny Ewangelii, a więc wszelkiego ro-

dzaju zło, któremu sprzeciwia się „duch”, czyli sposób życia zgodny z Ewange-

lią
33

. Chrześcijanin schlebiający występkom wywodzącym się z „ciała” lekcewa-

ży wymagania stawiane mu na „drodze wiary”, w wyniku czego opuszcza ją, tra-

cąc prawo do dziedziczenia Królestwa Bożego. „Drogą wiary” zaś kroczą ci, któ-

rzy w swoim życiu praktykują cnoty – „owoce ducha”, będące rezultatem współ-

pracy z łaską Ducha Świętego. W tak zwanym katalogu cnót
34

 Apostoł przedsta-

wił cnoty odnoszące się do miłości Boga i bliźniego:  

„Owocem zaś ducha jest: miłość, radość, pokój, cierpliwość, uprzejmość, 

dobroć, wierność, łagodność, opanowanie. Przeciwko takim [cnotom] nie ma 

Prawa” (Ga 5, 22–23).  

Najważniejszym „owocem ducha” jest miłość. Pojmując swoje życie jako 

ustawiczną służbę w miłości dla innych, chrześcijanin wypełnia wszystkie nakazy 

Prawa. Prawo bowiem zamyka się w jednym nakazie: „Będziesz miłował bliźniego 

jak siebie samego” (Ga 5, 14). Święty Paweł w swoich listach bardzo rzadko mówi 

o miłości ku Bogu. W swoich pouczeniach na temat miłości cały nacisk kładzie 

raczej na miłość Bożą, która zwraca się i pochyla nad człowiekiem, uzdalniając go 

do miłowania braci
35

. Dlatego też – zdaniem Pawła – cnota miłości winna skłaniać 

ludzi idących „drogą wiary” do całkowitego ofiarowania się drugim, by również oni 

znaleźli się w zasięgu miłości, której źródło znajduje się w Bogu.  

Całe życie chrześcijańskie ma przenikać wewnętrzna radość, która sprzyja 

postępowaniu w doskonałej wolności (Ga 5, 13). Owocem ducha przeciwstawio-

nym „uczynkom ciała” jest także pokój, który ujawnia równowagę ducha, wyni-

kającą z bliskiej więzi z Bogiem w Jezusie Chrystusie
36

. Cnoty cierpliwości, 

 
 

32 Zob. katalogi wad np. Rz 1, 29–31; 1 Kor 5, 9–11; Ef 4, 31; 5, 3–5; Kol 3, 5–8. 
33 Por. E. Szymanek, List do Galatów..., s. 110. 
34 Inne katalogi cnót: Ef 4, 2; Kol 3, 12–17; 2 Kor 6, 6; zob. J. Łach, Dłużnicy miłości, War-

szawa 1994, s.92. 
35 Zob. A. Paciorek, dz. cyt., s. 88. 
36 Por. J. Łach, dz. cyt., s. 109 n. 



„DROGA WIARY” W LISTACH ŚW. PAWŁA 243 

uprzejmości i dobroci wyrażają postawy moralne chrześcijan, jak np. umiejętność 

powstrzymywania gniewu czy stałe pragnienie wspierania innych, sprzyjające 

tworzeniu harmonijnego życia w społeczności chrześcijańskiej.  

Wierność winni zachować wszyscy wyznawcy Chrystusa – najdoskonal-

szego wzoru posłuszeństwa i wierności wobec Ojca, którego wolę i dzieło wy-

konał (1 J 19, 28.30). Wierność powinna wyrażać się w niestrudzonym wysiłku 

poznawania Tego, do którego się należy, jak również w stałości wypełniania Jego 

woli. Dochowanie wierności Chrystusowi i Jego przykazaniom jest możliwe, o ile 

chrześcijanin poprzez modlitwę i ustawiczne czuwanie pozwoli się prowadzić 

Duchowi Bożemu po „drodze wiary”. Cnota łagodności domaga się od chrześci-

jan wyzbycia się wyniosłości, niecierpliwości i gniewu wobec błądzących współ-

braci. Należy bowiem w duchu łagodności sprowadzić na właściwą drogę tych, 

którzy zeszli z „drogi wiary” (Ga 6, 1). Wierność Chrystusowi wymaga od chrze-

ścijan opanowania, zwłaszcza w sferze życia moralnego, gdzie wszelkie wykro-

czenia określane są jako nieczystość i wyuzdanie
37

. Chrześcijanin ma bowiem być 

człowiekiem, który ukrzyżował w sobie starego człowieka, z jego egoizmem i 

namiętnościami (Ga 5, 24) i jest gotowy do postępowania według dobroczynnego 

wpływu Ducha. Albowiem to Duch Święty jest animatorem życia chrześcijań-

skiego, który sprawia, że ludzie idący „drogą wiary” praktykują w życiu cnoty, 

usuwające z niego egoizm i uzdalniające do pokornej miłości bliźniego
38

. 

O życiu według wskazań Ducha Świętego Paweł pisze w Liście do Rzymian, 

zwłaszcza w jego ósmym rozdziale. List powstał w Koryncie, pod koniec trzeciej 

podróży misyjnej Apostoła, na początku 58 r. W zamierzeniu Apostoła Pawła 

celem listu miało być przygotowanie chrześcijan Kościoła rzymskiego na jego 

przybycie, jak również wykład zasadniczych prawd wiary, z ideą usprawiedliwie-

nia na pierwszym miejscu
39

. Pouczając o usprawiedliwieniu, Apostoł pogan pisze, 

że sprawiedliwość Boża, będąca źródłem usprawiedliwienia człowieka, swe naj-

pełniejsze oblicze ukazała w śmierci Chrystusa na krzyżu jako przebłaganiu za 

grzechy ludzkie (Rz 3, 23–25) oraz w Jego chwalebnym zmartwychwstaniu, które 

stało się zadatkiem życia i zmartwychwstania ludzi. Sprawiedliwość Boża „pole-

ga nie na tym, że Bóg dokonuje zemsty i karze grzesznego człowieka, lecz tym 

się wyraża, że wszystkich nas bierze Bóg za swe dzieci”
40

. Gdy człowiek wstępu-

je na „drogę wiary”, sprawiedliwość nie oznacza już dla niego kary Bożej za po-

pełnione grzechy, lecz jest objawieniem łaski i miłosierdzia Bożego
41

: 

 
 

37 Por. tamże, s. 124 nn. 
38 Por. A. Jankowski, dz. cyt., s. 832. 
39 Zob. J. Rosłon, dz. cyt., s. 420 n.  
40 Por. K. Romaniuk, Zbawienie grzesznej ludzkości dziełem miłosierdzia Bożego, w: Drogi 

zbawienia..., s. 92.  
41 K. Romaniuk, List do Rzymian, wstęp – przekład z oryginału – komentarz, Poznań–

Warszawa 1978, s. 117.  



PAWEŁ CHOJNACKI 

 

244 

„Ale teraz jawną się stała sprawiedliwość Boża niezależna od Prawa, po-

świadczona przez Prawo i Proroków. Jest to sprawiedliwość Boża przez wiarę w 

Jezusa Chrystusa dla wszystkich, którzy wierzą. Bo nie ma tu różnicy: wszyscy bo-

wiem zgrzeszyli i pozbawieni są chwały Bożej, a dostępują usprawiedliwienia dar-

mo, z Jego łaski, przez odkupienie, które jest w Chrystusie Jezusie”. (Rz 3, 21–24) 

Święty Paweł wyjaśnia, że człowiek o własnych siłach nie jest w stanie 

dojść do usprawiedliwienia wobec Boga. Apostoł wykazał, że sprawiedliwość 

Boża nie domaga się wypełniania przepisów Prawa w celu osiągnięcia uspra-

wiedliwienia, gdyż czyni człowieka sprawiedliwym darmo, niezależnie od 

uczynków Prawa
42

. Dzięki odkupieńczej śmierci Chrystusa każdy człowiek w 

sposób darmowy, „z Jego łaski” dostępuje usprawiedliwienia, które jest rzeczy-

wistym uwolnieniem człowieka od grzechu i stworzeniem w nim nowej rzeczy-

wistości
43

. Łaska Boża sprawia, że chrześcijanie uczestniczą w życiu Bożym w 

Jezusie Chrystusie (Rz 6, 11) i są mieszkaniem Ducha Świętego – zadatku przy-

gotowanej dla nich chwały (Rz 8, 23; Ef 1, 14). Chrześcijanin, który przez wiarę i 

chrzest wiąże się z Jezusem Chrystusem, zostaje wewnętrznie odrodzony, a tym 

samym uwolniony od zgubnego przywiązania do siebie i własnej wielkości. 

Wkraczając na „drogę wiary”, nie zdobywa już sprawiedliwości własnej przez 

skrupulatne zachowywanie Prawa, lecz dostępuje sprawiedliwości nabytej od 

Boga przez wiarę w Jezusa Chrystusa
44

.  

Usprawiedliwienie, czyli zbawienie dokonane w człowieku przez wiarę w 

Chrystusa i chrzest, sprawia, że życie chrześcijańskie to nieustanny proces zbaw-

czy, w którym chrześcijanin w Chrystusie i w Jego eklezjalnym Ciele zdąża do 

Ojca. Oznacza to, że rzeczywistość zbawcza jest czymś nadal dokonującym się w 

życiu poszczególnych chrześcijan, skierowanym ku pełni. Odnosi się bowiem do 

przyszłej rzeczywistości eschatologicznej, w której Bóg będzie wszystkim we 

wszystkich (1 Kor 12, 28)
45

. 

Eschatologiczny charakter zbawienia podkreślał S. Lyonnet, według którego 

św. Paweł, zwłaszcza w Liście do Rzymian, nie pojmował w ten sam sposób 

usprawiedliwienia i zbawienia. Zdaniem Lyonneta usprawiedliwienie było dla 

Apostoła rzeczywistością już dokonaną, związaną z pierwszym przyjściem Chry-

 
 

42 „Tutaj Apostoł wskazuje [...] na to, że usprawiedliwienie to dokonuje się bez Prawa, to zna-

czy nie wynika z uczynków Prawa: usprawiedliwieni darmo, mianowicie bez zasługi poprzedzają-

cych czynów”. Św. Tomasz z Akwinu, Wykład Listu do Rzymian, Super Epistolam S. Pauli Apostoli 

ad Romanos, w tłum. i oprac. J. Salija OP, Poznań 1987, s. 63. 
43 K. Romaniuk, Soteriologia św. Pawła, Warszawa 1983, s. 179. 
44 Por. J. Rosłon, dz. cyt., s. 427. 
45 Por. J. Rosłon, Zbawienie w nauce św. Pawła, w: Chrystus i Kościół, pod red. ks. F. Grygle-

wicza, Lublin 1979. 



„DROGA WIARY” W LISTACH ŚW. PAWŁA 245 

stusa. Zbawienia natomiast to rzeczywistość przyszła, odnosząca się do drugiego 

przyjścia Chrystusa i zmartwychwstania ciał
46

. 

Święty Paweł, głosząc usprawiedliwienie z wiary, odwołuje się do przykładu 

Abrahama – człowieka wiary i bezgranicznego zaufania (Rz 4,1–25;Ga 3,6–8), 

który nie otrzymał usprawiedliwienia na skutek przestrzegania Prawa, lecz wiarę 

poczytano mu za tytuł do usprawiedliwienia:  

„I nie okazał wahania ani niedowierzania co do obietnicy Bożej , ale się 

wzmocnił w wierze. Oddał przez to chwałę Bogu i był przekonany, że mocen jest 

On również wypełnić, co obiecał. Dlatego też, poczytano mu to za sprawiedli-

wość. A to, że poczytano mu, zostało napisane nie ze względu na niego samego, 

ale i ze względu na nas, jako że będzie poczytane i nam, którzy wierzymy w Tego, 

co wskrzesił z martwych Jezusa, Pana naszego” (Rz 4, 20–24). 

Apostoł stwierdza w Liście do Galatów, że podstawą usprawiedliwienia 

Abrahama była jego wiara. Dlatego św. Paweł uczy, że na „drodze wiary” każdy 

człowiek dostąpi usprawiedliwienia, jeśli zdobędzie się na wiarę w zbawcze dzie-

ło Boga, który wskrzesił z martwych Jezusa Chrystusa. Jak zatem Abraham uwie-

rzył we wszechmoc Boga, który ożywia ciała obumarłe (Rz 4, 17–22), tak rów-

nież chrześcijanie, którzy wkroczyli na „drogę wiary”, wierzą w moc Boga, który 

wzbudził z martwych Chrystusa (Rz 4, 24) zgodnie z proroctwami ST i dokonał 

zbawienia ludzi
47

. 

Zwięzłe ujęcie treści wiary chrześcijańskiej św. Paweł zawarł w krótkiej for-

mule wyznania wiary, którą poprzedza słowo o sprawiedliwości osiąganej przez 

wiarę w Chrystusa. Człowiek nie musi wstępować do nieba ani schodzić do ot-

chłani, aby sprawiedliwość Boża stała się Jego udziałem. Albowiem dzieło zba-

wienia już się dokonało, a Chrystus jest blisko, bo blisko jest słowo wiary, tj. 

słowo, które rodzi wiarę:  

„Słowo to jest blisko, na twoich ustach i w sercu twoim. A jest to słowo wia-

ry, którą głosimy. Jeżeli więc ustami swoimi wyznasz, że Jezus Chrystus jest Pa-

nem, i w sercu swoim uwierzysz, że Bóg Go wskrzesił z martwych – osiągniesz 

zbawienie. Bo sercem przyjęta wiara prowadzi do usprawiedliwienia a wyznawa-

nie jej ustami – do zbawienia” (Rz 10, 8–10).  

Wiara chrześcijańska wymaga przyjęcia prawdy, zgodnie z którą Jezus Chry-

stus jest Panem, ponieważ powstał z martwych. W tym krótkim wyznaniu mieści 

się całość nauki apostolskiej. Zawiera ono również pozostałe prawdy wiary: po-

chodzenie Jezusa z rodu Dawida (Rz 1, 3), Jego śmierć, złożenie do grobu, wy-

wyższenie przez Ojca – o czym mówi tytuł Pan – i powtórne przyjście w chwa-

 
 

46 Zob. w związku z tym: S. Lyonnet, Usprawiedliwienie i zbawienie – darami łaski. Problem 

wiary i uczynków, w: Studia biblijne i archeologiczne, Poznań 1963, s. 163–178, zwł. 169–174. 
47 Por. J. Stępień, Wiara w ujęciu biblijnym, w: W nurcie zagadnień posoborowych, t. 4, pod 

red. bpa B. Bejze, Warszawa 1970, s. 75.  



PAWEŁ CHOJNACKI 

 

246 

le
48

. W tym cytowanym fragmencie Paweł wykazał, że sprawiedliwość z wiary 

jest stosunkowo łatwa do osiągnięcia. Na „drodze wiary” człowiek przyjmuje 

usprawiedliwienie, jeśli tylko przylgnie do Chrystusa całym sercem i odda mu się 

całkowicie do dyspozycji
49

. 

Apostoł poucza – podobnie jak w Liście do Galatów – o chrzcie, w którym 

człowiek nawrócony jednoczy się z Chrystusem, włączając się w Jego śmierć i 

zmartwychwstanie:  

„Czyż nie wiadomo wam, że my wszyscy, którzyśmy otrzymali chrzest zanu-

rzający w Chrystusa, zostaliśmy zanurzeni w Jego śmierć? Zatem przez chrzest 

zanurzający nas w śmierć zostaliśmy razem z Nim pogrzebani po to, abyśmy i my 

wkroczyli w nowe życie – jak Chrystus powstał z martwych dzięki chwale Ojca!” 

(Rz 6, 3–4).  

Przez chrzest człowiek ulegający pożądliwością ciała, razem z Chrystusem 

zostaje ukrzyżowany, aby z Nim powstać do nowego życia. Współzmartwych-

wstanie z Chrystusem symbolizuje wyjście podczas chrztu z wody. Odtąd droga 

Jezusa staje się drogą człowieka ochrzczonego, czyli „drogą wiary”, którą krocząc 

z ufnością, wzrasta w miłości ku Bogu i człowiekowi w Chrystusie. 

Chrześcijanin, będąc przed przyjęciem chrztu „starym człowiekiem”, którego 

zasadą postępowania było ciało zbuntowane przeciw Bogu i poddane grzecho-

wi
50

, teraz staje się wolny od grzechu: 

„To wiedzcie, że dla zniszczenia grzesznego ciała dawny nasz człowiek został 

razem z Nim ukrzyżowany po to, byśmy już więcej nie byli w niewoli grzechu. Kto 

bowiem umarł, stał się wolny od grzechu” (Rz 6, 6–7).  

„Droga wiary” wymaga definitywnego zerwania z postępowaniem „dawnego 

człowieka”, tak iż ochrzczony jedynie w Bogu zaczyna upatrywać cel swego ży-

cia. Chrzest sprawia również uwolnienie od Prawa, którego chrześcijanin nie mu-

si przestrzegać tak, jak czynili to Izraelici:  

„Tak i wy, bracia moi, dzięki ciału Chrystusa umarliście dla Prawa by złą-

czyć się z innym – z Tym, który powstał z martwych, byśmy zaczęli przynosić owoc 

Bogu. [...] Teraz zaś Prawo straciło moc nad nami, gdy umarliśmy temu, co trzy-

mało nas w jarzmie, tak iż możemy pełnić służbę w nowym duchu, a nie według 

przestarzałej litery” (Rz 7, 4.6).  

Święty Tomasz podaje następujące tłumaczenie w. 6: „Teraz zaś jesteśmy 

uwolnieni od Prawa śmierci. W nim byliśmy uwięzieni, tak że możemy pełnić 

służbę w nowym duchu, a nie według starej litery”
51

. Chrześcijanin zjednoczony z 

Chrystusem przez chrzest jest uwolniony od „Prawa śmierci”. W swoim postępo-

 
 

48 Por. E. Szymanek, Wiara jako przedmiot nauczania wg św. Pawła, „Ruch Biblijny i Litur-

giczny” 36 (1983) s. 214–223.  
49 Por. K. Romaniuk, List do Rzymian..., s. 218 n.  
50 Por. A. Swatowska, Nauka św. Pawła o chrzcie w Rz 6, 1–13, „Warszawskie Studia Biblij-

ne”, Warszawa 1976, s. 252. 
51 Cyt. za: św. Tomasz z Akwinu, dz. cyt., s. 107. 



„DROGA WIARY” W LISTACH ŚW. PAWŁA 247 

waniu nie kieruje się posłuszeństwem wobec Prawa, ale wewnętrznie poddaje 

swego ducha wpływowi Jezusa Chrystusa. Idąc „drogą wiary”, dąży do ustawicz-

nego zacieśniania swej więzi z Chrystusem. Albowiem tylko życie w jedności z 

Nim może przynosić owoce godne Boga i Jemu miłe
52

.  

„Śmierć dla Prawa” nie oznacza, że Prawo utraciło zupełnie swoje znaczenie 

w życiu ludzi idących „drogą wiary”. Według Apostoła Pawła, przestrzeganie 

przepisów Prawa nie daje możności uwolnienia się z grzechów. Pod tym wzglę-

dem Prawo przyczyniało się tylko do poznania i uświadomienia człowiekowi jego 

grzeszności (Rz 7, 7). Apostoł jednak poucza, że wcale nie zamierzał w swoim 

wykładzie „obalać” Prawa, lecz przeciwnie, starał się o jego „właściwe ustawie-

nie”. Prawo samo w sobie przyczyniło się do zbawienia, wykazując bezsilność 

człowieka wobec grzechu i jego niezdolność do uwolnienia się ze stanu zaprzeda-

nia grzechowi (Rz 7, 7–13). Dla chrześcijanina idącego „drogą wiary” Prawo na-

dal stanowi środek poznania woli Bożej
53

.  

Chrześcijanin, nie podlegając już Prawu, uczestniczy w nowym życiu, opar-

tym na prawie Ducha (Rz 8, 2). To nowe życie polega na służbie Bogu, wyrażają-

cej się w postępowaniu według zasad umysłu poddanego Duchowi Świętemu. 

Przez swoją obecność w ochrzczonym Duch Święty sprawia, że chrześcijanin ma 

możność wypełniania Prawa i postępowania według Ducha
54

.  

„Albowiem prawo Ducha, który daje życie w Chrystusie Jezusie, wyzwoliło 

cię spod prawa grzechu i śmierci. Co bowiem było niemożliwe dla Prawa, ponie-

waż ciało czyniło je bezsilnym [tego dokonał Bóg]. On to zesłał Syna swego w 

ciele podobnym do ciała grzesznego i dla [usunięcia] grzechu wydał w tym ciele 

wyrok potępiający grzech, aby to, co nakazuje Prawo, wypełniło się w nas, o ile 

postępujemy nie według ciała, ale według Ducha”. (Rz 8, 2–4) 

Duch Święty uwalnia człowieka od grzechu, śmierci i Prawa. Wyposaża go 

w wewnętrzną siłę moralną, dzięki której jest w stanie oprzeć się złu i uniknąć 

śmierci. Ten życiodajny dynamizm prowadzi chrześcijanina do wypełniania woli 

Bożej, a więc tego wszystkiego, czego domaga się Bóg – czyli utrwala go w po-

dążaniu „drogą wiary”
55

.  

„Albowiem wszyscy ci, których prowadzi Duch Boży, są synami Bożymi. Nie 

otrzymaliście przecież ducha niewoli, by się znowu pogrążyć w bojaźni, ale 

otrzymaliście ducha przybrania za synów, w którym możemy wołać: »Abba Oj-

cze!«” ( Rz 8, 14–15). Chrześcijanie pielgrzymują „drogą wiary”, jako przybrane 

dzieci Boże, wolne od uczucia lęku względem Boga. Dar przybranego synostwa 

ma swoje źródło w miłości Boga, który jest Ojcem miłości i miłosierdzia
56

. 

 
 

52 Por. W. Barclay, List do Rzymian, t. 2, Warszawa 1978, s.142 n. 
53 Por. R. Cantalamessa, Nasze życie poddane Chrystusowi, Kraków 1995, s. 160. 
54 A. Swatowska, art. cyt., s. 253. 
55 Por. R. Cantalamessa, dz. cyt., s. 157. 
56 Por. K. Romaniuk, List do Rzymian..., s. 171. 



PAWEŁ CHOJNACKI 

 

248 

Idąc „drogą wiary”, chrześcijanie są prowadzeni przez Ducha Świętego, któ-

ry sprawia, że mogą mówić do Boga: Ojcze!, a więc odnosić się do Niego z dzie-

cięcym zaufaniem i serdecznością, na którą wskazuje słowo Abba
57

.  

Życie według wskazań Ducha najpełniej wyraża się w podejmowaniu służby 

bliźnim z miłości do Chrystusa, która jest „doskonałym wypełnieniem Prawa” 

(Rz 13, 10), o czym Paweł z Tarsu pisał w Liście do Galatów (zob. 5, 14). 

Prawdziwa miłość nie ujawnia się w słowach czy zewnętrznych pozorach. Jej 

autentycznym wyrazem jest świadczenie dobra i stała troska o tych, którym mi-

łość się okazuje:  

„Miłość niech będzie bez obłudy. Miejcie wstręt do złego, podążajcie za do-

brem. W miłości braterskiej nawzajem bądźcie życzliwi. W okazywaniu czci jedni 

drugich wyprzedzajcie. Nie opuszczajcie się w gorliwości. Bądźcie płomiennego 

ducha. Pełnijcie służbę Panu. Weselcie się nadzieją. W ucisku bądźcie cierpliwi, 

w modlitwie – wytrwali” (Rz 12, 9–12).  

W tym fragmencie Listu do Rzymian, św. Paweł pisze o miłości Bożej, która 

wyraża się w miłości chrześcijan względem braci. Ta miłość jest fundamentem 

„drogi wiary”, ponieważ to dzięki miłości Bożej w Chrystusie dokonało się dzieło 

usprawiedliwienia, w którym człowiek uczestniczy przez wiarę i chrzest. Miłość 

Boża uzdalnia chrześcijan do praktykowania cnoty miłości. Życie moralne oży-

wiane przez miłość winno odznaczać się gorliwością i żarliwością, i wciąż skła-

niać do mobilizowania wszystkich sił dla dobra bliźnich. Postępując „drogą wia-

ry”, chrześcijanie przeżywają prawdziwą radość ducha, której nie mogą stłumić 

żadne przeciwności życia. W modlitwie znajdują siłę do cierpliwego znoszenia 

trudności, napotykanych w służbie Bożej
58

.  

ZAKOŃCZENIE 

Święty Paweł, wytyczając w swoich listach „drogę wiary”, wskazuje na nieu-

żyteczność samego Prawa ST do osiągnięcia zbawienia. Dlatego chrześcijanie nie 

otrzymują zewnętrznego Prawa, a więc żądań, którym nie byliby w stanie spro-

stać. Już bowiem Izraelici, powołani do chodzenia „drogą Jahwe”, starali się o 

przestrzeganie Prawa, które miało im zapewnić życie. Lecz zamiast niego do-

świadczali duchowej śmierci. Apostoł Paweł w swoich pismach przedstawia no-

wą drogę zbawienia, którą zapoczątkowała zbawcza śmierć Jezusa Chrystusa. Na 

tej nowej drodze – „drodze wiary” – dokonuje się dzieło przemiany i uświęcenia 

człowieka. Bóg, który jest jedynym sprawcą usprawiedliwienia, w swoim miło-

sierdziu obdarza ludzi sprawiedliwością Bożą, a więc łaską dającą uczestnictwo w 

życiu Bożym w Jezusie Chrystusie. 

 
 

57 E. Szymanek, List do Rzymian..., s. 368. 
58 Por. K. Romaniuk, List do Rzymian..., s. 244 n. 



„DROGA WIARY” W LISTACH ŚW. PAWŁA 249 

Na „drogę wiary” człowiek wstępuje przez chrzest, w którym jednoczy się z 

Chrystusem przez zanurzenie w Jego śmierci i zmartwychwstaniu. Przez to zjed-

noczenie chrześcijanin uczestniczy w zbawczej mocy Ducha Świętego, który 

uzdalnia go do nadprzyrodzonego działania według woli Bożej. Otrzymuje wtedy 

możność kroczenia „drogą wiary”. Właściwym wyrazem współpracy z łaską 

chrztu są cnoty chrześcijańskie i pochodzące z nich działanie. Wśród cnót wy-

mienionych przez Apostoła naczelne miejsce zajmuje cnota miłości. Wszystkie 

inne stanowią jedynie konkretyzację miłości i działającej przez nią wiary. Miłość 

– według Pawła Apostoła – jest najdoskonalszą drogą życia chrześcijańskiego. 

Nowa droga zbawienia człowieka jest zatem „drogą wiary”, którą „biegnie” 

chrześcijanin, aby przez wiarę ujawniającą swą moc dzięki miłości, uzyskać wie-

niec sprawiedliwości – zbawienie (2 Tm 4, 7 n). 



 


