
1

Z badań nad

BIBLIĄ
1818



2



praca zbiorowa pod redakcją
ks. Romana Bogacza

Kraków 2014

3

Wiara i jej przekaz
w Piśmie Świętym



Redaktor naukowy
ks. Roman Bogacz

Projekt okładki, skład i łamanie
Piotr Pielach

Na okładce
Obraz Williama Hamiltona  Chrystus i Samarytanka (1792)
Mapa świata z psałterza z 1265 roku

Publikacja współfi nansowana z dotacji na utrzymanie potencjału badawczego 
Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła ii w Krakowie 
przyznanej przez Ministra Nauki i Szkolnictwa Wyższego w roku 2014.

Copyright © 2014 by Uniwersytet Papieski Jana Pawła ii w Krakowie

isbn 978-83-938524-2-0

Wydanie pierwsze
Kraków 2014

Wydawnictwo i-Press
www.i-press.pl

4



5

Wprowadzenie

Ogłoszony przez papieża Benedykta xvi Rok Wiary trwał od 11 paździer-
nika 2012 do 24 listopada 2013. Kościół w Polsce włączył się w jego obcho-
dy w różnoraki sposób. W wielu miejscowościach odbywały się Kongresy 
ewangelizacyjne, Dziedzińce Dialogu, modlitwy na Stadionach, katechezy, 
sesje naukowe, poświęcone dokumentom papieskim, marsze w obronie ży-
cia, peregrynacje, pielgrzymki, godziny adoracji Najświętszego Sakramentu.

Papież Benedykt xvi zaapelował do wszystkich katolików stawiając 
przed nimi trzy ważne zadania. Pierwsze wyzwanie było kierowane do 
ludzi wierzących, aby pogłębili swoją wiarę, Na drugim miejscu należa-
ło zwrócić się do wszystkich ochrzczonych, którzy zagubili swoją wiarę 
w celu przywrócenia ich do aktywnego zaangażowania w życie Kościoła. 
Trzecie zadanie było wybitnie ewangelizacyjne. Należało wszystkim nie-
wierzącym ukazać moc wiary i jej piękno. Celem tego ostatniego zadania 
było ukazanie ludziom dobrej woli, że wiara pomaga w życiu, a zwłaszcza 
w trudnych sytuacjach nadaje życiu sens.

W encyklice Lumen Fidei papież Benedykt xvi napisał: „Jeżeli nie uwie-
rzycie, nie zrozumiecie. W taki sposób tłumaczone są słowa Izajasza skie-
rowane do króla Achaza w greckiej wersji Biblii hebrajskiej, w tłumaczeniu 
Septuaginty zrealizowanym w Aleksandrii Egipskiej. Tak zatem sprawa po-
znania prawdy została postawiona w centrum wiary […] tekst Izajasza pro-
wadzi do następującej konkluzji: człowiek potrzebuje poznania, potrzebuje 
prawdy, ponieważ bez niej nie ma oparcia, nie idzie naprzód” (lf 23–24). 
Odpowiadając na tak wytyczone zadania Instytut Nauk Biblijnych Wydziału 
Teologicznego Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła ii wraz z Sekcją Biblijną 
Polskiego Towarzystwa Teologicznego zorganizował 20 listopada 2013 roku 
sympozjum naukowe pod tytułem Wiara i jej przekaz w Piśmie Świętym, 
w czasie którego wygłoszono dziewiętnaście referatów. Wygłaszane referaty 
były tylko krótkim piętnasto-dwudziestominutowym wystąpieniem. Było 
to tylko zasygnalizowanie i krótkie przedstawienie opracowanego tematu. 
W niniejszej publikacji prezentujemy część z wygłoszonych referatów, a tak-



  

6

że i takie, których nie udało się zmieścić w programie sympozjum. Zawarte 
w publikacji opracowania są znacznie szersze niż te, które były wygłoszone. 

Najpierw prezentujemy artykuł opracowany przez ks. P. Łabudę z Tar-
nowa. Ukazuje on chrześcijaństwo jako wydarzenie wiary. Tak właśnie 
przedstawione jest to zagadnienie w Listach pasterskich św. Pawła. Ale 
trzeba też zauważyć, że w tych dziełach św. Paweł ukazuje wiarę jako 
depozyt całej wspólnoty chrześcijan. W samym centrum tegoż depozy-
tu jest osoba Jezusa Chrystusa. To On „przyszedł na świat, aby zbawić 
grzeszników” (1 Tm 1, 15). Paweł ukazuje Jezusa jako pośrednika pomiędzy 
Bogiem i ludźmi: „Jeden też pośrednik między Bogiem a ludźmi, człowiek, 
Chrystus Jezus, który wydał siebie samego na okup za wszystkich jako 
świadectwo we właściwym czasie” (1 Tm 2, 5–6). Wreszcie Jezus został 
ukazany jako ten, „który przezwyciężył śmierć, a na życie i nieśmiertel-
ność rzucił światło przez Ewangelię” (2 Tm 1, 10).

Jaka jest wiara współczesnych nam chrześcijan? To pytanie trzeba so-
bie postawić w kontekście drugiego artykułu przygotowanego przez panią 
A. Wajdę pt. Pouczenia Jezusa o wierze (Łk 17, 6). Wiara słuchaczy Jezusa 
była mniejsza niż ziarnko gorczycy. Z artykułu możemy się dowiedzieć 
coś więcej na temat tej rośliny i lepiej zrozumieć symboliczny język Biblii.

Jezus przestrzegał swoich uczniów, że wiara może być wystawiona na 
próbę, a nawet zagrożona z powodu różnych trudnych sytuacji, z jakimi 
człowiek musi w życiu się zmagać. Umiłowany uczeń Jezusa Chrystusa, 
św. Jan, u kresu swoich dni na ziemi zetknął się mocno z tymi zagroże-
niami, dlatego znalazły one odzwierciedlenie w napisanych przez niego 
listach. Pragnąc bliżej zaznajomić się z tymi problemami warto sięgnąć 
do artykułu pani E. Ibkowskiej Wiara i jej zagrożenia na podstawie Pierw-
szego Listu św. Jana Apostoła.

Wiara rodzi się ze słuchania. Warto jest słuchać tych, którzy ją głoszą. 
Jednak najbardziej wiara wzrasta wtedy, kiedy chrześcijanin wsłuchuje się 
w głos samego Boga na modlitwie. Piękny przykład modlitwy dał nam sam 
Jezus, który wiele nocy spędził na modlitwie. Każde ważne wydarzenie 
w Jego życiu było poprzedzone głęboką modlitwą. On z Ojcem omawiał 
wszystkie sprawy, które dokonywały się w Jego życiu i w życiu powierzo-
nych Mu uczniów. O roli modlitwy napisał ks. B. Zbroja w artykule Zja-
wisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie. Nieco 
dalej posuwa się ks. R. Mazur ukazując, że nie tylko wiara umacnia się 
podczas modlitwy, ale wtedy też serce człowieka napełnia Chrystusowy 
pokój. Warto w tej materii zgłębić artykuł Pokój wiary w modlitwie. Stu-
dium w Ewangelii według św. Łukasza, wspomnianego wcześniej autora.



Wprowadzenie 

7

Depozyt wiary został przekazany nam na kartach Pisma Świętego. 
Okazuje się, że kształtowanie się poszczególnych ksiąg biblijnych miało 
bardzo długą i skomplikowaną historię. Wielu autorów pochyla się wciąż 
nad kwestią powstawania ksiąg biblijnych. Pani R. Jasnos prezentuje frag-
ment mocno zaawansowanych badań nad współczesnymi osiągnięciami 
nauki w tej materii. Warto, aby osoby zainteresowane tym zagadnieniem 
zapoznały się z artykułem Kształtowanie przekazu biblijnego w kulturze 
wczesnej piśmienności.

Nie tylko ważnym tematem jest zagadnienie kształtowania się Biblii, 
ale trzeba się też zastanowić w jaki sposób jej treść dociera do nas. Mo-
żemy sięgać po Biblię w języku, który znamy i który jest nam najbliższy. 
Jednak nie jest prostą rzeczą dobrze przetłumaczyć tekst biblijny i od-
dać wszystkie zawiłości starożytnego przekazu czy to hebrajskiego, czy 
greckiego. Nad tym zagadnieniem pochyla się pan L. Hampl i dzieli się 
swoimi odkryciami w artykule Strategia synonimii w przekazie biblijnym 
na materiale czeskim i polskim.

Biblia nie tylko ukazuje naukę dotyczącą wiary. Ważną rolę w jej kształ-
towaniu zawsze odgrywa przykład osób żyjących blisko Boga. Pani A. Gi-
bek prezentuje kilka interesujących postaw wiary na przykładzie kobiet 
opisywanych na kartach Biblii w  artykule Portrety wierzących kobiet 
w ujęciu św. Jana Ewangelisty.

Przykład wiary jest zawsze dawaniem świadectwa Jezusowi Chrystu-
sowi. Zagadnienie to ukazane jest mocno na kartach Apokalipsy św. Jana. 
Stąd s. J. Nowińska zajęła się tym tematem w opracowaniu zatytułowa-
nym: Wiara a świadectwo w Apokalipsie św. Jana.

Sam człowiek nie mógłby bliżej poznać Boga, gdyby On sam mu się nie 
objawił. Pierwszym, który do nas wychodzi z inicjatywą jest sam Bóg. On 
też uzdalnia człowieka do wiary. Interesującym opracowaniem ukazującym 
wiarę, jako dar Boży jest artykuł M. Wąchockiej Wiara jest łaską.

Wiara nie jest zjawiskiem statycznym. Ona ściśle łączy się z życiem. 
W ciągu życia człowiek podejmuje wiele decyzji. Ciągle musi coś wybierać 
a inną rzeczywistość odstawia na bok. Wybory te są niezmiernie istotne 
i dobrze jeśli człowiek potrafi  ich dokonywać w świetle wiary. O konse-
kwencjach naszych wyborów napisała pani M. Marzec w ostatnim ar-
tykule prezentowanym w niniejszym zbiorze: Piąty jeździec Apokalipsy 
— wybór człowieka w kontekście wiary.

ks. dr hab. Roman Bogacz, prof. UPJPII
Kraków, 9 grudnia 2014



8

Program sympozjum

ks. dr Wojciech Węgrzyniak Kryzys wiary w psalmach.
ks. Tomasz Koszarek W siedem dni świat? Wiara w heksameron i jej prze-

kaz w kapłańskim materiale.
ks. dr Stanisław Wronka Wierzyć w Jezusa Ewangelii.
dr Anna Wajda „Gdybyście mieli wiarę jak ziarnko gorczycy” (Łk 17, 6). 

Pouczenia Jezusa o wierze.
ks. dr hab. Piotr Łabuda Wiara w listach pasterskich św. Pawła.
ks. dr hab. Roman Bogacz Wiara w Liście do Hebrajczyków.
mgr lic. Elżbieta Ibkowska „Kto wierzy w Syna Bożego ten zwycięży świat!” 

(1 J 5, 5). Wiara i jej zagrożenia na podstawie Pierw-
szego Listu św. Jana.

ks. dr hab. Bogdan Zbroja Zjawisko modlitwy jako istotny czynnik wiary w No-
wym Testamencie.

ks. dr Roman Mazur Pokój wiary w modlitwie. Studium Ewangelii według 
św. Łukasza.

dr hab. Renata Jasnos Kształtowanie przekazu biblijnego w kulturze wcze-
snej piśmienności.

dr Lubomir Hampl Strategia synonimii w przekazie biblijnym na mate-
riale czeskim i polskim.

dr Beata Urbanek Duch Święty a głoszenie Słowa Bożego.
s. dr Emmanuela Anna Klich Metoda katechezy biblijnej.
dr Stanisław Ciupka Wiara jako „pierwszy impuls w kierunku zbawienia. 

Koncepcja Klemensa Aleksandryjskiego.
s. dr Natanaela Zwijacz Protoewangelia i Nowe Przymierze w jednym obrazie.
mgr Danuta Gajda Wiara oparta na znakach i cudach dokonanych 

przed Zmartwychwstaniem w Ewangelii według 
św. Jana.

mgr Anna Gibek Portrety wierzących kobiet w ujęciu św. Jana Ewan-
gelisty.

s. dr Joanna Nowińska Wiara a świadectwo w Apokalipsie św. Jana.
dr Magdalena Marzec Apokalipsa — Księga o naszym życiu.



9

ks. Piotr Łabuda
Uniwersytet Papieski Jana Pawła ii w Krakowie

Wiara w listach pasterskich św. Pawła Apostoła

„Ani Qumran, ani Jan Chrzciciel, ani żaden z ruchów zelockich nie sta-
wiał żadnych wyraźnych wymagań w kwestii wiary”. W przeciwieństwie 
do nich, „chrześcijaństwo jest wyjątkowym wydarzeniem wiary”¹. Wia-
ra i wierzyć to słowa najczęściej powtarzane w listach św. Pawła. Apostoł 
bowiem używa rzeczownika pistis 142 razy, podczas gdy we wszystkich 
innych nowotestamentalnych tekstach wyraz ten pojawia się w sumie 101 
razy. Św. Paweł 54 razy stosuje też czasownik pisteuo (wierzyć) oraz przy-
miotnik pistos (wierny, godny zaufania), który występuje u niego 33 razy. 
Zatem w pełni uzasadniona wydaje się opinia, iż wiara odgrywała nie-
zwykle ważną rolę w teologicznej myśli św. Pawła Apostoła, co zdaje się 
mieć przełożenie w jego wypowiedziach.

Niniejsze opracowanie jest próbą ukazania roli i znaczenia wiary, u po-
czątku chrześcijaństwa, znajdujących swe odbicie w pismach Aposto-
ła Narodów. W sposób szczególny zaś analizie zostanie poddany obraz 
wiary wyłaniający się z listów pasterskich, gdzie wiara wydaje się być ro-
zumiana nie tyle jako pełne ufności przylgniecie do Chrystusa, czy jako 
żywa więź z Chrystusem, ale jako doktryna — depozyt wspólnoty ucz-
niów Chrystusa².

¹ O. Becker, O. Michel, Faith, [w:] New international dictionary of New Testament 
theology. Volume 1: A-F, red. C. Brown, Carlisle 1975, s. 599, 605.

² Szerzej: R. W. Wall, Th e function of the Pastoral Letters within the Pauline canon of 
the New Testament: A Canonical Approach, [w:] Th e Pauline canon, red. S. E. Por-
ter, Leiden 2004, s. 27–44.



 ks. Piotr Łabuda

10

1. Wiara jako żywa więź ze zbawiającym Chrystusem

Wiara jako dar łaski Bożej

Dla Pawła stawanie się chrześcijaninem dokonuje się przez przyjęcie wia-
ry (zob. Rz 1, 16; 1 Kor 1, 21). Jednak owo przyjęcie nie może być jedy-
nie doświadczeniem o charakterze powierzchownym. W jego przekona-
niu przyjęcie wiary musi się dokonać w głębi serca. Stąd też pełne mocy 
stwierdzenie w Liście do Rzymian: „Jeżeli więc ustami swoimi wyznasz, 
że Jezus jest Panem, i w sercu swoim uwierzysz, że Bóg Go wskrzesił 
z martwych — osiągniesz zbawienie. Bo sercem przyjęta wiara prowadzi 
do usprawiedliwienia, a wyznawanie jej ustami — do zbawienia” (Rz 10, 9). 
„Uznanie Jezusa jako Pana jest nieodłącznym elementem wiary chrześ-
cijańskiej wraz z uznaniem cudu Jego zmartwychwstania”³. Bóg objawił 
swoje zbawcze działanie w Chrystusie dla zbawienia grzeszników. On to 
wskrzesił Jezusa Chrystusa z martwych. Zmartwychwstanie zapocząt-
kowało nowy czas.

W nauce św. Pawła Apostoła wiara ma dwa aspekty: negatywny i po-
zytywny — zbawczy. Na negatywny składa się kilka zasadniczych pojęć, 
takich jak Prawo, grzech, ciało, śmierć, gniew, uczynki. Tym pojęciom 
apostoł przeciwstawia: Chrystusa, sprawiedliwość, ducha, życie, łaskę 
i wiarę. Listę pojęć negatywnych otwiera Prawo z jego skutkami, które 
starano się zwyciężyć i wypełnić przez uczynki. Wykaz pojęć zbawczych 
otwiera Chrystus, a kończy wiara, która łączy nas skutecznie z Chrystu-
sem, z Jego dziełem zbawczym i owocami tego dzieła.

Nade wszystko wiara jest odpowiedzią na objawienie, a nie odkryciem 
nowej wiedzy⁴. Zakłada uznanie faktu, że jesteśmy grzesznikami, a przez 
to jesteśmy niezdolni do porzucenia zła i czynienia dobra. Dla Pawła wiara 
zakłada zarówno fakt uznania własnej grzeszności, jak i dar Bożego prze-
baczenia, jaki przyniosła śmierć Jezusa Chrystusa. Kwestia wiary łączy 
się także z uznaniem niemożności osiągnięcia zbawienia własnymi siłami 
oraz prawdy, iż Bóg dokonał w tym zakresie wszystkiego, co konieczne. 
„Dobra Nowina” jest „mocą Bożą ku zbawieniu dla każdego wierzącego” 

³ R. Bultmann, pisteuo, tdnt vi, s. 209.
⁴ Szerzej: E. C. Blackman, faith, faithfulness, [w:] Th e interpreter’s dictionary of the 

Bible. Volume 2: E-J, red. G. A. Buttrick, New York-Nashville 1962, s. 222–234.



Wiara w listach pasterskich św. Pawła Apostoła 

11

(Rz 1, 16). Ci, którzy wierzą, uznali swoją grzeszność, otworzyli się na ła-
skę Bożą i stali się ludem Chrystusa. Na zbawienie bowiem nie można 
zasłużyć. Trzeba je przyjąć jako dar łaski. Trzeba ufać — pokładać wiarę 
w Bogu⁵. 

Podkreślając nieużyteczność nakazów Prawa w nowej ekonomii zba-
wienia, Apostoł Paweł wskazuje także, iż zbawienie nikomu się nie należy, 
iż jest to łaska Boża, którą się otrzymuje poprzez wiarę (por. Rz 4, 4–8). 
Wiara powinna być czynna (por. Ga 5, 6), jednak chrześcijanin nie może 
się ani „chlubić” ze swej sprawiedliwości, ani opierać się na własnych 
uczynkach. Zawsze winien pamiętać, iż to Bóg jest „w nim sprawcą i chce-
nia, i działania” (Flp 2, 13). Stąd też każdy uczeń Chrystusa winien się 
troszczyć o swoje zbawienie „z bojaźnią i drżeniem” (Flp 2, 13), ale też 
z pełną radości ufnością (por. Rz 5, 1–1).

Abraham wzorem

Prototypem i wzorem osoby wierzącej dla św. Pawła jest wiara Abraha-
ma, który jest nazwany „Ojcem nas wszystkich przed obliczem Boga” 
(Rz 4, 16–17), który „wbrew nadziei uwierzył nadziei i nie zachwiał się 
w wierze” (Rz 4, 18). On żył wiarą, której jedyną treścią był Bóg. W Liście 
do Rzymian Paweł podkreśla, iż Abraham uwierzył słowu Bożemu; uwie-
rzył Bożej obietnicy; uwierzył, że Bóg tak uczyni, jak powiedział. Wiara ta 
została mu policzona za sprawiedliwość. Wiarą Abrahama było oparcie 
się na słowie Bożym, które doprowadziło patriarchę do bliskości z Bo-
giem. Pisząc w Liście do Rzymian o wierze Abrahama Paweł przytacza 
powiedzenie rabiniczne: „Co zostało napisane o Abrahamie, to również 
jest napisane o jego potomstwie”. Obietnica dana Abrahamowi, odnosi 
się również do jego dzieci. A zatem skoro wsparcie się na słowie Bożym 
doprowadziło Abrahama do społeczności z Bogiem, to to samo może 
stać się z każdym, kto będzie naśladował wiarę patriarchy. To bowiem 

⁵ Podstawowa nauka o usprawiedliwieniu zawarta jest w Rz 3, 24–26 oraz w Ga 2, 16. 
Z treści Rz 3, 24–26 należy wyodrębnić następujące tezy: usprawiedliwienie jest 
łaską i dokonuje się darmo. Usprawiedliwienie dokonuje się na podstawie wiary 
w zbawczą śmierć Jezusa na krzyżu. Usprawiedliwienie dokonało się zasadniczo 
raz na zawsze przez odkupienie w Chrystusie Jezusie. W przekazie zaś Ga 2, 16 
Paweł podkreśla, że usprawiedliwienia nie osiąga się za pomocą uczynków, ale 
przez wiarę w Jezusa Chrystusa.



 ks. Piotr Łabuda

12

nie Prawo, ale ufna wiara ustanawia właściwe stosunki między Bogiem 
a człowiekiem.

Chrystocentryzm wiary

Centrum wiary uczniów Mistrza z Nazaretu, za którą to wiarę dostąpią 
oni usprawiedliwienia jest Jezus Chrystus, „który został wydany za na-
sze grzechy i wskrzeszony z martwych dla naszego usprawiedliwienia” 
(Rz 4, 25). W teologicznej myśli św. Pawła fundamentem wiary uczniów 
Jezusa Chrystusa jest chrystocentryzm. Wspólna ze Starym Testamen-
tem jest myśl, iż wiara polega na pełnym zaufaniu Bogu i Jego obietnicom. 
Nowością jest skupienie się wiary na Dobrej Nowinie o ukrzyżowanym 
i zmartwychwstałym Jezusie Chrystusie (por. Rz 10, 9). Tajemnica Je-
zusa Chrystusa — szczególnie w Jego śmierci i zmartwychwstaniu — jest 
szczytem zbawczego działania Boga. Z tą tajemnicą wiąże się także uzna-
nie Jezusa jako Pana, obejmującego całą chrześcijańską egzystencję (por. 
Rz 1, 17). Uznanie, że Jezus jest Panem (por. Rz 10, 9), zasadza się na wie-
rze, iż Bóg wskrzesił Go z martwych. Wyznanie, czyli przyjęcie egzysten-
cjalne Chrystusa jako Pana w chrześcijańskim życiu, równa się wierze. 
Wiara zatem jednoczy chrześcijan z Panem. Stanowi pełnię zjednocze-
nia z Nim (por. Rz 6, 11), „w sprawiedliwości Bożej” (Rz 6, 18) i „w Duchu” 
(Rz 8, 9)⁶. Chrześcijanie wierzą w Boga, który wskrzesił ukrzyżowanego 
Jezusa z martwych i przez Jezusa Chrystusa wszystkim wierzącym ot-
worzył bramy do życia. Ktokolwiek przyjmuje Ewangelię o śmierci Jezusa 
i Jego zmartwychwstaniu, przyjmuje ją jako obietnicę Boga „który uspra-
wiedliwia grzesznika, któremu wiara jest poczytana ku sprawiedliwości” 
(Rz 4, 5)⁷.

Wiara, w ujęciu św. Pawła Apostoła, jest łaską wysłużoną człowieko-
wi przez miłość Syna Bożego. Wiara jest darem Bożym, którego udziela 
Ojciec, Syn i Duch Święty. Jest także postawą człowieka wobec Boga i lu-
dzi⁸. Usprawiedliwienie zaś wierzącego dokonuje się przez wiarę w Jezusa 
⁶ Por. H. Langkammer, Wiara i wyznanie. Teksty biblijne i ich orędzie, Wrocław 2013, 

s. 61.
⁷ W tym duchu też Apostoł Paweł pisze do wspólnoty w Tesalonice: „Jeśli bowiem 

wierzymy, że Jezus naprawdę umarł i zmartwychwstał, to również tych, którzy 
umarli (dosłownie w tekście greckim: zasnęli) w Jezusie, Bóg wyprowadzi wraz 
z Nim” (2 Tes 4, 14).

⁸ Por. E. Szymanek, Wiara jako przedmiot nauczania wg św. Pawła, „Ruch Biblijny 



Wiara w listach pasterskich św. Pawła Apostoła 

13

Chrystusa, który wyzwala nas spod mocy Prawa, niweczy w nas grzech 
oraz daje nowe życie w Chrystusie (por. Ga 2, 16–21).

Wiara zatem w tym kontekście jest uzmysłowieniem sobie unii z Chry-
stusem, którą Paweł tak wyraża: „Tak i wy rozumiejcie, że umarliście dla 
grzechu, żyjecie zaś dla Boga w Chrystusie Jezusie” (Rz 6, 11). A zatem 
nawrócenie wypływa z wiary i domaga się jej. Podobnie także i świado-
mość o życiu dla Boga w Chrystusie jest postulatem wiary. Stąd też wy-
znanie apostoła „Teraz zaś już nie ja żyję, lecz żyje we mnie Chrystus. 
Choć nadal prowadzę życie w ciele, jednak obecne życie moje jest życiem 
wiary w Syna Bożego, który umiłował mnie i  samego siebie wydał za 
mnie” (Ga 2, 20). Wiara w tajemnicę śmierci i zmartwychwstania Chry-
stusa łączy się z wiarą w zmartwychwstanie wierzących: „Jeżeli bowiem 
wierzymy, że Jezus umarł i zmartwychwstał, to musimy wierzyć, że Bóg 
przyprowadzi także zmarłych razem z Nim” (1 Tes 4, 14).

Cennym uzupełnieniem kwestii wiary, która jest dla nas darem Boga, 
jest tekst Listu św. Jakuba (szczególnie Jk 2, 14–26), w którym obok wiary 
zostaje podkreślona także konieczność czynienia uczynków — działania 
uczniów Chrystusa. Pamiętać jednak należy, iż św. Jakub nie analizuje 
dokładnie stosunku wiary do „uczynków” przed „usprawiedliwieniem” 
(por. Rz 3, 28; Ga 2, 16), lecz podaje wskazania o charakterze parenetycz-
nym. Prawdziwy uczeń Chrystusa winien być aktywny; jego zaś wierze 
winny towarzyszyć czyny, gdyż w jedynego Boga wierzą także i demony 
(por. Jk 2, 19). Sama wiara zatem, wskazuje św. Jakub — nie wystarcza. 
Konieczna jest także postawa. Prawdziwa wiara manifestuje się w cierp-
liwości (por. Jk 1, 3), w czynnej miłości bliźniego (por. Jk 2, 15–17), w goś-
cinności (por. Jk 2, 25). O prawdziwej wierze świadczy także nieustanny 
kontakt z Bogiem w tajemnicy ufnej modlitwy (por. Jk 1, 6; 5, 15) oraz 
w pobożności (por. Jk 1, 27; 2, 22).

2. Kwestia wiary w listach pasterskich
W świetle nauki św. Pawła o wierze, interesujące są jego wskazówki za-
warte w tzw. listach pasterskich. Podkreśla on w nich rolę pasterzy Koś-
cioła, którzy winni być stróżami wiary, jednocześnie zaznacza również, 
że są oni odpowiedzialni za przekazywanie depozytu wiary.

i Liturgiczny” 41 (1988), s. 214.



 ks. Piotr Łabuda

14

Tak zwane „listy pasterskie”

Od xviii wieku trzy listy — 1 i 2 List do Tymoteusza oraz List do Tytusa 
określane są mianem listów pastoralnych — listów pasterskich⁹. U źró-
deł tego określenia listów leży fakt, iż wszystkie te trzy pisma zawierają 
wskazania dotyczące sprawowania urzędu pasterskiego i kierowane były 
do przełożonych wspólnoty, tj. do Tymoteusza i Tytusa. Paweł Apostoł 
przekazuje wskazania swoim współpracownikom, jak również i ich kon-
tynuatorom, licząc się ze swoim bliskim odejściem.

Tomasz z Akwinu, pisząc o Pierwszym Liście do Tymoteusza, stwier-
dza: „List ten jest jakby regułą pastoralną przekazaną Tymoteuszowi 
przez Apostoła”. Natomiast we wstępie do Drugiego Listu do Tymoteusza 
pisze: „W Pierwszym Liście udziela Tymoteuszowi wskazówek odnośnie 
porządku kościelnego, a w Drugim zajmuje się opieką pastoralną, która 
powinna być tak wielka, aby raczej wybrać śmierć męczeńską za sprawą 
opieki nad trzodą”. Miano listów pasterskich przylgnęło do tych pism od 
1726 roku, od wykładu Pawła Antona, w którym nadał on tym pismom 
właśnie taki tytuł: „listy pasterskie”¹⁰.

Adresowane do „pasterzy wspólnot” listy mają specyfi czną formę pare-
nezy, zawierającej wskazania odnoszące się do spraw związanych z życiem 
Kościoła. W listach pasterskich po raz pierwszy pojawiają się elementy 
prawno-kościelne. Mamy w nich wskazania i pouczenia dotyczące tak za-
sad postępowania społecznego (por. 1 Tm 2, 1–3.10; 5, 3–6, 2; Tt 2, 1–3, 7), 
jak również normy postępowania indywidualnego, ujęte w katalogi cnót 
i wad (por. 1 Tm 1, 9n; 3, 2n8; 6, 11; 2 Tm 2, 22; 3, 2–5; Tt 2, 1–10). Zna-
mienne jednak jest to, iż w listach tych apostoł nie tworzy nowych norm, 
ale posługuje się normami już istniejącymi we wspólnocie Kościoła. Na 
mocy apostolskiego autorytetu Pawła jak również autorytetu pasterzy 
gmin autor listów nadaje tym normom charakter normatywny i obowią-
zujący w życiu wspólnoty Kościoła.

Wraz ze wskazaniami odnoszącymi się do życia kościelnego zostaje 
ujęta w formę prawd doktrynalnych głoszona Ewangelia. Prawdy te zo-
stają określone mianem „zdrowej nauki”, która obejmuje zarówno cało-
kształt wiary chrześcijańskiej, jak i prawidłową praktykę kościelną wy-
pływającą z zasad dogmatycznych. Kerygmat w listach pasterskich jest 

⁹ Por. A. Paciorek, Paweł Apostoł. Pisma, cz. ii, Tarnów 2004, s. 51.
¹⁰ Por. W. Barclay, Listy do Tymoteusza, Poznań 2002, s. 3–4.



Wiara w listach pasterskich św. Pawła Apostoła 

15

rozumiany jako „słowo godne zaufania”. Pasterz winien posługiwać się 
właśnie tym słowem godnym zaufania. Stąd też Paweł przypomina mu je 
w krótkich zwrotach, łatwych do zapamiętania i do przekazywania. Pa-
sterz zatem ma gotowe sformułowania wiary. On w głównej mierze jest 
odpowiedzialny za jakość i gorliwość powierzonej jego trosce wspólnoty. 
Stąd też upomnienia i wskazówki apostoła, by pasterze godnie sprawo-
wali swój urząd.

Listy pasterskie są świadectwem, iż dotychczasowy charyzmatyczny 
profi l Kościoła wszedł w okres stabilizacji. Stąd też nastała konieczność 
uporządkowania najważniejszych spraw doktrynalnych, dyscyplinarnych 
oraz określenie norm dotyczących sprawowania urzędów. Dlatego listy pa-
storalne podają te zasady. W skład ogólnej nauki listów wchodzi określenie 
urzędów i ich struktura. Listy pasterskie podają także ważne wskazów-
ki dla życia wiernych w Kościele. Wszystkie te tematy: tradycja i sukcesja 
apostolska, urząd i eklezjologia oraz wskazania dotyczące zasad chrześci-
jańskiej egzystencji wiernych otrzymują motywację teologiczną. Tertulian 
stwierdza, że Paweł Apostoł napisał „dwa listy do Tymoteusza i jeden do 
Tytusa, które zostały zredagowane z uwagi na stan Kościoła (de ecclesiasia-
stico statu)”. Potwierdzenie słów Tertuliana można znaleźć w Pierwszym 
Liście do Tymoteusza, gdy Paweł Apostoł, podając cel powstania przesła-
nia, stwierdza, iż pisze list, „abyś wiedział, jak należy postępować w domu 
Bożym, który jest Kościołem Boga żywego” (1 Tm 1, 15)¹¹.

Przyczyny kodyfi kacji

Być może powodem kodyfi kacji wiary — powodem formowania się cre-
do, były rodzące się herezje — początki gnostycyzmu¹². Powstające here-
zje zagrażały bytowi wspólnoty uczniów Chrystusa. Na podstawie listów 
pasterskich można stwierdzić, iż owe gnostyckie wspólnoty charaktery-
zowały się szczególnie rozumowym roztrząsaniem kwestii wiary. Paweł 
stwierdza, iż ludzie ci wywoływali spory (por. 1 Tm 1, 4); spierali się o sło-
wa (por. 1 Tm 6, 4); treścią ich dysput były głupie i niedorzeczne rozpra-

¹¹ Szerzej: J. D. Miller, Th e Pastoral Letters as composite documents, Cambridge 1997, 
s. 1–18.

¹² Por. G. W. Knight, Th e faithful sayings in the Pastoral Letters, Kampen 1968; 
R. A. Campbell, Identifying the faithful sayings in the Pastoral Epistles, „Journal 
for the Study of the New Testament” 54 (1994), s. 73–86.



 ks. Piotr Łabuda

16

wy, wywołujące nieporozumienia (por. 2 Tm 2, 23). Apostoł wskazuje, iż 
należy unikać tych niedorzecznych rozpraw, genealogii, sporów i kłótni 
o Prawo (por. Tt 3, 9). Pozorując pobożność i znajomość Boga, rozpo-
wszechniają bowiem fałszywe nauki, prowadząc innych do zguby (por. 
2 Tm 3, 5; Tt 1, 16). Paweł podkreśla, iż dociekania takich ludzi są pustą 
i bezwartościową gadaniną (por. 2 Tm 2, 16). Zajmują się tym — jak się wy-
daje — głównie judeochrześcijanie (por. Tt 1, 10). Te polemiki i kontrower-
sje przynoszą więcej szkody niż pożytku (por. 2 Tm 2, 14.23). Wszystkie 
te wskazania wydają się potwierdzać, iż powstająca herezja gromadziła 
pseudointelektualistów wspólnoty. Gromadziła ludzi pysznych i zarozu-
miałych (por. 1 Tm 6, 4), którzy zapewne uważali się za lepszych od in-
nych. Stąd też Paweł podkreśla w listach pasterskich, iż „łaska Boga niesie 
zbawienie wszystkim ludziom” (Tt 2, 11). Uczy, iż Bóg chce, aby wszyscy 
ludzie byli zbawieni i doszli do poznania prawdy (por. 1 Tm 2, 4). 

Być może wykrzywiający prawdę Ewangelii ludzie próbowali uczynić 
wiarę chrześcijańską własnością jedynie wybranej grupy, wbrew prawdzi-
wej wierze, głoszącej wszystkim objawiającą miłość Boga. Te działające we 
wspólnotach Kościoła grupy z jednej strony cechowały się ascetyzmem; 
ludzie ci próbowali bowiem ustanawiać prawa pokarmowe, zapomina-
jąc, że wszystko, co Bóg stworzył, jest dobre (por. 1 Tm 4, 4–5). Być może 
wskazywali na niektóre rzeczy jako nieczyste zapominając, że dla czy-
stych wszystko jest czyste (por. Tt 1, 15). Nie jest wykluczone, że również 
samą płciowość człowieka uważali oni za nieczystą i poniżali życie mał-
żeńskie, próbując żonatych nakłaniać do rozwodów. Stąd też pouczenia 
Pawła w Tt 2, 4, by starsze kobiety „pouczały młode kobiety, jak mają 
kochać mężów, dzieci, jak mają być rozumne, czyste, gospodarne, dobre, 
poddane swym mężom”. Z drugiej jednak strony wydaje się, iż w ramach 
powstających wspólnot heretyckich rodziła się też niemoralność. Apostoł 
stwierdza bowiem, iż ludzie ci nachodzili prywatne domy i uwodzili „ko-
bietki obciążane grzechami, powodowane pożądaniami różnego rodzaju” 
(2 Tm 3, 6). Twierdzili, że znają Boga, ale zapierali się Go swoimi czynami 
(por. Tt 1, 16). Byli zdecydowani narzucać się ludziom i zarabiać pienią-
dze na swoich fałszywych naukach. Zysk dla nich był pobożnością (por. 
1 Tm 6, 5). Nauczali i zwodzili ludzi dla zwykłych korzyści (por. Tt 1, 11). 
A zatem do wspólnoty uczniów Chrystusa wnikał niechrześcijański asce-
tyzm jak również postawy niemoralne. Heretycy wyróżniali się słowami, 
baśniami (czczą gadaniną) i rodowodami (genealogiami). Paweł określa 



Wiara w listach pasterskich św. Pawła Apostoła 

17

ich jako pełnych światowej gadaniny i przeciwstawnych twierdzeń (por. 
1 Tm 6, 20), jako zajmujących się bez końca rodowodami (genealogiami; 
1 Tm 1, 4 i Tt 3, 9), jako tworzących baśnie i mity (por. 1 Tm 1, 4 i Tt 1, 14).

Wydaje się, iż owi heretycy nawiązywali do żydowskiego legalizmu. 
Wśród nich znajdowali się wyznawcy z obrzezania (por. Tt 1, 10). Chcieli 
oni przywrócić właściwą pozycję nauczycielom zakonu (por. 1 Tm 1, 7); 
narzucali ludziom żydowskie baśnie i nakazy ludzkie. Heretycy ci zaprze-
czali zmartwychwstaniu ciała.

Początki credo

Powstające nowe heretyckie ugrupowania sprawiły, iż we wspólnocie 
chrześcijan zaczęto ustalać prawdy wiary. W opinii części komentato-
rów właśnie w listach pasterskich można znaleźć początki formowania się 
credo, ofi cjalnego wyznania wiary wspólnoty uczniów Jezusa Chrystus. 
Słowo wiara zatem zaczyna zmieniać swoje znaczenie. Wcześniej bowiem 
wiara była wiarą w osobę, była związkiem miłości, zaufania i posłuszeń-
stwa Jezusowi Chrystusowi. W przekazie zaś listów pasterskich wiara ta 
przekształca się w wiarę w wyznanie, czyli przyjęcie zespołu zdań wyra-
żających prawdy wiary¹³.

Takie spojrzenie na wiarę widać, gdy Paweł ostrzega, iż w ostatnich 
dniach niektórzy odpadną od wiary i skłonią się ku nauce demonów (por. 
1 Tm 4, 1); gdy Apostoł wskazuje, że dobry sługa Jezusa Chrystusa ma 
karmić się słowami wiary i dobrej nauki (por. 1 Tm 4, 6), heretycy zaś 
są ludźmi o spaczonym umyśle, którzy nie zdali egzaminu z wiary (por. 
2 Tm 3, 8). Wreszcie Paweł poucza Tytusa, iż jego obowiązkiem jest karcić 
ludzi, aby wytrwali w zdrowej wierze (por. Tt 1, 13).

Na rozumienie wiary jako zespołu zdań wyrażających pewne praw-
dy wskazują sformułowania typowe tylko dla listów pasterskich. Paweł 
zachęca Tymoteusza, aby strzegł „tego dobra, które mu zawierzono” 
(2 Tm 1, 14), gdzie określenie które ci zawierzono jest tłumaczeniem gre-
ckiego parathete, oznaczającego depozyt fi nansowy złożony u wiarogod-
nej osoby. Zatem zamiast pierwotnej, ścisłej, osobistej więzi z Jezusem 
Chrystusem, jak to było w pierwszych radosnych dniach Kościoła, wiara 
stawała się przyjęciem określonego wyznania wiary, określonego i uzna-
nego przez wspólnotę Kościoła depozytu. Być może z takim wyznaniem 

¹³ Por. F. Young, Th e theology of the Pastoral Letters, Cambridge 1994, s. 56.



 ks. Piotr Łabuda

18

wiary mamy do czynienia w 1 Tm 3, 16: „Ten, który objawił się w ciele, 
usprawiedliwiony został w Duchu ukazał się aniołom, ogłoszony został 
poganom, znalazł wiarę w świecie, wzięty został w chwale” (1 Tm 3, 16). 
Kompozycja bowiem tego fragmentu może wskazywać, że był on prze-
znaczony do recytacji. Podobny fragment w 2 Tm 2, 8: „Pamiętaj na Jezusa 
Chrystusa, potomka Dawida! On według Ewangelii mojej powstał z mar-
twych” (2 Tm 2, 8) brzmi, jak przypomnienie jakiegoś zdania z ogólnie 
przyjętego wyznania wiary. 

Listy pasterskie są niewątpliwe świadectwem, iż we wspólnocie pier-
wotnego Kościoła nadszedł czas defi niowania prawd wiary. Nadeszły dni 
podkreślenia potrzeby ustalonego wyznania wiary. Wiara rozumiana jako 
żywa więź z Chrystusem, choć rzecz jasna nadal taką była w swojej istocie, 
stała się bardziej wiernością wobec ofi cjalnego credo. Podstawową zaś tro-
ską pasterzy stało się nie tyle zadanie ewangelizowania, co bardziej zacho-
wywanie depozytu i wierne przekazywanie go. Wiara stała się doktryną.

Credo listów pasterskich

Z ważniejszych prawd chrześcijańskiego credo zapisanych na kartach 
listów pasterskich należy wymienić¹⁴ Pawłowe podkreślenie jedyności 
Boga¹⁵. Bóg jest jeden. Jest Panem i Królem nieśmiertelnym i niewidzial-
nym, zamieszkującym niedostępną światłość, „którego żaden z  ludzi 
nie widział ani nie może zobaczyć” (1 Tm 6, 16; por. 1 Tm 1, 17;). Zna-
miennym jest, iż w adresie każdego listu pasterskiego Bóg zostaje na-
zwany „Ojcem”: „Łaska, miłosierdzie, pokój od Boga Ojca i Chrystusa 
Jezusa, naszego Pana!” (1 Tm 1, 2). Bóg jest także określony Stworzycie-
lem wszystkiego, co istnieje. Odnosząc się do nauk heretyków kwestio-
nujących związki małżeńskie i pokarmy, stwierdza: „Bóg stworzył, aby je 
przyjmowali z dziękczynieniem wierzący i ci, którzy poznali prawdę. Po-
nieważ wszystko, co Bóg stworzył, jest dobre, i niczego, co jest spożywa-

¹⁴ Por. A. Paciorek, Paweł Apostoł…, dz. cyt., s. 65–71.
¹⁵ Warto odnieść się także do Dz 14, 15–17 oraz 17, 22–31, gdzie Paweł podkreśla, iż 

Bóg nie jest ograniczony żadnym miejscem, niczego też od człowieka nie potrze-
buje, gdyż to On daje życie każdemu. Bóg stworzył pierwszego człowieka, z którego 
wywodzi się cała ludzkość. On rządzi ludzkością i wyznacza jej losy. Wszelkie wy-
obrażenia Boga w postaci obrazów są dziełem człowieka. Bóg rzecz jasna może być 
poznany przez dzieła, które sam stworzył. Por. E. Szymanek, Wiara jako przedmiot 
nauczania…, dz. cyt., s. 221.



Wiara w listach pasterskich św. Pawła Apostoła 

19

ne z dziękczynieniem, nie należy odrzucać” (1 Tm 4, 3–4). Bóg jest pełen 
dobroci i miłości. „Pragnie, aby wszyscy ludzie byli zbawieni i doszli do 
poznania prawdy” (1 Tm 2, 4). I dalej wskazuje, iż „jeden jest Bóg, jeden też 
pośrednik między Bogiem a ludźmi, człowiek, Chrystus Jezus, który wy-
dał siebie samego na okup za wszystkich jako świadectwo we właściwym 
czasie” (1 Tm 2, 5–6). W duchu przesłania wcześniejszych swoich pism 
Paweł podkreśla, iż Bóg zbawił człowieka nie ze względu na nasze czyny, 
ale dzięki swej łasce i miłosierdziu. Stąd też rozpoczynając Pierwszy List 
do Tymoteusza apostoł podkreśla, iż Bóg jest Zbawicielem i naszą jedyną 
nadzieją (por. 1 Tm 1, 1).

W listach pasterskich Paweł przekazuje też pouczenia dogmatyczne 
dotyczące osoby Jezusa Chrystusa, przez którego dostępujemy zbawienia 
ofi arowanego człowiekowi przez Boga. Jezus Chrystus bowiem „przyszedł 
na świat, aby zbawić grzeszników” (1 Tm 1, 15). Jako człowiek jest pośred-
nikiem pomiędzy Bogiem i ludźmi: „Jeden też pośrednik między Bogiem 
a ludźmi, człowiek, Chrystus Jezus, który wydał siebie samego na okup 
za wszystkich jako świadectwo we właściwym czasie” (1 Tm 2, 5–6). Jezus 
jest tym, „który przezwyciężył śmierć, a na życie i nieśmiertelność rzu-
cił światło przez Ewangelię” (2 Tm 1, 10). Na równi z Bogiem przysługują 
Mu takie określenia, jak Zbawca i Pan. Określenie wielki Bóg odnosi się 
do Niego albo do Pierwszej Osoby Boskiej (por. Tt 2, 13). W określonym 
czasie pojawi się jako Sędzia żywych i umarłych. Do swego królestwa 
przyjmie wybranych Boga. Wtedy spełni się nasza błogosławiona nadzieja 
i otrzymamy życie wieczne.

Kolejnym ważnym tematem listów pasterskich jest kwestia Kościoła, 
który w przekazie św. Pawła jest domem Boga żywego, jest „fi larem i pod-
porą prawdy” (1 Tm 3, 15). Znamienne jest to, iż określenia fi lar i podpora 
odnoszone mogą być tak do Kościoła, jak i do osoby samego Tymoteusza. 
Warto pamiętać, iż w Ga 2, 9 obrazowym określeniem fi lar (gr. stylos) zo-
stają opisani apostołowie Jakub, Kefas i Jan — to na nich wspiera się po-
waga Kościoła jerozolimskiego. Podobnie jest w apokaliptycznym obrazie 
Ap 3, 12, bezimienny zwycięzca w Kościele Boga żywego przedstawionego 
w obrazie świątyni Boga, zostaje nazwany fi larem podtrzymującym obra-
zową budowlę. Oba wyrażenia wskazują na stałość, niezmienność i sta-
bilność. Objawiona Boża prawda zapewnia całej budowli Kościoła trwa-
łość i niewzruszoność, a w konsekwencji i wiarygodność. Tymi fi larami 



 ks. Piotr Łabuda

20

i podporami są w równej mierze Kościół (interpretacja eklezjologiczna) 
i jego pasterze (interpretacja personalna)¹⁶. 

Członkowie wspólnoty Kościoła, chrześcijanie, wzywani są do tego, 
aby „rozsądnie, sprawiedliwie i pobożnie żyć na tym świecie” (Tt 2, 12). 
Wszyscy też, bez względu na płeć, wiek i status społeczny winni prowa-
dzić życie zgodne z tym, czego domaga się i spodziewa po nich zdrowa 
nauka. Władzy świeckiej powinni okazywać posłuszeństwo (por. Tt 3, 1). 
Ci zaś, którzy nie należą do wspólnoty i nie znają jej praw, nie mają też 
prawa do stawiania jej zarzutów (por. 1Tm 6, 1; Tt 2, 5.8.10). 

W sposób szczególny Paweł odnosi się do osób sprawujących urzę-
dy w Kościele¹⁷. Wskazuje, iż powinni oni spełniać określone wymogi. 
Jednym z takich urzędów jest urząd biskupa, którego mają wspomagać 
diakoni. Urzędy te mogą otrzymać jedynie ci, którzy odznaczają się nie-
nagannym sposobem życia, dobrą sławą oraz odpowiednimi umiejętnoś-
ciami. Poszczególne wymogi wyliczone są w katalogu w 1 Tm 3, 1–13 oraz 
w Tt 1, 6–9. Współpracownik apostoła winien być wzorem dla wierzących 
(por. 1 Tm 4, 12; Tt 2, 7); powinien strzec swojej owczarni oraz zdrowej 
nauki i przekazywać ją osobom odpowiedzialnym i godnym zaufania, 
aby i oni mogli skutecznie pouczać (por. 2 Tm 1, 13–14; 2, 2). Jako „dobry 
żołnierz Jezusa Chrystusa” prezbiter musi być gotów znosić cierpienia 
i prześladowania (por. 1 Tm 1, 18; 2 Tm 1, 8).

Odpowiedzialność za przekazywanie depozytu wiary spoczywa na 
osobach godnych zaufania. Dla zrozumienia zagadnienia tradycji i suk-
cesji istotny jest następujący fragment: „Co ode mnie usłyszysz w obec-
ności wielu świadków, przekaż zaufanym mężom, którzy będą zdolni do 
tego, by także innych pouczyć” (2 Tm 2, 2). Stwierdzenie Pawła podkreśla 
formalny charakter Ewangelii jako nauki, której integralność gwarantu-
je wiarygodny przekaz. Otrzymują go bezpośredni uczniowie apostoła, 
którzy dalej winni przekazywać go „zaufanym mężom”. W ten sposób 
prawdziwa Ewangelia dociera do nauczycieli w Kościele i przez nich staje 

¹⁶ Por. C. Spicq, Les Epitres Pastorales, Paryż 1969, s. 466; H. Muszyński, Interpretacja 1 
Tm 3, 15 w świetle źródeł qumrańskich i patrystycznych, „Studia Pelplińskie” 5 (1975), 
s. 37–62. Według opinii Euzebiusza z Cezarei wyrażenie „kolumna i podwalina praw-
dy” można odnosić w sposób szczególny do męczenników, którzy stałość w wierze 
przypieczętowali krwią męczeńską. Euzebiusz określa ich mianem niewzruszonych 
fi larów wiary. Por. Euzebiusz z Cezarei, Historia kościelna, v 17, 43; vi 41, 14.

¹⁷ Por. J. Stępień, Listy do Tesaloniczan i pasterskie. Wstęp — przekład z orygina-
łu — komentarz, Poznań-Warszawa 1979, s. 453–468.



Wiara w listach pasterskich św. Pawła Apostoła 

21

się w nim żywa i obecna. Każdy przełożony gminy ponosi odpowiedzial-
ność tak za głoszoną wiernym naukę, jak i za odpowiednie przekazanie 
jej właściwym mężom (por. 1 Tm 5, 22). Pasterze wspólnoty winni czuwać 
nad poprawnym zachowaniem depozytu wiary (por. 1 Tm 6, 20; 2 Tm 
1, 14). Paweł żywi także nadzieję, że Bóg ma moc, by powierzone dobro 
ustrzec (por. 2 Tm 1, 12).

Podsumowanie

Paweł przeważnie mówi o wierze w sensie zaufania Chrystusowi lub 
Bogu. Jest to postawa, która dzięki Bożej łasce, umożliwia ludziom wyj-
ście z własnej grzeszności i nawiązanie właściwej relacji z Bogiem. Listy 
pasterskie inaczej patrzą na kwestię wiary. Nade wszystko ustalają zasadę 
kontynuacji tradycji apostolskiej, która odnosi się do wszystkich przewi-
dzianych następców Apostołów, którym przysługuje prawo i obowiązek 
autorytatywnego przekazywania wiary swoim następcom. Wiary rozu-
mianej jako depozyt doktrynalny.

Wiara, którą głosi Kościół, jest wiarą wywodzącą się od apostołów. 
Jest to przekazane przez nich dobro, ostoja jedynej i prawdziwej nauki. 
Ewangelia Pawła (2 Tm 1, 11; 2, 8) jest depozytem — depozytem Pawła 
Apostoła, dla tego cennego skarbu znosi on cierpienia i wszelkie trudy. 
Z pomocą Boga apostoł pragnie strzec go „aż do owego dnia” (2 Tm 1, 12). 
Kościół strzeże tego depozytu i przekazuje dalej. Tradycja i sukcesja są 
zatem związane z Kościołem, w którym realizuje się przekaz wiary. Przez 
urząd i sukcesję zostaje zagwarantowana autentyczność i nieskazitelność 
prawowitej doktryny wiary apostolskiej. Z zasady tradycji i sukcesji wy-
pływa także zasada urzędu zwierzchnika gminy. Z nim związany jest 
charyzmat urzędu czy władzy apostolskiej przekazany poprzez włożenie 
rąk (por. 1 Tm 4, 14; 5, 22; 2 Tm 1, 5), który ujawnia się w strzeżeniu, gło-
szeniu i przekazywaniu prawowitej nauki.

Wiara jest zaufaniem okazywanym Chrystusowi, ale także jest chrześ-
cijańskim sposobem życia — wiary, która wynika z zaufania. Słowa: „Sie-
bie samych badajcie, czy trwacie w [jedynej] wierze, siebie samych do-
świadczajcie!” (2 Kor 13, 5) znaczą nie tylko „badajcie czy nadal ufacie 
Chrystusowi”, ale odwołują się do rozumienia prawdy, która wynika z za-
ufania do Zbawiciela. W listach pasterskich rzeczą istotną jest to, aby 
ludzie, szczególnie przywódcy, trwali w „zdrowej wierze” (Tt 1, 13; 2, 2).



22



23

Anna Maria Wajda
Uniwersytet Papieski Jana Pawła ii w Krakowie

Pouczenia Jezusa o wierze (Łk 17, 6)

Wiara chrześcijańska to droga, to indywidualny dla każdego z nas proces 
dojrzewania do pogłębionej osobowej relacji z Bogiem. Pisze o tym tak-
że papież Benedykt xvi w liście apostolskim na Rok Wiary Porta Fidei 
wskazując na potrzebę odnowienia drogi wiary, aby ukazać radość i en-
tuzjazm spotkania z Chrystusem (nr 2)¹. Procesowi temu towarzyszyć 
powinno wołanie analogiczne do prośby apostołów: „Panie, dodaj nam 
wiary” (por. Łk 17, 5), na które otrzymujemy równie trudną do zrozumie-
nia odpowiedź Nauczyciela: „Gdybyście mieli wiarę jak ziarnko gorczy-
cy, powiedzielibyście tej morwie: «Wyrwij się z korzeniem i przesadź się 
w morze», a byłaby wam posłuszna” (Łk 17, 6)². W związku z tym, celem 
niniejszego opracowania będzie analiza zacytowanego wyżej pouczenia 
Jezusa o mocy wiary i odpowiedź na pytania nasuwające się po jego lektu-
rze. Ponieważ słowem-kluczem jest tu ziarnko gorczycy, a zasada egzege-
tyczna mówi, że teksty Pisma Świętego należy tłumaczyć innymi tekstami 
biblijnymi, w pierwszej kolejności zaprezentowane będą kwestie, co na ten 
temat podają inne księgi. Następnie przedstawione zostaną zagadnienia 
z zakresu botaniki biblijnej odnoszące się do problemu identyfi kacji, spo-
sobu wzrostu, uprawy i zastosowania wymienionych tu gatunków roślin 
oraz ich symboliki, ze zwróceniem uwagi na kulturowe uwarunkowania 
wpływające na sposób odczytywania tej Jezusowej hiperboli.

¹ Benedykt xvi, List apostolski w formie «motu proprio» Porta Fidei ogłaszający Rok 
Wiary, Rzym 2011, nr 2.

² Wszystkie cytaty biblijne za: Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w prze-
kładzie z języków oryginalnych, opracował zespół biblistów polskich z inicjatywy 
Benedyktynów Tynieckich, (Biblia Tysiąclecia), wyd. 5, Poznań 2000.



 Anna Maria Wajda

24

Biblijne wzmianki o gorczycy i morwie
Gorczyca, kryjąca się pod greckim słowem sinapi³ przywoływana jest tyl-
ko w Nowym Testamencie. Wszystkich wzmianek o tej roślinie jest pięć 
i znajdujemy je tylko u Synoptyków (Mt 13, 31; 17, 20; Mk 4, 31; Łk 13, 19; 
17, 6). Przywołania te dotyczą dwóch przypadków. W pierwszym chodzi 
o jedną z przypowieści Jezusa, który do ziarnka gorczycy porównał kró-
lestwo Boże. Przypowieść tą znajdujemy u wszystkich Synoptyków: „Inną 
przypowieść im przedłożył: «Królestwo niebieskie podobne jest do ziarn-
ka gorczycy, które ktoś wziął i posiał na swej roli. Jest ono najmniejsze ze 
wszystkich nasion, lecz gdy wyrośnie, jest większe od innych jarzyn i sta-
je się drzewem, tak że ptaki przylatują z powietrza i gnieżdżą się na jego 
gałęziach»” (Mt 13, 31–32; por. też Mk 4, 30–32; Łk 13, 18–19). Natomiast 
drugi przypadek dotyczy wypowiedzi Jezusa na temat siły ugruntowanej 
wiary. Takie przywołania nasion gorczycy znajdujemy w Ewangelii we-
dług św. Mateusza (17, 20) i Łukasza (17, 6), z czego ta ostatnia jest przed-
miotem niniejszego opracowania.

Z kolei morwa (gr. sykaminos⁴) jest wzmiankowana w Piśnie Świętym 
tylko dwa razy. Pierwsza wzmianka pochodzi ze Starego Testamentu 
z Pierwszej Księgi Machabejskiej, gdzie czytamy: „Słoniom pokazano sok 
winnych jagód i morwy, aby je rozjuszyć do bitwy” (1 Ma 6, 34). Przypusz-
cza się, że w celu rozjuszenia słoni⁵ pojono je sfermentowanym sokiem 

³ Por. Z. Abramowiczówna, Słownik grecko-polski, t. 4, Warszawa 1965, s. 51; R. Po-
powski, Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Warszawa 1997, s. 555.

⁴ Por. Z. Abramowiczówna, Słownik grecko-polski…, dz. cyt., s. 146; R. Popowski, 
Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu…, dz. cyt., s. 573.

⁵ Słonie bojowe, nazywane też „czołgami świata starożytnego” były istotnym ele-
mentem armii zorganizowanych na wzór hellenistyczny. W basenie Morza Śród-
ziemnego upowszechniły się one zwłaszcza w okresie wojny diadochów. Słoniem 
bojowym kierował specjalnie wyszkolony kornak. Oprócz niego załogę takiego sło-
nia stanowiło 2–4 żołnierzy umieszczonych w drewnianej wieży, obitej skorą lub 
obłożonej tarczami i umieszczonej na grzbiecie zwierzęcia (por 1 Mch 6. 37). Byli 
to oszczepnicy, łucznicy lub włócznicy. Dodatkowe wyposażenie słoni bojowych 
stanowił pancerz (por. 1 Mch 6, 43). Był on wykonany z metalowych płyt i miał 
chronić zwierzę przed zranieniem. Natomiast na kły nakładano słoniom metalowe 
ostrza, co wydłużało ich zasięg i czyniło bardziej skutecznymi w walce, zaś na 
szyi wieszano im metalowe dzwonki, ułatwiające ich lokalizację — por. D. Budacz, 
Antyczne formacje wojskowe. Ich metody walki i rola na polu bitwy w wiekach iv 
p.n.e.–i n.e., Oświęcim 2012, s. 73, 79–80.



Pouczenia Jezusa o wierze (Łk , ) 

25

z owoców morwy. Specjaliści z zakresu antycznej wojskowości podają, 
że pojono je także winem ryżowym. Wskutek tego te łagodne z natury 
zwierzęta stawały się bardziej agresywne. Praktyka ta poddawana jest 
jednak pod dyskusję, ponieważ wpadające w szał słonie mogły stanowić 
zagrożenie nie tylko dla wroga, ale i dla własnych formacji wojskowych. 
Nie można jej jednak wykluczyć, bo z pewnością słonie w stanie lekkiego 
zamroczenia alkoholowego stawały się bardziej odporne na ból i mniej 
się bały, zwłaszcza, że z relacji źródłowych wynika, iż wśród słoni bojo-
wych panika, nawet z dość błahych powodów, była częstym zjawiskiem 
i nierzadko przeradzała się w szał. Mimo swej wielkości nie są to bowiem 
zbyt waleczne zwierzęta⁶.

W literaturze przedmiotu spotkać też można stwierdzenie, że soku 
z owoców morwy używano również do malowania trąb i kłów słoni bo-
jowych na kolor krwistoczerwony, co miało wzbudzać lęk i przerażenie 
u przeciwników⁷. Malowanie tych zwierzą w jaskrawe barwy wojenne 
było istotnym dopełnieniem ich uzbrojenia bojowego⁸.

Druga biblijna wzmianka przywołująca z nazwy ten gatunek rośliny, 
pochodzi z rozpatrywanego w tym opracowaniu fragmentu Ewangelii 
według św. Łukasza (17, 6), a jej szczegółowa analiza zostanie zaprezen-
towana w kolejnych paragrafach.

Tło przyrodnicze wypowiedzi Jezusa (Łk 17, 6)
W czasach Jezusa powszechnie przyjęte było stwierdzenie, że nasiono 
gorczycy jest najmniejsze z wszystkich nasion. Stanowiło ono odpowied-
nik naszych przysłowiowych sformułowań „mały jak ziarnko maku”, czy 
„mały jak łepek od szpilki”⁹. Takie postrzeganie nasiona gorczycy było 
charakterystyczne zarówno dla Greków, jak i dla Żydów. Przykład tego 
znajdujemy między innymi w Talmudzie (Nidda 5, 2), gdzie najmniejsza 

⁶ Por. D. Budacz, Antyczne formacje wojskowe…, dz. cyt., s. 82–94.
⁷ Por. W. Kawollek, H. Falk, Podróż po biblijnych ogrodach. Informacje o roślinach 

oraz wskazówki dotyczące uprawy, Poznań 2005, s. 75.
⁸ Por. D. Budacz, Antyczne formacje wojskowe…, dz. cyt., s. 80.
⁹ Por. J. H. Walton, V. H. Matthews, M. W. Chavalas, Komentarz historyczno-kul-

turowy do Biblii Hebrajskiej, Redakcja naukowa wydania polskiego Waldemar 
Chrostowski, Warszawa 2005, s. 164.



 Anna Maria Wajda

26

kropla krwi zostaje porównana do hardel, co w tłumaczeniu z języka he-
brajskiego oznacza ziarno gorczycy¹⁰.

Źródłem owych nasion jak podają botanicy biblijni, były dwa blisko 
spokrewnione ze sobą gatunki z rodziny krzyżowych (Brassicaceae): gor-
czyca czarna (Brassica nigra [L.] Koch.) i gorczyca biała (Sinapis alba L.). 
W tym też celu uprawiali te rośliny starożytni Izraelici. Zebrane nasiona 
wykorzystywali następnie w kuchni, jako przyprawy do tłustych mięs, ale 
także używali ich jako leku¹¹. Gorczycę wysiewano wraz z innymi warzy-
wami i ziołami tj. bób, cebula, czosnek, kminek, soczewica, ciecierzyca, 
czy ruta. Uważa się, że uprawa gorczycy czarnej była bardziej popularna 
w starożytnym Izraelu niż białej. Roślina ta przewyższała swą wysokoś-
cią wspomniane wyżej warzywa. Pisze o tym także Pitagoras, żyjący pięć 
wieków przed Chrystusem, według którego gorczycę czarną należy uznać 
„za najpierwszą pomiędzy tymi roślinami, których siła w górę działa”. 
Również porównując wielkość nasion w podstawowym zestawie warzyw 
uprawianych przez Żydów w czasach Jezusa, można stwierdzić, że nasio-
no gorczycy czarnej jest wśród nich najmniejsze¹². Jest ono kuliste, a jego 
średnica wynosi około 1–1, 5 mm¹³. Warto tu dodać, że w starożytności 
taki kształt postrzegano jako doskonały¹⁴.

¹⁰ Por. A. Jankowski, Królestwo Boże w przypowieściach, Tyniec 1997, s. 41.
¹¹ Por. Z. Włodarczyk, Rośliny biblijne. Leksykon, Kraków 2011, s. 56.
¹² Por. W. C. Kaiser Jr., P. H. Davids, F. F. Bruce, M. T. Brauch, Trudne fragmenty Biblii, 

Konsultacja naukowa wydania polskiego Waldemar Chrostowski, Warszawa 2011, 
s. 310–311.

¹³ Nasiona gorczycy białej, również uprawianej w czasach biblijnych, mają barwę 
kremową, są okrągłe, z zaznaczonym korzonkiem na powierzchni, gładkie, ma-
towe. Ich średnica wynosi 2–2, 8 mm, a masa tysiąca nasion 3–5, 5 g. Na roślinie 
umieszczone są one w owłosionych łuszczynach, opatrzonych na szczycie długim, 
spłaszczonym, nieco zgiętym dziobkiem. Nasiona gorczycy białej żute w jamie ust-
nej mają początkowo smak łagodny, zmieniający się stopniowo w ostry i szczypią-
cy. Ze względu na obecne w nich związki wykazują pomocne działanie w regulacji 
gospodarki lipidowej, dlatego znajdują zastosowanie w diecie zawierającej tłuste 
potrawy, np. w postaci musztardy francuskiej (łagodnej) i jako dodatek do niektó-
rych marynat — za: A. Ożarowski, W Jaroniewski, Rośliny lecznicze i ich praktycz-
ne zastosowanie, Warszaw 1987, s. 165–166; J. Kozłowski, E. Bilińska, W. Buchwald, 
Nasiona roślin leczniczych jako leki i surowce zielarskie — część pierwsza, „Pana-
cea — Leki ziołowe” Nr 4 (2008), s. 18–21.

¹⁴ Por. Z. Włodarczyk, Rośliny w przypowieściach Jezusa, [w:] Biblia w kulturze świa-
ta. Teologia — rośliny i zwierzęta, Kraków 2008, s. 218–220; Z. Włodarczyk, Rośliny 
biblijne…, dz. cyt., s. 57–58.



Pouczenia Jezusa o wierze (Łk , ) 

27

Warto dodać, że owoce gorczycy czarnej to wyprostowane, walcowa-
te łuszczyny długości 1–2 cm, przylegające do łodygi i zakończone cien-
kim, krótkim dziobkiem na szczycie. W takim owocu znajduje się 4–8 
nasion, które jak dojrzeją mają barwę ciemnobrązową, bez połysku (są 
matowe). Zawierają one około 30 proc. oleju, do 38 proc. związków biał-
kowych, kwas sinapinowy, do 7 proc. sinigryny, myrozynę i inne enzymy. 
Można z nich, po rozpadzie enzymatycznym, oddestylować do 1, 4 proc. 
olejku, który w roztworze spirytusowym stosowany jest zewnętrznie do 
nacierań w bólach reumatycznych, a w postaci mazideł i maści, jako śro-
dek rozgrzewający. Zmielone nasiona gorczycy stosuje się zewnętrznie 
w postaci kataplazmów. Doustnie stosuje się nasiona gorczycy czarnej 
jako przyprawę kulinarną do niektórych potraw lub w postaci musztar-
dy ostrej (sarepskiej lub krymskiej)¹⁵. Oleiste nasiona gorczycy bardzo 
chętnie zjadają ptaki. Prawdopodobnie ich gnieżdżenie w obrębie roślin 
gorczycy, na które wskazują wszyscy Synoptycy, nie tyle podyktowane 
jest budowaniem gniazd, co możliwością łatwego zdobycia pokarmu (por. 
Mt 13, 32; Mk 4, 32; Łk 13, 19)¹⁶.

Zarówno gorczyca czarna, jak i  biała, są roślinami jednorocznymi 
o stosunkowo krótkim okresie wegetacji, bo wynoszącym 95–105 dni. Ta 
cecha gorczycy pokazuje nam jak wielka siła ukryta jest w jej nasionach, 
bo właśnie one kiełkując dają początek siewkom, a te z kolei roślinom, 
które zakwitają i zawiązują owoce. W przypadku gorczycy czarnej w kli-
macie Izraela z ok. 1–1, 5 mm nasion wyrastają nawet ponad dwumetro-
we rośliny, gdzie w naszej strefi e klimatycznej mają one zwykle od 1–1, 5 
metra wysokości. Rośliny te pokrojem przypominają krzewy, bo mają 
łodygę wzniesioną i rozgałęzioną, dołem rzadko owłosioną. Liście u gor-
czycy czarnej są ogonkowe. Dolne lirowate, na brzegu ząbkowane, górne 
lancetowate, całobrzegie. Kwiaty z kolei są promieniste, złocistożółte, ze-
brane w luźne baldachogrona¹⁷.

Jedną z przyczyn przedstawienia tak szczegółowej charakterystyki bo-
tanicznej gorczycy czarnej jest to, że w niektórych opracowaniach i ko-
mentarzach biblijnych można spotkać opisy gorczycy czarnej, w których 

¹⁵ Por. A. Ożarowski, W Jaroniewski, Rośliny lecznicze i ich praktyczne zastosowa-
nie…, dz. cyt., s. 16–167; J. Kozłowski, E. Bilinska, W. Buchwald, Nasiona roślin 
leczniczych jako leki i surowce zielarskie — część pierwsza, dz. cyt., s. 18–21.

¹⁶ Por. Z. Włodarczyk, Rośliny biblijne…, dz. cyt., s. 57.
¹⁷ Por. A. Ożarowski, W Jaroniewski, Rośliny lecznicze i ich praktyczne zastosowa-

nie…, dz. cyt., s. 166–167; Z. Włodarczyk, Rośliny biblijne…, dz. cyt., s. 57.



 Anna Maria Wajda

28

jest mowa, że dorasta ona w ojczyźnie Jezusa do czterech, a nawet pięciu 
metrów wysokości i ma pnie grubości sosen¹⁸. Stwierdzenia te skonfron-
towane z zaprezentowanymi wyżej informacjami rodzą pewne wątpliwo-
ści, czy jest tu mowa o tej samej roślinie. Podobne pytania pojawiają się 
także w odniesieniu do podpisów pod niektórymi fotografi ami, które in-
formują, że przedstawiają nasiona, kwiaty lub rośliny biblijnej gorczycy¹⁹.

Przyczyn tych niezgodności można się dopatrywać w zbieżności na-
zewnictwa niektórych gatunków roślin oraz nieznajomości zmian w sza-
cie roślinnej Izraela, które zaszły na przestrzeni wieków. Chodzi tu przede 
wszystkim o zjawisko synantropizacji szaty roślinnej, czyli zmiany, jakie 
za sprawą człowieka zaszły na omawianym obszarze w doborze gatun-
ków roślin poczynając od starożytności aż do chwili obecnej. Podkreślić 
trzeba, że, w dobie nowożytnej, za sprawą człowieka zawleczono w ob-
szar basenu Morza Śródziemnego, a więc i na tereny dzisiejszego Izraela, 
szereg gatunków roślin obcego pochodzenia. Jednym z nich jest rodzimy 
dla Ameryki Południowej (południowa Boliwia i północna Argentyna) 
gatunek tytoniu Nicotiana glaca Graham. Jest to przedstawiciel rodzi-
ny Solanaceae. W Izraelu porasta on skały, mury i pobocza dróg. Można 
go także spotkać w okolicach Jeziora Galilejskiego. Roślina ta ma pokrój 
rozgałęzionego krzewu lub niewielkiego drzewa, które zwykle ma 2–7 m. 
wysokości. Liście Nicotiana glauca są niebiesko-zielone (sine), skórzaste, 
długoogonkowe o długości do około 20 cm. Kwiaty natomiast są żółte, 
rurkowe do 5 cm długości i o szerokości 1 cm, zebrane w zwisające grona. 
Pojawiają się one na tych roślinach przez cały rok. Owocem jest brązowa 
torebka długości 7–10 mm zawierająca dużo bardzo drobnych nasion, 
które rozsiewane są przez wiatr i wodę. W rpa, Kenii i Tanzanii jest to 
bardzo ekspansywny chwast, stwarzający zagrożenie dla zachowania róż-
norodności biologicznej rodzimych gatunków roślin, bo jest wobec nich 
bardzo konkurencyjny i wypiera je z ich stanowisk naturalnych. Wszyst-

¹⁸ Por. B. Szczepanowicz, Atlas roślin biblijnych. Pochodzenie, miejsce w  Biblii 
i symbolika, Kraków 2004, s. 169–170; F. Mickiewicz, Nowy komentarz biblijny. 
Ewangelia według świętego Łukasza rozdziały 12–24. Wstęp, przekład z orygina-
łu, komentarz, cz. ii, Częstochowa 2012, s. 222; A. Paciorek, Przypowieści Jezusa. 
Wprowadzenie i objaśnienie, Częstochowa 2013, s. 133.

¹⁹ Por. M. Bednarz, Ziemia umiłowana przez Boga. Geografi a Ziemi Świętej, Tarnów 
2008, s. nienumerowana.



Pouczenia Jezusa o wierze (Łk , ) 

29

kie części tej rośliny są trujące, a wyciągu z niej używa się do zwalczania 
szkodników innych roślin²⁰.

Nicotiana glauca ze względu na swój pokrój i drobne nasiona niekiedy 
przedstawiana jest jako biblijna gorczyca. Jest to jednak poważny błąd, 
bo gatunek ten w czasach Jezusa nie rósł w Izraelu, bo jak już wspomnia-
no pochodzi z Ameryki Południowej i dopiero era wielkich odkryć geo-
grafi cznych sprawiła, że wraz z innymi gatunkami roślin mógł dotrzeć 
w rejon Morza Śródziemnego. Warto także dodać, że do ugruntowania 
błędnej klasyfi kacji tego tytoniu jako rośliny biblijnej przyczynić się mogła 
zbieżność w nazewnictwie angielskim gorczycy i omawianego gatunku, 
który w tym języku posiada szereg nazw zwyczajowych, wśród których 
znajduje się również określenie — mustard tree (drzewo musztardowe). 
Natomiast gorczyca czarna i biała w języku angielskim nazywają się odpo-
wiednio black mustard i white mustard, co wskazuje na ich zastosowanie 
przy produkcji musztardy.

Przywoływanie wspomnianego wyżej gatunku tytoniu jako biblijnej 
gorczycy jest tym bardziej niepoprawne, że zarówno gorczyca czarna, jaki 
i biała, były dobrze znane w basenie Morza Śródziemnego, co raczej wy-
klucza pomyłkę w ich identyfi kacji. Piszą o nich starożytni pisarze greccy 
i rzymscy tj. Hipokrates, Teofrast, Dioskorydes, Columella, czy Pliniusz. 
Charakteryzują je jako rośliny znane od dawna i uprawiane w celach lecz-
niczych i przyprawowych²¹.

Drugim gatunkiem wymienionym w Łk 17, 6 jest morwa. Botanicy 
specjalizujący się w badaniach nad fl orą biblijną podają, że gatunkiem 
wzmiankowanym w 1 Mch 6, 34 i wersecie analizowanym w niniejszym 
opracowaniu jest morwa czarna (Morus nigra L.). Jest ona przedstawi-
cielką naturalnej szaty roślinnej właściwej dla północnej Persji i wybrzeży 
Morza Kaspijskiego. Jej uprawa już w czasach starożytnych rozpowszech-
niła się stopniowo na całym Bliskim Wschodzie²².

Wzmianki o morwie czarnej znajdujemy zarówno u Teofrasta i Pli-
niusza Starszego, a także u Horacego, Wergiliusza i Columelli. Co wię-

²⁰ Por. S. Bogdanović, B. Mitić, M. Ruščić, K. Dolina, Nicotiana glauca Graham (Sola-
naceae), a new invasive plant in Croatia, Acta Botanica Croatia 65, Acta Botanica 
Croatia 65, Zagreb 2006, s. 203–209; H. Strzelecka, J. Kowlski (red.), Encyklopedia 
zielarstwa i ziołolecznictwa, Warszawa 2000, s. 579.

²¹ Por. M. Nowiński, Dzieje upraw i roślin leczniczych, Warszawa 1980, s. 82–83; 
A. Paciorek, Przypowieści Jezusa…, dz. cyt., s. 133.

²² Por. W. Kawollek, H. Falk, Podróż po biblijnych ogrodach…, dz. cyt., s. 75.



 Anna Maria Wajda

30

cej rysunki drzew morwowych odkryto w Pompejach. W Grecji morwa 
czarna była drzewem bożka Pana i widziano w niej symbol mądrości. Ten 
ostatni aspekt wiązano z następującą obserwacją fenologiczną dotyczącą 
wzrostu i rozwoju tego gatunku, a mianowicie z tym, że drzewo to wy-
puszcza pąki dopiero wtedy, gdy miną ostatnie wiosenne przymrozki²³. 
Z tego powodu Pliniusz Starszy charakteryzując tę roślinę użył sformu-
łowania sapientissima arborum, co można przetłumaczyć na język polski 
jako najmądrzejsze z drzew²⁴.

Morwa czarna to długowieczne drzewo (żyje nawet do 600 lat), dora-
stające do 15 m wysokości z rozłożystą koroną i bardzo mocnym syste-
mem korzeniowym. Liście rozmieszczone są na jej pędach skrętolegle 
i mają długość 6–12 cm i szerokość 7–15 cm. Są grube, z wierzchu bar-
dzo szorstkie, najczęściej nieregularnie klapowane lub pozbawione wcięć. 
Kwiatostany męskie osadzone są na 1 cm szypułkach i mają długość do 2, 5 
cm. Kwiatostany żeńskie są o połowę krótsze i mają także krótsze szypuł-
ki. Owoc morwy czarnej jest zbiorowy i swym wyglądem przypomina je-
żynę. Ma 2–2, 5 cm długości i barwę od purpurowej do czarno-fi oletowej. 
Owoce pojawiają się od połowy lipca do końca września. Można je jeść 
na surowo lub po ugotowaniu, a także robić z nich galaretki, konfi tury, 
soki, syropy i wino. Sok z owoców morwy czarnej do dnia dzisiejszego 
wykorzystuje się jako naturalny barwnik²⁵, między innymi do barwie-
nia wina²⁶. Natomiast w starożytności był on głównie używany jako na-
pój orzeźwiający, na co pośrednio wskazuje także przywołana wcześniej 
wzmianka z Pierwszej Księgi Machabejskiej (6, 34). Napój ten słodzono 
miodem i doprawiano ziołami²⁷.

²³ Por. B. Szczepanowicz, Atlas roślin biblijnych…, dz. cyt., s. 97.
²⁴ Por. W. Kawollek, H. Falk, Podróż po biblijnych ogrodach…, dz. cyt., s. 75; Z. Wło-

darczyk, Rośliny biblijne…, dz. cyt., s. 141.
²⁵ Por. D. Lanska, Polne rośliny w kuchni, Warszawa 1993, s. 100; W. Kawollek, H. Falk, 

Podróż po biblijnych ogrodach…, dz. cyt., s. 76–77.
²⁶ Por. M. Nowiński, Dzieje upraw i roślin leczniczych…, dz. cyt., s. 27–28.
²⁷ Por. J. I. Packer, M. C. Tenney (red.), Słownik tła Biblii, Warszawa 2007, s. 206–207.



Pouczenia Jezusa o wierze (Łk , ) 

31

Egzegeta i botanik na temat logionu Łk 17, 6
Zanim przejdziemy do szczegółowych rozważań dotyczących analizo-
wanego fragmentu warto pochylić się przez chwilę nad formą nauczania 
Jezusa. Tworzywo dla głoszonych przez siebie nauk czerpie z otaczającego 
Go świata, a nie z przesłanek rozumowych, stanowiących podstawę roz-
ważań w typie fi lozofi cznym. Stąd biorą się w wypowiedziach Jezusa prze-
jawy lokalnego kolorytu galilejskiego. Niejednokrotnie snuje swe rozwa-
żania religijno-moralne przywołując obrazy z życia mieszkańców Galilei 
(rolników, rybaków), korzysta ze znajomości fl ory i fauny galilejskiej oraz 
odwołuje się do zjawisk naturalnych np. gdy wspomina o niebie, które 
różowieje przy zachodzie słońca. Co więcej, osnową nauczania Jezusa nie 
jest zazwyczaj dłuższy wywód rozumowy, tylko apoftegmat lub logion²⁸, 
które dzięki swej krótkiej i bogatej w treść formie doskonale nadawały 
się do nauczania. Były one bardzo popularne na starożytnym Wscho-
dzie, który słynął z kultury oralnej i związanych z nią technik mnemo-
technicznych. Dzięki ich krótkiej formie łatwo było zachować w pamięci 
zachętę lub radę, nakaz lub naganę. Apoftegmatem jest też analizowana 
w niniejszym opracowaniu wypowiedź Jezusa.

Wprowadzenie do analizowanego w niniejszym artykule fragmentu 
Ewangelii według św. Łukasza (17, 6) stanowią słowa: „Apostołowie prosili 
Pana: «Przymnóż nam wiary!»” (Łk 17, 5). Mają one swą analogię w we-
zwaniu: „Panie naucz nas się modlić” (Łk 11, 1), poprzedzającym modli-
twę Ojcze nasz i charakteryzuje je styl i terminologia typowo Łukaszowa 
(słowa: apostołowie, Pan jako tytuł Jezusa). Sam apoftegmat (Łk 17, 6) 
jest hiperbolicznym przedstawieniem tego, czego może dokonać wiara. 
Odpowiada mu paralelny tekst Mt 17, 20b: „Jeśli będziecie mieć wiarę jak 
ziarnko gorczycy, powiecie tej górze: «Przesuń się stąd tam!», a przesu-

²⁸ Apoftegmat (gr. apophtegma — maksyma lub sentencja zawierająca normę postę-
powania) — w Nowym Testamencie tym terminem oznacza się krótkie, lapidarne 
powiedzenia Jezusa, zawarte w kontekście narracyjnym (np. Mt 8, 20).Występu-
je najczęściej jako odpowiedź na pytania uczniów w tzw. dyskusjach szkolnych 
(Mt  19,  1–15) lub jako replika na zarzuty nieprzyjaciół w  tzw. kontrowersjach 
(Mk 2, 15–17) oraz jako apoftegmat biografi czny (Mt 4, 18–22; Łk 7, 1–10). Logion, 
l. mn. logia ( gr. wyrocznia) — w Nowym Testamencie oznacza słowo (np. Boga lub 
Chrystusa); w biblistyce mianem tym określa się krótką, izolowaną wypowiedź 
Jezusa — za: J. Kudasiewicz, Jezus historii a Chrystus wiary, Lublin 1987, s. 142–143.



 Anna Maria Wajda

32

nie się. I nic niemożliwego nie będzie dla was”, w którym zamiast drzewa 
morwowego wzmiankowana jest góra²⁹.

Przywołane przez Jezusa małe nasiono gorczycy, skonfrontowane na-
stępnie z okazałym drzewem morwy, to nie tylko botaniczny szczegół, 
wzbudzający zainteresowanie osób badających fl orę biblijną, ale także 
rzeczywistość wpisana w ramy i znaczenie symbolu. Dzięki temu odczy-
tanie tego pouczenia Jezusa nie zawęża się tylko do płaszczyzny dosłow-
nej, lecz przenosi się na wyższy poziom. Jakie zatem pouczenie płynie dla 
nas z przywołanego przez Jezusa obrazu?

Powszechnie wskazuje się na siłę tkwiącą w małym nasieniu gorczycy, 
z którego wyrastają w krótkim, bo liczącym nieco ponad trzy miesiące 
okresie wegetacji, okazałe i wydające nowe nasiona rośliny. I taka według 
pouczenia Jezusa ma być nasza wiara. Nie chodzi tu o jej małość w sensie 
ilościowym, ale o jej siłę duchową i dynamizm, które uzdalniają do wyko-
nywania rzeczy pozornie niemożliwych, równoznacznych z wyrwaniem 
drzewa morwy z korzeniami³⁰.

Dlaczego Jezus przywołuje w swym pouczeniu morwę, a nie jakieś inne 
drzewo? Z pomocą w udzieleniu odpowiedzi na to pytanie przychodzi 
nam Komentarz historyczno-kulturowy do Biblii Hebrajskiej, w którym 
czytamy, że starożytni pisarze żydowscy nieraz wzmiankowali, że ko-
rzenie czarnej morwy rozrastają się we wszystkie strony, co sprawiało, że 
trudno było usunąć to drzewo wraz z korzeniami³¹. Ponadto w analizo-
wanym logionie pada sformułowanie tej morwie, co pozwala przypusz-
czać, że apostołowie w chwili wypowiadania tych słów przez Jezusa wi-
dzieli konkretne drzewo morwy. Jeśli tak było, to wizualny efekt bardzo 
wzmacniał Jezusowe pouczenie. Warto w tym miejscu również dodać, że 
w starożytnym Izraelu obsypywano pnie starych drzew morwy pryzmą 
kamieni i darnią, w celu uzyskania odrostów korzeniowych. W sytuacji, 
gdy główny pień ulegał wyłamaniu, zabieg taki pozwalał, aby jego rolę 
przejął najsilniejszy odrost³².

²⁹ Por. F. Mickiewicz, Nowy komentarz biblijny. Ewangelia według świętego Łukasza 
rozdziały 12–24, dz. cyt., s. 218, 221–222.

³⁰ Por. F. Mickiewicz, Nowy komentarz biblijny. Ewangelia według świętego Łukasza 
rozdziały 12–24, dz. cyt., s. 222.

³¹ Por. J. H. Walton, V. H. Matthews, M. W. Chavalas, Komentarz historyczno-kultu-
rowy do Biblii Hebrajskiej…, dz. cyt., s. 164.

³² Por. Z. Włodarczyk, Rośliny biblijne…, dz. cyt., s. 140.



Pouczenia Jezusa o wierze (Łk , ) 

33

Również analiza składni greckiej omawianego logionu pozwala na po-
czynienie ciekawych spostrzeżeń. Składa się on z dwóch zdań warunko-
wych, z których pierwsze, jak podaje w swym komentarzu F. Mickiewicz 
jest rzeczywiste, a drugie nierzeczywiste. Składnia pierwszego zdania 
wskazuje, że apostołowie mają już wiarę, ale nie ma ona jeszcze swej praw-
dziwej mocy, a dokładniej mówiąc wskazuje ono, że ich pojęcie o niej nie 
jest jeszcze właściwie ukształtowane. Pouczenie to wybrzmiewa w pełni 
w drugim zdaniu (warunkowym nierzeczywistym), w którym jest mowa 
o wyrwaniu morwy z korzeniami i przesadzeniu jej w morze, co realnie 
nie może przynieść żadnych wymiernych korzyści. Przykład ten służy 
Jezusowi jedynie do pokazania, że dla wierzącego wszystko jest możliwe 
(por. Mk 9, 23), a jedynym warunkiem, aby mógł to osiągnąć jest pozwo-
lenie, by Bóg działał w nim i przez niego³³.

Co więcej, Bóg nie narzuca nikomu wiary o większym ciężarze od tego, 
jaki ktoś jest w stanie unieść w danym momencie swego życia i na okreś-
lonym etapie duchowego wzrastania. Żywy głos Boga w naszym sercu, 
owo gorczyczne ziarenko wiary, ma swój doskonale wyważony ciężar. 
Nie jest ani za drobne i zbyt lekkie, jak nasiona epifi tycznych storczyków 
z lasów tropikalnych, u których 1, 2 mln nasion waży zaledwie 1 gram³⁴, 
ani zbyt duże i za ciężkie, jak mające 60 cm średnicy i ważące ok. 20 kg 
nasiono palmy seszelskiej³⁵. Co więcej, wewnątrz każdego nasienia kry-
je się życie — zarodek z zawiązkami korzenia i łodygi, dlatego dany nam 
w swych gorczycznych rozmiarach zalążek wiary, kryje nadzieję na speł-
nienie tego, czego jeszcze nie widzimy, a co ujawni kiedyś taką moc, jaką 
ma ziarno gorczycy.

Podsumowanie
Niniejsze opracowanie pokazuje, że zrozumienie pouczenia Jezusa o mocy 
wiary, zawarte w Ewangelii według św. Łukasza 17, 6, nie zawsze jest ła-
twe w interpretacji dla współczesnego odbiorcy. Wiążą się z tym nie tyl-
ko kwestie związane z egzegezą tego fragmentu, ale też dotyczą pytań, 
³³ Por. F. Mickiewicz, Nowy komentarz biblijny. Ewangelia według świętego Łukasza 

rozdziały 12–24, dz. cyt ., s. 222–223.
³⁴ Por. M. Popielarska, Storczyk, [w:] Encyklopedia szkolna. Biologia, M. Stęplewska, 

R. Mitoraj (red.), Kraków 2004, s. 638.
³⁵ Por. M. Popielarska, Palma, [w:] Encyklopedia szkolna. Biologia…, dz. cyt., s. 490.



 Anna Maria Wajda

34

wchodzących w zakres nauk przyrodniczych, a zwłaszcza botaniki, które 
rodzą się na kanwie wzmianek o roślinach przywołanych tu przez Jezusa. 
Zaznaczyć trzeba, że w omawianym przypadku, przybliżenie niektórych 
faktów botanicznych związanych z tłem wypowiedzi Jezusa niewątpliwie 
ułatwia jej zrozumienie.

Streszczenie

Pouczenia Jezusa o wierze (Łk 17, 6)

Chrystus dał apostołom pewność wspaniałej skuteczności prawdziwej 
wiary: „Gdybyście mieli wiarę jak ziarnko gorczycy, powiedzielibyście tej 
morwie: «Wyrwij się z korzeniem i przesadź się w morze», a byłaby wam 
posłuszna” (Łk 17, 6). Jezus używał popularnego języka i zastosował tu po-
równanie do ziarenka gorczycy, aby pokazać im potęgę wiary. Gorczyca 
czarna (Sinapis nigra [L.] Koch.) jest rośliną zielną, a nie drzewem, ale tak 
dużą, że w porównaniu z innymi roślinami uprawianymi w czasach Jezusa 
w ogrodach było to „wielkie drzewo” (por. Mt 13, 31, 17, 20, Mk 4, 31; Łk 
13, 19). Jej nasiona są przysłowiowym określeniem małości. Greckie słowo 
sycamine oznacza drzewo morwy (Morus nigra L.). Jest to drzewo wolno 
rosnące, osiągające duże rozmiary i mające rozłożysty system korzeniowy, 
dlatego wymaga dużej siły, aby wyrwać je z korzeniami. Jezus porównuje 
prawdziwą wiarę do nasiona gorczycy, co oznacza, że musi być ona silna 
i aktywna, aby mogła przeszczepić „drzewo z ziemi do morza”, nie z so-
bie, ale w mocy Boskiej władzy, bo „Wszystko możliwe jest dla tego, kto 
wierzy” (Mk 9, 23).

Słowa kluczowe 
wiara, ziarnko gorczycy, morwa



Pouczenia Jezusa o wierze (Łk , ) 

35

Summary

Jesus’ Teachings on faith (Lu 17:6)

Christ gave His disciples the assurance of a great eff ectiveness of true 
faith: “If ye had faith as a grain of mustard seed, ye might say unto this 
sycamine tree, Be thou plucked up by the root, and be thou planted in 
the sea; and it should obey you” (Lu 17:6). Jesus used everyday language to 
underline the power of faith by comparing it to a mustard seed. Black mu-
stard (Sinapis nigra [L.] Koch.) is a herbaceous plant, not a tree, however 
large enough, when compared to other plants cultivated in Jesus’ times, 
to be referred to as “a big tree” (see Mt 13:31; 17, 20; Mk 4:31; Lu 13:19). Th e 
size of its seeds has a proverbial meaning of being small. Th e Greek word 
sycamine stands for the mulberry tree (Morus nigra L.). Th is tree grows 
slowly, reaching a large size and forming a wide-spreading root system 
therefore, uprooting it requires a lot of strength. By comparing true faith 
to a mustard seed Jesus means that faith must be strong and alive in order 
to be able to transplant “a tree from the ground into the sea”, not because 
of its own power, but within the divine power, through which “all things 
are possible to him that believeth” (Mk 9:23).

Keywords
faith, mustard seed, mulberry tree



36



37

Elżbieta Ibkowska
Uniwersytet Papieski Jana Pawła ii w Krakowie

Wiara i jej zagrożenia na podstawie 
Pierwszego Listu św. Jana Apostoła

Współczesny chrześcijanin wiarę traktuje często jako coś nieokreślonego, 
drugoplanowego, wręcz mało znaczący dodatek do życia, którego najważ-
niejszymi kwestiami są: praca, nauka, rozrywka, czynny lub bierny wy-
poczynek¹. Nierzadko wiara bywa czymś bardzo płynnym a jednocześnie 
pojemnym, pojęciem używanym na wyrost i zamiennie, choć niekoniecz-
nie zgodnie z prawdziwym ładunkiem znaczeniowym. W artykule zosta-
ną dokładnie zanalizowane dwa fragmenty (1 J 2, 16 oraz 1 J 5, 5), które 
pomogą odkryć co dla autora listu znaczy wierzyć, a także jakie są pod-
stawowe zagrożenia, które sprawiają, że człowiek wierzyć nie może, albo 
jego wiara jest zbyt słaba. W sposób syntetyczny zostanie przedstawiona 
całościowa koncepcja wiary w ujęciu Autora listu Janowego. 

Wiara w Piśmie Świętym
Aby jednak zastanowić się nad kwestią wiary u św. Jana, na początku nale-
ży pochylić się nad pojęciem wiary w ogólności, poczynając od zagadnień 
gramatycznych, zarówno w Starym jak i Nowym Testamencie. 

Idea wiary w Starym Testamencie wyrażana była dwoma słowami: 
emuna oraz batah². Pierwsze z nich skrywa głęboko idącą siłę i pew-
ność, z kolei drugie zawiera w sobie poczucie bezpieczeństwa oraz za-
ufanie³. Greccy tłumacze Septuaginty dokonując przekładu użyli kilku 

¹ H. Witczyk, Wiara naprawdę konieczna?, „Verbum Vitae” 11 (2007), s. 9.
² M. Wojciechowski, Biblijny pogląd na świat. Bóg, człowiek, etyka, Częstochowa 

2009, s. 80. 
³ J. Duplacy, Wiara, [w:] X. Leon-Dufour, Słownik teologii biblijnej, Poznań 1994, 



 Elżbieta Ibkowska

38

zwrotów, nie mając w swojej religii odpowiednika wiary hebrajskiej. Dla 
rdzenia batah użyli słów: elpis, elpidzo, pepoitha a dla emuna: pistis, pi-
steuo, aletheia. Dokonując przekładu na język polski mamy słowa: mieć 
nadzieję, oczekiwać, zaufanie i ufność, wierność, ufać, powierzać, wierzyć 
komuś, prawda⁴. Zauważyć więc można, jak wielki ładunek znaczenio-
wy niesie ze sobą jedno słowo: wiara. W Nowym Testamencie najczęś-
ciej używanymi zwrotami, które odnoszą się do kwestii wiary są: pisteuo 
i elpidzo. 

Wiara u św. Jana
Św. Jan na określenie wiary używa, w zdecydowanej większości terminu 
greckiego pisteuo. W Pierwszym Liście słowo to występuje ośmiokrot-
nie. Jan, w odróżnieniu od innych Ewangelistów używa niemal zawsze 
czasownika, który zakłada pewien ruch, działanie i postawę. W przewa-
żającej większości czasownik ten występuje w pewnych konstrukcjach 
gramatycznych.

Dwukrotnie w Liście pojawia się konstrukcja wierzyć z przyimkiem w: 
„kto wierzy w Syna Bożego” (1 J 5, 10); „którzy wierzycie w imię Syna Bo-
żego” (1J 5, 13b). Opisuje to głęboki dynamizm i ruch w kierunku osoby, 
w której stronę wykonuje się akt wiary. W przypadku Jana po przyimku 
mamy dopełnienie: Syna Bożego oraz Imię Syna Bożego. Zatem dla apo-
stoła wiara nigdy nie jest prawdziwa, jeśli nie prowadzi do osoby Jezusa 
Chrystusa, jeśli na Niego nie wskazuje.

W tekście odnajdujemy również konstrukcję wierzyć, że: „wierzący, że 
Jezus jest Chrystusem” (1 J 5, 1a); „jeśli nie wierzący, że Jezus jest Synem 
Bożym” (1 J 5, 5b). A zatem zwycięstwo nad światem gwarantuje wiara 
w Synostwo Boże Jezusa Chrystusa. To jest sensem i najwyższą wartością 
naszej wiary. Nie wystarczy tylko wiedzieć, że Jezus przyszedł na ziemię, 
należy uwierzyć, że jako Syn Boży może dokonywać tych samych dzieł 
co Jego Ojciec, i co więcej, że ich dokonał i nadal dokonuje poprzez swój 
Kościół. 

s. 1025.
⁴ Z. Abramowiczówna, Słownik grecko-polski; Warszawa 1965, t. ii, s. 105, t. iii; s. 540; 

R. Popowski, Słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Warszawa 1997, s. 191–192 
i s. 494.



Wiara i jej zagrożenia na podstawie Pierwszego Listu św. Jana Apostoła 

39

We fragmencie 1 J 3, 23 pojawia się nakaz: „abyśmy wierzyli w imię Jego 
Syna, Jezusa Chrystusa”. Autor podkreśla, że wierzenie imieniu Jezus jest, 
obok miłości bliźniego, kluczowym zadaniem każdego chrześcijanina. 
Mamy również w 1 J 4, 16 określenie wierzyć z biernikiem: „I my poznali-
śmy i uwierzyliśmy miłości, jaką Bóg ma ku nam”, co oznacza bezpośred-
nie uwierzenie miłości. Dalej w tym fragmencie mamy chyba najbardziej 
znany cytat z Listu św. Jana: „Bóg jest miłością”. A zatem to Bóg jest gwa-
rantem tej wiary, nie może więc być kłamliwa ani zdradziecka. 

Podsumowując rozważania nad terminologią, jaką Jan używa w swoim 
Liście, należy podkreślić, iż najpierw zakłada on przyjęcie z wiarą Słowa, 
które stało się Ciałem. Kolejnym etapem rozwoju jest wiara w Imię Jezu-
sa Chrystusa oraz otrzymanie dzięki sakramentowi chrztu mocy wejścia 
w przestrzeń synostwa, a w konsekwencji stanie się rzeczywiście synem 
Boga⁵. 

Rodzi się pytanie: dlaczego apostołowi tak bardzo zależało na podkre-
śleniu kwestii wiary, będącej niezaprzeczalnie jednym z dwóch wiodących 
tematów listu? Być może, jak pisze T. Hermann w swoim artykule jest to 
spowodowane tym, iż autor listu chce przypomnieć i ugruntować sprawy 
wiary w ludziach, którzy słyszeli o nich po raz pierwszy w czasie chrztu, 
a o których zapomnieli w wyniku swoich tragicznych odstępstw⁶. A może 
i dlatego, że dla Jana kluczowymi elementami określającymi chrześcija-
nina są wiara w Jezusa, Mesjasza, Syna Bożego oraz miłość braterska za-
korzeniona w miłości Boga⁷. Nie można do końca, jednoznacznie stwier-
dzić, co leżało u podstaw takiego nacisku na kwestię wiary, jednak można, 
a nawet należy podkreślić, że wiara i jej odniesienie do osoby Jezusa z Na-
zaretu jest dla Jana kluczowa. 

Na czym miałaby konkretnie polegać ta wiara, o której tak chętnie 
mówi św. Jan? Przede wszystkim na uwierzeniu Bogu, że historia Jezu-
sa Chrystusa była działaniem Boga w historii zbawienia, któremu czło-
wiek może zaufać, tak jak zawsze mógł ufać Bogu i temu, czego dokonał⁸. 
Innymi słowy na obdarzeniu żywego, widzialnego Jezusa takim samym 
zaufaniem i taką samą miłością, jaką przez wieki człowiek darzył niewi-

⁵ I. de la Potterie, Wiara w Pismach Janowych, „Verbum Vitae” 5 (2004), s. 111.
⁶ T. Herrmann, Grzech, który sprowadza śmierć (1J 5, 16), „Ruch Biblijny i Liturgicz-

ny” 2–3 (1979), s. 116.
⁷ T. Herrmann, Grzech, który sprowadza śmierć (1J 5, 16), „Ruch Biblijny i Liturgicz-

ny” 2–3 (1979), s. 121.
⁸ F. Rieneckor, G. Maier, Leksykon Biblijny, Warszawa 2001, s. 847.



 Elżbieta Ibkowska

40

dzialnego Boga. Oczywiście może powiedzieć to Jan, który miał przywilej 
przebywania z Panem w Jego wędrówce po ziemi. Jednak to stwierdze-
nie odnosi się również do ludzi xxi wieku, gdyż Jezus nadal działa, nadal 
„chodzi” po ziemi i nadal naucza wszystkie narody. Zawiniony brak wiary 
w Chrystusa, będącego naszym życiem, to przyczyna duchowej śmierci⁹. 
Przyczyna (bezpośrednia lub pośrednia) wszystkich nieszczęść, jakich 
człowiek doświadcza. 

Zwycięstwo nad światem
Po rozstrzygnięciu kwestii, czym dla Apostoła jest wiara oraz jakie ma 
odniesienia, niech przemówi sam cytat z Jego listu: „Któż jest zwycięża-
jącym świat, jeśli nie wierzący, że Jezus jest Synem Boga”. Czymże jest ta-
jemniczy świat, który człowiek ma zwyciężać? I co znaczy to zwycięstwo? 
W Nowym Testamencie słowo nikao występuje 28 razy, z czego tylko 
trzykrotnie poza pismami Janowymi. Zwrot ów używany jest w trzech 
znaczeniach: jako zwycięstwo Jezusa (J 16, 33; Ap 3, 21b); jako czynność 
postaci apokaliptycznych (Ap 6, 2; 11, 7; 15, 2) a także jako czynność czło-
wieka (Łk 11, 22; Rz 3, 4; 1J 2, 13.14; 1J 5, 4.5.; Ap 2, 7.11.17.26; Ap 3, 5.12.21a). 
Co ciekawe, imiesłów czasu teraźniejszego strony czynnej, użyty w tym 
zdaniu przez Jana, został również siedmiokrotnie użyty w Apokalipsie na 
oznaczenie tych, którzy w Listach do siedmiu Kościołów w Azji zasługu-
ją na nagrodę w przyszłym życiu. Można więc przez analogię uznać, że 
ów zwyciężający z Listu ma także szansę otrzymać owoc z drzewa życia, 
manny ukrytej i biały kamyk z imieniem nowym. 

Aby jednak dowiedzieć się, czym jest owo tajemnicze zwycięstwo, na-
leży odkryć znaczenie słowa świat — kosmos¹⁰. Ten rzeczownik używany 
jest dość często w Nowym Testamencie. Występuje w sumie 186 razy, 
z czego aż 106 w pismach Janowych. Pojęcie to jest bardzo pojemne, niesie 
ze sobą wiele znaczeń. Św. Jan używa tego określenia, aby opisać rzeczy-
wistość: stojącą w opozycji do Boga i wrogą Mu (50-krotnie); całej ludzko-
ści objętej zbawczymi działaniami Boga (26-krotnie); antytetyczną wobec 

⁹ J. Chmiel, Koncepcja Miłości w 1 Liście świętego Jana, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 
5–6 (1976), s. 288.

¹⁰ Z. Abramowiczówna, Słownik grecko-polski; Warszawa 1965, t. ii, s. 702; R. Popow-
ski, Słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Warszawa 1997, s. 346.



Wiara i jej zagrożenia na podstawie Pierwszego Listu św. Jana Apostoła 

41

nieba (20-krotnie); wszystkiego, co istnieje w czasie i przestrzeni a stwo-
rzone zostało przez Boga (5-krotnie) oraz mieszkania ludzkiego (5-krot-
nie). W analizowanym fragmencie to słowo ma wydźwięk jednoznacznie 
pejoratywny. Jest wszystkim tym, co poddało się deprawacji i trwa we 
wrogości w stosunku do Boga¹¹. Świat jest całą tą rzeczywistością, która 
nie tylko oddaje się we władanie szatanowi i  jego wojsku, ale bezwied-
nie idzie za jego podszeptami. To pewien system, który będąc całkowi-
cie przeciwko Bogu¹², jest niemal w całości pod panowaniem zła, które 
zagraża każdemu chrześcijaninowi, niebacznie zbliżającemu się do tego 
systemu¹³. Trzeba podkreślić, że dualizm św. Jana nie jest kosmologiczny, 
lecz etyczny. To skłonności człowieka sprawiają, że jakaś rzecz czy rzeczy-
wistość jest dobra lub zła i poddaje się pod działanie diabła lub Boga¹⁴. Św. 
Paweł w Pierwszym Liście do Koryntian pisze: „Otóż myśmy nie otrzyma-
li ducha świata, lecz Ducha, który jest z Boga dla poznania darów Bożych” 
(1 Kor 2, 12). Św. Jakub mówi: „Cudzołożnicy, czy nie wiecie że przyjaźń 
ze światem, jest nieprzyjaźnią z Bogiem? Jeżeli więc ktoś zamierzałby być 
przyjacielem świata, staje się nieprzyjacielem Boga” (Jk 4, 4). Sam Jezus, 
rozmawiając ze swoimi uczniami, dał do zrozumienia, że „świat Mnie nie-
nawidzi, bo ja o nim zaświadczam, że złe są jego uczynki” (J 7, 7). Co wię-
cej, kiedy Jezus opowiada o godzinie Syna Człowieczego, dniu przyjścia, 
głosi: „Teraz odbywa się sąd nad tym światem. Teraz władca tego świata 
zostanie wyrzucony precz” (J 12, 31). Należy pamiętać, że to w Ewangelii 
św. Jana, już na początku mamy do czynienia z sytuacją przeciwstawie-
nia się świata Jezusowi. „Na świecie było Słowo, a świat stał się przez nie, 
lecz świat Go nie poznał” (J 1, 10). Czasownik ginosko nie zakłada tylko 
poznania rozumowego, zakłada zmianę postawy wobec rzeczywistości, 
którą udało mu się rozpoznać i przyjąć. A zatem wszystko to należy do 
świata, co rozpoznając Chrystusa nie przyjęło Jego Osoby, lecz poszło za 
swoimi zachciankami. 

Ciekawym pozostaje fakt, iż tylko św. Jan, trzykrotnie, raz w Ewangelii 
i dwukrotnie w pierwszym Liście używa słów kosmos i nikao wspólnie. Je-

¹¹ W. R. Farmer (red.), Międzynarodowy komentarz do Pisma Świętego, Warszawa 
2001, s. 1654.

¹² C. S. Keener, Komentarz historyczno-kulturowy do Nowego Testamentu, Warszawa 
2010, s. 572.

¹³ K. Romaniuk, Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, Poznań-Kraków 
1999, s. 574.

¹⁴  Smalley, s. 83. 



 Elżbieta Ibkowska

42

zus mówi do uczniów: „Na świecie doznacie ucisku, ale odwagi. Jam zwy-
ciężył świat” (J 16, 33). Próbując wczytać się w ten fragment, wniosek jaki 
się nasuwa jest prosty: jeśli będziecie uczniami Chrystusa, jeśli będziecie 
szli za Jego nauką i jeżeli wasze czyny będą innych prowadzić do Jezusa, 
zło sprawi wam ból i cierpienie, ale mężnie to znoście, gdyż w ostatecz-
nym rozrachunku to Wy będziecie zwycięzcami, dlatego że Jezus Chry-
stus przez swoją śmierć na krzyżu, przez chwalebne zmartwychwstanie 
pokonał całe zło. Dokładnie ten wniosek stara się przedstawić św. Jan 
także w Liście: „Wy dzieci jesteście z Boga i zwyciężyliście ich, ponieważ 
większy jest Ten, który w was jest od tego, który jest w świecie” (1 J 4, 4). 
Obraz zwycięstwa zawsze był używany w kontekście wojskowym, spor-
towym czy sądowym. Co za tym idzie prawie zawsze zakładał element 
konfl iktu lub sprawdzianu¹⁵. W tym, jak i w drugim cytacie wyłania się 
konfl ikt pomiędzy wysłannikami świata a wierzącymi w Chrystusa. Tylko 
absolutne, jednoznaczne i całościowe opowiedzenie się po stronie Jezusa 
daje zwycięstwo nad złem. 

Pożądliwości — przeszkody dla wiary
Drugi fragment: „Nie miłujcie świata ani tego co jest na świecie. Jeśli 
ktoś miłuje świat nie ma w nim miłości Ojca. Wszystko bowiem co jest 
na świecie a więc pożądliwość ciała pożądliwość oczu i pycha tego życia 
pochodzi nie od Ojca lecz od świata” (1 J 2, 15–16) w zasadzie wyjaśnia, co 
może przeszkadzać w byciu z Ojcem, w całkowitym uwierzeniu w Syna 
Bożego. Dla chrześcijanina przedmiotem nienawiści, tym, czego należy 
unikać, jest wszystko co pochodzi ze świata, a zatem: pożądliwość ciała, 
oczu i pycha tego życia¹⁶. 

Wszystkie grzechy i nieprawości, które były, są i będą na świecie aż do 
jego skończenia i przyjścia powtórnego Chrystusa, aby ostatecznie roz-
prawić się ze złem, można zamknąć w tejże triadzie, którą przedstawia św. 
Jan. Zanim wyjaśni się, co jest ukryte pod tymi pojęciami, warto zwrócić 
uwagę na greckie określenia użyte w tekście. 

¹⁵ C. S. Keener, Komentarz historyczno-kulturowy do Nowego Testamentu, Warszawa 
2010, s. 577.

¹⁶ A. Malina, Zagadnienia etyczne, [w:] M. Rosik (red.), Teologia Nowego Testamentu. 
Dzieło Janowe, Wrocław 2008, s. 321.



Wiara i jej zagrożenia na podstawie Pierwszego Listu św. Jana Apostoła 

43

Epithymia — użyta w Nowym Testamencie w sumie 38 razy, jest tłu-
maczona jako: pragnienie, pożądanie, tęsknota za czymś¹⁷. Spotkać można 
pozytywne czy neutralne znaczenie tego słowa¹⁸, jednak w przeważają-
cej większości odnosi się ono do bardzo negatywnych skojarzeń. Z kolei 
aladzoneja, tłumaczona jako chełpliwość, samochwalstwo i fanfaronada¹⁹, 
występuje tylko dwukrotnie w Nowym Testamencie — w rozpatrywanym 
Liście oraz u św. Jakuba, który pisze: „Teraz zaś chełpicie się w swej wy-
niosłości. Wszelka taka chełpliwość jest przewrotna” (Jk 4, 16). 

Czym jest owa pożądliwość? Jak pisze w swym dziele Filon przez potę-
pione w przykazaniu pożądanie rozumie się namiętność, która ma swój 
początek w nas samych, zamiast przychodzić i atakować nas z zewnątrz²⁰. 
Katechizm Kościoła Katolickiego określa to jako: „skłonność zranionej 
natury ludzkiej do grzechu”²¹. Z kolei J. Kułaczkowski stwierdza, iż po-
żądliwość jest stanem ducha ludzkiego oddalonego od pierwotnej prosto-
ty i pełni wartości, jaką człowiek i świat mają w zamierzeniach Boga²². 
W Liście św. Jakub wyjaśnia: „To własna pożądliwość wystawia każdego 
na próbę i nęci. Następnie pożądliwość gdy pocznie rodzi grzech, a sko-
ro grzech dojrzeje, rodzi śmierć” (Jk 1, 4–5). Skąd jednak ta skłonność 
się bierze, skoro człowiek został stworzony jako byt dobry, nieskazitel-
ny i uporządkowany? Odpowiedź jest bardzo prosta, a w swej prostocie 
dramatyczna. Przez wolny wybór człowieka, kiedy to w raju zdecydował 
się „być jako Bóg” i postanowił złamać zakaz Stwórcy. Oczywiście, gdyby 
nie kusiciel, który zrobił wszystko, aby człowieka przekonać, że dokonuje 
słusznego wyboru, podczas gdy sprowadził na siebie cierpienia i śmierć, 
prawdopodobnie człowiek nigdy nie przekroczyłby Boskich przykazań. 
Jednak w sytuacji Ewy mamy jasno do czynienia z ową triadą. Po pierwsze 
chciała zjeść owoc, gdyż był dojrzały i nadawał się do zjedzenia — a zatem 
odniesienie do pożądliwości ciała. Owoc był „rozkoszą dla oczu” jak mówi 

¹⁷ Z. Abramowiczówna, Słownik grecko-polski; Warszawa 1965, t. ii, s. 234; R. Popow-
ski, Słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Warszawa 1997, s. 221. 

¹⁸ S. S. Smalley, 1, 2,3 John (wbc), Nowy Jork 1984 s. 84.
¹⁹ Z. Abramowiczówna, Słownik grecko-polski; Warszawa 1965, t. i, s. 80; R. Popowski, 

Słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Warszawa 1997, s. 20.
²⁰ V. Carraud, Wszystko co jest na świecie, tłum. M. Żerańska, „Communio” 1 (2001), 

s. 10. 
²¹ Katechizm Kościoła Katolickiego, wydanie ii , Poznań 2002, s. 106.
²² J. Kułaczkowski, Pożądliwość czyli „cudzołóstwo w sercu” w świetle Mt 5, 27–28, 

„Homo Dei” 1 (2006), s. 62. 



 Elżbieta Ibkowska

44

Pismo i z jego zjedzeniem mogły przed kobietą otworzyć się nowe per-
spektywy, co wzbudziło jej wielką ciekawość — pożądliwość oczu. W koń-
cu wąż obiecał, że „tak jak Bóg będziecie znali dobro i zło” — a więc py-
cha tego życia, skusiło ją nabycie boskiej umiejętności. Komentując to 
zdarzenie, Katechizm mówi: „człowiek w raju był wolny od potrójnej po-
żądliwości, która poddaje go pożądliwości zmysłowej, dóbr ziemskich 
i afi rmacji samego siebie wbrew zakazom rozumu”²³. Co ciekawe, wielu 
autorów uważa, że sam poryw pożądania nie jest grzechem nawet jeśli 
często stanowi do niego okazję, zostaje nim tylko po przyzwoleniu woli. 
Ową skłonność mają wszyscy ludzie, bez względu na stan cywilny, zasob-
ność portfela, zajmowane stanowisko i zaangażowanie w wierze. Jednak 
decyzja człowieka, czy pójdzie za owymi pożądliwościami, czy też się im 
przeciwstawi i powalczy o swoją wolność, powoduje bądź umocnienie 
w wierze i miłości, bądź upadek i zamknięcie w świecie egoizmu. 

Zwrot grecki ἡ ἐπιθυμία τῆς σαρκὸς u św. Jana oznacza upadającą natu-
rę człowieka w ogólności, dyspozycję do bycia wrogiem dla Stwórcy, a nie 
tylko i wyłącznie poszczególne żądze cielesne w człowieku²⁴. Niektórzy 
komentatorzy zwracają również uwagę na połączenie pojęć: „zło, pożą-
danie i ciało” w literaturze wspólnoty z Qumran²⁵. 

Fraza ἡ ἐπιθυμία τῶν ὀφθαλμῶν oznacza, iż pożądliwość może czerpać 
z „oczu”. Nie chodzi tu jednak o sam narząd wzroku, ale o to, co człowiek 
widzi i jakie to w nim rodzi skłonności, potrzeby. Wydaje się że autor Li-
stu czerpie ze Starego Testamentu, gdzie występuje połączenie pomiędzy 
oczami: a grzechem dumy (Iz 5, 15), pożądaniem (Joz 7, 21), nieskromno-
ści (Rdz 39, 7)²⁶. 

Termin ἡ ἀλαζονεία τοῦ βίου, podobnie jak dwa poprzednie jest złoże-
niem rzeczownika oraz określnika w formie dopełnienia bliższego. Nale-
żałoby tłumaczyć ten zwrot: „duma czerpiąca z natury”²⁷. Komentatorzy 
zwracają uwagę, iż o ile w dwóch poprzednich frazach św. Jan użył słowa 

²³ Katechizm Kościoła Katolickiego, wydanie ii , Poznań 2002, s. 99.
²⁴ R. E. Brown, Th e Epistles of John, Nowy Jork 1982, s. 309.
²⁵ S. S. Smalley, 1, 2,3 John (wbc), Nowy Jork 1984, s. 84; R. E. Brown, Th e Epistles of 

John, Nowy Jork 1982, s. 310. 
²⁶ S. S. Smalley, 1, 2,3 John (wbc), Nowy Jork 1984, s. 84.
²⁷ S. S. Smalley, 1, 2,3 John (wbc), Nowy Jork 1984, s. 85, W. H. Harris, An Exegetical 

Commentary on the Letters of John, Dallas 2003, s. 97.



Wiara i jej zagrożenia na podstawie Pierwszego Listu św. Jana Apostoła 

45

ἡ ἐπιθυμία w tej ostatniej używa ἡ ἀλαζονεία, ponieważ styl życia jest ze-
wnętrzny wobec człowieka, inaczej niż oczy i ciało²⁸. 

Przegląd komentarzy do tego fragmentu pozwoli zrozumieć czym są 
owe trzy grupy grzechów, mogące pogrążyć człowieka. Św. Augustyn te 
trzy namiętności odnosi do potrójnego kuszenia Chrystusa na pustyni, 
a zwycięstwo raz za wszystkich ludzi jest zasadą przemiany człowieka we-
wnętrznego. Według niego owe trzy namiętności to: „kochający najniższe 
przyjemności, ciekawscy oraz pyszni”²⁹. Tomasz a Kempis w odniesieniu 
do fragmentu z Listu św. Jana napisał: „do miłości świata pchają pragnie-
nia ciała, chciwość oczu i pycha żywota, ale za nimi słusznie postępują 
kary i niedole”³⁰. Z kolei B. Pascal, zastanawiając się nad rozpatrywaną 
triadą konkluduje: „Pożądliwość ciała, oczu i pycha — są to trzy porządki 
rzeczy: ciało umysł i wola. Cieleśni to bogacze, króle: za przedmiot mają 
ciało. Ciekawi i uczeni: mają za przedmiot myśli. Mędrcy: mają za przed-
miot sprawiedliwość”³¹. Natomiast J. C. Bardout wymienia: „Pożądliwość 
ciała oznacza zdobywanie uciechy zmysłowej, Pożądliwość oczu to pe-
wien sposób patrzenia i jakość naszego odniesienia do świata. Pycha jest 
najgłębszą deprawacją, Przez nią człowiek jej oddany traktuje siebie jak 
Boga ze względu na miłość własną”³². 

Pożądliwości a wiara
Przyglądając się tym trzem kategoriom, dokonane zostanie odniesienie 
do kwestii kluczowej w Liście — do wiary. Pierwszy rodzaj pożądliwości 
prowadzi do popełniania tych grzechów, które ogólnie odnoszą się do sfe-
ry cielesnej, do najniższych i najbardziej pierwotnych instynktów w czło-
wieku. To te grzechy, które pokazują nierzadko całkowite zezwierzęcenie 

²⁸ R. E. Brown, Th e Epistles of John, Nowy Jork 1982, s. 310, K. Grayston, Th e Johannine 
Epistles, Londyn 1984, s. 74; I. H. Marshall, Th e Epistles of John, Michigan 1981, 
s. 142–144. 

²⁹ Augustyn, Wyznania, tłum. Z. Kubiak, Kraków 2007, s. 279.
³⁰ T. A Kempis, O naśladowaniu Chrystusa, tłum. A. Kamieńska, Warszawa 1980, 

s. 127. 
³¹ B. Pascal, Myśli, tłum. T. Boy-Żeleński, Warszawa 1977, s. 196.
³² J. C. Bardout, Metamorfozy pożądliwości, tłum. L. Blater, „Communio” 1 (2001), 

s. 10.



 Elżbieta Ibkowska

46

i brak jakichkolwiek hamulców. Wśród wielu katalogów³³, umieszczonych 
w Piśmie świętym, z nich wszystkich do tego rodzaju czynów zaliczyć 
można: nierząd, nieczystość, wyuzdanie, pijaństwo, hulanki, obżarstwo, 
pałanie żądzą ku swojej płci. Osoba popełniająca tego rodzaju grzechy 
jest całkowicie skupiona na sobie, na swoim przeżywaniu przyjemności, 
na tym aby zaspokoić pragnienia. Nie ma w tym żadnego odniesienia do 
Boga, wiara nie jest tutaj żadną wartością. Pomimo, iż Bóg daje miłość, 
która nigdy się nie kończy, i której przeżywanie jest najpiękniejszym do-
znaniem, człowiek nie zwraca na to najmniejszej uwagi, nie interesuje go, 
gdyż całą swoją energię życiową poświęca na spełnienie zachcianek ciała. 
Można powiedzieć, że dla człowieka idącego za tą pożądliwością „bogiem” 
staje się jego własne ciało. 

Druga pożądliwość — oczu, rozumiana jest jako nadmierna ciekawość, 
umiłowanie piękna bez umiłowania dobra³⁴, hołdowanie źle pojętej na-
ukowości, chęć posiadania dóbr dla nich samych. Można to zaliczyć: chci-
wość, spory, zawiść, pogoń za zaszczytami, rozłamy, zazdrość. Człowiek 
taki, choć wydaje się że postępuje dobrze, chcąc pogłębiać swoją wiedzę, 
w gruncie rzeczy nie robi tego, aby chwalić Swojego Stwórcę, lecz aby kar-
mić własną próżność i wykazać wyższość nad innymi. Otacza się pięknem 
tego świata, nabywa wiele przedmiotów materialnych, jednak bez jakiego-
kolwiek głębszego sensu. Nie wierzy Bogu, lecz swojemu umysłowi oraz 
rzeczom, którymi się otoczył. Miejsce „Boga” zajmuje umysł. 

Pycha tego życia, czy może lepiej oddające sens samochwalstwo to sta-
wianie siebie na miejscu Boga. Człowiek staje się egoistą do granic moż-
liwości, sprzeciwia się miłości, jaka obdarzył go Bóg, sądzi, że jej nie po-
trzebuje, gdyż jest samowystarczalny. Uważa siebie za centrum świata, 
za początek i koniec wszelkiego działania i istnienia. Grzechy, jakie nie-
odłącznie się z tym wiążą to pycha, zabójstwa, bałwochwalstwo, czary, 
egoizm. W tej sytuacji zupełnie nie ma miejsca na wiarę w Kogokolwiek 
poza sobą samym. Człowiek nie uznaje nikogo, od kogo, jego zdaniem, 
musiałby być zależnym. Jezus Chrystus takiej osobie nie jest do niczego 
potrzebny, gdyż sama sobie ze wszystkim świetnie radzi. Nie potrzebuje 
odwołania do żadnego innego imienia poza własnym. W rezultacie jest 

³³ Rz 1, 29n; 1 Kor 5, 10n; 1 Kor 6, 9n; 2 Kor 12, 20; 2 Tm 3, 2–5; Ga 5, 19–21.
³⁴ J. Nawrot, Wokół terminologii grzechu i zła w Listach Powszechnych, „Poznańskie 

Studia Teologiczne” 17 (2004), s. 62.



Wiara i jej zagrożenia na podstawie Pierwszego Listu św. Jana Apostoła 

47

najbardziej zniewolonym stworzeniem na ziemi, gdyż sam sobie odmawia 
dostępu do największego dobra jakim jest Bóg. 

Te trzy pożądliwości: uciechy życiowe, umysłowe dysputy i posiadanie 
przedmiotów oraz bycie jako Bóg — to oferuje nam świat, postrzegany 
przez św. Jana jako „królestwo” zła, kompletnie sprzeczne z wiarą w Imię 
Jezusa Chrystusa. Zatem chrześcijanin, któremu naprawdę zależy na swo-
jej więzi z Chrystusem, na swojej wierze w Jednorodzonego oraz na Miło-
ści, którą jednocześnie otrzymuje i daje bliźnim, musi, warte podkreśle-
nia, znikać tego typu zachowań. Oczywiście, jak już zostało wspomniane, 
same pożądliwości przychodzić będą, taka ich natura, lecz aby stały się 
grzechami, wola człowieka musi za nimi podążyć. A dla św. Jana grzech 
nie jest poszczególnym aktem, czynem jednorazowym, a wyborem drogi 
życia³⁵, wyborem pomiędzy światem i Bogiem. 

³⁵ J. Nawrot, Wokół terminologii grzechu i zła w Listach Powszechnych, „Poznańskie 
Studia Teologiczne”  17 (2004), s. 62.



 Elżbieta Ibkowska

48

Streszczenie

Wiara i jej zagrożenia na podstawie Pierwszego Listu św. Jana Apostoła

Św. Jan kwestie wiary i miłości czyni głównymi tematami swojego Listu. 
Dla apostoła wiara jest prawdziwa tylko i wyłącznie wtedy, gdy odnosi 
się do osoby Jezusa Chrystusa, gdy opiera się na Jego Imieniu, gdy przyj-
muje całkowicie Jego Bóstwo i Człowieczeństwo oraz Chwalebne Dzieło 
Zbawienia. Największymi zagrożeniami według św. Jana są: hołdowanie 
ciału zamiast Bogu, wstawianie umysłu i doczesności w miejsce Boga oraz 
ubóstwienie samego siebie. Dla św. Jana panaceum na te zagrożenia jest 
powrót do pierwotnej miłości, którą jest Bóg, i do wiary w Imię Jezusa 
Chrystusa, o którym zaświadcza sam Ojciec. 

Słowa kluczowe
wiara, zwycięstwo, pożądliwość.

Summary

Faith and her threats based on the First Epistle of St John the Apostle

St John is making issues of the faith and loves main subjects of its letter. 
For the Apostle comrades are only real and exclusively when a Jesus of the 
Christ is being taken back to the Person, when is based on of him name, 
and entirely a Deity and a Humanity, and Praiseworthy Work of the Sal-
vation are absorbing it. With the greatest threats according to St Jan are: 
adhering to the body instead of for God, putting the mind and the earthly 
life in place God, and deifying oneself. For St Jan to these threats is a pa-
nacea return to Primitive Love which God is, and to the faith for the sake 
of the Jesus of the Christ to which very Father is certifying.

Keywords
faith, victory, lust.



49

ks. Bogdan Zbroja
Uniwersytet Papieski Jana Pawła w Krakowie

Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik 
wiary w Nowym Testamencie

Kończąc Rok Wiary wypada zrobić niewielkie podsumowanie tego wy-
jątkowego zjawiska we wspólnocie Kościoła. W tym czasie przez wie-
le godzin ludzie wierzący w Chrystusa wykonywali niezmiernie ważną 
czynność, jaką jest modlitwa, czyli rozmowa z Tym, w Którego i Któremu 
uwierzyli. Można z całą pewnością przyjąć twierdzenie, że nie ma mowy 
o jakiejkolwiek modlitwie, gdy człowiek nie wierzy w Boga! Nie będzie 
przecież ktoś mówił cokolwiek do kogoś, kogo nie uznaje, albo w kogo nie 
wierzy! Nie ma zatem zjawiska modlitwy bez wiary w Boga. Może jednak 
wystąpić w tym miejscu postawa faryzejska w modlitwie, gdy człowiek 
modli się, ale bez myśli opartej o Boga i na Nim skoncentrowanej. Czło-
wiek niewierzący może jedynie imitować w sposób zewnętrzny modlitwę, 
ale jest ona jednak pozbawiona właśnie tego istotnego czynnika, jakim 
jest wiara w Tego, do Którego się mówi w swej duszy.

Tutaj zrodził się temat niniejszego artykułu, który skupia się na zjawi-
sku modlitwy, zobrazowanym na kartach Nowego Testamentu, gdzie spo-
tykamy ludzi wierzących w Boga, którzy pragną z Nim nawiązać kontakt 
duchowy właśnie poprzez modlitewny dialog. W bardzo wielu miejscach 
Nowego Testamentu spotykamy czynność modlitwy zarówno Jezusa, jak 
i innych ludzi wiary. Nie można nie wspomnieć o modlitwie wspólnoty 
Kościoła, która właściwie stanowi komunię osób modlących się, rozwa-
żających Słowo Boże i uczestniczących w Sakramentach. To wszystko, co 
stanowi Kościół, zakotwiczone jest w solidnej i pełnej wiary modlitwie. 
Materiałem badawczym w niniejszym opracowaniu uczynimy perykopy 
nowotestamentalne, które w sposób wyraźny traktują o zjawisku mod-
litwy. Przyjęta główna metoda badawcza w opracowaniu poniższych da-
nych to historyczno-krytyczna, posiłkowana dodatkowo podejściem ka-



 ks. Bogdan Zbroja

50

nonicznym, dzięki któremu można zestawić ze sobą w sposób logiczny 
paralelne teksty natchnione. Jednakże ze względów objętościowych ni-
niejszego artykułu nie będą przeprowadzone drobiazgowe czynności, wy-
magane w krytyce tekstu, jego delimitacji, egzegezie syn i diachronicznej, 
a jedynie spojrzymy na ogólne wnioski, wypływające z przeprowadzonych 
badań. Układ treści jest podzielony na dwie duże części, jako: modlitwa 
Jezusa oraz modlitwa popaschalnej wspólnoty Kościoła. Z całą pewnoś-
cią przyjęty podział nie jest doskonały, ale ze względów porządkowych 
jest on tu zastosowany.

Jak było wspomniane powyżej bez wiary w Boga nie można się do Nie-
go modlić. Analogicznie: bez wiary w możliwości i dobroć serca drugiego 
człowieka, nikt nie poprosi go o pomoc, nie wierząc w to, że bliźni nam 
dopomoże! Spójrzmy zatem na zjawisko wiary i jej połączenie z modlitwą 
w Nowym Testamencie.

Jezus i modlitwa
Modlitwa defi niowana jest w Encyklopedii Biblijnej, jako akt błagalny, 
pochwalny, dziękczynny albo wyznanie wiary w Boga¹. Nie wydaje się 
możliwym rozmowa człowieka z Bogiem, w którego ów człowiek by nie 
wierzył. Byłoby to całkowicie pozbawione logiki. Dlatego spójrzmy naj-
pierw na zjawisko modlitwy w perspektywie Jezusa, który, jako Boży Syn, 
nie tylko sam modli się, ale także uczy ludzi modlitwy oraz sam swoją 
wytrwałą i skuteczną modlitwą otacza Kościół i Jego wiernych.

Na samym początku wypada spojrzeć na pierwszy w  Ewangeliach 
obraz modlącego się Jezusa, który uczestniczy wraz z Maryją i Józefem 
w tradycyjnej dla nich pielgrzymce do Jeruzalem (por. Łk 2, 41nn). Tu-
taj jednak nie ma mowy o jakimkolwiek słowie, określającym modlitwę, 
ale trudno sobie wyobrazić uczestnictwo w uroczystościach paschalnych 
w świątyni, jak i w samej Passze w Świętej Rodziny, bez modlitwy zwró-
conej do Boga². 

¹ Por. A. J. Hultgren, Modlitwa, [w:] Encyklopedia biblijna, P. J. Achtemeier (red.), 
Warszawa 1999, s. 773–775.

² Echem tej modlitwy może być z pewnością paschalna „Modlitwa arcykapłańska 
Jezusa” — J 17.



Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie 

51

Wcześniejsze przybycie Jezusa do świątyni w Jerozolimie opisuje św. 
Łukasz kilka wersetów wyżej, gdy ofi arowano Go w  świątyni w  dniu 
oczyszczenia Maryi (por. Łk 2, 22nn). Tutaj również nie spotykamy żad-
nego słowa, które wskazywałoby bezpośrednio na modlitwę Jezusa. Jezus, 
jako czterdziestodniowy chłopiec, nie mógł wypowiedzieć przecież żad-
nego słowa, ale Jego Matka oraz św. Józef nie mogli, jak się zdaje, jedynie 
formalnie „zaliczyć” wymóg Prawa, nie prosząc w modlitwie Boga o bło-
gosławieństwo dla maleńkiego Jezusa. 

Mamy jednak pewność, że już jako dwunastolatek Jezus się modlił oso-
biście! Wydaje się, że autorom natchnionym właśnie chodziło o to, żeby 
podkreślić jeszcze dobitniej fakt, że modlitwa Jezusa nie jest „wymysłem” 
Maryi czy Józefa, ani nawet liturgii świątynno-synagogalnej, ale jest Jego 
autorskim i całkowicie nowym sposobem komunikowania się z Ojcem 
w Duchu Świętym. Od Niego samego i Jego publicznej działalności można 
zatem i trzeba mówić o specyfi cznej modlitwie Jezusa, której nie nauczył 
się On od żadnego człowieka (por. Ga 1, 11n³), gdyż modlitwa Jezusa po-
chodzi z Niego — od Bożego Syna. 

a) Jezus w synagogach i świątyni

Na kartach Ewangelii spotykamy interesujące wydarzenia, które obrazują 
obecność Jezusa w synagodze w Nazarecie oraz w jerozolimskiej świą-
tyni. Pierwszy z tych faktów umiejscowiony jest na początku publicznej 
działalności Jezusa. Trzeba tutaj przypomnieć zdarzenie, że Jezus „na-
uczał w synagogach, i był wysławiany przez wszystkich” (por. Łk 4, 15), 
co zakłada obecność Jezusa w tym domu modlitwy, jakim jest żydowska 
synagoga⁴. Wszyscy Ewangeliści potwierdzają fakt, że Jezus nauczał w sy-
nagogach żydowskich. Nawet w samym procesie Jezusa św. Jan stwierdza, 
że Jezus głosił Dobrą Nowinę w synagogach i świątyni, gdzie gromadzą 
się wszyscy Żydzi (por. J 18, 20), co jest niemożliwe bez modlitwy właśnie 
w tych kluczowych miejscach. Ważnym faktorem, na który warto zwró-
cić tutaj uwagę jest to, że Jezus chodził do synagogi w szabat, jak to było 
³ Analogicznie także św. Paweł nie nauczył się Ewangelii od żadnego człowieka, ale 

objawił mu ją sam Jezus Chrystus. Por. K. Romaniuk, A. Jankowski, L. Stachowiak, 
Komentarz praktyczny do Nowego Testamentu, t. ii, Poznań — Kraków 1999, s. 222.

⁴ Por. A. J. Saldarini, Synagoga, [w:] Encyklopedia Biblijna, dz. cyt., s. 1165–1167. Au-
tor tutaj mówi zarówno o funkcji modlitewnej synagogi, jak i o synagodze, jako 
miejscu modlitwy, gdzie rozważa się i komentuje teksty Pisma Świętego.



 ks. Bogdan Zbroja

52

w zwyczaju żydowskim: „Przyszli do Kafarnaum. Zaraz w szabat wszedł 
do synagogi i nauczał” (kai. eivsporeu,ontai eivj Kafarnaou,m\ kai. euvqu.j 
toi/j sa,bbasin eivselqw.n eivj th.n sunagwgh.n evdi,dasken — Mk 1, 21)⁵.

Podobnie, gdy mowa jest w Ewangeliach o „oczyszczeniu świątyni”⁶, Je-
zus wyrzuca z tego „domu modlitwy” wszystkich, którzy przyszli do tego 
miejsca w innym celu niż właśnie modlitwa (por. Mt 21, 12n; Mk 11, 15nn 
i Łk 19, 45n). Wszyscy Synoptycy potwierdzają to wydarzenie w życiu 
Mistrza z Nazaretu. Skoro więc Jezus uroczyście stwierdza, że świąty-
nia musi być „domem modlitwy” (ge,graptai\ kai. e;stai o` oi=ko,j mou 
oi=koj proseuch/j = Łk 19, 46; ge,graptai\ o` oi=ko,j mou oi=koj proseuch/j 
klhqh,setai = Mt 21, 13 i ouv ge,graptai o[ti o` oi=ko,j mou oi=koj proseuch/j 
klhqh,setai pa/sin toi/j e;qnesin = Mk 11, 16), to modlitwa nie może być 
dla Niego czymś mało znaczącym. Zebrani w świątyni ludzie, którzy zaj-
mowali się handlem zwierzętami ofi arnymi czy też wymianą pieniędzy na 
cele ofi arnicze, uczynili z niej „jaskinię zbójców”, co znów każdy z Syn-
optyków charakteryzuje w sposób specyfi czny dla swej teologii (u`mei/j de. 
auvto.n evpoih,sate sph,laion lh|stw/n = Łk 19, 46; u`mei/j de. auvto.n poiei/
te sph,laion lh|stw/n = Mt 21, 13; u`mei/j de. pepoih,kate auvto.n sph,laion 
lh|stw/n = Mk 11, 16). Jezus wypędził ich wszystkich ze świątyni, przez 
co oczyścił ją z naleciałości innej niż właśnie miejsce dialogu człowieka 
z Bogiem⁷. Zarówno więc synagoga, jak i świątynia jerozolimska w rozu-
mieniu Jezusa muszą być przestrzenią modlitwy, gdzie człowiek — On 
sam także — spotyka się z Bogiem w dialogu duchowym.

Także względy czasowe można tutaj przywołać, podobnie, jak powy-
żej w sprawie synagogi. Do synagogi Jezus chodził w szabaty, do świątyni 
jerozolimskiej przynajmniej na święto paschy — jako dwunastoletni mło-
dzieniec (por. Łk 2, 41nn) oraz jako dojrzały nauczyciel (por. Mk 14, 1). Jan 
przywołuje także święto namiotów (J 7, 2.10), w którym Jezus uczestniczył 
w Jerozolimie oraz uroczystości poświęcenia świątyni w ziemie — J 10, 22.

⁵ Ciekawym jest fakt, że hagiograf używa tutaj liczby mnogiej: szabaty = sa,bbasin, 
a nie pojedynczej: szabat = sa,bbaton. Por. A. Paciorek, Elementy składniowe 
biblijnego języka greckiego, Kielce 2001, s. 10n.

⁶ Por. F. Amiot, Świątynia [w:] Słownik teologii biblijnej, X. Leon-Dufour (red.), Po-
znań 1994, s. 963–969.

⁷ Por. M. Rosik, Oczyszczenie świątyni (Mk 11, 15–18) jako zapowiedź jej zburzenia, 
„Scriptura Sacra” 6 (2002), s. 211–222.



Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie 

53

Wydaje się w tym miejscu słusznym wniosek, że zarówno świątynia, jak 
i synagogi nie będą stanowiły właściwego miejsca modlitwy dla wspólno-
ty wierzących uczniów Jezusa, gdyż sam Chrystus zapowiada zburzenie 
świątyni w Jeruzalem (Mt 24, 1n; Mk 13, 1n i Łk 21, 5n) oraz wykluczenie 
uczniów ze synagogi (J 9, 22; 12, 42 i 16, 2)⁸. Rodzi się zatem pytanie: gdzie 
będą modlić się uczniowie Jezusa, kiedy i jak?

b) Jezus i uczniowie

Skoro Mistrz z Nazaretu się modli, to także Jego uczniowie muszą czynić 
to samo. Jezus nie tylko bowiem dał przykład umywania swoim uczniom 
nóg podczas Wielkoczwartkowej Wieczerzy (por. J 13, 14n), ale także dał 
przykład modlitwy, aby i oni prowadzili życie analogiczne do postawy 
życia Jezusa we wszystkich wymiarach.

Nie można, jak się wydaje, rozpocząć analiz postawy Jezusa w zakresie 
modlitwy nie odwołując się w tym momencie do Jego chrztu w Jordanie, 
gdzie właściwie rozpoczyna On swoją publiczną działalność, jako Nauczy-
ciel. Tutaj bowiem z jednej strony widać Jego posłanie przez Ojca, który 
ogłasza: „Tyś jest mój Syn umiłowany, w Tobie mam upodobanie” (Łk 
3, 22) oraz zstąpienie Ducha świętego na Jezusa, „jak gołębica” (por. Mk 
1, 10). Dostrzegamy tu swoisty archetyp relacji modlitewnej Chrystusa do 
Ojca w Duchu Świętym. Ojciec ogłasza, że Jezus jest Jego Synem umiło-
wanym, w którym ma upodobanie, a Duch Święty zstępuje na Niego, aby 
uczynić Go swoją świątynią. Modlitwa ucznia Jezusa powinna zasadniczo 
zawierać wszystkie te kluczowe elementy, jakimi są: relacja synowską do 
Ojca, gdy mówimy w modlitwie: Ojcze nasz oraz świadomość, że Duch 
Święty przyczynia się za nami w błaganiach, których nie można wyrazić 
słowami (por. Rz 8, 26), wówczas stajemy się „żywymi członkami” mod-
lącego się Jezusa.

Modlitwa Jezusa przed wyborem dwunastu (Łk 6, 12n)

Istotnym dla analizowanego tematu jest fakt wyjątkowej modlitwy Je-
zusa przed wyborem dwunastu. Jezus bowiem na modlitwie, po której 

⁸ Por. M. Wróbel, Synagoga a rodzący się Kościół. Studium egzegetyczno-teologiczne 
Czwartej Ewangelii (J 9, 22; 12, 42; 16, 2), Kielce 2002, s. 59–60.



 ks. Bogdan Zbroja

54

miał ich ustanowić, trwał całą noc: „W tym czasie Jezus wyszedł na górę, 
aby się modlić, i całą noc spędził na modlitwie do Boga” (Łk 6, 12). Gdy 
zaświtał dzień, wówczas ustanowił dwunastu⁹, których „nazwał aposto-
łami” — avposto,louj wvno,masen (w. 13)¹⁰. Nas jednak interesuje tutaj sama 
modlitwa Jezusa do Boga, która miała miejsce na górze, i która trwała 
całą noc. Nie ma tu mowy o synagodze ani o świątyni jerozolimskiej, 
gdyż Jezus modli się na górze — na jakimś bliżej nieokreślonym geogra-
fi cznie wzniesieniu. Można by to stwierdzenie Ewangelisty zrozumieć 
zarówno pod względem topografi cznym, jak i teologicznym. Góra sta-
nowi bowiem naturalny punkt, dzięki któremu horyzont spojrzenia jest 
możliwie najszerszy. Jezus zatem modląc się „w górze” (eivj to. o;roj) do-
strzegał i omdlał szerokie horyzonty działania tych, których miał nad 
ranem ustanowić apostołami. Ale także modląc się właśnie „w górze” nie 
mógł nie spotkać Tego, który „odgórnie” udziela łaski dla człowieka. Oba 
te wymiary przebywania Jezusa „na górze” na modlitwie możliwe są do 
przyjęcia i właściwie się wzajemnie uzupełniają. Modlitwa ta trwała „całą 
noc” — „dianuktereu,wn”¹¹. Widać tutaj zatem kolejny istotny aksjomat 
dobrej modlitwy, jakim jest jej długotrwałość. Nie może być zatem solid-
nej modlitwy pozbawionej tych trzech kluczowych elementów: szerokich 
horyzontów — powszechnych, skoncentrowaniu jej na Bogu, gdyż to do 
Niego człowiek winien mówić i Jego słuchać oraz wytrwałości — wielo-
godzinnego (całonocnego) trwania w obecności Pana.

W taki właśnie sposób modlił się Jezus przed ustanowieniem dwu-
nastu. Nie da się zrozumieć takiej formy modlitwy bez wiary, która była 
w Jezusie. Z jednej strony wierzył, że Ojciec Go wysłucha, z drugiej mu-
siał także „uwierzyć w człowieka”, a konkretnie w grono apostołów. Jako 
pierwszy i to jeszcze przed Jego ustanowieniem Jezus uwierzył w Koś-
ciół apostolski — we wspólnotę dwunastu ludzi, których wybrał w sposób 

⁹ Por. S. Haręzga, Ustanowienie dwunastu jako nowa inicjatywa formacyjna Jezusa 
według Mk 3, 7–19, [w:] „Tarnowskie Studia Teologiczne” 23 (2004), s. 43–52.

¹⁰ Jezus zatem nie daje nowego imienia jedynie Piotrowi, ale daje także nową nazwę 
apostołowie wybranym przez siebie dwunastu uczniom. Widać tu interesującą 
paralelę słów: „kale,w” — „ovnoma,zw”.

¹¹ Słowo to jest hapaks legomenonem w Nowym Testamencie, występuje tylko u Łk 
6, 12, oznacza dosłownie: „spędzić całą noc” — R. Popowski, Wielki słownik grecko-
-polski Nowego Testamentu. Wydanie z pełną lokalizacją greckich haseł, kluczem 
polsko-greckim oraz indeksem form czasownikowych, Warszawa 1994, s. 130.



Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie 

55

świadomy i dobrowolny po całonocnej modlitwie. Wypada spojrzeć teraz 
na modlitwę, jakiej On sam nauczył swoich uczniów. 

Modlitwa „Ojcze nasz” (Mt 6, 9–13 i Łk 11, 2–4)

Trudno mówić o modlitwie w Nowym Testamencie nie wspominając 
o słowach: Ojcze nasz. Wiadomo, że tradycja tej modlitwy, w myśl hi-
potezy synoptycznej o dwóch źródłach¹², pochodzi ze źródła Q. Nie ma 
bowiem wzmianki o tej modlitwie w Ewangelii św. Marka. Natomiast 
Mateusz i Łukasz zapisali tę modlitwę, ale w nieco odmiennej formie. Ma-
teusz (Mt 6, 9–13), jako siedem próśb¹³, natomiast Łukasz (Łk 11, 2–4), jako 
pięć (bez dwóch zwrotów: „bądź wola Twoja jako w niebie tak i na ziemi” 
i „zbaw nas ode Złego”). Najistotniejszym wymiarem modlitwy Pańskiej 
jest świadomość przebywania modlącego się człowieka w obecności Boga, 
którego Imię należy uświęcać, oczekiwać nadejścia Jego królestwa oraz 
wypełnienia Jego woli. Następnie modlący się prosi o codzienny chleb 
oraz o odpuszczenie grzechów i zachowanie od pokus i złego. W tej mod-
litwie zawarte jest wszystko, co najważniejsze w życiu ucznia Jezusa: żywa 
i pełna wiary i miłości relacja do Boga. Prośba o nasycenie głodu cieles-
nego, dzięki czemu człowiek może myśleć o wartościach wyższego rzędu. 
W modlitwie tej uczeń Jezusa uznaje swoją grzeszność, gdyż prosi Boga 
o darowanie popełnionych błędów, bo sam odpuszcza z serca własnym 
winowajcom. Bez darowania grzechów bliźniemu, nie wolno modlącemu 
się chrześcijaninowi liczyć na przebaczenie ze strony Boga: „Będzie to bo-
wiem sąd nieubłagany dla tego, który nie czynił miłosierdzia” (Jk 2, 13). 
W zakończeniu modlący się błaga o zachowanie od złego: „r`u/sai h`ma/j 
avpo. tou/ ponhrou/”– Mt 6, 11¹⁴.

Modlitwa Pańska jest jedyną w swoim rodzaju ‘esencją’ istotnych próśb, 
jakie człowiek powinien skierować do Boga i to regularnie — codziennie. 
Oczywiście można modlić się inaczej — przy pomocy innych myśli i słów, 

¹² Por. J. Kudasiewicz, Ewangelie synoptyczne dzisiaj, Warszawa 1986, s. 77.
¹³ Por. J. Czerski, Modlitwa „Ojcze nasz” w wersji Mt 6, 9–13. Analiza diachroniczna 

i synchroniczna, [w:] Służcie Panu z weselem. Księga Jubileuszowa ku czci kard. 
Henryka Gulbinowicza z okazji 50-lecia kapłaństwa, 30-lecia biskupstwa, 25-le-
cia posługi w archidiecezji wrocławskiej i 15-lecia kardynalatu, I. Dec (red.), t. 2: 
W służbie teologii, Wrocław 2000, s. 17–31.

¹⁴ Por. D. Kotecki, „Ale nas zbaw ode Złego” (Mt 6, 13), [w:] Słowa nadziei. Prośby 
Modlitwy Pańskiej, M. Mróz. (red.), Toruń 2005, s. 183–227.



 ks. Bogdan Zbroja

56

ale tej, Jezusowej modlitwy, zasadniczo nie może zabraknąć w wachlarzu 
modlitw ucznia Pana. W tej modlitwie wiara jest obecna praktycznie 
w każdym zwrocie: w odniesieniu do Ojca w niebie, do Jego Królestwa, 
w które wierzymy, Jego imienia i woli. Jego miłosierdzia wobec ludzkich 
błędów oraz ustrzeżenia od pokus i zła. Wiara przenika Modlitwę Pańską 
i ta modlitwa z drugiej strony umacnia prawdziwą wiarę ucznia Jezusa.

Modlitwa arcykapłańska Jezusa i Ostatnia Wieczerza (J 17)

Bardzo ważną modlitwą dla prowadzonych tu analiz jest, zapisana 
w Ewangelii św. Jana (J 17) modlitwa arcykapłańska¹⁵ Jezusa, którą ofi a-
rował swemu Ojcu w ostatni wieczór z uczniami w jerozolimskim Wie-
czerniku. Po zakończeniu tej modlitwy Jezus udał się ze swoimi ucznia-
mi za potok Cedron — czyli do Ogrodu Oliwnego (por. J 18, 1). Modlitwa 
ta jest połączona trwale z ustanowieniem Eucharystii, choć nie jest ona 
nigdzie teologicznie scalona przez autorów natchnionych, jednakże jed-
no miejsce — Wieczernik oraz ten sam czas — Wielki Czwartek — czyli 
ostatni wieczór poprzedzający dzień śmierci Jezusa na krzyżu, wyraźnie 
łączą logicznie te dwa wydarzenia: Ostatnią Wieczerzę i modlitwę ar-
cykapłańską. W tej modlitwie Jezus obejmuje swoich uczniów, którzy są 
razem z Nim zjednoczeni, ale myśli także o następnych pokoleniach wie-
rzących, aby Ojciec zachował ich w prawdzie (por. J 17, 17), a nade wszyst-
ko „ustrzegł ich od złego” avllV i[na thrh,sh|j auvtou.j evk tou/ ponhrou/ 
(J 17, 16). Mając w pamięci Modlitwę Pańską, a zwłaszcza jej ostatnią proś-
bę w ujęciu Mateusza, widać wyraźnie zbieżność tych modlitw w tym 
punkcie, jakim jest ochrona uczniów Jezusa od zła.

Niezwykłym umocnieniem wiary modlących się uczniów jest ustano-
wienie Eucharystii w Wieczerniku, gdzie w czasie wieczerzy paschalnej, 
Jezus daje swoim uczniom „nowy” pokarm oraz napój: swe Ciało i Krew 
(por. J 6, 51–58), dzięki którym Kościół może nie tylko żyć, ale rozwijać się 
i owocować w kolejnych swych generacjach¹⁶. Ten moment dzieła zbaw-
czego, dokonany przez Jezusa, zdaje się być centralnym punktem życia 
modlitewnego ucznia Pana, gdyż w Eucharystii następuje najpełniejsze 

¹⁵ Por. A. Paciorek, Zagrożenia i ratunek chrześcijanina według modlitwy arcyka-
płańskiej Jezusa (J 17), [w:] „Homo orans”, J. Misiurek, J. M. Popławski (red.), Lublin 
2000, s. 59–68.

¹⁶ Por. J. Kudasiewicz, Eucharystia pokarmem ludzi utrudzonych w drodze (J 6, 51–
70), „Studia Pastoralne” 1 (2005), nr 1, s. 227–232.



Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie 

57

zjednoczenie — życiodajna komunia z Jezusem. Dzięki czemu można jak-
by wniknąć w Jezusową modlitwę i ofi arę, w której uczeń zanurza się nie-
jako i czyni samego siebie „żywą komórką” cierpiącego ciała Kościoła, któ-
re osiągnie chwałę zmartwychwstania i wniebowzięcia, analogicznie, jak 
Jezus. W tej modlitwie Ostatniej Wieczerzy, którą Kościół stale ponawia, 
jako „Łamanie Chleba” (por. Łk 24, 35; Dz 2, 42)¹⁷, modlitwa Jezusa i Eu-
charystia zdają się być tożsame. Nie sposób bowiem odłączyć modlitewne 
zjednoczenie z Jezusem od przyjęcia Jego Ciała i Krwi. Liturgia Euchary-
styczna jest bowiem „szczytem i źródłem modlitewnego życia Kościoła”¹⁸.

Po zjednoczeniu modlitewnym ze swoimi uczniami w jedyny w swo-
im rodzaju sposób, Jezus udaje się wraz z nimi na wyjątkowe „dzięk-
czynienie” do ogrodu Oliwnego. Można by stwierdzić, że od tego mo-
mentu — od czasu Ostatniej Wieczerzy — Jezus praktycznie cały czas się 
modli: przed pojmaniem w ogrodzie, w czasie biczowania i drogi krzy-
żowej aż po śmierć na krzyżu. Męka Mistrza złączona jest nierozdzielnie 
z Jego modlitwą pełną wiary, że Ojciec Mu dopomoże, i że On sam podoła 
cierpieniu, które na Niego wkrótce spadnie.

Modlitwa Jezusa w Getsemani (Mt 26, 36–44; Mk 14, 32–41; Łk 22, 39–46)

Wszyscy Synoptycy opowiadają o  wyjątkowej nocy modlitwy Jezusa 
w ogrodzie Getsemani¹⁹, choć nie udzielają dokładnego określenia loka-
lizacji miejsca tego zdarzenia. Ogólnie rzecz ujmując idzie tu Ewangeli-
stom o zachodnie zbocze Góry Oliwnej w dolinie Cedronu. Jezus zatem 
i Jego uczniowie — ale już bez Judasza (por. J 13, 30) — przechodzą przez 
potok Cedron. Jezus, jak to ma w swoim zwyczaju, odchodzi od swoich 
uczniów na odległość, „jakby rzutu kamieniem” (w`sei. li,qou bolh.n — Łk 
22, 41), aby skoncentrować swoją uwagę nie tyle na uczniach, ale na Ojcu, 
do którego się modli.

Istotą modlitwy Jezusa w Ogrodzie Oliwnym jest przezwyciężenie 
swojej własnej woli i podporządkowanie jej decyzji Ojca: „Ojcze, jeśli 
chcesz, zabierz ode Mnie ten kielich! Jednak nie moja wola, lecz Twoja 

¹⁷ Por. W. Surmiak, „Łamanie chleba” w Nowym Testamencie (Łk 24, 35 i Dz 2, 42), 
„Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne” 36 (2003), nr 2, s. 404–413.

¹⁸ Por. konstytucja o liturgii świętej (Sacrosanctum Concilium), nr 10, [w:] Sobór 
Watykański ii, Konstytucje, dekrety, deklaracje, Poznań 1986, s. 44.

¹⁹ W języku hebrajskim nazwa ta oznacza prasę do oleju — por. J. M. Bassler, Getse-
mani, [w:] Encyklopedia biblijna…, dz. cyt., s. 338.



 ks. Bogdan Zbroja

58

niech się dzieje” (plh.n mh. to. qe,lhma, mou avlla. to. so.n gine,sqw — Łk 
22, 42). Podporządkowuje Jezus swoją decyzję i oczekiwania, woli Boga. 
Święty Łukasz dodaje tutaj ważny szczegół, że w czasie tej modlitwy na-
tężenie zmagań w osobowości Mistrza z Nazaretu było tak intensywne, 
że Jego pot stał się podobny do gęstych kropel krwi: „Pogrążony w udręce 
jeszcze usilniej się modlił, a Jego pot był jak gęste krople krwi, sączące 
się na ziemię” (kai. evge,neto o` i`drw.j auvtou/ w`sei. qro,mboi ai[matoj — Łk 
22, 44). W przypadku tej modlitwy widać precyzyjnie, że im większa jest 
udręka i cierpienie, tym intensywniejsza winna być modlitwa. Kolejnym 
punktem modlitwy w Ogrójcu jest to, że Jezus tutaj modli się samotnie! 
Uczniowie śpią i na nic się zda to, że Jezus ich budzi kilkukrotnie. Oni za-
sypiają ponownie, zostawiając Go samego w modlitwie. Nawet więc, gdy 
wszyscy Jego uczniowie śpią, Jezus nie śpi i się modli wytrwale. W tym 
miejscu można spojrzeć na wiarę Jezusa, jako na wzór dla wszystkich 
Jego uczniów²⁰. Nie można, jak się zdaje, liczyć w tak ekstremalnych mo-
mentach życia na modlitewną pomoc drugiego człowieka, ale nie wolno 
stracić modlitewnego kontaktu z Bogiem, który jest godzien zawierzenia 
i nigdy nie zostawia człowieka bez pomocy. Jezus widzi kruchość wiary 
i modlitwy uczniów, gdyż zasnęli, ale Bóg nigdy nie śpi; Jezus też czuwa 
i się modli, czekając na wydarzenia, które na niego muszą przyjść²¹.

Po zakończeniu Jezusowej modlitwy także i  Judasz wraz z wysłan-
nikami Arcykapłanów przychodzi na to znane mu dobrze miejsce, aby 
pojmać Mistrza, właśnie tam gdzie się modli i w czasie, gdy to zazwy-
czaj robi (por. Mt 26, 47; Mk 14, 43; Łk 22, 47)²². Interesującym jest tutaj 
rozróżnienie synoptyczne spojrzenia poszczególnych hagiografów na tę 
modlitwę Jezusa w Getsemani. Niektóre elementy z tradycji Markowej 
przyjmują w całości, inne korygują lub ich nie wspominają dwaj Ewange-
liści: Mateusz i Łukasz. Przez to obrazują jeszcze lepiej swoje podejście 
teologiczne do wydarzenia modlitwy Jezusa w Ogrójcu. Modlitwa jed-
nak Jezusa w Ogrójcu jest zaprezentowana przez wszystkich Synoptyków, 
jako niezwykłe umocnienie ludzkiej natury Jezusa przed tajemnicą Jego 
męki i śmierci. 
²⁰ Por. R. Zawadzki, Wierność Jezusa w Getsemani wzorem dla niewiernych uczniów 

(Mt 26, 36–56), „Verbum Vitae” 6 (2007), nr 11, s. 129–141.
²¹ Por. M. Dziewiecki, Jakiej modlitwy uczy nas Jezus w Ogrójcu?, „Katecheta” 51 

(2007), nr 3, s. 52–53.
²² Por. A. Malina, Zdrada Judasza i niewierność Piotra w świadectwie Ewangelii Mar-

ka i Mateusza, „Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne” 42 (2009), z. 2, s. 5–23.



Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie 

59

Nas jednak tutaj interesuje nade wszystko sama modlitwa Mistrza 
z Nazaretu, która jest wytrwała, podporządkowana woli Bożej oraz nie-
zrażająca się niedyspozycyjnością apostołów. Jezus modli się nawet wte-
dy, gdy Jego uczniowie śpią! Jest to szczególnie ważna prawda Ewangelii, 
którą należy podkreślić w tym miejscu, że Jezus nigdy nie zaprzestanie 
swojej wytrwałej modlitwy do Ojca, i nigdy nie zniechęci się, zawsze przy-
chodząc i mówiąc do swoich uczniów: „czuwajcie i módlcie się, abyście 
nie ulegli pokusie” (por. Mk 14, 38)!

Modlitwa Jezusa na krzyżu (Łk 22, 45 = Ps 22)

Ostatnie słowa Jezusa na ziemi nie mogły nie być modlitwą! Wisząc na 
krzyżu i umierając w strasznych cierpieniach, Chrystus nie zapomniał 
o łączności modlitewnej z Ojcem w Duchu Świętym, dopełniając jedno-
cześnie dzieła zbawienia człowieka i to szczególnie tego, który zadał Mu 
cierpienie, a teraz właśnie przyprawia Go o śmierć na Golgocie. Jezus 
modli się najpierw prosząc o darowanie win Jego oprawcom: „Ojcze, prze-
bacz im, bo nie wiedzą, co czynią” (pa,ter( a;fej auvtoi/j( ouv ga.r oi;dasin 
ti, poiou/sin — Łk 23, 34). Za tych, którzy zadali Mu potworne męczarnie 
i wydali na śmierć krzyżową, Jezus się modli, tłumacząc ludzi grzesz-
nych, że nie posiadają świadomości tego, co robią²³! Skoro nie wiedzą, co 
czynią, to jest nadzieja, że nie zostaną potępieni za ten czyn. Tu jednak 
wydaje się, że nie jest to zwyczajna prośba, skierowana do Ojca, ale uro-
czysta deklaracja Syna: Ojcze, modlę się za nich do Ciebie, a więc skoro 
Ja im wybaczyłem, to Ty, Ojcze, także zrób to samo! Wydaje się w tym 
momencie nieprawdopodobnym, aby Ojciec takiej modlitwy konającego 
w mękach Jedynego Syna nie wysłuchał!

Marek i Mateusz zapisują w tym miejscu cytat z Psalmu 22(21), którego 
Jezus używa jako modlitwy na krzyżu: „Eloi, Eloi, lema sabachthani?” 
(Mk 15, 34; Mt 27, 46 używa „Eli”, zamiast „Eloi”; Łukasz natomiast ten 
hebrajski zwrot całkowicie pomija w swoim opisie męki Jezusa)²⁴. Sam 
Psalm 22(21) zawiera wezwanie ufającego człowieka w stronę Boga ujęte 
w formę błagalnej modlitwy²⁵. Widząc styl modlitwy Jezusa oraz Jego 

²³ Por. J. Kudasiewicz, Jezus wzorem i nauczycielem przebaczenia, „Pastores” nr 2 
(2000), s. 16–26.

²⁴ Por. K. Romaniuk, A. Jankowski, L. Sachowiak, Komentarz praktyczny…, t. 1, dz. 
cyt., s. 405–407.

²⁵ Por. R. Krawczyk, Psalm 22. Przez Krzyż do Zmartwychwstania, „Kwartalnik Pa-



 ks. Bogdan Zbroja

60

wiary, nie sposób interpretować tych słów, jako poczucia odtrącenia Je-
zusa przez Ojca, ale właśnie, jako modlitwy pełnej wiary, na co zwraca 
uwagę także cała treść tego Psalmu. Konając na krzyżu, Jezus się modli 
do Ojca. Wiara Syna jest w tym ostatnim etapie Jego życia wystawiona na 
wielką próbę. Każde słowo ludzkie, które trafi a do uszu Jezusa ukrzyżo-
wanego nie niesie ze sobą wsparcia czy pociechy, ale szyderstwo i złość. 
Jedynym wyjątkiem jest tu skruszony łotr, który prosi, aby Jezus wspo-
mniał na niego, gdy wejdzie do swego królestwa: „Jezu, wspomnij na mnie, 
gdy przyjdziesz do swego królestwa” (VIhsou/( mnh,sqhti, mou o[tan e;lqh|j 
eivj th.n basilei,an sou — Łk 23, 42). Jezus daje mu gwarancję zbawienia: 
„zaprawdę, powiadam ci: Dziś ze Mną będziesz w raju” (avmh,n soi le,gw( 
sh,meron metV evmou/ e;sh| evn tw/| paradei,sw| — w. 43). Nie da się tych słów 
wytłumaczyć inaczej, jak tylko w niezachwianej wierze Jezusa w zwycię-
stwo nad złem oraz pewności tego, co Go czeka po śmierci. Taką samą 
gwarancję daje współwiszącemu łotrowi, który w ostatniej godzinie ży-
cia wyznaje wiarę w Niego oraz w Jego Królestwo, i zwraca się z proś-
bą — modlitwą — właśnie do Niego o udział w tej rzeczywistości, którą 
otwiera przez krzyż, śmierć i zmartwychwstanie.

Arcyciekawym jest tu stwierdzenie, że osiągnięcie raju (evn tw/| paradei,sw) 
w łączności z Jezusem (metV evmou) dokona się dziś — „sh,meron”²⁶, a Jezus, 
w myśl przekazu natchnionego, zmartwychwstanie dopiero w pierwszy 
dzień po szabacie (por. J 21, 1nn). Zostawiamy jednak tę kwestię pory wej-
ścia zbawionego łotra do raju innym badaniom, gdyż nie na tym chce-
my się skupić. Bez wiary i połączonej z nią nierozdzielnie modlitwy, nie 
sposób wyobrazić sobie Jezusa wiszącego na krzyżu i umierającego za 
zbawienie człowieka.

c) Jezus i negatywne przykłady modlitwy

W obrazie nowotestamentalnym byłoby praktycznie niemożliwym, aby 
nie było negatywnego przykładu modlitwy człowieka. Oczywiście nie ma 
mowy o jakimkolwiek braku w modlitwie Jezusa. Niestety mamy w Ewan-
geliach zanotowane swoiste „antyprzykłady modlitwy” człowieka i to na-
wet tak ważnego, jak sami apostołowie.

sterski Diecezji Siedleckiej” 3 (2004), s. 282–285.
²⁶ Słowo to rozumiane jest jako: dziś, dzisiaj — por. R. Popowski, Wielki słownik…, 

dz. cyt., s. 553.



Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie 

61

Prośba synów Zebedeusza (Mk 10, 37)

W gronie apostołów widać swoisty przykład modlitwy, gdzie dwóch sy-
nów Zebedeusza prosi jednomyślnie o to samo, aby zasiedli w chwale Mi-
strza po Jego prawej i lewej stronie: „Daj nam, żebyśmy w Twojej chwale 
siedzieli jeden po prawej, drugi po lewej Twojej stronie” (Mk 10, 37), co 
jest zgodne ze słowami Jezusa: „Jeśli dwaj z was na ziemi zgodnie o coś 
prosić będą, to wszystkiego użyczy im mój Ojciec, który jest w niebie” (Mt 
18, 19). Jednak Chrystus nie spełnia tej ich prośby, choć jest ona zgodna 
z zasadami: dwie osoby, jedna intencja z wiarą w Jezusa i Jego wszechmoc. 
Jezus jednak odpowiada tym dwóm apostołom bardzo stanowczo: „nie 
wiecie o co prosicie” (ouvk oi;date ti, aivtei/sqe — Mk 10, 38) i wskazuje na 
kielich, który ma On sam wypić i chrzest, którym ma być ochrzczony²⁷. 
Ci dwaj uczniowie chcieli bowiem jedynie samego owocu ale bez trudu 
i cierpienia, które to Bóg nagradza w swoim królestwie chwałą. Dlate-
go ich prośby Pan w tym momencie nie wysłuchał. Wydaje się także, że 
istotnym motywem odrzucenia ich intencji jest konieczność zgody czło-
wieka modlącego się na wolę Boga, który te dwa miejsca może mieć już 
przygotowane dla kogoś innego. W modlitwie zatem, jak można to w tym 
miejscu wywnioskować, nie może chodzić o przeforsowanie swojego oso-
bistego planu na zaszczytne miejsce w niebiosach, ale o pokorne przyjęcie 
Bożej woli tu na ziemi.

Modlitwa ‘na pokaz ludziom’ (Mt 6, 5)

Drugi przykład niewłaściwej postawy modlitwy to obraz obłudnej po-
bożności, która wykonana jest jedynie na pokaz przed ludźmi, ale nie 
ma wewnętrznego oparcia na wierze w Boga. Człowiek taki modli się 
tylko w tym celu, aby go ludzie widzieli i chwalili. Bóg w takiej modli-
twie praktycznie nie ma żadnego znaczenia, najwyżej może służyć, jako 
„narzędzie”, na którym pnie się w górę pycha obłudnika. Jezus mówi, że 
owi obłudnicy „lubią w synagogach i na rogach ulic wystawać i modlić się, 
żeby się ludziom pokazać. Zaprawdę, powiadam wam: otrzymali już 
swoją nagrodę” (Mt 6, 5)²⁸. Zgodnie z zasadą Jezusa, człowiek otrzyma 

²⁷ Por. V. Howard, D. B. Peabody, Ewangelia według św. Marka, [w:] Międzynarodowy 
komentarz do Pisma Świętego, W. R. Farmer, (red.), Warszawa 2001, s. 1229.

²⁸ Por. Z. Żywica, Modlitwa do samych siebie (Mt 6, 5–8), „Warmińskie Wiadomości 
Diecezjalne” 81 (2006), s. 117–120.



 ks. Bogdan Zbroja

62

dokładnie to, czego pragnie i oczekuje: „proście, a będzie wam dane; szu-
kajcie, a znajdziecie; kołaczcie, a otworzą wam” (Mt 7, 7). Jeśli więc ktoś 
tylko tego pragnie, aby być widziany przez ludzi, to zostanie dostrzeżony 
przez ludzi. Gdy jednak ktoś chce być zauważony przez samego Boga, to 
musi wejść do swej izdebki, zamknąć za sobą drzwi i modlić się do Ojca, 
który widzi w ukryciu, i to On udzieli nagrody (por. Mt 6, 6)²⁹.

Modlitwa faryzejska (Łk 18, 10nn)

Trzecim negatywnym przykładem jest faryzeusz, który modli się w świą-
tyni. Tutaj mamy ważne przypomnienie miejsca modlitwy, który ludzie 
uczynili jaskinią zbójców, a powinna być właśnie domem modlitwy (por. 
Łk 19, 46). Faryzeusz modli się tutaj „do samego siebie” (pro.j e`auto.n 
tau/ta proshu,ceto — Łk 18, 10), podziwiając w Bożej obecności w świą-
tyni jerozolimskiej swoje osobiste zasługi i gardząc innymi ludźmi, na-
wet celnikiem, który także się modlił we wnętrzu tej samej świątyni³⁰. 
Mistrz jednak stwierdza, że większe usprawiedliwienie otrzymał cel-
nik niż faryzeusze (ou-toj dedikaiwme,noj eivj to.n oi=kon auvtou/ parV 
evkei/non — Łk 18, 10)³¹.

W Ewangeliach widać zatem wyraźnie, że nie wszyscy ludzie popraw-
nie zrozumieli przesłanie Jezusa odnoszące się do modlitwy. Nawet sami 
apostołowie Jakub i Jan proszą Go, ale nie zdają sobie sprawy, o co. Nie 
inaczej jest z modlitwą na pokaz dla ludzi oraz faryzejską, gdy człowiek 
modli się niejako do samego siebie i Boga „przymusza”, aby z podziwem 
patrzył na doskonałości „nieskazitelnego” faryzeusza. Te negatywne przy-
kłady jednak mają swoje pouczenie najpierw o temacie prośby, następnie 
o skrytości serca oraz o uwielbianiu Boga w Jego nieskończonej łaska-
wości.

Jak zauważyliśmy z przeprowadzonych analiz Jezus Chrystus w czasie 
swojej publicznej działalności był człowiekiem wielkiej i wytrwałej modli-

²⁹ Największą nagrodą dla modlącego się jest Bóg, który rozmawia z modlącym się 
człowiekiem.

³⁰ Por. W. Rakocy, Faryzeusz i celnik w świątyni (Łk 18, 9–14), [w:] Słowo Twoje jest 
prawdą. Księga pamiątkowa dla Księdza Profesora Stanisława Mędali cm w 65. 
rocznicę urodzin, W. Chrostowski (red.), Warszawa 2000, s. 297–305.

³¹ Termin: para, w połączeniu z akuzatiwem oznacza w naszym przypadku po-
równanie w zestawieniu dwóch elementów: usprawiedliwienia faryzeusza i celni-
ka — por. R. Popowski, Wielki słownik…, dz. cyt., s. 460.



Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie 

63

twy, którą sam praktykował i to można stwierdzić, że niejako bez przerwy. 
Wybierał sobie na modlitwę miejsca ustronne, gdyż, jak to poznaliśmy, 
Jezus nie chce się absolutnie modlić na pokaz, jak czynili to w Jego czasach 
faryzeusze czy ludzie zapatrzeni tylko we własne przyziemne interesy. 
On był zjednoczony z Ojcem w Duchu Świętym, tworząc najdoskonalszą 
z możliwych relację Bosko-ludzką w swojej osobie Syna.

Wypada spojrzeć także na „drugą tablicę” modlitwy, na której widnie-
ją zasady Kościoła — Oblubienicy Jezusa. Wydaje się, że Kościół musi iść 
za swoim Oblubieńcem drogą modlitwy i to właśnie takiej, jakiej uczył 
słowem i przykładem Mistrz z Nazaretu. Także Kościół od samego po-
czątku swego istnienia w obrazie grona dwunastu apostołów uczony jest 
przez Jezusa modlitwy, a potem sam już, pod przewodnictwem Piotra, 
gromadzi się na wspólnej refl eksji modlitewnej. Nie ma tu także mowy 
o świątyni czy synagodze, jako istotnym miejscu modlitwy Kościoła, ale 
jest Wieczernik, jako nowe i jedyne w swoim rodzaju miejsce początkowej 
modlitwy ludu Nowego Przymierza, z której jednak Wspólnota Uczniów 
Jezusa musi jednak wyjść, aby głosić Ewangelię i uczyć wszystkich, którzy 
uwierzyli, wiary i modlitwy.

Popaschalna modlitwa Kościoła
Analizując wydarzenia popaschalne, nie sposób oddzielić ich od wymiaru 
modlitwy. Cały bowiem Nowy Testament wprost naszpikowany jest obra-
zami modlących się ludzi, którzy uwielbiają Boga, błagają o darowanie win 
czy też wzywają pomocy w chwilach trudnych. Miejscem wyjątkowym 
dla modlitwy w Nowym Testamencie jest Wieczernik jerozolimski, gdzie 
spotykamy młody Kościół apostolski, zjednoczony modlitewnie z Ma-
ryją i krewnymi Jezusa. Ale modlący się Kościół idzie poza Jerozolimę, 
Judeę i Samarię, dochodząc „po krańce ziemi” (Dz 1, 8)³². Apostołowie 
niosą Dobrą Nowinę o Jezusie, wsparci modlitwami wiernych. Zakładając 
zaś nowe Kościoły uczą wszystkich modlitwy oraz włączają w sakramen-
ty — zwłaszcza w Chrzest i Eucharystię, zainicjowaną w Wieczerniku. 
Człowieka, który przyjął wiarę w Chrystusa można rozpoznać po jego 
specyfi cznej modlitwie.

³² Por. J. Bocian, Trwać na Syjonie, by iść na krańce ziemi, „Nurt svd. Kwartalnik 
Misjologiczno-Religioznawczy” 38 (2004), nr 1 (105), s. 127–148.



 ks. Bogdan Zbroja

64

a) Wieczernik 

Początek działalności Kościoła jest bardzo skromny. Uczniowie bo-
wiem, po śmierci Krzyżowej Mistrza i pogrzebaniu Jego ciała, zaryglo-
wali się w Wieczerniku „ze strachu przed Żydami” (dia. to.n fo,bon tw/n 
VIoudai,wn — J 20, 19)³³ i przebywali tam razem na modlitwie. Nawet jed-
nak wizyty Zmartwychwstałego nie poruszyły ich z tego miejsca, gdyż 
Tomasz ósmego dnia także spotkał Pana żywego i wyznał w Niego wia-
rę: „Pan mój i Bóg mój” (J 20, 28), na co Mistrz odpowiedział: „uwierzy-
łeś dlatego, ponieważ Mnie ujrzałeś? Błogosławieni, którzy nie widzieli, 
a uwierzyli” (w. 29)³⁴. To dokonuje się w Wieczerniku w gronie aposto-
łów, ustanowionych, jak to doskonale wiadomo, po całonocnej modlitwie 
Jezusa na górze w odosobnieniu. Uczniowie przebywają w Wieczerniku 
i stąd w dniu Pięćdziesiątnicy wychodzą z orędziem wiary w Chrystusa. 
Tutaj jednak, jak to opisują kilkukrotnie Dzieje Apostolskie: „wszyscy oni 
trwali jednomyślnie na modlitwie razem z niewiastami, Maryją, Matką 
Jezusa, i braćmi Jego” (Dz 1, 14) w kolejnym rozdziale hagiograf dopre-
cyzowuje, że: „trwali oni w nauce apostołów i we wspólnocie, w łamaniu 
chleba i w modlitwie” (Dz 2, 42)³⁵. Owo trwanie na modlitwie w Wieczer-
niku owocuje niezmiernie ważnym wydarzeniem w gronie apostolskim, 
gdy na miejsce Judasza, wybrany zostaje Maciej. Tak ważna funkcja nie 
może być objęta przez Macieja bez modlitwy: apostołowie „tak się po-
modlili: Ty, Panie, znasz serca wszystkich, wskaż z tych dwóch jednego, 
którego wybrałeś” (Dz 1, 24)³⁶. Apostołowie nie podjęli tak ważnej decy-
zji samodzielnie, ale pomodlili się, aby to sam Bóg wskazał tego, którego 
wybrał! Wydaje się zatem niezwykle istotnym to przesłanie z Dziejów 
Apostolskich, w którym wyraźnie można dostrzec, że dołączenie kogoś 
do grona apostołów nie może być nigdy tylko ludzkim pomysłem czy de-
cyzją — nawet aktualnych apostołów, ale musi być oparte o wspólnotową 
modlitwę i ich zgodę na Boży wybór.

³³ Por. T. Okure, Ewangelia według św. Jana, [w:] Międzynarodowy komentarz do 
Pisma Świętego…, dz. cyt., s. 1356.

³⁴ Por. Tamże.
³⁵ Por. T. M. Dąbek, Na modlitwie razem z Maryją, Matką Jezusa, „Via Consecrata. 

Pismo Życia Konsekrowanego” 9 (2006), nr 5 (92), s. 14–16.
³⁶ Por. K. Romaniuk, A. Jankowski, L. Stachowiak, Komentarz praktyczny…, t. 1, dz. 

cyt., s. 599.



Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie 

65

Wieczernik jerozolimski jest więc nie tylko miejscem modlitwy Jezu-
sa i dwunastu, ale także i Kościoła po Zmartwychwstaniu Pana. Jest to 
miejsce modlitwy, gdzie także, jak to zauważyliśmy, uczniowie dokonują 
„łamania chleba” — sprawują pamiątkę Ostatniej Wieczerzy, która stano-
wi najdoskonalszą formę modlitwy ludzi wierzących w Jezusa.

b) Apostołowie

Kluczowym posunięciem uzupełnionego o Macieja grona dwunastu, któ-
re należy przytoczyć na początku, jest utworzenie grona siedmiu diako-
nów (Dz 6). Tekst Dziejów Apostolskich opisuje, że zaniedbywano w tam-
tym czasie wdowy pochodzące ze świata helleńskiego (Dz 6, 1). Dwunastu 
apostołów na to stwierdziło stanowczo, że „nie jest rzeczą słuszną, aby-
śmy zaniedbywali słowo Boże, a obsługiwali stoły” (w. 2). Należy zatem 
wyznaczyć siedmiu diakonów, apostołowie zaś oddadzą się dwom naj-
ważniejszym czynnościom: „My zaś poświęcimy się modlitwie i  po-
słudze słowa” (h`mei/j de. th/| proseuch/| kai. th/| diakoni,a| tou/ lo,gou 
proskarterh,somen — Dz 6, 4)³⁷. Najważniejszą zatem funkcją apostoła 
nie jest nic innego, jak właśnie modlitwa, nierozdzielnie tutaj połączona 
z posługą Słowa. Nawet tak istotna dla wspólnoty Kościoła troska o wdo-
wy i sieroty — czyli pełnienie dzieł miłosierdzia — schodzi w tym miejscu 
na drugi plan. To bowiem mogą i powinni czynić diakoni, specjalnie usta-
nowieni w tym celu, jako pomocnicy apostołów w tej ważnej materii, jaką 
jest dzieło miłosierdzia. Apostołowie oddać się mają wyłącznie modlitwie 
i służbie Słowu (diakoni,a| tou/ lo,gou).

Dzieje Apostolskie wspominają także wizytę Piotra i Jana w świątyni 
jerozolimskiej, gdzie poszli na modlitwę: „Piotr i Jan wchodzili do świą-
tyni na modlitwę o godzinie dziewiątej” (Dz 3, 1). Tutaj także hagiograf 
zapisał mowę Piotra w świątyni. Uzdrowienie chromego człowieka, któ-
rego dokonał Piotr (w. 6) poskutkowało uwięzieniem apostołów (Dz 4, 3), 
którzy głosili zmartwychwstanie umarłych w Jezusie. Kolejny rozdział 
Dziejów znów opisuje uwięzienie apostołów, którzy zostali następnie ubi-
czowani za głoszenie Dobrej Nowiny o Jezusie, ale cieszyli się, że stali się 
godni cierpieć dla Imienia Jezusa (Dz 5, 41).

³⁷ Por. J. Taylor, Dzieje Apostolskie, [w:] Międzynarodowy komentarz do Pisma Świę-
tego…, dz. cyt., s. 1373.



 ks. Bogdan Zbroja

66

Pięknym epizodem połączonym nierozdzielnie z modlitwą jest wpro-
wadzenie do wspólnoty Kościoła pierwszego poganina — Korneliusza³⁸. 
W Dziejach Apostolskich jest mowa o modlitwie zarówno tego, który miał 
przyjąć chrzest, jak i Piotra, który miał wszczepić w grono wierzących 
modlącego się poganina. Jedną z cech charakterystycznych Korneliusza 
i jego domowników jest to, że: „dawał on wielkie jałmużny ludowi i zawsze 
modlił się do Boga” (Dz 10, 2). Piotr robił dokładnie to samo: „wszedł 
na dach, aby się pomodlić” (w. 9)³⁹. Korneliusz był setnikiem w Cezarei 
Nadmorskiej, Piotr zaś modlił się w Jafi e. Posłał więc Setnik Rzymski za-
ufanych ludzi do Jafy, do której przybyli następnego dnia, właśnie wtedy, 
gdy Piotr się modlił i na modlitwie odkrył wielką tajemnicę ukazaną mu 
przez objawienie, aby „nie nazywać nieczystym tego, co Bóg oczyścił” 
(Dz 10, 15)⁴⁰. Modlitewne pouczenie Piotra, pochodzące od Boga, sprawia, 
że otwiera on drzwi Kościoła i Sakramentów poganom, którzy szukają 
Boga, modlą się, dają jałmużny ubogim. Widać tu ważną zasadę Biblii, by 
otwierać drzwi wspólnoty Kościoła dla kogoś spoza niej, ale ów człowiek 
musi spełniać konkretne warunki, z których jednym z najistotniejszych 
jest modlitwa! Ktoś, kto się nie modli, nie uprosi łaski Sakramentu zba-
wienia Kościoła. Modlitwa jest więc, jak tu wyraźnie to widać, warunkiem 
nieodzownym w dojściu do wiary, jak i w jej krzewieniu. Zarówno Kor-
neliusz, jak i Piotr się modlą, jeden udziela sakramentu, drugi go przyj-
muje. Sprzężenie zwrotne oparte jest tu właśnie na modlitwie zwróconej 
do Boga.

Dzieje Apostolskie opowiadają także o wsparciu modlitewnym Piotra 
przez wiernych Kościoła, gdy Piotr został uwięziony i miał zostać wydany 
ludowi: „strzeżono więc Piotra w więzieniu, a Kościół modlił się za nie-
go nieustannie do Boga” (Dz 12, 5). Piotr zostaje cudownie ocalony i po 
opuszczeniu więzienia i „zastanowieniu się poszedł do domu Marii, matki 
Jana, zwanego Markiem, gdzie zebrało się wielu na modlitwie” (w. 12).

Nawrócenie Szawła pod Damaszkiem (Dz 9) otwiera nowy rozdział 
działalności apostolskiej w Kościele. Także i to nie dokonuje się to bez 
modlitwy. Ananiasz zostaje pouczony przez anioła w widzeniu: „idź na 
³⁸ Por. K. Romaniuk, A. Jankowski, L. Sachowiak, Komentarz praktyczny…, t. 1, dz. 

cyt., s. 645.
³⁹ Por. J. Taylor, Dzieje Apostolskie…, dz. cyt., s. 1377.
⁴⁰ Por. B. Seremet, „Nieczyste”, które już nie może być za takie uważane (Dz 10, 15), 

„Tarnowskie Studia Teologiczne” 23 (2004), s. 53–64.



Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie 

67

ulicę Prostą i zapytaj w domu Judy o Szawła z Tarsu, bo właśnie się mod-
li” (Dz 9, 11) i otrzymuje polecenie aby uzdrowił Pawła. Następnie Paweł 
przyjmuje chrzest (w. 18)⁴¹.

W Antiochii uczniowie „odprawiali publiczne nabożeństwo i pościli” 
(leitourgou,ntwn de. auvtw/n tw/| kuri,w| kai. nhsteuo,ntwn — Dz 13, 2), po 
którym wyznaczono Barnabę i Szawła do dzieła, do którego przeznaczył 
ich Duch Święty. Znów hagiograf zaznacza, że „wtedy po poście i mod-
litwie oraz po włożeniu na nich rąk, wyprawili ich” (w. 3)⁴². W czasie 
wspólnotowej liturgii uczniowie zostają pouczeni o woli Ducha Święte-
go, i mocą modlitwy udzielają wybranym misji apostolskiej przez nało-
żenie rąk.

W życiu apostoła Pawła nie sposób nie zauważyć modlitwy. W podró-
żach apostolskich przychodzi do synagog — domów modlitwy i refl eksji 
nad Pismem — ale i do tych miejsc, gdzie poza synagogą modlą się Ży-
dzi. W Filippi nie było bowiem synagogi, więc Paweł wyszedł nad rzekę, 
gdzie rzeczywiście było miejsce modlitwy wierzących Żydów: „w szabat 
wyszliśmy za bramę nad rzekę, gdzie — jak sądziliśmy — była modlitwa” 
(ou- evnomi,zomen proseuch.n ei=nai — Dz 16, 13). Będąc w więzieniu: „o pół-
nocy Paweł i Sylas modlili się, śpiewając hymny Bogu” (Dz 16, 25)⁴³. 
Paweł szuka nowych uczniów Jezusa wśród ludzi modlących się. Nawet 
na ateńskim areopagu odwołuje się do pobożności Greków i ołtarza po-
święconego: „nieznanemu bogu” (VAgnw,stw| qew/| — Dz 17, 23)⁴⁴. 

Również w wielu miejscach swoich listów prosi o modlitwę za siebie 
(por. Kol 4, 3) oraz zapewnia o stałej modlitwie za założone przez siebie 
wspólnoty Kościoła (por. Rz 1, 9n; Ef 1, 16).

⁴¹ Por. K. Romaniuk, A. Jankowski, L. Sachowiak, Komentarz praktyczny…, t. 1, dz. 
cyt., s. 640.

⁴² Por. J. Kudasiewicz, Pierwsza podróż misyjna św. Pawła i Sobór Jerozolimski (Dz 13–
15), „Kielecki Przegląd Diecezjalny” 85 (2009), nr 1, s. 70–79.

⁴³ Por. P. C. Bosak, Postacie Nowego Testamentu. Słownik — konkordancja, Pelplin 
1996, s. 549.

⁴⁴ Por. Z. Niemirski, „Nieznany Bóg” i prokonsul Galio. Przyczynek do przybliżenia 
kontekstu historycznego i źródeł pozabiblijnych Dz 17, 23; 18, 12, [w:] Deus meus 
et omnia. Księga pamiątkowa ku czci o. prof. Hugolina Langkammera ofm w 50. 
rocznicę święceń kapłańskich, M. S. Wróbel (red.), Lublin 2005, s. 291–303.



 ks. Bogdan Zbroja

68

c) Spisane teksty apostolskie 

Listy stanowią ponad ¾ całości ksiąg Nowego Testamentu (21 listów, na 
27 wszystkich ksiąg nt) i także w nich spotykamy zjawisko modlitwy za-
równo ze strony autora natchnionego, jak i odbiorców jego słów. 

Poszczególne listy, pochodzące od różnych hagiografów łączy obraz 
modlitwy człowieka wierzącego do Boga. Tutaj także widać wyraźne po-
łączenie wiary i modlitwy. Są one ze sobą nierozłączne: nie ma wiary 
w Chrystusa bez modlitwy, a także modlitwa prowadzi do uwierzenia.

Paweł pisze do Rzymian: „proszę więc was, bracia, przez Pana naszego 
Jezusa Chrystusa i przez miłość Ducha, abyście udzielili mi wsparcia 
modłami waszymi za mnie do Boga” (Rz 15, 30nn). Dzieło apostolskie 
musi być bowiem stale wspierane modlitwami wiernych. Efezjan po-
ucza: „przy każdej sposobności módlcie się w Duchu” (proseuco,menoi 
evn panti. kairw/| evn pneu,mati — Ef 6, 18). Kolosan zapewnia: „pozdra-
wia was rodak wasz Epafras, sługa Chrystusa Jezusa zawsze walczący 
za was w modlitwach o to, abyście stali mocno, doskonali w pełnieniu 
każdej woli Bożej” (Kol 4, 12). Szczególnie bogatą sentencją, która zawiera 
praktycznie większość terminów, określających modlitwę, napisał Paweł 
do Tymoteusza: „zalecam więc przede wszystkim, by prośby, modlitwy, 
wspólne błagania, dziękczynienia odprawiane były za wszystkich ludzi” 
(parakalw/ ou=n prw/ton pa,ntwn poiei/sqai deh,seij proseuca.j evnteu,xeij 
euvcaristi,aj u`pe.r pa,ntwn avnqrw,pwn — 1 Tm 2, 1)⁴⁵.

List do Hebrajczyków zawiera ważną wzmiankę o modlitwie Jezusa: 
„za dni ciała swego zanosił On gorące prośby i błagania do Tego, który 
mógł Go wybawić od śmierci, i został wysłuchany dzięki swej uległości” 
(Hbr 5, 7)⁴⁶. Jakub zaleca: „módlcie się jeden za drugiego, byście odzy-
skali zdrowie. Wielką moc posiada wytrwała modlitwa sprawiedliwe-
go” (Jk 5, 16), bowiem „modlitwa pełna wiary będzie dla chorego ratun-
kiem i Pan go podźwignie” (h` euvch. th/j pi,stewj — w. 15). Interesujący 
jest nakaz zapisany w Pierwszym Liście św. Jana: „jeśli ktoś spostrzeże, 
że brat popełnia grzech, który nie sprowadza śmierci, niech się modli, 

⁴⁵ Por. S. Bielecki, Modlitwa wsparciem dla ewangelizacji według Rz 15,  30–32, 
Ef 6, 18–20, Kol 4, 2–4 i 1 Tm 2, 1–7, [w:] Wszystko czynię dla Ewangelii. Księga Pa-
miątkowa ku czci O. Prof. Hugolina Langkammera ofm, G. Witaszek, A. Paciorek, 
A. Kiejza (red.), Lublin 2000, s. 51–68.

⁴⁶ Por. R. Bogacz, Misja Chrystusa w świetle hapax legomenów, (List do Hebrajczy-
ków, t. 2), Kraków 2006, s. 186.



Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie 

69

a przywróci mu życie; mam na myśli tych, których grzech nie sprowadza 
śmierci. Istnieje taki grzech, który sprowadza śmierć. W takim wypad-
ku nie polecam, aby się modlono” (ouv peri. evkei,nhj le,gw i[na evrwth,sh| 
–1 J 5, 16). Wydaje się, że hagiografowi idzie tutaj o swoistą karę braku 
modlitwy za grzesznika, ale Jan nie zakazuje tu modlitwy, tylko jej „nie 
zaleca”. Modlitwa jest więc tutaj jakimś tajemniczym czynnikiem spajają-
cym wspólnotę w jedno z Bogiem i między sobą. Wykluczenie z modlitwy 
kogokolwiek jest znaczącym i bardzo wymownym ostrzeżeniem, które 
powinno natychmiast odmienić postępowanie grzesznika.

Analogicznie rzecz można ująć w rozumieniu księgi Apokalipsy, któ-
ra zamyka kanon Biblii. W ostatniej księdze Pisma Świętego spotykamy 
dużą dawkę modlitewnych relacji człowieka wierzącego i prześladowane-
go przez zło do Boga. Bodajże najciekawszą sceną jest tutaj obraz anioła, 
któremu dano wiele kadzideł, „aby dał je w ofi erze jako modlitwy wszyst-
kich świętych, na złoty ołtarz, który jest przed tronem” (i[na dw,sei tai/j 
proseucai/j tw/n a`gi,wn pa,ntwn evpi. to. qusiasth,rion to. crusou/n to. 
evnw,pion tou/ qro,nou — Ap 8, 3)⁴⁷. 

Podsumowując odkryte myśli, można stwierdzić z całym przekona-
niem, że Nowy Testament w swojej części popaschalnej, posiada wyraź-
ny i głęboki rys modlitewny. Zarówno pierwsze kroki apostołów, jak i ich 
dzieło głoszenia wiary słowem mówionym i pisanym, ma zakorzenienie 
w pobożnej, wspólnotowej i wytrwałej modlitwie. Nie ma bowiem żad-
nych ‘owoców’ ewangelizacji Kościoła bez ‘korzenia’ modlitwy.

Działalność Kościoła, opisanego w Nowym Testamencie, ujęta „od 
środka” zanurzona jest w modlitwie za Macieja, Piotra i innych aposto-
łów, aby byli stabilnymi fi larami wiary dla pozostałych uczniów. Tak samo 
jest z dziełem misyjnym „na zewnątrz”, które obejmuje Żydów i pogan, 
włączonych w Kościół również nie bez udziału modlitwy. Modlitwa za-
tem stanowi jedyny w swoim rodzaju wymiar życia Kościoła, połączo-
ny z sakramentami, dzięki któremu człowiek każdej epoki i  lokalizacji 
może spotkać Boga, mieć udział w zbawczych owocach dzieła odkupie-
nia i przysposobić się do wejścia w stan wiekuistej komunii kontemplacji 
Pana w Jego Królestwie.

⁴⁷ Por. B. Zbroja, Znaczenie terminów własnych Apokalipsy św. Jana dla jej teologii, 
Kraków 2000, s. 50–51.



 ks. Bogdan Zbroja

70

Zakończenie
Przebyliśmy, jak się wydaje, bardzo interesującą podróż egzegetyczną po 
arkanach zjawiska modlitwy w Nowym Testamencie. Powyższe anali-
zy zawierają jedynie bardzo ogólne myśli, związane z przybliżeniem ter-
minologii modlitewnego dialogu człowieka wierzącego z Bogiem. Jak to 
można wyraźnie zauważyć, nie ma w żadnym miejscu Nowego Testamen-
tu takiego przypadku, gdzie człowiek wykonywałby czynność modlitwy 
nie posiadając wiary w istnienie Boga! Nie ma więc mowy o wierze, gdy 
nie ma modlitwy i odwrotnie: modlitwa zakłada wiarę w Boga i nadzieję, 
że powierzone Bogu nasze sprawy, zostaną wysłuchane i Bóg, zgodnie 
ze swoją dobrowolną decyzją, może wysłuchać modlitwy człowieka, ale 
może równie dobrze jej nie przyjąć, mając swoje własne — o niebo do-
skonalsze — rozumienie tego, z czym człowiek ma trudności, albo czego 
pragnie dla własnego szczęścia.

Przykładem wzorowym i najdoskonalszym modlitwy jest oczywiście 
Pan Jezus, który nie tylko sam osobiście wielokrotnie się modli, ale swo-
ją modlitwą otacza Kościół w arcykapłańskiej modlitwie (por. J 17) czy 
Piotra, aby nie ustała jego wiara (por. Łk 22, 32). Jako Mistrz, Jezus uczy 
„Modlitwy Pańskiej” (por. Mt 6, 9–13 i Łk 11, 2–4) oraz daje przykład 
walki modlitewnej w Ogrójcu (por. Łk 22, 40–46). Nie wolno zapomnieć 
o ostatniej modlitwie Jezusa na ziemi, gdy zawieszony między niebem 
i ziemią, z wysokości krzyża recytował wersety ufności Psalmu 22[21]: „Eli, 
Eli, lema sabachthani” (Mt 27, 46), by następnie złożyć ducha w ręce Ojca: 
„Ojcze, w Twoje ręce powierzam ducha mojego” (Łk 23, 46). Mistrz naka-
zuje swoim uczniom modlić się, aby nie ulegli pokusie (por. Mt 26, 41) oraz 
właśnie przy jej pomocy wyrzucać złe duchy (por. Mk 9, 29 i Mt 17, 21).

W ślad za Mistrzem z Nazaretu idzie Kościół, który od samego począt-
ku swego istnienia połączony jest nierozdzielnie z modlitwą i z modlitwy 
niejako wyrasta. Sama ‘epifania’ Eklezji, która zobrazowana jest w Dzie-
jach Apostolskich, dokonuje się właśnie w momencie Zesłania Ducha 
Świętego na rozmodloną wspólnotę wierzącego Kościoła. Szczególnym 
„wzorcem” modlącego się Kościoła jest Maryja, która jest obecna w dniu 
Pięćdziesiątnicy razem z pozostałymi uczniami Jej Syna. Kościół apostol-
ski bowiem, jak to opisują Dzieje Apostolskie, trwał na modlitwie razem 
z Maryją, Matką Jezusa i Jego krewnymi (por. Dz 1, 14). 



Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie 

71

Możemy stwierdzić z pewnością, po przeprowadzeniu powyższych 
analiz, że nie ma żadnego autentycznego ucznia Jezusa, który nie byłby 
człowiekiem wytrwałej, pobożnej i poprawnej modlitwy. Wszyscy apo-
stołowie szli z orędziem wiary w Zmartwychwstałego Pana, wyposażeni 
w oręż rozmodlonego serca. Dodatkowo, jak to zauważyliśmy w naszych 
badaniach, Kościół — wspólnota modląca się — wspierała Piotra i Pawła 
w ich dziele ewangelizacji i dawania świadectwa o Zmartwychwstałym.

Wypada życzyć sobie i wszystkim miłośnikom Biblii, aby Kościół — czy-
li rozmodlona wspólnota wierzących w Chrystusa, przez Ducha Świętego 
pouczony, usiłował osiągnąć coraz głębsze zrozumienie Pisma Święte-
go, by swoje dzieci bezustannie karmić Słowami Bożymi (por. dv 23)⁴⁸. 
Skuteczna modlitwa Syrofenicjanki⁴⁹ niech będzie pewnikiem nie tylko 
zainteresowania Boga naszymi sprawami, ale i wysłuchania przez Niego 
naszych orędowań.

⁴⁸ Por. Sobór Watykański ii, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Poznań 1984, s. 360.
⁴⁹ Por. Z. Grochowski, Heroiczna wiara i wytrwała modlitwa Syrofenicjanki (Mk 

7, 24–30), [w:] Kobieta w życiu Kościoła, M. Karczewski, M. Żmudziński (red.), 
Elbląg 2004, s. 41–48; B. Zbroja, Znaczenie terminów własnych Ewangelii św. Ma-
teusza dla jej teologii, Kraków 2006, s. 84.



 ks. Bogdan Zbroja

72

Streszczenie

Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie

Tekst artykułu skupia się wokół zjawiska modlitwy, która wypełnia prak-
tycznie każdą kartę Nowego Testamentu. Modlił się Jezus, modlili się 
także Jego uczniowie i inni ludzie. Nie sposób także mówić o Kościele 
bez odniesienia tej wspólnoty wiary do aktu modlitwy i celebracji sakra-
mentów. Pierwsza część artykułu traktuje o Jezusie i Jego modlitwie, jako 
genezie modlitwy nowotestamentalnej, zaś druga mówi o modlitwach 
Kościoła popaschalnego. Istotnym wnioskiem, który jest wynikiem prze-
prowadzonych analiz egzegetycznych, jest fakt, że nie ma w Nowym Te-
stamencie mowy o autentycznej wierze w Boga bez postawy modlitwy ze 
strony człowieka i na odwrót.

Summary

Th e phenomenon of prayer as an important factor of faith in the New 
Testament

Th is article focuses on the phenomenon of prayer, which is indeed present 
on every page of the New Testament. Jesus prayed, his disciples also pray-
ed and other people as well. One cannot speak about the Church without 
referring to Her as to the community of faith which does pray and cele-
brate holy sacraments. Th e fi rst part of this piece of writing states about 
Jesus and his prayer shown as the genesis of the New Testament prayer, 
whereas the second part speaks about prayers of the Church after Paschal 
events. Th e fundamental conclusion which arises from exegetical analysis 
is the fact that no one can speak about an authentic faith in God in New 
Testament without man’s attitude of prayer and vice versa.



73

ks. Roman Mazur sdb
Uniwersytet Papieski Jana Pawła ii w Krakowie

Pokój wiary w modlitwie. 
Studium w Ewangelii według św. Łukasza

Kończący się rok liturgiczny w czytaniach biblijnych sięgał do Ewan-
gelii św. Łukasza. Dodatkowo zaś kończący się Rok Wiary czerpał z tej 
Ewangelii treści silnie powiązane z cnotą teologiczną wiary, czyli z mod-
litwą i pokojem. Cel powstania Ewangelii jako dobrej nowiny znajduje się 
u św. Jana; mowa o wybranych przez autora ewangelii znakach: „Te zaś 
zapisano, abyście wierzyli, że Jezus jest Mesjaszem, Synem Bożym, i aby-
ście wierząc mieli życie w imię Jego” (J 20, 31). W sposób ścisły z celem 
napisania Ewangelii jest wskazany cel wiary — mieć życie w imię Jezusa 
(por. J 20, 31). Sam zaś Jezus, właśnie jako ‘żyjący’ po Swym Zmartwych-
wstaniu, wita się ze wspólnotą swych uczniów zgromadzonych w Wie-
czerniku słowami: „Pokój wam” (Łk 23, 36; J 20, 19.26). Naturalnie, nie jest 
to jedynie kwestia kurtuazji, by jako osoba dobrze wychowana pozdro-
wić innych. Jezus komunikuje swoim uczniom dar Pokoju właśnie jako 
pierwszy dar Zmartwychwstałego dla wspólnoty przerażonego wydarze-
niami wielkopiątkowymi Kościoła. 

Chcę ukazać relacje zachodzące pomiędzy trzema elementami teolo-
gicznymi (wiara, modlitwa, pokój) w Ewangelii Łukaszowej. Stąd pokrótce 
ukażę każdy z tych elementów, by było możliwym uchwycić kontekst ich 
relacji. Punktem docelowym rozoważań będą kantyki Łukaszowe, co-
dzienny skarbiec liturgii Kościoła.



 ks. Roman Mazur SDB

74

1. Pojęcie pokoju w trzeciej Ewangelii
Pokój¹, zapewnienie, pewność, bezpieczeństwo², traktat pokojowy³, czyli 
polskie terminy tłumaczące greckie pojęcie εἰρήνη, występujące w No-
wym Testamencie 92 razy. Jeśli weźmie się pod uwagę terminy spokrew-
nione (pojednywać, żyć w pokoju⁴, pokojowy⁵, czyniący pokój⁶, czynić 
pokój⁷), liczba ta wcale nie zmienia się drastycznie, bo pojawia się staty-
stycznie tylko 8 dodatkowych takich referencji. W posługiwaniu się tym 
pojęciem Ewangelista Łukasz przewyższa wszystkich innych Ewangeli-
stów branych pod uwagę razem, gdyż w swojej Ewangelii używa 14 razy 
εἰρήνη i jako jedyny wśród synoptyków (co zasługuje na szczególną uwagę) 
nie posługuje się żadnym ze wspomnianych terminów spokrewnionych. 
Dodatkowo nadmienić należy, że termin ten w nt posiada również zna-
czenie ogólnego pozdrowienia używanego pośród Żydów, stąd trakto-
wany jest jako hebraizm i w takim kontekście tłumaczony jest jako pokój 
w ścisłej relacji do ⁸ שָׁלוֹם. Inne znaczenia tego terminu: imię własne bo-
gini pokoju⁹ oraz nazwa własna gatunku drzewa¹⁰, w nt nie występują. 

Poza wspomnianymi znaczeniami terminu εἰρήνη jest oczywistym, że 
sprecyzowanie znaczenia uzależnione jest od kontekstu. 

Generalnie możemy wskazać, że:

¹ Por. Słownik grecko-polski, ad vocem εἰρήνη, Z. Abramowiczówna (red.), t. 2, War-
szawa 1958, s. 39. (Skrót: Abramowiczówna). Szerzej pojęcie to defi niowane jest 
w: A Greek-English Lexicon, ad vocem εἰρήνη, 1, H. G. Liddell, R. Scott, H. S. Jones, 
(eds.), Oxford 1996. (Skrót: LSJ).

² Por. lsj, ad vocem εἰρήνη, 2.
³ Por lsj, ad vocem εἰρήνη, 3.
⁴ Por. obydwa możliwe tlumaczenia: Abramowiczówna, ad vocem εἰρηνεύω, t. 2, 

s. 38; por. także lsj, ad vocem εἰρηνεύω, i i ii. Prezentowany termin występuje 4 
razy: Mk 9, 50; Rz 12, 18; 2 Kor 13, 11; 1 Ts 5, 13.

⁵ Por. Abramowiczówna, ad vocem εἰρηνικός, t. 2, s. 38; por. także lsj, ad vocem 
εἰρηνικός, 2 i 3. Termin występuje 2 razy: Hbr 12, 11; Jk 3, 17.

⁶ Por. Abramowiczówna, ad vocem εἰρηνοποιός, t. 2, s. 39, 1; por. także lsj, ad vocem 
εἰρηνοποιός, i. Jest to hapax legomenon w nt: Mt 5, 9.

⁷ Por. Abramowiczówna, ad vocem εἰρηνοποιέω, t. 2, s. 39; por. także lsj, ad vocem 
εἰρηνοποιέω. Jest to hapax legomenon w nt: Kol 1, 20.

⁸ Por. lsj, ad vocem εἰρήνη, iv.
⁹ Por. lsj, ad vocem εἰρήνη, ii.
¹⁰ Por. lsj, ad vocem εἰρήνη, iii.



Pokój wiary w modlitwie. Studium w Ewangelii według św. Łukasza 

75

(a) w pierwszej części dzieła, tzw. Ewangelii Dzieciństwa (Łk 1–2), ba-
dany termin występuje 3 razy (Łk 1, 79; 2, 14.29);

(b) w części dotyczącej działalności Jezusa przed podróżą do Jerozoli-
my (Łk 3 — 9, 50) nasze pojęcie wzmiankowane jest 2 razy (Łk 7, 50; 
8, 48);

(c) w części dotyczącej podróży do Jerozolimy (Łk 9, 51 — 19, 27) „po-
kój” pojawia się 4 razy (Łk 10, 5.6; 11, 21; 12, 51; 14, 32);

(d) podczas posługi w Jerozolimie (Łk 19, 28–21, 38) występuje 2 razy 
(Łk 19, 38.42);

(e) w części opisującej ukazania się Zmartwychwstałego (Łk 24) poja-
wia się tylko 1 raz (Łk 24, 36). 

Termin ten nie występuje w części prezentującej ostatnią wieczerzę, 
pasję, śmierć i pogrzeb Jezusa (Łk 22–23). To może być bardzo znamien-
ne, jeśli weźmie się pod uwagę drugi interesujący nas termin, mianowicie 
modlitwę. Ta w sposób szczególny charakteryzuje tę właśnie część. Jeśli 
pokój jest darem otrzymywanym poprzez modlitwę, to trzeba będzie za-
czekać do pełnej realizacji ofi ary (modlitwy) Jezusa na krzyżu, a potem 
Jego Zmartwychwstania, by dar ten mógł zostać ofi arowany gronu apo-
stołów (por. Łk 24, 36).

Chcę podkreślić, że w Łk poza Ewangelią Dzieciństwa, poza jednym 
wyjątkiem, podmiotem posługującym się tym terminem jest wyłącznie 
Jezus. Jedyny zaś wyjątek, Łk 19, 38 („Pokój w niebie i chwała na wysokoś-
ciach”), jest po części autocytatem i kluczem egzegetycznym zaczerpnię-
tym z Łk 2, 14 („Chwała Bogu na wysokościach, a na ziemi pokój”) i odnosi 
się do wjazdu Jezusa do Jerozolimy w tzw. Niedzielę Palmową.

2. Pojęcie modlitwy w trzeciej Ewangelii
Ewangelia Łukasza rozpoczyna się kontekstem modlitwy liturgicznej 

sprawowanej w świątyni jerozolimskiej: „Kiedy w wyznaczonej dla swe-
go oddziału kolei pełnił służbę kapłańską przed Bogiem, jemu [tzn. Za-
chariaszowi] zgodnie ze zwyczajem kapłańskim przypadł los, żeby wejść 
do przybytku Pańskiego i złożyć ofi arę kadzenia” (Łk 1, 8–9). I kończy się 
taki samym akcentem i topografi cznie w tym samym miejscu: „Oni [tzn. 
uczniowie] zaś oddali Mu pokłon i z wielką radością wrócili do Jerozo-



 ks. Roman Mazur SDB

76

limy, gdzie stale przebywali w świątyni, wielbiąc i błogosławiąc Boga” 
(Łk 24, 52–53).

Modlitwa jest przedstawiana w Nowym Testamencie zarówno jako [a] 
czynność (stąd pojawia się spora grupa czasowników ją określających), [b] 
stan modlitwy (tutaj pojawiają się rzeczowniki określające nazwę albo typ 
modlitwy) jak i prezentowana jest [c] treść aktu modlitewnego.

Gdy mamy na myśli trzecią Ewangelię, przedstawia ona najbogatsze 
źródło we wszystkich tych kategoriach spośród kanonicznych ewange-
lii¹¹. Mając na uwadze precyzyjny zakres leksykografi czny, Ewangelia po-
sługuje się 19 różnymi terminami określającymi wcześniej wspomniane 
kategorie i odnotowuje 66 referencji tychże terminów¹².

Mając na myśli podmiot modlitwy możemy rozróżnić modlitwę Jezu-
sa¹³ oraz modlitwę innych osób. Tutaj skupimy się na modlitwach innych 
osób. W tym przypadku już sam początek Łk, czyli Ewangelia Dzieciń-
stwa, aż 14 razy przedstawia albo czynność, albo stan modlitwy, albo jej 
treść właśnie w życiu innych osób¹⁴.

Ze względu na określony temat wypowiedzi, najbardziej będzie nas 
interesowała tutaj ostatnia z trzech kategorii, tzn. treść aktu modlitew-
nego. W tej grupie zaś uwaga nasza skupi się na tradycji słowa, a w niej na 
podgatunku literackim o charakterze liturgicznym zwanym kantykiem 
lub hymnem¹⁵.

Wszystkie kantyki Łukaszowe występują w tzw. Ewangelii Dzieciństwa, 
czyli w Łk 1–2. Wyróżniamy 4 kantyki: kantyk Maryi (Łk 1, 46–55), kan-
tyk Zachariasza (Łk 1, 68–79), kantyk Aniołów (Łk 2, 14), kantyk Symeona 

¹¹ Por. A. Hamman, La prière. Le Nouveau Testament, (Bibliothèque de Th éologie, 
t. 1), Tournai 1959, s. 144.

¹² Por. A. George, Études sur l'œuvre de Luc, (Sources Bibliques), Paris 1978, s. 402–
405.

¹³ Tutaj warto zaznaczyć bogatą treściowo i strukturalnie myśl zawartą w: M. La-
coni, La preghiera nel Vangelo di Luca, [w:] Vangeli sinottici e Atti degli Apostoli, 
M. Laconi, M., i in., (Logos — Corso di studi biblici, t. 5), Torino 2002, s. 553–564.

¹⁴ W takim właśnie sensie dostrzegamy wszystkie te kategorie w: Łk 1, 8.9.10.13.23.46–
55.64.67–79; 2, 13–14.20.22.28–32.37.41–42. Wskazówkę tę zawdzięczam: A. Geo-
rge, Études…, dz. cyt., s. 397–398.

¹⁵ Dość szczegółowo o tym podgatunku literackim, ze szczególnym zwróceniem 
uwagi na kantyki Łukaszowe por. S. Farris, Th e Hymns of Luke's Infancy Narratives. 
Th e Origin, Meaning and Signifi cance (Journal for the Study of the New Testament 
Supplement Series, t. 9), Sheffi  eld 1985, s. 67–85.



Pokój wiary w modlitwie. Studium w Ewangelii według św. Łukasza 

77

(Łk 2, 29–32)¹⁶. Wszystkie te kantyki stały się stałym elementem modlitwy 
liturgicznej Kościoła: Magnifi cat, Benedictus i Nunc dimittis należą do 
codziennej modlitwy brewiarzowej; Gloria jest elementem mszy świętej 
o randze liturgicznej święta i uroczystości¹⁷.

3. Rozumienie εἰρήνη — pax przed Łk
Najbardziej symptomatyczne będzie krótkie wskazanie cech rozumie-

nia pojęcia pokój w wymiarze klasycznym¹⁸.
Starożytni Grecy myśląc o pokoju mieli na myśli raczej jego czas trwa-

nia albo stan pomiędzy wojnami lub bitwami¹⁹. „Wojna była świętem dla 
Spartan, odpoczynkiem od ciężkich ćwiczeń wojskowych”²⁰. Dla kontra-
stu rozumiano pokój także jako stan wszelkich błogosławieństw, gdyż po-
zwalał on na świętowanie, igrzyska, wychowanie dzieci, uprawę zbóż. Jak 
można się zorientować brak tutaj odniesienia do relacji międzyludzkich, 
czy też postaw. Pojęcie pokoju w sensie traktatu pomiędzy dwoma woju-
jącymi stronami pojawia się dopiero na przełomie 387 i 386 roku przed 
Chr., kiedy to Antalkidas zawiera go w imieniu Spartan z królem Artak-
serksesem ii i taki stan nazwano pokojem królewskim²¹. 
¹⁶ O takim rozumieniu tych perykop pisze np. J. A. Fitzmyer, Th e Gospel according to 

Luke i–ix. A New Translation with Introduction and Commentary, (Th e Anchor 
Bible, t. 28), New York 1981, s. 358; R. E. Brown, An Introduction to the New Testa-
ment, (Th e Anchor Bible Reference Library), New York 1997, s. 232.

¹⁷ Por. Leksykon liturgii, ad vocem Kantyk, B. Nadolski (red.), Poznań 2006, s. 627–
628.

¹⁸ Por. syntetyczne ujęcie: W. Foerster, G. von Raad, εἰρήνη, Th eological Dictionary 
of the New Testament, t. 2, G. Kittel, (red.), Grand Rapids 1991, s. 400–402.

¹⁹ Interesujące porównanie na podstawie prezentacji stanu przeciwnego, wojny, moż-
na znaleźć w: Wars and Warfare, Greek [w:] Ancient Greece and Rome. An Encyc-
lopedia for Students, t. 4, C. Moulton (red.), i in., New York 1998, s. 123–126; por. 
także: R. K. Balot, Greek Political Th ought, Malden 2006, s. 249. 

²⁰ Taką opinię wyraził: Plutarch, Lycurgus, 22, 1–2, [w:] B. Perrin, Plutarch's lives, 
t. 1, Cambridge 1967, s. 204–302; por. tłumaczenie angielskie oryginału greckiego 
możliwe do konfrontacji na stronie: ‹http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?d
oc=Perseus3Atext3A2008.01.00473Achapter3D223Asection3D1› [dostęp: 
18.11.2013].

²¹ Por. K. W. Welwei, Th e Peloponnesian War and its Aftermath, [w:] A Companion 
to the Classical Greek World, K. H. Kinzl (red.), Malden — Oxford — Victoria 2006, 
s. 537–541; negatywną ocenę tego pokoju w odniesieniu do pozostałych miast gre-



 ks. Roman Mazur SDB

78

Rzymianie w tej materii mogą poszczycić się doprecyzowaniem poję-
cia pokoju raczej jako rozejmu lub paktu pokojowego. Najciekawszym jest 
jednak dość długi okres czasu nazywany Pax Romana. Rozpoczął się on 
objęciem władzy przez Oktawiana, przyjęciem przez niego przydomka 
Augusta oraz założeniem Imperium Rzymskiego, a tym samym zakoń-
czenia wojen wewnątrzpaństwowych (27 rok przed Chr.). Ponieważ okres 
ten rozpoczął się za Augusta, zwany jest również Pax Augusta. Okres ten 
zakończył się śmiercią Marka Aureliusza w 180 roku po Chr. Niestety, dla 
ościennych narodów osiągnięcie rzymskiej pax wiązało się z pacyfi kacją 
ich terenów i ludności²².

Ewangelista Łukasz przy okazji opisu narodzenia Jezusa wspomina 
o cesarzu Auguście (Łk 2, 1); zgodnie z pojęciem rzymskim panuje na 
świecie pokój. Jest on jednak czymś innym dla podbitego narodu żydow-
skiego i zdecydowanie czymś innym w rozumieniu Nowego Testamentu. 

Zarówno Grecy jak i Rzymianie wyobrażali sobie pokój jako osobowe 
bóstwo. Grecka Εἰρήνη rozdawała bogactwa, uszczęśliwiała, była żywi-
cielką miast i przedstawiana była z małym Plutonem²³. Rzymska Pax na-
tomiast nosiła na głowie wieniec laurowy.

Przypomnijmy, że Nowy Testament nie zmusza naszej wyobraźni do 
wyszukiwania lub wytworzenia pokoju, ale jasno kreśla też, że jest nim 
Jezus: „On bowiem jest naszym pokojem” (Ef 2, 14).

4. Pokój w Ewangelii Łukasza i kontekst wiary
Wspomnieliśmy wcześniej, że istotnym jest odnalezienie pojęcia po-

koju w modlitwie. W Łk odnajdujemy dodatkowo bardzo interesujący 
związek pomiędzy wiarą a pokojem. To właśnie sam Jezus podkreślał to 

ckich można znaleźć w: K. Kumaniecki, Historia kultury starożytnej Grecji i Rzy-
mu, Warszawa 1964, s. 208.

²² Por. Kumaniecki, Historia kultury…, dz. cyt., 437–439; M. Jaczynowska, Historia 
starożytnego Rzymu, Warszawa 1986, s. 218; E. S. Gruen, Th e Expansion of the Em-
pire under Augustus, [w:] Th e Cambridge Ancient History. Th e Augustan Empire, 
t. 10, A. K. Bowman, E. Champlin, A. Lintott, (red.), Cambridge 2006, s. 190.

²³ Por. E. Staff ord, Personifi cation in Greek Religious Th ought and Practice, [w:] 
A Companion to Greek Religion, D. Ogden (red.), Malden — Oxford — Victoria, 
2007, s. 82–83.



Pokój wiary w modlitwie. Studium w Ewangelii według św. Łukasza 

79

powiązanie. I są to pierwsze referencje dotyczące pokoju po Ewangelii 
Dzieciństwa.

Do grzesznej kobiety, która obmywała Mu stopy podczas posiłku 
w domu faryzeusza, Jezus powiedział na zakończenie, po odpuszczeniu 
jej grzechów: „Twoja wiara cię ocaliła, idź w pokoju!” (Łk 7, 50). Tak samo 
zwrócił się do uzdrowionej kobiety, która przez dwanaście lat cierpiała 
na dramatyczną w skutkach chorobę: „Córko, twoja wiara cię ocaliła, idź 
w pokoju!” (Łk 8, 48). W obu przypadkach mamy do czynienia z odmien-
nymi okolicznościami. Okoliczności życia pierwszej osoby dotyczą grze-
chu (wymiar duchowy), w przypadku drugiej zaś dotyczą choroby ciała 
(wymiar fizyczny). W obu przypadkach wiara tych osób przyczyniła się 
do odzyskania harmonii (tak nawiasem to jest podstawowe znaczenie 
czasownika hebrajskiego ²⁴ שָׁלַם), czyli integralności duchowej i fizycznej, 
to znaczy pokoju. To odzyskanie czy uzyskanie pokoju nie jest związane 
jedynie z wiarą, ale z obecnością Jezusa, który daje możliwość wydania 
owocu wiary. Można to ująć także w taki sposób: to Jezus udziela wie-
rzącym pokoju.

Wysłanym przez siebie uczniom Jezus nakazuje obdarzać każdy dom 
pokojem (Łk 10, 5). Tutaj pojawia się ciekawe określenie i zarazem wyma-
ganie syn pokoju (υἱὸς εἰρήνης); jeśli taka osoba mieszka w odwiedzanym 
domu, tylko wtedy pokój stanie się jego udziałem (Łk 10, 6). Oznacza to, że 
uczniowie nie otrzymali polecenia formalnego pozdrawiania, ale otrzy-
mali dar do przekazania.

Znaczące są także okoliczności lamentu Jezusa nad Jerozolimą. Brak 
ich zrozumienia staje się przyczyną braku otrzymania tegoż daru: „O gdy-
byś i ty poznało w ten dzień to, co służy pokojowi! Ale teraz zostało to 
zakryte przed twoimi oczami” (Łk 19, 42). 

Wydaje się słuszne, że w kluczu wiary, a nie czystego formalizmu na-
leży rozumieć słowa zmartwychwstałego Jezusa skierowane do uczniów: 
„Pokój wam!” (Łk 24, 36). Jezus po swym wykonaniu dzieła zbawienia 
chce i udziela daru pokoju również gronu swoich ucziów, bo są „synami 
pokoju” (por. Łk 10, 6). 

²⁴ Por. ad vocem שָׁלַם, C oraz D 2, [w:] The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old 
Testament, t. 4, L. Koehler, W. Baumgartner, Leiden 1999.



 ks. Roman Mazur SDB

80

5. Kantyk Zachariasza (Łk 1, 68–79)
Tekstualnie najdłuższy ze wszystkich kantyków Łukaszowych. Wygłoszo-
ny przez osobę starszą i przy końcu życia (Zachariasz), ale w odniesieniu 
do nowonarodzonego dziecka (Jan Chrzciciel). Na koniec tego kantyku 
pojawia się zapowiedź, że „Przez nią z wysoka Wschodzące Słońce nas na-
wiedzi, by zajaśnieć tym, co w mroku i cieniu śmierci mieszkają, aby nasze 
kroki zwrócić na drogę pokoju” (Łk 1, 78–79). Te właśnie słowa nie odno-
szą się jednak do Jan Chrzciciela, ale do postaci określonej wyrażeniem 
„ἀνατολὴ ἐξ ὕψους”, w tłumaczeniu polskim albo tradycyjnie „wschodzą-
ce z wysoka słońce/gwiazda” lub również możliwe na podstawie tego sa-
mego terminu ἀνατολή z Jr 23, 5: „odrośl z wysoka” (צמח). W obu jednak 
przypadkach mowa zawsze o tej samej postaci, o Mesjaszu. To On będzie 
posiadał moc ludzi w stanie śmierci wrócić na drogę życia. Warto odno-
tować, że wyrażenie „mrok i cień śmierci” znajdują się w kontraście an-
tytetycznym z „drogami pokoju”. Dodatkowo „drogi pokoju” charaktery-
zujące jakość życia, są także drogami światła, gdyż ono jest naturalnym 
kontrastem cienia i mroku, a przecież podmiotem działającym jest tutaj 
„Słońce wschodzące z wysoka”²⁵. 

Prośba wyrażana w liturgicznej modlitwie Jutrzni²⁶ słowami kantyku 
Zachariasza, gdy osiąga ostatni werset, czyli rozważany passus o pokoju, 
nie jest jedynie przypomnieniem słowa Bożego. Na progu nowego dnia 
jest zanoszoną prośbą o kierowanie się w życiu wiarą, w niej zaś istnie-
je możliwość osiągnięcia pokoju, to jest życia dzięki miłosierdziu Boga. 
Kantyk ten do modlitwy liturgiczej zwanej Jutrznią wprowadził św. Be-
nedykt; wcześniej kantyk ten znajdował się jako element mszy świętej²⁷.

W tekście ewangelicznym jest to modlitwa pojedynczego człowieka, 
w  liturgii Kościoła jest to modlitwa — bez względu na ilość uczestni-
ków — wspólnoty wierzących. Oczekiwanie na Mesjasza w Starym Te-
stamencie wykształtowało w narodzie Izraelskim pewne schematy, które 
w pewnym sensie blokowały wielu przed akceptacją Jezusa jako zapowia-
danego Mesjasza. Jednak to On „kieruje kroki na drogi pokoju”. I taka 

²⁵ Szerzej o aspektach literackich, strukturalnych i egzegetycznych por. F. Mickie-
wicz, Ewangelia według świętego Łukasza. Rozdziały 1–11, (Nowy Komentarz Bi-
blijny — Nowy Testament, t. iii/1), Częstochowa 2011, s. 146–159.

²⁶ Por. S. D. Ruegg, Benedictus (Canticle of Zacharias), [w:] Th e New Catholic Encyc-
lopedia, vol. 2, B. L. Marthaler, i in., Washington 2003, s. 275–276.

²⁷ Por. Leksykon liturgii, ad vocem Kantyk…, dz. cyt., s. 628.



Pokój wiary w modlitwie. Studium w Ewangelii według św. Łukasza 

81

jest również nadzieja modlitwy porannej, że modlący się nią przyjmują 
i wyznają swoją wiarę w Jezusa, by rozpoczynać nowy dzień na drogach 
prowadzących do życia. A mimo, że jest to pierwsza modlitwa liturgiczna 
dnia (choć w klasztorach monastycznych godziną czytań modli się jesz-
cze w nocy), wskazuje ona na cel wiary modlącego się Kościoła, a w nim 
człowieka wierzącego: poznania drogi do i osiągnięcia życia wiecznego.

6. Kantyk aniołów (Łk 2, 14)
Tekstualnie najkrótszy spośród kantyków Łukaszowych. Proklamowany 
przez aniołów w obecności pasterzy, którzy wcześniej usłyszeli dobrą no-
winę o narodzinach Zbawiciela i Mesjasza, którym jest Pan (por. Łk 2, 11). 
Pasterze, mimo że ujrzeli wielu aniołów, nie umarli.

W  tym krótkim hymnie o  charakterze doksologicznym, zwanym 
„Wielką doksologią”²⁸, koniecznym staje się zrozumienie i przyjęcie z wia-
rą faktu wcielenia i narodzin Syna Bożego. Te właśnie wydarzenia są 
przyczyną sprawczą, że Bogu w niebie oddaje się należną chwałę (δόξα), 
na ziemi ludzie mogą cieszyć się pokojem. Przyjście Mesjasza i Zbawi-
ciela oznacza bowiem rychłe wypełnienie planu zbawienia. Istotne jest, 
że ponieważ w tekście greckim tego kantyku nie ma rodzajnika określo-
nego przed wyrażeniem „dla ludzi” (ἐν ἀνθρώποις). Oznacza to, że pokój 
przyniesiony obecnością Mesjasza i Zbawcy ofi arowany jest wszystkim 
ludziom na ziemi²⁹.

W liturgii włączony jest we mszę świętą z okazji świąt i uroczystości³⁰. 
Jego wprowadzenie oraz intonowanie raz do roku przez papieża, na święta 
Bożego Narodzenia, wprowadził papież Telesfor (rządził Kościołem w la-
²⁸ J. Claire, L'Hymne „Gloria in excelsis” dans l'Écriture, l'histoire, la théologie, les 

liturgies et luer musique, [w:] L'Hymnographie (Conférences Saint-Serge xlvie se-
maine d'études liturgiques), A. M. Triacca, A. Pistoia (red.), Roma 2000, s. 161.

²⁹ Szerzej o aspektach literackich, strukturalnych i egzegetycznych por. F. Mickie-
wicz, Ewangelia według świętego Łukasza…, dz. cyt., s. 167–178.

³⁰ Jednak np. w liturgii monastycznej w Antiochii i Palestynie, pod koniec iv wieku, 
Gloria była częścią połączonych nokturnów i Mattutinum, czyli modlitwy jeszcze 
przed rozpoczęciem dnia; oznacza to, że wszystkie kantyki Łukaszowe były stałym 
elementem modlitwy liturgicznej godzin Kościoła, przynajmniej w odniesieniu 
do liturgii monastycznej oraz liturgii katedralnej wspominanych regionów. Por. 
R. Taft, Th e Liturgy of the Hours in East and West. Th e Origins of the Divine Offi  ce 
and Its Meaning for Today, Collegeville 1986, s. 88–91.



 ks. Roman Mazur SDB

82

tach 125–136). Około iii wieku pojawił się w liturgii Kościoła Zachodniego, 
jeszcze w wersji greckiej, ale zdecydowanie szerszej od kantyku aniołów. 
Od vi wieku hymn ten intonowany był przez papieży w każdą niedzielę 
i wspomnienie męczenników, następnie mogli to czynić również bisku-
pi (Papież Symmachus 498–514)³¹. Stopniowo możliwość jego intonacji 
w niedzielę i święta otrzymali wszyscy kapłani w xi wieku.

Mając na myśli najpierw sam tylko kantyk aniołów, a potem jego wersję 
liturgiczną Gloria, punkt wyjścia jest zawsze ten sam: Zbawca i Mesjasz 
już przyszedł na ziemię. Ponieważ odbudował zerwaną grzechem przy-
jaźń człowieka z Bogiem, człowiek ma otwartą możliwość przyjęcia tego 
daru. Sporo światła na Boży dar rzuca w tym krótkim kantyku termin 
εὐδοκία, który przedstawia kontekst: '[ludziom] Jego upodobania'. Ozna-
cza to bowiem, że Bóg stale posiada upodobanie w najpiękniejszym ze 
swych stworzeń i jako kolejny dar daje mu możliwość powrotu do siebie. 
Zauważmy, że hymn ten jest intonowany przed bezkrwawym złożeniem 
ofi ary Chrystusowej, tak jak wcielenie poprzedziło ofi arę Zbawienia. Jed-
nak znak pokoju przekazywany jest po konsekracji, gdyż na ołtarzu znaj-
duje się wówczas źródło pokoju.

7. Kantyk Symeona (Łk 2, 29–32)
Kantyk ten, raczej krótki, został wygłoszony przez starszą osobę, Symeo-
na, w świątyni jerozolimskiej. Wydarzenie to nazywamy Ofi arowaniem 
Pańskim. Mamy więc do czynienia z kolejnym kantykiem wypowiedzia-
nym z powodu obecności nowonarodzonego Jezusa. Wielka radość z po-
wodu ujrzenia zbawienia, światła i chwały (por. Łk 2, 30–32). Ważnym 
w tym wydarzeniu jest stwierdzenie, że Symeon był człowiekiem starszym 
oraz, że jego oczy ujrzały to, o czym przed chwilą wspomnieliśmy. Prag-
nienie pokoju wynika właśnie z tego, co ujrzały oczy, a co Duch Święty 
pozwolił zrozumieć. Ostatni spośród kantyków Łukaszowych.

Znaczącym jest to, że prośba o dar pokoju znajduje się na początku 
kantyku. Jest ona skierowana do Władcy. Użyty tutaj wołacz δέσποτα 
tłumaczy w lxx hebrajski termin אָדוֹן (Adon = Pan). Oznacza to, że Sy-

³¹ Por. D. M. Hope, Th e Medieval Western Rites, [w:] Th e Study of Liturgy, C. Jones, 
G. Wainwright, E. Yarnold (red.), London 1978, s. 223–224; C. Kelly, Gloria, [w:] Th e 
New Catholic Encyclopedia, vol. 6, B. L. Marthaler, i in., Washington 2003, s. 241.



Pokój wiary w modlitwie. Studium w Ewangelii według św. Łukasza 

83

meon uznaje w Bogu tego, który może udzielić mu daru, o który prosi. 
A ponieważ samego siebie określa terminem δοῦλος (niewolnik), wie, że 
jego Pan odpowiada za życie i śmierć. Wypełnił swoje zadanie, a tym za-
daniem było słuchać i patrzeć, stąd termin ἀπολύεις (uwalniać, odsyłać) 
w czasie teraźniejszym, co oznacza, że Symeon jest gotowy „już teraz” na 
odejście. Dodatkowo podkreśla to przysłówek czasu „teraz”. 

W ten sposób Symeon, poddając się w pokoju śmierci, wcale nie opuści 
swojego Boga. Zanim tak się stało, Symeon wziął w ręce małego Jezusa 
i błogosławił Boga (por. Łk 2, 28). Ten gest, po części liturgiczny, przywo-
łuje na myśl obecność tego człowieka w najświętszym miejscu Judaizmu, 
w świątyni. To właśnie w tym miejscu błogosławi on Boga, choć Jezus 
wiele lat później powie, że miejsce to z powodu ludzi stało się jaksinią 
zbójców, a nie domem modlitwy (por. Łk 19, 46)³². 

Na zakończenie modlitwy liturgicznej, przy komplecie, pojawia się 
właśnie ten kantyk³³. Jego celem jest przywołanie wierności Bożym po-
leceniom podczas zakończonego właśnie dnia pracy i zajęć. Prośba o po-
kój jest tutaj zarazem prośbą o wejście przed wieczne oblicze Boga, tak 
w przypadku Symeona, jak i dzisiaj modlącego się Kościoła, deklarującego 
się jako wierny i wierzący sługa. 

8. Kantyk Maryi (Łk 1, 46–55)
Chronologicznie występuje jako pierwszy. Objętościowo zajmuje drugie 
miejsce wśród kantyków Łukaszowych. Treściowo nie pojawia się tutaj cy-
towany bezpośrednio termin pokój. Jednak inspirującą wskazówką może 
okazać się scena Zwiastowania odczytywana w hebrajskiej wersji Nowego 
Testamentu. To w niej właśnie archanioł Gabriel rozpoczyna swoją misję 
od elementu, który później ogłoszą aniołowie pasterzom: „ְשָׁלוֹם לָך” (sza-
lom lakh = pokój tobie)³⁴. To może stać się elementem zrozumienia braku 

³² Szerzej o aspektach literackich, strukturalnych i egzegetycznych por. F. Mickie-
wicz, Ewangelia według świętego Łukasza…, dz. cyt., s. 182–194.

³³ Jest częścią komplety od ok. iv wieku; por. Nunc dimittis, [w:] Th e Oxford Dic-
tionary of the Chrisitian Church, F. L. Cross (red.), Oxford 1997, s. 1167–1168; por. 
także A. le Houllier, Nunc dimittis (Canticle of Simeon), [w:] Th e New Catholic 
Encyclopedia, vol. 10, B. L. Marthaler, i in., Washington 2003, s. 483.

³⁴ Takie tłumaczenie Łk 1, 28 podaje Th e New Testament in Hebrew and English, 
F. Delitzsch (tłum.), Cambridge 1966.



 ks. Roman Mazur SDB

84

terminu pokój w późniejszym Magnificat, gdyż Maryja posiada ten dar 
wcześniej, właśnie jako łaski pełna. 

Pojawiają się w Magnifi cat jednak elementy wspólne z pozostałymi 
kantykami. Maryja określa siebie względem Pana Boga jako niewolnica 
(por. Łk 1, 48; tym samym terminem określiła siebie w Zwiastowaniu, por. 
Łk 1, 38). Jest to podobieństwo z postawą Symeona. Nazywa Boga Panem, 
co przybliża ją do kantyku Zachariasza. Nazywa Boże dzieło względem 
ludzkości — zbawieniem, co łączy jej kantyk z kantykiem Zachariasza i Sy-
meona. Również jej kantyk wypowiedziany jest już w obecności Jezusa 
w jej łonie. Tak jak wszystkie kantyki, zostaje wygłoszony wobec obecno-
ści Jezusa na tym świecie, choć kantyk aniołów i kantyk Symeona dotyczy 
narodzonego już Jezusa. Cechą szczególną pierwszej części kantyku jest 
wielka radość. Określają ją trzy terminy: μεγαλύνει (Łk 1, 46); ἠγαλλίασεν 
(Łk 1, 47); μακαριοῦσίν (Łk 1, 48). Wszystkie spotykane są w Starym Testa-
mencie, co czyni z kantyku głęboką refl eksję aktualizującą.

Między innymi motywem tej radości jest to, że Bóg okazywał w prze-
szłości i teraz okazał miłosierdzie Izraelowi, którego Maryja jest na jej 
czasy najradośniejszą częścią. Cała najdonioślejsza historia działalności 
i obecności Pana Boga pośród Izraelitów znajduje teraz swoją kontynua-
cję w pokornej służebnicy. Właśnie określenie „wspomniał na swe miło-
sierdzie” (Łk 1, 54) jest oznaką wysłuchanych przez Boga modlitw, w tym 
również modlitw Maryi³⁵. Treściowo więc Magnifi cat Maryi odzwier-
ciedla stan osoby, która otrzymała w wypełnieniu swych próśb modlitew-
nych dar pokoju, gdyż nosi w swoim łonie Tego, którego będzie jeszcze 
zapowiadał Zachariasz, a którego ujrzeli aniołowie i Symeon. To właśnie 
ich słowa o darze pokoju ściśle związane z dziecięciem Jezus oraz Jego 
obecność w łonie Maryi pozwala na taki wniosek natury duchowo-teo-
logicznej.

Obecność tego kantyku w liturgicznej modlitwie wieczornej, w nie-
szporach³⁶, wydaje się więc wyrażać wdzięczność Bogu za Jego ciągłe mi-

³⁵ Szerzej o aspektach literackich, strukturalnych i egzegetycznych por. F. Mickie-
wicz, Ewangelia według świętego Łukasza…, dz. cyt., s. 106–122.

³⁶ Najprawdopodobniej kantyk ten stanowi część nieszporów od czasów św. Be-
nedykta; por. Magnifi cat, [w:] Th e Oxford Dictionary of the Chrisitian Church, 
F. L. Cross (red.), Oxford 1997, s. 1020; liturgie wschodnie używają tego kantyku 
w niektóre dni do modlitwy porannej, por. M. E. McIver, J. Wagner, Magnifi cat, 
[w:] Th e New Catholic Encyclopedia, vol. 9, B. L. Marthaler, i in.,  Washington 2003, 
s. 43–44.



Pokój wiary w modlitwie. Studium w Ewangelii według św. Łukasza 

85

łosierdzie przejawiające się w darach, w tym w darze największym — Jego 
Jednorodzonym Synu. Ten Syn stał się źródłem Zbawienia, stąd pokój jest 
możliwy właśnie dzięki Niemu do przyjęcia.

9. Podsumowanie
Liturgia jest wyrazem wiary Kościoła. Nie bez przyczyny mawia się bo-
wiem: lex orandi — lex credendi. Możliwa jest również defi nicja odwrotna. 
Poza kultem lub pobożnością osobistą, Kościół-Oblubienica Chrystusa 
wyraża swoją modlitwę do i przez Oblubieńca poprzez liturgię modlitwy. 
Obejmuje ona tak wymiar modlitwy najwyższej (msza święta; Euchary-
stia; fons et culmen), jak i stałą i wierną praktykę zwracania się do Boga 
w pewnych częściach dnia, by uświęcić jego całość — mowa naturalnie 
o Liturgii Godzin.

Podczas tych modlitw Kościół, poprzez wyznawane kantykami Sło-
wo Boże, przywołuje postaci z Nowego Testamentu, aby uczynić swoją 
własną prośbę o dar pokoju. Z jednej strony jest to dowód wypełnionej 
już prośby, z drugiej ciągłej nadziei na ten dar.

Prośba o skierowanie życia Kościoła na drogi pokoju na progu nowego 
dnia, Jutrznia, wyrażona Bogu chwała za jego dar pokoju dla ziemi pod-
czas uroczystej i świątecznej mszy świętej, radość z udzielanych darów 
i życia pokojem podczas dnia, przypomniana w nieszporach oraz wielkie 
zaufanie do miłosierdzia Bożego i wypełnienie dzięki łasce Bożej swego 
życiowego zadania, przypominana w komplecie są oznaką świadomości 
konieczności daru pokoju.

Jeśli liturgicznie przynajmniej trzy razy dziennie prosimy o dar pokoju, 
oznacza to zarazem, że z ludzkich powodów dar ten może być nietrwały. 
Tym bardziej w życiu osoby wierzącej pokój wiary odnajdywany i otrzy-
mywany w modlitwie może odzwierciedlać konieczność wyrażaną try-
bem rozkazującym na zakończenie każdej mszy świętej: „idźcie w pokoju 
Chrystusa”.



 ks. Roman Mazur SDB

86

Summary

Faith peace in prayer. Study in the Gospel of Luke

At the end of the Year of Faith (2013) and having in the liturgy the Gospel 
readings from Luke, I wish to note the connections and relations between 
the theological virtue of faith and prayer and peace. After short historical 
presentation of inseriment in the liturgy, the Lukan canticles: Gloria in 
excelsis (Lk 2:14), Benedictus (Lk 1:68–79), Nunc dimittis (Lk 2:29–32) and 
Magnifi cat (Lk 1:46–55) will be shortly analyzed as a treasure prayer of 
and for the peace. Th e everyday liturgy is reminding of the gift of peace 
and require a constant asking for it.



87

Renata Jasnos
Akademia Ignatianum w Krakowie

Kształtowanie przekazu biblijnego 
w kulturze wczesnej piśmienności

Kiedy w biblijnym Izraelu „zaczęto pisać”? Mając na względzie literackie 
kompozycje i możliwość pisarskiego przekazu i oddziaływania w spo-
łeczności biblijnego Izraela, trzeba odpowiedzieć, że dopiero w viii wieku 
przed Chrystusem¹.

Czy zatem dopiero wówczas nastąpiło przejście od kultury, w której 
cały ciężar transmisji kulturowej spoczywał na słowie mówionym, do 
kultury bazującej na tradycji utrwalanej w zapisie? Do takiej przemiany 
kultury i medium przekazu doszło nieprędko. Zmiany następowały po-
¹ Na terenach biblijnego Izraela odnaleziono różne, ale jeszcze nieliczne świade-

ctwa zapisów z wieków xii–ix przed Chr., świadczących o początkach piśmien-
ności alfabetycznej. Wyraźny, poświadczony archeologicznie wzrost zastosowania 
pisma nastąpił w wieku viii przed Chr. i następnych. Świadectwa z tego okresu 
potwierdzają wykorzystanie pisma w życiu społecznym; por. R. Hess, Literacy in 
Iron Age Israel, [w:] V. P. Long, D. W. Baker, G. J. Wenham (red.), Windows into Old 
Testament History, Grand Rapids — Cambridge 2002, s. 91. Szerzej na ten temat 
zob. R. Jasnos, Deuteronomium jako „księga” w kontekście kultury piśmienniczej 
starożytnego Bliskiego Wschodu (Humanitas. Studia kulturoznawcze), Kraków 
2011, s. 49–54. Wprawdzie S. Sanders uważa, że już w x w. należy widzieć po-
czątki możliwego oddziaływania za pomocą pisma, jednak inni badacze wskazują 
na potwierdzony archeologicznie znaczny wzrost piśmienności dopiero w viii 
w. S. Sanders analizuje wcześniejsze początki pisma alfabetycznego i zauważa, że 
dywersyfi kacja pisma, następująca w x w. i prowadząca do wyłonienia się pisma 
hebrajskiego, wiąże się z kształtowaniem się tożsamości lokalnej. Według niego ów 
proces może wskazywać już na możliwości tworzenia biblijnej historii. „Th e Zayit 
and Gezer inscriptions suggest that alphabetic writing is being deliberately adap-
ted to local forms outside a scribal center. If so, they are the fi rst signs in the Iron 
Age of a new possibility: biblical history”; S. L. Sanders, Writing and Early Iron Age. 
Before National Scripts. Beyond Nations and States, [w:] R. Tappy, P. K. McCarter 
(red.), Literate Culture and Tenth-Century Canaan, Winona Lake 2008, s. 109. 



 Renata Jasnos

88

woli, praktyki wczesnej piśmienności służyły zasadniczemu przekazowi 
tradycji i kultury, który nadal miał charakter oralny². Wystarczy uświado-
mić sobie, że w „piśmiennym” już Izraelu pisało tylko kilka procent osób³. 
A zatem kulturowy przekaz oralny i piśmienny wspierały się i współist-
niały, jednak ich role nie były takie same. 

Jak wyglądała pisarska praca autorów biblijnych? Nie było „auto-
rów” — nie istniała koncepcja pracy autorskiej (przynajmniej do czasu 
wpływów greckich) ani „redaktorskiej”. Samo tworzenie bardziej złożonej 
kompozycji pisarskiej (literackiego dzieła) było działaniem wielokrotnym, 
wieloosobowym, rozciągniętym znacznie w czasie, równoległym wzglę-
dem opisywanych, toczących się dziejów biblijnego Izraela. 

Można wyciągnąć wniosek, że współczesne wyobrażenia dotyczące 
pracy pisarskiej i charakteru biblijnego tekstu bazują często na współ-
czesnej rozwiniętej kulturze piśmiennej i są nieadekwatne w odniesieniu 
do (zwłaszcza starszych) ksiąg biblijnych. 

Celem niniejszego artykułu jest określenie podstawowych procesów 
kształtowania przekazu pisarskiego (w odniesieniu do ksiąg Biblii he-
brajskiej) oraz wskazanie ich zasadniczych konsekwencji dla charakte-
ru biblijnych ksiąg. Z tymi ostatnimi wiążą się dalsze wnioski dotyczące 
możliwości interpretacyjnych oraz zasad interpretacji biblijnego tekstu. 
Również one zostaną podjęte w ramach artykułu⁴. 

Proces oralny przekazu
Nierzadko w tekstach można odnaleźć bardzo wyraźne ślady przekazu 
formowanego oralnie. Na przykład deuteronomiczne pouczenie o zacho-
waniu, rozważaniu i przekazywaniu synom słów [Tory] wyrażone jest 
wielokrotnie podobnymi słowami — wskazuje to na przekaz ustny. Naj-
bardziej wyrazisty jest przykład dwóch perykop: Pwt 6, 6–9 oraz 11, 18–20 
(6, 6 por. 11, 18a; 6, 7 por. 11, 19; 6, 8 por. 11, 18b; 6, 9 por. 11, 20). Zawierają 
one „to samo” pouczenie, wyrażone poprzez te same albo podobne zwro-
² Por. G. Godlewski, Jack Goody, uczony w piśmie, [w:] J. Goody, Logika pisma a or-

ganizacja społeczeństwa, Warszawa 2006, s. 12.
³ M. Nissinen, How Prophecy Became Literature, sjot 19 (2005) 2, s. 157–158.
⁴ Artykuł nawiązuje do zagadnień podejmowanych z pracy habilitacyjnej: R. Jasnos, 

Deuteronomium jako „księga” w kontekście kultury piśmienniczej starożytnego Bli-
skiego Wschodu, (Humanitas. Studia kulturoznawcze), Kraków 2011.



Kształtowanie przekazu biblijnego w kulturze wczesnej piśmienności 

89

ty (albo w innej formie gramatycznej), zakomponowane jednak w innej 
kolejności, z pewnymi „zmianami”. Jest to zarazem dobry przykład tego, 
na czym polega przekaz oralny — opiera się on na zestawie formuł ale 
w praktyce przekazu prawie nigdy nie jest taki sam⁵. 

Z jednej strony można wskazać liczne cechy oralności przekazu w teks-
tach biblijnych, z drugiej jednak bardzo trudno zrekonstruować przebieg 
oddziaływania kultury oralnej na proces kształtowania tych tekstów. 

Przekaz charakterystyczny dla kultury pierwotnie⁶ oralnej oraz prze-
kaz specyfi czny dla kultury piśmiennej stanowią odrębne i odmienne 
formy wyrażania treści kulturowych i oddziaływania słowem. Kwestia 
komplikuje się w przypadku przekazu wielu ksiąg biblijnych, a polega na 
obecności przekazu oralnego w przekazie pisarskim. 

Mechanizmy przekazu opartego na słowie mówionym są bardzo trud-
ne do analizowania na podstawie zapisanego tekstu. Susan Niditch przed-
stawiła cztery modele oddziaływania przekazu oralnego na piśmienny, 
zaznaczając jednak, że nie są to rekonstrukcje ale opis możliwych proce-
sów zachodzących w trakcie kształtowania piśmiennych biblijnych tra-
dycji⁷. 

Pierwszy model polega na stopniowym przejściu od przekazu oralnego 
do piśmiennego. Najlepiej reprezentują go tradycje prorockie, które już na 
pierwszy rzut oka pozwalają rozpoznać elementy oralne (mowy proroków) 
oraz elementy opracowania pisarskiego, narracyjne przejścia, łączniki, 
wprowadzenia i podsumowania⁸. 

⁵ Liczne cechy przekazu oralnego, analizowane w Księdze Powtórzonego Prawa, 
przedstawiłam w publikacji: R. Jasnos, Deuteronomium jako „księga” w kontekście 
kultury piśmienniczej starożytnego Bliskiego Wschodu, Kraków 2011, s. 260–270.

⁶ Pierwotna oralność w odróżnieniu od praktyk retorycznych posługuje się pamię-
ciowymi wzorami zachowania i przekazu tradycji ponieważ nie zna pisma; por. 
E. Havelock, Muza uczy się pisać (Communicare), Warszawa 2007, s. 66–67.

⁷ S. Niditch, Oral World and Written Word. Ancient Israelite Literature, Louisville, 
Kentucky 1996, s. 117–130.

⁸ Bardziej szczegółową analizę procesów powstawania przekazu prorockiego — naj-
pierw oralnego, później stopniowo powstającej i kształtowanej kompozycji pi-
sarskiej — przedstawia Martti Nissinen analizując prorockie zapisy starożytnego 
Bliskiego Wschodu, na różnych etapach ich rozwoju. Por. M. Nissinen, Spoken, 
Written, Quoted, and Invented: Orality and Writtenness in Ancient Near Eastern 
Prophecy, [w:] E. ben Zvi, M. H. Floyd (red.), Writings and Speech in Israelite and 
Ancient Near Eastern Prophecy, Atlanta 2000, s. 235–271. Według J. van Setersa 
najpierw zbiory mów prorockich zbierane były w korpusy, które następnie były 



 Renata Jasnos

90

Najważniejszy, drugi model charakteryzują liczne przekazy ust-
ne i  powolny wzrost ogólno-izraelskiej tradycji. Powtarzane opowie-
ści — o przodkach i bohaterach, o patriarchach, o wyzwoleniu z niewo-
li, o świetności królestwa — stają się udziałem ludu, bowiem pomagają 
kształtować tożsamość Izraela. Stąd wykazują — jak podkreśla autor-
ka — zadziwiającą jedność „portretu Izraela jako całości”. Stopniowo spi-
sywane służą nadal do ustnego odtwarzania. Trzeci model polega na piś-
miennym naśladowaniu stylu oralnego. Pisarz żyjący w kulturze w dużej 
mierze oralnej, wnosi znane sobie oralne wzorce wyrazu i przekazu do 
kompozycji pisarskiej. Ostatni z zaproponowanych modeli jest typowo 
pisarski, charakteryzuje go pisarskie opracowanie oparte na piśmiennych 
źródłach. Reprezentują go kompozycje biblijne, które zawierają odwołania 
do źródeł spisanych (np. historia deuteronomistyczna)⁹.

Opisane przez S. Niditch procesy oddziaływania kultury oralnej na 
przekaz pisarski dawały w efekcie teksty zawierające literackie niespójno-
ści (np. powtórzenia), natomiast na poziomie zawartości — specyfi cznie 
kształtowane treści. Zmiana sposobu komunikacji pociągała bowiem sze-
reg konsekwencji w zakresie opracowania słowno-treściowego przekazu. 

Konsekwencje przechodzenia od 
przekazu ustnego do pisanego
Teoretycy procesów oralnych i piśmiennych podkreślają, że „przejście” 
od kultury oralnej (tzw. pierwotnej oralności) do piśmiennej nie jest zwy-
kłym porzuceniem jednej „techniki” komunikacyjnej na rzecz drugiej. 
Nie chodzi bowiem tylko o zmianę zasadniczego medium społecznego 
gromadzenia, zabezpieczenia i transmisji tradycji. Piśmienne środki ko-
munikacji różnią się sposobami wyrażania treści, oddziaływania na jed-

rozwijane na drodze interpretacji i dopiero stawały się bazą dla późniejszego, już 
literackiego opracowania; J. van Seters, Prophetic Orality in the Context of the 
Ancient Near East: A Response to Culley, Crenshaw, and Davies, [w:] E. Ben-Zvi, 
M. H. Floyd (red.), Writing and Speech in Israelite and Ancient Near Eastern Prop-
hecy (sbl Symposium Series 10), Atlanta 2000, s. 83–88; por. R. C. Culley, Orality 
and Writtenness in Prophetic Texts, [w:] tamże, s. 45–64; J. Schaper, Exilic and 
Post-Exilic Prophecy and the Orality/Literacy Problem, vt 55 (2005), s. 324–342; 
Y. Gitay, Deutero-Isaiah: Oral or Written?, jbl 99 (1980), s. 185–197. 

⁹ S. Niditch, Oral World and Written Word…, dz. cyt., s. 120–129.



Kształtowanie przekazu biblijnego w kulturze wczesnej piśmienności 

91

nostki i oczywiście przekazu informacji. Inny mają zasięg, inną skutecz-
ność i co najważniejsze w kontekście analizy treści przekazu — inny zasób 
konstrukcji językowych (np. w przekazie oralnym dominuje styl formu-
latywny, tymczasem w piśmiennym — złożone struktury kompozycyjne). 

Tymczasem istnieje tendencja w studiach biblijnych aby sprowadzać 
przekaz oralny do „przedliterackiego etapu przekazu/rozwoju tradycji” 
a pochodzące z owego „etapu” treści traktować jako zarejestrowane, czy-
li utrwalone w końcu za pomocą pisma. Takie wyobrażenie (albo raczej 
mgliste przeświadczenie) jest złudne i całkiem nierealne. Nie bierze bo-
wiem wcale pod uwagę kluczowej zmiany, jaka następuje wraz z zapi-
sem¹⁰. Zapis wymusza także zmiany w zakresie treści. Nie jest bowiem 
możliwe wyłącznie „rejestrowanie” przekazu oralnego. Co więcej, trudno 
byłoby ów przekaz oralny zarejestrować w jego wersji „oryginalnej” bo 
w przekazie pierwotnie-oralnym taki nie może istnieć. Za każdym razem 
„ten sam przekaz” oralny różni się, nie jest identyczny. „Wypowiedź oral-
na nie zna oryginału w sensie, w jakim posiada go tekst”¹¹. 

Podstawowe zmiany zachodzące w przekazie pod wpływem przejścia 
od form oralnych do piśmiennych wynikają z dekontekstualizacji¹² prze-
kazu. Oderwanie przekazu od konkretnego kontekstu jego wygłasza-
nia powoduje potrzebę „uzupełnienia” treści przekazu w wersji spisanej. 
Stąd do poziomu opracowania literackiego zaliczyć trzeba wprowadzenia 
narracyjne, w przypadku ksiąg prorockich wstępne informacje o proroku 
i jego misji: imię, imię ojca, nazwa pokolenia, miejsce głoszenia oraz czas 
określany za pomocą lat panowania aktualnego władcy, adresaci przemo-
wy, itd. (por. np. Jr 1, 1–3; Ez 1, 1–3; Oz 1, 1; Am 1, 1).

Dekontekstualizacja pociąga dalsze konsekwencje. Przekaz oralny był 
„jednorazowy”, jego powtarzanie wiązało się ze zmianą kontekstu, z pew-
nym stopniem dopasowania do warunków wygłaszania. Tymczasem owo 
utrwalenie, jakie następuje za sprawą zapisu, i związanie przekazu z jego 
opracowaniem — zastępującym treści jednostkowych, każdorazowo 
zmiennych kontekstów — powoduje uniwersalizację¹³. Słowa już nie są 

¹⁰ Według Jacka Goody’ego „Pismo zazwyczaj przechwytuje pewne działania zna-
ne wcześniej z tradycji społeczności oralnych, zmieniając ich charakter i skutki”; 
J. Goody, Mit, rytuał i oralność, (Communicare), Warszawa 2012, s. 227.

¹¹ W. J. Ong, Osoba — świadomość — komunikacja. Antologia, (Communicare), Wy-
bór, wstęp, przekład i opracowanie J. Japola, Warszawa 2009, s. 182.

¹² G. Godlewski, Jack Goody, uczony w piśmie…, dz. cyt., s. 20.
¹³ Tamże, s. 21.



 Renata Jasnos

92

skierowane do określonej grupy z określonego czasu i miejsca. Słowa są 
skierowane do wielu adresatów, wszystkich możliwych adresatów, są ot-
warte na nieokreśloną żadnymi granicami przyszłość, w pewnym sensie 
zyskują nieśmiertelność. 

Zarazem jednak tekst wymaga interpretacji. Uniwersalizacja dająca 
możliwości odczytywania w różnych nowych, zmieniających się konteks-
tach, sprawia, że tekst musi być w nowych sytuacjach osadzany za każdym 
razem niejako na nowo i na nowo interpretowany (relektura). Następuje 
otwarcie tekstu. „Cechą charakterystyczną wypowiedzi tekstowej w prze-
ciwieństwie do oralnej, jest to, że autor absolutnie nie może przewidzieć, 
kto będzie dalej prowadził dyskurs przez niego rozpoczęty”¹⁴. „Autor 
tekstu traci kontrolę nad procesem interpretacji”¹⁵, tekst będą odczyty-
wały i na nowo interpretowały następne pokolenia, w nowych sytuacjach, 
jakich pisarz nie może przewidzieć. Tekst zyskuje autonomię. 

Jak podkreśla Jack Goody oderwanie przesłania od kontekstu, powo-
duje dalsze, i jeszcze dalej idące zmiany. W przypadku biblijnego tekstu 
są one szczególnie brzemienne w skutki. Wraz z rosnącą uniwersalizacją 
przesłania, wzrasta poziom abstrakcyjności myśli¹⁶. To pozwala tekstowi 
„udźwignąć” i – wraz z rozwojem kultury piśmiennej — coraz lepiej „wy-
rażać” prawdy teologiczne. 

Pod wpływem pisma nastąpiła również zmiana struktury tradycji kul-
turowej, co wyjaśniają J. Goody i I. Watt. Wcześniejszy przekaz tylko ust-
ny, zawierał przekonanie o niezmienności przekazywanej tradycji, która 
jednak ulegała powolnym przekształceniom, tymczasem zapis, poprzez 
utrwalenie przekazu, spowodował powstanie refl eksji o charakterze hi-
storycznym. Pozwolił bowiem na konfrontację zastanej teraźniejszości 
(albo doświadczanych zmian) z zapisaną przeszłością¹⁷, a w konsekwencji 
na wyciąganie wniosków i poszukiwanie związków przyczynowo-skutko-
wych. Można powiedzieć że to zapis umożliwił zaistnienie teologii deu-

¹⁴ W. J. Ong, Osoba — świadomość — komunikacja…, dz. cyt., s. 177.
¹⁵ Tamże, s. 187. 
¹⁶ Wśród konsekwencji wynikłych z przejścia od przekazu oralnego do zapisu J. Goo-

dy wymienia bardziej przemyślany i złożony sposób wyrażania treści oraz rosną-
cy poziom abstrakcji: J. Goody, Th e Interface Between the Written and the Oral, 
Cambridge 1987, s. 263–264.

¹⁷ J. Goody, I. Watt, Następstwa piśmienności, [w:] Communicare. Almanach antro-
pologiczny. 2. Oralność/piśmienność, G. Godlewski, A. Karpowicz, P. Rodak (red.), 
Warszawa 2007, s. 72–73.



Kształtowanie przekazu biblijnego w kulturze wczesnej piśmienności 

93

teronomistycznej opartej na refl eksji o charakterze historycznym (nad 
niewiernością przymierzu jako przyczynie klęsk narodowych). 

Praktyki pisarskie wczesnej piśmienności i ich 
konsekwencje dla specyfi ki tekstu i dla rozwoju tradycji
Konsekwencje dla tekstu wynikające z  faktu powstawania w  okresie 
wczesnej piśmienności mają jeszcze inny wymiar. Nie tylko wpływy 
kultury oralnej oraz następstwa przechodzenia do kultury piśmiennej 
naznaczyły biblijny przekaz. Również prace typowo pisarskie, charak-
teryzujące okres wczesnej piśmienności — mając inny zakres i odmien-
ną specyfi kę działań na tekstach — niosły konsekwencje dla charakteru 
przekazu. Opracowanie biblijnej „księgi” (sefer) jako pisarskiej kompo-
zycji wiązało się z bardziej rozległą perspektywą czasową, co dodatkowo 
wzmacniało kumulując efekty prac pisarskich. Proces tworzenia litera-
ckiej kompozycji był złożony, a podejmowane czynności różniły się od 
działań specyfi cznych dla współczesnych metod pracy nad kreowaniem 
przekazu pisarskiego. 

Odwołam się do dysertacji¹⁸, w której — bazując na wcześniej wypraco-
wanym modelu Gilgamesza¹⁹ — przedstawiłam zasadnicze etapy powsta-
wania rozbudowanej pisarskiej kompozycji (dzieła literackiego, jakim jest 
także biblijna księga) oraz charakteryzujące te etapy prace nad tekstem.

Pierwszy etap opracowania pisarskiego polega na zakomponowaniu 
większego dzieła na bazie (tj. z włączeniem, wykorzystaniem jako istot-
nych części powstającego dzieła) wcześniej istniejących mniejszych pisar-

¹⁸ R. Jasnos, Deuteronomium jako „księga”…, dz. cyt., s. 337–363.
¹⁹ Historia rozwoju tekstu Eposu Gilgamesz jest świadectwem specyfi cznych pro-

cesów i mechanizmów kształtowania literackiego dzieła na starożytnym Bliskim 
Wschodzie. Początki eposu sięgają ustnych opowieści o królu Uruk — legendarnym 
bohaterze z trzeciego millenium, natomiast ujednolicona wersja zwana standa-
ryzowaną została opracowana ok. 1200 r. przed Chr. Dzieło na przestrzeni tego 
czasu ulegało licznym przepracowaniom. Było rozpowszechnione, znane również 
poza obszarem Mezopotamii (także w Syrii i Palestynie); por. W. L. Moran, Th e 
Gilgamesh Epic. A Masterpiece from Ancient Mesopotamia, [w:] cane, vol. iv, 
s. 2327–2330; J. Tigay, Th e Evolution of the Gilgamesh Epic, Philadelphia 1982, s. 242; 
A. R. George, Gilgamesh and the literary traditions of ancient Mesopotamia, [w:] 
G. Leick (ed.), Th e Babylonian World, New York — London 2007, s. 448–452.



 Renata Jasnos

94

skich kompozycji (np. w Pwt będą to: kodeks deuteronomiczny — rozdz. 
12–26 czy zbiór przekleństw — rozdz. 28). Wykorzystane tradycje, prze-
kazy zostają tak powiązane i opracowane, rozwinięte, że powstaje nowa 
całość. 

Następnie mają miejsce ujednolicenia, dokonywane w ramach dalszych 
opracowań. Nadal mogą być włączane większe sekcje, na etapie później-
szym ma miejsce zwłaszcza dołączanie nowych wstępów i zakończeń²⁰, 
które mogą nadać nową wymowę całości (np. w Deuteronomium będą 
to: tzw. prolog historyczny: podbój ziem zajordańskich — rozdz. 1–3; tzw. 
dodatki czyli ostatnie rozdziały 31–34, zwłaszcza odrębne językowo dwie 
pieśni: hymn Mojżesza — rozdz. 32; błogosławieństwo Mojżesza — rozdz. 
33; oraz epilog o śmierci Mojżesza — rozdz. 34, w świetle którego cała księ-
ga nabiera wymiaru duchowego testamentu Mojżesza). 

W dalszej kolejności następują zmiany zwłaszcza o mniejszym stop-
niu przekształceń w zakresie struktury, przekształceniom ulega także 
język. Wprowadzane są synonimy i słowa podobne, włączane są frazy, 
nowe warianty, rozwijane są paralelizmy, następują przeformułowania 
wypowiedzi. Tym samym rozbudowany zostaje język, przez co przekaz 
staje się mniej dynamiczny, bardziej opisowy, rozwlekły, terminologicznie 
i składniowo złożony, nierzadko nabiera też cech mądrościowych (cecha 
wielu ksiąg st, również Pwt²¹). 

Zasadniczy proces opracowania bazuje na kopiowaniu, podczas któ-
rego następuje ekspansja tekstu. Podstawowa tendencja ma charakter 
„rozwojowy” — dodawane są wyjaśnienia, albo otwierana jest dyskusja 
poprzez dołączanie „komentarza”, czy to narracyjnego, czy dialogicznego 
lub komentującej refl eksji. 

Specyfi czne procesy kształtowania przekazów pisarskich prowadziły 
również do powstawania paralelnych wersji spisywanych i pisarsko opra-
cowywanych tradycji (np. relacje o objawieniu Jahwe na Synaju/Horebie 
i Dziesięciu Przykazaniach, oraz zawarciu przymierza z Jahwe, znane są 
z równoległych wersji Ksiąg Wyjścia i Powtórzonego Prawa). 

Proces pisarski był procesem przekazu i zarazem rozwoju tradycji. 
Żywa choć już pisana tradycja rosła. Istniała wzajemna relacja między pi-
²⁰ Por. S. Milstein, Reworking Ancient Texts: Revision through Introduction in Biblical 

and Mesopotamian Literature, New York 2010, s. 305–308.
²¹ Język Deuteronomium charakteryzuje również rozwlekłość, nagromadzenie, 

powtórzenia, złożoność; por. R. Jasnos, Deuteronomium jako „księga”…, dz. cyt., 
s. 243–254, 338–347.



Kształtowanie przekazu biblijnego w kulturze wczesnej piśmienności 

95

saną tradycją a dziejami — oddziaływały one na siebie wzajemnie. Spisana 
tradycja stanowiła klucz do interpretacji toczących się dziejów, natomiast 
dzieje — poszczególne ich wydarzenia — wpływały na rozwijanie tradycji, 
poprzez dyskusję i rewizję przekazu. Ta wzajemna interakcja znana jest 
z tekstu ksiąg biblijnych. 

Pierwszy z procesów jest łatwo rozpoznawalny w tekście. Proroctwa 
i  inne teksty odczytywano aby zrozumieć wydarzenia, szukać ich wy-
pełnienia, a także aby podejmować decyzje i działania (por. Pwt 30, 1–3; 
31,  9–12.19.24–26; 2Krl 22,  8–13; 23,  2–15.19–24; Ne 8,  14–15; 13,  1–3; 
Ezd 6, 18; Ps 40, 8). 

Drugi z  procesów — reinterpretacja żywej choć pisanej już trady-
cji — ujawnia się w tzw. relekturach, znanych z ksiąg prorockich (np. tzw. 
Izajasza „drugi” i „trzeci” stanowią relekturę „pierwszego” a całość bu-
duje tekst Księgi Izajasza jako całościowej kompozycji — dzieła mającego 
za sobą długi proces rozwoju). Również tekst innych ksiąg i większych 
kompozycji świadczy o podobnych procesach rozwoju poprzez relektury, 
które zachodziły w przeszłości. 

W  świadomości starożytnych identyczność przekazywanego teks-
tu — i tego oralnego i prawdopodobnie także wczesnopiśmiennego — nie 
jest jego cechą podstawową. Mówca przekazywał orędzie będąc pewnym 
jego niezmienności ale zarazem ta pewność opierała się na odmiennych 
założeniach. Wierność oralnego przekazu bazowała na powtarzanych for-
mułach, na kluczowych elementach fabuły przekazu, które wykorzysty-
wały techniki mnemoniczne. Wierność przekazu nie oznaczała jego iden-
tyczności, w rzeczywistości przekaz ulegał ciągłym przekształceniom. 
Możliwe, że właśnie ta specyfi ka przekazu oralnego, rzutując na początki 
przekazu piśmiennego, któremu wciąż towarzyszyła, stanęła u podstaw 
fenomenu specyfi cznego procesu kształtowania przekazu na piśmie, po-
legającego na wielokrotnych przekształceniach i zmianach zachodzących 
podczas przepisywania tekstu. 

Konsekwencje dla podejścia badawczego 
i przekazu przesłania 
Jakie konsekwencje wynikają z uświadomienia sobie zasadniczych różnic 
w rozumieniu początków biblijnego pisarstwa i charakteru pisarskiego 



 Renata Jasnos

96

przekazu? Dla biblisty konsekwencją musi zmiana podejścia do kwestii 
związanych z analizą tzw. historii redakcji (Redaktionsgeshichte). Do-
minuje w niej nastawienie na poszukiwanie „ostatniej” redakcji i związa-
nymi z nią ingerencjami nadającymi „ostateczną” wymowę teologiczną. 
Tymczasem w naszkicowanym tu procesie kształtowania biblijnego teks-
tu księgi ostatnie prace i działania na tekście są nieznaczne, niewielkie. 
W procesie tym zasadniczo nie ma tak rozumianej „ostatniej redakcji”. 
Zatem wynika z tego, że wiele poszukiwań egzegetów schodzi na manow-
ce które nie mogą dać rozwiązania. 

Inną konsekwencją istotną dla egzegety jest nowe podejście do analizy 
i interpretacji przekazu. Charakter procesu kształtowania biblijnego teks-
tu sprawia, że nie jest on do końca spójny, nie jest spójny w takim stopniu 
w jakim są czy powinny być teksty współczesne. W zamian za to biblijny 
tekst stanowi skarbiec tradycji i jest zarazem świadkiem ich kształtowa-
nia. Przez to jest niezwykle trudny w interpretacji ale i wyjątkowo bogaty. 

Ponieważ pisarze włączali nowe elementy nie niszcząc wcześniejszych 
treści — nie usuwając ich, raczej ukazując kontynuację myśli — toteż na 
tej drodze następował stopniowy rozwój tradycji. W kategoriach teolo-
gicznych można mówić o rozwoju objawienia, tymczasem w kategoriach 
kulturowych i społecznych — o dyskursie. Będący efektem ich pracy spe-
cyfi cznie ukształtowany tekst pozwala na głębsze odczytanie tradycji, na 
uchwycenie rozwoju i swoistej dynamiki przekazu. 

Biblijny przekaz nierzadko ma charakter dyskursywny²², jest bowiem 
świadectwem kształtowania wiary biblijnego Izraela i  podejmowania 
trudnych egzystencjalnych pytań człowieka (czy obietnice Boże się speł-
nią? jak długo trzeba czekać? czy prawdziwe są obietnice, które są nie-
trwałe — mogą zostać utracone?). Przykładem może być temat ziemi, wie-
lokrotnie poruszany w Deuteronomium. Zgodnie z przekazem tej księgi 
obietnica ziemia, dana na mocy przysięgi ojcom (1, 8.21), zaczęła się speł-
niać (wstępny podbój ziem zajordańskich 1, 6–3, 22). Deuteronomium 
daje jednak do zrozumienia, że ziemia ta zostanie i „wzięta w posiadanie” 
i utracona („Jahwe, Bóg wasz, dał wam w posiadanie tę ziemię”²³; 3, 18; por. 
6, 10–12; „Wyrwał ich Jahwe z ich ziemi z gniewem, zapalczywością i wiel-
kim oburzeniem, i wygnał ich do obcej ziemi, jak to jest dzisiaj”; 29, 27). 
²² Por. R. Jasnos, Th e Consequences of Early Literacy for the Discursive Transmission 

in the Old Testament, „Dialog and Universalism” 23 (2013), nr 1, s. 91–104. 
²³ Cytaty pochodzą z v wyd ania Biblii Tysiąclecia. Imię Pan zostało zastąpione w cy-

tatach imieniem Jahwe dla ujednolicenia terminologii artykułu.



Kształtowanie przekazu biblijnego w kulturze wczesnej piśmienności 

97

Powstają wątpliwości co do intencji Jahwe („I wszystkie narody powiedzą: 
Czemuż to Jahwe tak uczynił tej ziemi? Dlaczego ten żar gniewu?”; 29, 23). 
Chociaż działanie Boga wydaje się sprzeczne, albo kapryśne, pomimo to 
istnieje wyjaśnienie („I odpowiedzą: Bo opuścili przymierze Jahwe, Boga 
ich przodków, zawarte z nimi, kiedy ich wyprowadził z ziemi egipskiej”; 
29, 24). Czy zatem Bóg Izraela wycofał się z obietnicy, złamał ją? Wręcz 
przeciwnie, spełniło się „wszystko” — i błogosławieństwo i przekleństwo, 
i obietnica ziemi i groźba jej utraty (30, 1). Zatem to już koniec, („jak to 
jest dzisiaj”; 29, 27), lud oddany w ręce wrogów nie ma się już czego spo-
dziewać. To nie jest koniec, ta niezwykła obietnica nie umiera — speł-
niona i utracona, wciąż jest żywa, jak wszystkie słowa Jahwe. Jego słowa 
dają życie nawet tam, gdzie go nie ma, na pustkowiu i w niewoli („Utrapił 
cię, dał ci odczuć głód, żywił cię manną, której nie znałeś ani ty, ani twoi 
przodkowie, bo chciał ci dać poznać, że nie samym tylko chlebem żyje 
człowiek, ale człowiek żyje wszystkim, co pochodzi z ust Jahwe”; 8, 3). Jah-
we, tak jak wygnał z darowanej ziemi, tak może znów do niej przywieść 
swój lud („Choćby twoi wygnańcy byli na krańcach nieba, zgromadzi cię 
stamtąd Jahwe, Bóg twój, i stamtąd cię zabierze. Sprowadzi cię Jahwe, 
Bóg twój, do ziemi, którą przodkowie twoi otrzymali w posiadanie, abyś 
ją odzyskał”; 30, 4–5a). Czy zatem Bóg daje i odbiera? Czy jest Bogiem ok-
rutnym jak inni bogowie. Nie, nasz Bóg to Bóg wierny i kochający („Uznaj 
więc, że Jahwe, Bóg twój, jest Bogiem, Bogiem wiernym, zachowującym 
przymierze i miłość do tysiącznego pokolenia”; 7, 9a). I chociaż On może 
dać i zabrać kiedy zechce, ale zabiera nie z kaprysu a dając ponownie, 
daje jeszcze więcej niż odebrał! („uczyni cię szczęśliwym i rozmnoży cię 
bardziej niż twoich przodków”; 30, 5b). To dziwna obietnica, czy można 
w ogóle to ogarnąć, czy to ma jakiś sens? Ta obietnica ma głęboki sens, 
wyrosła z niezwykłego związku, Jahwe związał Siebie samego i swoich 
wybranych („Weszliście z Jahwe, Bogiem swoim, w przymierze, które Jah-
we, Bóg wasz, zawarł dziś z wami pod przysięgą, aby was dzisiaj uczynić 
swoim ludem” 29, 11–12a; por. 28, 69). Taki związek, budowany jest na 
prawdziwej relacji i dlatego niesie poważne konsekwencje. Jahwe się an-
gażuje („Bo któryż naród wielki ma bogów tak bliskich, jak Jahwe, Bóg 
nasz, ilekroć Go wzywamy?”; 4, 7) i wymaga zaangażowania miłości (ko-
chaj Jahwe, swojego Boga…, przylgnij do Niego…, chodź Jego drogami…, 
słuchaj Jego głosu…; strzeż Jego nauki/Tory…; Jemu służ; por. 6, 5; 10, 12; 
11, 1.13.22; 30, 16).



 Renata Jasnos

98

Nie trzeba szczególnych zdolności ani szczególnych narzędzi badaw-
czych aby dostrzec dynamikę dyskursu wyłaniającego się z tekstu Deu-
teronomium. Tak może wyglądać najprostsze odczytanie starożytnego 
dyskursu. Można go kontynuować dzisiaj, jest bowiem aktualny, nic nie 
stracił ze swojej świeżości i siły. 

Tymczasem praktyka homiletyczna nierzadko polega na tym, że przed-
stawia się biblijną perykopę, następnie jej wymowę teologiczną — rozu-
mianą jako teologiczną prawdę o charakterze syntezy, twierdzenia. Dalej 
homiletyk próbuje dokonać egzemplifi kacji i zakorzenić biblijną prawdę 
w dzisiejszej rzeczywistości, przywołuje egzystencjalny przykład, histo-
ryjkę z życia wziętą, która mniej lub bardziej ma nawiązywać do owej 
prawdy. Tymczasem ideałem byłoby uzupełnienie teologicznej synte-
zy — porządkującej idee na poziomie logicznym — przez interpretację 
i komentarz dyskursywny, pobudzający o wiele mocniej do refl eksji, ży-
ciowego dialogu. „Otworzenie” starożytnego dyskursu, po to aby konty-
nuować go w odniesieniu do realiów i kategorii współczesnych, pozwoli-
łoby „uwolnić” nową dynamikę oddziaływania biblijnego tekstu. 

Konkluzja
Walter Ong, amerykański jezuita, wybitny badacz specyfi ki kultur oralnej 
i piśmiennej pisał: „Dla studiów biblijnych tezy oralności — piśmienności 
stanowią może większe wyzwanie niż dla innych dziedzin”²⁴. Wyzwa-
nie jest dzisiaj podwójne, bowiem także poznanie specyfi cznego procesu 
kształtowania pisarskiego przekazu otwiera nowe perspektywy dla jego 
rozumienia i interpretacji. 

Summary

Shaping the biblical message in the culture of early literacy

Th e modern conceptions about the literary work and the nature of the bi-
blical text are often based on the contemporary literate culture. As such, 

²⁴ W. J. Ong, Oralność i piśmienność. Słowo poddane technologii, (Communicare), 
Warszawa 2011, s. 252.



Kształtowanie przekazu biblijnego w kulturze wczesnej piśmienności 

99

they are inadequate in relation to the books of the Hebrew Bible. Th e bibli-
cal texts contain the transmissions formed in the culture of primary ora-
lity. Moreover, at an early stage of development the literate text served the 
oral culture. Th e process of the creation of a literary composition was by 
all means complex and the literary works have been formed in a long pro-
cess involving the participation of many successive writers. Th is was at the 
same time both the transmission and the development of the tradition. 
On the one hand, the oral-literate dynamics of the biblical texts and on 
the other, the specifi c formative process of the written transmission open 
up the new perspectives for the understanding and the interpretation of 
the biblical text. Th is is a double challenge for biblical studies nowadays.



100



101

Lubomír Hampl 
Akademia Techniczno-Humanistyczna w Bielsku-Białej

Strategia synonimii w przekazie biblijnym 
na materiale czeskim i polskim

W niniejszym artykule chciałbym zwrócić uwagę na s y n o n i m i c z -
n e  j e d n o s t k i  l e k s y k a l n e  występujące w różnych czeskich 
i polskich przekładach biblijnych. W tym celu swój artykuł podzieliłem 
na trzy części, przywołując najpierw: nowotestamentowy fragment Mt 
5, 18, później wyszczególniam trzy starotestamentowe wersety Sdz 7, 25; 
Sdz 8, 3 i Ps 83, 12, a na zakończenie przytaczam dwa wersety biblijne 
pochodzące z katalogu tzw. „ptaków nieczystych” Kpł 11, 16 i Pwt 14, 15. 

I. Kluczem do poprawnego i właściwego nie tylko odczytania, ale i zrozu-
mienia tekstów biblijnych — jak mi się wydaję — odgrywa w dużej mierzę 
między innymi j ę z y k  oraz p r o c e s y  m y ś l o w e , wyrażane przez 
każdy język narodowy. Przywoływany werset (Mt 5, 18), który w niniej-
szym artykule poddaję analizie pojęciowo-leksykalnej wyraża nadrzędną 
myśl, polegającą na tym, że prawo Boże Starego Testamentu w rozumie-
niu Jezusowym nie utraci swej ważności aż do końca świata, który został 
wyrażony przez słowa „niebo i ziemia”¹ przy użyciu czasowników: czes. 
nepominout // pominout // trvat — pol. przeminąć // nie przeminąć. Jed-
nak nie na tym — podczas analizy tego wersetu — chcę się skupić. Skon-
centruję się na innym wycinku tego opisywanego wersetu, a konkretnie 
na dwóch połączeniach kolokacyjnych: ani jedna jota, ani jedna kreska. 

Jota — jest to jedna z liter greckiego alfabetu, która została wykorzy-
stana w wypowiedzi Jezusa, zapewniającego, że nie przyszedł znieść Pra-

¹ Niebo i ziemię stworzył Bóg (Rdz 1, 1). Ogólnie pod tym pojęciem — zwłaszcza 
w języku hebrajskim rozumiany jest cały wszechświat (por. Styś 1962: 11 i 1935: 
11). Niebo Bóg stworzył dla siebie, a ziemię dał ludziom (Ps 115, 16) por. (Výklady 
i 1991: 18). 



 Lubomír Hampl

102

wa lub proroków, ale wręcz odwrotnie — przyszedł wypełnić to, co miało 
się stać.

(i) bk Amen zajisté pravím vám: Dokudž nepomine nebe i země, 
jediná literka aneb jeden puňktík nepomine z zákona, až 
se všecky věci stanou. (Evangelium podlé sepsání s. Matouše 
5, 18) — (tłum. bk 2009: 6).

ep Amen, pravím vám: Dokud nepomine nebe a země, nepomi-
ne jediné písmenko ani jediná čárka ze Zákona, dokud se 
všechno nestane. (Evangelium podle Matouše 5, 18) — (tłum. 
ep 2008: 1121).

sp Neboť amen, pravím vám: Dokud nepomine nebe a země, 
nepomine jediné nejmenší písmenko ani jedna čárka ze 
Zákona, dokud se všechno nestane. (Evangelium podle Ma-
touše 5, 18) — (tłum. sp 2009: 1168).²

B21 Amen, říkám vám: Dokud nepomine nebe a země, nepo-
mine ani nejmenší písmenko, ani jediná čárka ze Záko-
na, než se to všechno naplní. (Evangelium podle Matouše 
5, 18) — (tłum. B21 2009: 1260).

pns vždyť vám vpravdě říkám, že dříve by pominulo nebe a země, 
než by jakkoli pominulo jedno nejmenší písmeno nebo jed-
na částečka písmena ze Zákona a všechno se nestalo. (Ma-
touš 5, 18) — (http://www.jw.org/cs/publikace/bible-online).

jb Neboť vám vpravdě říkám: dokud nepominou nebe a země, 
ani nejmenší písmenko, ani jediná čárka ze Zákona nepo-
mine, dokud se vše nestane. (Evangelium svatého Matouše 
5, 18) — (tłum. jb 2009: 1709)³.

² Český studijní překlad (sp) w przypisie wyjaśnia, że dokładnie chodzi o grecką 
literę iotę [hebr. jod] oraz čárku jako část pí smene [dosł. tłum. pol.: o kreskę jako 
część litery], por. również Lk 16, 17.

³ Czeska edycja współczesnego wydania jb w przypisie wyjaśnia: dosł. „ani jota, ani 
nejmenší čárečka“ — więc te dwa czeskojęzyczne przekłady biblijne [patrz również 
przypis nr 2] przybliżają pierwotne znaczenie, które dla niektórych czytelników 
mogą wydawać się egzotyczne. Trzeba podkreślić, że gr. ἰῶτα (mająca w numeracji 
Stronga liczbę [g-2503] — uwagi własne L. H.) to ‘jota’ (hebr. jod), czyli najmniej-
sza spółgłoska alfabetu hebrajskiego, a gr. κεραία [g-2762] ‘kreska’ — znak służący 
do rozróżnienia podobnych spółgłosek hebrajskich (Homerski 1979: 132). Polski 
komentarz biblijny podkreśla, że wartości Starego Testamentu są tak wielkie, że 
prędzej świat istnieć przestanie, aniżeli jakaś kreska bądź maleńka hebrajska litera 



Strategia synonimii w przekazie biblijnym na materiale czeskim i polskim 

103

snc Ujišťuji vás, že dokud trvá nebe a země, ani písmenko nebo 
čárka z toho, co Bůh přikázal, neztratí svou platnost, do-
kud se nenaplní. (Matoušovo Evangelium 5, 18) — (tłum. snc 
2011: 1153).

bg Zaprawdę bowiem powiadam wam: Aż przeminie niebo 
i ziemia, jedna jota albo kreska nie przeminie z zakonu, 
ażby się wszystko stało. (Ewangielija według Ś. Mateusza 
5, 18) — (tłum. bg s. 752).

bjw Zaprawdę, bowiem powiadam wam: aż przeminie nie-
bo i ziemia, jedno jota abo jedna kryska nie odmieni się 
w Zakonie, aż się wszystko zstanie. (Święta Jezusa Chrystusa 
Ewangelia według Mateusza 5, 18) — (tłum. bjw 2000: 1959).

nbg Bo zaprawdę, powiadam wam: Dopóki nie przeminie niebo 
i ziemia, ani jedna jota, albo kreska, nie przeminie z Prawa, 
aż wszystko to się stanie. (Mt 5, 18) — (http://www.biblest.
com.pl/stb/ntest/mateusz/mat.html).

bt Zaprawdę bowiem powiadam wam: Dopóki niebo i ziemia 
nie przeminą, ani jedna jota, ani jedna kreska nie zmieni 
się w Prawie, aż się wszystko spełni. (Ewangelia Św. Mateu-
sza 5, 18) — (tłum. bt 1989: 1128).

bwp Zaprawdę mówię wam: Dopóki niebo i ziemia nie przemi-
ną, nie będzie też opuszczone ani jedno ‘i’, co więcej, na-
wet ani jedna kropka nad ‘i’ nie zmieni się, dopóki nie zo-
stanie wypełnione całe Prawo. (Ewangelia wg św. Mateusza 
5, 18) — (tłum. bwp 1997: 1897).

bw Bo zaprawdę powiadam wam: Dopóki nie przeminie niebo 
i ziemia, ani jedna jota, ani jedna kreska nie przeminie 
z zakonu, aż wszystko to się stanie. (Ewangelia wg Mateusza 
5, 18) — (tłum. bw 2001: 1031).

bp Zaprawdę, powiadam wam: Dopóki niebo i ziemia nie prze-
miną i dopóki nie wypełni się wszystko, ani jedna jota, ani 
jedna kreska nie zmieni się w Prawie. (Ewangelia wg Mate-
usza 5, 18) — (tłum. bp 2012: 1399).

pn bo zaprawdę wam mówię, że prędzej przeminęłoby niebo 
i ziemia, niżby w jakiś sposób przeminęła jedna najmniej-

mająca znaczenie dla interpretacji świętego tekstu będzie zbagatelizowana (Gry-
glewicz 1974: 269). 



 Lubomír Hampl

104

sza litera lub jedna cząstka litery w Prawie i nie wszystko 
się stało. (Mt 5, 18) — (tłum. pn 1997:1218 ).

Wykorzystana leksyka 

Rodzaj tłumaczenia
Mt 5, 18 Mt 5, 18

bk (Kralická bible) jediná literka jeden puňktík 
ep (Český ekumenický překlad) jediné písmenko jediná čárka 

sp (Český studijní překlad) jediné nejmenší 
písmenko jedna čárka 

B21 (Bible překlad 21 století) nejmenší 
písmenko jediná čárka 

pns (Překlad nového světa) jedno nejmenší 
písmeno 

jedna částečka 
písmena 

jb (Jeruzalémská bible) nejmenší 
písmenko jediná čárka 

snc (Slovo na cestu) písmenko čárka 
bg (Biblia Gdańska) jedna jota kreska 
bjw (Biblia Jakuba Wujka) jedno jota jedna kryska 
nbg (Nowa Biblia Gdańska) jedna jota kreska 
bt (Biblia Tysiąclecia) jedna jota jedna kreska 

bwp (Biblia Warszawsko-Praska) jedno 'i' jedna krop-
ka nad 'i' 

bw (Biblia Warszawska) jedna jota jedna kreska 
bp (Biblia Poznańska) jedna jota jedna kreska 

pn (Przekład Nowego Świata) jedna najmniej-
sza litera 

jedna cząst-
ka litery 

Przedmiotową różnorodność zastosowanych pojęć pochodzących 
z przekładów biblijnych: litera, jota, i – czes. literka, písmeno, písmen-
ko możemy odnaleźć w sferze frazeologii i  idiomatyki, gdzie w języku 
polskim najczęściej używane są konstrukcje: ani na jotę ‘wcale’, ‘nawet 
w najmniejszym stopniu’, ‘ani trochę’, ‘w ogóle’ lub co do joty ‘do koń-



Strategia synonimii w przekazie biblijnym na materiale czeskim i polskim 

105

ca’, ‘w całości’, ‘całkowicie’, ‘zupełnie’, ‘dokładnie’, ‘ściśle’, ‘skrupulatnie’, 
‘w najdrobniejszych szczegółach’ względnie jota w jotę ‘taki sam’, ‘iden-
tyczny’ (por. wsfjp 2003: 285, wsfzp 2005: 154, sfes z Bral. 2008: 97–98, 
sjpzf 2009: 193, nsfleb 2005: 317–318).

W języku czeskim nie używa się konkretnie wyprofi lowanej litery joty 
(pojmowanej w ramach szeroko stosowanej kategorii i kategoryzacji jako 
wyrażenie podrzędne — czyli tzw. hiponim — w  stosunku do wszyst-
kich liter alfabetu), ale używa się wyrażenia nadrzędnego — hiperoni-
mu — czes. písmeno [dosł. litera], por.: vyplnit se // split se do posled-
ního písmene // (do slova a do písmene) ‘úplně všechno’, ‘beze zbytku’, 
‘dopadnout podle očekávání’, ‘klaplo to’– [dosł. tłum. pol. spełnić coś do 
ostatniej litery — tłum. wolne (z wykorzystanym frazeologizmem): speł-
nić coś co do joty]; neslevit ani písmeno ‘ani to nejmenší’, ‘nic’ — [tłum. 
pol. nie popuścić ani na jotę]; opakovat // zopakovat někomu něco do 
písmene ‘opakovat // odříkávat něco slovo za slovem ’– [tłum. pol. po-
wtórzyć // powtarzać komuś coś słowo w słowo // co do joty], por. (vpfs 
2009: 368, pfs 2009: 212, rfs 2002: 379, lr 2000: 264).

Na podstawie wyżej wymienionych przykładów z zakresu translato-
ryki biblijnej (ale i innych przeanalizowanych tłumaczeń) można przy-
jąć pogląd, że zarówno oryginał (pierwowzór tekstu), jak i sporządzony 
p r z e k ł a d  nigdy nie będą identyczne, ponieważ zawsze jako teksty 
będą się od siebie różnić. Możemy natomiast przyjąć pochodną tezę // lub 
(tzw. wersję czysto hipotetyczno-założeniową), że jako k o m u n i k a t y 
nie będą się jednak od siebie różnić (co ma odzwierciedlenie w rzeczy-
wistości na podstawie przeprowadzanego najczęściej metaforyczno-me-
tonimicznego przeniesienia). Jak podkreśla autor Mitów przekładoznaw-
stwa: kryterium „wierności” polega bowiem nie na identyczności słów, 
lecz na identyczności sensów i ich oddziaływaniu (Lipiński 2004: 29), co 
jest zgodne z teorią przekładu dynamicznego (por. Nida 1964, Piela 2003). 
Trzeba również pamiętać i o innych, dosyć ważnych kwestiach, skupia-
jących się na właściwym odczytaniu i zrozumieniu sensu natchnionych 
tekstów Pisma Świętego. W tym celu, jak słusznie zauważa (Dąbek 2006: 
23) trzeba znać sposób myślenia ludzkich autorów oraz bezpośrednich od-
biorców ich przesłania, kulturę, stosowane obrazy oraz inne środki prze-
kazu myśli, właściwe dla ich środowisk. Zarówno z przyczyn językowych, 
jak i historycznych — co również podkreśla Katolicki komentarz biblij-
ny — przekład nigdy nie jest całkiem wierny (Wojciechowski 2004: 1815)



 Lubomír Hampl

106

Przytoczone czeskie i polskie przekłady biblijne są więc z jednej stro-
ny pewnego rodzaju „aproksymacjami”, czyli swoistymi przybliżeniami, 
a z drugiej strony są także poszukiwaniem „trójstopniowej” (treściowej, 
estetycznej i formalnej) rekonstrukcji komunikatu w języku docelowym. 
W niektórych przekładach (por. zwłaszcza bwp) uwzględniając konse-
kwentnie realizowane postulaty wspomnianej wyżej ekwiwalencji dyna-
micznej — możemy stwierdzić, że mamy do czynienia zarówno z leksyką 
współczesnego języka oraz z wiernym oddaniem treści poznawczej tekstu. 
Oznacza to, że ks. bp. K. Romaniuk chciał pokazać, zgodnie z p r o c e -
s e m  u d o m o w i e n i a , że w języku polskim najmniejszą literą nie 
jest „jota”, ale litera „i”, której właśnie użył w swym przekładzie. Infor-
macje zawarte w sporządzonym tekście przekładu pokazują nam w nie-
których przypadkach widoczną rekonstrukcję językowego obrazu świata. 
Ta zaobserwowana asymetria językowo kulturowa doprowadziła do po-
wstania „d u a l i z m u  p r z e k ł a d o w e g o “ znanego jako przekład 
‘dosłowny’ i ‘wolny’, który jest ściśle powiązany ze strategią ekwiwalencji 
formalnej i dynamicznej.

ii. Drugim zagadnieniem, jakie chciałem przybliżyć w niniejszym artyku-
le jest inny analizowany przykład. Będzie on dotyczył nazwy własnej Oreb, 
w którym spotykamy się zarówno z procesem egzotyzacji, jak i procesem 
udomowienia. Ze względu na to, że nie tylko proces przekładu wymaga 
interpretacji⁴, lecz interpretacją jest również odbiór każdego komuni-
katu, a być może nawet wszelkie postrzeganie (por. Lipiński 2004: 150), 
dlatego w związku z powyższym stwierdzeniem, w niniejszym artykule 
chciałbym przedstawić moje spostrzeżenia, dotyczące rozwiązań tra-
duktologicznych, pojawiających się w różnorodnych czeskich i polskich 
przekładach biblijnych.

Analizując różnice leksykalne związane z nazwami własnymi, dostrze-
głem, że w większości przywoływanych przekładów biblijnych pojawia 
się wyrażenie skała czes. skála (bk, ep, B21, pns, jb, snc, bg, bjw, nbg, 

⁴ Językowa interpretacja świata — jak się najogólniej przypuszcza — jest zależna 
od wielu czynników, czyli od samej rzeczywistości, to znaczy (np. od fragmentu, 
który interpretujemy), od ludzkiej natury i doświadczeń mówiącego, wreszcie od 
dziedzictwa kulturowego. Nie jest to zatem jak podkreśla (Urbanek 2010: 92) in-
terpretacja dowolna, co wskazuje na to, że poszczególne jos to interpretacje przy-
najmniej częściowo niepowtarzalne, co zwłaszcza wyraźnie widać w momencie 
ich konfrontacji. 



Strategia synonimii w przekazie biblijnym na materiale czeskim i polskim 

107

bt, bwp, bw, bp, pn), chociaż istnieją tłumaczenia, w których występuje 
określenie hora⁵ [dosł. góra], patrz Biblia Ołomuniecka (bo) albo leksem 
cúr por. Český studijní překlad (sp). Możemy zauważyć, że zwłaszcza 
w Czeskim Przekładzie Studyjnym (sp), patrz cytat: na Cúr Órébu mamy 
do czynienia z dosłownym przejęciem — czes. převzetím d w ó c h  r e -
a l i ó w : imienia postaci i nazwy skały z języka wyjściowego, czyli hebraj-
skiego, por. צוּר [h-6697 ṣûr] + ערֵֹב [h-6159 ‘ōrēḇ]. W tym konkretnym 
przypadku spotykamy się z  w y r a ź n ą  e g z o t y z a c j ą  t e k s -
t u , czyli pozostawieniem w tekście przekładu obcych elementów. 
Możemy więc powiedzieć — używając trochę innej lub pozmienionej 
terminologii lingwistycznej — że mamy do czynienia z tzw. bezpo-
średnim transferem jako techniką tłumaczeniową, polegającą na 
przeniesieniu elementu tekstu wyjściowego do tekstu docelowego, 
por.

bk A chytili dvé knížat Madianských, Goréba a Zéba. I zabi-
li Goréba na skále Goréb a Zéba zabili v lisu Zéb, a honili 
Madianské, hlavu pak Gorébovu a Zébovu přinesli k Gede-
onovi za Jordán. (Kniha Judicum, totiž soudců izraelských 
7, 25) — (tłum. bk 2009: 228).

bo a popadena dva mužě madianská Oreba a Zeba zabil na hořě 
Oreb, ale Zeba v lisici Zeb. A stíhali sú Madiana, hlavy Ore-
bovu a Zebovu nesúce k Gedeonovi, přěs řěku Jordánskú. 
(Soudců 7, 25) — (tłum. bo 1988: 373).

ep Přitom zajali dva midjánské velmože, Oréba (to je Havrana) 
a Zéba (to je Vlka). Oréba zabili na Havraní skále a Zéba 
zabili ve Vlčím lisu a  pronásledovali Midjánce. Hlavu 

⁵ W jednym z wielu przewertowanych słowników monolingwistycznych języka cze-
skiego (sj 1952) jest ciekawa wzmianka, która dotyczy dwóch kwestii, zarówno 
góry, jak i Oreba, por. wyrażenie: orebita = husita z vých. Čech (podle biblic. hory 
Oreb) — [Trávníček 1952: 1098] — [pol. tłum. L. H.: ‘przedstawiciel ruchu husyckie-
go, czyli tzw. husyta ze wschodnich Czech (według biblijnej nazwy góry // [skały] 
Oreb // [Kruka’]). Wyrazy w [kwadratowych nawiasach] pokazują teoretycznie 
możliwą w a r i a n t y w n o ś ć  l e k s y k a l n ą  w zastosowanym tłumacze-
niu. Natomiast inny czeskojęzyczny słownik sskp podkreśla, że hebr. wyraz ‘ōrēb 
oznacza czes. vránu i krkavce [dosł. pol. wronę i kruka], chociaż czes. havran je 
často ztotožňován s krkavcem [dosł. pol. tłum.: gawron utożsamiany jest często 
z krukiem] — [za: Royt, Šedinová 1998: 122].



 Lubomír Hampl

108

Orébovu a Zébovu přinesli Gedeónovi za Jordán. (Soudců 
7, 25) — (tłum. ep 2008: 244).

sp Přitom zajali dvě midjánská knížata, Óréba a Zéba. Oréba 
zabili na Cúr Órébu a Zéba zabili v Jekeb Zébu. Pronásledo-
vali Midjánce a hlavu Óréba a Zéba přinesli Gedeónovi přes 
Jordán. (Soudců 7, 25) — (tłum. sp 2009: 310).

B21 Pronásledovali Midiánce a zajali dva jejich velitele, Ore-
ba (totiž Havrana) a  Zeeba (totiž Vlka). Oreba popravili 
u Havraní skály a Zeeba u Vlčího lisu. Orebovu a Zeebovu 
hlavu pak přinesli Gedeonovi na druhou stranu Jordánu. 
(Kniha Soudců 7, 25) — (tłum. B21 2009: 284). 

pns Zajali také dvě midianská knížata, totiž Oreba a  Zeeba; 
a přistoupili k tomu, aby Oreba zabili na Orebově skále, 
a  Zeeba zabili u  Zeebovy vinné nádrže. A  dále Midiana 
pronásledovali a Orebovu a Zeebovu hlavu přinesli Gideo-
novi v jordánském kraji. (Sd 7, 25) — (ww.jw.org/cs/publika-
ce/bible-online).

jb Zajali oba midianské náčelníky, Oreba a Zeeba. Oreba zabi-
li u Orebovy skály a Zeeba u Zeebova lisu. Pronásledovali 
Madiana a přinesli Gedeonovi za Jordán Orebovu a Zeebovu 
hlavu. (Kniha Soudců 7, 25) — (tłum. jb 2009: 362).

snc Zajali dva midjánské velitele, Oréba (to znamená Havran) 
a Zéba (to znamená Vlk). Oréba pak popravili na Havraní 
skále, Zéba zabili ve Vlčím lisu a jejich hlavy přinesli Ge-
deónovi za Jordán. (Soudců 7, 25) — (tłum. snc 2011: 258).

bg Przytém pojmali dwoje książąt Madyjańskich, Oreba i Zeba; 
a zabili Oreba na skale Oreb, a Zeba zabili u prasy Zeb, 
i gonili Madyjanity, a głowę Oreba i Zeba przynieśli do Gie-
deona za Jordan. (Księga Sędziów, którą zowią Judicum 
7, 25) — (tłum. bg s. 214).

bjw I pojmawszy dwu mężów Madiańskich, Oreba i Zeb, zabił 
Oreba na skale Oreb, a Zeba na prasie Zeb. I gonili Madian 
niosąc głowy Oreb i Zeb do Gedeona za rzekę Jordan. (Księgi 
Sędziów 7, 25) — (tłum. bjw 2000: 400).

nbg Nadto ujęli dwóch książąt midjanickich — Oreba i Zeeba. 
I zabili Oreba przy skale Oreb, zaś Zeeba zabili przy pra-
sie Zeeb oraz ścigali Midjanitów. Zaś głowy Oreba i Zeeba 



Strategia synonimii w przekazie biblijnym na materiale czeskim i polskim 

109

przynieśli za Jarden, do Gideona. (Sdz 7, 25) — (http://www.
biblest.com.pl).

bt Ujęli przy tym dwóch dowódców madianickich: Oreba i Zee-
ba. Oreba zabili na skale Oreba, a Zeeba przy tłoczni Zeeba. 
Ścigali nadal Madianitów, a głowy Oreba i Zeeba przynieś-
li Gedeonowi za Jordan. (Księga Sędziów 7, 25) — (tłum. bt 
1989: 238).

bwp Schwytawszy następnie dwóch przywódców madianickich, 
Oreba i Zeeba, roztrzaskali Oreba o skałę Oreba, a Zeeba 
zabili przy tłoczni Zeeba. I nadal ścigali Madianitów, głowy 
zaś Oreba i Zeeba przynieśli Gedeonowi na drugą stronę 
Jordanu. (Księga Sędziów 7, 25) — (tłum. bwp 1997: 401).

bw Wzięli wtedy do niewoli dwóch książąt midiańskich, Oreba 
i Zeeba; Oreba zabili na Skale Oreba, a Zeeba zabili przy 
tłoczni Zeeba i gonili Midiańczyków, a głowę Oreba i Zee-
ba przynieśli do Gedeona na tamten brzeg Jordanu. (Księga 
Sędziów 7, 25) — (tłum. bw 2001: 273).

bp Pojmali oni również dwóch wodzów midianickich, Ore-
ba i Zeeba, i zabili — Oreba na Skale Oreba, a Zeeba zabili 
w Tłoczni Zeeba. Potem ścigali nadal Midianitów. Głowę zaś 
Oreba i Zeeba zanieśli do Gedeona na drugą stronę Jordanu. 
(Księga Sędziów 7, 25) — (tłum. bp 2012: 288).

pn Pojmali też dwóch książąt Midianu, mianowicie Oreba 
i Zeeba; potem zabili Oreba na skale Oreb, a Zeeba zabili 
przy kadzi winiarskiej Zeeb. I dalej ścigali Midian, a głowę 
Oreba oraz Zeeba przynieśli do Gedeona w regionie nadjor-
dańskim. (Księga Sędziów 7, 25) — (tłum. pn 1997: 333).

Odnośnie do nazwy midiańskiego księcia (?) Oreba wypadałoby wyjaś-
nić, że zarówno w czeskojęzycznych, jak i polskojęzycznych wyekscerpowa-
nych przekładach biblijnych mamy do czynienia ze sporą ilością s y n o -
n i m i c z n e g o  n a z e w n i c t w a , które w  ramach zastosowanych 
b l i s k o z n a c z n y c h  e k w i w a l e n t ó w  t r a n s l a c y j n y c h 
określam mianem p o j ę c i o w o - l e k s y k a l n e j  r o z b i e ż n o ś c i , 
(ze względu na wydźwięk konotacyjny), por. zwłaszcza różnorodnie przetłu-
maczone nazewnictwo, znajdujące się przede wszystkim w starotestamen-
towych księgach: Sdz 7, 25, ale także w Sdz 8, 3 i Ps 83, 12. W celu wyjaśnie-



 Lubomír Hampl

110

nia, kim był Oreb⁶ rozpoczynam konfrontatywne porównanie leksykalne od 
Księgi Sędziów — Sdz 7, 25. Z jej czeskich i polskich przekładów możemy się 
dowiedzieć, jaka leksyka (konkretna nazwa wykonawcy czynności) została 
wykorzystana, por.:

czes. kníže (bk, sp, pns), muž (bo), velmož (ep) velitel (B21, snc), 
náčelník (jb); 

pol. książę (bg, nbg, bw, pn), mąż (bjw), dowódca (bt), przy-
wódca (bwp), wódz (bp).

Nawiązując do starotestamentowej Księgi Sędziów (Sdz 7, 25) chciałbym 
zwrócić uwagę, że również w drugim analizowanym przekładzie, pojawia-
jącym się w tejże księdze (Sdz 8, 3) występuje także osobowość Oreba. Mo-
żemy się dowiedzieć, że na podstawie czeskich i polskich przetłumaczonych 
wersetów biblijnych wspomniany Oreb pełnił następującą funkcję w społe-
czeństwie, ponieważ został w analizowanych przekładach określony jako:

czes. kníže (bk, bo, sp, pns), velmož (ep) velitel (B21, snc), 
náčelník (jb);

pol. książę (bg, bwp, nbg, bwp, bw, pn), dowódca (bt), wódz 
(bp).

⁶ Czeskojęzyczny Nowy słownik biblijny czes. Nový biblický slovník skupia się na 
wyprofi lowanym leksemie księcia, por. Midjánský kníže ve vojsku, které na hlavu 
poprazil Gedeón. Byla po něm nazvána Havraní skála [Douglas 1996: 706]. Czeski 
komentarz biblijny podaje również wyrażenie książęta, por. Midjánci byli po-
raženi Gedeónem; pod jeho vedením padla i jejich čtyři knížata (Výklady iii 1998: 
436). Polskojęzyczny Słownik tła Biblii podaje, że Oreb („kruk“) to przywódca 
Madianitów pokonany przez Gibeona i ścięty przez Efraimitów (za: Packer, Tenney 
2007: 507). Podobnie sądzi Roland de Vaux, który pisze: za Gedeona przywódcy 
Midianitów zostają ścięci (Vaux 2004: 272). Katolicki komentarz biblijny (Brown 
R. E., Fitzmyer J. A., Murphy R. E. 2001) informuje, że „w ręce Izraelitów dostali się 
dwaj dowódcy (nie „książęta“): Oreb („Kruk“), został zabity na skale Oreba, Zeeb 
(„Wilk“) zginął przy tłoczni Zeeba. Wodzowie Madianitów zostali zabici przez 
grupę Izraelitów będących sojusznikami Gedeona, chociaż nie brali oni udziału 
w poprzedniej bitwie“ (za: O’Connor 2001: 225). Komentarz historyczno-kulturowy 
do Biblii Hebrajskiej podaje, że „Władca Madianitów, Oreb, został zabity przy 
skale Oreba“ (por. Walton J. H., Matthews V. H., Chavalas M. W. 2005: 681). Ency-
klopedia Biblijna (Achtemeier 2004: 870) mówi o Orebie i Zeebie jako o dowód-
cach madianickich, których hebrajskie imiona znaczą „kruk“ i „wilk“. Zabili ich 
Efraimici w bitwie Gedeona z Madianimitami (por. Sdz 7, 24 i 8, 3).



Strategia synonimii w przekazie biblijnym na materiale czeskim i polskim 

111

Porównując między sobą intralingwalne, czyli wewnatrzjęzykowe (cze-
sko-czeskie i polsko-polskie) tłumaczenia biblijne, możemy się przekonać 
o tym, że między Sdz 7, 25 i Sdz 8, 3 istnieją pewne rozbieżności w stosowa-
nej terminologii. Różnice dostrzegłem w trzech przekładach, dwóch pol-
skich (bjw, bwp) oraz jednym czeskim (bo). Zamiast męża czes. muže (bo 
i bjw) pojawia się terminologia książę oraz zamiast przywódcy została użyta 
terminologia książę (bwp). Pozostała leksyka w tych dwóch przeanalizowa-
nych wersetach biblijnych (Sdz 7, 25 i Sdz 8, 3) dotycząca czeskich i polskich 
przekładów biblijnych (bk, ep, sp, B21, pns, jb, snc, bg, nbg, bt, bw, bp, 
pn) zostaje niezmieniona.

Trzeci raz z Orebem spotykamy się w Psalmie 83, który należy do lamen-
tacji narodu, gdyż mamy do czynienia z wezwaniem pomocy Bożej, ujętej 
w formie złorzeczeń przeciwko wrogom. W Ps 83, 12 obserwujemy prośby, 
aby Bóg przyszedł z pomocą Izraelowi, jak to czynił w przeszłości, pokonując 
Madianitów, kiedy to zginęli ich wodzowie — Oreb i Zeeb (por. Łach 1990: 
372). Zgodnie z zastosowaną czeskojęzyczną i polskojęzyczną terminologią 
biblijną Ci dwaj „wodzowie” w przywoływanym Psalmie określani są leksy-
kalnie jako:

czes. vůdce (bk), kníže (ep, jb), přední muž (sp); velmož (B21), 
vévoda (pns), opuszczenie (snc);

 pol. hetman (bg, bjw), książę (bwp, bt), wódz (nbg), przywódca 
(bp), dostojnik (bw, pn).

iii. Omawiając ostatnie, trzecie zagadnienie chciałbym się skupić na 
specyficznie przetłumaczonym wyrażeniu wodna kania — czes. vodní 
káně, pojawiającym się w dwóch spisach ptaków nieczystych (Kpł 
11, 16 i Pwt 14, 15), chociaż trzeba podkreślić, że bezpośrednio analizo-
wana terminologia nie występuje we wszystkich poszczególnie analizo-
wanych przekładach biblijnych. Z racji tego, że omawiany ptak — jak już 
zasygnalizowałem — został wykorzystany tylko w dwóch wersetach biblij-
nych, pozwolę sobie przytoczyć szesnaście wyekscerpowanych tłumaczeń 
z kart Pisma Świętego (osiem czeskich i osiem polskich), w celu pokazania 
ewentualnie występujących nie tylko różnic leksykalnych, ale i nieścisło-
ści pod względem określania pojęciowo-tłumaczeniowych rozbieżno-
ści — jeśli oczywiście takie występują, por. przywoływane niżej tłumacze-



 Lubomír Hampl

112

nia dwóch wersetów biblijnych (Kpł 11, 16 i Pwt 14, 15), koncentrujących 
się na wykazie ptaków nieczystych:

(iii) bk Také pstros, sova, vodní káně, a  jestřáb vedlé pokolení 
svého, (Leviticus 11, 16) — (tłum. bk 2009: 103).

bo strusa a  sovy a  chřiestele a  jastřába podlé rodu svého, 
(3. Mojžíšova 11, 16) — (tłum. bo 1988: 177).

ep pštrosa, sovu, racka a různé druhy sokolů, (Třetí Mojžíšo-
va — Leviticus 11, 16) — (tłum. ep 2008: 119).

sp pštrosa, sovu, racka, sokoly všeho druhu, (Leviticus 
11, 16) — (tłum. sp 2009: 141).

B21 dále pštros, sova, racek, různé druhy sokolů, (Leviticus 
11, 16) — (tłum. B21 2009: 123).

pns a pštros a sova a racek a sokol podle svého druhu. (3. kniha 
Mojžíšova 11, 16) — (http://www.jw.org/cs/).

jb pštrosa, puštíka, racka a různé druhy krahujce, (Levitikus 
11, 16) — (tłum. jb 2009: 175).

snc pštrosy, sovy, racky a různé druhy sokolů, (Třetí Mojžíšo-
va — Leviticus 11, 16?) — (tłum. snc 2011: 122).

bg Także strusia, i sowy i wodnéj kani i jastrzębia, według ro-
dzaju ich; (tłum. bg s. 93).

bjw strusa, i  sowy, i  łyski, i  jastrząba według rodzaju swego, 
(Księgi Kapłańskie 11, 16) — (tł. bjw 2000: 188).

nbg strusiem, sową, mewą i jastrzębiem — według ich rodzajów, 
(Kpł 11, 16) — (http://www.biblest.com.pl/stb).

bt struś, sowa, mewa, wszelkie gatunki jastrzębi, (Księga Ka-
płańska 11, 16) — (tłum. bt 1989: 116).

bwp strusie, sowy, mewy i wszelkie gatunki jastrzębi; (Księga Ka-
płańska 11, 16) — (tłum. bwp 1997: 179).

bw Struś, sowa, mewa i  wszelkie gatunki jastrzębi, (Trzecia 
Księga Mojżeszowa 11, 16) — (tł. bw 2001: 121).

bp strusia, sowy, mewy i wszelkiego rodzaju jastrzębi, (Księga 
Kapłańska 11, 16) — (tłum. bp 2012: 137).

pn oraz struś i sowa, i mewa, i sokół według swego rodzaju, 
(Kpł 11, 16) — (tłum. pn 1997: 149).



Strategia synonimii w przekazie biblijnym na materiale czeskim i polskim 

113

(iv) bk Pstrosa, sovy, vodní káně a krahulce vedlé pokolení jeho, 
(Kniha Mojžíšova pátá) — (bk 2009: 178).

bo strusa i sovy, ‹sýce› i jastřába podlé jeho rodu, (5. Mojžíšova 
14, 15) — (tłum. bo 1988: 289).

ep pštrosa, sovu, racka a různé druhy sokolů, (Pátá Mojžíšova 
14, 15) — (tłum. ep 2008: 193).

sp pštrosa, sovu, racka, sokoly všeho druhu, (Deuteronomium 
14, 15) — (tłum. sp 2009: 241).

B21 dále pštrosa, sovu, racka, různé druhy jestřábů, (Deutero-
nomium 14, 15) — (tłum. B21 2009: 216).

pns a pštrosa a sovu a racka a sokola podle jeho druhu; (5. kniha 
Mojžíšova 14, 15) — (http://www.jw.org/cs/).

jb pštrosa, puštíka, racka a různé druhy krahujce, (Deuterono-
mium 14, 15) — (tłum. jb 2009: 274).

snc pštrosy, sovy, racky a různé druhy sokolů, (Pátá Mojžíšova 
14, 15?) — (tłum. snc 2011: 200).

bg Ani strusia, ani sowy, ani wodnéj kani, ani krogulca według 
rodzaju jego. (tłum. bg s. 166).

bjw i strusa, i sowy, i łyski, i  jastrząba według rodzaju swego, 
(Pwt 14, 15) — (tłum. bjw 2000: 309).

nbg ani strusia, sowy, czajki i  jastrzębia w  ich rodzajach; 
(Pwt 14, 15) — (http://www.biblest.com.pl/stb/).

bt strusia, sowy, mewy, żadnej odmiany jastrzębia, 
(Pwt 14, 15) — (tłum. bt 1989: 186).

bwp strusie, sowy, mewy, wszystkie odmiany jastrzębi; 
(Pwt 14, 15) — (tłum. bwp 1997: 308).

bw Strusia, sowy, mewy ani jastrzębia według jego rodzaju, 
(tłum. bw 2001: 211).

bp strusia, sowy, mewy i  żadnego z  gatunku myszołowów, 
(Pwt 14, 15) — (tłum. bp 2012: 221).

pn i  struś, i  sowa, i  mewa, i  sokół według swego rodzaju; 
(Pwt 14, 15) — (tłum. pn 1997: 258).

Analiza będzie skupiała się w przeważającej części na staroczeskich i sta-
ropolskich przekładach biblijnych z racji tego, że właśnie w nich pojawia się 
to przedmiotowe wyrażenie kolokacyjne. Możemy zauważyć, że chodzi o lek-
sem hebr. שַׁחַף šāḥap̄, posiadający według numeracji Stronga liczbę [h-7828], 



 Lubomír Hampl

114

a w języku greckim w Septuagincie został przetłumaczony jako wyrażenie 
λαρον. Ten opisywany przedstawiciel awifauny znajduje się na trzecim w ko-
lejności miejscu spośród czterech wymienionych ptaków w tym analizowa-
nym wersecie. Przyjmuje się, że wyraz ten oznacza jednego z przedstawicieli 
awifauny, a konkretnie mewę.

Bezpośrednio mewa czes. racek jako przetłumaczone wyrażenie leksykal-
ne pojawia się w dwunastu współczesnych tłumaczeniach biblijnych — sześ-
ciu czeskich (ep, sp, B21, pns, jb i snc) i sześciu polskich (nbg, bt, bwp, bw, 
bp i pn), natomiast nie występuje w bezpośredniej formie w staroczeskiej 
Biblii Kralickiej (bk) i staropolskiej Biblii Gdańskiej (bg), gdzie zamiast niej 
pojawia się inna nazwa ptaka — (załóżmy czysto hipotetycznie, że chodzić 
może o inny gatunek przedstawiciela awifauny) — [wyjaśnienia podaję niżej 
i w końcowym podsumowaniu]. 

W tych dwóch wskazanych przekładach biblijnych (bk i bg) mamy do 
czynienia z ptakiem, który nazywa się kania, a konkretnie spotykamy się 
z h i p o n i m i c z n y m  [ d w u c z ł o n o w y m ]  wyrażeniem leksykal-
nym — wodna kania, czes. vodní káně, pełniącym funkcję wyrazu pojęciowo 
podrzędnego w ramach szeroko rozpatrywanej kategoryzacji. Ponieważ sty-
kamy się w tych dwóch siedemnastowiecznych przekładach protestanckich 
z różnorodnym ptasim nazewnictwem, w stosunku do pozostałych badanych 
przekładów, pytanie w tym momencie brzmi: „czy używając wyrażenia wod-
na kania, czes. vodní káně chodzi o s y n o n i m  mewy?”

Jeżeli bym wziął pod uwagę wyłącznie tłumaczenie dosłowne, odpowiedź 
by brzmiała na pewno, że nie. Natomiast skoncentrowałem się na innych, sze-
rzej pojmowanych zagadnieniach, przede wszystkim na kwestiach etymolo-
gicznych (por. Holub, Kopečný 1952, Machek 1997, Rejzek 2001), stosowanych 
wyrażeniach staroczeskich (Gebauer 1970, Kott Fr. Št. 1878–1893, Hadravová 
2008) oraz na wyrażeniach ludowych (Komárek 2007, Mlíkovský 2007, 2009), 
a także skupiłem się na tym: „czy” i „w jakim stopniu” język kreuje obraz 
świata i myśl. Znaczenie jednostek leksykalnych ma aspekt społeczno-kul-
turowy (Muszyński 1993) i da się sprowadzić do konceptualizacji za pomocą 
procesów: konwencjonalizacji, profi lowania i obrazowości. 

Po dokładnym zapoznaniu się z różnorodną literaturą dotyczącą przed-
miotowego badanego leksemu, sądzę, że są to jednak s y n o n i m y , pojmo-
wane jako w y r a ż e n i a  b l i s k o z n a c z n e , oparte przede wszystkim 
na ludowym nazewnictwie, czyli jak nasi przodkowie postrzegali różne ga-



Strategia synonimii w przekazie biblijnym na materiale czeskim i polskim 

115

tunki ptaków. Potwierdzeniem tego jest terminologia, por. káně vodní⁷ (Larus 
ridibundus ridibundus) pojmowana współcześnie również jako przez trino-
minalne nazewnictwo: racek chechtavý evropský [dosł. mewa śmieszka euro-
pejska], odnotowana przez (Záborský 1895, Hrnčíř 1923), a także powołuje się 
na zasłyszaną nomenklaturę terminologiczną ptactwa w różnych regionach⁸, 
por. (Klůz 1977: 76 i 137). Czeski pedagog, fi lozof, lekarz i popularyzator nauk 
Karel Slavoj Amerling w książce pt. Fauna čili zvířena česká (1852) wyjaśnia, 
że Larus ridibundus, czyli czes. racek chechtavý je v Čechách nejhojněšjší ra-
cek, lidem zván „káně vodní“ (Komárek 2007: 92) — [tłum. pol. L. H.: mewa 
śmieszka jest w Czechach najliczniej występującym ptakiem spośród mew, 
który w ludowej terminologii jest określany jako „kania wodna“]. Tezę tę rów-
nież potwierdza czeski Biblický slovník, który tłumaczy wyrażenie káně vodní 
jako racek mořský (Novotný 1992: 764), czyli dosłownie jako mewę morską.

W przekładach Pisma Świętego stykamy się również jeszcze z inną sytuacją 
translacyjno-pojęciową, polegającą na tym, że w polskojęzycznym przekła-
dzie Biblii Jakuba Wujka (bjw) konceptualizowana mewa⁹ została zastąpiona 

⁷ Odnośnie czeskiej terminologii ludowej dotyczącej wyrażenia vodní káně [dos. 
kani wodnej] istniały jeszcze takie określenia, jak: koníček, kozáček, a także wy-
rażenia powiązane z morzem, np. morka, morče, bílý morčák, mořská vlaštovka 
[dosł. pol. jaskółka morska] — (za: Machek 1997: 504). Pierwotnie we współczesnej 
terminologii nazwa czeskiej „mewy” brzmiała racka — rodzaj żeński (za: Dundra 
1823, a także Jungmann 1834–1839), dopiero później leksem ten przekształcił się 
w rodzaj męski — racek. Znane było także wyrażenie bílá čajka, które określało 
właśnie ‘mewę’. Czeski literat, historyk, pedagog i jezuita Bohuslav Balbín żyjący 
w xvii wieku określał przedmiotową mewę jako mořská laštovice, a Jan Jirásek 
osiemnastowieczny badacz przyrody, który rozpoczął nowoczesne badania fauni-
styczne w Czechach określił tego ptaka jako Sterna [rodzaj ptaków z rodziny mew] 
tzw. mořská laštovka (za: Komárek 2007: 92). Wymieniona mořská laštovka mogła 
także oznaczać w xviii wieku ptaka, który w języku czeskim był określany jako 
rybák obecný (Sterna hirundo) pol. rybitwa rzeczna lub rybitwa zwyczajna lub mo-
gło również chodzić o inne podobne rodzaje przedstawicieli awifauny względnie 
i o konkretny gatunek ptaka, np. — mewę śmieszkę (Larus ridibundus) czes. racek 
chechtavý, dla którego w języku czeskim w tym okresie nazwa mořská vlastovka 
również często była używana (Mlíkovský 2007: 88). 

⁸ Zdarzają się również takie przypadki, że ludowa terminologia określa czes. káně 
vodní jako (Circus aeruginosus aeruginosus) pochop rákosní evrosibiřský (za: Klůz 
1977: 76).

⁹ Jeżeli w czeskiej terminologii ludowej analizowana mewa była kojarzona głównie 
z „wodą” lub „morzem”, gdzie została wyprofi lowana jaskółka lub kania, por. (czes. 
mořská vlaštovka lub vodní káně), to w polskojęzycznej terminologii gwarowej 



 Lubomír Hampl

116

podczas próby przekładu innym ptakiem, zwanym łyską, a w czeskiej Biblii 
Ołomunieckiej (bo) zamiast mewy (czes. racka) pojawia się chřiestel, [patrz 
wyrazy podkreślone w tekście], por.

Stwierdziłem, że pisemnych wzmianek o ptakach — zwłaszcza, jeżeli 
dotyczą one przekładów z jednego badanego języka na drugi — nie moż-
na przejmować ad hoc bez przezornego i rozważnego oceniania. W ni-
niejszej trzeciej części artykułu dotyczącej mew i  jej synonimicznych 
ekwiwalentów potwierdziła się również teza, mówiąca o tym, że: „jazyky 
se vyvíjejí, takže texty je nutno vždy interpretovat (překládat) s ohledem 
na stav daného jazyka v dané době“ (Mlíkovský 2009: 44) — [tłum. pol. 
L. H.: ze względu na to, że języki się nieustannie rozwijają, więc teksty 
trzeba zawsze interpretować i (tłumaczyć) z uwzględnieniem stanu da-
nego języka w konkretnym przedziale czasowym]. Dzięki przybliżeniu 
i odkodowaniu ludowej terminologii (a także używanemu regionalnemu 
nazewnictwu) oraz przy pomocy etymologicznych słowników, starocze-
skich leksykonów i staroczeskich encyklopedii włącznie z różnymi opra-
cowaniami ornitologicznymi dowiedzieliśmy się, że wyrażenie kolokacyj-
ne vodní káně — to jest określenie na współcześnie pojmowaną „mewę“. 
Wyrażenie vodní káně¹⁰ przedostało się do staropolskiej Biblii Gdańskiej 
dzięki czeskiemu fonetycznemu zapożyczeniu przy owocnej współpracy 
z Jednotą Braci Czeskich, wywodzących się z ruchu husyckiego, którzy 
aktywnie uczestniczyli przy powstawaniu wspomnianej polskojęzycznej 
protestanckiej Biblii Gdańskiej. Podczas analizy leksyki biblijnej zauwa-
żyłem, że pojawia się również i jedno tłumaczenie Biblii Jakuba Wujka 
(bjw), gdzie zamiast mewy została użyta łyska. W pozostałych dwóch 
tłumaczeniach spotykamy się z „niekonsekwentnym” — pod względem 
p a r a l e l i z m u  — przekładem ptasich jednostek leksykalnych, prze-

na mewę używało się określenia, gdzie również zostało wyeksponowane „morze”, 
ale zamiast jaskółki czy kani pojawia się inny ptasi komponent, a konkretnie wrona, 
por. wrona morska (dominicanus fuscus), za: (Karłowicz, Kryński, Niedźwiedzki 
1902/1952: 932). 

¹⁰ Jan Gebauer (1970: 17), autor dzieła: Staročeský slovník, díl ii K-N, podaje przy haśle 
kania — czes. káně aż trzy hasła, które są powiązane z łacińskim nazewnictwem 
„mewy”, por. canie larus // kane larum // kanye larus. Również staroczeski uczo-
ny Bartoloměj z Chlumce (tzw. Klaret), autor wielu łacińsko-czeskich słowników 
i różnych wierszy pisanych w większości przypadków leonińskim heksametrem 
podaje w swoich dziełach (Glosář — ClarGl 210; Bohemář — ClarBoh 101, Fyzio-
logář — ClarPhys 427), że larus to je kanye (por. Hadravová 2008: 372).



Strategia synonimii w przekazie biblijnym na materiale czeskim i polskim 

117

de wszystkim ze względu na to, że w Nowej Biblii Gdańskiej (nbg) mamy 
mewę (Kpł) i czajkę (Pwt), a w Bibli Olomoucké (bo) został wymieniony 
reprezentant awifauny chřiestel (Kpł) i sýc (Pwt).

Na podstawie przytoczonych przykładów możemy stwierdzić, że naj-
częściej — jak podkreśla (Moszyński 2000: 183) — zarówno średniowiecz-
ni, jak i renesansowi słowiańscy tłumacze Biblii, napotykając się w tekście 
na wyrazy odnoszące się do obcej, nieznanej im rzeczywistości, stosowali 
różne techniki przekładu. Były to najczęściej zapożyczenia i kalki seman-
tyczne, ale mógł to być i efekt fonetyczno-semantycznej adideacji, jak 
również mogło to dotyczyć wyrazów jednoznacznie związanych z włas-
nym środowiskiem naturalnym i kulturowym (w tym również dużą rolę 
spełniała terminologia ludowa), a w niektórych przypadkach mogliśmy 
mieć do czynienia z rezygnacją niezidentyfi kowanej nazwy szczegółowej 
na rzecz ogólnej lub spotkać się z odwrotną kolejność, stosując najczęś-
ciej „pojęciowo” synonimiczne wyrażenia leksykalne, które nie zawsze 
muszą oddawać właściwie zidentyfi kowaną rzeczywistość. W obliczu po-
tencjonalnej synonimii zaczynają działać mechanizmy korygujące, czy-
li jeden z wyrazów może wypaść z użycia lub też słowa mogą nabierać 
odmiennych niuansów znaczeniowych, często natury stylistycznej lub 
socjokulturowej. Potwierdza się również szeroko pojęta teza o obrazie 
świata w języku, którą można by scharakteryzować następująco: różno-
rodnie brzmiące języki mają swoje specyfi czne cechy, szczególnie jeżeli 
dotyczą pojmowania świata. 



 Lubomír Hampl

118

Streszczenie

Strategia synonimii w przekazie biblijnym na materiale czeskim i polskim

W niniejszym artykule skupiam się na kwestiach związanych z szero-
korozumianym procesem translacyjnym. Przedmiotem analizy stały się 
przede wszystkim czeskie i polskie wersety biblijne koncentrujące się na 
nazwach własnych (terminologia geografi czna i wykonawczy pełnionych 
funkcji). Analizuję elementy kulturowe — pojmowane jako fi gury prze-
kładu — czyli w jaki sposób zostały przeniesione z tekstu wyjściowego do 
tekstu docelowego. Podczas procesów translacyjnych obserwujemy zjawi-
sko związane zarówno z egzotyzacją, jak i z udomowieniem (w zależno-
ści od rodzaju tłumaczenia). Mamy również do czynienia z lustrzanym 
odbiciem tekstu oryginalnego, szerokorozumianą adaptacją, konwer-
sją językową, bezpośrednim transferem, rozwinięciem defi nicyjnym 
i tzw. błędami metatranslacyjnymi polegającymi na redukcji elementu 
kulturowego oraz z przekładem ekwiwalencji funkcjonalnej. Przetłu-
maczone realia biblijne zawężone wokół np. nazw geografi cznych czy 
środków płatniczych lub wykonawców pełnionych funkcji możemy upa-
trywać także w modelach kognitywnych, nadając im czasami odmienną 
terminologię, co może być uwarunkowane kulturowo. 

Słowa kluczowe
egzotyzacja i udomowienie, obraz i symbolika biblijna, przekład, transla-
cja i tłumaczenie, ekwiwalencja językowa, synonimia i bliskoznaczność 
leksykalna.



Strategia synonimii w przekazie biblijnym na materiale czeskim i polskim 

119

Summary

Synonymy strategy in the Bible based on the Czech and Polish text

In this article i focus on issues related to the widely understood transla-
tional process. Th e subject of the analysis are mainly Czech and Polish 
biblical verses which focus on proper names (geographical terminology 
and executive functions performed). Here i analyse cultural elements- 
perceived as fi gure translation — which means how they were transfer-
red from the source text to the target text. During translational processes 
we observe the phenomenon associated with both foreignization and do-
mestication (depending on the kind of translation). We are also dealing 
with a mirror image of the original text, widely understood linguistic 
adaptation and conversion, direct transfer, defi nitional development, 
so called metetranslational mistakes consisting in reducing the cul-
tural element or functional equivalence translation. Th e translated 
biblical realities narrowed down to, for example, geographical names 
or means of payment or executive functions performed may be due to 
cognitive models, sometimes giving them diff erent terminology, which 
can be culturally conditioned.

Keywords
foreignization and domestication, picture and biblical symbolism, inter-
pretation, translation, language’s equivalence and synonymous lexical 
units.



120



121

Stanisław Ciupka
Akademia Techniczno-Humanistyczna w Bielsku-Białej 

Wiara jako pierwszy impuls w kierunku zbawienia. 
Koncepcja Klemensa Aleksandryjskiego

Czasy dzisiejsze ukazują nam wielu chrześcijan, dla których wiara wyda-
je się być czymś bliżej nieokreślonym, nieważnym w życiu, mało istot-
nym dodatkiem do życia. Zasadniczy nurt ich życia toczy się wokół pracy, 
nauki, kariery, konsumpcji, rozrywki. Niepokojące jest także myślenie 
niektórych teologów, którzy upowszechniają, swego rodzaju nowoczes-
ny aksjomat religijny, który sprowadzają do twierdzenia, że w hierarchii 
wartości na pierwszym miejscu człowiek wierzący powinien stawiać kon-
kretne działanie. Owe konkretne działania mają się w życiu chrześcijań-
skim przejawiać w działaniu na rzecz sprawiedliwości, wspólnego dobra, 
pokojowych inicjatyw, akcji ekologicznych, propagowania wolności od na-
łogów. Na rzecz tych działań chrześcijańscy fi lozofowie, teolodzy powinni 
budować fi lozofi czną i teologiczna argumentację, tak aby jak największą 
grupę osób przekonać o konieczności, użyteczności wymienionych wyżej 
wartości. Zdaniem tak myślących chrześcijańskich fi lozofów i teologów 
nie należy drążyć tematu wiary lub przynajmniej nie od problematyki 
wiary rozpoczynać dyskusję na temat wspólnych działań, lub sugerować, 
że jest ona źródłem i podłożem inspiracji zaangażowania się dla realiza-
cji wspólnych wartości. Podstawowe wyznanie wiary powinno się przeja-
wiać w czynach a nie teologicznych deklaracjach, czyny chrześcijan naj-
lepiej pozwalają zbudować upragnioną jedność podzielonych chrześcijan 
i zapewnić harmonijne działanie ludzi różnych dróg religijnych, a także 
ludzi niewierzących¹. Można sądzić, że w myśleniu niektórych nurtów 
współczesnej teologii, przez analogię do współczesnego nurtu fi lozofi cz-
nego nazywanego fi lozofi ą myśli słabej — pensiero debole², także w tych 

¹ H. Witczyk, Wiara naprawdę konieczna?, „Verbum Vitae” 11 (2007), s. 9.
² Sztandarową postacią tego nurtu jest Gianni Vattimo, który uchodzi za jedne-



 Stanisław Ciupka

122

nurtach teologii panuje chęć budowania słabej wiary, czyli wiary bardziej 
osobistej, indywidualnej, zmiennej, drugorzędnej w sprawach publicz-
nych i wspólnotowych. 

Tymczasem proces chrześcijańskiej drogi do szczęścia jest związany 
z procesem wiary, która w myśli chrześcijańskiej ukazuje się jako czyn-
nik warunkujący wstąpienie na drogę chrześcijańskiego doskonalenia. 
W czasach, w których Kościół sięga bardzo mocno do swoich korzeni, 
warto zapoznać się ze spojrzeniem Ojców Kościoła na rangę wiary na dro-
dze dążenia do doskonałości chrześcijańskiej. Tym bardziej, że poglądy 
Ojców Kościoła stanowiły i stanowią podstawę argumentacji teologicznej, 
jednocześnie są istotnym źródłem wiadomości o Kościele pierwszych wie-
ków: „Powrót do Ojców Kościoła stanowi owo zwrócenie się do począt-
ków chrześcijaństwa, bez którego byłoby niemożliwe dokonanie odnowy 
biblijnej, reformy liturgicznej i nowych badań teologicznych, zapowiada-
nych przez Powszechny Sobór Watykański ii”³.

Podobnie już wcześniej, w podobnym duchu, argumentował papież 
Pius xii, stwierdzając: „egzegeta katolicki znajduje znakomitą pomoc 
w studiowaniu tych dzieł, w których święci Ojcowie, Doktorowie Kościoła 
i najznakomitsi egzegeci przeszłości komentują księgi święte. Wprawdzie 
ci dawni komentatorzy Pisma św. nie zawsze dorównują wiedzą świecką 
oraz znajomością języków dzisiejszym egzegetom, ale mocą zadania, które 
im Bóg w Kościele powierzył, odznaczają się tak na wskroś głęboką intui-
cją rzeczy niebieskich, tak przedziwną przenikliwością umysłu, że dzięki 

go z najwybitniejszych myślicieli europejskich, w szczególności uważa się go za 
jednego z  najwybitniejszych przedstawicieli fi lozofi cznego postmodernizmu. 
W polu naukowych zainteresowań włoskiego fi lozofa znajdują się takie dziedziny, 
jak: hermeneutyka, etyka, polityka, a ostatnio religia. Głównym źródłem inspira-
cji dla Vattima są Nietzsche, Heidegger. Zagadnieniem, wokół którego ogniskuje 
się jego myśl, jest nihilizm. Vattimowski nihilizm według niego jest nihilizmem 
spełnionym, który nie pozwala grać metafi zycznymi resztkami. Włoski myśliciel 
postuluje rozumne pogodzenie się, afi rmację nihilizmu, uznając go za przezna-
czenie i szansę epoki późnej ponowoczesności, por. P. Domeracki, Błahe horyzonty 
Vattimowskiej etyki interpretacji, [w:] Osoba i racjonalność. Filozofi a chrześcijań-
ska, t. 6, Poznań 2009, s. 137–155, por. także, Pensiero debole, ‹http://it.wikipedia.
org/Wiki/Pensiero_debole›, s. 1–4, [2013–12–26].

³ Paweł vi, Przemówienie z okazji otwarcia Instytutu Patrystycznego ”Augustinia-
num” w Rzymie dnia 4.v.1970 r., „Vox Patrum” 9 (1989), z. 16, s. 49.



Wiara jako pierwszy impuls w kierunku zbawienia… 

123

temu przenikają głębiny słowa Bożego i wydobywają wszystko, co służyć 
może oświetleniu nauki Chrystusowej oraz pobudzić do świętości życia”⁴.

W ii wieku naszej ery działał jeden z największych chrześcijańskich 
intelektualistów okresu patrystyki, czyli Klemens z Aleksandrii. 

Klemens Aleksandryjski należał do najbardziej interesujących i zara-
zem kontrowersyjnych chrześcijańskich intelektualistów ii wieku naszej 
ery. Aleksandryjski scholarcha działał na granicy zetknięcia się starożyt-
nej myśli greckiej z rodzącą się chrześcijańską teologią. H. Pohlenz jeden 
z największych współczesnych znawców hellenizmu wypowie o Aleksan-
dryjczyku i  jego roli w wczesnym chrześcijaństwie następujące słowa: 
„Wraz z Klemensem [Aleksandryjskim] proces hellenizacji osiągnął swój 
szczyt”⁵.

W czasach powrotu chrześcijaństwa do jego źródeł, a więc także do 
epoki patrystycznej, warto więc życiu i działalności scholarchy szkoły 
aleksandryjskiej, jak i jego dziełu, wnikliwie się przypatrzeć. Tym bardziej, 
że już w jego czasach — a ta opinia także pokutuje aż do dzisiaj — stawia 
się uczonemu aleksandryjskiemu zarzut, że był uczonym, który bardziej 
czy mniej świadomie odrzucał źródła chrześcijańskie albo też wyraź-
nie zacierał rysy chrześcijańskie. Uważam, że taka opinia wobec naszego 
uczonego nie jest uzasadniona. Klemens Aleksandryjski jest Grekiem, ale 
zarazem także żarliwym chrześcijaninem. Przytoczmy, w tym miejscu 
uwagi S. Łucarza: „Dzieło zaś, którego się podjął, nie ma na celu w żadnym 
wypadku hellenizacji chrześcijaństwa (…) Pragnie on przede wszystkim 
zanieść Chrystusa i Jego naukę swoim greckim ziomkom, a przy tym zdaje 
sobie sprawę, iż może to uczynić jedynie w sposób dla nich zrozumiały”⁶.

Pod koniec swojego dzieła Zachęta Greków, nasz aleksandryjski uczony 
tak określa swoje pragnienia i swoją metodę pracy naukowej: „Przybądźże 
omamiony (oszukany), nie wspieraj się już na świętej lasce, nie zdób sobie 
głowy wawrzynem. Odrzuć opaskę z czoła i jelenią skórę, a bądź trzeź-
wy… Chcę ci pokazać Logos i jego tajemnice, i wyjaśnić ci je używając 
obrazów, które są ci znane”⁷. 

⁴ Pius xii, Encyklika Divino affl  ante Spiritu, ii 2c, tłum. E. Dąbrowski, [w:] Nowy 
Testament na tle epoki, Poznań 1958, s. 416–417.

⁵ M. Pohlenz., Die Stoa, Geschichte einer geistigen Bewegung, Göttingen 1970, i, 
s. 423, cyt za: S. Łucarz, Grób czy świątynia? Problematyka cielesności w antropo-
logii Klemensa Aleksandryjskiego, Kraków 2007, s. 5.

⁶ S. Łucarz, Grób czy świątynia? Problematyka cielesności…, dz. cyt., s. 5.
⁷ Tamże, s. 5.



 Stanisław Ciupka

124

Aleksandryjski scholarcha w  swych pismach — każdego myślącego 
człowieka, człowieka dobrej woli, który poszukuje prawdy w swoim ży-
ciu, prawdziwego szczęścia, zachęcał do podjęcia autentycznego wysiłku 
intelektualnego i moralnego i na tej drodze postulował, aby obrać sobie 
jako przewodnika Logosa — Boskie Słowo⁸ .

Ten grecki Ojciec Kościoła jest uważany za jednego z pierwszych wczes-
nochrześcijańskich pisarzy, który podjął problematykę chrześcijańskiego 
doskonalenia, a w tym procesie istotna rola przypadała wierze (pi,stij) 
jawiącej się jako konieczny warunek wstąpienia na drogę chrześcijań-
skiej doskonałości. Pragnąc ukazać, jakie miejsce przypisuje nasz uczony 
wierze w procesie dążenia do doskonałości chrześcijańskiej, musimy roz-
począć od zastanowienia się, czym jest ona dla niego, czyli nad jej istotą.

Określenie wiary
Scholarcha aleksandryjski, próbując określić istotę wiary, posłuży się na-
stępującymi sposobami:

— wskaże wzajemne relacje wiary w stosunku do innych wartości,
— ukaże sprzeciw wiary wobec pseudowartości,
— sformułuje defi nicje wiary w znaczeniu ogólnym i religijnym.
Próbując budować defi nicję wiary poprzez ukazanie jej relacji wo-

bec innych wartości, Klemens Aleksandryjski wychodzi od ukazania jej 
stosunku do wartości intelektualnych, a także moralnych, z tym, że na 
plan pierwszy wysuwa wartości z kręgu intelektualnego, takie jak: gnoza, 
prawda, wiedza, poznanie, fi lozofi a, kerygmat. Wysunięcie na plan pierw-
szy wartości intelektualnych wynika zapewne: „z jednej strony z głębo-
kiego powiązania umysłowości Klemensa z kulturą helleńską, a drugiej 
z faktu, iż dzieło było adresowane do ludzi, którzy wyrośli na podłożu 
grecko-rzymskiej myśli fi lozofi cznej”⁹.

Rzeczą oczywistą jest więc wysunięcie przesłanek natury rozumowej, 
a dopiero potem innych racji. Dostrzeżemy ten proces, analizując wza-
jemne relacje wiary wobec wartości, szczególnie gdy zapoznajemy się 

⁸ P. Szczur, Wiara matką miłości chrześcijańskiej według Klemensa Aleksandryj-
skiego, „Verbum Vitae” 5 (2004), s. 129.

⁹ H. Ostrowski, Problem defi nicji wiary w „Dywanach” Klemensa Aleksandryjskiego, 
„Vox Patrum” 6 (1986), z. 10, s. 164.



Wiara jako pierwszy impuls w kierunku zbawienia… 

125

z treścią Kobierców v, vi, vii, w których na plan pierwszy, przy omawianiu 
problematyki wiary, wybijają się treści o charakterze intelektualnym¹⁰.

Na drugim planie dostrzegamy relacje wiary i wartości moralnych, 
takich jak: miłość, nadzieja, bojaźń. Wśród wartości moralnych pierw-
szoplanowa rola przypada miłości. Rolę miłości w procesie doskonale-
nia chrześcijańskiego szczegółowo przebadał w swojej pracy F. Drącz-
kowski¹¹. Dodatkowo wystarczy odwołać się choćby do kilku wypowiedzi 
Klemensa Aleksandryjskiego, które potwierdzają pierwszoplanową rolę 
miłości wśród wartości moralnych: „wiara daje początek, bojaźń Boża 
buduje, a doskonali wszystko miłość”¹². „Ci, którzy dążą do doskonałości, 
powinni uzyskać poznanie rozumowe, którego fundamentem jest świę-
ta triada: wiara, nadzieja, miłość, wśród tych największa jest miłość”¹³. 
„Wiara opiera się na skrusze i nadziei, przezorność na wierze, a wytrwała 
uprawa etyczna na nich wszystkich, w połączeniu z ćwiczeniem umysło-
wym osiągają swoją pełnię w miłości”¹⁴.

Sumując wywody naszego autora możemy powiedzieć, że o ile wia-
ra, w jego rozumieniu, pełni rolę matki cnót, to cnotą najważniejszą, do 
której wiara prowadzi, jest miłość, a proces chrześcijańskiego wzrostu to 
rozwój agape.

Przejdźmy teraz do relacji wiary z nadzieją, którą ujmuje nasz autor 
krótko, ale w sposób bardzo precyzyjny. W myśl jego koncepcji nadzieja 
kształtuje się u człowieka wskutek pamięci o karze i nagrodzie po śmier-
ci¹⁵. Człowieka, jak pisze aleksandryjski scholarcha, grzeszącego czeka 
kara, zaś człowieka sprawiedliwego nagroda: „gdyby nie uwierzono w nie-
wątpliwe następstwo kary w stosunku do tego, który się grzechu dopuścił, 

¹⁰ Tamże, s. 164, por. także, D. Drapiewski: „Wiara jako pierwszy i podstawowy wa-
runek do osiągnięcia agape jest nierozerwalnie związana z odkryciem prawdy, 
bowiem niemożliwość zgłębiania prawdy jest prostą konsekwencją braku wiary” 
w: Epistemologiczny wymiar miłości w koncepcji Boga i świata według Klemensa 
Aleksandryjskiego, [w:] Perspec†iva, „Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 
1 (2007), s. 42.

¹¹ Drączkowski F., Kościół-Agape według Klemensa Aleksandryjskiego, Lublin 1983, 
s. 38–55. 

¹² Strom. ii, 55, 4.
¹³ Strom. iv 54, 1.
¹⁴ Strom. ii 45, 1.
¹⁵ Por. H. Ostrowski, Problem defi nicji wiary w „Dywanach” Klemensa Aleksandryj-

skiego…, dz. cyt., s. 131–132.



 Stanisław Ciupka

126

a zbawienie dla tego, kto żyje wedle przykazań, w takich warunkach nie 
nastąpiłaby poprawa. Oto jak nadzieja powstaje organicznie z wiary”¹⁶.

Należy jednak założyć także odwrotny proces, bowiem nadzieja może 
również pełnić rolę istotnego impulsu kierującego człowieka niewierzą-
cego do wiary: „Jest zatem czymś od Boga takie przejście z niewiary do 
postawy wiary, powstałe bądź to z nadziei, bądź z bojaźni”¹⁷.

Powiązanie wiary i nadziei ma charakter dynamiczny, pełny, gdyż obie 
cnoty, pozostając w ścisłej symbiozie, prowadzą człowieka do moralnego 
udoskonalenia, w ostateczności do osiągnięcia zbawienia. 

Zwróćmy jeszcze uwagę na wywody aleksandryjskiego scholarchy od-
nośnie do powiązania wiary i bojaźni, co pozwoli polskiemu autorowi 
analizującego myśl Klemensa Aleksandryjskiego, dojść do ostatecznego 
wniosku: „iż wiarę w procesie uwierzenia stawia nasz autor wcześniej 
niż bojaźń. O ile wartości z kręgu intelektualistycznych (…) prowadzą na 
drogę wiary, o tyle wartości z kręgu aretologicznych tj. miłość, nadzieja 
i bojaźń wpływają na jej rozwój”¹⁸.

Takie ujęcie problemu przez Klemensa Aleksandryjskiego jest całościo-
we, personalistyczne i pojawiające się opinie i posądzanie naszego autora 
o intelektualizm etyczny nie wydają się słuszne¹⁹.

Warto zasygnalizować, że Klemens z Aleksandrii, choć pobieżnie, zaj-
mował się zarysowaniem relacji pomiędzy wiarą a wartościami miste-
ryjnymi, przykładowo relacjami pomiędzy wiarą a łaską, wiarą a Logos, 
wiarą a zbawieniem. 

Następną ważną drogą, która ma pomóc w sformułowaniu defi nicji 
wiary, to porównywanie wiary do jej opozycji: „Stanowią one istotne 
uzupełnienie obrazu wiary. Dzięki nim jej obraz jest bardziej wyrazisty 
i czytelny”²⁰.

¹⁶ Strom. ii,. 27, 2.
¹⁷ Strom. ii, 31, 1.
¹⁸ H. Ostrowski, Problem defi nicji wiary w „Dywanach” Klemensa Aleksandryjskie-

go…, dz. cyt., s. 165.
¹⁹ Ten punkt widzenia prezentuje: M. Spanneut, Le stoicisme des Pe .res de L’Eglise, 

Paris 1957, s. 247–248. Cyt. za: H. Ostrowski, Problem defi nicji wiary w „Dywanach” 
Klemensa Aleksandryjskiego…, dz. cyt., s. 165, przypis 15.

²⁰ P. Szczur, Wiara matką miłości chrześcijańskiej według Klemensa Aleksandryj-
skiego…, dz. cyt., s. 132.



Wiara jako pierwszy impuls w kierunku zbawienia… 

127

Opozycje nie są zbyt liczne, ale stanowią znaczące uzupełnienie ryso-
wanego przez kierownika Szkoły Aleksandryjskiej obrazu wiary. Ich rola 
to: „jakby rzucanie cieni, dzięki którym obraz staje się bardziej czytelny”²¹.

Z pierwszą opozycją mamy do czynienia na początku Kobierców, gdy 
stanowczo sprzeciwia się wierze infantylnej, stawiając jako wzór wiarę 
świadomą: „Chłoszcze więc Apostoł swymi słowami ludzi pozornie mą-
drych i przekonanych o swej mądrości, nie będących jednak mądrymi. 
Powiedział: «Bo nie w słowie przejawia się Królestwo Boże — rozumiejąc 
przez słowo nie takie, które jest istotnie prawdziwe, lecz słowo przekonu-
jące przez domniemanie — ale w mocy sprawczej. Bo moc sprawczą ma 
tylko prawda»”²². 

W sferze wiary staje w opozycji do wszelkich przejawów irracjonal-
no-afektywnych zachowań człowieka, oraz wyraża zdecydowany sprze-
ciw wobec daleko posuniętego racjonalizmu w myśleniu człowieka. Jako 
wybitny naukowiec dostrzega w prawdzie wartość godną podziwiania 
i przeciwstawia ją w opozycji do niewiary: „A kiedy Pismo mówi: «Wstą-
pił w ciemność, gdzie Bóg», to dla tych, którzy są w stanie zrozumieć, 
oznacza, że Bóg jest niewidzialny i niewyrażalny słowem, a «ciemność» 
znowu — że prawdziwie niewiara ogółu ludzi i niewiedza stoją na prze-
szkodzie blaskowi promiennemu prawdy”²³.

Bardzo krytycznie ocenia ludzi niewierzących, ponieważ nie cenią so-
bie prawdy: „Z kolei ludzie posłuszni Prawu, ponieważ posiedli o nim peł-
ną wiedzę, nie mogą nie wierzyć ani nie znać Prawdy, natomiast ci, którzy 
są niewierzący i okazali niechęć do uczestniczenia w dziełach Prawdy, są, 
trzeba to przyznać, pozbawieni znajomości Prawdy w stopniu większym 
niż ktokolwiek inny”²⁴.

Klemens Aleksandryjski jest przekonany, że niewiara zawsze znajduje 
się w opozycji do prawdy: „Wzbronione jest bowiem tego, co święte, da-
wać psom, dopóki trwają w stanie dzikości. Nie przystoi przecież uży-
czać wody żywej, strumienia boskiego i czystego, ludziom żyjącym jeszcze 
w stanie zawiści, zmącenia duszy, przewrotnego niedowiarstwa, ujadają-
cych bezwstydnie na poszukiwanie prawdy”²⁵.

²¹ H. Ostrowski, Problem defi nicji wiary w „Dywanach” Klemensa Aleksandryjskie-
go…, dz. cyt., s. 167.

²² Strom. i, 54, 2–3.
²³ Strom. v, 78, 3.
²⁴ Strom. I, 170, 1.
²⁵ Strom. ii, 7, 4.



 Stanisław Ciupka

128

Niewątpliwie, sięgając jeszcze do innych jego wypowiedzi w Kobier-
cach²⁶, można uznać, że scholarcha aleksandryjski bardzo mocno pod-
kreśla opozycję wiary do niewiary. Przedstawiając — aczkolwiek tylko 
wybiórczo, przejawy opozycji pomiędzy wiarą i różnymi pseudowartoś-
ciami — jednocześnie osiąga upragniony efekt — wydobywa wartość wia-
ry w życiu człowieka, co pozwoli polskiemu badaczowi myśli tego Ojca 
Kościoła na sformułowanie poniższej opinii: „wiarę i  ludzi wierzących 
stawia bardzo wysoko, zaś brak wiary i ludzi niewierzących ocenia ne-
gatywnie, a nawet do pewnego stopnia piętnuje. Widać u niego pewną 
bezkompromisowość, charakteryzującą jego epokę”²⁷.

Podkreślić należy także i ten element, że za pomocą opozycji podaje, 
jakie czynniki prowadzą do wiary, a są to: fi lozofi a, kerygmat, elementy 
mistyczne, wartości moralne. Wprowadzając do swych rozważań prob-
lematyki opozycji wiary do pseudowartości, udało się naszemu autorowi 
doprecyzować obraz wiary, jak i sylwetkę człowieka wierzącego. Przedsta-
wiając problematykę wiary, nie od razu zdobywa się na próbę zbudowania 
defi nicji wiary, lecz najpierw próbuje opisać ją przy pomocy kategorii re-
lacji i opozycji, a dopiero w dalszej kolejności podejmie zamiar zbudowa-
nia ścisłej defi nicji. Taka droga wnioskowania doprowadzi go próby sfor-
mułowania defi nicji wiary, która: „wypływała zapewne nie tylko z zasad 
obowiązujących w jego czasach i z indywidualnych upodobań, lecz także 
została podyktowana w dużym stopniu trudnością tematu”²⁸.

Klemens Aleksandryjski, gdy w swych intelektualnych wywodach do-
szedł do przekonania, że może podjąć się próby zdefi niowania wiary, więc 
będąc do tego gotowy, zostawił nam defi nicję wiary w znaczeniu podsta-
wowym i religijnym.

Wiara w znaczeniu podstawowym
W ramach rozważań w Kobiercach ii, gdy próbuje uogólnić swoje poglą-
dy na temat wzajemnych relacji pomiędzy wiarą i innymi wartościami 
²⁶ Por. Strom. ii, 11, 1; iv, 80, 3.
²⁷ H. Ostrowski, Problem defi nicji wiary w „Dywanach” Klemensa Aleksandryjskie-

go…, dz. cyt., s. 169.
²⁸ E. Molland, Th e Conception of the Gospel in the Alexandrian Th eology, Oslo 1938, 

s. 5, cyt. za H. Ostrowski, Problem defi nicji wiary w „Dywanach” Klemensa Alek-
sandryjskiego…, dz. cyt., s. 170. 



Wiara jako pierwszy impuls w kierunku zbawienia… 

129

i wiarą a jej stosunkiem do niewiary, pojawi się defi nicja wiary: „Zatem 
wiara jest zaangażowanym przypuszczeniem, dobrowolnie powziętym 
i rozważnym, sądem wstępnym przed aktem już czysto poznawczym”²⁹.

Powyższe stwierdzenie poprzedza wypowiedź o niewierze, która jego 
zdaniem: „jest domysłem słabym i negatywnym na korzyść twierdzenia 
przeciwnego”³⁰.

Jak pisze przywoływany już wielokrotnie H. Orłowski: „W przytoczo-
nej defi nicji wiary posługuje się autor aż trzykrotnie rzeczownikiem h. 
lh,fij — branie, wzięcie, opanowanie, zabranie, otrzymanie, żądanie, mo-
dyfi kując go przedrostkami: u.po,, pro., kata.. Oszczędność słowotwórcza 
naszego autora świadczy być może o usilnym dążeniu do ścisłości termi-
nologicznej i stąd pochodzi chęć oparcia swych sformułowań o najwyż-
sze autorytety fi lozofi czne starożytności, względnie stanowi to odbicie 
stopnia trudności z jakimi się Klemens borykał”³¹.

Przedstawiona powyżej defi nicja wiary zbudowana została z trzech czę-
ści składowych, otóż wiara jest przypuszczeniem dobrowolnym e.kou,sioj, 
następnie jest ona przypuszczeniem rozważnym — eu,gw,mwn, oraz wiara 
jest sądem wstępnym — pro do,xa me,llontoj. Tak więc wiarę w znacze-
niu podstawowym określają trzy istotne cechy: dobrowolność, rozwaga, 
charakter wstępny. Podając powyżej uwagi Klemensa Aleksandryjskiego 
o niewierze, a poprzedzające omawianą defi nicję wiary, wydobywamy 
od strony negatywnej dwie dodatkowe cechy wiary, a mianowicie: wiarę 
cechuje charakter pozytywny i zaangażowanie³². Mamy więc pięć cech 
defi niujących wiarę i to trzy: dobrowolność, rozwaga, zaangażowanie, uj-
mują wiarę od strony podmiotowej, dwie: charakter wstępny i charakter 
pozytywny, od strony przedmiotowej. Ujęcie podmiotowe wiary uwzględ-
nia oprócz czynnika intelektualnego także czynnik wolitywny. Analizując 
wiarę od strony przedmiotowej, odsłania nam się ta cnota jako czynnik 
wprowadzający i inicjujący. Oprócz analizowanej powyżej defi nicji wia-
ry w znaczeniu podstawowym, podaje Klemens Aleksandryjski w innym 
miejscu swego dzieła Kobierce jeszcze jedno określenie wiary, tym razem 
o charakterze ontologicznym. Prowadząc etymologiczne analizy poję-

²⁹ Strom. ii, 28, 1.
³⁰ Strom. ii, 28, 1.
³¹ H. Ostrowski, Problem defi nicji wiary w „Dywanach” Klemensa Aleksandryjskie-

go…, dz. cyt., s. 171.
³²  P. Szczur, Wiara matką miłości chrześcijańskiej według Klemensa Aleksandryj-

skiego…, dz. cyt., s. 135.



 Stanisław Ciupka

130

cia e,pisth.mh, określi wiarę jako postawę duszy w stosunku do bytu: th.n 
pi,stin e,tumologhte,on th.n peri. to. o;n sta,sin th/j fuch/j h`mw/n³³. Użyte 
tutaj pojęcie sta,sij oznacza: ustawianie, ważenie, stanie, stan, położenie, 
postanowienie, powstanie, położenie³⁴ — nasz autor dopowiada do defi -
nicji wiary z Kobierców ii jeszcze jedną tj. cechę ontologiczną. Scholar-
cha aleksandryjski nie poprzestaje na ukazaniu relacji wiary do innych 
wartości, wiary w stosunku do opozycji i jednej tylko próbie zbudowania 
defi nicji wiary: „ale drąży omawiany problem wszechstronnie i dostrzega 
nowe aspekty omawianej rzeczywistości. Widoczny jest w tym ponadto 
pewien niepokój twórczy i dynamizm autora wyrażający się w jego za-
angażowaniu w omawiany problem i chęć wyświetlenia go do końca”³⁵.

Tak więc autor starając się wszechstronnie naświetlić problem 
pi,stij — dąży do pełnego poznania istoty wiary. Problem wiary bardzo 
absorbuje Klemensa Aleksandryjskiego, znajdujemy tego potwierdzenie, 
gdy podejmuje się próby zbudowania drugiej defi nicji wiary.

Wiara w znaczeniu religijnym
Z pierwszą próbą określenia wiary w znaczeniu religijnym spotykamy się 
u Klemensa Aleksandryjskiego, gdy czytamy w jego Kobiercach nastę-
pujące słowa: „Oto wiara, którą szkalują Hellenowie, uważając ją za bez-
wartościową i barbarzyńską, jest dobrowolną akceptacją wstępną (to jest 
wyprzedzającą doświadczenie), jest potwierdzeniem uczucia religijnego 
w odniesieniu do bóstwa, «jest zastępczym wyobrażeniem tego, czego 
się spodziewamy, doświadczalnym sprawdzianem rzeczy, których zoba-
czyć nie można» wedle boskiego Apostoła. Dzięki niej przede wszystkim 
«przodkowie nasi uzyskali świadectwo uznania (…). Bez wiary nie jest 
możliwe podobanie się Bogu»”³⁶.

Przywołana defi nicja składa się z dwóch elementów:
— wstępnego, który jest osobistym poglądem naszego autora i stanowi 

zmodyfi kowane powtórzenie defi nicji wiary w znaczeniu podsta-
wowym;

³³  Cyt. za: H. Ostrowski, Problem defi nicji wiary w „Dywanach” Klemensa Aleksan-
dryjskiego…, dz. cyt., s. 171.

³⁴ Słownik grecko-polski, Z. Abramowiczówna (red.), t. 4, Warszawa 1965, s. 96.
³⁵ Tamże, s. 172.
³⁶ Strom. ii, 8, 4.



Wiara jako pierwszy impuls w kierunku zbawienia… 

131

— oraz elementu podstawowego opartego na przytoczeniu defi nicji 
wiary z listu do Hebrajczyków (Hbr 11, 1–2; 6). 

Dla kierownika Szkoły Aleksandryjskiej wiara w ramach tej defi ni-
cji posiada charakter egzystencjalny, jest więc procesem, który cechuje: 
dobrowolność, rozwaga, charakter wstępny. Pamiętając o defi nicji wia-
ry w znaczeniu podstawowym, dostrzegamy, że występują tutaj te same 
cechy. Do tego, powtarzającego się określenia wiary, wprowadza autor 
specyfi kację religijną, a mianowicie: wiara jest potwierdzeniem uczucia 
religijnego w odniesieniu do bóstwa. Ważnym terminem w tej defi nicji, to 
użyty rzeczownik h. sugkata,qesij — oznaczający: potwierdzenie, zgod-
ność, jednomyślność³⁷.

Jak pisze Ostrowski: „Chodzi tu nie tylko o zgodę w znaczeniu intelek-
tualnym, lecz o pełną akceptację istnienia Boga także w sferze wolitywnej 
i afektywnej, a więc w wymiarze personalistycznym”³⁸.

W powyższej religijnej defi nicji wiary, jej wymiar podmiotowy, uzu-
pełnia autor o określenie pi,stij zaczerpnięte z Hbr 11, 1- 2; 6. Pierwszy 
człon sformułowania autora Listu do Hbr ukazuje nam wiarę od strony 
przedmiotowej, drugi człon zawiera elementy pochwalne. Istota wiary 
w ramach religijnej defi nicji jest wyobrażeniem tej rzeczywistości, której 
oczekujemy, staje się dowodem rzeczywistości niewidzialnej. Zarysowa-
na religijna defi nicja wiary wskazuje, że podmiotem wiary jest człowiek, 
który ma rozum, wolną wolę, uczucia. Przedmiotem wiary to Bóg, którego 
człowiek w czasie ziemskiej egzystencji nie może doświadczyć w sposób 
bezpośredni. Wiara religijna to fenomen sytuujący się: „pomiędzy tymi 
dwiema rzeczywistościami, tj. między światem widzialnym i niewidzial-
nym, między człowiekiem a Absolutem”³⁹.

Z przeprowadzonych rozważań nad zagadnieniem wiary u naszego au-
tora uderza jego uniwersalizm i ciągłe próby omówienia interesującego go 
zagadnienia w sposób wszechstronny. Dlatego sformułuje drugą religijną 
defi nicję wiary, stwierdzając: „Jeśli zatem jest wiara wstępnym wyborem, 
zdolnym do dążenia w jakimś kierunku, to jest z kolei dążeniem świa-
domym siebie. A skoro wstępny wybór jest początkiem działania, wiara 
musi być także początkiem działania i samą podstawą wstępnego wyboru 

³⁷  Słownik grecko-polski…, dz. cyt., s. 132.
³⁸  H. Ostrowski, Problem defi nicji wiary w „Dywanach” Klemensa Aleksandryjskie-

go…, dz. cyt., s. 173.
³⁹ Tamże, s. 174.



 Stanisław Ciupka

132

umysłowego. Ten ostatni poprzez wiarę wyprzedza odnośną prezentację 
własnego doświadczenia”⁴⁰.

Wartość tej defi nicji wiary, zresztą nawiązującej do myśli Arystote-
lesa⁴¹, wynika z faktu, że do cech konstytuujących boską cnotę zostaje 
dołożony ważny element, tj. działanie, dzięki czemu autor nadaje jej cha-
rakter dynamiczny. W ten sposób: „wiara, mimo swego niematerialne-
go charakteru, jawi się jako rzeczywistość bardzo konkretna i aktywna 
w stosunku do otoczenia”⁴².

Przedstawiona druga religijna defi nicja wiary wskazała nam, że życie, 
działanie, postępowanie, które starały się być zgodne z zasadami wyzna-
wanej wiary, składały się konkretne postępowanie pierwszych chrześci-
jan. 

Wiara impulsem do zbawienia
Scholarcha Aleksandryjski nie kończy swoich rozważań o wierze na róż-
norodnej próbie określenia jej istoty, ale wskazuje jej miejsce w procesie 
doskonalenia chrześcijańskiego, co możemy zaobserwować, analizując 
choćby następujący jego tekstu: „Wiara jest zatem skróconym, że tak po-
wiem, poznaniem rzeczy najważniejszych, poznanie zaś pewnym i nie-
wątpliwym dowodem założeń przyjętych przez wiarę. (…) I, jak to uprzed-
nio już powiedziałem, pierwszą przemianą zbawczą wydaje mi się ta, 
która ze stanu pogaństwa wiedzie do wiary, drugą — prowadzącą od wiary 
do poznania, ostatnią wreszcie ta, która przenika do miłości. Stąd już to, 
co poznaje, i To, co jest Poznawane, łączy się w zawiązek przyjacielski”⁴³. 

Wzmiankowana wypowiedź naszego autora ukazuje etapy doskona-
lenia chrześcijańskiego prowadzącego do fi nalnego stanu, tj. przyjaźni 
z Bogiem. Warunkiem wyjścia ze stanu pogaństwa i przejścia do chrześ-
cijaństwa i prowadzenia procesu doskonalenia duchowego jest wiara. Tym 
samym wiara jawi się jako konieczny element inicjujący proces odejścia od 
pogaństwa i wstąpienia na drogę chrześcijańskiego doskonalenia — od-
słania się „jako pierwszy impuls w kierunku zbawienia”, prowadzący do 
⁴⁰ Strom. ii, 9, 2–3.
⁴¹ Por. Arystoteles, Etyka Nikomachejska, 6, 2; 1139b 4.
⁴² P. Szczur, Wiara matką miłości chrześcijańskiej według Klemensa Aleksandryj-

skiego…, dz. cyt., s. 137.
⁴³ Strom. vii, 57, 4.



Wiara jako pierwszy impuls w kierunku zbawienia… 

133

elementu koronującego, czyli agape. Warto sięgnąć do jeszcze innej wy-
powiedzi naszego autora: „Jest zatem czymś od Boga takie przejście z nie-
wiary do postawy wiary, powstałe bądź to z nadziei, bądź z obawy. Ściśle 
biorąc, to właśnie wiara ukazuje się nam jako pierwszy impuls w kierunku 
zbawienia, a po niej obawa i nadzieja, i skrucha w połączeniu z opano-
waniem i wytrwałością, posuwając się naprzód i rozwijając ten pierwszy 
impuls, prowadzą nas do miłości i poznania prawdziwego, to jest gnozy. 
(…) jak niepodobna żyć bez czterech żywiołów, tak samo bez wiary nie 
ma gnozy. Zatem jest wiara samym najgłębszym i najbardziej elementar-
nym podłożem prawdy”⁴⁴. 

Powyższy tekst wskazuje nam stałe elementy jakimi są: wiara i miłość, 
pozostałe wartości nieraz są ułożone dowolnie i często liczebnie powięk-
szane. W ramach analizowanego tekstu występują takie elementy, jak 
nadzieja, skrucha, opanowanie, wytrwałość. Owa rysująca się w wywo-
dach Klemensa Aleksandryjskiego różnorodność środkowych terminów 
może wynikać z faktu, że dopuszczalne jest postrzeganie jego Kobierców 
jako swoistych notatek do wykładów, materiałów do planowanego a nie 
zrealizowanego dzieła — Didaskalosa. Prawem wykładowcy jest możli-
wość zrezygnowania z każdorazowego wyliczania wszystkich elemen-
tów składających się na proces wzrostu miłości, lecz przy konkretnej po-
trzebie — wyliczenie tylko niektórych z nich. Jednak stałymi elementami 
jego analizy problemu wiary jest postrzeganie jej jako pierwszego impulsu 
w kierunku zbawienia, a miłości jako zakończenia całego procesu dosko-
nalenia⁴⁵. 

Kierownik Szkoły Aleksandryjskiej na różny sposób ukazuje funkcję 
inicjującą wiary, sięgając choćby do konkretnego ludzkiego życia, mó-
wiąc, że u początków tegoż życia stoi zawsze matka. Podobną, przez ana-
logię, rolę przypisuje wierze, twierdząc za Pasterzem Hermasa, że wiara 
jest matką cnót. Zasygnalizowane powyżej porównanie występuje w Ko-
biercach ii, gdy zauważa: „Cnotą podtrzymującą Kościół — jak mówi Pa-
sterz — jest wiara, dzięki której wybrańcy Boży dostępują zbawienia. Cno-
tą o postawie prawdziwie męskiej jest panowanie nad sobą. Za nimi idą 
prostota, wiedza, niewinność, wzniosłość, miłość. Wszystkie te cnoty są 

⁴⁴ Strom. ii, 31, 1–3.
⁴⁵ Por. P. Szczur, Wiara matką miłości chrześcijańskiej według Klemensa Aleksan-

dryjskiego…, dz. cyt., s. 140.



 Stanisław Ciupka

134

córami wiary. I znowu: «Wiara daje początek, strach buduje, a doskonali 
wszystko miłość»”⁴⁶.

Nie ulega wątpliwości, że w powyższej wypowiedzi naszego autora 
cnota wiary ukazuje się jako matka cnót, która zapoczątkowuje duchowe 
życie, gdyż jest jego początkiem i źródłem. P. Szczur wskazuje na pewną 
regułę występującą w myśleniu Aleksandryjczyka odnośnie kwestii wia-
ry. Otóż: „W tym tekście weryfi kuje się też wcześniej zasygnalizowana 
reguła: wiara otwiera proces doskonalenia jako «rodząca» poszczegól-
ne cnoty, miłość zaś jest zwieńczeniem. Ta regularność rzuca ciekawe 
światło na tradycyjną już kolejność, w jakiej występują cnoty teologalne: 
wiara, nadzieja, miłość, które też tworzą pewnego rodzaju łańcuch, któ-
rego elementy krańcowe są takie same jak w wypowiedziach Klemensa”⁴⁷.

Mimo faktu, że cnoty: wiara i miłość tworzą pewnego rodzaju ramy 
bardzo różnorodnych struktur hierarchicznych, to jednak pozostają one 
w bliskim wzajemnym związku. Upewnia nas w tym stwierdzeniu, nastę-
pująca wypowiedź autora: „Twierdzę stanowczo, że wiara, jakiekolwiek 
byłoby jej podłoże, czy stanowiłaby je miłość czy obawa, jak utrzymują jej 
oskarżyciele, jest czymś boskim i nie daje się rozerwać przez jakieś inne 
uczucie ziemskie (…) Miłość bowiem czyni ludzi wierzącymi, łącząc ich 
węzłem uczucia z wiarą, a drugiej strony wiara jest bazą miłości odwza-
jemniając się jej podstawą dobrego działania”⁴⁸.

Zwrócić należy uwagę, że w cytowanej wypowiedzi pojawiają się słowa 
„wiara jest bazą miłości”, co pozwala domniemywać, że nasz autor jest 
przekonany, że wiara jawi się jako czynnik podstawowy, stojący u począt-
ków drogi chrześcijańskiego doskonalenia. Tworzenie budowli naszego 
religijnego życia rozpoczyna się od fundamentu, którym jest wiara⁴⁹.

Wspomniana wypowiedź scholarchy aleksandryjskiego pozwoliła F. 
Drączkowskiemu na ukazanie roli poszczególnych cnót w formie prosto-
kątów, które zarazem tworzą układ piramidalny. Na dole owej piramidy 
należy umieścić jako fundament wiarę, a następnie w zależności, po który 
tekst Klemensa Aleksandryjskiego sięgamy, może występować gnoza, bo-

⁴⁶ Strom. ii, 55, 3–4.
⁴⁷ P. Szczur, Wiara matką miłości chrześcijańskiej według Klemensa Aleksandryj-

skiego…, dz. cyt., s. 141.
⁴⁸ Strom. ii, 30, 2–3.
⁴⁹ Por. P. Szczur, Wiara matką miłości chrześcijańskiej według Klemensa Aleksan-

dryjskiego…, dz. cyt., s. 142; por. także: W. Völker, Der wahre Gnostiker nach Cle-
mens Aleksandrinus, Berlin 1952, s. 235.



Wiara jako pierwszy impuls w kierunku zbawienia… 

135

jaźń Boża, nadzieja — zawsze jednak na samym szczycie należy umieścić 
miłość chrześcijańską.

 Udaje się więc nam zbudować trójkąt, w którym poszczególne cnoty 
układają się warstwowo⁵⁰. Nie ulega żadnej wątpliwości, że proces wzro-
stu doskonalenia chrześcijańskiego jest procesem ciągłego wzrostu, tak-
że procesem dojrzewania i rozwoju wiary, która nie przestając być wiarą, 
z racji wystąpienia w niej nowych wartości staje się nową rzeczywistością, 
którą aleksandryjski scholarcha nazwie gnozą⁵¹.

Podsumowanie
Reasumując nasze wywody, dostrzegamy, że wiara odsłania się jako punkt 
wyjściowy procesu chrześcijańskiego doskonalenia, a miłość chrześci-
jańska jawi się jako suma wszystkich elementów i cnót, a cały ten proces 
doprowadza do zbawienia. 

⁵⁰ F. Drączkowski, Kościół-Agape według Klemensa Aleksandryjskiego…, dz. cyt., 
s. 41–42.

⁵¹ Por. P. Szczur, Wiara matką miłości chrześcijańskiej według Klemensa Aleksan-
dryjskiego… , dz. cyt., s. 143.



136



137

Anna Gibek
Uniwersytet Papieski Jana Pawła ii w Krakowie

Portrety wierzących kobiet 
w ujęciu św. Jana Ewangelisty

Portret to dzieło, w którym artysta ukazuje cechy malowanej osoby¹. 
Święty Jan w swojej Ewangelii własnym słowem ‘sportretował’ wiarę kil-
ku ważnych dla dziejów zbawienia kobiet. Są wśród nich Maryja — Matka 
Jezusa, Samarytanka, siostry z Betanii: Marta i Maria oraz Maria Mag-
dalena.

Jak przedstawiona jest przez Jana wiara tych kobiet? Czym się charak-
teryzuje? Analizując perykopy biblijne, w których można spotkać wymie-
nione uczennice Jezusa zostanie podjęta próba odpowiedzi na te pytania.

W opracowaniu wiara rozumiana jest jako personalistyczna relacja 
pomiędzy Osobą Boga a człowiekiem² oraz jako akt oddania i zawierze-
nia siebie Najwyższemu³. Do takiej wiary doprowadza międzyosobowe 
spotkanie, jest z nią nierozłączne, kształtuje ją i rozwija. Efektem spoty-
kania się osób jest wzrastająca wzajemna znajomość. Podobnie pozna-
wanie Boga nie ogranicza się do treści doktryn, ale jest poznaniem Oso-
by — Słowa.

Co jest charakterystyczne dla wiary kobiet? Jan Paweł ii w Mulieris 
dignitatem zauważa: „Chrystus rozmawiał z kobietami o sprawach Bo-
żych, znajdując u nich dla tych spraw zrozumienie: autentyczny rezonans 
umysłu i serca, odpowiedź wiary. I Jezus dla tej specyfi cznie «kobiecej» 
odpowiedzi wyraża uznanie i podziw”⁴. Autor czwartej Ewangelii por-

¹ Por. Słownik terminologiczny sztuk pięknych, K. Kubalska-Sulkiewicz, M. Bielska-
-Łach, A. Manteuff el-Szarota (red.), Warszawa 2003, s. 324–327.

² Por. Słownik teologiczny, red. A. Zuberbier, Katowice 1989, s. 356–362.
³ Por. Kobiety w Chrystusie. W stronę nowego feminizmu, M. M Schumacher (red.), 

Warszawa 2008, s. 240. 
⁴ Jan Paweł ii, List apostolski „Mulieris dignitatem” o godności i powołaniu kobiety, 15. 



 Anna Gibek

138

tretując wierzące kobiety pokazał na czym polega ta typowo ‘kobieca’ 
odpowiedź wiary.

Maryja, Matka Jezusa
Wiara Maryi jest wyjątkowa i niepowtarzalna, jest to relacja Matki do 
Dziecka. Miłość macierzyńska jest ogniem, który płonie jasnym i moc-
nym płomieniem od momentu uświadomienia sobie posiadania dziecka 
i nigdy nie gaśnie. Tak samo kochała Maryja, jej macierzyństwo było prze-
żywane w sposób głęboki.

U św. Jana spotykamy Matkę na początku Ewangelii, na weselu w Ka-
nie Galilejskiej (por. J 2, 1–12) i na końcu, w czasie śmierci Jezusa — pod 
krzyżem (por. J 19, 25–27)⁵. Czwarta Ewangelia jest zamknięta w wyjąt-
kowej inkluzji⁶ Matki. Jest to inkluzja stabilnej obecności. Autor odnoto-
wał obecność Maryi w rozgrywających się w Kanie wydarzeniach (była 
tam — J 2,  1). Po cudzie przemienienia wody w wino Nauczyciel wraz 
z uczniami i Matką przenoszą się do Kafarnaum. Ewangelista zaznacza 
obecność Maryi w drodze do tego miasta, które kojarzone jest z dorosłym, 
nauczającym Jezusem, miasto dzieciństwa — Nazaret zostaje opuszczone. 
W czasie aktywności nauczycielskiej Jezusa, św. Jan, nie wspomną o Mat-
ce, dopiero obecna jest w trakcie agonii Syna, pod krzyżem. 

 Maryja w czwartej Ewangelii jest Matką dorosłego już Jezusa, jej bycie 
przy Synu jest akceptacją podejmowanych przez Niego wyborów i decyzji. 
Ona nie ingeruje, nie próbuje zmieniać Jego życia. Tak jak każda matka 
dorosłego dziecka powinna wspierać je modlitwą i świadomością, że na 
rodzica zawsze może liczyć, równocześnie pozwalając przeżyć życie sa-
modzielnie. Tak i Maryja jest obecna, ale szanuje wolność i autonomię 
Syna.

 Zanim nadszedł czas Jej dyskretnej obecności, Matka wywołuje Jezu-
sa, by rozpoczął swoją działalność. Wydarzenia i dialog z Kany pomię-
dzy Maryją a Jezusem doczekał się wielu analiz i interpretacji⁷. Faktem 
⁵ Por. G. R. Beasley-Murray, John, Nashville 1999, s. 32–36.
⁶ Inkluzja (łac. zamknięcie) jest formą stylistyczną, która polega na zamknięciu pew-

nej jednostki literackiej, między dwoma identycznymi lub analogicznymi termina-
mi lub formułami. Por. J. Kudasiewicz, Ewangelie synoptyczne dzisiaj, Warszawa 
1986, s. 391.

⁷ Interpretacje dialogu z Kany stanowią cały wachlarz przemyśleń i koncepcji. Te-



Portrety wierzących kobiet w ujęciu św. Jana Ewangelisty 

139

jest, że był to pierwszy publiczny znak i został zainicjowany przez Matkę. 
Przekładając na współczesne czasy, była to forma błogosławieństwa dzie-
cka, jakie udzielają rodzice rozpoczynającemu dorosłe życie potomkowi.

Ostatnie zdanie wypowiedziane przez Matkę w  Kanie: „Uczyńcie 
wszystko, cokolwiek wam powie” (J 2, 5)⁸ stanowi Jej swoisty testament. 
Matka prosi by wsłuchać się w Słowo Syna i spełniać Jego wolę. Ona sama, 
jest wzorem otwarcia i przyjęcia w życiu woli Bożej. Przy zwiastowaniu 
wyrażając zgodę na Bożą wolę odpowiada: ge,noito, moi kata. to. r`h/ma, 
sou (Łk 1, 38). Użyty tu został tryb życzeniowy Maryja pragnie pełnić 
Bożą wolę, życzy jej sobie, wie, że jest ona tym, co najlepsze i do takiej 
postawy zachęca innych⁹. 

Matkę w Kanie cechuje pewność Syna i mocy wypowiedzianego przez 
Niego Słowa. Macierzyńska miłość jest fundamentem, na którym oparta 
jest wiara Matki, ale jej fi larami są całkowite posłuszeństwo Słowu i woli 
Syna. To bezwarunkowe zawierzenie i posłuszeństwo pozwalają Maryi 
przejść przez najtrudniejszy moment życia — haniebną śmierć Jedynego 
Syna. Jest wierna do końca, wspiera Jezusa, cierpi razem z Nim, ale w tym 
trudnym doświadczeniu jest niezłomna. Ból, który przeżywa, jeden z naj-
większych jaki człowiek może doświadczyć, nie panuje nad Nią, swoją 
postawą ponawia słowa wypowiedziane przy zwiastowaniu.

Portret wiary Maryi namalowany przez św. Jana, to wiara Matki w Boże 
Dziecko. Wsłuchana w Słowo i otwarta na Bożą wolę. Nacechowana ma-
cierzyńską miłością wytrwała, wierna wiara obecności.

matem tym zajmował się m.in.: O. da Spinetoli, Maryja w Biblii, Niepokalanów 
1997. Na uwagę zasługuje również interpretacja teologiczna M. Rosika, Mariologia, 
[w:] Teologia Nowego Testamentu, red. M. Rosik, t. 2, Wrocław 2008.

⁸ Wszystkie cytaty z Pisma Świętego za: Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. 
Najnowszy przekład z języków oryginalnych z komentarzem. Opracował Zespół 
Biblistów Polskich z inicjatywy Towarzystwa Świętego Pawła, Częstochowa 2011, 
wyd. Edycja Świętego Pawła.

⁹ M. M. Schumacher zwraca uwagę że tak, jak Jezus całkowicie oddał siebie woli 
Ojca, tak Maryja całkowicie oddaje siebie Bogu: „Fiat Dziewicy — «Oto Ja słu-
żebnica Pańska» — w pełni «zgadza się» z ofi arą Boskiej miłości: «utworzyłeś 
[Mi] ciało[…]. Oto idę […] aby spełniać wolę Twoją, Boże» (Hbr 10, 5.7)”. Cytat za: 
Doświadczenie feministyczne a doświadczenie wiary [w:] Kobiety w Chrystusie. 
W stronę nowego feminizmu, Warszawa 2008, s. 269.



 Anna Gibek

140

Samarytanka
Kolejna kobietą, której wiarę sportretował św. Jan jest Samarytanka (por. 
J 4, 1–42)¹⁰. Cała perykopa spotkania przy studni umieszczona jest w kon-
tekście ruchu i nacechowana ruchem, zarówno Jezus, jego uczniowie jak 
i wszystkie inne osoby przemieszczają się. Autor natchniony wprowadza 
bezruch tylko na czas rozmowy Jezusa z Samarytanką, koncentrując w ten 
sposób uwagę czytelnika na prowadzonym dialogu. 

O godzinie szóstej, czyli w samo południe¹¹ przy studni siedzi zmęczo-
ny Jezus. On jest tam pierwszy, czeka na Samarytankę. W tej, tak nieod-
powiedniej godzinie do źródła przychodzi kobieta, z problemami relacyj-
nymi. Musi zaopatrzyć się w wodę, ale nie chce po drodze nikogo spotkać, 
boi się kontaktu z ludźmi. Łatwiejsze dla niej jest przetransportowanie 
wielu litrów wody w niesprzyjających warunkach atmosferycznych, niż 
kontakt ze współmieszkańcami wioski. Relacje damsko-męskie nie ukła-
dają się jej pomyślnie. Miała pięciu mężów, aktualnie mieszka z szóstym 
mężczyzną, który nie jest jej mężem. Napotkany przy studni Jezus roz-
poczyna rozmowę, nie obwinia kobiety, nie oskarża, ale buduje atmosferę 
akceptacji. W takim klimacie, poprzez dialog, Boże Słowo doprowadza ją 
do wiary. Samarytanka rozmawia z człowiekiem, Żydem o imieniu Jezus, 
w tej rozmowie pokazuje, że posiada wiedzę (oi=da) o Mesjaszu, który ma 
przyjść. Jezus objawiając jej swoją Boskość (formuła evgw, eivmi)¹², pomaga 
połączyć relację do Osoby z wiedzą. Doprowadzona do wiary kobieta wi-
dzi swoje dotychczasowe życie, ale w innym świetle, z innej perspektywy. 
Gdy szła po wodę, najważniejsze były jej problemy, strach przed ludźmi, 
nie uporządkowane życie osobiste. Po rozmowie z Jezusem, najważniej-
szy staje się On. Samarytanka uwierzyła, że spotkała Mesjasza i tą wiarę 
od razy niesie innym, staje się misjonarką. Idzie do ludzi z dobrą nowiną 

¹⁰ Szerzej o tym spotkaniu napisał: J. E. Botha, Jesus and the Samaritan Woman: 
Speech Act Reading of John 4, 1–42, New York 1991.

¹¹ Por. K. Romaniuk, A. Jankowski, L. Stachowiak, Komentarz praktyczny do Nowego 
Testamentu, Poznań-Kraków 1999, s. 444.

¹² Formuła evgw, eivmi w chrystologii czwartej Ewangelii odgrywa bardzo ważną funk-
cję. Siedmiokrotnie występuje z orzecznikiem i siedmiokrotnie w postaci absolut-
nej. Wskazuje na Jezusa, Syna Bożego, który obdarza ludzkość życiem wiecznym, 
objawiając im oblicze i chwałę Ojca. W rozmowie z Samarytanką użyta jest for-
muła evgw, eivmi w postaci absolutnej: evgw, eivmi, o` lalw/n soi (J 4, 26). Więcej na ten 
temat w: M. Wróbel Studia z Ewangelii Janowej, Tarnów 2009, s.148–150.



Portrety wierzących kobiet w ujęciu św. Jana Ewangelisty 

141

o Chrystusie. Jej postawa i świadectwo, jest na tyle przekonywujące, że 
przyprowadza do Jezusa i do wiary w Niego innych. Mieszkańcom Sy-
char nie przeszkadza wcześniejszy sposób życia kobiety. Jej nawrócenie, 
zmiana jaka się w niej dokonała, są argumentem, który inicjuje ich wiarę. 
Zostaje ona potem wzmocniona i wzrasta w skutek spotkania z Jezusem 
i wsłuchania się w Jego naukę. Perykopę kończy wyznanie wiary złożone 
przez Samarytan: „Teraz wierzymy już nie na podstawie tego, co nam po-
wiedziałaś, lecz dlatego, że sami Go usłyszeliśmy. Wiemy, że On naprawdę 
jest Zbawicielem świata” (J 4, 42).

Autor czwartej Ewangelii w tym wyznaniu zawarł trzy istotne ele-
menty: wiarę mieszkańców Sychar zainicjowało świadectwo dane sło-
wem przez Samarytankę, do jej wzrost i rozwoju doprowadziło osobiste 
spotkanie ze Słowem Jezusa. W połączeniu z intelektualną wiedzą Sa-
marytanie przyjęli prawdę że: „On naprawdę jest Zbawicielem świata”.

Spotkanie Jezusa z Samarytanką może przywoływać w pamięci sta-
rotestamentowe spotkania przy studni, które były inicjacją miłości ob-
lubieńczej. Takie spotkanie doprowadziło do miłości: Izaaka i Rebekę¹³ 
(por. Rdz 24), Jakuba i Rachelę (por. Rdz 29, 1–14) i Mojżesza i Seforę (por. 
Wj 2, 15–21). Samarytanka, która miała w życiu sześciu mężczyzn — cyfra 
sześć w symbolice biblijnej oznacza niedoskonałość, ludzką słabość¹⁴, przy 
studni spotyka siódmego mężczyznę. Siedem to pełnia, całość¹⁵. To z Je-
zusem Samarytanka wchodzi w relację, której szukała całe dotychczasowe 
życie. Relację miłości oblubieńczej. Kobieta nie zostawia swojego domu, 
miasta, ludzi, ale czerpiąc siły i świeżość spojrzenia z relacji z Jezusem 
wraca do swojego życia odmieniona.

Jan Ewangelista namalował Samarytankę, jako kobietę doprowadzoną 
do wiary. W atmosferze akceptacji, poprzez rozmowę i Boże Słowo Jezus 
pomaga jej uwierzyć. Wiara Samarytanki jest relacją miłości, połączona 
z wiedzą owocuje przemianą myślenia i postępowania. Jest wiarą misyjną. 

¹³ Przy studni spotyka się Rebeka nie osobiście z Izaakiem, ale z sługą Abrahama, 
który został posłany, by w rodzinnym kraju wybrać żonę dla Izaaka. Spotkanie 
z Rebeką przy studni, było odpowiedzią na modlitwę i znakiem od Boga, że to ona 
jest przeznaczona na towarzyszkę życia Patriarchy.

¹⁴ Por. M. Lurker, Słownik obrazów i symboli biblijnych, Poznań 1989, s. 234.
¹⁵ Por. Tamże, s. 212.



 Anna Gibek

142

Marta z Betanii
Marta i  jej rodzeństwo Maria i Łazarz to przyjaciele Jezusa¹⁶. Ich dom 
Pan często odwiedzał, czuł się tam domownikiem. W Ewangelii św. Jana 
Martę spotykamy przy wskrzeszeniu Łazarz (por. J 11, 1–44) i namaszcze-
niu w Betanii (por J 12, 1–11).

Siostry informując Jezusa o chorobie brata przesłały komunikat: „Pa-
nie, ten, którego kochasz jest chory” (J 11, 3) określając miłość Nauczyciela 
do Łazarza użyty został termin– file,w kochać, lubić¹⁷. Autor Ewangelii 
precyzuje jednak uczucie, jakim darzył Jezus rodzeństwo: „Jezus miło-
wał Martę, jej siostrę oraz Łazarza” (J 11, 5), miłość oddana jest termin 
avgapa,w – miłować, kochać¹⁸. Św. Jan używa czasownika avgapa,w by oddać 
ogrom miłości Boga do człowieka, to właśnie taka miłość była motywacją 
do oddania przez Boga Swojego Syna: „Tak bardzo bowiem Bóg umiłował 
[hvga,phsen] świat, że dał swojego jednorodzonego Syna” (J 3, 16). Ewange-
lista pokazuje, że ludzie nie mieli świadomi głębi i ofi arności tej miłości. 
Percepcja Jezusowego uczucia zarówno przez Martę i Marię, jak i przez 
Żydów przy grobie Łazarza (por. J 11, 36) nie wychodzi poza znaczenie 
file,w. Ten odcień uczucia miłości lepiej oddaje polski czasownik lubić, 
to bardziej niż miłość, serdeczne koleżeństwo, sympatia¹⁹. Obustronna 
relacja pomiędzy Jezusem a rodzeństwem z Betanii była miłością, ale Je-
zus kochał Martę, Marię i Łazarza pełnią tego uczucia w sposób ofi arny 
i szlachetny a oni odpowiadali uczuciem ludzkim mniej doskonałym²⁰.

Rodzeństwo z Betanii w czwartej Ewangelii przedstawione jest tak, 
jak by już było znane czytelnikom. Marta i Maria pierwszy raz na kar-
tach Ewangelii pojawiają się u św. Łukasza, gdy Marta stara się najgodniej 
przyjąć Nauczyciela, a Maria koncentruje się na słuchaniu Mistrza (por. 
¹⁶ Por. G. R. Beasley-Murray, John…, dz. cyt., s. 180–200.
¹⁷ Por. R. Popowski, Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, Warszawa 

2006, s. 639.
¹⁸ Por. Tamże, s. 3. 
¹⁹ S. Hałas pokazując różnice pomiędzy tymi terminami, wskazuje na avgapa,w jako 

uczucie szlachetniejsze, bardziej intensywne i osobiste niż file,w – por. S. Ha-
łas, Biblijne słownictwo miłości i miłosierdzi na zderzeniu kultur, Kraków 2011, 
s. 71–82.

²⁰ Analogiczna sytuacja ma miejsce w dialogu przekazania Piotrowi prymatu (por. 
J 21, 15–17). Jezus uświadamia Piotrowi uczucie jakie żywi do nauczyciela, by na-
stępnie pokazać, że ludzka niedoskonała miłość, wystarczy do największych dzieł, 
bo jest wspierana przez Bożą łaskę.



Portrety wierzących kobiet w ujęciu św. Jana Ewangelisty 

143

Łk 10, 38–42). Marta, to ta z sióstr, której w skutek błędnej interpretacji 
przypadła gorsza cząstka. Jest to krzywdzą opinia.²¹. Współcześni egze-
geci wskazują na brak podstaw by przymiotnik avgaqh.n tłumaczyć w stop-
niu najwyższym — najlepsza część, raczej należy oddać w stopniu rów-
nym — dobra część²², takie tłumaczenie nie deprecjonuje postawy Marty, 
ale wskazuje na dwa równie dobre zachowania.

Marta zarówno u Łukasza jak i u Jana, jest panią domu, jest zapobie-
gliwa, zaradna i stara się mieć wszystko pod kontrolą. Śmierć jedynego 
mężczyzny w domu — Łazarza, stawia ją w bardzo trudnej sytuacji ma-
terialnej i społecznej. Wezwany Jezus się spóźnia. Marta kocha Nauczy-
ciela, ma wiedzę jaką mocą dysponuje Jezus, ale nie zawsze potrafi  połą-
czyć wiedzę i uczucie w pełną ufności wiarę. Rozmawiając z Jezusem po 
śmierci Łazarza dwukrotnie demonstruje posiadanie wiedzy: „Wiem, że 
Bóg da Ci wszystko, o co tylko Go poprosisz” (J 11, 22) „Wiem, że zmar-
twychwstanie” (J 11, 24). Termin wiem w języku oryginalnym oddany jest 
przez oi=da — wiedzieć, znać, potrafi ć²³. Jest to wiedza czysto intelektual-
na. Jezus poprzez rozmowę, Swoje Słowo i formułę Boskości evgw, eivmi²⁴ 
doprowadza do rozwoju wiary Marty. Wiedzieć nie znaczy wierzyć, wie-
dza jest w intelekcie a wiara ma wypływając z serca przenikać całego czło-
wieka. Jezus pomaga Marcie by wiedza przeszła do serca i stała się wiarą. 
W trudnym momencie życia, pogrążonej w żałobie kobiecie Jezus daje 
lekcję wiary, na zakończenie której, jak dobry nauczyciel, chce uzyskać 
informację zwrotną, czy uczennica pojęła, pyta: „Wierzysz”? Marta skła-
da wyznanie wiary: „Tak, Panie! Wierzę, że Ty jesteś Chrystusem, Synem 
Bożym, który przyszedł na świat” (J 11, 27). Kobieta prezentuje dojrzałą 
wiarę w Bóstwo, Mesjanizm i preegzystencję Jezusa.

²¹ Biblia Tysiąclecia przetłumaczyła Łk 10, 42: „Maria obrała najlepszą cząstkę, któ-
rej nie będzie pozbawiona”, podobnie tłumaczy ten fragment Biblia Poznańska. 
W tłumaczeniu Biblii Edycji Paulińskiej czytamy: „Maria wybrała dobrą część, 
która nie będzie jej odebrana”.

²² Por. F. Mickiewicz, Ewangelia według Świętego Łukasza. Wstęp, przekład z orygi-
nału, komentarz, t. 1, Częstochowa 2011, s. 574.

²³ Por. R. Popowski, Wielki słownik…, dz. cyt., s. 420.
²⁴ W Ewangelii św. Jana formuła evgw, eivmi kilkukrotnie występuje w kontekście „życia 

wiecznego”, które, swoją mocą udziela Jezus, wskrzeszając zmarłych. W J 8 o tym 
mówi, a przy wskrzeszeniu Łazarza, słowo potwierdza czynem. Por. M. Wróbel, 
Studia z Ewangelii Janowej, Tarnów 2009, s. 148–150.



 Anna Gibek

144

W czasie namaszczenia w Betanii (J 12, 2) obecna jest też Marta, która 
usługuje biesiadnikom — dihko,nei( diakone,w – usługiwać, służyć komuś, 
troszczyć się o kogoś, pomagać²⁵. Powołanie Marty jest typowo kobiece. 
Swoją wiarę, realizuje w powołaniu. Dalej jest zapobiegliwą, zaradną go-
spodynią, a jej postawa jest postawą służby.

Można wskazać pewną analogie w opisach wzrostu wiary Samarytanki 
i Marty. Obie posiadały intelektualną wiedzę i zostały doprowadzone do 
wiary przez rozmowę z Jezusem, Słowem i objawieniem: „Ja Jestem”. Obie 
realizują swoją wiarę w życiowym powołaniu, kochając Jezusa żyją w tym 
samym miejscu i dla tych samych ludzi, co przed spotkaniem z Nauczy-
cielem. Przedstawiony przez Ewangelistę proces wzrostu ich wiary w obu 
przypadkach kończy się publicznym wyznaniem wiary.

Wiara Marty sportretowana przez słowa św. Jana jest wiarą torującą 
sobie drogę z intelektu do istoty człowieczeństwa, połączona i realizacją 
się w powołaniu życiowym.

Maria z Betanii
Maria młodsza siostra Marty główną rolę odgrywa w scenie namaszcze-
nia w Betanii (por. J 12, 1–11). Ale już wcześniej, przy wskrzeszeniu Łaza-
rza (por. J 11, 1–44) św. Jan pokazuje Marię, jako posłuszną i całkowicie 
oddaną Jezusowi. Gdy usłyszała, że Jezus jest w pobliżu i ją woła, zarea-
gowała natychmiast. Zostawiła dom, zebranych tam ludzi i pobiegła do 
Nauczyciela, padając Mu do stóp. 

Maria za każdym razem pokazana jest w  kontekście stóp Jezu-
sa. W Ewangelii św. Łukasza siedzi u stóp Nauczyciela (por. Łk 10, 39). 
W przekazie św. Jana — przy wskrzeszeniu Łazarza pada do stóp Mistrza 
i namaszcza stopy Jezusa w czasie uczty w Betanii. Wyrażenie czci i odda-
nie hołdu poprzez padnięcie do stóp jest zarezerwowane tylko dla Boga, to 
akt wyznania wiary w Boskość. Gdy Korneliusz wychodząc na spotkanie 
Piotra upadł mu do nóg został upomniany: „Wstań! Ja też jestem człowie-
kiem” (Dz 10, 25–26). Podobna sytuacja opisana jest w Apokalipsie. Prorok 
chce uczcić mówiącego, ale anioł przedstawia się jako sługa: „Upadłem 
więc do jego stóp, aby mu się pokłonić. On jednak powiedział mi: «Nie 
rób tego! Jestem sługą razem z tobą i twoimi braćmi, którzy posiadają 

²⁵ Por. R. Popowski, Wielki słownik…, dz. cyt., s. 128.



Portrety wierzących kobiet w ujęciu św. Jana Ewangelisty 

145

świadectwo Jezusa. Oddaj pokłon Bogu!»” (Ap 19, 10)²⁶. Maria postawą 
ciała wyraża wiarę w Boskość Jezusa i adoruje Go.

W prastarym zwyczaju prawnym dotknięcie czegoś stopami oznaczało 
branie w posiadanie²⁷. Można tu znaleźć analogię do Pieśni nad Pieśnia-
mi: „Ja jestem mojego ukochanego, a mój ukochany jest mój” (Pnp 6, 3). 
Podobieństw pomiędzy relacją Jezusa i Marii a Oblubieńca i Oblubieni-
cy jest więcej. S. Mędala uważa, że Ewangelista opisując namaszczenie 
w Betanii posługuje się językiem Pnp²⁸. Również olejek nardowy, którego 
użyła Maria, w Pnp występuje w kontekście zaślubin króla z oblubienicą 
(por. Pnp 1, 12). Św. Jan oddał relację pomiędzy Marią a Jezusem jako re-
lację oblubieńczą. 

Maria kocha Jezusa miłością hojną. Do namaszczenia Ukochanego 
używa całego funta olejku, to jest około 327 gram, co stanowiło wartość 
300 denarów, czyli roczny dochód robotnika rolnego²⁹. Wiara Marii jest 
hojna, nie tylko emocjonalnie, ale również materialnie. Kontrastuje to 
z postawa Judasza, który kalkuluje i oblicza zyski i straty. Dla Marii liczy 
się obecność Jezusa i to, że może coś dla Niego zrobić.

Postawa młodszej siostry z Betanii wprawdzie sprawia wrażenie bier-
nej, ale jest to wrażenie mylne. Maria wyraża się konkretnym czynem, 
bardzo mało mówi, nie robi wokół siebie szumu. Jest pewna i zdecydo-
wana, wie czego chce i przekazuje to, poprzez czyn mocno nacechowany 
emocjonalnie, typowo kobiecy. Czyn zawierzenia i oddanej miłości.

Według niektórych egzegetów Maria reprezentuję pełnię wiary według 
koncepcji Janowej³⁰. Autor czwartej Ewangelii sportretował wiarę Marii, 
jako wiarę w Boga wyrażoną w adoracji, głębokiej miłości, uwielbieniu 
i oddaniu chwały Panu. Jest to wiara hojna, również materialnie.

²⁶ Apokalipsa kilkakrotnie porusza temat oddawania pokłonu Bogu, jako wyrazu 
kultu zarezerwowanego dla najwyższego por.: Ap 4, 10; 19, 10; 22, 8–9.

²⁷ Por. M. Lurker, Słownik …, dz. cyt., s. 234.
²⁸ Por. S. Mędala Ewangelia według Świętego Jana. Wstęp, przekład z oryginału, ko-

mentarz, t. 1, Częstochowa 2010, s. 839.
²⁹ Por. Tamże.
³⁰ Por. Tamże, s. 820.



 Anna Gibek

146

Maria Magdalena
Maria Magdalena, przedstawiona jest przez św. Jana, jako najwierniejsza 
z kobiet. Towarzyszy Jezusowi w momencie śmierci (por. J 19, 25) i  już 
wczesnym rankiem po szabacie zjawia się przy grobie (por. 20, 1–18)³¹.

Relacja pomiędzy Jezusem, a Marią Magdaleną jest relacja oblubień-
czą. Egzegeci przy wyjaśnianiu perykopy o spotkaniu przy grobie, jako 
tło wskazują Pnp³². Maria nie znajdując w grobie ciała Jezusa, szuka Go. 
Podobnie jak Oblubienica: „Nocą na posłaniu szukam tego, którego ko-
cha moje serce. Szukam, ale nie znajduję” (Pnp 3, 1). Poszukując Maria 
jest silnie wzburzona emocjonalnie, płacze — jest chora z miłości. Tak, jak 
Szulamitka: „Zaklinam was, córki jerozolimskie: Jeśli spotkacie mojego 
ukochanego, co mu powiecie? Że jestem chora z miłości!” (Pnp. 5, 8). Ma-
ria z Magdalii spotyka w ogrodzie Oblubieńca — Ogrodnika, „Wszedłem 
do mego ogrodu, moja siostro, oblubienico” (Pnp 5, 1). Przy tym, jednym 
z najpiękniejszych spotkań w Biblii Jezus wzywa kobietę po imieniu, „Ja-
kiś głos! To mój ukochany!” (Pnp 2, 8).

Maria Magdalena będąc przy grobie pozwala by emocje zawładnęły 
nią. Spotyka Jezusa, patrzy na Niego, ale Go nie poznaje. Wzrok prze-
słania jej żałoba, poczucie straty, cierpienie. Emocjonalność niweluje dy-
stans, nie pozwala właściwi ocenić sytuacji i prawidłowo funkcjonować 
rozumowi. Kobiety są z pewnością bardziej emocjonalne niż mężczyźni 
i tak też reaguje Maria Magdalena. Jednak cechuje ją przede wszystkim 
wytrwałość i wierność i dzięki temu zostaje nagrodzona osobistym spot-
kaniem z Jezusem. 

Zmartwychwstały najpierw zwraca się do Marii ogólnym tytułem Nie-
wiasto, dopiero nazwanie jej po imieniu: Mario, otwiera kobiecie oczy. 

Maria rozpoznając swojego rabbouni wierzy w Jezusa, ale w takiego, 
jaki był przed męką. Cieszy się, że to, co zostało przerwane śmiercią bę-
dzie trwało tak jak wcześniej. Jezus będzie żył, nauczał tak, jakby nic się 
nie wydarzyło. Zajmie to samo miejsce, w którym był kilka dni wcześniej. 
„Jezus nie wyszedł jednak z grobu po to, żeby nawiązać zerwane wię-
zi swej ziemskiej egzystencji”³³. Nauczyciel doprowadza wiarę Marii do 
³¹ Por. E. Longhenry, Mary Magdalene — Th e First „Apostle” of the Good News of the 

Resurrection, [w:] W. E. Berkley, J. W. Quinn (red.), People of th Past with Lessons 
for Today, North Charleston 2012, s. 62nn.

³² Por. S. Mędala, Ewangelia… , dz. cyt., s. 286.
³³ Cytat za: S. Mędala Ewangelia…, dz. cyt.,, s. 293.



Portrety wierzących kobiet w ujęciu św. Jana Ewangelisty 

147

przejścia z wymiaru ziemskiego do płaszczyzny transcendentnej. A na-
stępnie powierza jej misję wprowadzenia po paschalnej wspólnoty w ten 
nowy wymiar wiary. Maria Magdalena zwana Apostołką Apostołów spo-
tyka Zmartwychwstałego jako żyjącą Osobę i posłana, niesie uczniom 
prawdę o Jego obecności i możliwości spotkania z Nim.

Na portrecie wiary Marii Magdaleny można zobaczyć wierność, wy-
trwałość i oblubieńczą miłość, która zostaje nagrodzona wyjątkowym 
spotkaniem i płynącym z niego przesłaniem.

Wnioski
Święty Jan portretując wiarę kobiet, pokazał, że zawsze inicjatorem tej 
relacji jest Bóg. On wychodzi na spotkanie, czeka, a gdy dojdzie do kon-
taktu dba, by wiara była w ciągłym procesie wzrostu. Wiara człowieka 
jest odpowiedzią na Boże wezwanie.

Wiara kobiet jest obustronną relacją głębokiej miłości, mocno nace-
chowaną emocjonalnie, nastawioną na poznanie Boga. Wiedza, chęć cią-
głego poznawania Ukochanego jest ściśle związana z miłością. W teologii 
św. Jana ten, kto kocha „narodził się z Boga i zna Boga” ( 1 J 4, 7). Ten na-
tomiast, „kto nie miłuje, nie zna Boga, bo Bóg jest miłością” (1 J 4, 8). „My 
to poznaliśmy i uwierzyliśmy miłości, którą Bóg ma względem nas. Bóg 
jest miłością i kto trwa w miłości, trwa w Bogu, a Bóg przebywa w nim” 
(1 J 4, 16). 

Ta miłość połączona z poznawanie Osoby przez osobę, owocuje ob-
darowaniem sobą nawzajem. To zrobienie miejsca Jezusowi i Jego Słowu 
w sobie. Kobiety w Ewangelii św. Jana Jezusem wypełniły całe swoje ży-
cie, panowała jednomyślność umysłów, serc i woli. Postawa całkowitego 
oddania, była postawą stałą. Kobiety cechuje wyjątkowa wierność i wy-
trwałość. Zakorzenione w relacji z Jezusem, Jego mocą potrafi ły przezwy-
ciężyć każdą trudność.

Trafnie wiarę, nie tylko kobiet oddał mężczyzna, rosyjski teolog Paul 
Evdokimov: „Wiara nie jest nigdy prostym wyrażeniem intelektualnej 
zgody, ale wiernością osoby wobec Osoby. Kiedy kocham, wówczas czy-
nię coś zupełnie innego, niż kiedy się komuś podporządkowuję — oddaję 
się całkowicie. Nasłuchuję głosu w mojej własnej głębi — tam wszystko się 
zbiega i do mnie przemawia. Nie ma to nic wspólnego ze zwykłym podpo-



 Anna Gibek

148

rządkowaniem się […] Mówiąc „fi at”, utożsamiam się z Ukochanym. Wola 
Boża wytryska w mojej własnej woli, stając się po prostu moją wolą”³⁴.

Streszczenie

Portrety wierzących kobiet w ujęciu św. Jana Ewangelisty

Czytając Ewangelię św. Jana można przyjrzeć się namalowanym Słowem 
portretom wiary pięciu kobiet: Maryi Matki Jezusa, Samarytanki, Marty 
i Marii z Betanii i Marii Magdaleny.

Wiara Maryi to wiara Matki w Dziecko. Wsłuchana w Słowo i otwar-
ta na Bożą wolę, nacechowana macierzyńską miłością wytrwała, wier-
na wiara obecności. Samarytanka, jest kobietą doprowadzoną do wiary. 
W atmosferze akceptacji, poprzez rozmowę i Boże Słowo Jezus pomaga 
jej uwierzyć. Wiara Samarytanki jest relacją miłości, połączona z wiedzą 
owocuje przemianą myślenia i postępowania, jest wiarą misyjną. Wiara 
Marty z Betanii toruje sobie drogę z intelektu do istoty człowieczeństwa. 
Realizuje się w powołaniu życiowym. Relacja Marii z Betanii do Jezu-
sa to wiara w Boga wyrażona w adoracji, głębokiej miłości, uwielbieniu 
i oddaniu chwały Panu. Jest to wiara hojna, również materialnie. Wiara 
Marii Magdaleny to oblubieńcza miłość do Jezusa, wytrwała i wierna, 
całkowicie oddana.

Cechą wspólną wiary wszystkich kobiet jest relacja miłości jaka łączy je 
z Jezusem, Synem Boga. Wiara zawsze jest międzyosobową relacją gorą-
cej miłości, przeżywaną w swoim powołaniu i uświęcającą to powołanie. 
Wiara jest przez Jezusa oczyszczana i jest w ciągłym procesie wzrostu, 
do którego prowadzi Boże Słowo i rozmowa z Panem. Wiara łączy się 
z wiedzą, ale nie ogranicza się do wiedzy. Z mózgu przechodzi do ser-
ca, przestaje być tylko intelektualnym poznaniem, a staje się całą istotą 
człowieka. Konsekwencją wiary jest zmiana postawy. Wiara wyraża się 
poprzez adorację oddanie Bogu chwały.

Słowa kluczowe
Jezus, wiara, kobiety.

³⁴ Cytat za: P. Evdokimov, Kobieta i zbawienie świata, Poznań 1991, s. 61–62.



Portrety wierzących kobiet w ujęciu św. Jana Ewangelisty 

149

Summary

Th e portraits of believing women according to Saint John the Evangelist

While reading the Gospel according to St John we can take a closer look 
at the portraits of fi ve women’s fait: Mary, the Mother of Jesus, the Sama-
ritan, Martha and Mary from Bethany and Mary Magdalene.

Mary’s faith is the faith in her child. She was listening intently to the 
Gospel, open to God’s will, characterized with maternity love, persistent, 
faithful faith of presence. Th e Samaritan is the woman led to faith. In the 
atmosphere of acceptance, through the conversation and God’s Word, 
Jesus helps her believe. Th e faith of the Samaritan is the relation of love 
connected with knowledge, it results in changing her way of thinking and 
acting, it’s missionary faith. Th e faith of Mary from Bethany paves the way 
from the intellect for the essence of humanity. It is connected and realises 
itself in life calling. Th e relationship of Mary from Bethany to Jesus is her 
faith in God expressed in adoration, deep love, worship and giving prai-
se to God. It is generous faith, also materially. Mary Magdalene’s faith is 
spousal love to Jesus, persistent, faithful, completely devoted.

Th e common feature of all these women’s faith is their relationship 
with Jesus. Faith is always intrapersonal relationship of hot love experien-
ced in their calling and sanctifying it. Faith is purifi ed by Jesus in constant 
process of growing to which leads God’s Word and conversation with the 
Lord. Faith joins with knowledge but it doesn’t restrict to knowledge only. 
It comes from mind to heart and stops being only intellectual cognition, 
but it becomes the human being. Th e consequence of faith is changing 
of the attitude. Faith expresses itself in adoration, giving praise to God.

Keywords
Jesus, faith, women



150



151

s. Joanna Nowińska sm

Wiara a świadectwo w Apokalipsie św. Jana

Paradoksalnie w kontekście dyskusji o autorstwie poszczególnych dzieł 
z korpusu Janowego rodzina wyrazów wywodząca się z rdzenia martu- 
najczęściej w Nowym Testamencie pojawia się właśnie w tych pismach: 
47 razy w czwartej ewangelii, 12 w 1J, 5 w 3J i 19 razy w Apokalipsie. Zesta-
wienie z wyrażeniami od rdzenia pist- nie jest jednak już tak specyfi czne 
dla wymienionych przed chwilą ksiąg. Niemniej semantyka wyłaniająca 
się z analiz układu obu zwrotów w Apokalipsie — na tle innych miejsc 
biblijnych wydaje się bardzo ciekawa. 

Ostatnia księga Nowego Testamentu stosuje czterokrotnie rzeczownik 
pi,stij, którego semantyka obejmuje rzeczywistości takie jak: wiara, wia-
rygodność, kompletne zaufanie, obietnica i zobowiązanie do wiarygod-
ności i lojalności; stanowi on też określenie podmiotu we współczesnym 
rozumieniu „wierzącego/wiernego/wyznawcy”¹. Używa również 8 razy 
przymiotników: pisto,j — wierny, godny zaufania, zdolny do wiary, prze-
pełniony wiarą². Krąg znaczeniowy tych wyrażeń w obrębie Apokalipsy 
rozkłada się właściwie na dwie wypadkowe, którymi są wiarygodność 
i wierność³. W zestawieniu tytułowym dla niniejszego wystąpienia poja-
wia się jedynie pisto,j — natomiast pi,stij zaledwie w bliższym kontekście.

Drugi człon — greckie marture,w oznacza dawać świadectwo, deklaro-
wać się, poświadczać, wyznawać⁴, dostarczać informacji, która interesuje 

¹ pi,stij, [w:] J. P. Louw, E. A. Nida, Greek-English Lexicon of the New Testament 
Based on Semantic Domains, edycja elektroniczna 1997. 

² pisto,j, [w:] R. Popowski, Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, War-
szawa 1995. 

³ Więcej patrz: J. Nowińska, Wiarygodność i wierność — wypadkowe siły wiary w Apo-
kalipsie św. Jana, [w:] ‹https://www.academia.edu/5587246/Wiarygodnosc_i_wier-
nosc_-_wypadkowe_sily_wiary_w_Apokalipsie_sw._Jana›.

⁴ marture,w, [w:] B. N. Newman, A Greek-English Concise Dictionary of the New Te-



 s. Joanna Nowińska SM

152

interlokutora⁵. Th ayer’s Greek Lexicon wyakcentowuje w semantyce tego 
słowa obecność osoby, która doświadczyła czegoś, słyszała, widziała, bądź 
poznała w wyniku objawienia albo inspiracji⁶. W towarzystwie o` pisto,j 
pojawia się trzykrotnie w Apokalipsie (Ap 1, 5; 2, 13; 3, 14), za każdym 
razem w tej samej sekwencji o` ma,rtuj o` pisto,j, przy czym w drugim 
z tekstów oba człony zostają dookreślone zaimkiem dzierżawczym. Wy-
rażenia te pozostają w związku wyrazowym rzeczownika z przymiot-
nikiem. Poza tymi miejscami pojawiają się w kolejno po sobie następu-
jących wersetach dopiero i  jedynie w Ap 19, 10–11 — jednak konteksty 
z tego rozdziału, w których słowa te zostają umieszczone są wyraźnie 
odmienne — stąd też nie można tutaj wskazać bezpośredniej zależności 
semantycznej między nimi. 

Wydaje się zasadnym postawienie najpierw pytania o obecność ana-
logicznych sformułowań w Biblii greckiej. Spośród passusów starote-
stamentalnych paralelnych do wyrażenia analizowanego w Apokalipsie 
warto zwrócić uwagę na Jr 42, 5 w relacji lxx. Bóg, przywołany przez 
dowódców wojskowych na świadka wierności złożonej obietnicy zosta-
je określony jako ma,rtuj di,kaioj kai. pisto,j. Materia przysięgi dotyczy 
posłuszeństwa wobec słowa prorockiego w konkretnej sytuacji zagroże-
nia i wahania jaką podjąć decyzję. Zastanawia fakt czy inspirację do za-
stosowania takich określeń stanowi trauma doświadczenia i poszukiwa-
nie oparcia w Kimś mocnym, stałym, wiernym — czy też pragnienie już 
teraz udokumentowania, zapewnienia sprawdzalności Bożych wskazań. 
Determinacja obecna w tej wypowiedzi i radykalizm oświadczenia „po-
stąpimy we wszystkim według tego, co Pan, twój Bóg, objawi dla nas. Czy 
będzie to dobre, czy złe, usłuchamy głosu naszego Pana Boga, do którego 
cię posyłamy, aby się nam dobrze powodziło, gdyż posłuchaliśmy głosu 
Pana, Boga naszego” (Jr 42, 5bn) sugeruje wagę sytuacji, a tym samym też 
siłę przekonania obecną w mianie nadanym Bogu. Charakterystyczne, że 
wierność Boga jako świadka odnosi się tu — podobnie jak w Ap 22, 6: „Te 
słowa wiarygodne są i prawdziwe, a Pan, Bóg duchów proroków, wysłał 
swojego anioła, by sługom swoim ukazać, co musi stać się niebawem” — do 
wagi wypowiedzi.

stament, edycja elektroniczna 1993. 
⁵ marture,w, [w:] J. P. Louw, E. A. Nida, Greek-English Lexicon…, dz. cyt..
⁶ marture,w, [w:] H. Th ayer, Greek-English Lexicon of the New Testament, edycja 

elektroniczna 2001. 



Wiara a świadectwo w Apokalipsie św. Jana 

153

Ps 88,  38 dodatkowo wprowadza aspekt trwania, odwołując się do 
obrazu księżyca. Ten nośny rys świadectwa wyakcentowuje dynamiczny 
rozwój, zmienność skorelowane z wiernością. Wskazuje tym samym, że 
o` ma,rtuj o` pisto,j nie ma nic wspólnego ze stagnacją. Księga Przysłów 
nie pozostawi tu też miejsca na kłamstwo (Prz 14, 5.25).

Konstrukcja gramatyczna, którą tworzą ò ma,rtuj ò pisto,j w Ap 1, 5;2, 13 
i 3, 14 to typowy związek zgody⁷ Rolę nadrzędną pełni ma,rtuj — osoba 
opisana w kategorii sprawowanej przez siebie funkcji. Zatem dookreślenie 
pisto,j dotyczy sposobu wykonywania przezeń tego zadania bądź relacji 
do treści, albo do zlecającego. Mianem świadka w Ap 1, 5 i 3, 14 określony 
jest Jezus — w odniesieniu do drugiego z tych tekstów można dokonać ta-
kiej konstatacji w oparciu o analogiczność sformułowań i kontekst oraz 
formę autoprezentacji, obecną na początku każdego z listów Apokalipsy. 
W Ap 2, 13 świadkiem wiernym zostaje nazwany Antypas, przy czym jego 
świadectwo wiąże się z Jezusem. 

Ciekawy jest fakt, że motyw ludzkiego świadectwa został umieszczony 
w klamrze świadectwa Jezusa. Suponuje to akcent teologiczny na postawę 
człowieka, a zarazem formę, wzorzec lokuje w Synu Bożym, zaznaczając 
też Jego zdecydowany, intensywny wpływ na kształt ludzkiego sposobu 
postępowania. Przez nie też zresztą też dokonuje się uobecnienie mocy 
oddziaływania Jezusa — samo również paradoksalnie staje się świade-
ctwem Chrystusa, defi niowanego jako o` ma,rtuj o` pisto,j. W taki sposób 
dochodzi do głosu pytanie o cel ukazywania tej rzeczywistości. Kontekst 
Apokalipsy nakreślając aurę ucisku, traumy i wojny ustawia świadectwo 
w kategorii źródła mocy i nadziei dla tych, którzy tracą siły z racji wyda-
jącego się dominować, wszechobecnego zła⁸. Brak widocznych na razie 
pozytywnych rezultatów zmagań jest kompensowany w kluczu typowo 
biblijnej anamnezy. Przywołanie Jezusa jako o` ma,rtuj o` pisto,j zostanie 
później wzmocnione obrazem stojącego, jakby zabitego — a więc zmar-
twychwstałego Baranka (Ap 5, 6) i zwycięskiego wodza, dokonującego de-
fi nitywnego rozstrzygnięcia wojny z szatanem (por. Ap 19, 21). Na mocy 
tych prawd ma się wspierać świadectwo człowieka. Przykład Antypasa jest 

⁷ Jeden z trzech rodzajów międzywyrazowych związków gramatycznych, polegający 
na zgodzie co do rodzaju, liczby i przypadku pomiędzy wyrazem określającym 
i określanym (P. Bąk, Gramatyka języka polskiego, Warszawa 1989, s. 377).

⁸ Więcej patrz: J. Nowińska, Motyw wojny dobra ze złem w Apokalipsie św. Jana, 
Warszawa 2006. 



 s. Joanna Nowińska SM

154

jednak trudny — gdyż powiązany z jego śmiercią. Stawia kwestię granicy, 
do której ma sięgnąć świadectwo. 

Warto zapytać w tym miejscu o doświadczenie, którego oba te podmio-
ty są świadkami. W odniesieniu do ludzi określenie świadek pada w więk-
szości przypadków w ostatniej księdze Nowego Testamentu z przydawką 
„Jezusa” (Ap 1, 2.9 –również; 12, 17; 17, 6; 19, 10 **; 20, 4) — zaliczyć do tej 
kategorii można również 2, 13 z racji, iż sam Jezus określa Antypasa swoim 
świadkiem. Podobne określenie pojawia się w Apokalipsie jeszcze tylko 
w rozdziale 11, w odniesieniu do Dwóch Świadków (Ap 11, 3). Tym samym 
rzeczywistość Jezusa ukazuje się jako przedmiot świadectwa. Nagroma-
dzenie zaimka dzierżawczego 1 os. l. poj. w Ap 2, 13 wydaje się stanowić 
pewną wskazówkę, która najpierw pozwala dostrzec inkluzyjną konstruk-
cję całego wersetu:

2:13 oi=da pou/ katoikei/j(   o[pou o` qro,noj tou/ satana/(
a) Wiem, gdzie mieszkasz tam,    gdzie jest tron szatana,

kai. kratei/j to. o;noma, mou    kai. ouvk hvrnh,sw th.n pi,stin mou 
b) a trzymasz się imienia mego    i nie zaparłeś się wiary mojej 

c) nawet we dni Antypasa
kai. evn tai/j h`me,raij VAntipa/j  

o` ma,rtuj mou      o` pisto,j mou 
d) świadka mojego    wiernego mojego

o]j avpekta,nqh parV u`mi/n(    o[pou o` satana/j katoikei/Å
e) który został zabity u was,    tam gdzie mieszka szatan.

Greckie mou odsłania paralelność sformułowań — choć dotyczą różnych 
ludzkich kontrahentów — w części Ap 2, 13a-b domyślnego odbiorcę listu 
(jednostkę i zbiorowość), w partii Ap 2, 13c-e — Antypasa. Nasuwa rów-
nież wniosek o wzajemnej korelacji Imienia Jezusa i świadka Jezusa — Jego 
świadek byłby świadkiem Jego Imienia. Odniesienie do judaistycznego 
określenia Jahwe jako HaSzem suponuje tu Bóstwo Chrystusa i wszel-
kie Boskie prerogatywy, natomiast sama etymologia Jego własnego Imie-
nia ukierunkowuje na zbawienie, wyzwolenie, jakie dokonuje się poprzez 



Wiara a świadectwo w Apokalipsie św. Jana 

155

Niego z woli Ojca. Kontekst listu do Pergamonu sankcjonuje oba tematy: 
świadek dokumentowałby zatem równość Jezusa z Ojcem — na taką kon-
statację pozwala konfrontacja z tronem szatana — a zarazem udowadniał 
moc Boga, który uwalnia z opresji, ucisku (potwierdza to autoprezentacja 
Jezusa w tym liście: „To mówi Ten, który ma miecz obosieczny, ostry”). 
Trud towarzyszący świadectwu ukazują traumatyczne okoliczności: pa-
nowanie zła (Ap 2, 13a), morderstwo Antypasa (Ap 2, 13d) oraz obecność 
Obrońcy z mieczem (Ap 2, 12.16b). Regularne powtarzanie zaimka mou 
przy każdym z elementów opisu sugeruje podstawową wartość odniesie-
nia do Jezusa. Czterokrotne wzmianki — zgodnie z kluczem symboliki 
liczb w apokaliptyce — oznaczają uniwersalność — zatem byłaby to suge-
stia ustawienia całej rzeczywistości w relacji do Chrystusa. Możliwe, że 
w tym należałoby również upatrywać roli świadka — jako przekaziciela 
i krzewiciela tego rodzaju optyki.

Kompatybilność obrazów odbitych względem centralnie umieszczo-
nego sformułowania „nawet we dni Antypasa” (kai. evn tai/j h`me,raij 
VAntipa/j) pozwala zauważyć też pewien koloryt przynależności — a na-
wet intymności relacji — między świadkiem a Chrystusem. Ma,rtuj uka-
zuje się niejako wtopiony w Jezusa. Czynności, opisane w Ap 2, 13, ukie-
runkowane są na Jezusa: krate,w oznacza trzymać mocno, nie pozwolić 
sobie zabrać, ouvk avrne,omai — nie zdradzić, nie odrzucić, nie uznać za 
obcy⁹, a dotyczą rzeczywistości zasadniczych w tej relacji: wiary i wier-
ności. I to na ich kanwie powstaje nobilitacja: człowiek staje się Jezuso-
wym — i co ciekawe określenie to pada z ust Jezusa — więc posiada zna-
mię pewnej chluby, dumy, walor radości. Co ciekawe Ap 2, 13 zestawia 
w ten sposób Antypasa, który już — używając terminu specyfi cznego dla 
tej księgi — dopełnił swojego świadectwa — z odbiorcą listu, znajdującym 
się jeszcze w drodze. Sugestia świadomości i akceptacji konsekwencji wy-
pływających z wiernego świadectwa wydaje się tu być bardzo mocna.

Układ o` ma,rtuj mou o` pisto,j mou ustawia na jednej linii świadectwo 
i wiarę/wierność/wiarygodność. Obecność zaimków nakazuje potrakto-
wać w tym wersecie oba sformułowania niezależnie, suwerennie — ina-
czej mou byłoby tylko raz umieszczone. Tym samym ze związku zgody 
przekształcają się one w równoległe dookreślenia osoby Antypasa. Brak 
jednak zarówno przecinka jak i spójnika. Pojawia się również wrażenie 
wypowiadania jakby na jednym oddechu — co nie pozwala ostatecznie 

⁹ avrne,omai, [w:] B. N. Newman, A Greek-English…, dz. cyt.



 s. Joanna Nowińska SM

156

oddzielić powyżej wspomnianych elementów. Możliwe, iż jest to celowy 
zabieg autora mający wskazać dodatkowo konieczność współistnienia obu 
postaw: świadectwa i wiary w człowieku — w połączeniu z odniesieniem 
obu do Jezusa, a tym samym uświadomić, że istnieją też sytuacje złama-
nia tej harmonii. Paradoksalnie mogą one dotyczyć najpierw odłączenia 
tych postaw od osoby Jezusa — aczkolwiek Apokalipsa nie porusza tego 
zagadnienia.

Warte uwagi wydaje się również, normujące tę koncentryczną kon-
strukcję, sformułowanie evn tai/j h`me,raij, gdzie przedimek określony od-
nosi się do Antypasa — to są jego dni, czas jego dni. Wyrażenie to pojawia 
się w Apokalipsie trzykrotnie — poza 2, 13 jeszcze w dwóch diametralnie 
różnych kontekstach: cierpień zadawanych ludziom przez szarańczę (woj-
sko szatana¹⁰) — Ap 9, 6 — i zapowiedzi ukazania defi nitywnego zwycię-
stwa Boga (taką interpretację podsuwa Ap 10, 7 stosując dodatkowo wobec 
tego faktu określenie: dobra nowina). Sekwencja tych miejsc Apokalip-
sy sugeruje kierunek doświadczeń. Zestawienie przeżyć człowieka (Ap 
2, 13) z działaniem zła (Ap 9, 6) i następnie rozstrzygającym posunięciem 
Boga (Ap 10, 7) wydaje się stanowić swoiste wyjaśnienie tych pierwszych 
i wskazanie na nie, jako pole zmagań, które w historii posiada swoje roz-
szerzenie na całą rzeczywistość — choć nie traci tym samym na ważności. 
Dni zmagania człowieka znajdują odbicie w zmaganiu Boga o człowie-
ka. Zwycięstwo Boga nad szatanem już się dokonało — w życiu człowieka 
jednak trwa. Postawa o` ma,rtuj mou o` pisto,j mou to też wskazówka jak 
w nim partycypować.

Zastanawia też mocne — bo podwójne — zarysowanie aury konfronta-
cji w Ap 2, 13 w zestawieniu ze sobą wyrażeń: mój świadek i u was, tam 
gdzie mieszka szatan. Warto zwrócić uwagę na fakt, że obecność szatana, 
a dokładnie jego zadomowienie (katoike,w) stanowi klamrę wobec ana-
lizowanego tematu w Ap 2, 13 — wzmiankowane jest na początku i na 
końcu tego wersetu i wydaje się akcentować siłę i namacalność jego życia 
i działania w tym miejscu. Dodatkowy szczegół: tron, wskazuje na pano-
wanie, władzę, moc decyzyjną i tym samym podporządkowanie wszyst-
kiego. Z realiów miasta zostaje tu przywołany nie tylko kult boskiego Au-
gusta, sprawowany w Pergamonie od 20 r.p.n.e., lecz również gigantyczny 
ołtarz tamtejszej świątyni Zeusa i Eskulapa, z motywem walki bogów na 

¹⁰ J. Nowińska, Motyw wojny…, dz. cyt., s. 171nn 



Wiara a świadectwo w Apokalipsie św. Jana 

157

gigantycznych potworach, z wężami zamiast nóg¹¹. To jest kontekst wier-
ności świadectwa Antypasa. Wskazuje on na wyrazistość jego postawy, 
jednoznaczność, ale zarazem też napięcie i niebezpieczeństwo, jakie mu 
towarzyszy w realiach, gdzie wierność/wiara/wiarygodność przechodzą 
swój egzamin. On nie pasuje do tego miejsca, sprzeciwia się swoją postawą 
szatanowi — więc musi zginąć. Fakt śmierci Antypasa jako o` ma,rtuj mou 
ò pisto,j mou paradoksalnie nie zaskakuje w kontekście Apokalipsy — sło-
wa „Bądź wierny aż do śmierci, a dam ci wieniec życia” (Ap 2, 10c) z nastę-
pującymi po nich „Zwyciężąjącemu śmierć druga na pewno nie wyrządzi 
szkody” (Ap 2, 11b) nie pozostawiają złudzeń co do konsekwencji statusu ò 
ma,rtuj mou o` pisto,j mou. Zastanawia jednak fakt, że konstatacja śmier-
ci Antypasa dokonana zostaje w stronie biernej: avpekta,nqh, co w teologii 
Apokalipsy suponuje działanie pozostające pod pełną kontrolą Boga, na 
które zło uzyskało jedynie pozwolenie. Wyraz ten w analogicznej formie 
czasownikowej pojawia się w Apokalipsie 10 razy i opisuje działanie, które 
poprzedzi odpoczynek dusz spod ołtarza (Ap 6, 11), rezultat plag towa-
rzyszących szarańczy (Ap 9, 18.20), wpływu obrazu Bestii na odmawia-
jących proskinezy (Ap 13, 15), trzęsienia ziemi (Ap 11, 13), obronnej akcji 
Dwóch Świadków (Ap 11, 8) i działanie Siedzącego na koniu (Ap 19, 21). 
W kontekście wiary zastosowany jest w tajemniczej sentencji w Ap 13:10 

Jeśli kto do niewoli jest przeznaczony,    idzie do niewoli, 

jeśli kto na zabicie mieczem   — musi być mieczem zabity 
ei; tij evn macai,rh| avpoktanqh/nai   auvto.n evn macai,rh| avpoktanqh/naiÅ 

Tu się okazuje wytrwałość i wiara świętych. 
Wde, evstin h` u`pomonh. kai. h` pi,stij tw/n a`gi,wnÅ 

Tekst ten zamieszczony jest jako konkluzja obrazu, ukazującego moc Be-
stii, zwycięstwo i otrzymaną (za Bożym przyzwoleniem — evdo,qh ¹²) wła-
dzę o uniwersalnym zasięgu („nad każdym szczepem, ludem, językiem 
¹¹ C. H. Giblin, Th e Book of Revelation. Th e Open Book of Prophecy, Collegeville 1991, 

s. 57.
¹² Por. J. Nowińska, Bóg Panem czasu i wydarzeń. Studium nad czasownikiem evdo,qh 

w Apokalipsie św. Jana, [w:] S. Hałas, P. Włodyga (red.), Pan moją mocą i pieśnią 
(Ps 118, 14). Prace dedykowane Księdzu Profesorowi Tadeuszowi Brzegowemu w 65 
rocznicę urodzin, Kraków 2006, s. 159–168.



 s. Joanna Nowińska SM

158

i narodem”) oraz hołd jej składany przez wszystkich za wyjątkiem zapisa-
nych w księdze życia Baranka (Ap 13, 9). Czasownik ge,graptai — forma 
perfectum passivum — wskazuje na uprzednie wybranie, celowe, ze skut-
kami trwającymi, dokonane przez Boga. Opisuje ono ludzi o proweniencji 
paralelnej do Antypasa — podobnie w środowisku całkowicie zdomino-
wanym przez zło dochowują wierności Jezusowi. Czy Antypasowi zatem 
przysługuje określenie o` nikw/n i dlaczego nie zostaje mu nadane wprost, 
skoro ucieleśnia warunki ? Może pojęcie o` ma,rtuj mou o` pisto,j mou, 
z racji iż zostaje nim nazwany również Jezus, stanowi większą nobilitację.

W odniesieniu do Jezusa pojęcia świadectwa i wiary spotykają się dwu-
krotnie w Ap 1, 5 i 3, 14. Powstaje tu pytanie najpierw o przedmiot świa-
dectwa. Kontekst drugiego z tekstów „To mówi Amen, Świadek wierny 
i prawdomówny, Początek stworzenia Bożego” przy świadomości seman-
tyki hebrajskiego ’mn jako aktu wiary¹³ — ustawia Chrystusa jako pier-
wowzór i zarazem przekaziciela tego, co najbardziej pierwotne i istotowe, 
wiarygodnego i wiernego prawdzie. Rozpoczynające kolejne zdanie gre-
ckie oi=da sugerowałoby przedmiot świadectwa. Jezus zna i doświadcza 
niejako od wewnątrz wszystkich aspektów życia chrześcijan. Niemniej 
poprzedzając akceptację takiej sugestii warto spojrzeć najpierw na inne 
teksty Apokalipsy, które określają Jezusa jako świadka — oraz na ich kon-
tekst. W Ap 1, 2 świadectwo Jezusa zostaje zestawione w układzie — lu-
strze ze spójnikiem kai. — ze słowem Bożym. Można znaleźć tu pewną 
paralelność do avlhqino,j z Ap 3, 14, z potwierdzeniem w Ap 22, 6, gdzie 
łączy się lo,goj, pisto,j i avlhqino,j oraz do Ap 19, 13 — tam określony jest 
mianem Słowo Boga. Tym samym jako Świadek Wierny ukazuje na sobie 
życie i dynamizm słowa Ojca, jego sprawdzalność i konsekwentną reali-
zację. Potwierdzenie tej tezy można odnaleźć trzy wersety dalej — w Ap 
1, 5, gdzie po imiennej prezentacji Syna Bożego następuje wyliczenie okre-
śleń nadanych Mu przez Jana¹⁴ — co ciekawe w nominativie — ò ma,rtuj ò 
pisto,j( ò prwto,tokoj tw/n nekrw/n kai. ò a;rcwn tw/n basile,wn th/j gh/j 
„Świadek Wierny, Pierworodny umarłych, Władca królów ziemi”. (kolejne 
elementy opisu Jezusa w Ap 1, 6n mają już formę nazywania czynności). 
Forma ta, odgradzając się od kontekstu poprzedniego wersetu — wylicza-
¹³ !ma [w:] P. Briks, Podręczny słownik hebrajsko-polski i aramejsko-polski Starego 

Testamentu, Warszawa 2000.
¹⁴ Kwestia autorstwa Apokalipsy jest dla potrzeb danego artykułu sprawą drugorzęd-

ną, stąd też zostanie pominięta, a w nielicznych wzmiankach autor natchniony 
będzie określany imieniem, jakim przedstawia się w tekście księgi. 



Wiara a świadectwo w Apokalipsie św. Jana 

159

nia Osób Bożych, koncentruje uwagę odbiorcy na Chrystusie. Warto za-
uważyć, iż kondycja Jezusa jako Świadka wymieniona jest na pierwszym 
miejscu — w sekwencji kilku określeń (Ap 1, 5nn) — co suponuje wagę 
i ukierunkowuje na istotę posłannictwa. Przedmiot świadectwa wyłania 
się tu z zestawienia kolejnych nazw, akcentujących fakt pierwszeństwa 
w narodzeniu wśród umarłych — czyli zmartwychwstania — i transcen-
dentnej władzy, wyniesienia¹⁵. Jest nim zatem Moc Boga obecna i działa-
jąca w Jezusie oraz na Nim. W kontekście swojej paschy ukazuje się On 
jako Ten, który nie zrezygnował, nie uciekł, lecz wytrwał do końca, a właś-
ciwie poza koniec. Przeszedł przez wszystko — wiernie — stąd może być 
świadkiem. W taki sposób też Jego świadectwo — jako uczestnika, wyko-
nawcy, zaangażowanego — staje się prawdziwe, wiarygodne. Skoro prze-
szedł — świadczy, iż dzięki wierności można tę drogę pokonać i osiągnąć 
taki sam — jak On — cel. 

Warto spojrzeć jeszcze na dalsze teksty Apokalipsy, które choć pomija-
ją określenie o` pisto,j dotykają kwestii Chrystusa jako o` ma,rtuj. Kolejne 
odniesienie do Jezusa — Świadka ma miejsce dopiero w Ap 22, 16.18.20. 
On pojawia się tu jako podmiot czynności i podana zostaje materia świa-
dectwa w słowach: marturh/sai u`mi/n tau/ta evpi. tai/j evkklhsi,aij „za-
świadczyć o tym, co dotyczy Kościołów” (Ap 22, 16) i Le,gei o` marturw/n 
tau/ta\ nai,( e;rcomai tacu,Å „Mówi Ten, który o tym świadczy: «Zaiste, 
przyjdę niebawem»” (Ap 22, 20). Kontekst tych tekstów plasuje się pomię-
dzy czasownikami: e;rcomai, marture,w i avkou,w. Prawda, o której świad-
czy Jezus to Jego tożsamość Oczekiwanego i znanego z fi gur Starego Te-
stamentu (Odrośl i Potomstwo Dawida Ap 22, 16), udzielającego Siebie 
każdemu („I kto odczuwa pragnienie, niech przyjdzie, kto chce, niech 
wody życia darmo zaczerpnie” Ap 22, 17) Zapowiadanego i objawiającego 
siebie i swoje/Boże działanie w słowie (por. Ap 22, 18–20) Przychodzące-
go i Przynoszącego Życie, nowy czas („Gwiazda świecąca, poranna” Ap 
22, 16). Jest ona fundamentalna, gdyż Jezus jako Osoba — poprzez Swoje 
Wcielenie, życie, śmierć i zmartwychwstanie stanowi wypełnienie Sło-
wa Ojca. Konstatacje te potwierdza jednoznacznie przedostatni werset 
Apokalipsy i on zarazem ukazuje cel Jezusowego świadectwa: umocnie-
nie w odbiorcach przekonania o Jego bliskim nadejściu, o obecności już 
„w drzwiach” — i pewności ingerencji na korzyść człowieka¹⁶. Konfron-

¹⁵ D. A. Aune, Revelation, t. 1, Dallas 1997, s. 37. 
¹⁶ Więcej na ten temat patrz: J. Nowińska, Bóg przychodzący w ujęciu Apokalipsy św. 



 s. Joanna Nowińska SM

160

tacja tych treści z passusami dotyczącymi określenia Jezusa o` ma,rtuj 
o` pisto,j z początku Apokalipsy wyjaśnia wierność w kategorii pewno-
ści realizacji tego, kim Jezus jest i Jego misji. Ciekawe, że nie pojawia się 
tu motyw Chrystusa jako świadka Ojca. Można się dopatrywać jedynie 
pewnych sugestii w opisie Antypasa jako świadka imienia Jezusa — a tu 
etymologia może nasunąć na myśl Jahwe, którego refl eks nosi w sobie Je-
hošua. Apokalipsa bardziej podkreśla relację, związek Chrystusa z Ojcem 
(por. np. Ap 3, 21) oraz ideę pośrednictwa. 

Ponownie powraca tu aspekt paradygmatu. Sprawczość, potwierdzanie 
czynem tożsamości powinien znaleźć realizację w życiu wierzącego tak 
jak dokonuje się to w Jezusie. Przekłada się to jednak nie na język poucza-
nia innych swoim świadectwem — lecz na „stawanie się Jezusem”, uobec-
nianie Go, Jego myślenia, dynamiki działania i wartości. Akcent wydaje 
się powinien spocząć nie na dawaniu świadectwa Jezusowi, ale na samym 
Jezusie. Tym samym więc świadczący usuwa się w cień, a na pierwszy plan 
zaproszony jest Syn Boży. I tam gdzie człowiek zostanie przekonany o Jego 
przychodzeniu już, o Jego żywej, działającej Mocy teraz — tam w odnie-
sieniu do tego, który zniknął z pola widzenia — świadka — padnie z ust 
Jezusa zaimek dzierżawczy mój.

Powstaje jednak pytanie: dlaczego Jezus jako świadek i dlaczego czło-
wiek jako świadek Jezusa — a nie np. jakiegoś Jego konkretnego predyka-
tu. Klimat Apokalipsy i tekst sugeruje oczekiwanie na wyzwolenie z ra-
cji dojmującego ucisku. Tym samym nadzieja jest już tylko w Mesjaszu, 
który przyszedł i który już zwyciężył (Ap 3, 22). Jego żywy, dynamiczny 
dialog z człowiekiem potwierdza, że nie jest to przebrzmiała historia, 
a Jego obecne działanie poświadcza Moc, daje pewność rozstrzygnięcia 
wojny ze złem — a wiara pozwala rozpoznawać już dokonujące się wyzwo-
lenie w poszczególnych sytuacjach oraz oczekiwać w nadziei, z wiernością 
i świadectwem aż do śmierci — ostatniego akordu tych zmagań. 

Jana, [w:] D. Czaicki (red.), W służbie Miłości, Kraków 2013.



Wiara a świadectwo w Apokalipsie św. Jana 

161

Summary

Faith and testimony in the Book of Revelation of St John

Th e construction ò ma,rtuj ò pisto,j appears only three times in the Book 
of Revelation — twice with reference to Jesus (Rev 1:5; 3:14), ones — to An-
tipas (Rev 2:13). So the inclusion of the motif Jesus’ witness accent that 
as a paradigm for men and indicate not form of verbal declaration but 
life according to His values. Hard circumstances of Antipas’ life — and 
death, Pergamum with Satan's seat remind the time of persecutions, and 
through that — the war between God and Satan. So human’s faithful wit-
ness is connected with keeping Jesus’ words and His Name, because there 
is the source of hope, power, forgiving and love. Th e pronoun mou, which 
describe Antipas, suggest that every faithful witness have an intimate 
relationship with God. 



162



163

Monika Wąchocka

Wiara jest łaską

Gdy mowa o wierze, wielu ludziom pojęcie to mimowolnie kojarzy się 
z sumą niezmiennych nauk i dogmatów, które Bóg raz na zawsze przeka-
zał poprzez Kościół człowiekowi, i które należy przyjąć nawet wtedy, gdy 
wielu z nich się nie rozumie. Wiara nie wydaje się spełnieniem życia, ale 
pewną liczbą przepisów nie do podważenia, których należy przestrzegać, 
a także niesprawdzalnych twierdzeń, które trzeba uznawać za prawdzi-
we. Takie rozumienie wiary i Objawienia w oderwaniu od Boga i prakty-
ki życia może prowadzić do wielu nieporozumień, a także sugerować, że 
wierzyć oznacza nic nie wiedzieć.

J. Imbach twierdzi, że powszechnym zjawiskiem jest również fakt, że 
ludzie potrafi ą całkiem dobrze żyć, nie kierując się ani myślami o Bogu, 
ani odczuciami natury religijnej. Wielu ludzi nie doświadcza religijne-
go głodu, dręczącego poczucia winy czy bolesnej skruchy, a co za tym 
idzie — potrzeby zbawienia. Zasady unikania cierpień i bólu oraz dąże-
nia do szeroko rozumianego szczęścia wydają się w zupełności wystar-
czać we współczesnym świecie, bez potrzeby odniesienia do duchowych 
wartości Ewangelii. Dodatkowym powodem rezygnacji z poszczególnych 
prawd wiary jest z jednej strony trudność w ich wyznawaniu, a z drugiej 
łatwy dostęp do pozakościelnych wzorców postępowania. W samym Koś-
ciele przeciwności te znajdują swoje odbicie w punkcie, w którym idea 
praktycznej współpracy styka się z nastawieniem tradycjonalistycznym. 
W efekcie chrześcijanie stoją przed niełatwym zadaniem rozpoznania sie-
bie i swojej wiary w nowych i stale zmieniających się tendencjach współ-
czesnego świata¹.

¹ J. Imbach, Wiara z doświadczenia. O możliwości spotkania z Bogiem, Warszawa 
1988, s. 9–15.



 Monika Wąchocka

164

B. Cook stwierdza, że dodatkową trudność w dziedzinie wiary przy-
sparza niejednokrotnie wspólnota kościelna, która postrzegana jest często 
raczej jako przeszkoda, niż realna pomoc. Dzieje się tak zawsze, gdy gło-
szona przez wspólnotę nauka nie jest potwierdzona i uzupełniona przez 
wiarygodność życia poszczególnych jej członków. W ostatnim czasie uwa-
ga ta wydaje się być wręcz prowokująca, podobnie jak idea, że potęga 
i wszechobecność zła i cierpienia w świecie wykluczają wszechobecność, 
potęgę i miłość Boga. Nie są to jednak stwierdzenia nowe, i nie zawsze 
są one wymówką ludzi, którzy dystansują się do Kościoła. W sytuacji tej 
rodzą się więc podstawowe pytania: W jaki sposób wiara chrześcijańska 
prowadzi do pełni ludzkiego życia? Co czyni ją odmienną od wszystkich 
innych wyznań? Dlaczego chrześcijanie mogą twierdzić, że ludzie powin-
ni ją wyznawać? Na wszystkie te pytania należy odpowiedzieć w świetle 
pojawienia się Jezusa z Nazaretu w historii ludzkiej. Przy takim założeniu 
wiara przestaje być martwym zbiorem nauk i zasad, lecz staje się praw-
dziwym wydarzeniem spotkania człowieka z Bogiem. Zrozumienie wiary 
umożliwia dojrzałe życie w niej, pozwala dzielić się nią z innymi, a także 
może nadać głębszy sens i znaczenie każdej sytuacji w życiu².

Wiara w Starym Testamencie
Wiara ludu Bożego w Starym Testamencie jest przede wszystkim spot-
kaniem z Bogiem. To Bóg wkroczył w historię Narodu Wybranego, na-
dał Izraelowi imię, oraz ingerował we wszystkich dziejach swojego Ludu. 
Spotkanie i przyjęcie Boga oznaczało poleganie na Jego wierności — właś-
nie tego wymaga wiara. Lud Boży powinien wierzyć, że jego Bóg jest Bo-
giem jedynym i wiernym. Wyrazem tej wiary powinna być służba Bogu 
przejawiająca się w oddawaniu Mu czci i we wzajemnej braterskiej mi-
łości³.

Dla Izraela sam stworzony świat był Słowem Bożym, a Słowo — Obja-
wieniem. Izrael w pełni utożsamiał Słowo Boże z tym, co ono zdziałało. 
Tak jak w kontaktach międzyludzkich doświadczamy tego, że gesty posia-
dają znaczenie słowa, gdyż wyrażają jakąś rzeczywistość, podobnie Bóg 

² B. Cooke, Kształtowanie wiary, Warszawa 1973, s. 6.
³ Tamże, s. 13–14.



Wiara jest łaską 

165

przemawiał do człowieka poprzez swoje dzieła, które stworzył i wydarze-
nia w historii życia, w które ingerował⁴. 

W Starym Testamencie występuje kilka słów na określenie wiary, są to: 
aman אָמַן, batah בָּטָא, mibtah אמונה, hasah חָסָה, galal גָּלַל, mahseh מַחֲסֶה, 
yahal אֲיַחֵל, rechats רְחַץ i emunah אֱמוּנָה.

Aman to hebrajskie słowo oznaczające wiarę, zaufanie, zależność, 
a także bycie wiernym lub wiarę w kogoś⁵. Używane jest by wyrazić pod-
stawowe wsparcie i podtrzymanie, jakiego doświadcza bezbronne dzie-
cko w silnych ramionach rodzica. Oznacza również być pewnym czegoś, 
oraz nieuchronność. Znaczenia te pokazują, że w Biblii wiara jest czymś 
całkowicie pewnym i nieuchronnym, w przeciwieństwie do współczes-
nego rozumienia wiary, które oznacza możliwość, prawdopodobną na-
dzieję związaną z brakiem pewności⁶. Najważniejszym z biblijnych wer-
setów, w którym użyto aman, jest opis postawy Abrahama w stosunku do 
obietnicy danej mu przez Boga: „Abram uwierzył i Pan poczytał mu to za 
zasługę” (por. Rdz 15, 6). Tekst jest kluczowy, gdyż ukazuje okoliczności 
w jakich Abraham został przez Boga uznany za sprawiedliwego. Istotne 
jest, że Abraham uwierzył samemu Bogu, a nie wypowiedzianym przez 
Niego słowom⁷. 

Batah oraz pochodzące od niego słowo mibtah oznaczają inny rodzaj 
wiary niż aman. Jest to pokładanie ufności, zależność, poleganie, liczenie, 
że ktoś coś zrobi⁸ oraz poczucie bezpieczeństwa płynące z całkowitego 
zaufania, czasem wręcz beztroski⁹. Słowa Psalmu 62: „W każdym czasie 
Jemu ufaj, narodzie! Przed Nim serca wasze wylejcie: Bóg jest dla nas 
ucieczką!” (por. Ps 62, 9) — wyrażają prawdę, że całkowicie zaufać moż-
na tylko Bogu, ponieważ tylko On jest całkowicie wiarygodny, idealnie 
wierny, całkowicie bezinteresowny, nieskończenie mocny, nigdy nie za-

⁴ J. Imbach, Wiara z doświadczenia. O możliwości spotkania z Bogiem, Warszawa 
1988, s. 20.

⁵ Vine's Complete Expository Dictionary of Old and New Testament Words, 1996, 
s. 15, 76.

⁶ L. R. Harris, G. L. Archer, B. K. Waltke, Th eological Wordbook of the Old Testament, 
1980, s. 51

⁷ Vine's Complete Expository Dictionary of Old and New Testament Words, 1996, 
s. 16.

⁸ F. Brown, S. R. Driver, C. A. Briggs, Hebrew and English lexicon, 2007, s. 105.
⁹ L. R. Harris, G. L. Archer, B. K. Waltke, Th eological Wordbook of the Old Testament, 

1980, s. 101.



 Monika Wąchocka

166

wodzi. Stary Testament akcentuje również, jak wielką nieroztropnością 
jest poszukiwanie bezpieczeństwa w ludzkich siłach i możliwościach, czy 
też w bogactwach.

Hasah i pochodzące od niego mahseh — są istotnymi słowami Stare-
go Testamentu, gdyż wyrażają poszukiwanie schronienia, oraz ucieczkę 
do schronienia. Hasah w obrazowy sposób przedstawia wiarę w Boga 
i nadzieję pokładaną w Bogu¹⁰ w słowach Psalmu 18: „Panie, ostojo moja 
i twierdzo, mój wybawicielu, Boże mój, skało moja, na którą się chronię, 
tarczo moja, mocy zbawienia mego i moja obrono!” (por. Ps 18, 3). Wyra-
żenia takie jak warownia, twierdza, czy tarcza wiele oznaczają dla osób 
wiedzących czym jest skuteczna ochrona w trakcie wojny. Stąd mahseh 
odnosi się do postawy osoby będącej w bezpośrednim zagrożeniu, która 
w pośpiechu znajduje szczęśliwie bezpieczne miejsce: „Bóg jest dla nas 
ucieczką i mocą: łatwo znaleźć u Niego pomoc w trudnościach. Przeto 
się nie boimy, choćby waliła się ziemia i góry zapadały w otchłań morza” 
(por. Ps 46, 2–3).

Zwrócenie się do Boga i zaufanie Mu wyraża „galal: Zaufał Panu, nie-
chże go wyzwoli, niechże go wyrwie, jeśli go miłuje” (por. Ps 22, 9), po-
dobnie jak rechats oznacza wierność i lojalność Bogu, jaką okazali trzej 
młodzieńcy, odmawiając oddania czci bożkowi króla Nabuchodonozora 
i ryzykując spalenie żywcem (por. Dn 3, 28).

W  sytuacjach beznadziejnie trudnych yahal oznacza oczekiwanie 
równoznaczne z nadzieją na ratunek¹¹. Wypowiedziane zostało przez 
Króla Izraela, gdy Syryjska armia oblegała Izraelską stolicę, w której lud 
przymierał z głodu (por. 2 Krl 6, 33). Wyrażenie to występuje również 
w Księdze Hioba. W obu przypadkach odnosi się do nadziei i pewności 
przetrwania trudności bytowych, przy czym nie jest wyrażeniem ozna-
czającym życzenie spokojnego ominięcia kłopotów¹²: „Choćby mnie za-
bił Wszechmogący — ufam, i dróg moich przed Nim będę bronić” (por. 
Hi 13, 15).

¹⁰ L. R. Harris, G. L. Archer, B. K. Waltke, Th eological Wordbook of the Old Testament, 
1980, s. 307

¹¹ F. Brown, S. R. Driver, C. A. Briggs, Hebrew and English lexicon, 2007, s. 403–404.
¹² L. R. Harris, G. L. Archer, B. K. Waltke, Th eological Wordbook of the Old Testament, 

1980, s. 373.



Wiara jest łaską 

167

Podstawowe znaczenie słowa emunah to pewność¹³ oraz wierność¹⁴. 
Występuje w księdze Habakuka: „Oto zginie ten, co jest ducha nieprawe-
go, a sprawiedliwy żyć będzie dzięki swej wierności” (por. Ha 2, 4). Tekst 
ten zacytowany jest w Liście do Rzymian: „a sprawiedliwy z wiary żyć 
będzie” (por. Rz 1, 17). Kontekst pomaga zrozumieć, że sprawiedliwość 
Boża niesie zbawienie tym, którzy zawierzą Bożym obietnicom. Wiara 
w obietnice rzeczy przyszłych podkreśla nie tylko konieczność samej wia-
ry, ale także jej rozwój.

Podsumowując te rozważania można stwierdzić, że wiara w Starym 
Testamencie postrzegana jest w dwóch aspektach. Pierwszym jest rela-
cja między Bogiem i człowiekiem, drugim — tajemnica Bożej łaskawości. 
W odniesieniu do relacji człowieka do Boga, można powiedzieć w prosty 
sposób, że człowiek albo jest wierny Bogu i Jego słowom, albo wierny nie 
jest. Wierność Boga sprawia natomiast, że wiara jest utożsamiona z ab-
solutną pewnością Bożej opieki we wszystkich możliwych przeciwień-
stwach losu. W relacji Bosko — ludzkiej z obu stron pojawia się aspekt 
powierzenia siebie drugiej osobie. W obu przypadkach nie jest to tylko 
przekazanie prostej informacji o sobie, ale przekazanie siebie samego. Po-
stawa taka możliwa jest tylko wtedy, gdy druga osoba odwzajemnia na-
sze zaufanie¹⁵. Najbliższe ludzkiemu doświadczeniu są jednak trudności 
w zaufaniu Bogu, mające fundament w doznawanych nieszczęściach. Tym 
trudniejsze jest również ponowne zawierzenie Bogu swojej egzystencji. 
Z drugiej jednak strony Bóg również powierza siebie człowiekowi. Czyni 
to poprzez objawienie Swojego Słowa, obietnic i czynów. Wszystkie te sło-
wa i wyrażenia, które opisują przymierze z Bogiem, Jego sprawiedliwość, 
dar usprawiedliwienia oraz miłosierdzie i wierność — można sprowadzić 
do jednego pojęcia — łaska.

Łaska w Starym Testamencie
Stary Testament przedstawia na różne sposoby łaskawość Boga wobec 
człowieka. Są to wszystkie te opisy sytuacji, w których Bóg objawia się 
¹³ Vine's Complete Expository Dictionary of Old and New Testament Words, 1996, 

s. 76.
¹⁴ F. Brown, S. R. Driver, C. A. Briggs, Hebrew and English lexicon, 2007, s. 53.
¹⁵ J. Imbach, Wiara z doświadczenia. O możliwości spotkania z Bogiem, Warszawa 

1988, s. 16.



 Monika Wąchocka

168

jako Ten, który w wolności i miłości troszczy się o człowieka. Najprościej 
ujmując, łaską jest po prostu zachowanie Boga. Obraz ten jest tak szero-
ki, że trudno go wyrazić formalnie w obrębie jednego słowa. Pojęcie łaski 
najbliżej można przedstawić przy pomocy hebrajskich słów: hen, hannah, 
hesed, rahamim oraz ahaba ¹⁶.

Hen (łaska), podobnie jak hannah (okazywać łaskawość) i hannun 
(łaskawy) oznaczają postawę Boga względem człowieka, którą można 
określić takimi słowami jak: szczególne względy, życzliwość, przyjazne 
usposobienie, bliskość, udzielenie się, pochylenie nad kimś, czy ratowa-
nie kogoś. Terminy te pochodzą z języka dworskiego i oznaczają życzliwą 
postawę przełożonego wobec poddanego¹⁷. W tekstach historycznych hen 
jest wyrażeniem oznaczającym absolutnie wolne i osobowe zwrócenie się 
Boga do pojedynczego człowieka lub ludu Izraela, w celu udzielenia zbaw-
czego daru. Taki dar spotyka między innymi Noego: „Noego Pan darzył 
życzliwością” (por. Rdz 6, 8), czy Mojżesza, któremu Bóg poświadcza tę 
prawdę swoim słowem: „Ja ukażę ci mój majestat i ogłoszę przed tobą 
imię Pana, gdyż ja wyświadczam łaskę, komu chcę, i miłosierdzie, komu 
Mi się podoba” (por. Wj 33, 19). W języku biblijnym określenie hannun 
pojawia się w bezpośrednim sąsiedztwie przymiotnika rahum — miło-
sierny: „Pan jest miłosierny i łaskawy” (por. Ps 86, 15). Bóg pozostanie 
życzliwy i bliski wobec Narodu Wybranego, bez względu na wszelkie po-
pełnione przez niego błędy, i w razie potrzeby skieruje ku niemu swoje 
zbawcze działanie¹⁸. 

Hesed jest terminem, który nie posiada jednoznacznego odpowiednika 
w języku polskim. Można słowo to przetłumaczyć jako: łaska, dobrość, 
przychylność, przyjazne usposobienie czy życzliwość¹⁹. Wyraża „funda-
mentalną postawę akceptacji, życzliwość, która przejawia się […] w czy-
nach nieoczekiwanej, zaskakującej dobroci i przyjaźni, których w żaden 
sposób nie można się domagać z racji jakiegoś prawa. Jest postawą za-
pominającej o sobie miłości, która łączy się z wielkim zaangażowaniem 
swojej egzystencji na rzecz kochanej osoby”²⁰: „Okazuję zaś łaskę aż do ty-
siącznego pokolenia tym, którzy Mnie miłują i przestrzegają moich przy-
kazań” (por. Wj 20, 6). 
¹⁶ Cz. Bartnik, Dogmatyka katolicka, Lublin 1999, s. 499.
¹⁷ G. Kraus, Nauka o łasce — zbawienie jako łaska, Kraków 1999, s. 33.
¹⁸ G. Kraus, Nauka o łasce…, dz. cyt., s. 34–35.
¹⁹ Tamże, s. 37.
²⁰ D. Oko, Łaska i wolność, Kraków 1997, s. 34–35.



Wiara jest łaską 

169

Rahamim wraz z terminami bliskoznacznymi etymologicznie wiąże 
się z rehem — łono matki. Zawiera zatem w sobie macierzyński rys isto-
ty Boga. Wyraża serdeczność, czułość, wielkoduszność, wyrozumiałość, 
współczucie i gotowość niesienia ludziom pomocy. Bóg okazuje swoją 
wielkoduszność zarówno wobec całego narodu, jak i poszczególnych jed-
nostek, i mimo niewierności, zawsze jest gotów spieszyć z pomocą swo-
im wybranym²¹: „Czyż może niewiasta zapomnieć o swym niemowlęciu, 
ta, która kocha syna swego łona? A nawet, gdyby ona zapomniała, Ja nie 
zapomnę o tobie” (por. Iz 49, 15). „To nastawienie rodzicielskie jest na-
stawieniem rozumiejącej i przebaczającej miłości, a więc miłosierdzia, do 
którego można się zwrócić z pełnym zaufaniem”²²: „Wpadnijmy raczej 
w ręce Pana, bo wielkie jest Jego miłosierdzie, ale w ręce człowieka niech 
nie wpadnę” (por. 2 Sm 24, 14). 

Ahaba — miłość, wraz z czasownikiem ahab — kochać, oznacza te 
wszystkie relacje międzyludzkie, które swoje źródło mają w nieskrępo-
wanej skłonności do drugiej osoby²³. Wymienić tu należy miłość mężczy-
zny do kobiety, wspólnotę małżeńską, więzy rodzinne, miłość bliźniego. 
W odniesieniu do Boga oznaczają opartą na łasce miłość Boga do całego 
ludu lub do poszczególnych ludzi. Istotne jest to, że Bóg pozostaje całko-
wicie wolny w swoich inicjatywach budowania wspólnoty i w udzielaniu 
ludziom darów zbawienia. Miłość Boga oczekuje od człowieka odpowie-
dzi w postaci zachowania woli Bożej i szczerej miłości: „Nie lękaj się, bo 
Ja jestem z tobą; nie trwóż się, bom Ja twoim Bogiem. Umacniam cię, 
jeszcze i wspomagam, podtrzymuję cię moją prawicą sprawiedliwą” (por. 
Iz 41, 10). 

W świetle powyższych opisów dotyczących obu słów: wiara i łaska 
można odnieść wrażenie, że mowa jest o tej samej rzeczywistości, z dwóch 
różnych stron. Współczesne badania prowadzone nad hebrajskim pocho-
dzeniem słów wykazują, że w tym wypadku rdzeń słowa łaska pochodzi 
od określenia czynności rozbijania namiotu. W kulturze nomadycznej, 
którą pierwotnie był Naród Izraelski można sobie łatwo wyobrazić jak 
ważną rolę pełnił dla ludzi namiot. Według badań tych, rdzeń słowa wia-
ra oznacza tę część namiotu, która jest odpowiedzialna za jego przymo-
cowanie do podłoża²⁴ (popularnie — śledź do namiotu). To praktyczne 
²¹ G. Kraus, Nauka o łasce…, dz. cyt., s. 41–42.
²² D. Oko, Łaska i wolność…, dz. cyt., s. 36.
²³ Tamże.
²⁴ Dictionary and Word Search for chen (Strong's 2580), Blue Letter Bible, 1996–2013.



 Monika Wąchocka

170

spojrzenie na omawiane zagadnienie pomaga zrozumieć kwestię relacji 
łaski do wiary. Łaska Boża jest więc tą rzeczywistością, która nas otacza 
i chroni, zaś wiara człowieka jest gwarantem właściwego działania łaski.

Wiara w Nowym Testamencie

Jaka jest wiara w okresie pobytu Chrystusa na ziemi? Określana jest sło-
wem pistis πίστις. Jego podstawowe znaczenie to silne przeświadczenie, 
przekonanie opierające się na słuchaniu. Znaczenie tego słowa było oczy-
wiste w tamtejszym środowisku. Gdy św. Paweł mówił o wierze, jego słu-
chacze dobrze rozumieli, co miał na myśli. Słowo to występowało również 
w pismach Arystotelesa, czy Platona. św. Paweł nadał mu nowe, religijne 
znaczenie: „aby wiara wasza opierała się nie na mądrości ludzkiej, lecz na 
mocy Bożej” (por. 1 Kor 2, 5). Pistis jest więc greckim odpowiednikiem he-
brajskiego słowa aman, gdyż określa relację pomiędzy człowiekiem a Bo-
giem: „Wyście przez Niego uwierzyli w Boga, który wzbudził Go z mar-
twych i udzielił Mu chwały, tak że wiara wasza i nadzieja są skierowane 
ku Bogu” (por. 1 P 1, 21). Należy zauważyć, że w tym kontekście wiara 
jest zawsze darem Boga, i nigdy nie jest rzeczywistością, którą człowiek 
może sam z siebie wytworzyć: „Wszystko bowiem, co z Boga zrodzone, 
zwycięża świat; tym właśnie zwycięstwem, które zwyciężyło świat, jest 
nasza wiara” (por. 1 J 5, 4). Dla osoby wierzącej wiara jest Bożym przeko-
naniem, odrębnym od ludzkiego zaufania, choć właśnie zaufania dotyczy. 
Bóg nieustannie przyczynia się do wzrostu wiary w człowieku, stąd stale 
możliwe jest rozpoznawanie Bożej woli²⁵.

Podstawowym elementem wiary w Nowym Testamencie jest relacja 
z Bogiem niewidzialnym, w odróżnieniu od wiary w człowieka. Jest to 
silne przekonanie, wynikające z pełnej znajomości Bożego objawienia 
i prawdy: „Albowiem według wiary, a nie dzięki widzeniu postępujemy” 
(por. 2 Kor 5, 7). Takie pojęcie wiary stoi w opozycji do przekonania wy-
nikającego z naturalnego doświadczenia, polega bowiem na dobrej wierze 
bez konieczności dawania jej dowodów. Powracając do przytoczonego 
wcześniej przykładu wiary Abrahama cytowanego w Liście do Rzymian²⁶ 

²⁵ Th e New International Dictionary of New Testament Th eology, C. Brown (red.), 
Michigan 1979 oraz Th eological Dictionary of the New Testament, G. Kittel (red.), 
Michigan 1964–1976.

²⁶ Jemu on uwierzył jako Temu, który ożywia umarłych i to, co nie istnieje, powołuje 



Wiara jest łaską 

171

ponownie można zauważyć, że podmiotem wiary nie jest Boża obietni-
ca jako taka. Obietnica Boża tworzy jedynie okoliczności do wykazania 
wiary. Ta zaś osadzona jest w samym Bogu²⁷.

Drugim biblijnym znaczeniem słowa pistis jest zapewnienie, lub gwa-
rancja. Przez zmartwychwstanie Chrystusa Bóg zapewnił świat, że będzie 
sądzony przez Niego: „dlatego że wyznaczył dzień, w którym sprawied-
liwie będzie sądzić świat przez Człowieka, którego na to przeznaczył, po 
uwierzytelnieniu Go wobec wszystkich przez wskrzeszenie Go z mar-
twych” (por. Dz 17, 31). W odniesieniu do Chrystusa wiara oznacza sil-
ne przekonanie, że Jezus jest Mesjaszem, przez którego otrzymaliśmy 
wieczne zbawienie w Bożym Królestwie. Jest to istotny aspekt w kon-
tekście współczesnego rozumienia wiary jako „przyjmowania czegoś bez 
dowodów”. Na przykładzie opisu uzdrowienia niewidomego z Ewangelii 
św. Jana, Jezus powiedział: „Idź, obmyj się w sadzawce Siloam” (por. J 9, 7). 
Niewidomy aby dostąpić uzdrowienia musiał zaufać, i pozornie była to sy-
tuacja przyjęcia możliwości uzdrowienia bez dowodu. Niewidomy zaufał 
Jezusowi i Jego słowom, poszedł, obmył się w sadzawce i dostąpił cudu. 
Gwarancją cudu w tej sytuacji były słowa Jezusa. W tym świetle należy 
rozpatrywać wszystkie te aspekty, które wydają się nielogiczne, w których 
potrzeba wiary i brakuje dowodów. Najlepszym przykładem może tu być 
Przeistoczenie, gdy chleb i wino stają się Ciałem i Krwią Chrystusa, jed-
nak zachowują konsystencję i smak chleba i wina²⁸.

Łaska w Nowym Testamencie

Łaska w Nowym Testamencie wyrażona jest za pomocą greckiego sło-
wa — charis χάρις. Z pozoru problem łaskawości Boga na tle Nowego 

do istnienia. On to wbrew nadziei uwierzył nadziei, że stanie się ojcem wielu na-
rodów zgodnie z tym, co było powiedziane: takie będzie twoje potomstwo. I nie 
zachwiał się w wierze, choć stwierdził, że ciało jego jest już obumarłe — miał już 
prawie sto lat — i że obumarłe jest łono Sary. I nie okazał wahania ani niedowierza-
nia co do obietnicy Bożej, ale się wzmocnił w wierze. Oddał przez to chwałę Bogu 
i był przekonany, że mocen jest On również wypełnić, co obiecał (por. Rz 4 17–21).

²⁷ Vine's Complete Expository Dictionary of Old and New Testament Words, 1996, 
s. 401.

²⁸ Th e New International Dictionary of New Testament Th eology, C. Brown (red.), 
Michigan 1979 oraz Th eological Dictionary of the New Testament, G. Kittel (red.), 
Michigan 1964–1976.



 Monika Wąchocka

172

Testamentu wydaje się być mniej skomplikowany niż w Starym Testa-
mencie, gdyż nie gubimy się w wielości pojęć określających podobną rze-
czywistość. Posiadamy jeden konkretny termin dotyczący interesującej 
nas kwestii. Przyjmuje on jednak szeroki wachlarz znaczeń, i jest to za-
równo wdzięk cielesny, urok, uroda, jak i chwała, sława, łaska, uprzej-
mość, stronniczość, wzgląd, czar miłosny, dobrodziejstwo czy nawet ofi a-
ra dziękczynna²⁹. Niemniej jednak i tutaj wielkim uproszczeniem byłoby 
rozpatrywanie jedynie miejsc występowania słowa łaska. Należy prze-
analizować również te wypowiedzi Nowego Testamentu, które oznaczają 
postępowanie Boga wobec człowieka³⁰.

Autorzy Ewangelii synoptycznych widzą łaskawość Boga w ofi arowa-
nym ludziom, a głoszonym przez Jezusa Królestwie Bożym. Owo Kró-
lestwo to dar Boga, niczym nieuwarunkowana propozycja zbawienia 
skierowana do wszystkich, a opisywana za pomocą przypowieści³¹. Całe 
nauczanie o Królestwie Bożym pokazuje niezwykłą dobroć Boga, Jego 
wolę przygarnięcia człowieka i przebaczenia mu jego przewinień, niepo-
jętą życzliwość, które przekraczają wszelkie dotychczasowe rozumienia 
układów Boga z ludźmi, łącznie z tymi, które prezentował Stary Testa-
ment³². Na tym jednak nie kończy się przesłanie niesione przez orędzie 
o Królestwie. Jezus pokazuje, że postawą Boga wobec człowieka jest mi-
łość mająca na celu zbawienie człowieka; miłość, którą Bóg jako dobry 
Ojciec darzy nawet największych grzeszników o czym dowiadujemy się 
z przypowieści o Synu Marnotrawnym (por. Łk 15, 11–31). Bóg zna dogłęb-
nie wszystkie potrzeby ludzkie i troszczy się o człowieka tak bardzo, że 
„nawet włosy na głowie wszystkie są policzone” (por. Mt 10, 30; a także 
Mt 6, 31n; Łk 21, 18)³³. Łaskawość Boża ukazująca się w Chrystusie odnosi 
się zarówno do życia duchowego jak i cielesnego człowieka. Na kartach 
Ewangelii znajduje się wiele opisów uzdrowień, wskrzeszeń z martwych, 
nakarmienie tłumu, uwolnienia od złych duchów. 

Chrystus nie potrafi ł przejść obojętnie wobec ludzkiego cierpienia. Nie 
traktował go jednak jako środka do celu jakim było objawienie mocy Bożej 
dzięki dokonanemu czynowi. Chrystus „ludzkim” odruchem rozmawiał 

²⁹ Słownik grecko-polski, t. 2, oprac. O. Jurewicz, Warszawa 2001, s. 505. Tam również 
można znaleźć pełne pole semantyczne tego pojęcia.

³⁰ G. Greshake, Wprowadzenie do nauki o łasce, Kraków 2005, s. 25.
³¹ G. Kraus, Nauka o łasce…, dz. cyt., s. 50–52.
³² D. Oko, Łaska i wolność…, dz. cyt., s. 41.
³³ Tamże, s. 52–53.



Wiara jest łaską 

173

z osobami proszącymi o cud — trędowatymi, niewidomymi, wzruszył 
się wiarą Syrofenicjanki, płakał przy grobie swojego przyjaciela Łazarza. 
Wyjątkową opieką otaczał dzieci — i stawiał je za wzór ufności Bogu. 
Szczególnym wyrazem łaskawości Boga w Chrystusie było przekracza-
nie granic społecznych i narodowościowych. Jezus nauczał, że każdy czło-
wiek jest niepowtarzalnie ważny. Synoptycy pokazują jednak coś jeszcze, 
a mianowicie szczególny i niepowtarzalny wyraz łaskawości Boga, jakim 
było posłanie Syna, który nie tylko pokazywał jak owa łaskawość się rea-
lizuje, ale sam był³⁴ Łaską.

W Pismach św. Pawła termin charis odgrywa rolę zasadniczą. Od stro-
ny treści, łasce zostają przeciwstawione siły zła, w ujęciu formalnym jej 
przeciwieństwem jest zbawienie zrealizowane na drodze własnych osiąg-
nięć, dobrych uczynków i zasług. Przy czym, św. Paweł rozpatruje łaskę 
w perspektywie ściśle chrystocentrycznej. Bóg daje ludziom zbawienie 
tylko i wyłącznie przez Jezusa Chrystusa. Przez śmierć i zmartwychwsta-
nie Chrystusa Bóg obdarował ludzi łaską. Tą drogą ludzie bez swoich 
zasług wyzwoleni zostali z mocy zła: grzechu i śmierci. To właśnie przez 
Jezusa Chrystusa Bóg obdarzył ludzi uświęceniem, wolnością i życiem 
wiecznym. 

Odwieczna miłość Boga do ludzi ukazuje Go jako wiekuistego Boga 
łaski. Łaska Boża za pośrednictwem dzieła zbawienia dokonanego przez 
Chrystusa, daje wszystkim ludziom konkretny dar zbawienia, czy — ina-
czej mówiąc — usprawiedliwienia. Terminem usprawiedliwienie św. Pa-
weł posługuje się jako podstawowym pojęciem wyrażającym początek 
zbawczego działania łaski Bożej w wierzącym. W teologii Pawła w uspra-
wiedliwieniu dokonuje się odpuszczenie grzechów, które jest dziełem 
łaski. Myśleniu o sprawiedliwości z uczynków i pobożności opartej na 
ludzkich osiągnięciach, św. Paweł przeciwstawia z mocą twierdzenie, że 
usprawiedliwienie jest dziełem łaski. Św. Paweł uczy, że wraz z usprawied-
liwieniem ludzie rozpoczynają nową egzystencję, czyli nowy sposób życia. 
Usprawiedliwieni żyją w obszarze panowania łaski: „przez wiarę uzyska-
liśmy dostęp do tej łaski, w której trwamy i chlubimy się nadzieją chwały 
Bożej” (por. Rz 5, 2). W tej zbawczej rzeczywistości samo usprawiedliwie-
³⁴ Zastosowany w tym akapicie czas przeszły dotyczy tylko historycznego aspektu 

życia Jezusa Chrystusa opisanego w Biblii. Pominięty więc został wątek ponad-
czasowy oraz przestrzeń osobistego, teraźniejszego doświadczenia cudów Bożej 
Łaski, które gdyby je szczegółowo opisać, to sądzę, że cały świat nie pomieściłby 
ksiąg, które by trzeba napisać (por. J 21, 25).



 Monika Wąchocka

174

nie grzesznika dokonuje się tylko przez łaskę i wiarę. Usprawiedliwienie 
zaś niesie dar nadziei i nową wolność, gdyż „nadzieja zawieść nie może” 
(por. Rz 5, 5). Łaska Boża u św. Pawła działa w społeczności Kościoła, sta-
nowiąc eklezjalne wydarzenie zbawcze. Łaska jest źródłem eklezjalnego 
powołania, to znaczy stoi za powołaniem poszczególnych członków Koś-
cioła oraz pełnionych przez nich posług: „za łaską Boga jestem tym, czym 
jestem, a dana mi łaska Jego nie okazała się daremna” (por. 1 Kor 15, 10).

W Liście do Hebrajczyków łaska została ukazana w perspektywie chry-
stologicznej i eklezjologicznej. Jezus Chrystus jest arcykapłanem, który 
wstawia się u Boga za ludem Bożym, wędrującym i żyjącym wśród uci-
sków. List przestrzega adresatów przed niebezpieczeństwem utraty ła-
ski, czyli zbawienia darowanego w Jezusie Chrystusie i wprost nazywa 
Go tronem łaski (por. Hbr 4, 16). W Drugim Liście do Tymoteusza łaska 
Boża pojmowana jest przede wszystkim jako dzieło ocalenia, dokonane 
przez Boga w Jezusie Chrystusie, zgodnie z podjętym od wieków zamy-
słem: „On nas wybawił i wezwał świętym powołaniem nie na podstawie 
naszych czynów, lecz stosownie do własnego postanowienia i łaski, która 
nam dana została w Chrystusie Jezusie przed wiecznymi czasami” (por. 2 
Tm 1, 9). W Liście do Tytusa został z kolei podkreślony uniwersalizm łaski 
przejawiający się w zbawczym dziele Jezusa Chrystusa. Fragment Listu do 
Tytusa z trzeciego rozdziału bywa nawet nazywany małym kompendium 
Ewangelii (por. Tt 3, 4–7). Łaska Boża utożsamiona z osobą Jezusa z Na-
zaretu jest wyrazem Bożego miłosierdzia. Poszczególne jednostki otrzy-
mują łaskę Bożą przez chrzest święty, którego trwałymi skutkami są: od-
rodzenie i odnowa w Duchu Świętym, jak również usprawiedliwienie za 
pośrednictwem zbawczego dzieła Chrystusa i nadzieja na wieczne życie³⁵. 

Koncepcja łaskawości w Listach św. Piotra pokazuje, że jest ona źród-
łem chrześcijańskiej nadziei na wieczne zbawienie przy powtórnym przyj-
ściu Pana, jest ona źródłem sił do życia zgodnego z sumieniem i wytrwa-
łego znoszenia cierpień jakie spotykają wierzących, a znajduje ona swój 
wyraz w darach udzielanych poszczególnym osobom³⁶. Ważne jest też 
występujące tu sformułowanie, w którym Bóg zostaje wprost nazwany 
Bogiem łaski (por. 1 P 5, 10).

³⁵ G. Kraus, Nauka o łasce…, dz. cyt., s. 66.
³⁶ Tamże, s. 69–70.



Wiara jest łaską 

175

Zakończenie
Podsumowując te rozważania można stwierdzić, że wiara w Starym Te-
stamencie z jednej strony opisuje relację Boga do człowieka, z drugiej zaś 
ukazuje tajemnicę Bożej łaskawości. Natomiast łaskawość Boga znajduje 
wyraz w tych wszystkich wydarzeniach, w których Bóg objawia się jako 
Ten, który w wolności i miłości troszczy się o człowieka. W perspekty-
wie Nowego Testamentu wiara jest darem od Boga, i wykracza poza to, 
co człowiek jest zdolny sam z siebie wytworzyć. Dotyczy ona zarówno 
przekonania opartego na Bożej Mądrości, jak i zapewnienia i gwarancji, 
które daje Bóg wyraża w swoim Słowie, jak również poprzez Wcielenie 
i Zmartwychwstanie swojego Syna.

Zasadnicze przesłanie Nowego Testamentu sprowadza się do tego, że 
Bóg w Jezusie Chrystusie działał i działa dalej, z wolną i nierozporządzal-
ną miłością do człowieka, że uwalnia go od jego grzesznej przeszłości, pro-
wadzi do właściwego określenia się, określenia, które dalece przekracza 
każde jego pragnienie, oczekiwanie, nadzieję³⁷. W ten sposób dochodzimy 
do stwierdzenia, że w Nowym Testamencie, tak naprawdę wszystko jest 
przejawem łaskawości Boga. Ofi arowuje On w swej miłości do człowieka 
wszystko, co ten potrafi  sobie wyobrazić, jak również to, czego wyobrazić 
sobie nie potrafi . Ofi arowanie to, jest całkowicie wolne i pełne życzliwo-
ści, i znajduje swoją szczytową formę w osobie Jezusa Chrystusa³⁸. Przez 
swój dar Bóg wybawia człowieka z jego zagubienia, wprowadza w swoją 
zbawczą sferę, dokonuje radykalnego samoudzielenia się³⁹. 

Na podstawie tej analizy widać, że biblijne pojęcia wiary i łaski są sobie 
bardzo bliskie. Odwieczna miłość Boga do ludzi ukazuje Go jako wieku-
istego Boga łaski. Łaska Boża za pośrednictwem dzieła zbawienia doko-
nanego przez Chrystusa, daje wszystkim ludziom konkretny dar zbawie-
nia, czy — inaczej mówiąc — usprawiedliwienia. Wiara jest więc przede 
wszystkim otwarciem się na przyjęcie Boga w osobie Jezusa z Nazaretu, 
Mesjasza i Pana. Jest ona również wniknięciem w tajemnicę Jego śmierci 
i zmartwychwstania, a także utożsamienia się nie tylko z Jego naucza-
niem, ale z samym Chrystusem, poprzez całkowitą osobistą akceptację 

³⁷ G. Greshake, Wprowadzenie do nauki…, dz. cyt., s. 27–28.
³⁸ Tamże.
³⁹ H. Wagner, Dogmatyka, Kraków 2007, s. 222.



 Monika Wąchocka

176

i miłość do Niego. Taka jest biblijna podstawa wiary chrześcijańskiej, któ-
ra rozwijała się wraz z dziejami ludzkości aż do naszych czasów⁴⁰. 

Streszczenie

Wiara jest łaską

Wiara kojarzy się z sumą niezmiennych nauk i przykazań, które Bóg de-
fi nitywnie przekazał Kościołowi, i które należy przyjąć i wypełniać nawet 
wtedy, gdy się ich nie rozumie. Wiara nie wydaje się spełnieniem życia, 
ale pewną liczbą przepisów nie do podważenia, oraz niesprawdzalnych 
twierdzeń, które trzeba uznawać za prawdziwe. Takie rozumienie wiary 
i Objawienia w oderwaniu od Boga i praktyki życia codziennego prowadzi 
do nieporozumień, a także sugeruje, że wierzyć oznacza nic nie wiedzieć. 

Prawdą jest, że ludzie potrafi ą całkiem dobrze żyć, nie kierując się ani 
myślami o Bogu, ani odczuciami natury religijnej. Zasady unikania cier-
pień i bólu, dążenia do szeroko rozumianego szczęścia oraz łatwy dostęp 
do pozakościelnych wzorców postępowania wydają się w zupełności wy-
starczać we współczesnym świecie, bez potrzeby odniesienia do ducho-
wych wartości Ewangelii. Dodatkową trudność w dziedzinie wiary przy-
sparza niejednokrotnie wspólnota kościelna, która postrzegana jest często 
bardziej jako przeszkoda, niż realna pomoc. Wśród społeczeństwa panują 
poglądy, że potęga i wszechobecność zła i cierpienia w świecie wykluczają 
wszechobecność, potęgę i miłość Boga, a jeśli wiara jest łaską to nie zo-
stała ona wszystkim udzielona.

W sytuacji należy podjąć próbę znalezienia adekwatnych do sytuacji 
odpowiedzi na następujące pytania: W jaki sposób wiara chrześcijańska 
prowadzi do pełni ludzkiego życia? Co czyni ją odmienną od wszystkich 
innych wyznań? Dlaczego chrześcijanie mogą twierdzić, że ludzie powin-
ni ją wyznawać? Zrozumienie wiary, a przede wszystkim jej źródła i moż-
liwości rozwoju, umożliwi każdemu człowiekowi odnalezienie głębszego 
sensu i znaczenia każdej sytuacji w życiu. 

⁴⁰ B. Cooke, Kształtowanie wiary, Warszawa 1973, s. 25.



Wiara jest łaską 

177

Summary

Faith is a blessing 

Faith is often thought of as a sum of permanent instructions and com-
mandments that God has provided Church with and which should be ac-
cepted and lived even if one does not understand those rules. Faith does 
not seem to be the fulfi llment of life but just the list of formulas that are 
irrefutable and theories that, despite the fact that are impossible to verify, 
are supposed to be treated as true. Such understanding of faith, separa-
ted from God and day-to-day practice, leads to misunderstandings and 
suggests that believing means to know nothing. 

Th e truth is that people can manage just fi ne without thinking of God 
or any other thoughts of religious nature for that matter. Avoidance of 
pain and suff ering, striding towards happiness and easy access to out-of-
-church patterns of conduct seem to be enough in today's world. Also, 
the Church often is seen as the additional obstacle, not the real help. Th e 
common though in society is that the power and omnipresence of evil in 
the world exclude the power, omnipresence and love of God, and even if 
faith is a blessing it was not given to everyone. 

In a situation like that it is needed to try to fi nd the answers for be-
low questions: In what way the Christian Faith can lead to fulfi llment in 
people's life? What makes Christian Faith unique? Why Christians can 
think that all people should be ones. Understanding of faith, its sources 
and possibilities of development will make it easier for every man to fi nd 
deeper sense and meaning in every situation in life.



178



179

Magdalena Marzec

Piąty jeździec Apokalipsy 
— wybór człowieka w kontekście wiary

Apokalipsa, jako gatunek literacki posługuje się pełnymi grozy wizja-
mi i symbolami. Odczytanie tych rzeczywistości nie jest jednoznaczne. 
Symbole Objawienia świętego Jana oznaczają często kilka rzeczywisto-
ści. Ten sam obraz może odnosić się jednocześnie do wydarzeń, które 
miały miejsce w i wieku po Chr., a równocześnie może być typem pew-
nych procesów, które przewijają się przez całe dzieje Kościoła pielgrzy-
mującego w czasach ostatecznych. Dotyczą one zarówno procesów w skali 
makro — zachodzących nieustannie procesów społeczno-kulturowych, 
jak i tych w skali mikro — dotyczących życia poszczególnych członków 
Kościoła pielgrzymującego. Chciałabym zaprezentować pewien schemat 
Apokalipsy św. Jana, w którym poszczególne, następujące po sobie obra-
zy, pokazują wyraźnie Bożą pedagogikę działania, ale również sposoby 
działania zła. 

Apokalipsa jest spięta dwoma klamrami (schemat s. 180–181), które są 
jednocześnie gwarantem jej spójności. Tymi klamrami są tytuły Chry-
stusa Zmartwychwstałego — Pana Historii. Pierwsza klamra otwierająca 
księgę to tytuły zawarte w pierwszym rozdziale księgi Ap 1, 4.8.17. Kolej-
na, znaczna część Apokalipsy jest według mnie podzielona na dwie rów-
noległe części: 

Część A – Ap 2, 1 — 11, 9
Część B — Ap 12, 1 — 16, 21

Wewnątrz tych dwóch części mieści się wspomniany już przeze mnie 
scenariusz obejmujący takie zagadnienia:

— Kościół pielgrzymujący i jego zagrożenia
— Boże działanie wobec zagrożeń
— Odpowiedź człowieka i jej konsekwencje — reakcja Boga i szatana



180

SC
H

EM
A

T 
A

PO
K

A
LI

PS
Y 

ŚW
. J

A
N

A
K

la
m

ra
 o

tw
ie

ra
ją

ca
 k

si
ę

g
ę

„K
tó

ry
 je

st
, K

tó
ry

 b
ył

 i 
Kt

ór
y p

rz
yc

ho
dz

i” 
(1

, 4
) „

A
lfa

 i 
O

m
eg

a”
 (1

, 8
) „

Pi
er

w
sz

y i
 O

st
at

ni
” (

1,
 1

7)
 –

 C
H

RY
ST

U
S 

PA
N

 H
IS

TO
RI

I

D
w

ie
 r

ó
w

n
o

le
g

łe
 c

zę
śc

i k
si

ę
g

i

Ap
 2

, 1
–1

1,
 9

Ap
 1

2,
 1

–1
6,

 2
1

K
O

ŚC
IÓ

Ł 
P

IE
LG

R
Z

Y
M

U
JĄ

C
Y

 I 
JE

G
O

 Z
A

G
R

O
ŻE

N
IA

„L
ist

y d
o 

sie
dm

iu
 k

oś
ci

oł
ów

” (
2,

 1
–3

, 2
2)

pi
er

w
sz

e n
ap

om
ni

en
ia

„N
ie

w
ia

st
a i

 S
m

ok
” (

12
)

pu
st

yn
ia

 m
ie

jsc
em

 p
ok

us

B
o

że
   

   
d

zi
ał

an
ie

„W
iz

ja 
tro

nu
 B

oż
eg

o”
 (4

–5
)

za
ch

ęt
a i

 o
bi

et
ni

ca
 n

ag
ro

dy
„O

rle
 sk

rz
yd

ła”
 (1

2,
 1

4)
Bo

ża
 o

pa
tr

zn
oś

ć

O
d

p
o

w
ie

d
ź 

cz
ło

w
ie

ka
 i 

je
j k

o
n

se
kw

e
n

cj
e

Pi
er

w
sz

e s
ze

ść
 p

ie
cz

ęc
i (

do
ty

ka
ją 

ni
ew

ie
rn

yc
h)

„P
ie

cz
ęt

ow
an

ie
 B

oż
yc

h 
Sł

uc
h”

 (d
ot

yc
zy

 w
ie

rn
yc

h)
(6

, 1
–7

, 8
)

„B
es

tie
 w

yc
ho

dz
ąc

e z
 m

or
za

 i 
zi

em
i”

„z
na

m
ię

 i 
im

ię
 B

es
tii

” (
13

)
Pa

ro
di

a B
ar

an
ka

 i 
Ko

śc
io

ła

B
ó

g
 d

zi
ał

a
Sz

at
an

 d
zi

ał
a



181

„T
riu

m
f w

yb
ra

ny
ch

 (7
, 9

–7
, 1

7)

K
O

ŚC
IÓ

Ł 
D

ZI
A

ŁA

M
o

d
lit

w
a

„D
zi

ew
ic

zy
 O

rs
za

k 
Ba

ra
nk

a”
 (1

4,
 1

–1
4,

 5
)

„7
 p

ie
cz

ęć
” (

8,
 1

–8
, 5

)

O
d

p
o

w
ie

d
ź 

B
o

g
a

K
ar

a
„Z

ap
ow

ie
dź

 są
du

” (
14

, 6
–1

4,
 2

0)

B
ra

k 
n

aw
ró

ce
n

ia

Es
ka

la
cj

a 
zł

a
„P

ie
rw

sz
a –

 sz
ós

ta
 tr

ąb
a”

os
ta

tn
ie

 o
st

rz
eż

en
ie

 (9
)

ob
ejm

uj
ąc

e ⅓
 św

iat
a

„P
ie

rw
sz

a –
 sz

ós
ta

 cz
as

za
”

Bo
ża

 sp
ra

w
ie

dl
iw

oś
ć 

ob
ejm

uj
e c

ał
ą z

ie
m

ię
 

(1
5,

 1
–1

6,
 1

2)

„K
sią

że
cz

ka
 w

yr
ok

ów
”

„D
w

aj 
św

ia
dk

ow
ie

” 
(1

0,
 1

–1
1,

 1
3)

m
isy

jn
a d

zi
ał

aln
oś

ć K
oś

ci
oł

a

„D
uc

hy
 n

ie
cz

ys
te

, w
yc

ho
dz

ąc
e

z p
as

zc
zy

 sz
at

ań
sk

ie
j t

ró
jc

y”
„H

ar
m

ag
ed

on
” z

ło
 zw

ie
ra

 sz
yk

i
pr

ze
ci

w
ko

 B
og

u 
(1

6,
 1

3–
16

, 1
6)

K
u

lm
in

ac
ja

Es
ka

la
cj

a 
zł

a
„S

ió
dm

a t
rą

ba
”  

(1
1,

 1
4–

11
, 1

5)
za

po
w

ie
dź

 są
du

„S
ió

dm
a c

za
sz

a”
 (1

6,
 1

7–
16

, 2
1)

 
os

ta
te

cz
na

 k
ar

a B
oż

a o
 o

gó
ln

oś
w

iat
ow

ym
 za

się
gu

O
b

ja
w

ie
n

ie
 p

o
tę

g
i

B
o

że
g

o
 d

zi
ał

an
ia

K
ar

a 
n

a 
W

ie
lk

i B
ab

ilo
n

Ep
ilo

g 
dz

ie
jó

w
 św

iat
a i

 K
oś

ci
oł

a  
   

W
iz

ja 
N

ow
eg

o 
Je

ru
za

lem
 (1

7-
22

)

K
la

m
ra

 z
am

yk
aj

ąc
a 

ks
ię

g
ę

„A
lfa

 i 
O

m
eg

a”,
 „P

ie
rw

sz
y i

 O
st

at
ni

”, „
Po

cz
ąt

ek
 i 

Ko
ni

ec
” (

22
, 1

3)
 –

 C
H

RY
ST

U
S 

PA
N

 H
IS

TO
RI

I



 Magdalena Marzec

182

— Działanie kościoła — modlitwa
— Boża odpowiedź na modlitwę Kościoła — kara, zapowiedź sądu
— Brak nawrócenia — eskalacja zła — działanie Boga i szatana
— Kulminacja — dalsza eskalacja zła — objawienie potęgi Bożego dzia-

łania
W tym miejscu kończą się dwie równoległe części Apokalipsy, ale nie 

sama księga. 
W dalszej części księgi są ukazane jeszcze:
— Kara na Wielki Babilon
— Epilog dziejów świata
— Wizja Nowego Jeruzalem
Księgę zamyka druga klamra znowu złożona z  tytułów Chrystusa 

Zmartwychwstałego Pana Historii zawartych w Ap 22, 13.
Po pierwszej części wyżej wspomnianej klamry zawartej w tytułach 

Chrystusa Pana Historii: „Który jest, Który był i Który przychodzi” (1, 4), 
„Alfa i Omega” (1, 8), „Pierwszy i Ostatni” (1, 17), od rozdziału drugiego 
rozpoczynają się nasze równoległe części schematu.

1. Kościół pielgrzymujący i jego zagrożenia

A. Pierwsze napomnienie — Ap 2, 1–3, 22

W Listach do siedmiu Kościołów Bóg, jako doświadczony pedagog naj-
pierw pokazuje wspólnotom to, co jest w nich dobre, chwali za osiągnię-
cia, a następnie wskazuje błędy, które należy naprawić. Informuje jedno-
cześnie o konsekwencjach zarówno wiernego trwania w Chrystusie jak 
i braku nawrócenia.

Wciąż trwa dyskusja czy Listy do siedmiu Kościołów były pisane do 
poszczególnych historycznych wspólnot w Azji Mniejszej, czy siedem 
Kościołów to obraz Kościoła powszechnego. Ponieważ w Apokalipsie św. 
Jana pod jednym obrazem może kryć się kilka warstw znaczeniowych, nie 
wykluczając interpretacji historycznej, przyjmiemy dla potrzeb tego arty-
kułu interpretację, która mówi, że siedem świeczników, gr. ἑπτὰ λυχνίας 
χρυσᾶς z wizji wstępnej obrazuje Kościół powszechny z różnorodnością 
jego oblicza. 



Piąty jeździec Apokalipsy — wybór człowieka w kontekście wiary 

183

Wspólnota w Efezie, wierna pomimo prześladowań, podejmująca trud 
apostolski, odważnie daje świadectwo wiary z wielką miłością, nadzieją 
i zawierzeniem Jezusowi. Chrystus chwali wspólnotę za jej wytrwałość, 
cierpliwe i mężne trwanie wśród ucisków, w oczekiwaniu Pana. Chrystus 
napomina ją jednak, że utraciła swą pierwotną gorliwość, apeluje o na-
wrócenie i ostrzega przed utratą zdolności duchowego przewodnictwa 
w stosunku do innych lokalnych Kościołów. Na koniec ponownie chwali 
wiernych i przedstawia optymistyczny obraz dla zwycięzcy, który będzie 
mógł „spożyć owoc z drzewa życia”. Jest to nawiązanie do drzewa życia 
obecnego w raju wspomnianego w Księdze Rodzaju (2, 9), co oznacza po-
wrót do idealnego, pierwotnego stanu istnienia.

W Liście do Smyrny pojawia się problem ucisku. Chrystus pociesza 
wspólnotę, że czas ucisku będzie krótki i skończony. Pozostawanie wier-
nym mimo ucisku zapewnia dostąpienie zbawienia. Człowieka, trwające-
go przy Chrystusie aż do śmierci, czeka nagroda — wieniec życia, który 
oznacza zwycięstwo i życie wieczne. 

W Kościele pergamońskim Chrystus podkreśla niezłomność swoich 
wiernych nawet w obliczu śmierci. Gani jednak pergamończyków za tole-
rancyjną postawę wobec zła. Wymaga od chrześcijan nieugiętej postawy 
wierności. Nie pozwala na synkretyzm religijny. Dla tych, którzy całko-
wicie zawierzą swoje życie Chrystusowi i oddadzą się pod pełną Jego wła-
dzę, przygotowane jest uniewinnienie i udział w szczególnej z Nim relacji. 
Zwycięzca będzie więc zaproszony na ucztę w nowej rzeczywistości, gdzie 
będzie przygotowane dla niego miejsce. 

Wspólnotę w Tiatyrze Chrystus przestrzega przed udziałem w roz-
wiązłości mówiąc, że w przypadku braku nawrócenia łoże ucztowania 
może przekształcić się w łoże boleści i śmierci. Dla tych, którzy podejmą 
walkę i zwyciężą przygotowana jest gwiazda zaranna, oznaczająca pano-
wanie nad światem pod przewodnictwem Chrystusa. Przy czym, panowa-
nie nad światem należy rozumieć albo w perspektywie eschatologicznej 
albo w rzeczywistości Kościoła pielgrzymującego, jako pełne panowanie 
nad sobą, podejmowanie decyzji w wolności, którą daje jedność z Jezu-
sem. Chrystus chwali wspólnotę za wytrwałą posługę w duchu miłości 
i dawanie świadectwa wiary swoją postawą życia chrześcijańskiego. Ma 
jednak zastrzeżenia wobec źle pojętej tolerancji, prowadzącej do wiaro-
łomstwa wobec prawdziwego Boga. Daje czas na uznanie swoich błędów 
i podjęcie skruchy. Ostrzega jednocześnie, że nad tymi, którzy się nie 



 Magdalena Marzec

184

nawrócą odbędzie się sprawiedliwy sąd. Nawołuje do gorliwego strzeże-
nia depozytu wiary i nieustannego kształtowania swojej chrześcijańskiej 
postawy.

Wspólnotę z Sardes Chrystus wzywa do czujności. Wskazuje, że na 
skutek niewierności, część członków utraciła życie Boże i odeszła. Są jed-
nak tacy, których Chrystus chwali, że pozostali przy życiu i prosi by na-
dal byli czujni i trwali w wierności. Chrystus przypomina o apostolskim 
pochodzeniu depozytu wiary i o odpowiedzialności za jego zachowanie 
i przekazywanie. Składa obietnicę, że ci, którzy pozostaną wierni uzyska-
ją udział w życiu Bożym i zostaną przedstawieni Bogu Ojcu w obecności 
aniołów.

Filadelfi a jest wezwana do działalności misyjnej. Chrystus chwali wier-
ność i nieugiętość pomimo ucisku oraz wyraża swoje uznanie dla strze-
żenia apostolskiego depozytu. Obdarza swoją łaską i współdziała z tymi, 
którzy głoszą Dobrą Nowinę, trwając przy Nim wiernie. Jest tu zapowiedź 
nadchodzącej próby. Jednak Kościół Chrystusa zostanie oszczędzony, 
ponieważ gmina ta zachowała nienaruszony depozyt wiary apostolskiej 
i pozostała wierna Chrystusowej miłości. Chrystus ostrzega jednak, że 
wierność jest wymagana do końca. Każdy chrześcijanin powołany jest 
do świętości. Wszyscy powołani jesteśmy, by przez wierną i wytrwałą 
współpracę z łaską Bożą, stanowić fi lary Kościoła. Filarem we wspólnocie 
może być każdy, kto zostanie zwycięzcą przez swą wierność i wytrwa-
łość. Chrystus sprawi, by zwycięzca potrafi ł składać autentyczne świade-
ctwo o Bogu i Kościele. Obdarzy go swą szczególną przyjaźnią, będzie on 
uczestniczył w Chrystusowej chwale i posiądzie łaskę duchowego zjed-
noczenia z Ojcem. Poprzez zjednoczenie z Kościołem i samym Bogiem, 
chrześcijanin otrzymuje nową przemienioną przez Chrystusa osobowość 
już podczas życia na ziemi.

Laodycejska wspólnota otrzymała zarzut braku życia głęboką wiarą, 
braku konsekwencji w praktykowaniu Ewangelii. Taka sytuacja jest świet-
nym gruntem dla rozwijania się skłonności do kompromisu ze złem. Bo-
gactwo niesie ze sobą pokusę zaniechania dbałości o wartości ewange-
liczne. Dlatego materialnie bogaty Kościół jest nazwany przez Chrystusa 
nieszczęsnym, godnym pożałowania, nędznym, ślepym i nagim. Chry-
stus wymaga, by wspólnota stanęła w prawdzie. Nawołuje do odnowienia 
życia religijnego, do nawrócenia oraz skorzystania z Jego oczyszczającej 
i uświęcającej łaski. Bóg pragnie przyjść ze swoimi darami. Jego inicjaty-



Piąty jeździec Apokalipsy — wybór człowieka w kontekście wiary 

185

wa jest jednak uwarunkowana odpowiedzią człowieka i podjęciem przez 
niego współpracy z łaską Bożą.

B. Pustynia — miejscem pokus — Ap 12

Obraz Niewiasty, podobnie jak siedem świeczników, jest interpretowany 
podwójnie, jako Maryja, Boża Rodzicielka i jako Kościół, komunikujący 
światu Chrystusa, który jest doświadczany ciągłymi atakami ze strony 
szatana. Przyjmijmy tu drugą interpretację. 

Niewiasta obleczona w słońce uczestniczy w transcendentnym życiu 
Boga. Ma na głowie wieniec, gr. στέφανος — znak zwycięstwa z gwiazd 
dwunastu, które są symbolem Bożej opatrzności. Ich liczba dwanaście 
wskazuje na uczestniczenie w pełni Bożej miłości, ponieważ dwanaście 
wyraża całość. Jest wynikiem pomnożenia liczby trzy (liczby świętej) 
przez liczbę cztery (liczbę kosmiczną), których suma daje siedem (liczbę 
pełni i doskonałości). Być może dwanaście jeszcze bardziej niż siedem wy-
raża pełnię. Księżyc pod stopami Niewiasty stanowi o ponadczasowości 
Kościoła. Księżyc, gr. σελήνη jest symbolem odmierzania czasu, natomiast 
mieć coś pod nogami symbolizuje dominację, bycie wobec tego panem. 
Rodzenie w bólach to obraz Kościoła, pełniącego posługę misyjną i roz-
rastającego się w bólach, komunikującego światu Chrystusa. 

Bóg znajduje Niewieście schronienie na pustyni, miejscu trudnym do 
życia, ale również miejscu, w którym jak się okazuje można przetrwać, 
pod ochroną Bożej opatrzności. Pustynia gr. ἔρημος jest obrazem środo-
wiska naturalnego Kościoła pielgrzymującego. Jest miejscem prób i pokus 
człowieka, ale jednocześnie symbolem ciągłej opieki Bożej. Czas Kościoła 
pielgrzymującego jest skończony, na co wskazuje 1260 dni, czyli trzy i pół 
roku. Trzy i pół, jako połowa siódemki symbolizuje ideę cząstkowości. 

Smok, gr. δράκων jest symbolem zła i chaosu, przeciwnikiem Boga. 
Barwa ognia gr. πυρρὸς symbolizuje żądzę rozlewu krwi. Głowy, rogi 
i diademy wskazują na jego potężną aczkolwiek ograniczoną moc, uzur-
pację władzy totalitarnej. Zrzucanie gwiazd na ziemię ukazuje walkę, de-
strukcyjne działanie szatana, który staje przed wspólnotą Kościoła, by ją 
zniszczyć.

„Woda jak rzeka z gardzieli węża” to działanie destrukcyjnych sił sza-
tana, skierowane przeciwko pustyni, mające na celu oderwanie człowieka 
od naturalnego środowiska życia. Szatan ofi arowuje chrześcijanom złu-



 Magdalena Marzec

186

dzenie raju na ziemi (hedonizm, materializm, konsumpcjonizm), by ich 
zwieść i oderwać od Bożej łaski. Łaska Boża jednak otwiera wnętrzności 
ziemi i pochłania rzekę wypuszczoną z gardzieli smoka. Walka nie zosta-
je rozstrzygnięta. Zmagania wiernych Chrystusowi z pokusami szatana 
będą trwały aż do końca czasów. Smok staje na piasku nad brzegiem mo-
rza, by powołać do istnienia pierwszą Bestię.

2. Boże działanie wobec zagrożeń 

A. Zachęta i obietnica nagrody — Ap 4–5

Bóg ponownie zachowuje się jak dobry pedagog. Najpierw ukazuje chwa-
łę, czekającą wiernych, aby podbudowani tą wizją mieli wystarczająco 
dużo sił, by przetrwali przyszłe prześladowania. Tę siłę daje sam tron 
Boga. Gr. θρόνος to symbol, który wskazuje na godność królewską, wła-
dzę, zdolność rządzenia oraz wkraczanie w historię i sprawowanie nad nią 
pełnej kontroli. Władza chrześcijan nad światem nie oznacza jednak ich 
rządów silną ręką, ale pełną władzę nad sobą. Życie w wolności od grze-
chu umożliwia dokonywanie wolnych wyborów, kierowanych własną wolą 
i rozumem, a nie potrzebą zaspokojenia zniewalających rządz.

B. Boża Opatrzność — Ap 12, 14

Szatan ściga niewiastę i walczy z Kościołem, ale ten jest chroniony przez 
Bożą opatrzność. Symbolem Bożej opatrzności są „dwa skrzydła orła wiel-
kiego”. Jest to nawiązanie do obrazów z Księgi Wyjścia i Powtórzonego 
Prawa (Wj 19, 4; Pwt 32, 11–12), gdzie orle skrzydła oznaczają opiekę Boga 
nad Jego ludem. Orle skrzydła są dane Niewieście przez Boga, który mi-
łuje swój Kościół, skutecznie go chroni i zapewnia mu bezpieczeństwo. 
Bóg daje siłę do przezwyciężania przeciwności. Trwa przy Niewieście 
cały czas pobytu na pustyni. Dostarcza jej tam żywności i napoju. Ze 
względu na tę ciągłość Jego obecności, można ten proces nazwać wręcz 
wychowywaniem.



Piąty jeździec Apokalipsy — wybór człowieka w kontekście wiary 

187

3. Odpowiedź człowieka i jej konsekwencje

A. Pierwsza do szóstej pieczęci, 
pieczętowanie Bożych Sług — Ap 6, 1 – 7, 8

Po umacniającym obrazie tronu Bożego, Jan przekazuje wizję tragicznych 
skutków, jakie spadną na ludzi, nadal trwających w grzechu i dających 
przystęp złu do siebie. Łamane przez Baranka kolejne pieczęcie sprowa-
dzają na ziemię jeźdźców na koniach. Koń oznacza tu realną siłę, która 
dynamicznie działa w historii ludzkiej. Siedem pieczęci to bolesne upo-
mnienie przez zapowiedź wojen, głodu, epidemii i śmierci, które dotyka-
ją mieszkańców ziemi. Pojawiają się także prześladowania i kataklizmy 
związane z żywiołami natury, zostają nimi dotknięte ciała niebieskie, co 
zwiększa ich zasięg. Jednocześnie Bóg obdarza wiernych mu swoją opieką. 

Pierwsza złamana pieczęć przywołuje jeźdźca na białym koniu. Kolor 
biały, gr. λευκός może oznaczać godność osoby ludzkiej, będącej obrazem 
Bożym, zaprzyjaźnionej z Bogiem, panującej nad stworzeniami, ludzkości 
przed upadkiem. Dalszy obraz jeźdźców rozwija się podobnie, jak sytuacja 
człowieka po grzechu pierworodnym. Rodzi się przemoc (Rdz 6, 5), poja-
wia się głód (Rdz 12), a następnie zaraza (Wj 5, 3; 9, 3). Inna interpretacja 
mówi o podwójnej symbolice Białego konia: Słowa Bożego wkraczającego 
ze swoją mocą w historię i złych niszczycielskich mocy, które będą równo-
legle ze słowem Bożym działały aż do Paruzji. Druga pieczęć przywołuje 
jeźdźca na koniu koloru ognia i krwi, gr. πυρρός. Oznacza on brak poko-
ju, wzajemne mordowanie się, wojnę domową. Przywołany przez trzecią 
pieczęć jeździec na czarnym, gr. μέλας koniu symbolizuje niesprawied-
liwość i nieszczęścia. Jest to koń klęski i głodu. Odmierzanie żywności 
(waga) i dziesięciokrotnie wyższa od przeciętnej cena zboża, wskazuje na 
okres głodu. Czwarta pieczęć sprowadza jeźdźca na trupio bladym koniu. 
Gr. χλωρός to kolor obumierającej wegetacji, skutek wojny i głodu. Tutaj 
śmierć oznacza zarazę. W Starym Testamencie prorok Jeremiasz używał 
formuły: wojna, głód, miecz, zaraza. Dzikie zwierzęta mogą pojawiać się 
na skutek masowej śmierci. Możliwe jest również odniesienie do Księgi 
Rodzaju (9, 5), gdzie dzikie zwierzęta pojawiają się, gdy panowanie lu-
dzi nad wszystkimi stworzeniami przestaje być oczywiste. Piąta pieczęć 
sprowadza wizję męczenników, którzy pytają: Jak długo jeszcze? W ten 
sposób Kościół niebiański wstawia się za Kościołem pielgrzymującym. 



 Magdalena Marzec

188

Szósta pieczęć przenosi obraz do sfery ciał niebieskich. Gasnące słońce 
jest efektem trzęsienia ziemi i symbolem zagrożenia. Klęski żywiołowe 
zapowiadają koniec świata i sąd ostateczny.

Ci, którzy są wierni Bogu i pozwalają Mu działać Jego łaską w ich życiu, 
otrzymują Bożą pieczęć na czole. Czym jest dla nas pieczętowanie? Gr. 
σφραγίζω nie jest jedynie znakiem przynależności do Boga. Jest również 
upoważnieniem i powołaniem do działania w imieniu Boga. Otrzymana 
pieczęć upoważnia Boże sługi do dawania o Nim świadectwa. Poddanie 
się Bożej opiece pozwala uniknąć spotkania z cierpieniem, doprowadzają-
cym do poczucia bezsensu, rozpaczy i śmierci. Pozwala stawić czoło trud-
nym doświadczeniom w przyjaźni z Bogiem i w Paschalnej perspektywie. 
Boża opieka prowadzi do wolności i wyzwolenia z grzechów. 

B. Parodia Baranka i Kościoła — Ap 13

Na ludzką odpowiedź reaguje nie tylko Bóg, ale również szatan. Pojawia-
ją się Bestie wychodzące z morza i z ziemi. Bestia pierwsza, wychodząca 
z morza, jest symbolem politycznej potęgi państwa, przypisującego sobie 
boskie znamiona, prawo do zastąpienia ludziom Boga i Jego praw natu-
ralnych, swoimi prawami. Jej rządy są absolutne i totalitarne. „Uleczona 
śmiertelna rana Bestii” to obraz odradzającego się zła w postaci każdej 
władzy totalitarnej na przestrzeni wieków, a także pojawiających się cy-
klicznie, aż do paruzji, znaków działalności szatana, który wciąż powraca 
w ciągu dziejów ze swymi pokusami. Gojąca się śmiertelna rana Bestii 
jest również parodią męki i zmartwychwstania Chrystusa. Zwrot Któż 
jak Bestia to karykatura imienia Michała Archanioła: Któż jak Bóg. Be-
stia mimo wszystko jest zależna od Boga. Świadczy o tym greckie słowo 
ἐδόθη — pozwolono, zostało dane — strona bierna od gr. δίδωμι (dawać) 
oraz określony przez Boga czas czterdziestu dwóch miesięcy, co daje trzy 
i pół roku. Bestia chce zbudować imperium zła obejmujące cały świat. 
Dąży do tego, by wszyscy mieszkańcy oddawali jej pokłon. Wyjątkiem 
będą zapisani w Księdze Życia, bo tylko życie wiarą, rodzącą nadzieję 
i miłość, gwarantuje człowiekowi moc i niezależność od wpływu Bestii. 

Druga Bestia, wychodząca z  ziemi, ma naturę duchową. Mówi jak 
Smok, bo jest wytworem szatana. Sprawia, że mieszkańcy ziemi oddają 
pokłon pierwszej Bestii. Nakazuje przyjąć prawa Bestii pierwszej, jako ka-
nony, zasady funkcjonowania społeczeństwa. Bestia pierwsza, za pomocą 



Piąty jeździec Apokalipsy — wybór człowieka w kontekście wiary 

189

Bestii drugiej, chce stworzyć świat bez Boga. Pragnie sprawić, by człowiek 
został kompletnie pozbawiony wpływu łaski Bożej, a stał się bezgranicz-
nie oddany fi lozofi i lansowanej przez państwo absolutne. Dąży do tego, 
by poddany Bestii człowiek nie potrafi ł samodzielnie i właściwie oceniać 
rzeczywistości. Druga Bestia ma za zadanie nakłanianie ludzi do hołdo-
wania potędze politycznej państwa. Ugruntowuje władzę i organizuje kult 
pierwszej Bestii. Wykonany na jej polecenie obraz Bestii został ożywio-
ny, a jego kult uprawomocniony, jako obowiązkowy. Nie ma dowolności 
w przyjęciu lub odrzuceniu praw i reguł narzuconych przez Bestię. Kto 
się im sprzeciwia jest pozbawiony możliwości godnego życia. Przeciwnicy 
Bestii są miażdżeni ekonomicznie. 

Znamię Bestii to przeciwieństwo pieczęci Boga Żywego (7, 2–8), otwar-
te przyznanie się do sił demonicznych. Słowa mali i wielcy wskazują na 
to, że Bestii udało się zwerbować swoich zwolenników spośród wszyst-
kich warstw społecznych. Znamię Bestii umieszczono na czole i ręce, bo 
w tych miejscach Żydzi podczas modlitwy umieszczali fi lakterie. „Znamię 
na rękę prawą lub na czoło” było znakiem przynależności. W starożytno-
ści znany był zwyczaj wypalania piętna lub tatuażu na czołach niewolni-
ków, żołnierzy, sług świątynnych. Chrześcijanie, nieposiadający znamie-
nia Bestii, są dyskryminowani ekonomicznie. Imię Bestii charakteryzuje 
szóstka, czyli fałszywa wielkość, niezdolna do doskonałości.

Parodią Trójcy Przenajświętszej jest trójca szatańska: Smok — Bóg 
Ojciec, Pierwsza Bestia — Jezus Chrystus, Druga Bestia — dzieło Ducha 
Świętego. Ta szatańska Trójca chce przejąć i objąć rządy nad światem. 
Wyznawcy smoka i Bestii oddają im hołd, podobnie jak wierni oddają 
pokłony Bogu, któremu jedynie się one należą. 

Bestie personifi kują władzę polityczną i duchową, które pragną ogar-
nąć ziemię. W ten sposób szatan kreuje z władców i z sił politycznych, 
nowych bogów. Historia przyjmie więc formę absolutyzmu politycznego 
i duchowego, czyli organizmu totalitarnego. Właśnie ta pogańska struk-
tura polityczno — duchowa będzie nieustannie zagrażać Kościołowi. Jej 
celem jest usunięcie z ziemi Boga i ogarnięcie jej sobą. Zadaniem Bestii 
jest odarcie ludzi ze wszystkich wartości pozamaterialnych, duchowych. 
Likwidując pierwiastek duchowy z ludzkiego życia, Bestia jednocześnie 
wypełnia pustkę po nim pychą, żądzą władzy, fałszywym poczuciem 
niezależności i samowystarczalności, hedonizmem oraz konsumpcjoni-



 Magdalena Marzec

190

zmem. Państwo zastępuje więc Boga. Kult imperialny przeradza się w ate-
izm lub materializm dialektyczny.

 4. Działanie Kościoła — modlitwa

A. Triumf wybranych — Ap 7, 9–17

Kościół niebiański łączy się w modlitwie z Kościołem pielgrzymującym, 
uwielbiając Boga i prosząc o sprawiedliwość. Wielki tłum gr. ὄχλος πολύς 
to obraz ludu Bożego doskonałego, poza zasięgiem historii i sił zła, wy-
wodzącego się ze wszystkich narodów. To wszyscy ludzie, którzy zostali 
przez Boga uznani w ciągu dziejów za Jego wierne sługi, ze względu na 
ich dezaprobatę wobec "ziemskiej" rzeczywistości oraz ich bezwzględną 
odmowę służenia bożkom i bożyszczom "tego świata". Wielbią Chrystusa, 
jako Jedynego Zbawiciela Świata.

B.Dziewiczy Orszak Baranka — Ap 14, 1–5

Zgromadzeni wierni Chrystusowi chrześcijanie śpiewają Bogu pieśń 
chwały. Znamię Baranka i Jego Ojca wypisane na czołach stu czterdzie-
stu czterech tysięcy (stanowiących obraz Kościoła) to symbol przyjętego 
chrztu. To przeciwieństwo do znamienia Bestii wytłoczonego na czołach 
mieszkańców ziemi. Znamię Ojca i Baranka stanowi o przynależności 
do Chrystusa, a  jednocześnie jest zapewnieniem o Jego opiece. Wier-
ni śpiewają hymn na cześć Chrystusa, który dokonał zbawienia. Kościół 
pielgrzymujący przyłącza się do tego niebiańskiego uwielbienia podczas 
Eucharystii. Jest to kontrast do kultu oddawanego Bestii. Dziewiczo czy-
ści to wierni i nieskazitelni chrześcijanie, nieplamiący się kultami pogań-
skimi i ubóstwieniem świata. 



Piąty jeździec Apokalipsy — wybór człowieka w kontekście wiary 

191

5. Boża odpowiedź na modlitwę Kościoła — zapowiedź sądu

A. Siódma pieczęć — kulminacja — Ap 8, 1–5

Siódma pieczęć jest elementem kulminacyjnym i jednocześnie wprowa-
dzającym do kolejnych wizji. Znamienny w tym obrazie jest półgodzinny 
moment milczenia, podczas niebiańskiej liturgii, po złamaniu siódmej 
pieczęci. Jest on wyrazem pełnego napięcia, oczekiwania na to, co nastąpi 
za chwilę. Jest zarówno wyrazem niepewności jak i pokory wobec Boga, 
oznacza kontemplację Boga. 

Siódma pieczęć jest zapowiedzią sądu eschatologicznego i zbawienia, 
odpowiedzią Boga na błagalne modlitwy Kościoła pielgrzymującego. Te 
modlitwy uciśnionego Kościoła (dym kadzidła) wprowadzają karę Bożą 
na świat. 

B. Zapowiedź sądu — Ap 14, 6–20

Bóg zapowiada sąd nad Babilonem i czcicielami Bestii, a wiernym obiecuje 
odpoczynek po trudach wiernego życia. Anioł, głoszący Dobrą Nowinę 
całemu światu jest zapowiedzią sądu Bożego. Wzywa ludzi, by choć w tej 
ostatniej chwili ukorzyli się przed Bogiem i oddali Mu cześć. Kolejny anioł 
oznajmia, że gorszące i nakłaniające do zła potęgi przeciwne Bogu upadły. 
Trzeci anioł przynosi wieść o strasznych konsekwencjach dla tych, którzy 
nie odwrócili się od otwartego opowiadania się po stronie zła. Za upajanie 
narodów zatrutym winem zła, czciciele Bestii muszą wypić wino gniewu 
Bożego. Nie okazując skruchy, nie mogą doświadczyć Bożego Miłosier-
dzia, które mogłoby rozcieńczyć kielich Bożego gniewu. Z tego względu 
konsekwencje Bożego gniewu nigdy dla nich nie ustaną ani nie zelże-
ją. Prócz przerażającej wizji wiecznego potępienia, widzimy również za-
powiedź pozytywnych konsekwencji wytrwałości w znoszeniu cierpień 
i trwaniu przy Chrystusie Jemu wiernych. Doświadczenie odpoczynku 
i radości przebywania z Bogiem zacznie się dla nich po śmierci. Dalsza 
wizja ukazuje zwycięskiego Chrystusa sprawiającego, że następuje kres 
doczesności, którym jest sąd nad światem. Kolejny obraz ukazuje aniołów 
dokonujących z Bożego rozkazu winobrania. Odbywa się ostateczny sąd 
i zapada wyrok. Kara Boża, podobnie jak nagroda staje się rzeczywistością 
człowieka wraz z momentem śmierci.



 Magdalena Marzec

192

6. Brak nawrócenia — eskalacja 
zła — działanie Boga i szatana

A.1. Pierwsze sześć trąb — ostatnie ostrzeżenie, 
obejmujące 1/3 świata — Ap 9

Poprzez trąby Bóg wypowiada wojnę złu. Na świat spadają plagi wzorowa-
ne na plagach Egipskich. Pierwsze cztery trąby dotykają przyrody. Pora-
żone nimi siły przyrody sprawiają ludziom cierpienie i przynoszą śmierć. 
Zasięg Bożej interwencji powiększa się, obejmuje już nie czwartą część, 
a trzecią część dotykanych nimi rzeczywistości. Pomimo groźnych inter-
wencji ludzie nadal dopuszczają się bałwochwalstwa. Następuje trzykrot-
ny okrzyk "biada". Przez ten okrzyk przemawia Boży ból i gniew, troska 
i groźba. Następuje zapowiedź kolejnych dwóch "biada". 

Piąta trąba sprowadza na ziemię szarańczę. Spadająca gwiazda to sym-
bol istot nadprzyrodzonych, może nawet samego Lucyfera, który otwiera 
studnię czeluści — miejsce przetrzymywania upadłych aniołów. Bóg po-
zwala, by na skutek ludzkiej niegodziwości, zwracania się ludzi w kierun-
ku zła, uwolnione zostały złe duchy, powstrzymywane do tej pory przez 
Niego. Złe duchy atakują już nie przyrodę, ale ludzi, którzy nie mają pie-
częci Boga na czołach, czyli tych, którzy otwarcie opowiadają się po stro-
nie zła. Złe duchy odniosły już swoje zwycięstwa, są inteligentne (oblicze 
ludzi), bezwzględne (lwie zęby), mają siłę przebicia (pancerz żelazny), ata-
kują podstępnie, z ukrycia (skorpionie ogony i żądła), posługują się ludz-
ką rozwiązłością i zepsuciem moralnym (włosy niewiast). Ich królem jest 
hebr. VAbaddw,n — zatracenie — niszczyciel, gr. VApollu,wn — niszczący, 
niosący zniszczenie. Celem szatana jest zniszczenie wszystkiego, co ma 
w sobie znamiona Bożego stworzenia. 

Szósta trąba i drugie biada na skutek modlitw uciśnionego Kościo-
ła uwalniają czterech przywódców piekielnej konnicy. Kolejne uwolnio-
ne siły zła mają zaatakować ludzi. Dysponują dwoma miriadami, czyli 
niewyobrażalną liczbą wojsk. W przeciwieństwie do szarańczy, nie mają 
dręczyć, lecz zabijać. Ginie trzecia część ludzi. Liczba jeźdźców — cztery 
symbolizuje cztery strony świata, co podkreśla ogólnoświatowy zasięg 
ich działania. 



Piąty jeździec Apokalipsy — wybór człowieka w kontekście wiary 

193

Kolejne wersety wskazują, że ludzie, którzy przeżyli zagładę nie od-
wracają się od swoich złych czynów. Ich serca są uparte, a zatrute umysły 
nadal zwracają się do bożków, zamiast do Jedynego Boga.

A.2. Misyjna działalność Kościoła

Kolejne dwie wizje (Książeczka Ostatecznych Wyroków i Dwaj Świadko-
wie) stanowią interludium przed siódmą trąbą. Bóg nawołuje do nawró-
cenia, posyła swoich wiernych, by głosili Ewangelię i wypraszali Boże mi-
łosierdzie, zanim nadejdzie siódma trąba i ostateczne rozliczenie. 

A.2.1. Książeczka ostatecznych wyroków — Ap 10
W wizji Książeczki Ostatecznych Wyroków pojawia się potężny wysłan-
nik Boga (obłok), pełnego miłosierdzia (tęcza), pełnego chwały (twarz jak 
słońce), niezłomnego i nieugiętego (nogi jak kolumny). Jego przesłanie od-
nosi się do całego wszechświata (nogi na morzu i ziemi) i przekazuje Bożą 
wolę (głos jak ryk lwa). Część księgi zostaje zapieczętowana, czyli niektó-
re tajemnice nie zostaną odkryte aż do końca. Słowa nie będzie zwłoki, 
oznaczają, że gdy zło osiągnie punkt kulminacyjny, położy mu kres inter-
wencja Boga — Sędziego. Zjedzenie zwoju przez Jana to przyjęcie Słowa 
Bożego. Słodko — gorzki smak oznacza z jednej strony błogosławieństwa 
i łaski dla przyjmujących słowo, z drugiej trudy i cierpienia głoszącego je 
Kościoła, Słowo Boga niesie zarazem miłosierdzie i sprawiedliwość. Bóg 
w swoim miłosierdziu zleca Kościołowi działalność misyjną, nieustannie 
nawołuje do nawrócenia. 

A.2.2. Dwaj Świadkowie — Ap 11, 1–13
Kolejnym obrazem są Dwaj Świadkowie. Wizja rozpoczyna się od czyn-
ności mierzenia świątyni, która oznacza ocalenie i zachowanie od nisz-
czycielskiej siły pogan, bezpieczeństwo i ocalenie dla Ludu Bożego pod-
czas strasznych doświadczeń. Bóg chroni swój Kościół przed mocami 
nieprzyjaciół. 

Dwaj świadkowie mogą być przez nas rozumiani między innymi, jako 
symbol ludzi Kościoła wiernych Bogu i posłanych z zadaniem misyjnym, 
by głosić Ewangelię z mocą, potwierdzoną znakami. Bóg ich chroni, ale 
po wykonaniu zadania zostają pozornie pokonani przez Bestię. Okres 
trzech i pół dnia ich śmierci może wskazywać czas nieładu, niedoskona-



 Magdalena Marzec

194

łości i próby w ich życiu. Po tym czasie jednak Bóg ponownie powołuje 
ich do życia i osiągają stan niebiańskiej doskonałości. 

Po kolejnym trzęsieniu ziemi ginie siedem tysięcy osób, ale pozostali 
przy życiu oddają chwałę Bogu, który powołał do pomocy wiernych, choć 
słabych misjonarzy (świadków) i mimo ich niedoskonałości osiąga zamie-
rzony cel. Zło pomimo pozornego zwycięstwa ponosi klęskę. 

B.1. Boża sprawiedliwość obejmuje całą ziemię — Ap 15, 1–16, 12

Skutki czwartej pieczęci dotknęły czwartą część ziemi. W wyniku inter-
wencji trąb plagami objęta została trzecia część wszystkiego, a czasze do-
sięgają całą rzeczywistość ludzką. Im bardziej opowiadamy się przeciwko 
Bogu, tym bardziej otwieramy się na zło i dajemy mu do siebie przystęp. 
Bóg zapowiada przez swoich aniołów, że opieczętowani przez Bestię wraz 
z nią poniosą konsekwencje i przyjmą na siebie czasze gniewu Bożego. 
Natomiast ci, którzy pozostali wierni Bogu, otrzymają zasłużoną nagrodę. 

Czasza gr. φιάλη może oznaczać, zależnie od woli człowieka, zupełnie 
przeciwstawne rzeczywistości. Jako naczynie liturgiczne symbolizuje ona 
komunię życia z Bogiem. Przyjęcie Bożego pucharu wymaga zjednoczenia 
się z Jedynym Panem. Siedem czasz gniewu oznacza zerwanie komunii 
z Jedynym Bogiem, co powoduje wybuch Jego karzącej sprawiedliwości. 
Kto wybiera kielich demonów sam skazuje się na potępienie i zagładę. 
Czasze gniewu Bożego, wylane na ziemię, niosą ze sobą podobne kon-
sekwencje jak trąby, jednak tym razem ich zasięg się zwiększa. Pierwsze 
cztery interwencje Bożych wysłanników uderzają w naturę. Kolejne dwie 
wpływają na bieg historii. 

Pierwsza czasza jest przestrogą przed konsekwencjami trwania w grze-
chu i opowiadania się po stronie zła. Jej skutkiem są wrzody, które może-
my uznać za widoczny znak kary Bożej za jawne bałwochwalstwo. Druga 
czasza — morze stające się krwią wywołuje wstręt i zarazę, powodując za-
gładę. Trzecia czasza — wody i źródła zamienione w krew są odpowiedzią 
na modlitwy wiernych. Jest to kara za przelewanie krwi wiernych Chry-
stusowi. Czwarta czasza to żar słońca, który wzmaga się, by parzyć ludzi. 
Spiekota jest często w Biblii wspominaną karą. Między innymi w Ewan-
gelii Łukasza (16, 24), gdy bogacz cierpi męki piekła. Piąta czasza sprowa-
dza ciemności do królestwa Bestii. Symbolizują one załamanie się całego 
systemu funkcjonującego w królestwie szatana. Ten w odwecie kieruje 



Piąty jeździec Apokalipsy — wybór człowieka w kontekście wiary 

195

swą nienawiść ku ludziom, zadając im niewyobrażalne cierpienia, dlatego 
z bólu gryzą języki. To przypomina zgrzytanie z bólu zębami (Mt 13, 42n). 
Ludzie niestety trwają nadal w swojej zawziętości, zaślepieniu i bluźnią 
Bogu. Natomiast odpowiedzialnością za dotykające ich doświadczenia, 
które są konsekwencją ich czynów obarczają Boga. Szósta czasza powo-
duje, że wysycha Eufrat, symbolizujący granicę, zaporę przed złem. Jest 
to przygotowanie gruntu przed zalaniem ziemi siłami zła, przed ich osta-
teczną rozprawą z Chrystusem.

B.2. Zło zwiera szyki przeciwko Bogu — Ap 16, 13–16

Szatan gromadzi duchowe siły zła, by w połączeniu z jego ziemskimi zwo-
lennikami, stanęły do walki przeciwko Bogu. Harmagedon w Apokalipsie 
jest miejscem koncentracji wszystkich potęg zła przeciwko Bogu. Z paszcz 
szatańskiej trójcy Smoka (szatana), Bestii (władzy politycznej) i Fałszywe-
go proroka (kultu oddawanego totalitarnemu państwu) wyłaniają się trzy 
duchy nieczyste. Ich mowa to rechot ropuch, jak mówi Biblia tysiąclecia 
gadatliwa propaganda szatańska. Duchy nieczyste ze swymi wyziewami 
i wojska przybyłe z całej ziemi to symbol wszystkich mocy sprzeciwiają-
cych się Królestwu Bożemu. To moce piekielne lub zastępy ludzkie nasta-
wione na zło. Gromadzą się na wojnę z Chrystusem, w której ostatecznie 
zwycięży Słowo Boga.

7. Kulminacja — Eskalacja zła 
— objawienie potęgi Bożego działania

A. Siódma trąba — trzecie biada — zapowiedź sądu — Ap 11, 14–15

Trąba siódma jest analogiczna do siódmej pieczęci. Znowu mamy wizję 
nieba, gdzie obecni tam wierni oddają chwałę Bogu i wznoszą modlitwy 
wstawiennicze. Po dziękczynnej modlitwie Kościoła niebiańskiego, na-
stępuje zapowiedź sprawiedliwego sądu. Surowy sąd nad całym stworze-
niem (żywymi i zmarłymi) będzie dla wiernych Bogu sądem zbawczym, 
a dla tych, którzy służyli innym bożkom i panom tego świata (kult im-
perialny) będzie sądem zatracenia. W Arce Przymierza, stojącej w świą-
tyni, znajdował się tekst Przymierza oraz związane z nim błogosławień-



 Magdalena Marzec

196

stwa i przekleństwa. Efektem złamania Przymierza są spadające gromy 
i klęski — dopust Boży. Zło wciąż eskaluje, a ludzie zamiast się nawrócić 
złorzeczą Bogu.

B. Siódma czasza — ostateczna kara Boża — Ap 16, 17–21

Interwencja Boga rozwija się, pochłania coraz więcej ofi ar i niesie osta-
teczne zniszczenie. Siódma czasza to, po siódmej pieczęci i siódmej trąbie 
trzeci punkt kulminacyjny. Wysłuchane zostają prośby ludzi udręczo-
nych za wiarę, by Bóg nie pozostawiał ich oprawców bez konsekwencji. 
„Błyskawice i głosy i gromy i trzęsienie ziemi” zapowiadają po raz trzeci 
potęgę Bożego działania. Jednak przy siódmej czaszy dochodzi do nich 
grad, gr. χάλαζα, obrazujący Boży gniew. Ostatnia plaga dotyka powie-
trza, własności wszystkich ludzi (Mdr7, 3). Zatem zasięg tej plagi jest po-
wszechny. Bóg interweniuje w sposób ostateczny. Wreszcie udowadnia, 
że nikt nie pozostanie bezkarny i każdy zapłaci za swoje czyny. Rozpada 
się stolica Antychrysta. 

W tym miejscu kończą się dwie równoległe części Apokalipsy, ale nie 
sama Księga. W dalszej części ukazane są jeszcze: Kara na wielki Babilon. 
Epilog dziejów świata i Kościoła oraz Wizja Nowego Jeruzalem.

***
Niestety wszystkie interwencje Boga, włącznie z tą ostatnią, o najwięk-
szym zasięgu, które były Bożym nawoływaniem ludzi do opamiętania, nie 
odniosły zamierzonego skutku. Nie pomogły indywidualne upomnienia 
i nawoływanie do nawrócenia (7 Listów). Okazały się nieskuteczne pierw-
sze bolesne doświadczenia (7 pieczęci) oraz kolejne konsekwencje (7 trąb), 
a nawet zapowiedź sądu i ostateczne ostrzeżenie (7 czasz). Ludzie zaśle-
pieni swą zapalczywością nadal przeklinają Boga. Bóg postanawia wydać 
wyrok na Wielki Babilon, Wielką Nierządnicę. 

Babilon jest synonimem pychy i zarozumiałości. Wiele wód, nad który-
mi siedzi Wielka Nierządnica jest przeciwieństwem pustyni, naturalnego 
środowiska Kościoła. Wielka Nierządnica jest konsumpcjonizmem zakła-
dającym całkowitą samowystarczalność oraz defi nitywnym zamknięciem 
się na transcendencję. Szkarłatny kolor Bestii, na której siedzi Nierządni-
ca to symbol przepychu, stanu bogactwa i luksusu lub też krwi męczen-



Piąty jeździec Apokalipsy — wybór człowieka w kontekście wiary 

197

ników. „Ubiór Niewiasty i ozdoby ze złota i drogich kamieni” są oznaką 
bogactwa, które może stać się pokusą dla chrześcijan. Przepych niesie ze 
sobą zagrożenie, którym jest rozwiązłość, rozpusta. Przy czym nierząd 
równoznaczny jest tutaj z bałwochwalstwem. 

Skłócone ze sobą zło staje się wrogiem dla siebie nawzajem. Wzajem-
ne oddanie zmienia się we wzajemną nienawiść. Królestwo budowane na 
złu zakłada od początku rozłam i upadek, bo szatan wykorzystuje swo-
ich sprzymierzeńców, a potem ich niszczy. W ostatecznym rozrachunku 
okazuje się, że wszyscy sprzymierzeńcy Babilonu pozostawiają go. Króle-
stwo szatana rozpada się jak domek z kart, ponieważ jest zbudowane na 
kłamstwie, hipokryzji i miłości własnej. Babilon, który pysznił się, że nie 
będzie przeżywał żałoby, pozostaje ze swoim tragicznym losem zupełnie 
sam. W końcu dochodzi do ostatecznego starcia. Bestia i Fałszywy Prorok 
zostają schwytani i pokonani. Giną również ich wojska. 

Zapowiedziana jest ostateczna klęska szatana. Zostaje on poddany kon-
troli i pozbawiony swej mocy na pewien czas. Pojawia się tysiącletnie kró-
lestwo Chrystusa. Po zakończeniu tego okresu zostaje uwolniony szatan. 
Próbuje przeprowadzić na Kościół ostatni atak, który kończy się jego nie-
odwołalną przegraną. Przychodzi czas sądu ostatecznego, który obejmuje 
wszystkich. Każdy zostaje osądzony według swoich czynów. Ginie śmierć 
i Otchłań, drugiej śmierci podlegają ci, których imiona nie znalazły się 
w Księdze Życia. Następuje pełnia Królestwa Bożego — Nowe Jeruzalem. 

Księgę zamyka klamra złożona podobnie jak pierwsza z tytułów Chry-
stusa Zmartwychwstałego Pana Historii: Alfa i Omega, Pierwszy i Ostat-
ni, Początek i Koniec (22, 13).

***
Można zadać pytania: po co ten nowy schemat Apokalipsy i jak on się ma 
do powszechnie przyjętego, w którym Siedem Listów jest częścią później 
dołączoną do reszty Księgi? Ten schemat nie jest wcale sprzeczny z wyżej 
wymienionym, ponieważ tamten jest stworzony w oparciu o badania nad 
czasem powstania i autorstwem tekstu. Mój schemat nie dyskutuje z da-
nymi naukowymi dotyczącymi czasu powstania Księgi, ani jej autorów. 
Obrazuje, on natomiast dzieło ostatecznego redaktora Apokalipsy, jako 
jedną bardzo spójną, dobrze przemyślaną i zaplanowaną całość. Schemat 
ten pokazuje jasno pedagogikę Bożego działania i sposoby działania zła. 
Bóg, jako doskonały pedagog najpierw chwali swoich wiernych za osiąg-



 Magdalena Marzec

198

nięcia i sukcesy, następnie wskazuje, co należy poprawić, nad czym popra-
cować. Pokazuje również konsekwencje naszych decyzji, które mają nas 
zmotywować do właściwego działania. Jednak w swej Ojcowskiej miło-
ści szanuje nasze wybory i pozwala ponosić nam konsekwencje zarówno 
właściwych wyborów, które skutkują strumieniami Jego łask i błogosła-
wieństw, pozwalających przetrwać spadające na nas trudne doświadcze-
nia. Jak i złych wyborów, których konsekwencjami jest coraz większy do-
stęp do nas zła i coraz szersze możliwości jego działania w naszym życiu. 
Jednocześnie Bóg nie przestaje walczyć o swój Lud, powołując Kościół 
do działalności misyjnej. W schemacie tym przewija się również ciągła 
łączność Kościoła uwielbionego z Kościołem pielgrzymującym, zachowa-
na dzięki modlitwie wstawienniczej i uwielbienia wobec Jedynego Boga 
Pana Historii. Schemat ten pokazuje walkę duchową, która jest naszym 
udziałem i będzie toczyć się nieustannie, aż do Paruzji. 

***
Nadszedł czas na wyjaśnienie tytułu. Dlaczego piąty jeździec Apokalipsy? 
Ponieważ jak już wyżej mówiliśmy Koń oznacza w Apokalipsie realną siłę, 
która dynamicznie działa w historii ludzkiej. Umaszczenie czterech koni 
Apokalipsy niesie ze sobą konkretne treści. Od ich koloru zależy rodzaj 
siły, jaką ze sobą niosą. Umaszczenie piątego, konia zależy tylko i wyłącz-
nie od wyborów dokonywanych przez nas każdego dnia. My kreujemy 
historię ludzkości. Opowiadając się po stronie Boga, pozwalamy działać 
sile Jego nieskończonej miłości. Wybierając zło, wiążemy ręce Bogu, a za-
praszamy do naszego życia i świata siły zła. To od naszych decyzji i tylko 
od nich zależy nasze zbawienie lub potępienie. Bóg jeszcze przed naszym 
narodzeniem dał nam wszystko, co jest nam potrzebne do zbawienia, 
a szatan nie ustaje w staraniach, byśmy wybrali potępienie. Jednak osta-
tecznie to nasze wybory zadecydują o wyniku toczącej się od momentu 
poczęcia walki o naszą wieczność.



Spis treści

Wprowadzenie ....................................................................................................................5

ks. Piotr Łabuda
Wiara w listach pasterskich św. Pawła Apostoła ................................................... 9

Anna Maria Wajda
Pouczenia Jezusa o wierze (Łk 17, 6) .......................................................................... 23

Elżbieta Ibkowska
Wiara i jej zagrożenia na podstawie 
Pierwszego Listu św. Jana Apostoła .......................................................................... 37

ks. Bogdan Zbroja
Zjawisko modlitwy, jako istotny czynnik wiary w Nowym Testamencie ........49

ks. Roman Mazur sdb
Pokój wiary w modlitwie. Studium w Ewangelii według św. Łukasza ............ 73

Renata Jasnos
Kształtowanie przekazu biblijnego w kulturze wczesnej piśmienności .......... 87

Lubomír Hampl
Strategia synonimii w przekazie biblijnym 
na materiale czeskim i polskim ................................................................................ 101

Stanisław Ciupka
Wiara jako pierwszy impuls w kierunku zbawienia. 
Koncepcja Klemensa Aleksandryjskiego .................................................................121

Anna Gibek
Portrety wierzących kobiet w ujęciu św. Jana Ewangelisty ................................137

199



s. Joanna Nowińska sm
Wiara a świadectwo w Apokalipsie św. Jana ........................................................ 151

Monika Wąchocka
Wiara jest łaską .............................................................................................................163

Magdalena Marzec
Piąty jeździec Apokalipsy — wybór człowieka w kontekście wiary .................179

200



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 15%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue true
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


