
 

Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu 

Wydział Teologiczny 

 

 

 

 

 

 

Adam Kraska 

 

 

Wymiar transcendencji Dekalogu Krzysztofa Kieślowskiego 

wobec dylematów współczesnego człowieka 

 

 

 

 

 

 

 

Praca doktorska 

napisana na seminarium naukowym 

z teologii fundamentalnej pod kierunkiem: 

o. prof. dr. hab. Bogusława Kochaniewicza OP 

Promotor pomocniczy:  

ks. dr Tomasz Nawracała 

 

 

 

 

Poznań 2017 



2 
 

SPIS TREŚCI 

 

WSTĘP          4 

 

ROZDZIAŁ I: OD DEKALOGU DO DEKALOGU   

1.1 Dziesięć Słów Objawiającego się Boga    11 

1.1.1 Dekalog w ujęciu starotestamentowym    11 

1.1.2 Dekalog w ujęciu talmudycznym      15 

1.1.3 Dekalog w ujęciu nowotestamentowym    18 

1.1.4 Dekalog w ujęciu Jana Pawła II     19 

1.1.5 Dekalog w filmie       24 

1.1.6 Dekalog Krzysztofa Kieślowskiego – geneza filmu   25 

 

ROZDZIAŁ II: EGZYSTENCJALNA KONDYCJA  

  WSPÓŁCZESNEGO CZŁOWIEKA     

2.1  Egzystencjalno-moralne rozterki współczesnego człowieka 31  

2.2  Dzisiejsze zagrożenia człowieka     35 

2.2.1 Relatywizm moralny       35 

2.2.2 Antyuniwersalność i odrzucenie sensu    37 

2.2.3 Nihilizm        39 

2.2.4 Konsumpcjonizm       40 

2.2.5 Laicyzacja społeczeństwa       41 

  

ROZDZIAŁ III: SZTUKA JAKO WYRAZ METAFIZYCZNYCH 

   POTRZEB CZŁOWIEKA       

3.1  Transcendencja człowieka w świecie     44 

3.2  Rola sztuki wobec duchowej strony człowieka                      49 

3.3  Metafizyczne pytanie o sens ludzkiej egzystencji   55 

3.4  Film sposobem wyrażania duchowych potrzeb człowieka  64 

 

ROZDZIAŁ IV: WYMIAR TRANSCENDENTNY W DEKALOGU  

4.1  Scenariusz filmu                            72 

4.1.1 Aspekt talmudyczny i chrześcijański     74 



3 
 

4.1.2 Wymiar symboliczny                                        79 

4.1.3 Wymiar transcendentny scenariusza filmu    81 

4.2 Główne postacie                                            83 

4.2.1 Ogólny opis postaci       83 

4.2.2 Szczegółowy opis głównych postaci     89 

4.3  Wymiar transcendentny obrazu     93 

4.4  Wymiar transcendentny muzyki w Dekalogu   98 

 

ROZDZIAŁ V: PERSPEKTYWA TRANSCENDENTNA  

  DEKALOGU JAKO REMEDIUM NA  

  PROBLEMY DZISIEJSZEGO CZŁOWIEKA    

5.1 Powrót do transcendencji       105 

5.2  Obraz Boga w Dekalogu a współczesny ateizm   116 

5.3  Obraz człowieka w filmie Kieślowskiego    123 

5.4 Miłość w Dekalogu a indywidualistyczne ujęcie miłości  

  w epoce ponowoczesnej      129 

5.5  Wolność i prawda w Dekalogu a relatywizm prawdy i  

  moralności we współczesności     134 

5.6  Dobro i piękno Dekalogu wobec nihilizmu dzisiejszych  

  wartości        141 

5.7  Dekalog Kieślowskiego odpowiedzią na dzisiejsze problemy   

  człowieka        148 

 

ZAKOŃCZENIE        159 

 

BIBLIOGRAFIA        163 

  



4 
 

WSTĘP 

 

Włoski filozof Gianni Vattimo w książce La fine della modernità ogłosił kres sztuki, 

metafizyki i filozofii
1
. Koniec ten z tryumfem zakładał początek nowej, lepszej 

rzeczywistości, wzbogaconej o doświadczenia przeszłości. Na określenie zaistniałej 

sytuacji zaczęto posługiwać się pojęciem postmodernizmu. Nawołujące 

do definitywnego zerwania z myślą przodków tezy głoszone przez ów prąd 

filozoficzny doprowadziły w konsekwencji do ogólnego kryzysu wartości.  

 Zerwanie z tradycją wycisnęło trwałe piętno szczególnie mocno na metafizyce, 

filozofii, a nade wszystko na sztuce. Konfrontacja z nowym nurtem myślowym 

ujawniła, iż metafizyka eksponująca treści transcendentalne
2
, tzn. odwołujące się 

do sfery duchowej istoty ludzkiej, uległa skostnieniu, stając się tym samym reliktem 

przeszłości. Natomiast filozofia przestała poszukiwać elementów wspólnych 

z rzeczywistością, przyjmując jedynie formę jej interpretacji. Spowodowało 

to w konsekwencji pojawienie się i rozpowszechnienie nowych trendów 

wpływających na postawy moralne: relatywizmu, sekularyzacji, nihilizmu, 

konsumpcjonizmu. W zaistniałej sytuacji sztuka stała się dziedziną ludzkiej kultury, 

która zaczęła spełniać funkcje do tej pory przypisywane religii. 

 Szczególne miejsce w sztuce współczesnej zajmuje film. W polskiej 

kinematografii istotną rolę odegrali reżyserzy tzw. kina moralnego niepokoju
3
. 

Ich filmy ukazują człowieka uwikłanego w sprzeczności, zależności, konflikty. 

Do grona tych twórców należy także Krzysztof Kieślowski. Jego Dekalog obrazuje 

przede wszystkim problemy moralne współczesnego człowieka, zagubienie w życiu, 

poszukiwanie wartości. Niniejsza praca próbuje zgłębić tę tematykę i dlatego 

jej temat obejmuje zagadnienie wymiaru transcendencji wspomnianego dzieła 

filmowego wobec dylematów współczesnego człowieka. 

Zasadniczym celem pracy jest interpretacja Dekalogu Kieślowskiego jako 

dokonania, które proponuje współczesnemu człowiekowi zagubionemu w trudnych 

wyborach, wartości transcendentne jako jedyną drogę godnego życia. Wybór tego 

dzieła filmowego jest o tyle zasadny, że współczesna filozofia próbuje przenieść  

                                                           

1
G. Vattimo, La fine della modernità, Milano 1985. 

2
 Znaczenie i rozumienie wszystkich pojęć filozoficznych i teologicznych zawartych we wstępie 

będzie wyjaśnione w pracy. 
3
 Zob. przyp. 18. 



5 
 

sztukę w sferę duchową człowieka, zastąpić nią religię. Kieślowski podkreśla 

niebezpieczeństwo odejścia od norm moralnych oraz słabą kondycję duchową 

współczesnych ludzi, pokazując ich w codziennych sytuacjach życiowych. 

Niniejsza praca ma wykazać, że nie można zbudować ludzkiej przyszłości bez 

oparcia się na wartościach dyktowanych przez Dekalog. 

Problematyka opracowania rozwija i uzasadnia temat główny, który dotyczy 

zagadnień dzisiejszej rzeczywistości ujętych przez pryzmat filmu polskiego 

reżysera. Pozwala na konfrontację pragnień i oczekiwań człowieka z tym, co niesie 

życie. Wizja artystyczna Kieślowskiego proponuje spojrzenie na siebie, szukanie 

sensu istnienia w trudnej ponowoczesności także w wymiarze transcendencji. 

Reżyser jest twórcą filmu, który podkreśla doniosłość duchowych wartości 

ulegających zapomnieniu w coraz bardziej laicyzującym się świecie. Dzieło 

Kieślowskiego jest aktualizacją Dziesięciorga Przykazań, dlatego też 

w rozważaniach zostały przywołane niektóre spojrzenia na Dekalog w perspektywie 

historycznej. 

By ukazać źródło dylematów dzisiejszego człowieka, nakreślono sytuację 

egzystencjalno-moralną współczesnych ludzi, ich sposoby myślenia i postępowania, 

mające korzenie w odrzuceniu metafizyki i przyjęciu filozofii ponowoczesnej. 

Te realia powodują kryzys tożsamości; są też zagrożeniem dla ładu społecznego. To 

jednocześnie wskazanie konieczności powrotu do metafizyki i wartości duchowych, 

transcendentnych, które, jeśli zostaną wpisane w naturę człowieka, staną się jedyną 

możliwością życia godnego i szczęśliwego. 

Część rozważań poświęcono także filmowi jako dziełu sztuki. Sztuka 

bowiem może – i powinna – odpowiadać na pytania o sens ludzkiej egzystencji, 

gdyż powinna zaspokajać i kształtować potrzebę piękna duchowego. Służy temu nie 

tylko warstwa treściowa, ale także struktura filmu. Transcendentny wymiar 

scenariusza i scenopisu, obraz, plan filmowy, gra aktorów, muzyka oraz budowana 

na tej materii symbolika, decydują o wyrazistym przesłaniu dzieła. Bardzo często 

wymienione elementy strukturalne filmu sprawiają, że jego wymowa ideowa 

pozostaje długo w pamięci widza. Film daje szansę odejścia człowieka 

od pseudowartości prowadzących do rozpaczy, bezsensu, pesymizmu i jednocześnie 

stwarza możliwość powrotu do życia według zasad i odpowiedzialności za własne 

decyzje. 



6 
 

Uwzględnienie w pracy fabuły filmu i losów głównych bohaterów, pozwala 

zobrazować wartości i ich rolę w życiu. Akcentuje transcendentny wymiar 

egzystencji, istotę miłości, dobra, prawdy, wolności. Potwierdza także, że są one 

duchową potrzebą człowieka. Piękno rzeczywiste i klasyczne wartości zostały 

skonfrontowane z ich pojmowaniem w ponowoczesności. Stają się one 

pseudowartościami, a ich indywidualistyczny i relatywny charakter prowadzi 

człowieka do moralnego upadku.  

Chcąc uzyskać odpowiedź na główne pytanie dysertacji, należy zastosować 

odpowiednią metodę interpretacji dzieła filmowego. Teologia fundamentalna 

przedmiotem rozważań czyni także dokonania filmowe. W pracy wykorzystano 

sposób analizy zarówno teologów, jak i teoretyków filmu. Pierwsi konfrontują 

w swojej metodzie przedmiot badań z Objawieniem Bożym. Drugich natomiast 

interesują składowe filmu, takie jak: kadr rozumiany jako przebieg 24 klatek 

w ciągu sekundy, obraz filmowy, scenografia, gra aktorska, scenariusz i szereg 

innych. Analiza wymienionych elementów pomaga mu określić przesłanie dzieła. 

Każdy film zawiera tzw. „strukturalną nieobecność”, czyli szereg problemów 

i zjawisk niedopowiedzianych, pole kwestii mniej lub bardziej niejasnych. W dziele 

Kieślowskiego jest do odczytania wiele takich symbolicznych przestrzeni, na które 

zwrócono uwagę w pracy. One również dopełniają i pogłębiają wymowę treści. 

W przeprowadzonych badaniach zastosowano metodę pluralizmu 

metodologicznego, zalecaną przez prof. Alicję Helman – kierownika Zakładu Filmu 

i Telewizji Instytutu Filologii Polskiej Uniwersytetu Jagiellońskiego w Krakowie
4
. 

Metoda polega na ujęciu interdyscyplinarnym, wykorzystującym najnowsze 

zdobycze nauk humanistycznych, aby jeszcze dokładniej opisać film bądź inne 

zjawiska w kinie. O odpowiednim wyborze nauk pomocniczych decydować ma cel, 

zakładany na początku analiz. Nie dysponujemy bowiem w zakresie badań 

humanistycznych żadną metodą uniwersalną, której stosowanie gwarantowałoby 

pewny skutek poznawczy w każdym przypadku i w odniesieniu do każdego obiektu 

analizy. W niniejszej pracy zastosowano szczególnie zdobycze nauk: semiotyki
5
, 

                                                           

4
A. Helman zachęca do posługiwania się tą metodą w filmoznawstwie w książce Przedmiot i metody 

filmoznawstwa, Łódź 1985, s. 104-184. 
5
 B. Żyłko, Semiotyka kultury, Gdańsk 2009. 



7 
 

antropologii
6

, psychologii
7

, estetyki
8

, etyki
9

, muzyki
10

, filozofii
11

, 

kulturoznawstwa
12

. Podjęte kroki badawcze miały na celu szczegółowe opisanie 

filmu polskiego reżysera pod względem planów filmowych, uczuć bohaterów, 

scenografii, scenariusza, aby potem skonfrontować tak dokładnie zinterpretowane 

dzieło ze współczesnymi wyzwaniami człowieka. Oryginalność wspomnianej 

metody pomogła w precyzyjnej analizie filmu Kieślowskiego – zarówno pod 

względem artystycznym, jak i doktrynalnym, dzięki czemu możliwe stało się 

wyodrębnienie głównej problematyki dzieła i dostrzeżenie odejścia od wartości, 

co Dekalog Kieślowskiego diagnozuje. 

Analizy głównego zagadnienia dokonano zgodnie z zasadami metodologii 

stosowanej w teologii systematycznej. Wnioski z opisu i oceny filmu odniesiono 

do problemów współczesności. Posłużono się w pracy metodą podmiotową, dzięki 

której egzystencja człowieka ukazana w filmie będzie widoczna w jego relacji 

do wartości.  

Praca, podejmująca zagadnienie z pogranicza teologii i sztuki, ma charakter 

interdyscyplinarny. Kontynuuje badania zapoczątkowane przez ks. Marka Lisa
13

, 

ks. Tadeusza Dzidka
14

 oraz ks. Jerzego Szymika
15

. Nawiązuje także do treści 

artykułów przedstawiających najnowsze wyniki analiz filmu Kieślowskiego. 

Andrzej Gielarowski stawia pytania dotyczące zasadności uprawiania obecnie 

metafizyki w filmie polskiego reżysera
16

. Maria Kornatowska mówi o autorze 

                                                           

6
 Antropologia kultury: zagadnienia i wybór tekstów, red. A. Mencwel, oprac. G. Godlewski, 

Warszawa 2005.  
7
 Z. Dudek, A. Pankalla, Psychologia kultury: doświadczenia graniczne i transkulturowe, Warszawa 

2008. 

       
8
 F. Schelling, Filozofia Sztuki, tłum. K. Krzemieniowa, Warszawa 2015.   

        9 M. A. Krąpiec, Ja-człowiek, Lublin 1974.  

      
10

 C. Dahlhaus, Estetyka muzyki, tłum. Z. Skowron, Warszawa 2007.   
       

11
 Zob. przyp. 7.  

        
12

 Przestrzenie autonomii: sztuka, filozofia, kultura, red. T. Pękała, Lublin 2017.  
13

Ks. Marek Lis, kierownik Katedry Homiletyki, Mediów i Komunikacji Wydziału Teologicznego 

Uniwersytetu Opolskiego, specjalizujący się w tematyce filmów religijnych. Do jego 

najwybitniejszych publikacji należą: Światowa encyklopedia filmu religijnego, 100 filmów biblijnych. 

W książce Figury Chrystusa w Dekalogu Krzysztofa Kieślowskiego wskazał na części fabuły, 

scenariusza, planu filmowego, na bohaterów, którzy mogą być figurami Chrystusa. 
5 

Ks. Tadeusz Dzidek, profesor Papieskiego Uniwersytetu Jana Pawła II w Krakowie. Do jego 

najwybitniejszych dzieł z pogranicza teologii i sztuki należy publikacja Funkcje sztuki w teologii. 
15

 Ks. Jerzy Szymik, profesor nauk teologicznych, a także poeta. Autor przeszło 50 książek 

naukowych, poetyckich, eseistycznych, między innymi: W poszukiwaniu teologicznej głębi 

literatury, Literatura piękna jako locus theologicus, Największa jest. 50 wierszy 

o miłości, W Światłach Wcielenia, Chrystologia kultury. Ukazuje w nich wielkie znaczenie sztuki 

w kontekście teologicznym.  
16

A. Gielarowski, Myślenie religijne w kulturze współczesnej. O metafizyczności wybranych filmów  



8 
 

Dekalogu jako „Wielkim Obecnym” współczesnej kultury, który oddziałuje 

na dzisiejszych twórców metafizycznym podejściem do samotności, obsesji śmierci 

i nostalgii miłości
17

. Anna Melon-Regulska zauważa w technice Kieślowskiego 

niezwykłą swobodę budowania figur i symboli religijnych
18

, natomiast Wojciech 

Węgrzyniak spostrzega klasyczne podejście do wartości uniwersalnych
19

. Praca 

jednocześnie nawiązuje do jednej z nielicznych monografii w języku angielskim 

Krzysztofa Garbowskiego
20

.      

 Nieszablonowość pracy wynika z faktu, że stała się ona syntezą współczesnej 

filozofii, próbą odnowy metafizyki oraz dzieła sztuki filmowej, jakim jest Dekalog 

Kieślowskiego. Są to dziedziny wyróżniające się odrębnymi zagadnieniami, 

nieprzystające i krytyczne wobec siebie, a nawet wykluczające się. 

Nikt z badaczy wcześniej nie podjął podobnego zagadnienia, chociaż ks. M. Lis 

próbował ukazać postać Chrystusa w poszczególnych odcinkach cyklu
21

. Autor 

poszukuje figur Zbawiciela pośród bohaterów filmu, w splotach różnych wydarzeń, 

a nawet w przestrzeniach niedopowiedzianych. Należy stwierdzić, iż jest to dość 

śmiała interpretacja założeń reżysera tym bardziej, że w filmie nie ma wyraźnych 

przesłanek do przyjęcia takiej perspektywy badawczej. 

Niniejsza praca składa się z pięciu rozdziałów. Pierwszy z nich, 

to interdyscyplinarna próba zestawienia współczesnych zagrożeń człowieka 

z Dekalogiem – systemem wartości danym człowiekowi w Starym Testamencie. 

Dzięki temu akcentuje konieczność powrotu do Dziesięciu Słów Boga przekazanych 

Mojżeszowi i ukazuje ludzki tragizm wynikający z odejścia od tych zasad 

etycznych. Powyższą problematykę analizuje się poprzez ukazanie Dekalogu 

w Starym i w Nowym Testamencie oraz  w nauczaniu współczesnym, szczególnie 

w myśli Jana Pawła II. Ten rozdział zawiera również genezę omawianego filmu. 

 Rozdział drugi stanowi próbę diagnozy egzystencjalno-moralnej kondycji 

                                                                                                                                                                          

K. Kieślowskiego, [w:] Wobec metafizyki: filozofia – sztuka – film, red. U. Tes i A. Gielarowski, 

Kraków 2002, s. 95-134. 
17

M. Kornatowska, Metafizyczne tajemnice K. Kieślowskiego, [w:] Kino Kieślowskiego, kino 

po Kieślowskim, red. A. Gwóźdź, Warszawa 2006, s. 77-90. 
18

A. Melon-Regulska, Dostrzec niewidzialne. O sposobach wyrażenia sacrum w Dekalogu Krzysztofa 

 Kieślowskiego [w:] Kino Kieślowskiego, kino po Kieślowskim…, s. 115-132. 
19

W. Węgrzyniak, Aksjologiczne odczytanie Dekalogu, „Zeszyty Naukowe KUL” 2010, nr 3 (53), 

s. 25-38. 
20

C. Garbowski, Krzysztof Kieślowski’s Decalogue Series. The problem of the Protagonists and 

TheirSelf- Transcendence, Lublin 1997. 
21

M. Lis, Figury Chrystusa w Dekalogu Krzysztofa Kieślowskiego, Opole 2007. 



9 
 

współczesnego człowieka. To także wykaz czynników, które szczególnie zagrażają 

dziś ludziom. Mowa m.in. o relatywizmie moralnym, nihilizmie, 

konsumpcjonizmie, laicyzacji społeczeństwa czy tendencji do fragmentaryzowania 

rzeczywistości. Wymienionym zjawiskom towarzyszy najczęściej odrzucenie 

Dekalogu, które skutkuje degradacją człowieka, jego zagubieniem i samotnością.   

 W trzecim rozdziale podejmowany jest temat sztuki jako wyrazu metafizycznej 

potrzeby człowieka. Zauważyć można, że w sposób niezwykły wpływa ona 

na samorealizację wewnętrzną istoty ludzkiej, a nawet za pomocą idei oraz 

wewnętrznej autorefleksji pozwala identyfikować się z transcendencją. Rozwój 

kultury może sprawić, że Ewangelia będzie miała ważne miejsce we współczesnych 

środkach przekazu. Sztukę charakteryzuje też wymiar religijny i staje się ona dziś 

dobrym sposobem, by pokazać człowiekowi tkwiące w nim duchowe potrzeby oraz 

by obudzić tęsknotę za transcendencją. 

Rozdział czwarty to analiza metafizyczna Dekalogu Kieślowskiego pod 

kątem obrazu, scenariusza, głównych postaci oraz muzyki. Ukazuje kunszt artysty 

i potwierdza diagnozę krytyków kina, że Krzysztof Kieślowski bez wątpienia 

tworzy kino moralnego niepokoju. Reżyser bowiem porusza w widzu wszelkie 

emocje, głównie dzięki harmonii muzyki z treścią scenariusza, co staje się 

doskonałą lekcją transcendencji i przestrzenią jej interpretacji. 

 Rozważania przedstawione w poprzednich rozdziałach zbiegają się w piątym, 

w którym dokonano porównania przesłania filmu ze współczesnymi problemami 

człowieka. Wartości uniwersalne, takie jak: miłość, dobro, wolność, prawda, 

piękno, stały się pseudowartościami. Sprowadzano je bowiem do zaspokojenia 

potrzeb biologicznych lub racji ekonomicznych. Jednak są one głęboko osadzone 

w ludzkim jestestwie i człowiek jest w stanie poświęcić dla nich samego siebie. 

Dekalog otwiera na nowo dyskurs o obecności Boga w świecie wbrew tezom 

głoszonym przez niektórych ponowoczesnych filozofów o Jego nieistnieniu. Można 

powiedzieć, że bohaterowie filmu Kieślowskiego są przesiąknięci ideałami 

postkultury, a jednocześnie uświadamiają sobie, że nie daje to im upragnionego 

szczęścia, że potrzebują innych ideałów, trwałego systemu wartości i stałych 

punktów odniesienia.  

 Zagadnieniem rozpatrywanym w tym rozdziale jest także próba zestawienia 

Dekalogu, który człowiek otrzymał na górze Synaj, z Dekalogiem przedstawionym 

w filmowej wersji Kieślowskiego. W rozdziale tym dokonano konfrontacji 



10 
 

problemów współczesnego człowieka z próbą odpowiedzi zawartą w dziele 

polskiego reżysera. Treści tej części są również podsumowaniem wcześniejszych 

rozważań, wskazują na przesłanie dokonań Kieślowskiego; jednocześnie 

podkreślają, że powrót do wartości moralnych zawartych w Dziesięciu Słowach, 

wartości transcendentalnych, jest ratunkiem dla współczesnego człowieka 

i sprawdzianem jego człowieczeństwa. 

 

  



11 
 

ROZDZIAŁ I 

OD DEKALOGU DO DEKALOGU 

 

 

1.1.   Dziesięć Słów Objawiającego się Boga 

 

1.1.1.  Dekalog w ujęciu starotestamentowym 

 

Dekalog (gr. deka – dziesięć i logos – słowo) stanowi pierwszą część prawodawstwa 

Mojżeszowego
22

. Zawiera wskazówki, których Bóg udzielił Narodowi Wybranemu, 

aby umożliwić mu prowadzenie życia szczęśliwego, do jakiego został powołany
23

. 

Dekalog jest powtórzeniem prawa naturalnego. Poza przykazaniem o dniu 

odpoczynku bardzo mocno odnosi się do prawa nadanego w Księdze Rodzaju 

pierwszemu człowiekowi
24

. Całe ówczesne prawo dane przez Boga konsoliduje się 

na Synaju.  

Ojciec Niebieski od początku troszczył się o człowieka i nigdy nie pozostawił go 

bez swoich rad i zarządzeń. Ludzi zawsze obowiązywały normy moralne, które 

zostały przypomniane Kainowi
25

, ale pogwałcono je przez ludzi za czasów Noego
26

. 

Dekalog zatem nabiera uniwersalnego charakteru. Posłannictwo Izraela jest 

skierowane do całego stworzenia, jest współmierne z Prawem Bożym skierowanym 

do pierwszego człowieka. Bóg bowiem głosi prawo moralne nie tylko słowami: 

Starego Przymierza z góry Synaj i Chrystusowej Ewangelii, ale także samym aktem 

stworzenia. W każdym człowieku ukryte jest wewnętrzne prawo Boga
27

. 

Izrael na Synaju, podobnie jak ludzkość w Edenie, otrzymał pieczę nad piękną 

i dobrą ziemią, prawo do zarządzania nią oraz sprawowania nad nią opieki
28

. 

Przymierze na Synaju zawierane było dwukrotnie
29

. Potwierdza to fakt 

                                                           

22
F. Rienecker, Dziesięcioro przykazań [w:] Leksykon biblijny, red. F. Rienecker, G. Maier, tłum. 

D. Irmińska, Warszawa 2008, s. 191. 
23

C.J.H. Wright, Prawo, w: Słownik symboliki biblijnej, L. Ryken, J. Wilhoit (red.), Warszawa 1998, 

s. 780. 
24

Por. Rdz. 1,1-2. 
25

Por. Rdz. 4,7. 
26

 J. Grelot, Prawo, w: tenże, Słownik teologii biblijnej, Poznań 1973, s. 768. 
27

Por. Jan Paweł II, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. przy kościele Św. Ducha w Koszalinie, 

01.06.1991, n. 3, red. J. Górny, Olsztyn 1991, s. 21. 
28

T. Stanek, Przesłanie Pięcioksięgu w świetle struktury retorycznej, Poznań 2012, s. 158. 
29

Por. Wj 19- 24; 34,1-28. 



12 
 

występowania Dekalogu w dwóch wersjach: Wj 20,2-17 – uznawanej za starszą, 

przynależącą do tzw. Kodeksu Przymierza i Pwt 5,6-21 – młodszą, stanowiącą część 

Kodeksu Deuteronomicznego
30

. Przyczyną zawierania dwóch przymierzy było 

bałwochwalstwo Izraela
31

, do czego odnosiły się bezpośrednio trzy pierwsze 

przykazania Dekalogu
32

. Zostało ono ukazane jako zagrożenie dla egzystencji 

całego ludu oraz niebezpieczeństwo naruszenia kosmicznego porządku. Kult złotego 

cielca burzył istotę więzi z Bogiem. Spowodował zniszczenie przez Mojżesza 

otrzymanych od Boga tablic, które miały być widocznym znakiem zawartego 

Przymierza
33

.Odnowę Przymierza powiązano za wstawiennictwem Mojżesza, który 

odwrócił gniew Stwórcy
34

, wstawił się za ludem, prosząc, by Bóg go nie zniszczył. 

Izrael jednak musiał ponieść karę w postaci śmierci wielu ludzi.  

Jak można zauważyć, wraz z zawarciem Przymierza objawił się Izraelowi nowy 

aspekt tajemnicy Boga – sprawiedliwego Sędziego
35

. Do tej pory Naród Wybrany 

doświadczał jedynie Jego dobrodziejstw i nie wiązał ich z własną postawą moralną. 

Z chwilą przyjęcia Dekalogu, który stał się fundamentem relacji z Jahwe, Naród 

Wybrany odkrył, że może być karany za swoje czyny. Izraelici zaczęli łączyć 

własne postępowanie z pozyskaniem przychylności Boga, a Dekalog przestrzegali 

odtąd nie tylko jako uniwersalne prawo stworzenia, lecz jako możliwość trwania 

w relacji z Jahwe. 

Podobnych przykazań Dekalogu lub w ogóle zbliżonego prawa moralnego nie 

spotykamy u żadnego ludu poza Izraelem. Wiele ówczesnych, także 

politeistycznych, ludów w jakieś mierze odwołuje się do któregoś z przykazań, 

jednak jako całość Dekalog istnieje tylko w Biblii. Nadanie prawa stało się aktem 

religijno-politycznym, który ustanowił w Izraelu rządy Boga jako pełnoprawnego 

władcy. Zaistniała relacja pomiędzy Bogiem a Narodem Wybranym została 

                                                           

30
Por. H. Witczyk, Orędzie Dekalogu (Wj 20,1-17). Analiza krytycznoliteracka, „Zeszyty Naukowe 

KUL” 1997, nr 1-2 (40), s. 41-74. 
31

J. Warzecha, Niech każdy odrzuci bożki! (Ez 20,7). Biblia wobec bałwochwalstwa, „Communio” 

1995, nr 15, s. 3-15. 
32

Por. Katolicki komentarz biblijny, red. R. Brown, J. Fitzmyer, R. Murphy, Warszawa 2001, s. 85-

87. 
33

Por. K.H. Peschke, Grzechy przeciwko kultowi prawdziwego Boga „Communio” 1995, nr 15, s. 41-

59. 
34

Por. Wj 32,11-14. 
35

T. Stanek, Przesłanie Pięcioksięgu…, s. 158-159. 



13 
 

porównana przez Ozeasza i Jeremiasza do małżeństwa, do stosunku między 

Oblubieńcem a Oblubienicą
36

. 

W chwili zawarcia Przymierza Izraelici dowiedzieli się o swoim szczególnym 

wybraniu oraz powołaniu do świętości, a Prawo przez Niego nadane stało się 

przejawem Jego miłości, podstawą Jego wyboru oraz zasadą regulującą kult 

oddawany Bogu
37

. Przymierze Izraela z Bogiem jest zatem początkowym traktatem, 

za pośrednictwem którego przymierze z Bogiem realizowane będzie wobec całego 

stworzenia. 

Strukturę tekstu Dekalogu możemy podzielić w następujący sposób: w pierwszej 

(Pwt 5,6-11) i ostatniej (5,17-21) części tekstu przedstawiono zakazy „negatywne”, 

które zabraniają określonych czynów. W części, która zaczyna się od słów: „Nie 

będziesz miał innych bogów oprócz Mnie” (w. 7), dotyczą one stosunku do Boga 

jako prawdziwego Boga, natomiast w części rozpoczynającej się słowami „Nie 

będziesz zabijał”
38

(w. 17) aż do „Nie będziesz pożądał domu bliźniego swego” 

(w. 21) zasady dotyczą relacji z bliźnim
39

. Część środkowa (5,12-16), w której 

mowa o świętowaniu szabatu i czci należnej rodzicom, ma szczególną cechę 

przedstawienia normy w formie pozytywnej: „Będziesz zważał na szabat
40

. Czcij 

swego ojca i swoją matkę”. Oba te przykazania, wyraźnie wskazujące na dokładne 

zachowania religijne lub etyczne, mają wartość symboliczną w pełnym tego słowa 

znaczeniu. Pozwalają wyrazić prostym gestem całkowite przystąpienie 

do przymierza oraz łączą w jedno obowiązek czci należnej Bogu i miłości bliźniego. 

Temu fragmentowi powierzono szczególne zadanie. Podkreśla on bowiem 

znaczenie części krańcowych, które oddziela się po to, aby funkcjonować 

niezależnie, a nawet antagonistycznie
41

. Jasne i bezpośrednie „będziesz” albo „nie 

będziesz” o charakterze bezwarunkowym odróżnia Dekalog od całego biblijnego 

prawa kazuistycznego, które ma charakter warunkowy
42

. 

                                                           

36
M. Peter, Wykład Pisma Świętego Starego Testamentu, Poznań 1959, s. 211. 

37
L. R. Moran, Chrystus w historii zbawienia, tłum. Z. Ziółkowski, Warszawa 1982, s. 92. 

38
Por. J. Łach, Lo’tircah znaczy: „Nie będziesz zabijał” „Communio” 1997, nr 17, s. 10-17. 

39
Por. M. Filipiak, Nie będziesz nadużywał imienia Bożego” (Wj 20,7; Pwt 5,11), Studium 

egzegetyczno- teologiczne, „ Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 1981, t. 28, z. 1, s. 5-10. 
40

Por. W. Węgrzyniak, Aksjologiczne odczytanie Dekalogu…, s. 25-38. 
41

Por. P. Bovati, Księga Powtórzonego Prawa (1-11), tłum. L. Furman, Kraków 1998, 15-16. 
42

Dziesięcioro przykazań, [w:] Leksykon biblijny, red. F. Rienecker, G. Maier, tłum. D. Irmińska, 

s. 192. 



14 
 

Dziesięcioro przykazań dobitnie stwierdza, że Jahwe jest jedynym Bogiem. 

Ukazuje Go jako oddalonego i nieosiągalnego, nieposiadającego żadnego 

odpowiednika w rzeczach stworzonych (stąd zakaz wykonywania Jego 

wizerunków). Jest również zazdrosny i zapalczywy, karzący występki Izraelitów, 

nawet jeśliby miało to dotknąć rodziców czy dzieci winowajcy
43

. Owa surowość 

Boga wynika z zawartego przymierza opartego na Jego miłości i z usynowienia 

Izraela. 

Dekalog skierowany do całego ludu stawia fundamentalne wymogi dotyczące 

życia rodzinnego i społecznego zgodnego z kultem. W świetle moralnego upadku 

ludzkości i widocznych jego przejawów w Izraelu nakazy Prawa należy również 

odczytać jako wzniosłą obietnicę. W takim ujęciu rola Dekalogu urasta w systemie 

etyki biblijnej do funkcji konstytucji w państwie
44

. W sposób dość kompletny 

Dekalog reguluje stosunek ludzi do Boga (I, II i III przykazanie), do bliźniego (IV, 

V, VI, IX, VIII) i do rzeczy materialnych (VII, X), łącząc przykazania w jeden 

system. Jest on budowany na zasadzie obietnicy, która wiąże się z zamieszkaniem 

Pana pośród swego ludu. Urzeczywistnia się to w chwili podjęcia budowy 

sanktuarium
45

. Wzniesienie świątyni stało się gwarantem nienaruszalności 

Przymierza, tzn. że stało się ono miejscem przechowywania prawa i w naszym 

pojęciu pewnego rodzaju sądem, który konfrontował człowieka z Prawem Boga
46

. 

Dziesięć Przykazań nie jest tylko zbiorem nakazów i zakazów, ale także zachętą 

do życia mogącego zapewnić radość, będąca konsekwencją niezagrożonego 

przebywania we wspólnocie z Bogiem i człowiekiem
47

. Prawo zawarte w Dekalogu 

jest więc drogą do osiągnięcia pełni szczęścia przez ludzi. 

Dekalog stał się punktem wyjścia do stworzenia przez Mojżesza tzw. Kodeksu 

Przymierza, czyli prawa i przepisów o charakterze moralno-społecznym, 

liturgicznym oraz cywilnym
48

. W niejednym punkcie istnieją podobieństwa między 

tymi zasadami a odnośnymi paragrafami starobabilońskiego Kodeksu 

Hammurabiego, prawa hetyckiego czy asyryjskiego. Mojżesz przejął z prawa 

                                                           

43
Por. Katolicki komentarz biblijny…, s. 85-87. 

44
Por. M. Wojciechowski, Etyka biblijna „Chrześcijanin w Świecie” 1989, nr 4 (21), s. 1-13. 

45
Z. Pawłowski, Opowiadanie, Bóg i Początek. Teologia narracyjna Rdz. 1-3, Warszawa 2003, 

s. 254. 
46

T. Stanek, Przesłanie Pięcioksięgu…, s. 160. 
47

W. Harrelson, Dziesięcioro Przykazań [w:] Słownik wiedzy biblijnej, red. B. Metzger, M. Coogan, 

Warszawa 1996, s. 135-136. 
48

Por. Wj 20,22-23, 19. 



15 
 

zwyczajowego (tzn. izraelskiego i babilońskiego) wiele przepisów i zwyczajów, 

nadając im jednak wyższą rangę
49

. Ujął je w duchu czystego monoteizmu. Prawo 

zatem miało mobilizować człowieka do życia jeszcze bardziej zgodnego z wolą 

Boga
50

. Stało się miejscem, gdzie człowiek mógł doznawać bliskości z Panem 

i wejść z Nim w Komunię wedle Jego słów: „Świętymi bądźcie, bom ja Święty jest 

Pan, Bóg wasz”
51

. 

Tak więc Mojżesz poprzez Dekalog zebrał rozproszony przez niewolę egipską 

lud Hebrajczyków i ożywił w nich świadomość przynależności plemiennej. 

Skonsolidował naród, a bazując na bożej moralności, naród ten stał się znaczącym 

ludem Bliskiego Wschodu. 

 

 

1.1.2 Dekalog w ujęciu talmudycznym 

 

Aserethadibrot– Dziesięć Przykazań – to dosłownie Dziesięć Oświadczeń, 

Dekretów Boga. Dibur oznacza tu Boską mowę. Świat został stworzony przez 

Asaramaamarot– Dziesięć Boskich Wypowiedzeń, a Prawo Tory zostało nadane 

poprzez Aserethadibrot– Dziesięć Boskich Oświadczeń
52

. Talmud interpretuje 

Dekalog jako prawo ustanowione przez Jahwe. Hebrajskie słowo Torah 

(prawo)
53

oznacza udzielone przez Boga ludziom pouczenie, które ma stać się ich 

normą postępowania
54

. Za pośrednictwem zasad przekazanych na Synaju słowo 

Boga rozkazywało i nakazywało oraz miało inspirować do miłości prawa i respektu 

wobec Niego
55

. 

W tym ujęciu Dekalog jawi się jako prawo absolutne, bo Bóg zwraca się 

bezpośrednio do ludu. Przykazanie Jego jest kategoryczne i bezwarunkowe: 

Izraelicie nie wolno czcić żadnego z bóstw czczonych przez inne narody i to pod 

karą śmierci
56

.Ta surowa sankcja miała być dla nich przestrogą, że kult oddawany 

                                                           

49
Por. Starożytny Izrael, Od Abrahama do zburzenia świątyni jerozolimskiej przez Rzymian, 

red. H. Shanks, Warszawa 1999, s. 94. 
50

M. Peter, Wykład Pisma Świętego Starego Testamentu…, s. 212-213. 
51

Por. Kpł 19,2. 
52

P. Lauder, Tora, Szemot, tłum. A. Borowski, Kraków 2003, s. 184. 
53

Por. D. Stern, Komentarz żydowski, Warszawa 2004, s. 33. 
54

Por. J. Grelot, Prawo, w: Słownik teologii biblijnej, Poznań 1973, s. 768. 
55

M. Rusecki, Traktat o Objawieniu, Kraków 2007, s. 224. 
56

Por. C.J.H. Wright, Prawo, w: Słownik symboliki biblijnej, L. Ryken, J. Wilhoit (red.), Warszawa 

1998, s. 780-781. 



16 
 

bożkom nie zgadza się z prawdą o Jahwe
57

. Bóg przekonuje, że jest jedynym 

Bogiem i prócz Niego nie ma innego. 

Talmud określa Dekalog jako Dziesięć Słów (hebr. aserethaddebarim), 

prawdopodobnie więc na tablicach, które otrzymał Mojżesz, było właśnie tylko 

dziesięć słów – dopiero później przykazania poprzez szereg studiów nabrały 

szerszej interpretacji i redakcji. Począwszy od Mojżesza Majmonidesa (zm. w roku 

1204) przykazania Dekalogu zostały ułożone odmiennie, niż ukazuje to przekaz 

biblijny. Prawdopodobnie został on sporządzony w dwóch egzemplarzach tego 

samego dokumentu. Dlaczego? Ponieważ starożytne traktaty zawsze były 

zapisywane w ten sposób, a kopię umieszczano w świątyni narodu wybranego. 

Obydwie tablice z przykazaniami miały zostać złożone w Arce Przymierza 

w najświętszym miejscu Świątyni. Wszechmocny jest boskim świadkiem zawartego 

przez siebie przymierza, dlatego jeden egzemplarz umowy należał do narodu, 

a drugi – symbolicznie – do Niego
58

. Arka Pana, czyli prawo wyryte na kamiennych 

tablicach, stało się największym skarbem Izraela, wokół którego organizował się 

kult Boga. 

Oświadczenia Boga są jasno uporządkowane, przechodząc od spraw Boskich 

do ludzkich, a w każdej grupie wypisano je według hierarchii ważności. Najpierw są 

obowiązki wobec Boga: uznanie Jego jedyności, szanowanie Jego Imienia, świętość 

Szabatu
59

 i szacunek dla rodziców, który w naturalny sposób wynika z szacunku 

do Boga. Etyczne zakazy również są uporządkowane w logiczny sposób: życie, 

rodzina, prawo własności, wiarygodność ludzkich słów i ostatnie – zakaz pożądań 

dotyczący grzechu najgłębszego etycznie. To on stanowi bowiem pierwszą ochronę 

przeciwko przekraczaniu innych przykazań. Rabin Samson Rafael Hirsch naucza, 

że przykazanie, które odnosi się do tak subtelnej rzeczy, jak ukryte myśli człowieka, 

dowodzi Boskiego pochodzenia
60

. W niektórych komentarzach rabinistycznych za 

pierwsze przykazanie uważa się formułę: „Jam jest Jahwe, Bóg twój, który cię 

wyprowadził z ziemi egipskiej, z domu niewoli”
61

. Jednak słowa te nie mają 

znaczenia przykazania, a są jedynie oświadczeniem. 

                                                           

57
Por. M. Peter, Komentarz do 20 rozdz. Księgi Wyjścia [w:] Biblia Poznańska, t. 1, Poznań 1982, 

s. 124. 
58

D. Juster, Powrót do korzeni, Kraków 1999, s. 29. 
59

S. P. de Vries, Obrzędy i symbole Żydów, Kraków 2001, s. 156. 
60

P. Lauder, Tora, Szemot…, s. 190. 
61

Wj 20,2. 



17 
 

Obowiązki wobec Boga opierają się szczególnie na zakazie idolatrii. 

To najbardziej poniżający i haniebny grzech, który jest zabroniony nawet w sytuacji 

ratowania życia
62

. Zakaz ten obejmuje oddawanie boskiej czci idolom, 

wyobrażeniom lub symbolom bóstw. 

Motyw tablic z dziesięciorgiem przykazań występuje często nad aron ha-

kodesz lub na ścianie frontowej synagogi. Niektóre gminy mają zwyczaj 

studiowania dziesięciorga przykazań podczas nauki Tory. Według Talmudu 

Jerozolimskiego należy czytać określone parsze dwa razy dziennie, ponieważ 

zawierają one dziesięć przykazań. W czasie, kiedy w Jerozolimie istniała Świątynia, 

był zwyczaj odmawiania dziesięciorga przykazań codziennie przed modlitwą Szma 

Israel. Według rabinów przekroczenie któregoś z nich stanowiło wielki grzech
63

. 

Stanowiło to bowiem jednoznaczne unieważnienie całej koncepcji Boga i zrywało 

z Nim przymierze.  

Wspólnota żydowska uważała, że tłem rozważań dziesięciu przykazań było 

prawdopodobnie życie rodzinne. Rodzina to miejsce, gdzie przechowywano 

fundamentalne wymagania przymierza, jakie Bóg zawarł z ludźmi. I rzeczywiście 

w środowiskach tych dziesięć przykazań odgrywało wielką rolę. Natomiast w życiu 

religijnym było łatwe do zapamiętania ze względu na odniesienie do dziesięciu 

palców u rąk
64

. Stary Testament stwierdza, że w czasach ostatecznych, gdy zostanie 

zawarte Nowe Przymierze, również Prawo ulegnie zasadniczej przemianie. Zanim 

jednak to się dokona, nie należy czynić zmian w Dekalogu, lecz interpretować je 

zgodnie z wolą Jahwe. Żydzi jednak w sposób małostkowy stopniowo zaczęli 

przekształcać Prawo. Doprowadziło to do sytuacji, w której polecenia Tory 

przewyższyły pouczenia nadane przez Boga
65

. Akcent położony na interpretację 

Prawa Mojżeszowego spowodował odejście od istoty prawa Bożego wyrażonego 

w Dekalogu. 

 

 

 

                                                           

62
Por. M. Peter, Komentarz do 20 rozdz. Księgi Wyjścia…, s. 123. 

63
Aseret+ha-Dibrot (Dziesięć słów), [w:] Słownik pojęć judaistycznych,  

http://www.schorr.edu.pl/index.php?option=com_glossary&func=view&Itemid=89&catid=36&term

=89, (dostęp: 09.07.2017) 
64

W. Harrelson, Dziesięcioro Przykazań…, s. 136. 
65

M. Rusecki, Traktat o Objawieniu…, s. 227. 

http://www.schorr.edu.pl/index.php?option=com_glossary&func=view&Itemid=89&catid=36&term=89
http://www.schorr.edu.pl/index.php?option=com_glossary&func=view&Itemid=89&catid=36&term=89


18 
 

1.1.3 Dekalog w ujęciu nowotestamentowym 

 

Dekalog w ujęciu nowotestamentowym to Boże prawo moralne dane człowiekowi 

dla jego dobra
66

. Zawarcie Przymierza na Synaju stanowiło z jednej strony 

wypełnienie obietnicy danej Abrahamowi, z drugiej zaś było etapem realizacji 

chrystologicznej ekonomii zbawienia. Pakt ten tworzył nierozerwalny związek 

miłości i zostało doskonale wypełnione w osobie Jezusa Chrystusa. 

Jezus w Nowym Testamencie przedstawia siebie jako osobę, która przyszła 

nadać Prawu wypełnienie i nowy sens
67

. W rezultacie On sam oraz Jego uczniowie 

często cytują Pismo i wskazują na fakt, że słowa przymierza w całej pełni realizują 

się w osobie Chrystusa. 

Jezus zapewnił, że nie przyszedł znieść Prawa, co więcej, uważał, że Jego 

uczniowie powinni Je przestrzegać. W swoim nauczaniu wyjaśniał i wypełniał 

Prawo, dając przykład posłuszeństwa płynącego z głębi serca i miłości do Ojca
68

. 

W tym sensie Jezus był odnowicielem Prawa, ukazując, w jaki sposób należy 

Je przestrzegać. Potwierdzając słuszność moralnych nakazów zawartych 

w Dekalogu, połączył w jedno, choć podwójne przykazanie miłości: „Będziesz 

miłował Pana Boga swego ponad wszystko – będziesz miłował człowieka, bliźniego 

twego jak siebie samego”
69

. Miłowanie Boga sercem niepodzielonym stanowiło dla 

Chrystusa pierwsze i największe przykazanie
70

. W ten sposób Przymierze zawarte 

pomiędzy Bogiem a Izraelem na Synaju zostało potwierdzone jako moralny 

fundament Nowego, ustanowionego przez Ofiarę Chrystusa. Ten moralny 

fundament zakorzenia się w Bożej mądrości. Jego celem jest szczęście i dobro 

człowieka. Niszczenie tego fundamentu obraca się przeciwko niemu: burzy 

on bowiem ład życia i współżycia międzyludzkiego
71

. 

Osoba Jezusa z jednej strony wypełnia Prawo, z drugiej zaś wynosi 

Je na wyższy stopień moralny: „Nie sądźcie, że przyszedłem znieść Prawo albo 

Proroków. Nie przyszedłem znieść, ale wypełnić. Zaprawdę bowiem powiadam 

                                                           

66
Por. Wj 20,13-14.16.12 

67
Por. Mt 24,37; Łk 20,9-15; Mt 13,57; Łk 16,31. 

68
C.J.H. Wright, Prawo [w:] Słownik symboliki biblijnej, red. L. Ryken, J. Wilhoit, Warszawa 1998, 

s. 782-783. 
69

Por. Mt 22,37. 
70

Por. Mt 22,38. 
71

Por. Jan Paweł II, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. przy kościele Św. Ducha w Koszalinie, 

01.06.1991, n. 3, red. J. Górny, Olsztyn 1991, s. 21. 



19 
 

wam: Dopóki niebo i ziemia nie przeminą, ani jedna jota, ani jedna kreska nie 

zmieni się w Prawie, aż się wszystko spełni”
72

. Jezus od swoich uczniów domaga 

się moralności przewyższającej Dekalog. Świadczy o tym piąty rozdział Ewangelii 

według świętego Mateusza: „Słyszeliście, że powiedziano przodkom: Nie zabijaj!; 

a kto by się dopuścił zabójstwa, podlega sądowi. A Ja wam powiadam: Każdy, kto 

się gniewa na swego brata, podlega sądowi”. I dalej: „(…) Słyszeliście, 

że powiedziano: Nie cudzołóż! A Ja wam powiadam: Każdy, kto pożądliwie patrzy 

na kobietę, już się w swoim sercu dopuścił z nią cudzołóstwa”
73

. 

Jezus wypełnił Dekalog w trojaki sposób: po pierwsze, ponieważ całe 

Objawienie Starego Testamentu było ukierunkowane na Niego, do Niego się 

odnosiło i ku Niemu zwracało ludzkie serca; po drugie, gdyż Jezus przyszedł 

wypełnić Prawo, czyli zrealizować wolę Bożą zawartą w przykazaniach; po trzecie, 

Chrystus uzupełnił i udoskonalił Prawo, doprowadzając Je do pełni. 

Jednocześnie Jezus postawił swoim uczniom znacznie większe wymagania 

moralne: ich sprawiedliwość, czyli właściwa postawa duchowa, miała wyrażać się 

w wewnętrznym, synowskim i doskonałym posłuszeństwie woli Bożej
74

. Tak więc 

Prawo Boże stało się przewodnikiem prowadzącym do Chrystusa, który wyjednał 

dla ludzi przebaczenie dające zbawienie
75

. 

W tym ujęciu Dziesięć Przykazań ma fundamentalne znaczenie i to nie tylko 

dla wspólnoty żydowskiej i chrześcijańskiej, ale dla całej ludzkości
76

. 

 

 

1.1.4 Dekalog w ujęciu Jana Pawła II 

 

Papież w swoim nauczaniu często odwoływał się do Prawa Mojżeszowego. Analiza 

encyklik oraz homilii, szczególnie tych, które zostały wygłoszone podczas czwartej 

pielgrzymki do Polski, pozwala zauważyć, że jego nauczanie koncentruje się 

na dwóch elementach stanowiących fundament proklamacji przez Boga Dziesięciu 

                                                           

72
Mt 5,17-18. 

73
Mt 5,21-22; 27. 

74
Por. Komentarz do 5 rozdz. Ew. Mt., red. S. Włodarczyk, H. Witczyk, [w:] Pismo Święte Starego 

i Nowego Testamentu, oprac. zespół biblistów polskich z inicjatywy Towarzystwa Świętego Pawła, 

Częstochowa 2009, s. 2141. 
75

C.J.H. Wright, Prawo, [w:] Słownik symboliki biblijnej, red. L. Ryken, J. Wilhoit, Warszawa 1998, 

s. 782-783. 
76

W. Harrelson, Dziesięcioro Przykazań…, s. 135-136. 



20 
 

Przykazań. Pierwszym z nich jest cudowne wyzwolenie Narodu Wybranego 

z niewoli egipskiej, natomiast drugim zawarcie Przymierza na górze Synaj przez 

Mojżesza reprezentującego cały Izrael
77

. Te dwa aspekty: historyczny i teologiczny 

stają się fundamentem Dekalogu. Bóg wykorzystuje aspekt widzialny cudownego 

wydarzenia, jakim jest wyswobodzenie z niewoli i za pomocą Przymierza 

przywraca człowiekowi godność, którą utracił na skutek grzechu. W konsekwencji 

następuje poznanie Boga oparte na relacji miłości obdarowującej wolnością. 

Papież, ukazując Dekalog jako dar wolności, uwalnia go od fałszywej 

kazuistyki i przeświadczenia, że jest on swoistą formą Bożego zakazu i zniewolenia 

stworzenia. Według Karola Wojtyły stanowi on fundament późniejszej moralności 

chrześcijańskiej. Boże prawo moralne zostało dane dla dobra człowieka. W jednej 

ze swoich homilii papież powiedział: „Czyż nie tak jest? Czyż nie dla człowieka jest 

każde z tych przykazań z góry Synaj: –«Nie zabijaj – nie cudzołóż – nie mów 

fałszywego świadectwa – czcij ojca i matkę…»?”
78

.  

W encyklice Veritatis Splendor papież stwierdził, że życie moralne jawi się 

jako odpowiedź na bezinteresowne działania, które miłość Boża podejmuje wobec 

człowieka. Jest odpowiedzią miłości, zgodnie z formułą najwyższego przykazania: 

Słuchaj, Izraelu, Pan jest naszym Bogiem – Panem jedynym. Będziesz miłował 

Boga twojego z całego serca
79

. Według Ojca Świętego słowa te ogarniają istotę 

moralności biblijnej. Życie moralne chrześcijanina nie jest niczym innym 

jak odpowiedzią na bezinteresowne, a więc podyktowane wyłącznie przez miłość 

zbawczą, zaangażowanie się Boga w historię człowieka. 

Moralny fundament, który ma źródło w Bogu, jest zakorzeniony w Jego stwórczej, 

ojcowskiej mądrości i Opatrzności i ma na celu prawdziwe dobro człowieka. Jeśli  

burzy on ten fundament, szkodzi sobie samemu, poczynając od najmniejszej 

wspólnoty, jaką jest rodzina, poprzez naród, aż do ogólnoludzkiej społeczności, 

na którą składają się miliardy ludzkich istnień
80

. Papież widzi w przymierzu 

mojżeszowym aspekt społeczny. Przykazania stanowią niezaprzeczalny gwarant 

                                                           

77
Por. Jan Paweł II, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. przy kościele Św. Ducha w Koszalinie, 

01.06.1991, n. 1, red. J. Górny, Olsztyn 1991, s. 32. 
78

Ibidem, s. 21. 
79

Idem, Encyklika Veritatis Splendor, n. 10 [w:] Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II, red. 

W. Życiński, s. 715. 
80

Idem,  Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. przy kościele Św. Ducha w Koszalinie, 

01.06.1991, n. 3, red. J. Górny, Olsztyn 1991, s. 22. 



21 
 

dobra relacji międzyludzkich i Bożych, stają na straży godziwości życia 

i wprowadzają ład w świecie. 

Podobnie jak doświadczenie wiernej miłości Boga wyzwalającej Naród 

Wybrany z niewoli egipskiej oraz propozycja zawarcia przymierza u stóp góry 

Synaj
81

 stało się źródłem mocy zobowiązującej Izrael do wierności prawu 

moralnemu, tak obecnie chrześcijanie winni współpracować z łaską Chrystusa, 

który poprzez swoją śmierć wyswobodził ludzi z niewoli grzechu, zaproponował 

współpracę w budowaniu Królestwa Bożego. 

Struktura imperatywu Dekalogu, która została wyeksponowana szczególnie 

w pierwszym przykazaniu, pozwala uchwycić najgłębszy sens Bożych przykazań. 

Bez takiej właśnie budowy trudno byłoby zrozumieć sens ludzkiej wolności, 

zwłaszcza w kontekście obowiązujących norm prawa moralnego
82

. W przypadku 

zanegowania istnienia Boga pozostałe przykazania nie mają sensu, dlatego 

kwestionowanie pierwszego przykazania powoduje, że moralność traci wszelką 

zasadność. Ład społeczny i miłość bliźniego nie mogą być więc osiągnięte, 

gdy odrzuca się pierwsze trzy przykazania.  

Cechą charakterystyczną nauczania papieskiego jest koherentność Dekalogu 

z góry Synaj z nauczaniem Jezusa obecnym w Ewangelii. Jak podkreśla Jan Paweł 

II, Chrystus nie odrzuca Dekalogu, ale przez fakt, że wiąże go z oddaniem siebie 

z miłości za życie świata i z darem Ducha Świętego, przywraca mu właściwy, 

tzn. religijno-moralny sens. Ewangelia nie przekreśla Dekalogu, lecz odwołuje się 

do jego istoty – sięgającej samej głębi człowieka: jego serca – oraz wiąże z nim moc 

usposabiającą człowieka do jego realizacji. Miłość stanowi pełnię Nowego Prawa 

i jednocześnie moc zobowiązującą − na pierwszym miejscu w wewnętrznym 

usposobieniu, a następnie w przeróżnych postawach
83

. Jan Paweł II stwierdza, 

iż miłości i życia w zgodzie z Ewangelią nie można pojmować przede wszystkim 

w kategoriach nakazu, ponieważ ich wymogi przekraczają ludzkie siły; stają się one 

możliwe jedynie jako owoc daru ofiarowanego przez Boga
84

. Jego interpretacja 

                                                           

Por. Jan Paweł II, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. przy kościele Św. Ducha w Koszalinie, 

01.06.1991, n. 7, red. J. Górny, Olsztyn 1991, s. 32. 
82

Idem, List do Młodych całego świata Parati semper 7,  

http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/listy/parati.html (dostęp: 21.06.2017).  
83

Por. Idem, Homilia na górze Synaj, 26 lutego 2000, 

http://www.opoka.org.pl/biblioteka/T/TH/THW/jp2_synaj2000.html (dostęp: 09.07.2017). 
84

Idem, Encyklika Veritatis Splendor, n. 9, s. 715. 

http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/listy/parati.html
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/T/TH/THW/jp2_synaj2000.html


22 
 

Dekalogu odznacza się ujęciem personalistycznym
85

. Prawo Boże jako dar wolności 

realizowane jest w miłości. Miłość staje się trybunałem wszelkiego prawa 

i elementem uzasadniającym jego przestrzeganie. 

Jan Paweł II zachęca, aby przyjąć na nowo prawo Boże. Każdy, kto to 

uczyni, stanie się człowiekiem, który na podobieństwo Mojżesza stawia się przed 

obliczem Boga i zarazem zobowiązuje się do przekazywania innym ludziom prawa 

będącego wezwaniem do prawdziwego życia, wyzwalającego od bożków 

i czyniącego naszą egzystencję nieskończenie piękną i nieskończenie cenną
86

. Wielu 

ludzi czeka niecierpliwie, by pomóc im odkryć oblicze Boże, by wskazać 

im kierunek, w jakim mają podążać, drogę do osobistego spotkania z Bogiem i wzór 

postępowania godny synostwa Bożego
87

. Ojciec Święty podkreśla, że całe prawo 

wypisane niegdyś na kamiennych tablicach jest równocześnie wypisane odwiecznie 

w sercach ludzkich. Stąd i ci, którzy nie znają Dekalogu, znają jego istotną treść
88

. 

Bóg głosi prawo moralne nie tylko słowami Starego Przymierza z góry Synaj 

i Chrystusowej Ewangelii, ale przede wszystkim wewnętrzną prawdą rozumnego 

stworzenia, jakim jest człowiek
89

. 

Święty papież, omawiając tematykę Dekalogu, wyodrębnia problemy 

związane ze złą interpretacją Prawa Bożego, a nawet z jego odrzuceniem. 

Są to w jego ocenie zagrożenia współczesnego człowieka, które warto zauważyć, 

a do których w sposób mniej lub bardziej świadomy odwoła się Kieślowski 

za pomocą sztuki filmowej. 

Jan Paweł II podkreśla, że Najwyższy jako Jedyny Prawodawca, stwarzając 

człowieka na swój obraz i podobieństwo, wpisał w jego serce cały porządek 

prawdy, który warunkuje dobro i ład moralny, a przez to jest podstawą godności 

ludzkiej
90

. Zawsze jednak kiedy człowiek odrzuca Boże „nie zabijaj”, stawia 

na ludzkie „wolno zabijać”, a korzeń zbrodni tkwi w uzurpacji przez człowieka 

                                                           

85
Por. Idem, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. beatyfikacyjnej przy kościele najświętszego 

Serca Jezusowego w Rzeszowie, 02.06.1991, n. 4, red. A. Dembiński, Warszawa 1991, s. 49. 
86

Por. Idem, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. na lotnisku w Masłowie, 03.06.1991, n. 5-7, 

 red. A. Dembiński, Warszawa 1991, s. 103. 
87

Por. Idem, Przyjmijmy Boże Prawo jako cenny skarb homilia wygłoszona w Kairze, 25 lutego 2000, 

n. 2, http://www.fjp2.com/pl/jan-pawel-ii/biblioteka-online/homilie?start=230  (dostęp: 09.07.2017). 
88

Por. Idem, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. beatyfikacyjnej przy kościele najświętszego 

Serca Jezusowego w Rzeszowie, 02.06.1991, n. 4, s. 50. 
89

Por. Idem, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. przy kościele Św. Ducha w Koszalinie, 

01.06.1991, n. 3, red. J. Górny, Olsztyn 1991, s. 23. 
90

Idem, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. na lotnisku wojskowym w Radomiu, 04.06.1991, n. 

2-4,  red. A. Dembiński, Warszawa 1991, s. 118. 

http://www.fjp2.com/pl/jan-pawel-ii/biblioteka-online/homilie?start=230


23 
 

Bożej władzy nad życiem i śmiercią bliźniego, w relatywizacji moralności
91

. 

Odrzucenie Bożych przykazań prowadzi do subiektywizacji moralności, odejścia 

od prawd obiektywnych i do skupienia się wyłącznie na szczęściu jednostki nawet 

za cenę krzywdy innych ludzi. Sumieniu indywidualnemu przyznaje się 

prerogatywy najwyższej instancji osądu moralnego, która kategorycznie 

i nieomylnie decyduje o tym, co jest dobre, a co złe. Do stwierdzenia o obowiązku 

kierowania się własnym sumieniem niesłusznie dodano tezę, wedle której osąd 

moralny jest prawdziwy na mocy samego faktu, że pochodzi z sumienia. Wskutek 

tego zanikł jednak nieodzowny wymóg prawdy, ustępując miejsca kryterium 

szczerości i autentyczności – „zgody z samym sobą”, co doprowadziło do skrajnie 

subiektywistycznej interpretacji osądu moralnego
92

. Należy zatem, zdaniem 

papieża, powrócić do budowania społeczeństwa opartego na Prawie Bożym według 

odwiecznej mądrości Chrystusowej Ewangelii. 

Papież kładzie również nacisk na to, że we współczesnej kulturze 

podstawową wartością nie jest już „być”. Potrzebą często elementarną i celem 

ostatecznym stało się „mieć”. Karol Wojtyła przestrzega przed błędem 

konsumpcjonizmu. Nigdy nie należy w taki sposób dążyć do dóbr materialnych ani 

w taki sposób ich używać, jak gdyby były celem samym w sobie
93

. Skierowanie 

człowieka w stronę materii powoduje odwrócenie się go od elementu duchowego. 

Nieodzowny w ludzkim życiu jest bowiem wymiar świętości. Wiara i szukanie 

świętości jest sprawą prywatną tylko w tym sensie, że nikt nie zastąpi człowieka 

w jego osobistym spotkaniu z Bogiem, że nie da się szukać i znajdować Boga 

inaczej niż w prawdziwej wolności
94

. Materializm odciąga człowieka od spraw 

najważniejszych, zamyka go tylko w świecie rzeczy i tworzy bezduszną 

rzeczywistość, jakby życie polegało tylko na jak najszybszym wzbogacaniu się. 

Za przesadnym konsumpcjonizmem idzie postulat neutralności 

światopoglądowej i jest on słuszny tylko w tym zakresie, że państwo powinno 

chronić wolność sumienia i wyznania wszystkich swoich obywateli, niezależnie 

od tego, jaką religię wyznają lub jaki mają światopogląd. Ale nawoływanie do życia 

                                                           

91
Idem, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. na lotnisku wojskowym w Radomiu, 04.06.1991, n. 

6-7,  red. A. Dembiński, Warszawa 1991 s. 119. 
92

Idem, Encyklika Veritatis Splendor, n. 4 s. 742. 
93

Por. Idem, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. na stadionie sportowym w Lubaczowie, 

03.06.1991, n. 5-6, red. A. Dembiński, Warszawa 1991, s. 80. 
94

Por. Ibidem, s. 81. 



24 
 

społecznego i państwowego nie uwzględniając przy tym wymiaru świętości, jest 

postulatem ateizowania państwa oraz życia społecznego i niewiele ma wspólnego 

ze światopoglądową neutralnością
95

. W życiu społecznym nie należy wynosić 

na piedestał tego, co ma zapewnić tylko nasz rozwój fizyczny, a jest odejściem 

od źródeł wartości bezwzględnych. Wiąże się to nieodzownie z odrzuceniem Boga. 

 

 

1.1.5 Dekalog w filmie 

 

Dziesięcioro przykazań to temat wielokrotnie podejmowany w historii kina. 

Pierwszym reżyserem, który zekranizował losy Mojżesza, był Cecil B. DeMille, 

tworząc w 1923 roku dwuczęściowy, niemy film pt. „Miasto faraona”
96

. Część 

pierwsza opowiada losy Mojżesza, począwszy od jego dzieciństwa, poprzez 

cudowne wyprowadzenie Izraela z Egiptu, a skończywszy na zniszczeniu złotego 

cielca. Druga połowa filmu przenosi widza do San Francisco lat dwudziestych. 

Pobożna wdowa czyta swoim dorosłym synom Biblię, podkreślając moralną siłę 

Prawa Bożego. Ich życie będzie świadectwem, w jakiej mierze zrealizowali nakazy 

Dekalogu
97

. 

Kolejną ekranizacją był zrealizowany w 1945 roku film włoskiej produkcji 

„Dziesięcioro przykazań”, który w dziesięciu krótkich epizodach ukazywał religię 

chrześcijańską we współczesnej perspektywie
98

. Przedstawiono ją jednak bez 

głębszej refleksji, a tematykę religijną traktowano bardzo powierzchownie. 

Realizacja pozwoliła zatrzymać w Rzymie ludzi kina, których Mussolini chciał 

przesiedlić na północ Włoch
99

. W roku 1956 do filmu o losach Narodu Wybranego 

powrócili Amerykanie za sprawą wspomnianego już reżysera Cecila B. De 

Mille’a
100

. Produkcja zatytułowana „Dziesięcioro przykazań” oddaje dość wiernie 

losy Mojżesza. Reżyser starał się ukazać historię wyjścia Izraelitów z Egiptu, ale 

do fabuły dodał iście hollywoodzkie wątki, czego przykładem może być historia 

                                                           

95
Por. Ibidem.  

96
Por. M. Lis, Dziesięcioro Przykazań, [w:] Światowa encyklopedia filmu religijnego, red. M. Lis, 

A. Garbicz, Kraków 2007, s. 134. 
97

 Ibidem. 
98

C. Tagliabue, Dziesięcioro przykazań, [w:] Ibidem, s. 134. 
99

Por. Ibidem. 
100

M. Lis, Dziesięcioro przykazań…, s. 135. 



25 
 

miłosnego trójkąta między Ramzesem, Nefretete a Mojżeszem. Należy stwierdzić, 

że jest to ciekawa ekranizacja początkowych wydarzeń dziejów Izraela. 

W roku 2001 wyprodukowano we Włoszech przeznaczony do katechizacji 

najmłodszych film animowany przedstawiający dziesięć opowieści odnoszących się 

do każdego z przykazań. Jego bohaterami są zakonnik brat Antoni oraz pięcioro 

dzieci
101

. Film spełnia zadanie katechetyczne. Przedstawione historie przybliżają 

świat znany dzieciom i pokazują, w jaki sposób słowa wypowiedziane przez Boga 

na Synaju są aktualne także dzisiaj. 

Najmłodszą ekranizacją Dekalogu jest film Roberta Dornhelma zrealizowany 

w 2006 roku w Stanach Zjednoczonych
102

. Należy zauważyć, że obraz ten wzoruje 

się na dziele z 1956 roku i odbiega od przekazu biblijnego. Słabe aktorstwo 

i przesadne eksponowanie sceny walki stworzyło mało przekonujące dzieło 

religijne
103

. 

Polska kinematografia może poszczycić się dotychczas jedynym dziełem, które 

odnosi się do Dekalogu. Cykl dziesięciu filmów Kieślowskiego, chociaż 

inspirowany jest przykazaniami biblijnymi, jednak dotyczy sytuacji w Polsce lat 

osiemdziesiątych, czyli okresu, gdy doszło do rozchwiania systemu wartości. 

 

 

1.1.6 Dekalog Krzysztofa Kieślowskiego – geneza filmu 

 

Pomysł stworzenia Dekalogu kształtował się powoli. Początkowo Kieślowski nosił 

się z zamiarem przygotowania filmu, który toczyłby się w sądzie w okresie stanu 

wojennego
104

. Reżyser wspomina: „(…) Chciałem nakręcić twarze dwóch ludzi. 

Tego, który skazuje, i tego, który jest skazywany. Czyli o winnych, bo ci ludzie 

właściwie nie byli niczemu winni, i o tych, którzy skazują”
105

. Problem tkwił jednak 

w tym, że Kieślowski nie był obeznany ze środowiskiem prawniczym i 

do konsultacji potrzebował adwokata
106

. Za pośrednictwem Hanny Krall 

skontaktował się z Krzysztofem Piesiewiczem, który wspomina swoją pierwszą 

                                                           

101
Por. C. Tagliabue, Dziesięcioro przykazań…, s. 135. 

102
Por. M. Lis, Dziesięcioro przykazań…, s. 135-136. 

103
 Ibidem. 

104
Por. H. Borowska, Spór o „Dekalog”, „Przegląd Katolicki”1990, nr 12, s. 4-7. 

105
K. Kieślowski K. Piesiewicz, Piesiewicz i Kieślowski rozmawiają o Dekalogu [w:] Zespół Tor, 

red. B. Hollender, Z. Turowska, Warszawa 2000, s. 151. 
106

Por. W. Dąbrowski, Dlaczego Kieślowski, „Kino”1993, nr 9, s. 2-3. 



26 
 

rozmowę z reżyserem w następujący sposób: „(…) Ja oczywiście znałem jego 

filmy. Ale nie byłem ich gorącym zwolennikiem. Nie uwielbiałem jego twórczości. 

Wydawał mi się jednak człowiekiem fascynującym, ciekawym, o bardzo silnym 

rysie osobowości. Nie chciałem kręcić z nim filmu dokumentalnego”
107

. Mimo 

wszystko nawiązała się między nimi współpraca. 

Pomysłodawcą Dekalogu okazał się właśnie Krzysztof Piesiewicz: „Jeszcze 

w trakcie pisania «Bez końca» przyszedłem z pomysłem «Dekalogu». Intuicyjnie 

czułem, że trzeba się tym zająć, że trzeba tego dotknąć. To wynikało 

z rzeczywistości, w której funkcjonowaliśmy, a także z mojego zracjonalizowanego 

powrotu do wiary. Kiedyś wyskoczyłem przez okno z zajęć katechetycznych 

w kościółku w Zalesiu Dolnym pod Warszawą. Uciekłem z lekcji religii, bo nie 

mogłem wytrzymać tego, co ksiądz opowiadał. I pomaleńku od tego momentu już 

wracałem”
108

. 

Kieślowski początkowo nie okazywał entuzjazmu wobec tego pomysłu, 

jednak jako znakomity teoretyk tamtych czasów postanowił dać temu wyraz: 

„Wydawał mi się to dobry pomysł na tamte czasy. Kiedy rozpada się wszystko 

wokół, warto wrócić do podstawowych pytań. Zresztą zawsze jest dobra pora 

na przypomnienie Dekalogu. Te nakazy istnieją mniej więcej 6 tysięcy lat, nikt 

nigdy nie spierał się z nimi, a jednocześnie codziennie, od tysięcy lat, wszyscy 

łamiemy te przykazania”
109

. 

Potrzeba stworzenia filmu o takiej tematyce wynikała zarówno ze spotkań 

reżysera z ludźmi, którzy zatracili sens własnej egzystencji, jak również z powodów 

osobistych. W okresie poprzedzającym tworzenie filmu zmarła mu matka, co 

wpłynęło negatywnie na jego psychikę. Kieślowski coraz bardziej dawał wyraz 

swoim wątpliwościom, interpretując rzeczywistość w sposób pesymistyczny. W 

jego myśleniu z czasem dokonał się przełom, kiedy zaczął odkrywać prawdę
110

. 

Choć wierzył w Boga, pozostawał jednak człowiekiem niepraktykującym. Nie 

negował swojej przeszłości i z podziwem wspominał wychowanie katolickie, jakie 

odebrał. 

                                                           

107
 K. Kieślowski, K. Piesiewicz, Piesiewicz i Kieślowski rozmawiają o Dekalogu…, s. 152-153. 

108
 Ibidem, s. 182. 

109
 Ibidem, s. 182. 

110
K. Piesiewicz, Skupienie i przenikliwość [w:] Kino Krzysztofa Kieślowskiego, red. T. Lubelski, 

Kraków 1997, s. 200. 



27 
 

Przygotowanie filmu religijnego przez niepraktykującego katolika niosło 

ze sobą ryzyko niezrozumienia istoty Dekalogu. Jednak reżyser, podejmując 

to przedsięwzięcie artystyczne udowodnił, że dokładnie przestudiował literaturę 

przedmiotu i w filmie precyzyjnie wydobył znaczenie przykazań dla współczesnego 

człowieka. 

O wierze Kieślowskiego świadczą jego filmy
111

, w których często rozbłyska 

światło nadziei – pomimo dominowania głębokich ciemności
112

. 

Reżyser, realizując swój obraz, zdecydował się odejść od kina 

obyczajowego
113

, ponieważ, jak twierdził, takie kino było nieuchronnie skazane 

na porażkę. Natomiast Dekalog był wejściem w świat sacrum
114

, dotknięciem 

tajemnicy, z którą wiązało się to, co jest niewytłumaczalne
115

. Przeczuwał, że w tej 

biblijnej rzeczywistości jest granica, której nie sposób przekroczyć. Dzięki przyjętej 

koncepcji film stał się ewenementem na skalę światową. Prawo Mojżeszowe 

zabrzmiało w nowej tonacji, ukazując swoją aktualność dla współczesnego 

społeczeństwa. 

Bezpośrednią przyczyną zrealizowania filmu była panująca w Polsce 

sytuacja: „W kraju panował chaos i bałagan – w każdej dziedzinie, w każdej 

sprawie i w prawie każdym życiu. Napięcie, poczucie bezsensu i pogarszających się 

czasów było wyczuwalne. (...) Miałem dojmujące wrażenie, że coraz częściej 

oglądam ludzi, którzy nie bardzo wiedzą, po co żyją. Pomyślałem więc, że jeśli 

napiszemy dziesięć scenariuszy i zaproponujemy je telewizji jako cykl 

pt. «Dekalog» – dziesięciu młodych ludzi będzie mogło zrobić swój pierwszy film. 

Przez jakiś czas ta myśl napędzała prace nad tekstami. Dopiero później, kiedy 

pierwsze wersje scenariuszy były już gotowe, egoistycznie zrozumiałem, że nie 

chcę oddawać ich nikomu. Kilka polubiłem i zrobiło mi się ich żal. Miałem ochotę 

wyreżyserować te filmy i stało się jasne, że zrobię wszystkie dziesięć (...)”.
116

 

                                                           

111
Por. Krzemiński I., Dekalog, Kieślowski i Bóg, „Dialog” 1990, nr 7, s. 123-127. 

112
K. Piesiewicz, Skupienie i przenikliwość…, s. 207. 

113
Por. A. Kaplińska, Status ontologiczny filmu dokumentalnego na przykładzie twórczości Krzysztofa 

 Kieślowskiego, „Kwartalnik Filmowy”1998, nr 24, s. 6-27. 
114

Por. A. Kulig, Spotkanie etyki i filmu w twórczości Krzysztofa Kieślowskiego, „Kwartalnik 

Filmowy” 2000, nr 29/30, s. 53-58. 
115

Por. K. Piesiewicz, Skupienie i przenikliwość…, s. 205. 
116

Zob.http://www.nhef.pl/edukacja/pliki/eduwgrane2010/file/materia%C5%82y_dydaktyczne/ponad

gim_dekalog_i.pdf  (dostęp: 09.07.2017).
 



28 
 

Aby dogłębniej przekazać widzowi treści zawarte w Dekalogu, reżyser 

każdy ze swoich filmów kręcił z innym operatorem. Jak sam potem stwierdził: „To 

był mój najlepszy pomysł”
117

. Tylko jeden z nich – Piotr Sobociński – pracował 

przy dwóch częściach Dekalogu. Podobnie sytuacja przedstawiała się z aktorami. 

Na planie filmowym pojawiało się ich bardzo wielu. Dzięki temu każdy z nich 

przekazywał na swój własny sposób ważne tezy życiowe. Obsada nie była jednak 

przypadkowa. W filmie wystąpili aktorzy reprezentujący zarówno młode, jak 

i starsze pokolenie. Dzięki temu powstało wiele niezapomnianych kreacji. 

W pamięci widzów utkwiła zapewne rola Artura Barcisia interpretowana jako 

postać Anioła pojawiającego się w każdym odcinku i w swoisty sposób scalającego 

cykl. Często widzowie wspominają także kreacje, jakie stworzyli: Grażyna 

Szapołowska i Olaf Lubaszenko w Dekalogu 6 (Krótki film o miłości), Mirosław 

Baka i Krzysztof Globisz w Dekalogu 5 (Krótki film o zabijaniu) czy duet Adrianny 

Biedrzyńskiej i Janusza Gajosa w filmie o trudnej miłości córki i ojca. Każda ze 

wspomnianych osób miała wpływ na powodzenie Dekalogu. Nie chodzi tu tylko 

o aktorów grających pozytywne role, bo te zawsze wywierają dobry wpływ 

na odbiorcę. Dużo trudniej wcielić się w postać negatywną, by przedstawić jej 

emocje. Jednak najtrudniej wywrzeć artyście taki wpływ na widza, aby zmusić go 

do przemyśleń nad swoim postępowaniem i życiem. Kieślowskiemu i jego ekipie 

to się udało. 

Po napisaniu wszystkich scenariuszy Dekalogu Kieślowski złożył 

je u producenta, jakim była Telewizja Polska. Półtora roku upłynęło, nim uzyskał 

pozytywną odpowiedź na przedłożony projekt stworzenia filmu.  

Zdjęcia do Dekalogu rozpoczęły się w 1987 roku i trwały prawie półtora 

roku. Produkcja realizowana była w różnych warunkach pogodowych. Także skład 

ekipy zmieniał się oscylując między 30 do 50 osób, podobnie zresztą, jak liczba 

aktorów zaangażowanych w realizację filmu. Szacuje się, że łącznie na planie 

bywało nawet około stu artystów
118

. Obok znanych wówczas postaci, jak 

na przykład Daniel Olbrychski, Grażyna Szapołowska, Krystyna Janda czy Maja 

                                                           

117
K. Kieślowski, Autobiografia, Kraków 2012, s.127. 

118
Por. Ibidem, s.129. 



29 
 

Komorowska, pojawiały się osoby rozpoczynające dopiero karierę aktora, 

np. Adrianna Biedrzyńska, Mirosław Baka czy Olaf Lubaszenko
119

. 

Należy podkreślić też dużą liczbę osób odpowiedzialnych za zdjęcia, które 

do poszczególnych odcinków wykonali: Wiesław Zdort, Edward Kłosiński, Piotr 

Sobociński, Krzysztof Pakulski, Dariusz Kuc, Andrzej Jaroszewicz, Jacek Bławut, 

Witold Adamiak, Sławomir Idziak. 

Główne role w poszczególnych częściach powierzono wybitnym aktorom. 

W Dekalogu 1 – Henrykowi Baranowskiemu, Mai Komorowskiej, Wojciechowi 

Klacie i Arturowi Barcisiowi, w Dekalogu2 – Krystynie Jandzie, Olgierdowi 

Łukaszewiczowi, Aleksandrowi Bardiniemu i Arturowi Barcisiowi, w trzeciej 

części – Danielowi Olbrychskiemu, Joannie Szczepkowskiej, Marii Pakulnis, 

w Dekalogu4 – Adriannie Biedrzyńskiej, Januszowi Gajosowi, Aleksandrowi 

Bardiniemu i Arturowi Barcisiowi, w Dekalogu5 – Mirosławowi Bace, Olgierdowi 

Łukaszewiczowi, Krzysztofowi Globiszowi, Zbigniewowi Zapasiewiczowi, 

w Dekalog 6 – Grażynie Szapołowskiej, Olafowi Lubaszence, Stefanii Iwińskiej, 

Arturowi Barcisiowi, w Dekalogu7 – Mai Barełkowskiej, Annie Polony, 

Władysławowi Kowalskiemu i Bogusławowi Lindzie. W odcinku ósmym wystąpili: 

Teresa Marczewska, Maria Kościałkowska, Tadeusz Łomnicki i Artur Barciś, a 

w  kolejnym (Dekalog9) – Ewa Błaszczyk, Piotr Machalica, Jan Jankowski i Artur 

Barciś. Natomiast w ostatniej części – dziesiątej – główne role zagrali: Jerzy Stuhr, 

Zbigniew Zamachowski, Olaf Lubaszenko, Maciej Stuhr
120

. 

Autorem muzyki do filmu jest Zbigniew Preisner. Utwory napisane 

do poszczególnych odcinków zostały zebrane i wydane w 1992 roku przez 

Kompanię Muzyczną „Promotor” w albumie zatytułowanym Dekalog Muzyka 

filmowa
121

. 

Premiera pierwszego telewizyjnego odcinka Dekalogu odbyła się 10 grudnia 

1989 roku. Całość szybko stała się popularna w Polsce i na świecie. Świadczy o tym 

fakt, iż prawa do emisji telewizyjnej wersji Dekalogu zostały sprzedane 77 

                                                           

119
Por. V. Campan, Dziesięć krótkich filmów od pojedynku do dialogu, w: .Kino Krzysztofa 

Kieślowskiego, red. T. Lubelski, Kraków 1997, s.64. 
120

Por. W. Osadnik, Dziecko i dorosły w Dekalogu Kieślowskiego [w:] Kino Kieślowskiego, kino po 

Kieślowskim..., s.174. 
121

Por. I.Sowińska-Rammel, O muzyce w filmach Kieślowskiego, [w:] Kino Krzysztofa 

Kieślowskiego, red. T. Lubelski, Kraków 1997, s.153. 



30 
 

dystrybutorom z 50 krajów. Żaden inny cykl filmowy w historii polskiej 

kinematografii nie odniósł takiego sukcesu
122

. 

Dekalog został doceniony przez krytykę filmową, o czym świadczą dobitnie 

uzyskane wyróżnienia: nagroda FIPRESCI i nagroda „Young Cinema” 

na Międzynarodowym Festiwalu Filmowym w Wenecji w 1989 roku, nagroda 

krytyki na World Film Festival w Montrealu, nagroda krytyki na International Films 

Meeting w Dunkirk; nagroda OCIC – Międzynarodowej Organizacji Katolickiej 

ds. Filmu na Międzynarodowym Festiwalu Filmowym w San Sebastian, nagroda 

krytyki filmowej na Międzynarodowym Festiwalu Filmowym w São Paulo. W roku 

1990 Kieślowski został uhonorowany nagrodą Złotego Ekranu przyznaną przez 

tygodnik „Ekran” za reżyserię Dekalogu. Otrzymał również nagrodę 

Stowarzyszenia Włoskiej Krytyki Filmowej za najlepszy film zagraniczny 

prezentowany we Włoszech
123

. W roku 1994 uzyskał nagrodę Fundacji „Biblia 

i kultura” w Stuttgarcie za aktualność podejmowanej tematyki. W 2000 roku 

reżyserowi przyznano nagrodę specjalną Amerykańskiego Stowarzyszenia 

Krytyków Filmowych – NSFC za wybitne osiągnięcia w filmie zagranicznym. 

  

                                                           

122
Por. F. Netz, Dekalog (jeden, dwa, trzy), „Tak i Nie”1990, nr 2, s. 6. 

123
Por. R. Predal, Recepcja krytyczna filmów Kieślowskiego we Francji, [w:] Kino Krzysztofa 

Kieślowskiego…, s. 256. 



31 
 

ROZDZIAŁ II 

EGZYSTENCJALNA KONDYCJA WSPÓŁCZESNEGO CZŁOWIEKA 

 

 

2.1   Egzystencjalno-moralne rozterki współczesnego człowieka 

 

Nie jest łatwo opisać sytuację egzystencjalno-moralną dzisiejszego człowieka, 

ponieważ trudno określić filozofię, jaką przyjęło współczesne społeczeństwo. Prądy 

postmodernizmu bądź późnej nowoczesności
124

 (takimi bowiem terminami 

są definiowane) odznaczają się błyskawicznym przepływem informacji, 

globalizacją, postępem technologicznym i informatycznym, konsumpcjonizmem 

i pragmatyzmem życia, rosnącym wpływem mediów i kultury masowej oraz stałym 

przyspieszeniem tempa życia człowieka. To epoka paradoksów, która z jednej 

strony odżegnuje się od ideologii totalitarnych, ale kontynuuje ich dzieło 

depersonalizacji; odrzuca dziedzictwo tradycji chrześcijańskiej, pomimo 

że pozostaje wierna idei godności pojedynczego człowieka
125

. 

Jan Paweł II obecny stan kultury europejskiej określił mianem „epoki 

postmodernizmu” i „znużeniem kulturowym”
126

. Postmodernizm i ponowoczesność 

stały się dziś kluczowymi słowami w opisie współczesnej kultury zarówno ogólnej, 

jak też i konkretnych jej dziedzin, a zwłaszcza literatury, architektury i muzyki
127

. 

Wbrew pozorom egzystencja współczesnego człowieka jest przepełniona 

samotnością, która ma ścisły związek z odczuwanym przez niego zagrożeniem 

indywidualności. Współczesny człowiek chce być wolny i niezależny. „W ten 

sposób dokonuje się tak bardzo charakterystyczna dla naszej współczesności 

i typowa w konsekwencji dla zwrotu antropocentrycznego – absolutyzacja 

wolności”
128

. Źle rozumiana wolność prowadzi w konsekwencji do samotności, 

która kwestionuje sens życia z drugą osobą bądź dla tej osoby. Jak zauważa 

Ch. Delsol: „Dokonało się to, o czym Kafka opowiada w «Liście do ojca»: ojciec 

                                                           

124
Takiego terminu używa Ch. Delsol, Esej o człowieku późnej nowoczesności, tłum. M. Kowalska, 

Kraków 2003. 
125

Por. Ibidem, s. 8–14.  
126

Jan Paweł II, Encyklika Fides et ratio, n.5 [w:] Encykliki Ojca Świętego…, s. 1181. 
127

Z. Sareło, Postmodernistyczny styl myślenia i życia [w:] Postmodernizm – wyzwanie dla 

chrześcijaństwa, red. idem, Poznań 1995, s. 9. 
128

 Ibidem, s. 38. 



32 
 

nie przekazał dziecku wiary religijnej, ponieważ nie wiedział już, jak ją uzasadnić, 

i ponieważ w jego życiu wiara stała się jakby serią rytuałów pozbawionych 

znaczenia”
129

. 

Jedną z podstawowych potrzeb człowieka jest konieczność przynależności, 

którą do tej pory spełniała rodzina. To ona dawała poczucie bezpieczeństwa, 

przynależności, nadzieję i zaspokajała potrzebę życia dla drugiego człowieka 

i z drugim człowiekiem. Patrząc jednak z perspektywy czasu, instytucja ta utraciła 

znaczenie. Wyzwolony od tradycyjnych wzorców kultywowanych w rodzinie młody 

człowiek sam wyznacza sobie cele, sam je realizuje i sam ocenia swoje 

postępowanie. 

Sytuację egzystencjalną dzisiejszego człowieka trafnie ujmuje myśl Jeana-

Françoisa Lyotarda, która nie opiera się na trwałych kryteriach dobra, prawdy 

i piękna, natomiast etykę, podobnie jak politykę, uważa za swego rodzaju techne 

związaną z roztropnością
130

.  

Jednocześnie wolność współczesnego samotnego człowieka łączy się 

z pragnieniem bycia kochanym. Osiągnięte przez niego sukcesy czy możliwość 

dostępu do technologicznych nowinek nie są w stanie zastąpić tego uczucia. Staje 

on w paradoksalnej sytuacji: z jednej strony pragnie niezależności 

i samowystarczalności, a z drugiej chce być przez drugiego kochany. Doprowadziło 

to do obniżenia jego wrażliwości moralnej, osłabienia sumienia i zanegowania 

dotychczasowych pryncypiów kształtujących postępowanie moralne. Stąd 

pojawiające się stwierdzenia o kryzysie bądź upadku moralności i etyki
131

. 

Przyczyną takiego stanu rzeczy jest negatywna ocena zdolności 

poznawczych człowieka. Zanegowanie możliwości rozumu ludzkiego tkwi 

u podstaw uprawomocnienia się wielości prawd i zasad moralnych, odrzucenia 

obiektywnego sensu rzeczywistości, teologicznej wizji świata, zanegowania zasad 

jedności i uniwersalności oraz deprecjonowania kulturowego i społecznego 

wymiaru ludzkiej egzystencji
132

. Zakładając, że wartości dobra, prawdy 

                                                           

129
Ch. Delsol, Esej o człowieku…, s.103. 

130
Por. S. Morawski, Lyotard J.F. Le Diffe’rend, [w:] Przewodnik po literaturze filozoficznej XX 

wieku, red. B. Skarga, Warszawa 1994, t. II, s. 314. 
131

Por. J. Szmyd, Moralność w ponowoczesnym świecie – kryzys i nadzieja, „Res Humana” 2008, 

nr 2, s. 5. 
132

Z. Sareło, Postmodernistyczny styl myślenia i życia…, s. 10. 



33 
 

i sprawiedliwości są tworem ludzkiego umysłu
133

, człowiek zanegował ich 

uniwersalny, ponadczasowy charakter. Stąd dążenie do osiągnięcia prawdy jest 

postrzegane jako próba narzucenia innym swojej opinii, a nawet jako przejaw 

totalitaryzmu. 

Zakwestionowanie obiektywnego wymiaru prawdy przez myśl 

postmodernistyczną
134

 nie tylko uniemożliwiło współczesnemu człowiekowi 

wybieranie pomiędzy dobrem a złem, godziwością a niemoralnością postępowania, 

ale doprowadziło go do postawy nacechowanej hedonizmem, pojmowanym jako 

życie bez planów na przyszłość przy koncentrowaniu się na przeżyciu chwili 

obecnej i czerpaniu z niej jak najwięcej przyjemności bez ponoszenia 

odpowiedzialności. Nie dziwi zatem, że Johan Huizinga określił współczesnego 

człowieka mianem homo ludens
135

. Skoncentrowanie uwagi na teraźniejszości, 

na zaspokajaniu materialistycznych pragnień sprawia, że współczesny człowiek 

odsuwa od siebie myśl o przemijaniu i śmierci, dążąc do wydłużenia życia 

i powiększania życiowych aspiracji
136

.  

Egzystencja człowieka jest ukierunkowana na zaspokajanie własnych 

potrzeb, osiągnięcie wyznaczonych celów i to niejednokrotnie za wszelką cenę. 

Pogoń za coraz wyższym poziomem życia doprowadza człowieka do zepchnięcia 

na dalszy plan pozostałych istotnych aspektów jego istnienia, sprawiając, 

że myślenie materialistyczne i konsumpcjonistyczne przesłania całe jego jestestwo. 

Odchodząc od szczytnych wartości, inspirując się obecną chwilą, kładzie 

on akcent na materialny wymiar swoich potrzeb. Potwierdza to Zygmunt Bauman, 

który zauważył, że kultura nowoczesna nie składa się z nakazów i norm, ale z ofert. 

Prezentując ludziom różne towary do konsumpcji, uwodzi i kusi
137

. W takiej 

perspektywie wszystko zdaje się być dozwolone, o ile wypływa z wolnej decyzji 

człowieka. 

Konsekwencją tego typu postawy jest egocentryzm współczesnego 

człowieka, który, przeżywając swoją wolność i jednocześnie samotność, kształtuje 

                                                           

133
 „Sprawiedliwość nie może być zdana na łaskę istniejących pragnień i interesów”– więcej: 

J. Rawls, Teoria sprawiedliwości, tłum. M. Panufnik, J. Pasek, A. Romaniuk, Warszawa 1994, 

s. 360. 
134

Por. Ch. Delsol, Esej o człowieku…, s. 8. 
135

Zob. J. Huizinga, Homo ludens, przeł. M. Kurecka, W. Wirpisz, Warszawa 1967. 
136

Z. Bauman, Śmierć i nieśmiertelność, Warszawa 1998, s. 11. 
137

Idem, Płynne życie, Kraków 2007, s. 99. 



34 
 

myślenie w kategoriach osiągnięcia wymiernych korzyści, co wpływa 

na odniesienie do drugiego człowieka i decyduje o udzieleniu mu pomocy. 

Zakwestionowanie powszechnego charakteru dotychczasowych wartości 

utrudnia, jeśli nie uniemożliwia zdefiniowanie pojęcia dobra. Zauważył to jeden 

z najbardziej wpływowych filozofów moralności minionego stulecia G. E. Moore, 

który stwierdził: „gdy pytają mnie – czym jest dobro, odpowiadam – dobro jest 

dobrem i na tym koniec”
138

. 

Zanegowanie możliwości istnienia jednolitego i trwałego ładu moralnego 

przekreśliło szansę oparcia go na niezmiennych i uniwersalnych normach 

etycznych. Rzeczywistość odwołująca się do Boga i deontologia z niej wynikająca 

zostały uznane za przejaw obskurantyzmu oraz intelektualnego zacofania. Dokonała 

się swoista rewolucja myślenia i działania, która w skutkach jest niebezpieczna dla 

ogólnego ładu aksjologiczno-normatywnego
139

. Nasza neutralność wobec wartości, 

a co za tym idzie brak stabilizującego ją centrum, doprowadza do utraty wszelkich 

roszczeń wobec rozumu. Za przejaw awangardy zostają uznane te aspekty ludzkiego 

postępowania, które kiedyś budziły wstyd. W imię wyzwolenia egzystencjalnego 

człowiek zaczął demonstrować swoje wady, choroby i fobie. Wolność zaczęto 

pojmować jako czynienie tego, na co człowiek ma ochotę, a nowoczesność jako 

czerpanie coraz większej dozy szokujących przeżyć. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

138
G. E. Moore, Zasady etyki, tłum. C. Zamierowski, Warszawa 1919, s. 10. 

139
Por. Z. Kobylińska, Moralność jako supermarket w kulturze postmoderny, [w:] Pro animarum 

salute. Księga pamiątkowa z okazji siedemdziesiątych urodzin ks. prof. Tadeusza Rogalewskiego, 

red. E. Wiszowaty, Olsztyn 2007, s. 180. 



35 
 

2.2    Dzisiejsze zagrożenia człowieka 

 

2.2.1 Relatywizm moralny 

 

Relatywizm moralny zakłada, że wszystko, co staramy się poznać, poznajemy tylko 

w pewnym stopniu, nigdy jednak takim, jakim jest w rzeczywistości. Wszystkie 

treści, które tworzy nasz intelekt, winniśmy odnosić wyłącznie do zamierzonych 

działań, w żadnym razie do świata rzeczywistego
140

. W relatywizmie podważa się 

prawdę i dekonstruuje metafizykę
141

. Zakłada się, że metafizyki nie można poddać 

procedurze weryfikacji, wykazując jej błąd, co prowadzi do zredukowania bycia 

do samego bytu, a co za tym idzie, do udowodnienia braku jej użyteczności 

technicznej
142

. 

Według zwolenników wspomnianego prądu myślowego prawda i metafizyka 

przestały być kryteriami nadrzędnymi w odniesieniu do ludzkich działań, 

co w konsekwencji miało doprowadzić do wyzwolenia społeczności ludzkiej 

od istniejącej metafizyki. Głoszono tym samym koniec możliwości poznawczych 

człowieka wobec świata
143

. Zakwestionowanie wartości poznawczych umysłu 

doprowadziło do stwierdzenia, że człowiek, poznając świat, tworzy równocześnie 

prawdę o tym świecie, a więc tworzy prawdę o otaczającej go rzeczywistości. Dla 

relatywistów obiektywna prawda o świecie rzeczywistym jest formą zniewolenia 

lub swoistą postacią przymusu
144

. Reprezentanci tego prądu myślowego uważają, 

że istnieje wielość różnorodnych odpowiedzi, spośród których każdy może sobie 

wybrać tę, jaka mu najbardziej odpowiada, natomiast decyzję podejmuje w sposób 

dowolny, nie stosując przy tym żadnych obiektywnych kryteriów. 

Zaistniała sytuacja została określona jako życie w świecie wielu narracji, 

świecie, w którym ludzie opowiadają historie wyjaśniające jego sens, mimo że te 

                                                           

140
Por. R. Rotry, Przygodność, ironia, i solidarność, tłum. W. J. Popowski, Warszawa 1997, s. 107. 

141
„Negacja prawdy prowadzi do antyprawdy, jest walką z prawdziwością, przypomina 

niszczycielską, szatańską walkę ze stworzeniem Bożym, z samą kategorią kreacji” – C. Bartnik, 

Kultura i świat osoby, Lublin 1999, s. 112. 
142

Por. P. Aubenque, Czy należy dekonstruować metafizykę?, tłum. K. Mrówka, Tarnów 2013, s. 59-

60.  
143

Por. J.A. Kłoczowski, Po rozum do głowy i po wiarę do serca, „W drodze” 2003, nr 12, s. 9. 
144

 „Podważanie prawdy może doprowadzić do zaniku wartości, co sprawi, że człowiek zostanie 

pozbawiony etosu oraz norm, będzie dążył do wygodnego życia, a jedynym kryterium oceny jego 

działań stanie się opinia większości” – J. Życiński, Bóg postmodernistów, Lublin 2001, s. 115. 



36 
 

opowieści mogą się wzajemnie wykluczać
145

. Wielość narracji zakłada również, 

iż jedyną drogą do zachowania tolerancji jest odrzucenie klasycznych kryteriów 

oceny, stąd pewność oparta na niezawisłej prawdzie nie istnieje. Jedną 

z konsekwencji takiego założenia jest odrzucenie jakiegokolwiek autorytetu: 

naukowego, politycznego czy religijnego. Wiara postrzegana w tym świetle jawi się 

jako zbiór subiektywnych wrażeń duchowych, których nie należy mylić z polityką 

czy nauką. Odpowiedzią na domaganie się uznania powszechnie obowiązującego 

objawienia jest stwierdzenie: „To prawdziwie dla ciebie, ale niekoniecznie dla 

mnie”
146

. 

Interpretowana w tej perspektywie moralność nadaje niemal wszystkim 

działaniom podobną wartość bez względu na to, czy były dobre, czy złe
147

. Tego 

typu postawa prowadzi do hedonizmu głoszącego przyjemność jako najwyższe 

dobro. Wszystko jest dozwolone, o ile tylko stanowi efekt wolnego wyboru 

sprawcy
148

. Istniejący stan rzeczy ma zaplecze teoretyczne – nowoczesną filozofię 

moralności. Podważa ona globalnie całą etykę. Jej teoretycy nie zajmują się 

konstruowaniem własnego systemu moralnego. Nie podważają zasadności takiego 

lub innego rozwiązania kwestii etycznych. Nie występują nawet przeciwko takim 

czy innym systemom moralnym
149

. Negują wartość wszelkiego prawodawstwa, 

propagując tezę o zbędności i wręcz szkodliwości dekretowania zasad moralnych. 

I tu pojawia się kolejne – jedno z większych – zagrożenie.  

Jest nim nieuznawanie za najważniejsze w życiu wartości moralnych, 

a to one wytyczają prawdziwy kierunek, w którym człowiek powinien podążać. 

Relatywizm stawia znak równości pomiędzy moralnością i narzuconym kodeksem 

norm. Ponieważ w dziejach ludzkości różnorodne instytucje i struktury społeczne 

narzucały własne zasady moralne, celem filozofii nie jest negacja moralności, lecz 

wyswobodzenie jej z obiektywnych nakazów
150

. Skupienie się na moralności 

jednostki bez odniesień do ogółu rodzi poczucie ciągłej zmienności, niepewności 

                                                           

145
Por. J.A. Kłoczowski, Po rozum do głowy i po wiarę…, s. 8-9. 

146
M.P. Shea, Znajdując bratnią duszę w postmodernistycznej kulturze, „W drodze” 2003, nr 12, 

s. 24. 
147

Por. R. Rorty, Przygodność, ironia i solidarność…, s. 110. 
148

S. Morawski, W mrokach postmodernizmu. Rozmyślania rekolekcyjne, [w:] Dokąd zmierza 

współczesna humanistyka?, red. D. Skórczewski, Warszawa 1994, s. 35. 
149

Por. Z. Sareło, Postmodernistyczny styl myślenia i życia…, s. 15. 
150

Por. Z. Bauman, Dwa szkice o moralności ponowoczesnej, Warszawa 1994, s. 75. 



37 
 

i niestałości. Czyni niemożliwym istnienie jednoczącego punktu odniesienia
151

. Jeśli 

pomija się pytanie o prawdę i nie uznaje, że każdy człowiek ma konkretną 

możliwość dojścia do niej, życie ludzkie zostaje pozbawione trwałych odniesień
152

. 

Każde doświadczenie w oderwaniu od refleksji nad tym, co dobre 

i prawdziwe, prowadzi do moralnego i intelektualnego zamętu, do osłabienia zasad, 

do utraty szacunku dla samego siebie
153

. Destrukcja etyki według powyższych 

założeń wcale nie prowadzi do wyzwolenia człowieka, lecz wiedzie go do zguby 

i rozpaczy
154

.  

Relatywizm moralny to droga człowieka do wewnętrznej pustki. Trudno 

wówczas zrozumieć podstawowe wartości życiowe. Jedną z nich jest miłość. 

Jej niewłaściwe pojmowanie doprowadza człowieka do tragedii, co Kieślowski 

w sposób bardzo dosadny przedstawia w Krótkim filmie o miłości. Bohater kocha 

i powinien być szczęśliwy. Czy jest? Chyba nikt nie ma problemu z odpowiedzią 

negatywną. Powodem takiej diagnozy jest złe rozumienie miłości. To jedna 

z największych prawd, która daje człowiekowi życie i radość. Trzeba jednak kochać 

prawdziwie. 

 

 

2.2.2 Antyuniwersalność i odrzucenie sensu 

 

Filozofia ponowoczesna podważa zdolności poznawcze ludzkiego intelektu, 

twierdząc, że nie potrafi on dojść do idei jedności
155

. Dlatego należy się uwolnić 

od nieosiągalnej idei
156

.  

Dla reprezentantów tego nurtu myślenia przyswojona wiedza jest niczym 

innym jak przekazywaną informacją bez możliwości kształtowania ludzkiego 

wnętrza
157

. Człowiek, przyjmując postawę bierną, zadowala się swoim status quo 

oraz rolą pełnioną w społeczeństwie. Nie dąży do odkrywania czegoś nowego 

i poszerzania horyzontów myślowych. 

                                                           

151
Por. Benedykt XVI, Musimy szukać nowych sposobów skutecznego głoszenia Ewangelii, 

„L’Osservatore Romano” 2011, nr 7, s. 40.  
152

Idem, Szukajcie i brońcie prawdy, „L’Osservatore Romano” 2007, n. 1, s. 17. 
153

Idem, Twórcze piękno, ale przede wszystkim niech w waszym życiu będzie miejsce dla piękna, 

„L’Osservatore Romano” 2010, n. 7, s. 12. 
154

Por. Z. Sareło, Postmodernistyczny styl myślenia i życia…, s. 17. 
155

Por. W. Welsch, Unserepostmoderne Moderne, Berlin 1993, s 53. 
156

Por. Z. Sareło, Postmodernistyczny styl myślenia i życia…,s. 13. 
157

 Ibidem.  



38 
 

Kolejnym wynikającym z nurtów ponowoczesnej filozofii zagrożeniem 

dla współczesnego człowieka jest tendencja do fragmentaryzowania rzeczywistości. 

W takim ujęciu realnie istniejący świat jawi się jako zbiór chaotycznie 

nagromadzonych elementów pozbawionych korzeni i fundamentu
158

. Wynika 

to z zanegowania wartości obiektywnych. 

Pluralistyczne wizje świata stają się alternatywą dla metafizyki, dzięki 

czemu pojawia się sens widoczny w zachodzącej między nimi różnicy
159

. 

Wynikający stąd lekceważący stosunek do sensu jawi się jako etyczna 

konieczność
160

. U podstaw takiego nastawienia leży przekonanie o przygodności 

i epizodyczności zatomizowanych elementów rzeczywistości
161

. Nie dostrzega się 

w nich immanentnego sensu ani trwałych wartości. 

Reasumując, należy stwierdzić, że odrzucenie sensu pozostawia człowieka 

w gąszczu braku jednoznacznych kryteriów weryfikacji
162

. Staje on przed 

niebezpieczeństwem negacji uniwersalnie pojmowanych prawd, kanonów 

poznawczych, schematów działania. Odrzucenie sensu miało pierwotnie wyzwolić 

człowieka. W rzeczywistości doprowadziło do jego zagubienia
163

. W konsekwencji 

człowiek zaczyna rozpaczliwie szukać solidnego oparcia, będąc gotów przyjąć jako 

prawdę każdą, nawet najbardziej abstrakcyjną ideę, co niejednokrotnie doprowadza 

go do rozczarowania. 

Człowiek staje przed dylematem, rozważa, która z opcji – prawo boskie czy 

prawo cywilne, przyniesie mu zadowolenie i szczęście. Brak rozeznania, 

niemożności dokonania jednoznacznego wyboru prowadzi do psychicznego 

dyskomfortu i niezdecydowania. Jednak pomocy może szukać w Dekalogu 

Krzysztofa Kieślowskiego. Jego kunszt reżyserski w doskonały sposób ukazuje 

człowieka zagubionego w chaosie dnia codziennego, dnia, w którym wybór praw 

nami rządzących nie jest określony. 

 

 

                                                           

158
 S. Morawski, W mrokach postmodernizmu. Rozmyślania rekolekcyjne, [w:] Dokąd zmierza 

współczesna humanistyka?, red. D. Skórczewski, Warszawa 1994, s. 33. 
159

Por. J. Derrida, Różnia (différance), tłum. J. Skoczylas [w:] Drogi współczesnej filozofii, red. M. J. 

Siemek, Warszawa 1988, s. 374-411. 
160

 J. Derrida, O gramatologii, tłum. B. Banasiak, Warszawa 1999, s. 194. 
161

Por. Z. Sareło, Postmodernistyczny styl myślenia i życia…,s. 12. 
162

Por. J. A. Łata, Lęk przed pustką i nonsensem, „Communio” 1994, nr 6 (14), s. 42. 
163

 Ibidem. 



39 
 

2.2.3 Nihilizm 

 

Użyty po raz pierwszy pod koniec XVIII wieku termin „nihilizm” łączy się 

ze stwierdzeniem, że Bóg umarł
164

. W tym kontekście pojęcie to może oznaczać 

również stan, w którym wartości najwyższe utraciły swój fundament
165

. 

Zanegowanie istnienia Boga prowadzi do utraty znaczenia tradycyjnych pojęć 

prawdy, sensu, dobra, a więc pojęć, które do tej pory chroniły człowieka przed 

życiem bez sensu i celu. W konsekwencji porzucenie obiektywnych norm i wartości 

moralno-egzystencjalnych doprowadziło do subiektywizacji światopoglądu 

człowieka ponowoczesnego. 

Nihilizm wiedzie zatem do egzystencji bez jakiejkolwiek hierarchii wartości. 

Pytania o cel bądź sens stają się zbędne. Prowadzi to do obojętności człowieka 

wobec różnych aspektów życia. Każda rzecz czy każdy sposób życia stają się 

jednakowo sensowne i bezsensowne
166

. Pozorna chęć życia według nihilistycznej 

koncepcji okazuje się egzystencją człowieka pozbawionego początku i celu. 

Pozbawiony wyższych wartości doświadcza dramatu egzystencji. Nie znajdując celu 

i sensu własnego życia, nie ma potrzeby dalszego egzystowania. 

Człowiek, stając się niezależny wobec wartości, musi się przystosować 

do nowych warunków egzystencjalnych. Wyzwolony od wszelkich form przymusu, 

może swobodnie nawiązywać kontakty z ludźmi, aby osiągnąć własne partykularne 

cele, zaspokoić doraźne pragnienia
167

. W tym świetle wszelkie działanie ma sens 

jedynie wtedy, gdy przynosi łatwy zysk. Życie staje się swoistym amalgamatem 

wydarzeń, które są jednakowo bezsensowne. W ten sposób nihilizm rodzi 

cywilizację nonsensu
168

. 

Śmierć, będąc przejściem w zdepersonalizowaną nicość, jest pozbawiona 

głębszego znaczenia
169

. 

                                                           

164
Por. J. Paul, Mowa wypowiedziana przez umarłego Chrystusa ze szczytu kosmicznego gmachu 

o tym, że nie ma Boga, tłum. M. Żmigrodzka, „Ogród” 1991, nr 2, s. 107-109. 
165

F. Nietzsche, Wola mocy. Próba przemiany wszystkich wartości, tłum. S. Frycz, K. Drzewiecki, 

Kraków 2003, s. 11. 
166

M. Dziewiecki, Zagrożenia w epoce postmodernizmu, [w:] W trosce o rodzinę. W poszukiwaniu 

dobra prawdy i piękna, red. M. Jankowska, M. Ryś, T. Cwalina, Warszawa 2007, s. 234.  
167

Por. Z. Bauman, Śmierć i nieśmiertelność…, s. 63. 
168

M. Dziewiecki, Zagrożenia w epoce postmodernizmu…, s. 234-235. 
169

Por. M. Miczyńska-Kowalska, Wartości w postmodernizmie, Lublin 2013, s. 130. 



40 
 

Nihilizm u współczesnego człowieka to całkowite odrzucenia Dekalogu. 

Prowadzi to do degradacji człowieka. Wyraz takiej postawy przedstawia w swoim 

dziele Kieślowski. Bohaterowie filmu Dekalog, którzy nie kierują się prawem 

Bożym, nie są szczęśliwi i właściwie przegrywają swoje życie. W kilku częściach 

cyklu Kieślowskiego widać różnicę pomiędzy człowiekiem odrzucającym Boga 

a tym, który postępuje według jego praw. Kontrast ten najlepiej odzwierciedla 

zagrożenie, jakie niesie ze sobą nihilizm. 

 

 

2.2.4 Konsumpcjonizm 

 

We współczesnym świecie można dostrzec rosnącą komercjalizację społeczeństwa. 

Wzrost dobrobytu materialnego, rozwój sektora usług, postępująca specjalizacja 

zawodowa, skrócenie czasu pracy na rzecz czasu wolnego
170

 doprowadziły 

do wytworzenia się konsumpcyjnego stylu życia. Regułom rynku zaczęły podlegać 

nowe dziedziny: nauka, oświata, kultura, sport, a nawet religia
171

. 

W takim ujęciu człowiek staje się konsumentem odznaczającym się 

impulsywnością, niecierpliwością, chęcią wybierania. Ciągle poszukuje doznań 

i przyjemności
172

. Posiadanie i konsumpcję zaczyna traktować jako symbol statusu, 

symptom powodzenia i zaradności życiowej, a więc w kategoriach prestiżowych
173

. 

Odkrycie pełni autonomii i wolności rodzące ducha imperatywu 

permanentnej emancypacji ma wskazywać na nowy cel moralny ludzkości i wiązać 

go z obietnicą „prawdziwego” szczęścia, z obietnicą ustanowienia nowego ładu 

i nowego człowieka
174

. 

W ten sposób człowiek żyje i pracuje, aby ciągle nabywać i posiadać, stając 

się niewolnikiem rzeczy materialnych. Prowadzi to do zmniejszenia jego udziału 

w życiu społecznym oraz do zaniku moralnego wymiaru zdobywania potrzeb
175

. 

Dominuje przeświadczenie, że nieważne, w jaki sposób osiągamy cel, ważne jest 

tylko to, aby posiadać jak najwięcej. Dlatego człowiek stworzył wielkie 

                                                           

170
J. Szacki, Historia myśli socjologicznej, Warszawa 2002, s. 916. 

171
Z. Sareło, Postmodernistyczny styl myślenia i życia…, s. 18. 

172
Por. Z. Bauman, Praca, konsumpcjonizm i nowi ubodzy, Kraków 2006, s. 55-56. 

173
J. Mariański, Społeczeństwo i moralność. Studia z katolickiej nauki społecznej i socjologii 

moralności, Tarnów 2008, s. 221. 
174

Por. M. Bierdiajew, Nowe średniowiecze, tłum. M. Reutt, Komorów 1997, s. 15. 
175

Z. Bauman, Konsumowanie życia, Kraków 2009, s. 157. 



41 
 

hipermarkety, które stały się celem jego pielgrzymek
176

. Wytworzył iluzję 

wewnętrznego spełnienia przez dostarczanie mu coraz to nowych dóbr 

materialnych. 

Nowoczesność postawiła człowieka w paradoksalnej sytuacji: posiadania 

pełni wolności i utraty tej wolności zarazem
177

. Wielkim zagrożeniem stało się 

myślenie współczesnych, że im więcej posiadają, tym lepszymi się stają ludźmi oraz 

że dobra materialne są w stanie ulepszyć życie każdego z nas. 

Na konsumpcjonizm, a właściwie na zagrożenia, jakie niesie ta postawa, 

zwrócił uwagę także Jan Paweł II w swojej homilii: „ Bóg nas tak stworzył, 

że potrzebujemy różnych rzeczy. Są nam one niezbędne do zaspokojenia naszych 

potrzeb elementarnych, ale również do tego, żebyśmy umieli dzielić się nimi 

wzajemnie oraz żebyśmy z ich pomocą budowali przestrzeń naszego «być». Ojciec 

nasz niebieski dobrze wie o tym, że potrzebujemy różnych rzeczy materialnych. 

Ale umiejmy ich szukać i używać zgodnie z Jego wolą. Wartości , które można 

«mieć», nigdy nie powinny stać się naszym celem ostatecznym”
178

. Jak opornie 

radzimy sobie z odrzuceniem konsumpcjonizmu, pokazał także Kieślowski 

w Dekalogu10. Bohaterowi trudno odrzucić dobro materialne na rzecz wyższych 

wartości. Te pierwsze stały się sensem i celem samym w sobie. 

 

 

2.2.5 Laicyzacja społeczeństwa  

 

Kolejnym zagrożeniem społeczeństwa jest postępująca laicyzacja. Człowiek 

ponowoczesny ulega modnym przekonaniom i nie broni własnych przekonań, 

własnej kultury czy przynależności religijnej. Poświęca się tylko przedłużeniu 

swojego ziemskiego życia i podtrzymywaniu jego jakości. Religia jawi się jako 

zniewolenie człowieka. Dlatego sekularyzacja każe traktować życie ludzkie 

w oderwaniu od jakichkolwiek norm religijnych. Bóg nie jest potrzebny, 

aby ratować ludzi od poczucia bezradności. Religijność nie jest postrzegana jako 

klucz do wieczności. Postawa religijna stała się tylko jednym z wielu segmentów 

                                                           

176
Por. G. Ritzer, Magiczny świat konsumpcji, Warszawa 2001, s. 8. 

177
Por. M. Weber, Nauka jako zawód i powołanie [w:] idem, Polityka jako zawód i powołanie,  

Warszawa 1999, s. 206 i 217. 
178

Por. Jan Paweł II, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. na stadionie sportowym 

w Lubaczowie, n. 5, s. 81. 



42 
 

życia, które nie wpływają na inne wymiary ludzkiej aktywności. W konsekwencji 

w społeczeństwie ponowoczesnym obserwujemy silne tendencje do odrywania 

religijności od codziennego życia, lekceważenie tradycyjnych form przeżywania 

wiary i kultu, redukcję tradycji religijnych i wypaczenie ich sensu, „prywatyzację” 

wiary i przekonań religijnych, marginalizację struktur i instytucji religijnych
179

. 

W skrajnych przypadkach oznacza zupełną utratę poczucia świętości, specjalnych 

miejsc, rzeczy i czynności związanych z kultem religijnym; eliminowanie 

elementów sakralnych z przekonań, postaw, struktur organizacyjnych, a niekiedy 

również z myślenia ludzkiego
180

. 

Sekularyzacji towarzyszy indyferentyzm religijny, który przekłada się 

na obojętność człowieka wobec Boga i jego przykazań. Wyrasta stąd przekonanie, 

że nie ma większego znaczenia, czy Bóg istnieje, czy też nie. Dla człowieka 

obojętnego religijnie Bóg „umarł” w tym sensie, iż przestał być dla niego 

podstawową wartością życiową, źródłem prawdy i miłości. Człowiek stał się 

obojętny na wszystko, także w sferze religijnej. 

Obojętność człowieka na przeżycia religijne bądź traktowanie religii jako 

swoistej komercji doprowadziły go do wytwarzania religii według dobranych przez 

niego treści i przekonań zaczerpniętych z różnych systemów. W ten sposób religia 

stała się jeszcze jednym z towarów, po który można sięgnąć, gdy jakieś 

okoliczności nas do tego skłaniają
181

. Jednak prezentowana idylla szczęścia bez 

odniesienia do Boga nie daje oczekiwanej pełnej wolności i radości. Człowiek 

odarty ze wszystkich ideałów i z symboli, z których składa się jego świat kulturowy, 

przekonany, że nie ma nic, na co powinien czekać, i nic, co powinien czcić, wielbi 

produkty otaczające go w życiu codziennym. Cały zapał poświęca polepszaniu życia 

i jest przekonany, że sam stanowi podstawę i nie jest nic winien swoim 

poprzednikom ani następcom
182

. Będzie oddawał się tylko trosce o prywatną 

wygodę. Dominować w nim będzie indywidualizm i zaniknie bezinteresowność. 

Tylko religia, której potrzebują wszystkie społeczeństwa, jest w stanie 

pokonać zagrożenia ponowoczesności. Wizja etyczna wynosi człowieka ponad 

                                                           

179
M. Dziewiecki, Zagrożenia w epoce postmodernizmu…, s. 243. 

180
Por. R. Łukaszyk, B. Smala, Desakralizacja [w:] Encyklopedia katolicka, t. 3, Lublin 1985, 

s. 1090-1011. 
181

M. Dziewiecki, Zagrożenia w epoce postmodernizmu…, s. 243. 
182

Por. Ch. Delsol, Esej o człowieku…, s. 151. 



43 
 

naturę, nadaje wartość ludzkiemu ciału i czynom, daje przestrzeń uczuciom 

wyższym oraz nadaje sens życiu
183

. 

Laicyzacja to bardzo obszerny problem, ponieważ jest zauważalna 

w większości życiowych sytuacji. Zwłaszcza w dzisiejszych czasach, gdy cały czas 

religia spychana jest na peryferie aktywności. Kieślowski w Dekalogu nie pozostał 

obojętny na ten problem, który jest widoczny niemal w całym cyklu. W każdej 

części doszukamy się zagubionego człowieka, którego do nieszczęścia 

doprowadziło odrzucenie wartości religijnych. Kieślowski stara się w niezbyt 

dosłowny sposób dać widzowi do zrozumienia, że życie musi być oparte 

na głębokiej prawdzie i wzorcach. Spłycenie ich ważności lub świadome ich 

odrzucenie doprowadza człowieka do nicości. Dekalog traktuje ten problem bardzo 

poważnie. 

  

                                                           

183
Por. R. Scruton, Przewodnik po kulturze nowoczesnej dla inteligentnych, Łódź–Wrocław 2006, 

s. 22-24. 



44 
 

ROZDZIAŁ III 

SZTUKA JAKO WYRAZ METAFIZYCZNEJ POTRZEBY CZŁOWIEKA 

 

 

3.1   Transcendencja człowieka w świecie 

 

Dość powszechnie w naszej kulturze określa się człowieka jako duchowo-cielesny 

byt jednostkowy przejawiający swoje człowieczeństwo w rozumności i wolności
184

. 

Taką definicję proponuje wybitny przedstawiciel tomizmu – Mieczysław Gogacz. 

Według niego rozumność pozwala samodzielnie poznawać, natomiast wolność 

pozwala podejmować decyzje. Rozumowanie świata umożliwia człowiekowi 

zbliżanie się do prawdy, a wszelkie w wolności podejmowane wybory prowadzą 

go do poznania dobra
185

. Człowiek jest świadomy i wolny. W świadomości 

i wolności przejawia siebie.  

Jest on jedynym znanym w przyrodzie bytem, który ma dystans 

do rzeczywistości. Nie zatraca się w świecie materii, którą przetwarza i czyni sobie 

poddaną. Posiada zdolności poznawcze własnej jaźni
186

. Jest tym, który 

samodzielnie stanowi o sobie, osobistych pragnieniach i dążeniach. Dokonuje 

wyboru, podejmuje decyzje i w ten sposób czynnie samookreśla siebie. 

Człowiek jest więc bytem świadomym swego działania. Wytwarza narzędzia 

umożliwiające przetwarzanie przyrody, pomagają mu w rozwoju samego siebie. Jest 

twórcą kultury, która udoskonala jego naturę według potrzeb i miary
187

. Jednak nie 

skupia się na tworzonej przez siebie rzeczywistości materialnej, ale dzięki 

wrodzonej zdolności przekracza ją, nadając jej duchowy charakter, czego jest 

w pełni świadomy. 

W tym kontekście używa się pojęcia „transcendencja”, które wskazuje 

na wyższość człowieka jako bytu osobowego nad naturą, przyrodą. Określać 

tym terminem możemy również to wszystko w człowieku, co stanowi o jego 

bytowej wyższości i osobowej godności w otaczającym go świecie
188

. Świadomość 

                                                           

184
Por. M. Gogacz, Człowiek i jego relacje, Warszawa 1985, s. 10. 

185
 Ibidem. 

186
Por. M. Krąpiec, Człowiek. Kultura. Uniwersytet, Lublin 1982, s. 103. 

187
Ibidem, s. 104. 

188
Taką definicję podają między innymi przedstawiciele szkoły lubelskiej, do której w niniejszych 

rozważaniach się odwołano; należą tu m.in. M.A. Krąpiec oraz K. Wojtyła. Od razu jednak trzeba 



45 
 

transcendencji umiejscawia człowieka na zaszczytnym pierwszym miejscu 

w hierarchii stworzeń i jest płaszczyzną dialogu ze Stwórcą. 

Na transcendencję bytu ludzkiego wskazuje fakt, że człowiek to nie tylko 

świadomość własnego „ja”, ale również struktura, która według starożytnych 

koncepcji antropologicznych obejmuje duszę i ciało. Oznacza to, że człowiek 

ma pewną niezmienną naturę konstytutywną oraz zmienne własności i dyspozycje. 

Ludzkie „ja”, chociaż bezpośrednio ujawniające się w przeżywaniu, przekracza 

swoją istotą i rolą immanentną zawartość przeżycia. Jedynie człowiek jest 

świadomy, kim jest i, będąc w dialogu ze światem, poznaje dogłębniej swoją 

przyszłość. Można zatem stwierdzić, że naszą istotą jest połączenie duszy i ciała – 

dzięki temu jesteśmy w stanie nazywać rzeczy, które widzimy, słyszymy 

i odczuwamy. Człowiek tworzy znaki, symbole i alegorie, do których się później 

odwołuje. 

Zdolność do poznania prawdy jest kolejnym czynnikiem odróżniającym 

człowieka od innych istot. Sytuuje go na pozycji bytowo bogatszego, zdolnego 

do poznania intelektualnego
189

. Dzięki poznanej prawdzie człowiek staje się coraz 

bardziej świadomy własnego „ja”. Przepojony nią dochodzi poprzez rzeczy 

widzialne do niewidzialnych
190

. Jeszcze ważniejszym elementem otwierania się 

człowieka na istnienie jest wypływająca z nieznanych źródeł odwaga do stawiania 

pytań wykraczających poza ten świat. Ludzkiej świadomości towarzyszy 

świadomość moralna związana z poczuciem odpowiedzialności, ponieważ 

bezsprzecznie posiada ona poczucie dobra i zła
191

.  

Człowiek jest cały czas otwarty na zmieniający się świat i sens istnienia. 

Otwartość ta przybiera postać nie tylko konkretnych projektów realizacji wartości, 

lecz także całościowej, metafizycznej wizji na miarę ograniczonego śmiercią 

egzystowania
192

. Jak twierdzi Józef Tischner: „Doświadczenia metafizyczne mają 

znaczenie tylko w związku z takim myśleniem, które w pytaniu o sens świata nie 

                                                                                                                                                                          

dodać, że o ile Krąpiec widzi transcendencję człowieka w kontekście innych bytów, o tyle kard. 

Wojtyła wymiar transcendencji odnajduje w obrębie samego człowieka, akcentując głównie 

transcendencję osoby w czynie –  I. Dec, Transcendencja człowieka w przyrodzie, Wrocław 2011, 

s. 18. 
189

Por. M. Gogacz, Elementarz metafizyki, Warszawa 2008, s. 76-77. 
190

Por. Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska…, s. 526-604. 
191

B. Sesboüé, Wierzę, tłum. M. Żurowska, Warszawa–Poznań 2000, s. 18. 
192

K. Tarnowski, Usłyszeć Niewidzialne. Zarys filozofii wiary, Kraków 2005, s. 127. 



46 
 

pomija pytania o sens człowieka”
193

. Człowiek jest świadomy własnej 

przemijalności i wie, że przyjdzie mu umrzeć. To skłania go do stawiania pytań 

o przeznaczenie i cel własnej egzystencji
194

. Jedną z odpowiedzi na nurtujące 

go pytania jest życie jako pielgrzymowanie ku wieczności, ku spotkaniu z Bogiem. 

Aby zaakceptować przedstawioną propozycję, musi najpierw poznać samego siebie 

i ustalić dokąd podąża. To implikuje swoiste poznawcze samoposiadanie człowieka. 

Istota ludzka może stać się dojrzałą do wieczności osobą, kiedy, panując nad sobą, 

wybiera zgodnie z rzeczywistością środki konieczne do zrealizowania tego zamysłu. 

Zatem człowiek staje się najbardziej sobą, gdy dokonuje świadomego i wolnego 

wyboru dobra wiodącego do celu. Poprzez dobre decyzje coraz bardziej istnieje
195

. 

Wolność umożliwia głębsze stawanie się człowiekiem i nadaje sens życia. 

Jednocześnie człowiek, jako „rozumny i wolny podmiot poszukuje prawdy o sobie. 

Potwierdza swą tożsamość jedynie wtedy, gdy w swych wyborach kieruje się 

poznaną przez siebie prawdą”
196

. 

Wolność ściśle łączy się z poznaniem. Możemy nawet powiedzieć, 

że u źródeł wszystkich powinności człowieka pozostaje wierność prawdzie. 

Przyniesione przez nią dobro spełnia nas i czyni coraz bardziej wolnymi
197

. 

Poznanie siebie samego otwiera nas na głębszą wolność i odwrotnie – wolność 

to stawanie w prawdzie o sobie samym. 

Zagadnienie celu istnienia obejmuje odpowiedzi na dwa pytania: decyzję 

o wyborze Absolutu, który może nadać wieczny sens egzystencji oraz kwestię 

wolności człowieka, czyli sztuki panowania nad sobą i wybierania godziwych 

środków do osiągnięcia celu. Według Jana Pawła II samoposiadanie Boga 

i samoposiadanie siebie to główne problemy związane z pytaniem o sens istnienia 

człowieka
198

. Jeśli zatem ktoś posiądzie Boga i stanie się wolnym człowiekiem, 

osiągnie metafizyczną pełnię życia. Współczesny świat nie szuka odpowiedzi 

na zasadnicze pytania: „Skąd przychodzimy?” i „Dokąd zmierzamy?”. 

                                                           

193
J. Tischner, Myślenie według wartości, Kraków 1993, s. 319. 

194
Por. B. Sesboüé, Wierzę…, s. 18. 

195
M. Krąpiec, Bardziej być – o ludzką kulturę bycia, Lublin 2006, s. 19. 

196
Por. W. Słomka, Wolność i zniewolenie, New Jersey 1988, s. 25-26. 

197
Por. Ibidem. 

198
Całościowo problem sensu ludzkiej egzystencji omawia encyklika Jana Pawła II Fides et ratio. 

Temu zagadnieniu został poświęcony VIII Kongres Teologów Polskich, który odbył się w Poznaniu 

w 2010 roku. 



47 
 

Musimy zatem pamiętać, że ludzka wolność, jeśli ma być nią rzeczywiście, 

musi być złączona z Bogiem, bowiem – jak pisze Benedykt XVI: „Człowiek zawsze 

pozostaje wolny, a jego wolność jest zawsze krucha. Nigdy na tym świecie nie 

zaistnieje definitywnie ugruntowane królestwo dobra. Kto obiecuje lepszy świat, 

który miałby nieodwołalnie istnieć na zawsze, daje obietnicę fałszywą; pomija 

ludzką wolność. Wolność musi wciąż być zdobywana dla dobra. Wolne 

przylgnięcie do dobra nigdy nie istnieje po prostu samo z siebie. Jeśli istniałyby 

struktury, które nieodwołalnie ustanowiłyby jakiś określony – dobry – stan świata, 

zostałaby zanegowana wolność człowieka, a z tego powodu ostatecznie struktury 

takie nie byłyby wcale dobre”
199

. 

Człowiek jako istota transcendentna w otaczającym świecie i wobec innych 

żywych istot jest kimś szczególnym. Jego otwarcie na transcendencję nie wiąże się 

tylko, tak jak u innych stworzeń, z przetrwaniem gatunku. Nie kieruje się 

zdeterminowanymi instynktami. Ma rozum, wolną wolę – dar Boga, zdolność 

introspekcji oraz autoweryfikacji dokonanych czynów. Jego otwarcie na egzystencję 

wiąże się z samorealizowaniem siebie, udoskonaleniem świata oraz zadbaniem 

o własną przyszłość. Oprócz ciała człowiek ma zdolności duchowe, które 

wprowadzają go w rzeczywistość niematerialną. Istota ludzka w konsekwencji 

posiada też niezbywalną godność, a ta warunkuje w nim nieśmiertelność, 

tzn. że śmierć przenosi ją w inną rzeczywistość. 

Źródłem transcendencji jest szeroko rozumiane doświadczenie, które 

determinuje człowieka do poszczególnych zachowań w przyrodzie. 

W doświadczeniu człowiek poznaje prawdę o samym sobie. Uprzywilejowanym 

rodzajem doświadczenia umożliwiającym człowiekowi „wgląd” w siebie 

i pozwalającym odczytać prawdę o samym sobie, a tym samym o człowieku 

w ogóle, jest doświadczenie wewnętrzne, czyli introspekcja. Odsłania ono także 

prawdę o transcendencji bytu ludzkiego
200

. Egzystencja człowieka, w której 

przejawia się jego transcendencja w świecie, łączy się z wartościami: wolnością, 

prawdą, miłością. Jej źródłem jest dusza ludzka, odnosząca się do jego władz 

duchowych: woli i rozumu. 

                                                           

199
Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi, n. 24, Kraków 2007, s. 24. 

200
Por. I. Dec, Transcendencja człowieka…, s. 264. 



48 
 

W tym świetle należy stwierdzić, że transcendencja człowieka w świecie 

to przekraczanie własnej podmiotowości. Proces ten dokonuje się w aktach zarówno 

poznawczych, jak i wolitywnych. Akty te odznaczają się bowiem intencjonalnością, 

to znaczy są skierowane ku przedmiotom
201

. Jak zauważył Karol Wojtyła: 

„Transcendencja osoby w czynie to nie tylko samozależność, zależność od własnego 

«ja». Wchodzi w nią równocześnie moment zależności od prawdy – i moment ten 

ostatecznie kształtuje wolność. Nie realizuje się ona bowiem przez 

podporządkowanie sobie prawdy, ale przez podporządkowanie się prawdzie”
202

. 

Ten właśnie rodzaj transcendencji przesądza o szczególnej pozycji człowieka jako 

osoby w świecie. Łączy się z doświadczeniem powinności odczytywanej przez 

sumienie, a ta z kolei stanowi podstawę odpowiedzialności osoby „zarówno za 

wartość osoby”, jak i podstawę spojrzenia samej osoby „na jej wartość”
203

. 

Te szczególne wartości charakterystyczne dla osoby ludzkiej pozwalają odczytać 

transcendencję jako płaszczyznę kontaktu człowieka z Absolutem, próbę 

odnalezienia rzeczywistości niematerialnej otwartej na wieczność.  

                                                           

201
Por. I. Dec, Transcendencja człowieka…, s. 268. 

202
K. Wojtyła, Osoba i czyn, Kraków 1969, s. 162. 

203
Por. I. Dec, Transcendencja człowieka…, s. 268. 



49 
 

3.2   Rola sztuki wobec duchowej strony człowieka 

 

Zarysowany temat domaga się określenia, czym jest duchowość człowieka. 

We współczesnej nauce funkcjonuje dziedzina o nazwie pedagogika społeczna, 

która pozwala badać, w jaki sposób uwarunkowania kulturowe i religijne oddziałują 

na psychospołeczny rozwój człowieka. Dyscyplina ta wyodrębnia dwa aspekty 

duchowości człowieka: duchowość wyrastającą z tradycji religijnej oraz duchowość 

pozareligijną. Pierwsza ma wiele cech wspólnych z pojęciem religijności 

rozumianej jako relacja człowieka z istotą wyższą. Natomiast druga 

z wymienionych wiąże się ze zdolnością jednostki do transcendowania samej siebie 

i świata, niekoniecznie przy stawianiu za cel poszukiwania znaczenia i sensu życia 

w powiązaniu z przedmiotem nadprzyrodzonym
204

. Człowiek duchowy postrzega 

siebie, drugiego człowieka oraz świat materialny z perspektywy transcendentnej. 

Fakt uznania duchowości lub religii łączy się ze specyficznym doświadczeniem 

wartości duchowych, zwłaszcza z doświadczeniem sacrum
205

. Kenneth Pargament, 

wychodząc od pojęcia sacrum, za najważniejszy aspekt duchowości uznaje 

„poszukiwanie świętości”
206

. Postawa duchowa jest zatem jednoznacznie 

ukierunkowana na transcendentalne „centrum”. Wynika z tego, że duchowość 

to wewnętrzne pragnienie transcendencji oraz dotknięcia pewnej sfery świętości 

w sobie samym, niezależnie od tego, czy duchowość jest rozpatrywana jedynie pod 

względem religijnym czy też tylko społecznym. 

Dzięki zdolności do transcendowania człowiek posiada moc kreowania, 

która mimo swej stale utrzymującej się zasadniczej postaci przybiera niezliczone, 

choć wciąż nowe oblicza historyczne. Świadomość aktywności człowieka wyraża 

się przede wszystkim w trzech zasadniczych formach: jako poznanie tego, 

co prawdziwe, jako czynienie dobra i jako kształtowanie piękna
207

. Rozpatrując 

sztukę w kontekście duchowości człowieka, w pracy przedstawiono trzecią 

z wymienionych form aktywności duchowej człowieka, czyli kształtowanie piękna. 

                                                           

204
Por. J. Surzykiewicz, Religia, religijność i duchowość jako zasoby osobowe i kapitał społeczny 

w pedagogice społecznej/pracy socjalnej, „Pedagogika Społeczna” 2015, nr 1, s. 29. 
205

Por. Z. Chlewiński, Dojrzałość. Osobowość, sumienie, religijność, Poznań 1991, s. 104. 
206

Por. J. Surzykiewicz, Religia, religijność i duchowoś…, s. 30. 
207

R. Ingarden, Książeczka o człowieku, Kraków 1987, s. 13. 



50 
 

Piękno wcześnie zostało uznane za wartość uniwersalną, materialną 

i duchową, obecną w naturze i w muzyce
208

. Jego artystyczną odmianą stała się 

sztuka. Słowo „sztuka” wywodzi się od łacińskiego ars oraz greckiego techne. 

Obydwa pojęcia znaczyły – umiejętność, w tym zdolność wytworzenia danego 

przedmiotu (garnka, stołu, ubrania) bądź też umiejętność działania (dowodzenia 

wojskiem, przekonywania słuchaczy, odmierzania pola)
209

. Wszystkie typy 

umiejętności były określane mianem sztuki. Obejmowały w ten sposób aktywność 

zarówno architekta, rzeźbiarza, garncarza, krawca, stratega, geometry, jak i retora. 

Umiejętność opierała się na znajomości reguł postępowania. Nie było zatem sztuki 

bez reguł i przepisów. Czynienie czegokolwiek bez odnoszenia się do reguł 

i opieranie się jedynie na natchnieniu lub fantazji było dla starożytnych 

i scholastyków nie do zaakceptowania jako przeciwieństwo sztuki
210

. Wspomniane 

reguły stawały się pierwszymi kanonami piękna oraz normami postępowania 

w przedstawianiu rzeczywistości. 

Arystoteles uważał, że sztuka bierze się „z tego świata”, jest obrazem 

i wyrazem tego, co człowiek poznał w świecie jako konieczne, możliwe czy 

prawdopodobne lub co na tym tle uznał za brak i – co ma się rozumieć – postanowił 

usunąć dzięki sztuce. Sztuka ma więc doskonalić świat i aktualizować oraz rozwijać 

potencjał osobowy człowieka, a doskonaląc i świat, i człowieka pełni rozliczne 

funkcje – ułatwia człowiekowi życie, daje mu radość z poznania oraz wytchnienie. 

Także formułuje i wyraża ludzkie ideały
211

. 

Termin „sztuka” zmieniał w ciągu wieków swoje znaczenie. O ile w epoce 

antycznej pojęcie to oznaczało zarówno umiejętność wytwarzania czegoś wedle 

pewnych zasad, jak i wiedzę umożliwiającą to wytwarzanie, o tyle później uważano, 

że w sztuce istotna jest nie tyle wiedza, ile smak oraz talent. Piękno jest tym, 

co sztukę odróżnia od innych wytworów ludzkiej działalności. Może być ono 

rozumiane w sensie metafizycznym, moralnym, utylitarnym zarówno jako to, 

co estetycznie jest nieobojętne, jak i to, co estetycznie jest pozytywne
212

. Wraz 

z pojawieniem się „rynku sztuki” i współczesnych form jej wyrazu, sztuką stało się 

                                                           

208
W. Stróżewski, Uroczystość odnowienia doktoratu prof. W. Stróżewskiego, Lublin 2009, s. 36. 

209
Por. M. Olczak, Trening twórczości – współczesna i efektywna forma wychowania przez sztukę, 

Kraków 2009, s. 20. 
210

W. Tatarkiewicz, O filozofii i sztuce, Warszawa 1986, s. 153. 
211

H. Kiereś, Pedagogika a sztuka, „Człowiek w Kulturze” 1994, nr 3, s. 211. 
212

Por. A. Stępień, Propedeutyka estetyki, Lublin 1986, s. 25-26. 



51 
 

osiągnięcie głębi myśli, ekspresji wyrazu, poziomu powagi czy moralności
213

. 

Wolny wybór w sztuce dotyczy dobra, które ma dzięki niej zaistnieć. Artysta bierze 

zatem na siebie odpowiedzialność zarówno za trafność rozpoznania dobra – celu, 

jak i za jego właściwą, to znaczy zgodną z zasadami sztuki, realizację. Związek 

decyzji z odpowiedzialnością sprawia, że sztuka podlega moralności
214

. Z tego 

wynika, że sztuka może kształtować postawy życiowe, może być wyrazicielką 

egzystencji i ukierunkowywać człowieka na dobro oraz przestrzegać go przed złem. 

W Europie XVIII wieku, mówiąc o sztuce, koncentrowano się na estetyce 

i pedagogice. Estetyka kładła akcent na funkcje sztuki w życiu człowieka, natomiast 

pedagogika dostrzegała w niej ważny czynnik kształtujący postawy ludzkie
215

. 

Uważano, że sztuka nie tylko uwrażliwia na piękno bądź wpływa na kształtowanie 

się stylu życia i upodobań człowieka, ale w sposób znaczący wspomaga proces 

wychowawczy. Kształtuje bowiem jego pogląd na świat, postawy, uczucia, 

wyobrażenia, a także umiejętności poznawcze
216

. Obecność sztuki w jej 

nieprzebranym bogactwie stwarzała tym samym szansę kształtowania osobowości 

człowieka w różnych aspektach jego funkcjonowania, począwszy od wzbogacenia 

najprostszych procesów psychicznych, a skończywszy na wielowymiarowych 

płaszczyznach jego jestestwa, wyrażając to, co się dzieje w wewnętrznym świecie 

człowieka. Twierdzono bowiem, że za jej pośrednictwem ludzie potrafią wyrazić 

swój egzystencjalny niepokój i przedstawić go w sposób bardziej czytelny dla 

odbiorcy
217

. Przeżycie estetyczne staje się zatem zindywidualizowaną syntezą 

odbioru sztuki oraz ludzkiej aktywności, łącząc w sobie funkcjonalnie współzależne 

elementy: percepcję i rozumienie, postawę emocjonalnego zaangażowania, działanie 

wyobraźni i aktywność twórczą
218

. 

Wiek XX odznaczył się zmianą kanonów piękna w estetyce. Piękno 

przestało liczyć się jako jedyny autorytet w ocenie dzieła. Zaczęto natomiast 

oceniać dzieła sztuki także pod względem nowości jej wytworów 

(awangardowości), doznania, zysku, co wpłynęło na rozwinięcie zarówno sztuki 

masowej, jak i alternatywnej. Nastąpiło odejście od tego, co pewne, trwałe 

                                                           

213
Por. M. Olczak, Trening twórczości …, s. 9. 

214
Por. H. Kiereś, Spór o sztukę, Lublin 1996, s. 132-136. 

215
Por. I. Wojnar, Estetyka i wychowanie, Warszawa 1964, s. 15. 

216
Por. M. Gołaszewska, Kultura estetyczna, Warszawa 1989, s. 40. 

217
M. Tyszkowa, Przedmowa, [w:] Sztuka i dorastanie człowieka, red. idem, Warszawa–Poznań 

1981, s. 8. 
218

Por. I. Wojnar, Perspektywy wychowawcze sztuki, Warszawa 1966, s. 227. 



52 
 

i konieczne, na rzecz wieloznaczności i nieokreśloności
219

. Człowiek zaangażował 

się w rozwój sztuki bez szukania ogólnych i trwałych kanonów piękna. 

Polski filozof i historyk sztuki Bogdan Suchodolski sztukę stawia na równi 

z nauką, techniką, prawem i moralnością. Jak stwierdza, sztuka jest wielkim 

przedsięwzięciem człowieka, który stwarza siebie samego przez budowanie 

warunków swego istnienia i formułowanie odpowiedzi na podstawowe pytania 

życia
220

. Natomiast według Władysława Tatarkiewicza sztuka jest „odtwarzaniem 

rzeczy, konstruowaniem form lub wyrażaniem przeżyć, jeśli wytwory tych zadań 

potrafią budzić zachwyt, wzruszenie lub wywołać wstrząs”
221

. Człowiek tworzy 

sztukę, ale sztuka równocześnie wyraża i współtworzy człowieka. Bywa, że snuje 

on na temat swojej sztuki refleksje, które pogłębiają jego wiedzę nie tylko o tym, 

co stworzył, lecz także o tym, jak dojrzewał podczas tego procesu. Człowiek dzięki 

sztuce wzbogaca wizje i sposoby życia, kształtuje własne człowieczeństwo
222

. 

Sztuka opisuje rzeczywistość, jaka istnieje bądź kreuje taką, jakiej nie ma. 

Od wieków jest sposobem i próbą odpowiedzi człowieka na tkwiące w nim 

pragnienia i tęsknotę za pięknem.  

Reasumując, należy stwierdzić, że sztuka nie jest sferą bezinteresownego lub 

obojętnego zachowania się człowieka wobec przedmiotów, osób, wyobrażeń. 

Zawsze realizuje dwa założenia: zabiega o dzieło jako swój immanentny cel (dobro 

zamierzone), a jednocześnie, poprzez leżącą u jej podstaw określoną doktrynę 

artystyczną suponuje, że powstałe dzieło-dobro jest dobrem ze względu na realny 

świat
223

. „Sztuka zatem naśladuje naturę, uzupełnia jej braki, wyostrza spojrzenie 

na daną rzeczywistość, ustawia w barwach, w których chcielibyśmy widzieć dany 

przedmiot, zatrzymuje ulotne piękno, bo nasza rozumność bezpośrednio rodzi się 

z poznania stworzonej natury”
224

. 

Sztuka jest „podporządkowana na mocy swej wewnętrznej struktury 

intencjonalnej ludzkiemu duchowi – a mówiąc ściślej – rozwojowi ludzkiej 

osobowości, aktualizowaniu rozlicznych ludzkich potencjalności. Ma swe źródło 

w ludzkim duchu i jest użytkowana z racji ludzkiego ducha, który jako jedyny może 

                                                           

219
U. Eco, Dzieło otwarte, tłum. zbior., Warszawa 2008, s. 92. 

220
Por. B. Suchodolski, Narodziny nowożytnej historii człowieka, Warszawa 1963, s. 21. 

221
W. Tatarkiewicz, Droga przez estetykę, Warszawa 1972, s. 35. 

222
I. Wojnar, Estetyczna samowiedza człowieka, Warszawa 1982, s. 5. 

223
Por. H. Kiereś, Pedagogika a sztuka…, s. 208-209. 

224
Por. M. Krąpiec, Bardziej być…, s. 48 -51. 



53 
 

odczytać treść, przeznaczenie i sposób użytkowania tego, co przez człowieka i dla 

człowieka zostało uczynione”
225

. Zatem rolą sztuki jest kształtowanie osobowości 

i charakteru, wzbogacanie intelektu przez otwarcie się na piękno. 

Artyzm inspiruje do odniesień transcendentalnych, sam będąc aktem 

transcendencji
226

. „W samych ludziach, w ich działalności i w ich świecie istnieją 

nieograniczone możliwości tworzenia, przetwarzania i przezwyciężania. Nie ma już 

świata kontemplowanego, jest natomiast świat przeżywany oraz kształtowany przez 

ludzi”
227

. Poprzez piękno wytworzonych dzieł człowiek wyraża również prawdę 

o swoim związku z Bogiem. Będąc owocem talentu danego przez Stwórcę oraz 

wysiłku człowieka, jest formą mądrości praktycznej, łączącą wiedzę i umiejętność 

praktyczną, aby prawdę o rzeczywistości wyrazić w języku dostępnym dla wzroku 

i słuchu. 

Aktywność człowieka zawiera w sobie pewne podobieństwo do działania 

Boga w tym, co stworzone, w stopniu, w jakim czerpie natchnienie z prawdy 

i umiłowania stworzeń. Podobnie jak każde inne działanie ludzkie, sztuka nie ma 

sama w sobie absolutnego celu, lecz jest podporządkowana człowiekowi i przezeń 

uszlachetniana
228

. Sztuka zatem prowadzi do spotkania ze Stwórcą, a płaszczyzną 

tego spotkania staje się piękno jako wartość bezwzględna. Kontemplacja piękna 

porusza zmysły i dusze ku uwielbieniu Boga za Jego dzieło stworzenia.  

Rozpatrywaną w tym świetle sztukę można porównać do uchylonych drzwi, 

które wprowadzają do nieznanego świata
229

. Artysta poprzez swoje dzieło ukazuje 

w sposób niezwykle tajemniczy rzeczywistość niematerialną, przenosząc nas 

w świat piękna. Z drugiej strony metafora uchylonych drzwi podkreśla niemożność 

pełnego uczestnictwa w świecie niematerialnym. Można zatem poznawać daną 

nierealność, ale nie można się w niej zadomowić. Człowiek nie może żyć 

w przedstawionym obrazie idei twórcy, gdyż podświadomie zdaje sobie sprawę, 

że jest to fikcja. Sztuka zatem wprowadza człowieka w nieznane, nowe przeżycie, 

które niejednokrotnie jawi się jako transcendentne. 

                                                           

225
M. Krąpiec, Kim jest człowiek? [w:] Wprowadzenie do filozofii, red. idem, Lublin 2003, s. 303. 

226
Por. S. Buda, Obecność metafizyki, czyli sztuka odnoszenia się do horyzontu horyzontów [w:] 

Wobec metafizyki. Filozofia – sztuka – film, red. U. Tes i A. Gielarowski, Kraków 2012, s. 35. 
227

I. Wojnar, Perspektywy wychowawcze sztuki…, s. 257. 
228

Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 2002, s. 2501. 
229

Por. T. Dzidek, Funkcje sztuki w teologii, Kraków 2013, s. 34. 



54 
 

Jak zauważa Umberto Eco, dzieło sztuki jest formą, to znaczy ruchem 

zamkniętym, nieskończonością sprowadzoną do skończoności. Jego całość jest 

rezultatem pewnej konkluzji. Z jednej strony trzeba dzieło traktować jako 

zamknięcie pewnej nieskończoności statycznej i nieruchomej, ale z drugiej – jako 

otwarcie innej nieskończoności, która przyoblekła się w określoną formę
230

. Każde 

dzieło sztuki – od malarstwa jaskiniowego aż po Narzeczonych A. Manzoniego – 

można traktować jako przedmiot otwarty na nieskończoną liczbę interpretacji. 

W tym sensie dzieło sztuki jest niewyczerpalnym źródłem doświadczeń
231

. 

Przekracza granice uposażenia rzeczy materialnych, pokrywając je nową warstwą 

sensu i nowych zjawisk. Dzieła sztuki mogą zaspokoić aspiracje człowieka do życia 

wzniesionego ponad przyrodę
232

. Modyfikują życie duchowe człowieka, warunkując 

jego istnienie. 

Kształtowanie przez sztukę smaku estetycznego człowieka powoduje, 

że staje się on bardziej wrażliwy na piękno. Sztuka otwiera człowieka na świat 

wartości, jakimi są ojczyzna, drugi człowiek, a także wartości tkwiące w głębi 

jestestwa. To niezwykle ubogacający proces rozwoju ducha i otwierania się 

na transcendencję. Poprzez obcowanie ze sztuką nasz obraz świata staje się 

bogatszy, a i wiedza o nim w niewidoczny, subtelny sposób się poszerza. 

Sztuka nie tylko wyraża najgłębsze pokłady ludzkiego ducha, ale 

w niektórych przypadkach może wyrażać treści teologiczne. Łatwo wskazać 

artystów, którzy w swych dziełach ujawnili twórczą interpretację teologiczną. Są 

nimi na przykład Jan Sebastian Bach w muzyce, Caravaggio w malarstwie, Henryk 

Sienkiewicz w literaturze czy Krzysztof Kieślowski w filmie
233

.  

Zaprezentowane rozważania dowodzą, że sztuka ma wiele zalet: chroni 

tożsamość kulturową, wytwarza w człowieku poczucie piękna, dobra moralnego, 

estetyki, rozwija osobowość i może stać się formą rozmowy ze Stwórcą. Przez 

sztukę człowiek otwiera się na rzeczywistość niematerialną i może doświadczyć 

obecności Boga. 

 

 

                                                           

230
U. Eco, Dzieło otwarte…, s. 92. 

231
 Ibidem, s. 100. 

232
R. Ingarden, Książeczka o człowieku…, s. 17. 

233
Por. T. Dzidek, Funkcje sztuki w teologii…, s. 139. 



55 
 

3.3   Metafizyczne pytanie o sens ludzkiej egzystencji 

 

Metafizyka była pojmowana przez starożytnych jako nauka zajmująca się badaniem 

prawd o naturze rzeczy oraz o wewnętrznych i zewnętrznych przyczynach ich 

istnienia. „Jest to taka wiedza, która rozważa byt jako byt oraz to, co przysługuje mu 

w sposób istotny”
234

. Analizuje przyczyny istnienia bytów oraz ich powszechne, 

transcendentalne właściwości, do których należy zaliczyć prawdę, dobro i piękno. 

Badaniem obejmuje pierwsze metafizyczne prawa, ukazujące podstawy porządku 

racjonalnego bytowania oraz poznania rzeczy. Zajmuje się również wyodrębnieniem 

założeń bytowych, które odsłaniają wewnętrzną strukturę i naturę bytów (istota 

i istnienie, materia i forma, ciało i dusza, akt i możność, substancja i przypadłości). 

Metafizyka posługuje się analogią w odkrywaniu i opisie bytowania rzeczy, 

co stanowi podstawę formowania teorii poznania przyczynowego i analogicznego 

oraz dotarcie do prawdy o stworzeniu świata ex nihilo.  

Przedmiotem poznania metafizycznego jest byt. Nie chodzi o poznanie 

abstrakcyjnych treści, ale o poznawcze ujęcie tego, co rzeczywiście istnieje. 

Poznanie to dokonuje się w sądach, a więc w pełnym ludzkim akcie poznawczym. 

Obejmuje ono między innymi kwestie o charakterze uniwersalnym, jak na przykład 

pytanie najpierw o istotę człowieka jako osoby. W odpowiedzi na to pytanie zawiera 

się przeznaczenie ludzkiego życia, system wartości, jakim należy się kierować. 

Zatem metafizyka pomaga człowiekowi dostrzec sens w pozornie bezsensownych 

sytuacjach codziennej ludzkiej egzystencji
235

. We współczesnej kulturze metafizyka 

może znaleźć miejsce tylko wtedy, gdy na pierwszym miejscu postawimy ludzką 

egzystencję. Postawienie człowieka przed metafizyką zapowiada, że nasze 

zainteresowania poznawcze będą oscylowały wokół świadomości metafizycznej, 

a nie metafizyki jako skrystalizowanej doktryny
236

. 

Metafizyka umożliwia człowiekowi wybór pomiędzy dwoma czynnikami, 

które nadają sens istnieniu. Pierwszym jest odniesienie stworzenia do Pierwszej 

Przyczyny, czyli Boga. Drugi natomiast to osiągnięcie wolności
237

.  

                                                           

234
Arystoteles, Metafizyka, tłum. T. Żelażnik, Lublin 1986, księga IV, s. 1. 

235
Por. R. Guardini, Wiek człowieka a filozofia, [w:] idem, Bóg daleki, Bóg, tłum. J. Koźbiał, wybór 

tekstów I. Klimmer, Poznań 1991, s. 44. 
236

Por. K. Śnieżyński, Metafizyka dla człowieka, a nie człowiek dla metafizyki… [w:] Wobec 

metafizyki. Filozofia-sztuka- film…, s 11-12. 
237

Por. M. Krąpiec, Bardziej być…, s. 17-18. 



56 
 

W dziejach filozofii europejskiej metafizyka uchodziła za najszlachetniejsze 

zajęcie, które kształtuje człowieczeństwo w człowieku, upodobniając go do tego, 

co boskie – o tyle, o ile jest to dla człowieka możliwe
238

. Oczywiście pewną niechęć 

do metafizyki widać już u jej początków. Wiązało się to ze swego rodzaju obcością 

filozofii jako poznania kontemplatywnego i czysto teoretycznego w stosunku 

do praktycznej znajomości świata. Jako czysta teoria myślenie metafizyczne 

uchodziło za oderwane od praxis życia codziennego. Lecz przez całą starożytność 

i średniowiecze nikt nigdy nie zwalczał myślenia metafizycznego, co więcej, nikt 

nie stawiał wyżej praktycznej znajomości świata ponad poznanie teoretyczne
239

. 

Dlatego metafizyka – jak również szerzej: filozofia – uchodziły poprzez wieki 

za naukę wręcz boską, choć posługiwała się pojęciami spekulatywnymi. 

Jednak opisany stan rzeczy zmienił się we współczesności, która 

zakwestionowała wielowiekowe fundamenty nauk klasycznych, a nawet podważyła 

racjonalność samej filozofii. „Cały otaczający nas świat zdaje się być utkany 

z jakiejś niewidzialnej nici relatywizmu i podważającej wszystko ironii”
240

 – 

stwierdza Agnieszka Kołakowska w artykule opisującym dzisiejszą naukę. 

W konsekwencji doprowadziło to do rozdźwięku między prawdą a rzeczywistością. 

„Człowiek zagubił odpowiedź na pytanie o sens swego życia, na pytania o to, skąd 

przychodzi, dokąd zmierza, co ma robić i co ma z siebie uczynić w krótkim 

przedziale czasu między narodzinami a śmiercią”
241

 – pisze Paul Tillich. Jak więc 

udowodnić dziś, że człowiek nadal jest otwarty na transcendencję, że jest 

obiektywny i może podnieść się na wyżyny ducha oraz zerwać z materializmem? 

Jak przywrócić dziś człowiekowi jego metafizyczny wymiar? Czy ludzkie 

poszukiwanie i odkrywanie sensu całości – tak w odniesieniu do ludzkiego życia, 

jak i do świata – było jedynie przejściową formą rozwoju świadomości?
242

. 

Metafizyka – jak stwierdza Jan Paweł II – jest „uporządkowaną 

hermeneutyką rzeczywistości w świetle pragnienia ostatecznego usprawiedliwienia 

istnienia i nadania egzystencji ostatecznego sensu”
243

. 

                                                           

238
Por. J. Domański, Metamorfozy pojęcia filozofii, Warszawa 1996, s. 7. 

239
A. Siemianowski, O potrzebie i możliwości nowej metafizyki, „Polskie Studia Filozoficzne” 2006, 

nr 20, s. 258. 
240

Zob. A. Kołakowska, Czy możliwa jest religia postmodernistyczna?, „Znak” 2001, nr 548, s. 43-

55. 
241

P. Tillich, Pytanie o Nieuwarunkowane, Kraków 1994, s. 223. 
242

Por. K. Śnieżyński, Metafizyka dla człowieka, a nie człowiek dla metafizyki…, s. 13. 
243

K. Tarnowski, Człowiek i transcendencja, Kraków 2007, s. 136. 



57 
 

Natomiast w encyklice „Redemptor hominis” pisze: „Człowiek nie może żyć 

bez miłości. Człowiek pozostaje dla siebie istotą niezrozumiałą, jego życie jest 

pozbawione sensu, jeśli nie objawi mu się Miłość, jeśli nie spotka się z Miłością, 

jeśli jej nie dotknie i nie uczyni w jakiś sposób swoją, jeśli nie znajdzie w niej 

żywego uczestnictwa” . Zauważmy, że Bóg może być sensem człowieka, ten sens 

jest ponadczasowy, człowiek zaś potrafi znieść wszelkie przeciwności. 

Filozofia metafizyczna nadal szuka pewnych form obiektywizacji ludzkich 

zachowań i odniesienia ich do nadprzyrodzonych wartości. Jednym z jej 

przedstawicieli jest Karl Jaspers, który wbrew licznym współczesnym myślicielom 

wierzył w wartość i rolę filozofii. Twierdził, że „filozofowanie chciałoby się 

wyzwolić z powierzchownej wiedzy o czymś, z obiegowych zwrotów, z konwencji, 

z grania ról, z tego wszystkiego, co rzuca się w oczy[…]. Filozofia wyrasta dla mnie 

z przejęcia się samym życiem. Myślenie filozoficzne jest praktyką, ale praktyką 

swoistą. Medytacja filozoficzna jest procesem, w którym odnajduję byt i siebie 

samego, a nie indyferentnym myśleniem, w którym bez zaangażowania zajmuję się 

pewnym przedmiotem”
244

. I to właśnie głębsze zainteresowanie się sobą, wniknięcie 

w człowieka, odniesienie do pierwotnych pytań o sens, otwiera człowieka 

na transcendencję. Metafizyka szuka możliwości głębszej realizacji życia ludzkiego. 

Głębszej – oznacza: personalistycznej koncepcji człowieka opartej na jego 

godności. 

Filozofia jest nauką, w której człowiek sięga do korzeni rzeczywistości, 

odkrywa fenomen własnej osoby. „Człowiek jest przedmiotem badań anatomii, 

fizjologii, psychologii i socjologii. Antropologia badająca rasy i konstytucję 

fizyczną studiuje całokształt jego cielesności. Zyskano już znaczną wiedzę, której 

cechę zasadniczą stanowi to, że każde poznanie jest cząstkowe – także poznanie 

względnych całości; wyniki poznania są rozproszone – nie składają się w jeden 

skończony obraz”
245

. Osoba ludzka, będąc zarówno podmiotem, jak i przedmiotem 

rozumowania, sprawia, że „człowiek jest zawsze czymś więcej niż tym, co o sobie 

wie”
246

. Nie sposób zrozumieć istoty ludzkiej, traktując ją tylko jednoaspektowo, 

w ciasnych ramach poszczególnych dziedzin naukowych. Człowieka trzeba 

                                                           

244
K. Jaspers, O mojej filozofii, tłum. D. Lachowska, [w:] idem,  Filozofia egzystencji, Warszawa 

1990, s. 54. 
245

Idem,  Filozofia egzystencji…, s. 35. 
246

Ibidem, s. 34. 



58 
 

rozumieć jako całość, ze wszystkimi jego potrzebami, ze wszystkimi zdolnościami, 

a także doświadczeniami. Nie można zrozumieć człowieka, skupiając się tylko 

na jego cielesności, odchodząc od sfery przeżyć duchowych, które są dowodem, 

że człowiek w imię wyższych wartości potrafi wyzbyć się własnych żądz 

i instynktów. 

To wychodzenie poza siebie jest – zgodnie z etymologią – związane 

z transcendencją, czyli wykraczaniem poza granice bytu ludzkiego w kontekście 

samego siebie, drugiego człowieka oraz Boga. Ludzie bowiem (i tu przechodzimy 

do koncepcji człowieka jako bytu transcendentnego) – jak stwierdza Benedykt XVI 

– w ciągu całych swoich dziejów, poprzez wierzenia i obrzędy, wyrażają nieustanne 

dążenie do Boga, a te formy wyrazu są tak powszechne, że człowiek może być 

nazwany istotą religijną
247

. Dzisiejsza nauka nie może „zatrzymać się na samym 

doświadczeniu, także wówczas, gdy wyraża ono i ujawnia wnętrze człowieka i jego 

duchowość, refleksja racjonalna winna docierać do poziomu istoty duchowej 

i do fundamentu, który jest jej podłożem”
248

. Kompleksowe i istotowe znaczenie 

egzystencjalne ludzkiej osobowości pomaga zrozumieć człowiekowi, kim jest 

i dokąd zmierza. 

Przekraczanie granic przez człowieka jest bez wątpienia przedmiotem badań 

metafizyki, która angażuje całego człowieka. Jej „istotna treść ukazuje się nam tylko 

wtedy, jeśli w szyfrze zdołamy usłyszeć rzeczywistość. Tej zaś trzeba nasłuchiwać 

rzeczywistością własnej egzystencji, nie samym tylko intelektem, który nie widzi 

w tym żadnego sensu”
249

. W metafizyce zaobserwować możemy ścierającą się 

ze sobą: ludzką ograniczoność i niedoskonałość z ludzkim fenomenem 

do przekraczania siebie w sensie jego przekraczania świata materialnego
250

. 

Człowiek wykracza poza świat materialny w stronę świata idealnego. 

Immanuel Kant zauważył, w jaki sposób ten kontakt się odbywa; nazwał 

to swego rodzaju niepewnością tkwiącą w ludzkim rozumie: „Rozum ludzki spotyka 

się w pewnym rodzaju swych poznań ze szczególnym losem: dręczą go pytania, 

których nie można uchylić, albowiem zadaje mu je własna natura, ale na które nie 

                                                           

247
Por. Benedykt XVI, Przemówienie do Korpusu Dyplomatycznego, „L’Osservatore Romano” 2007, 

n. 2, s. 40. 
248

Idem, Przemówienie do uczestników kolokwium na temat „Zmieniająca się tożsamość człowieka”, 

„L’Osservatore Romano” 2008, n. 3, s. 34. 
249

K. Jaspers, Wprowadzenie do filozofii, tłum. A. Wołkowicz, Wrocław 2000, s. 23. 
250

Por. K. Rahner, Słuchacz Słowa. Ugruntowanie filozofii religii, tłum. R. Samek, Kęty 2008, s. 39. 



59 
 

może również odpowiedzieć, albowiem przewyższają one wszelką jego 

możność”
251

. W swojej skończoności człowiek odkrywa, że jest nakierowany 

na absolutną prawdę, ale jego skończoność każe mu zapytać o jego koniec, 

o granice ludzkiego poznania. Wewnętrzne przekonanie o istnieniu jednej prawdy 

jest uprawnieniem ludzkiego rozumu i jest dowodem skończoności człowieka. 

Człowiek odczuwa w ten sposób wartość wyższą, uzmysławia sobie swoje 

ostateczne powołanie do dobra, do nieskończonej szczęśliwości i stąd jego pytania 

o powinność moralną. Żyje w napięciu między skończonością swojego życia 

a nieskończonością swych dążeń. Stąd ludzka rozumna natura czuje się wewnętrznie 

przynaglona do wykraczania poza to, co doczesne, zmysłowe i skończone. Człowiek 

transcenduje ku temu, co nadnaturalne, ponieważ jeżeli istota ludzka „nie uznaje 

swojej istoty duchowej, jeżeli nie otwiera się na transcendencję, lecz skupia się 

na sobie, nie potrafi znaleźć odpowiedzi na rozbrzmiewające w sercu pytania o sens 

życia ani zdobyć trwałych wartości i zasad etycznych, nie potrafi też budować 

sprawiedliwego społeczeństwa”
252

.  

Człowiek jako byt transcendentny konstytuuje się poprzez doświadczenie. 

Karol Wojtyła zauważa, że „Doświadczenie każdej rzeczy, która znajduje się poza 

człowiekiem, łączy się zawsze z jakimś doświadczeniem samego człowieka. 

Człowiek nigdy nie doświadcza czegoś poza sobą, nie doświadczając w jakiś sposób 

siebie w tym doświadczeniu. Kiedy jednak mowa o doświadczeniu człowieka, 

to chodzi nade wszystko o fakt, że człowiek styka się, czyli nawiązuje kontakt 

poznawczy z sobą samym”
253

. Widzi wprost, czyli doświadcza – jako 

podmiot poznający realny świat przedmiotów, że jest kimś zupełnie innym 

i absolutnie nieredukowalnym do tego, co jest – i może być – przezeń poznawane, 

lecz samo nie poznaje. To, co go tak od świata rzeczy różni, tym samym go spośród 

nich wyróżnia. Sprawia, że człowiek jest w nim „osobno” i jawi się sam sobie jako 

ktoś, kto tenże świat nieskończenie przekracza, czyli go transcenduje, jako ktoś, kto 

w nim jest „inaczej” i „wyżej”, jakby samotny, i że przez tę „samotność” jest tym, 

kim jest, czyli osobą
254

. Bycie osobą ukierunkowuje człowieka w stronę 

transcendencji. Człowiek jako istota w świecie rzeczy sam jest świadom czegoś 

                                                           

251
I. Kant, Krytyka czystego rozumu, tłum. R. Ingarden, Warszawa 1986, s. 7. 

252
Benedykt XVI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju, „L’Osservatore Romano”2011, n. 1 s. 5. 

253
K. Wojtyła, Osoba i czyn…, s. 5. 

254
Por. T. Styczeń, Normatywna moc prawdy, czyli być sobą to przekraczać siebie. W nawiązaniu 

do Karola Wojtyły etyki jako antropologii normatywnej, „Ethos” 2006, nr 4(76), s. 24-26. 



60 
 

poza sobą, pewnej metarelacji z rzeczywistością ponadzmysłową. Doświadczenie 

bycia osobą potęguje w nim przeświadczenie o wyjątkowości i nieskończoności 

siebie
255

. 

Do tej pory rozważania dotyczyły osobowości człowieka. Człowiek bowiem 

jako „osoba jest kimś samoistnym w sensie przedmiotowym i podmiotowym, 

duchowo-materialny, rozumny i wolny, zrealizowany, ale nadal realizujący się 

zarówno w sobie samym, jak i w społeczności innych, dopełniający się szczególnie 

w działaniu i sprawczości, a spełniający się finalnie w komunii z Osobą 

Niestworzoną”
256

. Największą zdolnością umysłu jest umiejętność kreacji prawdy 

o dobru. 

Prawda o dobru ujawnia się w funkcjonowaniu sumienia
257

. Sumienie 

„nadaje normom tę jedyną i niepowtarzalną postać, jaką posiadają one właśnie 

w osobie, w jej przeżyciu i jej spełnieniu”
258

. Tylko ludzki rozum ujmuje prawdę 

o dobru i przyporządkowuje ją do działania. Ta właściwość sprawia, że można 

mówić o moralności, o obiektywnych zasadach życia moralnego, o moralnym 

działaniu człowieka. Co więcej, rozum nie tylko ujmuje dobro w świetle prawdy, 

w jej przedmiotowej rzeczywistości, ale również odczytuje, określa i stwierdza 

hierarchię między dobrami
259

. Prawda o dobru jest zasadą obiektywną, która 

pozwala człowiekowi odróżnić w praktyce dobro od zła
260

. Odniesienie do prawdy 

jest swoistym kryterium, miarą dobra zarówno czynów osoby, jak i samej osoby 

jako podmiotu i sprawcy tych czynów. To właśnie prawda o dobru dokonuje 

aktualizacji wolności. Prawda, dobro, sumienie to dary, przez które człowiek osiąga 

człowieczeństwo, a zarazem „przekracza siebie”, uświadamiając sobie, że istnieją 

normy, wartości obiektywne, których nie mógłby nigdy wytworzyć. 

Wszystkie te wyliczone elementy w jakiś sposób ujawniają fakt 

transcendencji osoby nie tylko wobec czynu, ale także wobec całej otaczającej 

ją rzeczywistości, czyli wobec świata przyrody. Powyższe momenty ujawniające się 

w doświadczeniu i w przeżywaniu są właściwe jedynie człowiekowi jako bytowi 

                                                           

255
Ibidem. 

256
C. Bartnik, Personalizm, Lublin 1995, s. 84. 

257
Por. I. Dec, Transcendencja człowieka…, s. 139. 

258
K. Wojtyła, Osoba i czyn…, s. 173. 

259
K. Wojtyła, O metafizycznej i fenomenologicznej podstawie normy moralnej (w oparciu 

o koncepcje św. Tomasza z Akwinu oraz Maxa Schelera), „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 1959, 

nr 6, z. 1-2, s. 122. 
260

K. Wojtyła, Osoba i czyn…, s. 165. 



61 
 

osobowemu
261

. To dzięki tym darom w sumieniu dochodzi do spotkania wolności 

i prawdy. Działanie wolne, jak stwierdza Arystoteles, to sztuka rozumnego działania 

w kierunku rozumnego dobra
262

. Do tego spotkania wolności i prawdy nawiązuje 

konstytucja dogmatyczna o Kościele Soboru Watykańskiego II w słowach: 

„Człowiek, będąc jedynym na ziemi stworzeniem, którego Bóg chciał dla niego 

samego, nie może odnaleźć się w pełni inaczej jak tylko poprzez bezinteresowny dar 

z siebie samego”
263

. 

Inną formą transcendencji człowieka są akty poznania i miłości, które łączą 

go ze światem i z drugą osobą, umożliwiając „krążenie” obiektywnych wartości 

bytowych
264

. U człowieka natomiast miłość związana jest z osobową stroną jego 

bytu oraz z poznaniem i wolnością. Posiada więc niesłychanie szeroki zakres: 

od miłości seksualnej poprzez różne formy solidarności i przyjaźni ludzkiej, 

do  przyjaźni i miłości z Bogiem. Ta natomiast może być najwyższym aktem 

miłości, może być oddaniem się osobie Absolutu w momencie śmierci pojętej 

czynnie
265

. W tej chwili śmierci ludzka jaźń uzyska warunki pełnego 

wypowiedzenia się w miłości ku „Ty” transcendentnemu, uzyska warunki pełnego 

„darowania się” i zjednoczenia się z „Ty” absolutnym. Kto doświadczył śmierci, 

przestaje uprawiać filozofię i zdaje sprawę ze swojego filozofowania przed Panem 

Prawdy. Śmierć jest krokiem w prawdziwą rzeczywistość
266

. Miłość zatem jako 

forma ludzkiego istnienia przezwycięża biologiczną śmierć, co więcej, „dopiero 

w momencie ustania biolgogicznych zmian zyskuje warunki pełnego 

wypowiedzenia się, pełnej wolności i pełnego ukonstytuowania się ludzkiej 

osobowości, która wiąże się w akcie miłości z poznanym, dopełniającym 

ostatecznie «Ty» transcendentnym; ku niemu prowadziła każda realna miłość 

ludzka do dopełniającego w sposób ograniczony «ty» osoby”
267

. 

Życie duchowe wskazuje na znak obecności Boga w życiu człowieka, a Bóg 

jest stworzycielem godności osoby ludzkiej. Ze względu na zróżnicowany sposób 

                                                           

261
I. Dec, Transcendencja człowieka…, s. 139. 

262
Por. Arystoteles, Etyka nikomachejska, Warszawa 1982, tłum. D. Gromska, Warszawa 1982, s.10-

30. 
263

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym „Gaudium et 

spes”, 24, w: Sobór Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, M. Przybył (red.), Kraków 

2002, s. 526 - 604. 
264

Por. M. Krąpiec, Człowiek. Kultura. Uniwersytet, Lublin 1982, s. 34. 
265

M. Krąpiec, Ja – człowiek, Warszawa 1968, s. 283. 
266

Por. R. Guardini, Wiek człowieka a filozofia…, s. 46. 
267

Por. M. Krąpiec, Człowiek w perspektywie śmierci, Lublin 1991, s. 145. 



62 
 

orzekania o godności człowieka możemy mówić, że powiązanie godności 

z rozumną naturą człowieka wyraża się zdolnością do rozwoju i doskonalenia 

moralnego, wolnością w czynie: samostanowieniem, samoopanowaniem 

i samorealizacją, tworzeniem świata wartości w obrębie nauki i kultury, relacją 

człowieka do Boga i ludzi. Człowiek jest skończoną istotą metafizyczną – żyje 

na krawędzi czasu i wieczności. Ten paradoks sprawia, że człowiek nie zawsze 

zdaje sobie sprawę ze swojej skończoności. Konstatacja własnej skończoności nie 

jest bowiem możliwa bez jej odniesienia do nieskończoności, do ideału całości
268

. 

Cechą ludzkiej transcendencji jest świadomość skończoności; to ona 

mobilizuje intelekt do poszukiwania celu własnego życia. O naszej 

ponadnaturalności mówią natomiast zdolności intelektu do rozumowania, 

wyciągania wniosków i uzmysłowienia sobie tego, kim jestem wobec drugiego 

człowieka i Absolutu. Te fenomeny otwierają człowieka na rzeczywistość 

niematerialną, ukazując ludzką zwyczajność wobec skończoności i nadzwyczajność 

wobec nieśmiertelności. Człowiek jest bytem, który spośród innych istot żywych 

wyróżnia się godnością (stoi bowiem najwyżej w hierarchii bytów), zupełnością 

(złożone jest w nim wszystko to, co stanowi o istocie jego człowieczeństwa) oraz 

podmiotowością wobec prawa (jest nośnikiem osobowych praw jemu właściwych 

i nie jest poddany ogólnym prawom przyrody)
269

. 

Reasumując, można stwierdzić, że metafizyka pozwala mówić 

o integralności i tożsamości człowieka jako bytu podmiotowego, pozwala zająć mu 

stanowisko wobec fundamentalnych pytań o sens jego istnienia. Stąd wniosek, 

że duchowość stanowi o jedności osobowej i bytowej człowieka. Fakt ten pozwala 

dojrzeć w nim jego złożoność bytową, stanowiącą „naturę ludzką”, a mianowicie 

złożoność duszy i ciała. Osoba ludzka jest więc bytem o materialno-duchowej 

strukturze
270

. „Człowiek nie jest dziełem przypadku, zbiegiem okoliczności, 

determinizmów czy reakcji fizyczno-chemicznych, jest on istotą obdarzoną 

wolnością, która w pełni zdając sobie sprawę ze swej natury, przekracza ją i jest 

znakiem obecnej w niej tajemnicy inności”
271

. To w takim sensie francuski 

                                                           

268
Por. K. Śnieżyński, Metafizyka dla człowieka, a nie człowiek dla metafizyki…, s. 33. 

269
Por. M. A. Krąpiec, Człowiek a społeczeństwo, [w:] Człowiek – Kultura – Uniwersytet, Lublin 

1982, s. 125-60. 
270

Jan Paweł II, Przemówienie do laureatów Pokojowej Nagrody Nobla. Poszanowanie wolności 

i godności człowieka warunkiem pokoju, „L’Osservatore Romano” 1999, n. 9-10, s. 34. 
271

B. Pascal, Myśli, tłum. T. Boy-Żeleński, Warszawa 2004, s. 438. 



63 
 

myśliciel Blaise Pascal mówił, że „człowiek nieskończenie przerasta człowieka”
272

. 

Owa wolność sprawia, iż może on ukierunkować swe życie na osiągnięcie celów, 

może poprzez swoje czyny zmierzać do szczególności, do której został powołany 

na wieczność. „Wolność ta pokazuje, że istnienie człowieka ma sens”
273

. 

Dochodzimy tutaj do kulminacyjnego punktu naszych dociekań. Choć w temacie 

rozważań nie zapytano, jaki jest prawdziwy sens ludzkiej egzystencji, lecz zadano 

pytania, na które próbuje odpowiedzieć metafizyka, to jednak kluczem wszelkich 

rozważań metafizycznych jest Bóg. Sens ludzkiej egzystencji został bowiem dany 

człowiekowi w akcie stwórczym. Zatem, aby mógł on odnaleźć sens własnego 

życia, winien zaakceptować prawa płynące od Stwórcy, ponieważ jest On przyczyną 

nadającą sens zarówno całemu wszechświatu, jak i ludzkiej egzystencji
274

. Jedynie 

Bóg nadaje najpełniejszy sens ludzkiej egzystencji, a Jego prawa, nadane w chwili 

stworzenia, nie ograniczają wolności rozumnego stworzenia, lecz stają na jej straży. 

W wolności religijnej znajduje wyraz specyfika osoby ludzkiej, która dzięki niej jest 

w stanie ukierunkować swoje życie osobiste i społeczne na Boga
275

. Bóg jest 

sensem człowieka, to On stanowi ostateczne wypełnienie ludzkiej egzystencji jako 

jej cel. Każde metafizyczne pytanie odnosi nas do boskiej rzeczywistości 

i przekracza materialność ludzką. 

                                                           

272
 Tamże. 

273
Benedykt XVI, Przemówienie do uczestników kolokwium…, s. 34. 

274
Benedykt XVI, Homilia podczas Mszy św. w niedzielę Chrztu Pańskiego, „L’Osservatore 

Romano” 2006, n. 4 s. 32. 
275

B. Kochaniewicz, Transcendentny wymiar osoby ludzkiej oraz sens jej egzystencji według 

Benedykta XVI, „Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego” 2011, nr 31, s. 107. 



64 
 

3.4   Film sposobem wyrażania duchowych potrzeb człowieka 

 

Dynamiczny w ostatnich stuleciach rozwój teatru, opery czy kina wprowadziły 

nową jakość kontaktu artysty z odbiorcą. Kontakt z szeroką publicznością pozwolił 

na dotarcie twórców z przesłaniem artystycznym do ludzi, którzy wcześniej nie 

identyfikowali się ze sztuką, ponieważ była dla nich czymś oderwanym 

od codziennych problemów. Sztuka przestaje być zarezerwowana tylko 

dla wybranych, ale staje się dostępna dla każdego
276

, a kinematografia jako 

nowoczesny system komunikowania stała się epokowym odkryciem cywilizacji 

i kultury końca XIX wieku
277

. Kino, telewizja, wideo i Internet zrodziły nową 

jakość kulturową. Wytworzyły nieistniejący wcześniej model kontaktu. Człowiek 

żyjący u schyłku XIX wieku, udając się do iluzjonu czy kinematografu, dysponował 

innym rodzajem doświadczenia niż to, które jest udziałem widza współczesnego, 

będącego biernym i czynnym uczestnikiem komunikacji audiowizualnej. Nie sposób 

zaprzeczyć ani też pominąć faktu, iż ludzie dzisiejsi – inaczej niż ich pradziadowie 

– większość swojej wiedzy o świecie (mowa tu o pewnym repertuarze zapisanych 

w indywidualnej pamięci obrazów rzeczywistości) czerpią z małego i dużego 

ekranu
278

. Staliśmy się pokoleniem obrazu, dla którego pismo drukowane przestało 

mieć tak wielkie znaczenie. Człowiek pozyskuje dziś wiedzę o sobie już nie tylko 

z książek, ale z szerokiej gamy najróżniejszych obrazów, w których potrafi 

zobaczyć rzeczy, jakie do tej pory mógł sobie tylko wyobrazić. 

Nic więc dziwnego, że szybki rozwój kina stworzył również możliwość 

opowiadania o Bogu za pomocą obrazu. Zaczęto się zastanawiać, czy sztuka iluzji, 

magicznego oczarowywania widza ruchomymi obrazami może być religijna, 

to znaczy – czy może prowadzić do doświadczenia Boga, do otwarcia 

na nadprzyrodzony wymiar rzeczywistości
279

. Film oddziałuje na wewnętrzne 

doświadczenie człowieka i otwiera go na rzeczywistość niematerialną, szczególnie 

we współczesnym świecie, w którym obraz przemawia bardziej niż słowo pisane. 

Pozostaje bezdyskusyjne, że niemal od początków liczącej przeszło 110 lat historii 

kina jego twórcy pochodzący z różnych obszarów geograficznych i kulturowych, 

                                                           

276
U. Eco, Dzieło otwarte…, s. 236. 

277
M. Hendrykowski, Obraz filmowy jako dzieło sztuki [w:] Przestrzenie teorii, red. A. Kajewska,  

Poznań 2003, s. 179. 
278

Ibidem, s. 180. 
279

M. Lis, Od redakcji [w:] Światowa encyklopedia filmu religijnego…, s. 9. 



65 
 

wywodzący się z różnych tradycji religijnych, inspirowani różnorodną motywacją, 

podejmują tematykę religijną
280

. W sposób bezpośredni bądź pośredni inspirują się 

wartościami religijnymi. Poprzez obraz filmowy pytają: „Czy jest Bóg? Jaki jest 

Bóg?”. Próbują ukazać zasady relacji człowieka z Wszechmocnym. Szukają sensu 

życia, a także dokonują krytyki ludzkich czynów. 

 Potwierdzeniem są pierwsze ekranizacje widowisk pasyjnych z 1897 roku 

„Życie i męka Jezusa Chrystusa”, aż po najnowsze produkcje inspirowane 

Ewangelią, np. „Narodzenie”, czy życiem świadków wiary, m.in. „Karol. Papież, 

który pozostał człowiekiem”. Powstałe filmy ukazujące szeroko rozumiane treści 

religijne cieszą się żywym zainteresowaniem widzów
281

. Wywołują refleksję, 

w jakim stopniu kino potrafi wyrażać niewyrażalne, czyli w jaki sposób estetyka 

kina służy przekazaniu tej sfery ludzkiego doświadczenia
282

. Ta twórczość 

człowieka jest dowodem na to, że ekran już od dawna służy jako szczególne 

narzędzie wyrażenia głębi Tajemnicy . Obraz i dźwięk przybliżają Tajemnicę, 

sugerując ludzkiej wyobraźni to, czym sam film nie jest i być nie może, przybliżają 

także to, co zmysłom umyka, co jest niewidzialne i niesłyszalne
283

. Dotykają tych 

zdolności poznawczych człowieka, których często nie doświadcza podczas 

modlitwy. 

 Czym zatem jest kino religijne, które w sposób bezpośredni dosięga duchowych 

sfer człowieka? To twórczość, w której możemy odnaleźć jeden z możliwych 

dyskursów metafizycznych filozofii, takich jak na przykład problem wzajemnej 

relacji między Bogiem, człowiekiem i światem. Mieszczą się w niej również 

filmowe analizy zajmujące się egzystencją człowieka. Mogą, ale nie muszą, w niej 

występować odniesienia do sfery transcendentnej, w tym do osobowego Boga. 

Wystarczy, że film będzie poruszać holistyczną wizję ludzkiej egzystencji 

od narodzin do śmierci, ze szczególnym uwzględnieniem tego, co życiu nadaje 

lub może nadawać sens
284

. Filmem filozoficznym jest każde dzieło, które podejmuje 

problematykę celu istnienia ludzkiego, jak również refleksje nad punktami 

granicznymi oraz kwestie Boga jako gwaranta ładu moralnego. 

                                                           

280
Por. M. Lis, Od redakcji…, s. 9. 

281
Ibidem. 

282
M. Marczak, Poetyka filmu religijnego, Kraków 2000, s. 6. 

283
K. Zanussi, Słowo wstępne [w:] Światowa encyklopedia filmu religijnego…, s. 6. 

284
M. Marczak, Między kontemplacją a dramatem. O pewnej tendencji w kinie religijnym 

i metafizycznym ostatnich lat [w:] Sacrum w kinie dekadę później, red. S.J. Konefał, M. Zelent, K. 

Kornacki, Gdańsk 2013, s. 24.  



66 
 

 Do sztandarowych produkcji o tej tematyce należy film Pawła Ługina Wyspa, 

którego zamierzeniem jest zrelacjonowanie myśli człowieka i jego prawdziwych 

pragnień, stworzenie modelu świata za pośrednictwem sztuki. W kontekście tych 

dążeń filmowa wyspa stanowi rodzaj laboratorium, w którym testowane jest ludzkie 

sumienie i moralna wytrzymałość. To miejsce odosobnienia staje się jednocześnie 

wyspą szczęśliwą, na której nieustannie powracający głos sumienia przybliża 

człowieka do bezgranicznej miłości Bożej i staje się dla niego szansą na ocalenie
285

. 

Film ten pokazuje, że w życiu każdego człowieka pojawiają się kwestie szczególnie 

ważne: poczucie winy, przebaczenie, sprawa zbrodni i kary, winy i odkupienia. Jest 

to dzieło nie tyle o religii samej w sobie, ale dzieło stawiające pytanie o istnienie 

Boga. 

 Film religijny nie jest tylko próbą mówienia o Bogu zawężającą Go do ciasnych 

ram ludzkiej wypowiedzi, spojrzenia czy rozumowania. Produkcje takie pomagają 

dostrzec Boga w życiu codziennym: w przedmiotach, symbolach, mitach, w rytmie 

przyrody (zmianie pór roku) i w ludzkim życiu (narodzinach, dorastaniu, starości, 

śmierci)
286

. Prawdziwy film religijny mówi o Bogu oraz transcendencji człowieka 

w sposób analogiczny, w jaki interpretuje się ikonę, która nie usiłuje pokazać, 

ilustrować rzeczywistości Boga, lecz do niej odsyła. Podobnie twórca filmowy 

może mieć udział w epifanii, stając się narzędziem odsłaniającym Boga wciąż 

niewidzialnego i niepoznawalnego – lecz stającego się obecnym dla widza
287

. Żaden 

film nie ukaże w sposób jednoznaczny nieosiągalnego Boga, ale może odkrywać 

element Jego istoty. Joseph Kickasola wprost wskazuje postać, która jego zdaniem 

jest Objawieniem Boga w filmie na zasadzie ikony
288

. Film Krzysztofa 

Kieślowskiego Dekalog uwypukla szczególnie taką postać graną przez Artura 

Barcisia: nosi ona cechy Boga, ale Nim nie jest. Odnosi się do Niego jak ikona, 

sugerując Jego obecność i trwające wiecznie spojrzenie w zniszczone, opuszczone 

                                                           

285
B. Forysewicz, Katechizm (ojca)Anatolija, czyli człowiek wobec sacrum w filmie Pawła Ługina 

„Wyspa”, w: Sacrum w kinie dekadę później, red. S.J. Konefał, M. Zelent, K. Kornacki, Gdańsk 

2013, s. 157-158. 
286

Por. M. Eliade, Traktat o historii religii, tłum. J. Wierusz-Kowalski, Warszawa 1993, s. 7. 
287

Por. M. Lis, Epifania czy instrumentalizacja Boga? Spojrzenie na filmy religijne, [w:] Sacrum 

w kinie dekadę później…, s. 52-53. 
288

Ikona spełnia kilka podstawowych funkcji: czysto estetyczną – dekoracyjną, pomocy 

katechetycznej, wyraźnej pomocy w modlitwie i możliwości ukierunkowania na życie duchowe 

wspólnoty Kościoła. Spełnia rolę locus theologicus, czyli miejsca teologicznego, z czego wynika 

konieczność badań nad wiarą, historią dogmatów i moralnymi imperatywami. Por. E. Krawiecka, 

Romana Brandstaettera pisanie lumenarnej ikony w Jezusie z Nazaretu, Poznań 2002, s. 36. 



67 
 

społeczności
289

. Postać ta nosi w sobie wiele cech boskich, ale nikt po obejrzeniu 

filmu nie powie w sposób jednoznaczny, że była Bogiem. 

 Film zatem, jeśli ma prowadzić do doświadczenia o charakterze religijnym, 

duchowym, metafizycznym, powinien być jak ikona: nie tyle oddziaływać 

na poziomie zjawiskowym, uchwytnym zewnętrznie (Bóg jest przecież 

niewidzialny!), lecz skrywając, odsłaniać przed widzem to, co musi pozostać 

niewidzialne
290

. Ikona przybliża materialne treści religijne, które cechuje 

przedstawienie osoby lub wydarzenia zbawczego wykonane według określonego 

kanonu. Służy temu lakoniczny koloryt o znaczeniu symbolicznym, stylizacja 

postaci wskazująca na kontekst religijny, praktyczne odniesienie religijne
291

. Taką 

metodą posługiwali się chociażby autorzy Biblii. Mówimy wtedy o tak zwanej 

kontemplacji postaci Zbawiciela i na przykład taką ikoną w Starym Testamencie jest 

lew. Księga Rodzaju opisuje błogosławieństwo, jakiego umierający Jakub udziela 

swoim dwunastu synom
292

. Jest ona zarazem przepowiednią przyszłych losów 

dwunastu pokoleń narodu, symbolizowanych w osobach ich założycieli. Należy 

do nich Juda, nazywany młodym lwem. To określenie podkreśla męstwo bojowe 

jego potomków. Jednym z nich będzie też Jezus
293

.  

W ikonie widzimy zderzające się dwa światy – widzialny i niewidzialny. 

Zawsze stoimy naprzeciwko tego samego tajemniczego procesu: rzeczywistość nie 

z tego świata przejawia się w przedmiotach, które są integralnymi częściami 

składowymi naszego naturalnego, świeckiego świata
294

. To co święte pojawia się 

w przedmiotach codzienności. Zwykłość ludzkiego życia spotyka się 

z niezwykłością Bożego natchnienia. 

 Jeden z największych twórców kina, które miało wymiar duchowy – Andriej 

Tarkowski posiłkował się metaforycznym sformułowaniem, że narracja 

audiowizualna polega na rzeźbieniu w czasie. Życie toczy się strumieniem czasu 

i tym samym jest aktem chaosu, to znaczy kompletnego nieuporządkowania
295

. Taki 

akt ma bez wątpienia znaczenie wewnętrzne, przenosi w twórczą rzeczywistość, 

ukazuje prawdziwy sens i znaczenie życia. Film religijny wprowadził do kina nowy 

                                                           

289
M. Lis, Epifania czy instrumentalizacja Boga?..., s. 56. 

290
Ibidem, s. 61. 

291
Por. E. Krawiecka, Romana Brandstaettera…, s. 36. 

292
Por. Rdz. 49. 

293
T. Dzidek, Funkcje sztuki w teologii…, s. 132. 

294
M. Eliade, Sacrum i profanum. O istocie religijności, tłum. R. Reszke, Warszawa 1996, s. 19. 

295
Za: K. Zanussi, Słowo wstępne, [w:] Światowa encyklopedia filmu religijnego…, s. 6. 



68 
 

sposób odbioru obrazu poprzez kontemplację, która w teorii estetyki zwykle jest 

rozumiana jako bierne poddanie się dziełu artystycznemu danemu w postrzeganiu 

zmysłowym
296

. Jednak kontemplacja typowo religijna ma dużo głębsze znaczenie. 

Jest bowiem rodzajem aktywnego wpatrywania się w dzieło, rozumowania w celu 

dotarcia do ukrytych znaczeń, których istnienie zakładamy pod wpływem swego 

rodzaju przyciągania przez dzieło filmowe, wywołujące fascynację, prowokujące 

do intelektualnych poszukiwań w jego warstwie dyskursywnej
297

. Kontemplacja 

filmowa ma na celu odnalezienie w dziele śladów obecności Boga 

lub rzeczywistości boskiej. Zakłada bliższe spotkanie z dziełem, aby odkryć jego 

prawdziwy sens. 

 W kinie religijnym odnoszącym się do podstawowych elementów 

chrześcijaństwa wykorzystuje się techniki charakterystyczne dla kina poetyckiego: 

dominacja warstwy wizualnej nad słowną, estetyzacja obrazu filmowego, 

eksponowanie twarzy, ujęcie o wiele dłuższe niżby to wynikało z zasad 

montażowych i teorii informacji, tworzące wrażenie wpatrywania się w twarze lub 

inne eksponowane obiekty, które odsłaniają w ten sposób swoją głębię
298

. Aktorzy 

w filmie metafizyczno-religijnym starają się kreować z nicości nowy świat. 

Pozostaje w nich metafizyczna potrzeba bycia kimś innym
299

. Zdaniem 

P. Evdokimova film, ale również każde inne dzieło estetyczne, otwiera się poprzez 

emocje, przeżycie, niczym średniowieczny tryptyk, którego skrzydłami są artysta 

i odbiorca. Zdaniem rosyjskiego teologa, całość tak rozumianego tryptyku zamyka 

się w trójkącie estetycznego immanentyzmu, jednak dzieła napełnione są 

pierwiastkami transcendencji, które rozbijają ten zamknięty trójkąt, ewokując nie 

tylko zmysł estetyczny i emocje, ale wyzwalając także zmysł mistyczny, swoiste 

misterium tremendum, stając się swego rodzaju miejscem teologicznym
300

. Mamy 

tutaj do czynienia ze swoistym spotkaniem człowieka z Absolutem. Film staje się 

miejscem dialogu stworzenia ze Stworzycielem. 

 Jerzy Szymik, poeta, teolog, znawca sztuki, potwierdzając powyższą tezę, 

wskazuje, że sztuka, film, środki społecznego komunikowania się są współczesnymi 

                                                           

296
Por. A. Szczepańska, Estetyka Romana Ingardena, Warszawa 1989, s. 132. 

297
Por. M. Marczak, Między kontemplacją a dramatem…, s. 29. 

298
Ibidem, s. 36. 

299
Por. T. Dzidek, Funkcje sztuki w teologii…, s. 115-116. 

300
P. Evdokimov, Sztuka ikony. Teologia piękna, tłum. M. Żurowska, Warszawa 2003, s. 157. 



69 
 

źródłami refleksji teologicznej
301

. Teologia bowiem już od kilku stuleci posługuje 

się pojęciem locus theologicus, co oznacza źródło, z którego czerpie argumenty 

do przekazania swojej nauki, a także odgrywa ważną rolę w procesach 

konstruktywnych dla poznania teologicznego
302

. Przed filmem religijnym staje więc 

zadanie stworzenia za pomocą obrazu treści ewangelijnych, które pomogą 

urzeczywistnić Słowo Boga w sztuce. Po latach rozwoju kino osiągnęło możliwość 

i prawo do formułowania i wyrażania opinii o duchowej sytuacji człowieka. Film 

może zatem być teologiczny, tzn. odnosić się do duchowych sfer człowieka, uczyć 

o Bogu, pokazywać te aspekty boskiej moralności, które odnoszą się do problemów 

ludzkiej egzystencji. W konsekwencji film staje się współczesną techniką 

przepowiadania Słowa Bożego. 

 Spotkanie dwóch obszarów wiedzy – o Bogu i o filmie – z pewnością 

w pełniejszy sposób pozwoli wejść człowiekowi w rzeczywistość piękna, w której 

mistycznie dotknąć może on rzeczywistości duchowej. W teologii chrześcijańskiej 

bowiem w naturalny sposób zbiegają się ze sobą wiara i sztuka. Teologia poprzez 

refleksję nad człowiekiem i universum jako miejscami objawienia przyjmuje 

na swoje barki zadanie specyficznej mediacji między wiarą chrześcijańską a kulturą 

ludzką
303

. Teologia wcale nie musi stać w opozycji do kina, nie musi być głoszona 

tylko ex catedra. Film jako dzieło ogólnodostępne może być środkiem do ludzkiego 

otwarcia na rzeczywistość duchową. Może stać się szansą na obudzenie w wielu 

duszach pragnienia poszukiwania Boga. 

 Do wybitnych mistrzów filmu religijnego, według Tadeusza Sobolewskiego, 

należą: Robert Bresson, Carl Theodor Dreyer, Roberto Rossellini, Ingmar Bergman, 

Federico Fellini, Ermano Olmi, Yasuiro Ozu, Kenji Mizoguchi, Andriej Tarkowski, 

Krzysztof Zanussi i Krzysztof Kieślowski
304

. Tym twórcom udało się dotrzeć 

do ukrytej religijności obrazu filmowego, niewymagającej żadnego credo, 

niezakładającej pobożności, budzącej uczucia religijne w sposób naturalny
305

. 

Rzucili oni poprzez film Bogu, ludziom i kinu trzy wyzwania. Pierwsze ma 

charakter metafizyczny i dotyczy sensu wszechrzeczy; drugie dotyka przestrzeni 

                                                           

301
Por. J. Szymik, W poszukiwaniu teologicznej głębi literatury. Literatura piękna jako locus 

theologicus, Katowice 1994, s. 26-27. 
302

Por. J. Buxakowski, Objawienie i wiara, Pelplin 1997, s. 79. 
303

W. Kawecki, Teologia piękna. Poszukiwanie locustheologicus w kulturze współczesnej, Poznań 

2013, s. 126. 
304

Zob. T. Sobolewski, Za duży blask. O kinie współczesnym, Kraków 2004, s. 135. 
305

Ibidem. 



70 
 

duchowej i harmonii człowieka; trzecie wyzwanie zmierza do udowodnienia, 

że kino jest czymś więcej niż obrazkową historią, że filmowiec może być „Pascalem 

ekranu”
306

. Celem wymienionych artystów nie było stworzenie filmów łatwych 

w odbiorze – tzn. takich, które nie będą pytać o prawdziwy sens człowieka. Ich 

celem były produkcje, które mają zmusić odbiorców do myślenia o zasadniczych 

problemach ludzkości. Poprzez swoją twórczość udowodnili, jak można wytartym 

słowem i obrazem poszukiwać, określać ciągłe ponadludzkie wysiłki zmierzające 

do zawładnięcia darem słowa
307

. Reżyserzy ci stali się w kinematografii światowej 

realistycznymi poetami obrazów. Oznacza to, że nasycili swój styl muzyką 

i niedopowiedzeniami, aluzyjnością oraz symbolami przywołującymi temat 

i refleksję nad nimi
308

. Pozostawili po sobie kreacje, ponad którymi człowiek nie 

może przejść obojętnie, musi zastanowić się nad sobą, spojrzeć w głąb siebie 

i zastanowić się nad sensem bytu.  

 Podsumowując, należy stwierdzić, że nasza cywilizacja jest coraz bardziej 

cywilizacją audiowizualną. Potrafimy zobrazować to, co przez wieki było zakryte 

i trudne do wyobrażenia. Reżyser potrafi nadać kształt rzeczom i osobom, które 

tkwią tylko w sferze wyobrażeń. Dlatego może odwołać się do różnych sfer 

ludzkiego poznania, może prowokować pytania o sens ludzkiej kondycji i w końcu 

może otwierać człowieka na rzeczywistość duchową. I to nie tylko poprzez 

ekranizacje opowieści biblijnych i żywotów świętych, ale poprzez kształtowanie 

moralności, odniesienie się do egzystencjalnych problemów człowieka. 

 Można także stwierdzić nieco pesymistycznie, że żyjemy dziś w świecie 

postchrześcijańskim, w którym trudno o ambitne kino rzetelnie przedstawiające 

religię i sferę duchową człowieka. Jednak przeglądając współczesne filmy oraz 

analizując twórczość dzisiejszych artystów, którzy uważają się za wyzwolonych 

z chrześcijaństwa, uznać także można, że wykorzystują oni chrześcijaństwo jako 

wspaniały magazyn obrazów. Kino sprawia, iż Ewangelia ma także swoje miejsce 

we współczesnych środkach przekazu, ciągle żyje i uwiarygodnia się we 

współczesności. Film religijny czy też film jedynie inspirowany Ewangelią może 

                                                           

306
Por. A. Ledóchowski, Ofiara, „Film” 1986, nr 28, s.21. 

307
Por. A. Tarkowski, Posłannictwo i los, przeł. S. Kuśmierczyk, „Film na Świecie” 1989, nr 3-4, s. 

38. 
308

Por. I. Montagu, Człowiek i doświadczenie: świat Tarkowskiego, tłum. L. Niedzielski, „Film 

na Świecie”1980, nr 9, s. 7. 



71 
 

być dobrym sposobem na to, by pokazać człowiekowi tkwiące w nim potrzeby 

duchowe, często zaniedbane w wieku religijnej obojętności. 

  



72 
 

ROZDZIAŁ IV 

WYMIAR TRANSCENDENTNY W DEKALOGU 

 

 

4.1   Scenariusz filmu 

  

Krzysztof Piesiewicz, współscenarzysta siedemnastu filmów Krzysztofa 

Kieślowskiego, w jednym z albumów wydanych po śmierci reżysera napisał: 

„w ciągu piętnastu lat znajomości z Nim mogłem obserwować, że On nieco się 

zmienia – widać było, jak krąży wokół tego, co nazwałbym metafizyką”
309

. Nie 

dziwi zatem, że twórca Dekalogu był określany przez niektórych krytyków mianem 

reżysera metafizycznego, a nawet transcendentalnego, odnoszącego rzeczywistość 

świata, w którym żyje człowiek, do wymiaru mistycznego i symbolicznego
310

. 

Scenariusz Dekalogu jest jednocześnie prosty i złożony – prosty, ponieważ 

każda część to osobna fabuła odwołująca się w sposób pośredni bądź bezpośredni 

do kolejnego przykazania, skomplikowany zaś, gdyż autor ujmuje przykazania 

z innej niż dotychczas perspektywy. Kieślowski i Piesiewicz, autorzy scenariusza, 

nie stworzyli zwykłego komentarza do przykazań, ale starali się ukazać złożoność 

swej interpretacji. na przykład w przykazaniu „Nie kradnij” stawiają pytanie: 

„Czy jest dozwolone ukraść własne dziecko (Dekalog7)?”. Natomiast w części 

poświęconej przykazaniu „Nie zabijaj” zastanawiają się, czy nie dotyczy ono także 

sędziego skazującego na karę śmierci mordercę (Dekalog5). Formuła scenariusza 

Dekalogu nie tworzy z filmu serialu, lecz raczej cykl dziesięciu różnych opowieści 

odnoszących się do Prawa, które otrzymał Mojżesz na górze Synaj. Akcja filmów 

rozgrywa się we współczesności. Właściwą regularność dramaturgii i charakter 

filmu wyznacza pierwszy odcinek cyklu, czyli Dekalog1. Rytm akcji jest niezwykle 

jednostajny, a z drugiej strony podniosły, bo odnosi się w istocie jakby do liturgii 

celebracji sakramentów w Kościele. Dramaturgię w scenariuszu buduje mocna 

symbolika i poczucie niewidzialnej pustki, która ma przynieść coś złego. Scenariusz 

jest tak skonstruowany, że bohaterem każdej części zostaje jakby przypadkowa 

osoba. W filmie widać to jeszcze czytelniej, gdy kamera zupełnie nieświadomie 

                                                           

309
K. Piesiewicz, Kieślowski, [w:] Kieślowski bez końca, red. S. Zawiśliński, Warszawa 1996, s. 117. 

310
Por. M. Przylipiak, J. Szałyk, Kino najnowsze, Kraków 1999, s. 128. 



73 
 

wybiera z tłumu osobę. Zabieg ten każe mimowolnie ustawić widza przed 

pytaniami, z którymi będzie zmagał się aktor. Autorzy scenopisu, aby jeszcze 

mocniej podkreślić uniwersalność stawianych przez nich pytań, zdecydowali się 

na zaangażowanie dużej liczby głównych odtwórców – w sumie jest och około stu. 

Tak bogaty zespół i zasadniczo zmieniająca się obsada każdej części cyklu, 

a szczególnie otwartość reżysera na krytykę innych spowodowały, że w wielu 

momentach scenariusz różni się od filmu. 

 Wbrew większości komentarzy utrzymujących, że związki filmów 

z przykazaniami są bardzo zawiłe i niejednoznaczne, należy jednak powiązać 

poszczególne części z konkretnymi przykazaniami i widzieć zmieniający się bieg 

rzeczy: Dekalog1 zapowiada Dekalog2, Dekalog2 zapowiada Dekalog3, a film 

ostatni odsyła nas do pierwszego
311

. Elementem łączącym poszczególne części 

scenariusza jest nie tylko związek z przykazaniami, lecz również miejsce, w którym 

rozgrywa się akcja – osiedle, gdzie mieszkają prawie wszyscy bohaterowie filmu. 

Ponadto w scenariuszu można zaobserwować obecność pewnych kwestii 

przewijających się w kilku częściach. Jako przykład można wskazać zbytnią ufność 

pokładaną w dobrach materialnych pojawiającą się w części dziesiątej oraz 

pierwszej. Problem niedojrzałości młodzieńczej miłości poruszony w części szóstej 

znajduje kontynuację w części siódmej.  

Scenariusz Dekalogu prezentuje ludzi z wielkim spectrum problemów 

egzystencjalnych i moralnych, którzy dążą do osiągnięcia szczęścia, zachowują 

swoją godność bądź zapominają o niej. 

Dzięki przyjętej perspektywie poszczególne części scenariusza składają się 

na przejmującą lekcję życia, skłaniają widza do wysnucia paradoksalnych nieraz 

wniosków: wolno złożyć fałszywą przysięgę, by ocalić życie płodu
312

; życie jest tak 

cennym darem, że nie wolno zabijać nawet mordercy
313

; kto drwi z miłości, padnie 

ofiarą swej własnej drwiny
314

; wolno kłamać w imię Boga, aby ocalić dziecko
315

; 

                                                           

311
Por. S. Zizek, Lacrimae rerum, Kieślowski, Hitchcock, Tarkowski, Lynch, Warszawa 2011, s. 58-

59. 
312

Ordynator podaje fałszywą diagnozę Dorocie o stanie zdrowia jej męża, aby uratować dziecko, 

które poczęło się w wyniku zdrady Doroty (Dekalog 2).  
313

Morderca jest też człowiekiem i w takich barwach ukazany jest Jacek (Dekalog 5), młody chłopak, 

który szukając zrozumienia u ludzi oraz borykając się z trudnościami przeszłości (zamordowana 

siostra), sam staje się oprawcą, jednak kara śmierci za ten czyn wydaje się niewychowawcza, 

a morderca pragnie odpokutować swoje winy. 
314

Magda – dojrzała kobieta, która straciła ideał miłości bądź go nigdy nie doświadczyła, bawi się 

młodym chłopakiem Tomkiem, zakochanym w niej na śmierć (Dekalog 6). Kiedy Tomek 



74 
 

nawet impotent nie zniesie widoku żony w cudzych ramionach
316

; jeśli zbyt mocno 

pożądasz dóbr, łatwo możesz je stracić
317

. 

Polski reżyser wyznał, że scenariusz filmu kreślił obraz jemu współczesny, 

w którym wyczuwał obojętność, brak chęci do życia i szukania jego sensu, chaos 

i zagubienie człowieka
318

. Postanowił zatem, aby bezsens i bezład ludzkiej 

egzystencji odnieść do wymiaru transcendentnego, bowiem jak sam zauważył: „nie 

ma znaczenia, w jakim kraju żyjesz – komunistycznym czy kapitalistycznym 

o wysokim dobrobycie. na pytania: co jest właściwie sensem życia? Po co żyjesz? 

Po co rano wstajesz? –polityka nie daje odpowiedzi”
319

. Autor scenariusza nie 

chciał pozbawiać widza poszukiwania odpowiedzi na nurtujące go pytania 

duchowe, dlatego zachęcał, aby sam poszukiwał na nie odpowiedzi, by w ten sposób 

wyruszył w podróż w głąb siebie. 

 

 

4.1.1 Aspekt talmudyczny i chrześcijański 

 

Można zauważyć, że Dekalog nawiązuje do talmudycznej tradycji rozważania 

trudnych wyborów moralnych po to, aby lepiej zrozumieć prawo Boże. Jest 

sekwencją filmów ułożonych i połączonych ze sobą pewną serią reguł, 

powtarzającymi się elementami narracji, takimi jak np. Anioł Śmierci 

(we wszystkich częściach Dekalogu z wyjątkiem części 10), który zawsze pojawia 

się w momentach istotnych dla moralnych wyborów bohatera. Każda część filmu 

                                                                                                                                                                          

doświadcza swoistej zdrady ze strony Magdy, która karmi się tylko fizycznością uczucia, próbuje 

popełnić samobójstwo, wtedy kobieta dostrzega, że była kochana prawdziwie, ale Tomek już nie 

chce jej znać.  
315

Zofia w czasie hitlerowskiej okupacji odmówiła ukrycia w swoim mieszkaniu żydowskiego 

dziecka, bo, jak mówiła, religia zabraniała jej poświadczyć nieprawdę (Dekalog 8). Po latach 

bohaterka filmu jest profesorem etyki, a żydowska dziewczynka (Elżbieta) cudem ocalona również 

pracuje na uczelni, nawet kilkakrotnie tłumaczy prace Zofii. Elżbieta pewnego dnia zjawia się 

na wykładzie Zofii, a potem spotykają się na kolacji, wtedy Zofia zdradza prawdziwy motyw swojej 

odmowy. Otóż Elżbieta miała trafić do rodziny pracującej dla gestapo, podali więc wraz z mężem 

nieprawdziwy motyw swojego kłamstwa. Początkowa odmowa, która mogła skazać Elżbietę 

na śmierć, stała się zbawienna w skutkach. 
316

 W filmie Dekalog 9 Roman cierpi na impotencję, z tego powodu jego żona Hanna decyduje się 

mieć kochanka. Roman czuje się źle – niespełniony jako mąż i mężczyzna. Hanna pomimo 

niezrealizowania seksualnego w małżeństwie kocha męża, dlatego pragnie zerwać z kochankiem 

i tak czyni. Postanawia wyjechać na wakacje sama, aby nabrać sił. W czasie przygotowań 

do wyjazdu nachodzi ją kochanek. Roman, widząc to, załamuje się, chce się zabić, jednak Hania 

naprawdę zerwała związek z kochankiem. 
317

Por. K. Kłopotowski, Kieślowski i duchy, „Film”2002, nr 2 s. 92-95. 
318

Por. K. Kieślowski, Autobiografia…, s. 116. 
319

Ibidem, s. 117. 



75 
 

zawiera niezwykle autentyczny czynnik ludzki, dzięki czemu scenarzyści pokazują, 

jak ważne są uczucia pojawiające się w sytuacjach moralnego wyboru. Przykładem 

takiej interpretacji może być znany cytat z Z mądrości Talmudu: „Największego 

bohatera zabija troska”
320

, który przypomina zachowanie Ewy z Dekalogu7, kiedy 

jej córka Majka zachodzi w młodym wieku w ciążę. W trosce o własną przyszłość 

przywłaszcza sobie jej dziecko i wychowuje wnuczkę jak swoją córkę. Przesadna 

troska o dziecko, ale także o nieposzlakowaną opinię rodziny czyni z niej 

złodziejkę. Początkowe bohaterstwo i zajęcie stanowiska wobec rodzinnego 

zagrożenia przeradza się w czynnik destrukcyjny. Jej córka Majka porywa dziecko 

i ucieka z domu. 

Nawiązywanie scenariusza filmu do żydowskiego Talmudu podkreśla 

jeszcze bardziej niezwykły kunszt autora, a ten sięga do dziedzictwa narodu, który 

jako pierwszy otrzymał Dziesięć Słów Boga. O ile bowiem katolik wierzący 

w Miłosierdzie Boże nie potrzebuje wielkich argumentów na obronę swoich złych 

czynów, gdyż jeśli tylko żałuje, może otrzymać rozgrzeszenie, o tyle Żyd, 

tłumacząc się Wszechwiedzącemu, musi przedstawić mocne argumenty. Zresztą 

sam reżyser zapytany o Boga odpowiedział: „jeżeli myślę o Bogu, to dużo częściej 

i właściwie bardziej podoba mi się Bóg ze Starego Testamentu. Bóg wymagający, 

mściwy, okrutny, Bóg, który nie wybacza. Bóg bezwzględnie wymagający 

przestrzegania zasad, które wprowadził i które są niezbędne, żeby funkcjonować. 

Bóg ze Starego Testamentu zostawia dużo wolności i narzuca wielką 

odpowiedzialność. Patrzy, jak korzystasz z tej wolności, a potem bezwzględnie 

nagradza cię lub karze i nie ma już odwołania, nie ma wybaczenia. To jest 

coś trwałego, absolutnego i nierelatywnego”
321

. 

Jest to spojrzenie na Boga bliskie tradycji żydowskiej, która przekazuje 

obraz Boga sprawiedliwego, zmuszającego człowieka do podjęcia 

odpowiedzialności za dar wolności; Boga zazdrosnego, karzącego występek ojców 

na synach i wynagradzającego do tysięcznego pokolenia za okazaną wierność
322

. 

Ewidentnym przykładem takiego postrzegania Absolutu jest między innymi część 

                                                           

320
 Z mądrości Talmudu, oprac. S. Datner i A. Kamieńska, Warszawa 1988, s. 237. 

321
K. Kieślowski, O sobie, tłum. D. Stok, Kraków 1997, s. 115. 

322
Por. Wj. 20, 5-6. 



76 
 

pierwsza i piąta Dekalogu, gdzie za bałwochwalstwo i morderstwo wymierzana jest 

kara – śmierć
323

. 

Wśród mnóstwa przykładów analizowanych w Talmudzie nie sposób nie 

dostrzec wielu dziwacznych, zmuszających do poszukiwania rozwiązania. Podobną 

cechą odznacza się również film polskiego reżysera. W części trzeciej na przykład 

stawiane jest pytanie, jakie warunki muszą zostać spełnione, aby usprawiedliwiły 

spędzenie Wigilii z kochanką. Odpowiedź na to pytanie brzmi jednoznacznie: 

rodzina to gwarant stałości emocjonalnej i psychicznej człowieka, bo wracający 

w ostatniej scenie filmu do domu bohater Janusz i całujący swoją żonę jest tego 

potwierdzeniem
324

. W części siódmej pojawia się pytanie, komu – matce czy babce 

– można powierzyć wychowanie córki. Odpowiedź, że trzeba powierzyć ją lepszej 

opiekunce, zdaje się zawierać echo wyroku króla Salomona
325

, a ten stwierdził 

przecież, że z dwu kobiet ta jest prawdziwą matką, która raczej odda dziecko, 

niż rozerwie je na pół
326

. 

Główne postacie poszczególnych części utworu są świadome 

odpowiedzialności podejmowanych decyzji i ich konsekwencji. Scenariusz filmu 

podkreśla, jak wielką rolę w życiu odgrywa ludzkie sumienie.  

Piesiewicz w swoim scenariuszu nie zatrzymuje się jedynie na boskiej 

sprawiedliwości, lecz ukazuje także Boga miłującego, bliskiego Nowemu 

Testamentowi. Ten obraz można dostrzec na przykład w części piątej filmu. Widać 

tu ścisłe powiązanie sprawiedliwości i miłosierdzia. Piotr, adwokat Jacka, zaczyna 

wątpić w zasadność kary śmierci, będąc gotowy dać skazańcowi drugą szansę, 

obdarować go możliwością odpokutowania win. Można zatem dostrzec obecność 

dwóch obrazów Boga: Boga sprawiedliwego i zazdrosnego oraz Boga miłosiernego 

i przebaczającego. Żydowskie i chrześcijańskie spojrzenia na Stwórcę wzajemnie 

się w filmie przenikają. 

Kwestia indywidualnego pojmowania Boga pojawia się w Dekalogu2, gdzie 

na pytanie o wiarę bohater odpowiada, że ma swojego prywatnego Boga, co można 

rozumieć jako deklarację wiary odbiegającą jednakże od jakiegokolwiek dogmatu. 

Jedna z bohaterek tej części – Dorota – jeszcze wyraźniej podkreśla tę różnicę 

                                                           

323
K. Kieślowski, K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe. Dekalog, Warszawa 1990, s. 7-34 i 111-142. 

324
K. Kłopotowski, Kieślowski i duchy…, s. 92-95. 

325
Por. 1 Krl 3, 16-28. 

326
Por. K. Kieślowski, K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s.143-174. 



77 
 

słowami: „(…) Niech pan prosi dziś swojego Boga o rozgrzeszenie”
327

. Natomiast 

w części pierwszej Irena, rozmawiając z siostrzeńcem, zwraca uwagę nie na to, 

co ludzi dzieli, ale na to, co w ich wierze może łączyć. W miłości, uczuciu 

najgłębszym, przynależnym każdemu człowiekowi, można odnaleźć cząstkę 

boskości
328

. 

W imię Jezusowego przykazania miłości: „Będziesz miłował Pana Boga 

swego całym swoim sercem, całą swoją duszą i całym swoim umysłem… Będziesz 

miłował swego bliźniego jak siebie samego”
329

 Irena nazywa Boga miłością, 

co doskonale rozumie siostrzeniec i chętnie akceptuje świat duchowy.  

W pierwszej części filmu ukazano również postawę bałwochwalczego 

odrzucenia Boga. Krzysztof, mając bezkrytyczne zaufanie do wytworów najnowszej 

techniki, traktuje je jak współczesne bożki
330

. Komputer, niczym bóg, może 

wszystko zmierzyć, policzyć, a nawet intuicyjnie wskazać drogę wyboru. 

Traktowany niczym bożek buduje wirtualną, pozbawioną realizmu rzeczywistość
331

. 

Przesłanie filmu jest jasne: życie nie jest zbiorem pewników, wzorów, które zawsze 

podadzą taki sam wynik
332

. Konsekwencją bezkrytycznego zaufania jest tragedia – 

nagła śmierć jego syna. W tej dramatycznej sytuacji Krzysztof zaczyna zwracać się 

ku Bogu osobowemu. Niestety, nie wiemy, jak potoczyło się to spotkanie, ponieważ 

film kończy się na tej scenie.  

W istnienie Boga wierzy także Zofia, bohaterka części ósmej Dekalogu. 

W rozmowie z Elżbietą mówi: „(…) Można nie wątpić, nie używając słów. 

Człowiek jest wolny. Można wybierać. Jeśli chce, może zostawić Boga poza sobą, 

a w to miejsce samotność tu, a tam… No spróbuj pomyśleć do końca. Jeśli jest 

pustka, jeśli wtedy jest naprawdę pustka…”
333

. 

                                                           

327
K. Kieślowski, K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 46. 

328
Por. A. Melon-Regulska, Dostrzec niewidzialne…, s. 117. 

329
„Gdy faryzeusze dowiedzieli się, że zamknął usta saduceuszom, zebrali się razem, a jeden z nich, 

uczony w Prawie, zapytał Go, wystawiając Go na próbę: „Nauczycielu, które przykazanie w Prawie 

jest największe?”. On mu odpowiedział: „Będziesz miłował Pana Boga swego całym swoim sercem, 

całą swoją duszą i całym swoim umysłem. To jest największe i pierwsze przykazanie. Drugie 

podobne jest do niego: Będziesz miłował swego bliźniego jak siebie samego. na tych dwóch 

przykazaniach opiera się całe Prawo i Prorocy”. Por. Mt 22, 34-40. 
330

Gabriel Marcel nazywa taki stan pantechnicyzmem, który – jako wynik dominacji techniki – 

określa współczesną cywilizację i odbija się negatywnie na duchowym rozwoju człowieka. Por. G. 

Marcel, Mądrość i poczucie sacrum, tłum. K. Chodacki, P. Chołda, Kraków 2011, s. 27. 
331

Por. K. Kieślowski, K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 7-35. 
332

Por. Z.Wyszyński, Ideologia i moralistyka Krzysztofa Kieślowskiego (na przykładzie filmu 

Dekalog), „Powiększenie” 1991, nr 3/4, s. 22-32. 
333

K. Kieślowski, K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 216. 



78 
 

Zofia mówi o Bogu, który daje człowiekowi dar stanowienia o sobie samym, 

wybierania między dobrem a złem, a nawet możliwość odrzucenia Boga. Dar 

wolności jednak, bez żadnych ograniczeń i bez żadnych zasad postępowania, staje 

się chaosem. Tylko świadomy, dokonywany w wolności wybór Boga może tę 

pustkę i chaos przezwyciężyć
334

. Wiara, wyrażana w wolności, jawi się nie tyle jako 

deklaracja słowna, lecz jako świadomy wybór wartości, którym człowiek decyduje 

się podporządkować swoje życie. Zofia, cudem uratowana chrześcijańska Żydówka, 

szuka zrozumienia dla postępowania Elżbiety. Chce się dowiedzieć, jakimi 

wartościami kierowała się w swoim wyborze
335

. 

Oprócz przedstawionych powyżej obrazów Stwórcy Dekalog zawiera 

również tzw. „puste miejsca wyczuwalnej obecności, często zza planu, samego 

Boga”
336

. Można tu mówić o Bogu tradycji judeochrześcijańskiej, który uczestniczy 

w ludzkim dramacie człowieka, będąc ze swoim stworzeniem nawet w chwilach 

jego niewierności. Uderzające jest to, że w sposób jednoznaczny narzuca widzowi 

ściśle określone skojarzenia. Bohaterowie Dekalogu nie od razu dostrzegają 

tajemnicę istnienia Boga; jest ona ukazywana stopniowo w kolejnych odsłonach. 

Akcja filmu doprowadza do tajemnicy, która sama pozostaje jednak nadal ukryta 

w ciemności
337

. Przykładem może być Paweł z części pierwszej Dekalogu. 

Młodzieńcza ciekawość inspiruje go do poznania Boga. Wykonuje to niezwykle 

wnikliwie jak profesor badający starożytne dzieło odnalezione po wiekach, 

ponieważ zadaje pytania, szuka, podejmuje polemikę, ale w konsekwencji, kiedy 

chcielibyśmy poznać wyniki jego wewnętrznych badań jako czytelnicy scenariusza, 

zostajemy tego pozbawieni, można powiedzieć: Paweł zabrał autorefleksję pod 

cienki lód rzeki, gdzie ginie. Podobną sytuację możemy zaobserwować 

w zachowaniu ordynatora z Dekalogu2. Często podczas rozmów z główną 

bohaterką – Dorotą – podejmuje temat Boga, lecz nigdy nie dowiadujemy się, jak 

silna jest jego wiara i jak ona oddziałuje na jego czyny. 

We wszystkich częściach filmu zawarto odwołanie się do nieskończoności, 

do wartości, dla których człowiek dokonuje wyborów. Natomiast scenariusz filmu 

nie odpowiada na pytanie, jaki jest Bóg i gdzie go szukać. Nawet jeśli niektórzy 

                                                           

334
Por. I. Tatorowa, Ergo sum. Poszukiwanie sensu istnienia w polskim i radzieckim filmie 1960-

1990, Warszawa 2004, s. 74. 
335

Por. K. Kieślowski i K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 201 – 222.  
336

M. Klinger, Strażnik wrót. Rzecz o Dekalogu K. Kieślowskiego, „Kino” 1990, nr 5, s. 52. 
337

Por. A. Gielarowski, Myślenie religijne w kulturze współczesnej…, s. 128 – 130. 



79 
 

bohaterowie filmu w Niego nie wierzą, to jednak objawia się On w Prawie, które 

pozostawił. 

 

 

4.1.2 Wymiar symboliczny 

 

Trudno mówić o symbolice Dekalogu, posługując się wyłącznie scenariuszem, 

dlatego że szkic reżyserski jest tylko pewnym przyczynkiem do rozwoju symbolu, 

którego pełny rozkwit ukaże kamera. Trzeba jednak zwrócić bardzo mocno uwagę 

na język obecny w scenariuszu. Ten jest niezwykle symboliczny, bo odnosi się 

do ludzkich uczuć, gestów czy rzeczy. Reżyser poszukuje prawdy, a nieporadne 

próby i bezradność bohaterów podnosi walor filmu
338

. W ekranizacji ów język 

pogłębią dodatkowo długie ujęcia kamery, skupiające się na niepozornych rzeczach 

dziejących się obok głównych postaci. W pierwszej części cyklu zwrócenie uwagi 

na muchę wychodzącą ze szklanki wydaje się symbolizować to, co przeżywają 

ludzie w trudnych sytuacjach. Zastosowana przez Kieślowskiego symbolika staje się 

istotnym uzupełnieniem treści filmu. Dekalog nie przedstawia treści w przejrzysty 

sposób. Niejednokrotnie zmusza do myślenia, łączenia faktów i rozszyfrowywania 

symboliki. W tym obrazie stykają się elementy skończonego świata 

i nieskończonego ujęte w sposób symboliczny i abstrakcyjny”
339

. 

Powolny rytm narracji w scenariuszu Kieślowskiego zachęca do refleksji. 

Uwaga zwrócona na detale, np. jak ma wyglądać pokój Pawła w pierwszej części
340

, 

inspiruje do refleksji etycznej. Symboliczną zapowiedzią, że jedna z postaci nie 

uniknie śmierci, jest rozlane mleko w odcinku pierwszym. Trywialny obraz nabiera 

w filmie szlachetności dzięki zbliżeniu kamery oraz specyficznemu oświetleniu, 

które ukazuje wydarzenie jakby w abstrakcyjnej przestrzeni.  

Warto podkreślić, iż reżyser jest mistrzem w oddawaniu monotonii 

codziennej rzeczywistości: „jego scenariusze pełne są złowieszczych wtargnięć 

pozafabularnego surowego realnego świata, który może być odczytywany jako 

znak. Gdy w odcinku pierwszym Dekalogu Paweł spieszy się do szkoły, widzi 

                                                           

338
Por. J. Falkowska, Majestat uczuć w Dekalogu Krzysztofa Kieślowskiego w świetle ostatnich teorii 

empatii w kinie [w:] Kino Kieślowskiego, kino po Kieślowskim…, s. 105-106.  
339

Por. W. Stróżewski, O możliwości sacrum w sztuce, [w:] idem, Wokół piękna. Szkice z estetyki, 

Kraków 2 s. 220. 
340

Por. K. Kieślowski, K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 9. 



80 
 

martwego psa potrąconego przez samochód. Paweł wyciąga rękę, żeby dotknąć 

zwierzę, czuje jego twarde, zmarznięte sterczące futro, cofa rękę i idzie dalej, co jest 

zapowiedzią jego własnej tragicznej śmierci. 

Niniejsze sceny, ukrywając się pod warstwą oficjalnego rozwoju narracji, 

stanowią niejednokrotnie linię fabularną przechodzącą we właściwy poziom 

narracji”
341

.  

W filmie pojawiają się sceny pozostawione bez odpowiedzi. Jako przykład 

można wymienić burzenie przez Krzysztofa prowizorycznego ołtarza w kościele 

(Dekalog1) czy scena z części piątej, w której Piotr krzyczy: „Nienawidzę!”. 

Skłaniają one do pytania o transcendencję. Reżyser uznający istnienie duszy jako 

duchowego rdzenia osoby ludzkiej
342

, potrafił uchwycić za pomocą obrazu to, 

co nieuchwytne, umiał pokazać w prowizorycznych elementach codzienności blask 

nieskończoności. 

Oprócz jawnych pytań, ale także aluzji do Absolutu w rękopisie reżyserskim 

można zaobserwować wykorzystanie i tworzenie symboli religijnych. W szóstej 

części cyklu Tomek, młody pracownik poczty, zakochuje się w dojrzałej kobiecie. 

Podgląda ją w ciemności przez okno swego mieszkania. Śledząc Magdę, mija 

przechodnia, który niesie dwie torby z zakupami: białą i czarną (symbolizuje 

to odwieczną walkę dobra ze złem, która rozgrywa się we wnętrzu Tomka, 

a objawia się w wyborze: pożądać czy kochać?).W innej scenie nad głową Tomka 

wisi krzyż. Niejednokrotnie symbole religijne pokazane w filmach ukazują 

wewnętrzną walkę bohatera, jego wybór między dobrem a złem
343

.  

W Dekalogu świat rzeczywistości ziemskiej, poprzez zastosowany język 

symboli, odnosi nas do sfery duchowej
344

. W części pierwszej zmrożone mleko 

w butelce sygnalizuje, że lód jest wystarczająco gruby, aby Paweł poszedł na łyżwy. 

Gdy później zamarznięte mleko w butelce topnieje, jest zapowiedzią kruchej 

pokrywy lodowej, która stała się przyczyną śmierci Pawła. Co więcej, w tym 

momencie ojciec Pawła zauważa rozlany atrament, tworzący dziwną zieloną plamę 

na jego biurku
345

. Każde, nawet najmniejsze szczegóły mają jakieś metafizyczne 

                                                           

341
S. Zizek, Lacrimae rerum…, s. 49. 

342
R. Ingarden, Książeczka o człowieku.., s. 140-147. 

343
Por. M. Przylipiak, Problem ofiary w Dekalogu Krzysztofa Kieślowskiego, „Studia Filmoznawcze” 

2004, nr 25, s. 44. 
344

Por. W. N. Toporow, Tłumaczenie i rzecz, tłum. B. Żyłko, Kraków 2003, s. 135-136. 
345

S. Zizek, Lacrimae rerum..., s. 50. 



81 
 

odniesienie, stoją niejako na przeszkodzie bohaterów, którzy muszą się z nimi 

zmierzyć, we własnym sumieniu dokonać wyboru. Symbole te odzwierciedlają 

sytuacje, w których znalazł się bohater i nie pozwalają o nich zapomnieć. 

Kolejnym mającym na celu aluzję do wymiaru metafizycznego zabiegiem 

Kieślowskiego jest nadanie głębi znaczeń bohaterom cyklu filmów. Taką postacią 

jest Anioł, milczący obserwator grany przez Artura Barcisia– jednocześnie element 

spajający wszystkie odcinki. Cechą wyróżniającą tę postać jest to, że ma ona wiele 

twarzy. Pojawia się jako mężczyzna siedzący nad stawem, w którym topi się Paweł 

(Dekalog1), jest laborantem, asystentem ordynatora (Dekalog2). W kolejnym 

odcinku to motorniczy (Dekalog3), w Dekalogu4– kajakarz, natomiast w następnym 

filmie jest robotnikiem, przy którym zatrzymuje się na chwilę taksówkarz w swojej 

ostatniej podróży (Dekalog5). W Dekalogu6 to przechodzień z walizką, na którego 

Tomek nieomal wpada swoim wózkiem. Pojawia się jako mężczyzna, który na stacji 

kolejowej mija głównych bohaterów kolejnego odcinka (Dekalog7). W Dekalogu8 

zjawia się na sali wykładowej jako student, natomiast w następnym odcinku ów 

anonimowy bohater jest rowerzystą (Dekalog9).  

Ten „bohater zbiorowy” jest zwyczajny i niezwykły zarazem. Nie wyróżnia 

się z tłumu. Nie wiemy nawet, czy ma rodzinę. Ale czujemy dziwną aurę spokoju 

i szczerości. Ta postać jest niczym tabula rasa – czysta karta, gotowa, by zapisać 

na niej przeszłość i przyszłość. Dlatego konotuje nieograniczoną przestrzeń 

symboliczną
346

. Jest głosem sacrum, wytwarza pozytywne emocje, jest swoistym 

znakiem, drogowskazem, dokąd należy iść. To ucieleśnienie wszystkich 

pozytywnych relacji, które należy zachować w życiu. 

 

 

4.1.3 Wymiar transcendentny scenariusza filmu 

 

Scenariusz filmu ukazuje erozję myślenia religijnego u schyłku XX wieku. 

Jednocześnie Krzysztof Piesiewicz podkreśla wielokrotnie, że życie człowieka nie 

ogranicza się do wymiaru biologicznego, chociaż sam nie precyzuje, czym miałoby 

                                                           

346
Por. H. Kowalska, Symbol w Dekalogu K. Kieślowskiego, Klub Miłośników Kina, 7 czerwca 2010, 

http://www.film.org.pl/prace/dekalog_symbol.html (dostęp: 09.07.2017). 

http://www.film.org.pl/prace/dekalog_symbol.html


82 
 

być to „coś więcej”
347

. Dlatego w jego scenariuszu Dekalogu nie ma osądów bądź 

wyborów, które byłyby wzorcem postępowania. Nie ma także czarnych 

charakterów, jakie u widza nie wywoływałyby empatii, oraz bohaterów, którzy nie 

wzbudzaliby choć odrobiny nieufności. Jest to przejmująca geneza ludzkiego życia, 

w którym spotkać można chwile radości, ale i zwątpienia, tragedie, trudy 

i świadomość własnej nieskończoności. 

Należy podkreślić, że Kieślowski uprawiał sztukę wyrażającą tajemniczość 

egzystencji i otwartą na transcendencję – zawierającą aspekty metafizyczne. 

Przykładem takiej właśnie sztuki jest Dekalog
348

. W jednym z wywiadów 

stwierdził: „życie każdego człowieka warte jest uwagi, ma swoje tajemnice 

i dramaty. Ludzie nie opowiadają o tym, bo się wstydzą, nie chcą rozdrapywać ran 

lub boją się posądzenia o niemodny sentymentalizm”
349

. 

Cykl filmów zaprasza widzów do refleksji nad tajemnicą egzystencji 

ukazaną w nowy sposób: jako sztuka życia przedstawiona za pomocą obrazu. W tej 

perspektywie należy stwierdzić, że scenariusz Dekalogu jest swoistym traktatem 

metafizycznym, który odnosi widza do wymiaru transcendentnego, czyniąc 

to w prosty, przystępny sposób. 

  

                                                           

347
M. Przylipiak, J. Szałyk, Kino najnowsze…, s. 137. 

348
M. Klinger, Strażnik wrót…, s. 52. 

349
K. Kieślowski, Autobiografia…, s. 119. 



83 
 

4.2   Główne postacie 

 

4.2.1 Ogólny opis postaci  

 

Kieślowski kreuje atmosferę tajemniczości, układa grę postaci, które próbują 

zakładać maski, aby nie ujawniać swoich bolesnych i intensywnych przeżyć
350

. 

Przykładami takich emocjonalnych wzruszeń są krótkie sceny we wszystkich 

częściach Dekalogu. W pierwszej części przykładem jest Krzysztof, który wchodzi 

do świątyni i przewraca ołtarz po śmierci swego syna. W części drugiej taką grę 

uczuć wyrażają przedmioty: szklanka przy łóżku Andrzeja, kwiatek zniszczony 

przez niezdecydowaną Dorotę lub metalowa rura w szpitalu, na którą padają krople 

głośno rozpryskującej się wody 
351

. 

Dziesięciogodzinny cykl filmów biorących za punkt wyjścia kolejne 

przykazanie Starego Testamentu zrodził się z poczucia zagubienia i chaosu, w jakim 

znalazł się współczesny człowiek. Dbając o spójność cyklu, autorzy umieścili akcję 

poszczególnych odcinków w tym samym miejscu. Bohaterami są mieszkańcy 

jednego z bloków na warszawskim Ursynowie. Uważna analiza obrazu pozwala 

zauważyć, że główne postacie niektórych odcinków pojawiają się epizodycznie 

w innych. Ponadto pomiędzy poszczególnymi częściami Dekalogu istnieje 

dodatkowa więź konstrukcyjna albo problemowa. Na przykład biografię lekarza 

z Dekalogu2 można traktować jako swoistą kontynuację Dekalogu1. Historia 

bohaterki Dekalogu2 zostaje przytoczona jako przykład podczas zajęć z etyki 

w Dekalogu8. Cały cykl obrazów należy opisywać jako serię współczesnych filmów 

obyczajowych, dla których przykazania stanowią jedynie fabularny punkt 

wyjścia
352

. 

Analiza dzieła pozwala stwierdzić, że Dekalog stanowi opowieść nie tyle 

o Bogu, co o człowieku. Film, dokonując reinterpretacji biblijnych praw i nakazów, 

ukazuje ich znaczenie dla współczesnych ludzi. Jest bolesną i przejmującą 

opowieścią o istocie ludzkiej końca XX wieku. Główni bohaterowie pokazują 

swoiste pęknięcie zachodzące na granicy pomiędzy tęsknotą za Absolutem a lękiem 

przed Nim. Napięcie to można dostrzec między innymi w Dekalogu2, w którym 

                                                           

350
E. Behr, Nihilista z poczuciem humoru, „Gazeta Lubuska” 1989, nr 274, s. 9. 

351
Por. J. Falkowska, Majestat uczuć w Dekalogu…, s. 107-108. 

352
T. Lubelski, Historia kina polskiego. Twórcy, filmy, konteksty, Chorzów 2009, s. 456. 



84 
 

stary, zgorzkniały lekarz zapytany przez Dorotę (żonę pacjenta), czy mąż przeżyje, 

świadomie mówi nieprawdę i przysięga na Boga, aby nie dopuścić do aborcji 

poczętego dziecka. Kluczowe stają się słowa, które nie padają w filmie, lecz można 

je przeczytać w scenariuszu: „Nie ma szans”, „Niech pan przysięgnie” (Ordynator 

milczy), „Niech pan przysięgnie!”, „Bóg mi świadkiem”
353

.  

Kolejnym aspektem struktury filmu jest nowatorskość dzieła. Często 

bowiem w filmach obserwujemy brak autorefleksji głównych postaci – wykonują 

one ślepo swoje zadania, a ich wybory są jakby niezależne od nich. Natomiast 

w filmach Kieślowskiego bohaterowie walczą często ze swoją autonomią próbują 

podporządkować sobie prawo Boże, ale doświadczając cierpienia, szybko 

przekonują się, że jest to niemożliwe. Oglądający natomiast jest w centrum fabuły, 

stając się uczestnikiem wydarzeń rozgrywanych na ekranie, ale także jest 

obserwatorem z zewnątrz. Staje się to możliwe dzięki rezygnacji autora scenariusza 

z formy odrealnienia postaci na korzyść przedstawienia ich w codziennym życiu. 

Kieślowski nazywa to „chęcią nierealizowania formy poza świadomością”
354

. 

Skutkiem takiego reżyserskiego zabiegu jest ukazanie konkretnych problemów 

człowieka istniejących w rzeczywistości; postawienie pytań, z którymi się zmaga 

i subiektywne odniesienie jego egzystencji do rzeczywistości pozaziemskiej. 

Przesłaniem tego przykazania jest to, że skoro nie można właściwie wypowiedzieć 

boskiego imienia jedyne, co pozostaje, to ratować życie ludzkie
355

. Ordynator 

kłamie, aby ratować życie człowieka i pomimo iż cel nie uświęca środków, jego 

zachowanie nie zasługuje na potępienie.  

Kieślowski, stawiając swoich bohaterów niejednokrotnie w sytuacjach 

granicznych, nie ogołaca ich z godności, lecz ukazuje ich walkę o honor i godność 

w sprawach życia i śmierci
356

. 

 Dekalog usiłuje ukazać poszukiwanie przez jego bohaterów pewnego, 

niepodważalnego układu wartości, który przekraczałby bolesną niewiedzę 

człowieka. Jednocześnie stara się odnosić do rzeczy ostatecznych i prawd 

absolutnych. Z drugiej strony film nie jest rozprawą na temat wyznania wiary bądź 

                                                           

353
K. Kieślowski, K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 56. 

354
G. Gazda, Nie chce realizować formy poza świadomością reżysera, „Film na Świecie”1992, nr 3-4, 

s.129. 
355

Por. S. Zizek, Lacrimae rerum… , s. 62. 
356

Por. T. Sobolewski, Solidarność grzesznych (O Dekalogu Krzysztofa Kieślowskiego), „NaGłos” 

1990, nr 1, s. 91-101. 



85 
 

wykładem katechetycznym. Nie pojawiają się w nim bohaterowie mogący być 

wzorcami do naśladowania. Przykładem może być część czwarta Dekalogu, 

w której jedna z bohaterek staje przed dylematem: czy spalić list zawierający 

odpowiedź na pytanie, kto jest jej ojcem, czy też go przeczytać. Dylemat ten 

zawiera fundamentalne pytanie, czy w pewnych sytuacjach lepiej poznać gorzką 

prawdę czy też trwać w niewiedzy. Anka staje wobec decyzji podważenia autorytetu 

ojca. Odczytany w świetle czwartego przykazania pozwala wysnuć wniosek, 

że skoro rodzina stanowi ostateczną gwarancję porządku społecznego, to brak czci 

do własnego ojca i matki prowadzi do usunięcia wszelkich ograniczeń. Gdy 

ojcowska władza zostaje zawieszona, wszystko staje się dozwolone, nawet 

zbrodnia
357

. Dlatego Anka postanawia spalić list kwestionujący biologiczne 

ojcostwo swego rodzica, mimo że początkowo cieszy się z korespondencji. Potem 

jednak pali list, niszcząc jednocześnie w sobie grzeszne uczucie do własnego ojca, 

ponieważ ojciec – bez znaczenia, czy biologiczny, czy zajmujący się wychowaniem 

– jest kimś ważniejszym niż to, co subiektywnie się w pewnym momencie życia 

odczuwa, jest zawsze gwarantem bezpieczeństwa rodziny.  

Wniosek płynący z filmu nasuwa się sam: człowiek musi mieć oparcie, 

fundament, który wskazywałby drogę, jaką można bezpiecznie podążać dalej. 

 Dekalog ukazuje także różne zranienia współczesnego człowieka. Jest próbą 

uchwycenia i wyrażenia za pomocą obrazu bólu, miłości, jego wewnętrznego 

świata, niejednokrotnie naznaczonego irracjonalnością i subiektywizmem, 

człowieka ulegającego pod wpływem emocji różnym przemianom. Miłość, 

nienawiść, zdrada chociaż z zewnątrz wydawać się mogą banalne, w swojej istocie 

mają wpływ na konkretny los człowieka
358

.Tragiczne w skutkach uczucie Tomka 

(Dekalog6) poucza, jak niedojrzałe pragnienie miłości może zamienić się 

w samotność. Tomek kradnie lunetę, aby podglądać Magdę. Kiedy dochodzi do ich 

spotkania, odkrywa, że uczucie, jakie żywił do Magdy, nie było prawdziwą 

miłością, lecz jedynie pożądaniem. Obsesyjne zauroczenie zamienia się 

w destrukcję samego siebie poprzez próbę dokonania samobójstwa. 

 Analizując film z perspektywy świata bohaterów, należy stwierdzić, że dominuje 

w nich atmosfera czekania i przeczucia. Początkowo wydaje się, że to oczekiwanie 

                                                           

357
Por. S. Zizek, Lacrimae rerum…, s. 63. 

358
K. Jabłońska, Koniec i początek. Krzysztof Kieślowski i jego kino, „Więź” 1996, nr 9, s. 126-127. 



86 
 

zastępuje przejawy sacrum. Dopiero wnikliwa refleksja nad treścią filmu ukazuje 

wiele zabiegów bezpośrednio odsyłających do wymiaru transcendentnego
359

. 

Dotyczy to między innymi atmosfery przeczucia bądź wiary w istnienie sfery 

niemożliwej do racjonalnego poznania i określenia, która jest niezbędnym 

gwarantem poczucia sensu we wszechświecie i jedynym niezmiennym punktem 

odniesienia
360

. Wybory bohaterów, niejednokrotnie zabarwione egoizmem, 

konfrontują ich z rzeczywistością poczucia winy, świadomością przekroczenia 

jakieś bariery, za którą pojawia się ból wynikający z nieludzkiego zachowania.  

Główne postacie Dekalogu są ludźmi wolnymi, chociaż nie zawsze 

tę wolność dobrze rozumieją. Zdaniem Kieślowskiego człowiek wolny staje wobec 

możliwości wyboru natury moralnej i natury emocjonalnej. Zderza się 

z codziennymi problemami. Kocha lub jest kochany bądź tylko tęskni 

(za prawdziwą miłością)
361

. Życie zatem opisane w codzienności w rzetelny sposób 

uwypukla przenikanie się widzialnego z niewidzialnym. Film przekonuje 

(oraz współgra z filozofią chrześcijańską, między innymi przekonaniami Józefa 

Tischnera), że „tylko Bóg jest w stanie dać człowiekowi to, co jest najwyższą 

dla niego wartością, a mianowicie – wolność”
362

. 

Filmowy Dekalog, chociaż nie jest wykładem na temat chrześcijańskiej 

koncepcji wolności, jednak podkreśla ten aspekt biblijnego Dekalogu: możliwość 

przyjęcia bądź odrzucenia praw w nim zawartych. W obrazie pobrzmiewa bliska 

Ewangelii prawda, że Prawo spisane na kamiennych tablicach i ofiarowane 

Mojżeszowi, chociaż nie jest łatwe, jest jednak konieczne, ponieważ chroni ludzką 

godność, pomaga odnaleźć zagubioną harmonię zarówno w sobie samym, 

jak i w świecie. Chociaż niekiedy bywa niewygodne i uciążliwe, to jednak człowiek 

nie jest w stanie całkowicie się go pozbyć
363

. Pragnienie życia bez Bożych praw 

i zasad, mimo obiecanego pozornego szczęścia, zamienia się w chaos i cierpienie. 

Bohater, który traci więź ze swoim Stwórcą, przestaje myśleć o swoich wyborach 

egzystencjalnych. 

                                                           

359
 Por. A. Melon-Regulska, Dostrzec niewidzialne…, s. 117. 

360
Ibidem, s. 118. 

361
Por. K. Kieślowski, Autobiografia…, s. 122. 

362
Por. Wokół Dekalogu, z ks. Józefem Tischnerem rozmawia Ewelina Puczek, „Tygodnik 

Powszechny” 2005, nr 19, str. 4-5. 
363

K. Jabłońska, Wariacje na temat Dziesięciorga Przykazań, „Kwartalnik Filmowy” 1997, nr 18, 

s. 173. 



87 
 

Tematy, którym Kieślowski poświęcił cykl dziesięciu filmów, zostały 

skoncentrowane wokół ludzkich doświadczeń miłości, narodzin i śmierci. Dzięki 

temu uzyskują one wymiar uniwersalny: śmierć syna, spotkanie z Bogiem po stracie 

najbliższej osoby (Dekalog1), ciężka choroba męża, jego umieranie, poczęcie 

dziecka z obcego mężczyzny, ciągłe przeżywanie śmierci rodziny w kilkadziesiąt lat 

po wojnie, moralny dylemat krzywoprzysięstwa, cud (Dekalog 2), zdrada małżeńska 

i myśli o samobójstwie (Dekalog3), miłość i kazirodztwo, aborcja, tajemnica 

ojcostwa (Dekalog4), morderstwo, kradzież, wina, brak miłości, kara śmierci 

(Dekalog 5), potrzeba miłości, próba samobójcza (Dekalog6), potrzeba miłości 

i akceptacji bohaterki jako matki i córki (Dekalog7), poczucie winy 

za spowodowanie śmierci i odmowę pomocy (Dekalog8), zdrada, kłamstwo i próba 

samobójstwa (Dekalog9), potrzeba ojcowskiej miłości, obmowa, chęć posiadania, 

strata majątku, miłość braterska (Dekalog10), to powtarzające się motywy 

w filmach. Bohater zostaje nagle postawiony wobec sytuacji granicznej, trudnej, 

dramatycznej, która sprawia, że zadaje pytania o sens życia, porządek istnienia, 

przeznaczenie i istnienie Boga
364

. Wymienione elementy ludzkiej egzystencji 

stanowią wykładnię życia człowieka. Dla starego jak świat tematu miłości, wiary, 

nadziei reżyser znajduje nową formę, udaje się mu rzecz niezwykła – w skończonej 

formie zawarł coś nieskończonego. I jest to obraz na najwyższym poziomie, zwraca 

uwagę logiczną, żelazną wręcz konstrukcją, w której nie ma miejsca na nic, 

co zbędne
365

. 

Krytycy filmowi – co zostało powiedziane na wstępie rozważań – uważają 

Krzysztofa Kieślowskiego za reprezentanta kina moralnego niepokoju. Jedna 

z fundamentalnych kwestii, jakie podejmuje on w swoich obrazach, to pytanie 

o świat wartości współczesnego człowieka: więcej mieć czy bardziej być?
366

. 

                                                           

364
A. Melon-Regulska, Dostrzec niewidzialne…, s. 118-119. 

365
Por. M. Przylipiak, Krótkie filmy, Dekalog oraz Podwójne życie Weroniki Krzysztofa 

Kieślowskiegow zwierciadle polskiej krytyki filmowej, „Kwartalnik Filmowy” 1998, nr 24, s. 138. 
366

Kino moralnego niepokoju – nurt w polskiej kinematografii przypadający na lata 1976-1981, 

nazwa zaproponowana przez Janusza Kijowskiego została przyjęta oficjalnie podczas 

międzynarodowego Seminarium Krytyki odbywającego się z inicjatywy nowego (od listopada 1978) 

prezesa Stowarzyszenia Filmowców Polskich, Andrzeja Wajdy. Jeden z największych nurtów 

w polskim kinie. Stanowi on odpowiedź ówczesnych twórców kina polskiego na sytuację w kraju, 

jest to swoisty manifest, kinowa opozycja wobec cenzury komunizmu i niemożności wypowiadania 

się na problemy społeczno-polityczne. W swoich założeniach odwołuje się do moralności, Dekalogu, 

wartości, zasad niesystemowych, zasad niewspartych autorytetem komunizmu. Pokazuje bohaterów 

borykających się z wyborami moralnymi i próbą zachowania wartości ludzkich w trudnej, 

niezrozumiałej rzeczywistości. Do najwybitniejszych artystów kierunku należą: K. Kieślowski 



88 
 

Autor cyklu filmów opatrzonych wspólnym tytułem Dekalog, komentując je, 

wyznaje: „Trzeba szukać sposobów, żeby to, co w filmie z konieczności 

zewnętrzne, stanowiło oprawę, a nie treść utworu. Stoimy więc przed koniecznością 

zmiany języka, zmiany bohaterów naszych filmów, zmiany sytuacji dialogów. 

To, o czym piszę, nie jest ucieczką od konwencji realistycznej, jest problemem 

rozwoju tej konwencji, którego kierunek mógłbym określić najkrócej: głęboko 

zamiast szeroko, do środka nie na zewnątrz”
367

. Dlatego w każdej części cyklu jego 

bohaterowie są rozdarci między sferą racjonalną a irracjonalną. Poddanie się intuicji 

niejednokrotnie prowadzi ich do pomyślnych wyborów i otwiera na to, 

co irracjonalne, a więc także na świadomość istnienia innej, niepoznawalnej 

intelektem rzeczywistości
368

. W jednej z rzeczywistości człowiek jawi się przede 

wszystkim jako zdobywca różnego rodzaju dóbr, jako ten, kto realizuje się 

w ujarzmianiu zewnętrznego świata, zagłuszając jednocześnie własne bycie, 

tak często obfitujące w niespełnienie i cierpienie. Pragnąc więcej mieć, gotów jest 

niejednokrotnie pójść na każdy kompromis tym bardziej, że na jego oczach upadło 

tak wiele ideologii, a wartości, które były uważane za pewne i oczywiste, zostały 

ośmieszone i zakwestionowane. Wydaje się więc, że w dzisiejszym świecie nie ma 

już niczego, czego nie można byłoby podważyć, na czym można by było się oprzeć. 

Jednocześnie należy dodać, że taki obraz jest tylko zewnętrzną prawdą o człowieku. 

Jest to obraz pozorny, który więzi i przytłacza prawdziwego człowieka, człowieka, 

który doświadcza samotności, ucieka od samego siebie, jest zagubiony 

w rzeczywistości. Z jednej strony jest on silnie uwikłany w zło, z drugiej zaś – 

rozpaczliwie szuka dobra. Egzystencja bohaterów filmów Kieślowskiego jest 

zawieszona pomiędzy światem doczesnym a wiecznością. Jeśli nawet nie wierzy 

on w istnienie rzeczywistości nadprzyrodzonej i zbawienie własnej duszy, to dzięki 

tym, którzy wierzą, ociera się o te wartości, chociażby na zasadzie przypuszczenia 

bądź pytania
369

. W taki sposób prezentują się bohaterowie Dekalogu – pragnący 

niemożliwego, a z drugiej strony świadomi własnej ograniczoności, zdolni 

do wielkich rzeczy, lecz także gotowi do popełniania czynów nieludzkich. 

                                                                                                                                                                          

(mówi się, że jego film „Personel” z 1975 stał się elementem motywującym do powstania kierunku), 

Andrzej Wajda, Krzysztof Zanussi, Agnieszka Holland, Janusz Kijowski. Por. T. Lubelski, Historia  

kina polskiego. Twórcy, filmy, konteksty, Chorzów 2009,s. 378-380. 
367

Por. K. Kieślowski, Głęboko zamiast szeroko, „Dialog”, nr 1, 1981, s. 109-111. 
368

A. Melon-Regulska, Dostrzec niewidzialne…, s. 120. 
369

K. Jabłońska, Wariacje na temat Dziesięciorga Przykazań, s. 155. 



89 
 

 W zlaicyzowanym, ale bynajmniej nie zdesakralizowanym świecie, postacie 

poruszają się w przestrzeni uświadomionego sacrum
370

. Ludzie końca XX wieku, 

bo z tego okresu wywodzą się główni bohaterowie polskiego reżysera, stają nie 

tylko wobec pytania o sens zła i cierpienia wpisanego w porządek świata oraz 

wobec gorzkiej świadomości istnienia jasnych i ciemnych stron życia i swoich 

własnych dążeń, ale rozbici przez codzienność na okruchy i role pełnione 

w społeczeństwie doświadczają niemożności zintegrowania samych siebie, 

uwolnienia się od zagubienia, nieciągłości, rozdarcia i fałszu. Stają wobec 

niemożności osiągnięcia wewnętrznej jedności, a tym samym własnej tożsamości
371

. 

Postacie Dekalogu wyrażają kondycję dzisiejszego człowieka, który może 

bardziej niż kilka wieków temu dotkliwiej doświadcza niepewności losu naszej 

cywilizacji
372

. Epoka, w jakiej przyszło żyć bohaterom filmów Kieślowskiego, 

to era technologii, która jest jednocześnie okresem zapomnienia wartości 

związanych z byciem człowieka i wydaje się, że jest w nim niemożliwe inne 

myślenie niż to o jego panowaniu nad przyrodą i społeczeństwem
373

.  

 

 

4.2.2 Szczegółowy opis głównych postaci 

 

Dla potwierdzenia powyższych wniosków warto przedstawić sylwetki kilku 

bohaterów Dekalogu. Zacznijmy od małego chłopca z części pierwszej. Bohater, 

wyjątkowo inteligentny i wrażliwy jedenastoletni Paweł, który wychowuje się bez 

matki, żyje w kręgu dwóch odmiennych koncepcji wychowawczych. Jego ojciec, 

profesor językoznawstwa, wierzy ślepo we wszechmoc komputera i zaraża tym 

przekonaniem syna. Natomiast jego ciotka stara się wychować bratanka w duchu 

chrześcijańskim. Ponieważ na co dzień Paweł żyje z ojcem, to właśnie 

on podejmuje ważne decyzje. Rodzic jest przekonany, że dane płynące z komputera 

gwarantują trwałość powierzchni zamarzniętej sadzawki. Ufając tym danym, ojciec 

pozwala synowi wypróbować otrzymane na Boże Narodzenie łyżwy. Lód jednak 

                                                           

370
Ibidem, s. 157. 

371
Ibidem, s. 155. 

372
Por. J. Bolewski, Odmiana życia przez przypadki. Śladami Krzysztofa Kieślowskiego, „Więź” 

1999, nr 1, s. 41-45. 
373

H.G. Gadamer, Rozum na właściwym miejscu. Z Hansem-Georgiem Gadamerem rozmawia 

Klemens Baranowski, „Znak” 1990, nr 7-8, s. 131. 



90 
 

załamuje się pod nim i chłopiec tonie
374

. Dorastający chłopak żyje w dwóch 

światach: z jednej strony bardzo uporządkowanym i racjonalnym, z drugiej – 

w świecie duchowym. Obydwie rzeczywistości bardzo go interesują, chce 

je poznawać, ale doświadcza też realnego podziału, który niczym gruba kreska 

dzieli jego ojca i ciotkę, brata i siostrę. Jest za wcześnie, aby sam mógł podjąć 

osobiste decyzje. Dziecięco ufa jednej i drugiej stronie. Przekonuje się najboleśniej, 

że świat nauki, zaufania do racjonalnych danych, może się mylić, że nie wszystko 

można doskonale policzyć i udowodnić za pomocą wzoru matematycznego. 

Jedenastolatek staje się w ten sposób symbolem postmodernistycznej epoki, 

w której dominuje umysł odarty ze świata transcendencji. Z drugiej strony zostaje 

on boleśnie doświadczony przez bezsens ludzkiej egzystencji. 

W drugiej części Dekalogu jednym z bohaterów jest ordynator szpitala. 

na swoim oddziale ma ciężko chorego pacjenta, którego żona Dorota, będąc w ciąży 

z kochankiem, pragnie uzależnić losy swojego dziecka od diagnozy lekarza. Jeżeli 

ciężko chory mąż nie przeżyje, to urodzi dziecko, jeśli natomiast przeżyje, 

to dokona aborcji. Ordynator długo broni się przed złożeniem jakiejkolwiek 

deklaracji. Między dwojgiem głównych bohaterów rośnie napięcie, które przechodzi 

w otwartą niechęć. Dorota, nawet w tragicznej sytuacji, pragnie mieć wszystko pod 

kontrolą. Natomiast ordynator, wobec beznadziejnych sytuacji medycznych, 

zostawia jakąś przestrzeń nadziei. Nie wyklucza tajemnego miejsca dla Boga. 

Ordynator to osoba powściągliwa. Przeżył osobistą tragedię, gdy stracił rodzinę, 

o czym opowiada swojej sąsiadce, pani Basi. Będąc świadomy ludzkiego życia, 

nieoczekiwanie zostaje postawiony w miejscu Boga, mając zadecydować o życiu 

i o śmierci. Aby jednak ocalić życie, dopuszcza się kłamstwa, opowiadając się tym 

samym po stronie nienarodzonego. Ordynator nie osądza Doroty, lecz jednocześnie 

nie chce przyczynić się do śmierci jej dziecka. Wobec niezwykle dramatycznej 

sytuacji, w jakiej zostaje postawiony, wybiera „mniejsze zło” – kłamstwo zamiast 

śmierci dziecka. 

W części piątej filmu główną postacią jest adwokat oskarżonego o zabójstwo 

Jacka. Bohater zdaje się być ucieleśnieniem Boga. Dlaczego? Ponieważ jako jedyny 

współczuje Jackowi pomimo zbrodni, którą ten popełnił. Zabójca ufa Piotrowi 

i przed nim wyznaje swoje grzechy. Ich ostatnia rozmowa wyraźnie ma charakter 

                                                           

374
T. Lubelski, Historia kina polskiego…, s. 457. 



91 
 

spowiedzi. W tej historii Piotr jest symbolem dobra, a zarazem lepszego świata. 

Lepszego od tego, w którym Jacek popełnia zbrodnię i zostaje skazany na karę 

śmierci. W scenie, w której Piotr spogląda na okno Jacka, gdy policja wyprowadza 

go z sądu, wspomniane okno łączy dwa światy. Staje się to bardzo czytelne 

w momencie, gdy Piotr je otwiera, wołając Jacka. Piotr wierzy w sprawiedliwość 

i ma odwagę być idealistą, czego pełnym wyrazem są słowa wewnętrznego 

monologu stanowiące preludium do całej historii: „Nie wierzę w odstraszające 

działanie kary. Myślę, że ważniejsza jest jej nieuchronność. Wobec każdego. 

Od czasów Kaina żadna kara nie poprawiła i nie odstraszyła świata od popełnienia 

przestępstwa”
375

. 

Jednakże prawdziwe życie brutalnie niszczy ideały młodego adwokata. 

Dlatego pod koniec filmu zrozpaczony Piotr krzyczy: „Nienawidzę!”
376

. Jedyne, 

co mu pozostało, to przepełniony bólem krzyk, którego nikt nie słyszy
377

. 

W bohaterze odpychają się dwa światy: piękny i brutalny, a ideały kłócą się 

z szarą rzeczywistością. Pragnie stwarzać świat idealny, a przekonuje się, że świat 

jest zły, zbrodnia zaś rodzi kolejną zbrodnię. 

Takim bohaterem, w którym zachodzi zarysowany powyżej konflikt, jest 

Tomek(Dekalog6). Obserwując przez okno Magdę, przenika jej intymność, której 

tak pożąda, która go jednocześnie fascynuje, a zarazem przeraża. Młody chłopak 

zakochuje się w dużo starszej od siebie, dojrzałej kobiecie. Przez ponad rok 

podgląda ją przez okno swojego mieszkania. Śledzi każdy jej ruch, ale nie ma 

odwagi z nią porozmawiać
378

. Gdy w końcu wyznaje jej swoje uczucia, kobieta 

cynicznie wykorzystuje jego wrażliwość. W pierwszej dłuższej rozmowie między 

nimi dochodzi do obnażenia niewinnej miłości Tomka przez pozbawione piękna 

wyuzadane pożądanie:  

„ – Bo panią kocham, naprawdę kocham panią! 

– I czego… czego chcesz? 

– Nie wiem! 

– Chcesz mnie pocałować? 

– Nie! 

                                                           

375
 Por. K. Kieślowski, K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 118-119. 

376
Słów tych nie ma w scenariuszu, zostały dodane w filmie. Por. Ibidem, s. 142. 

377
Por. H. Kowalska, Symbol w Dekalogu K. Kieślowskiego… 

378
Ibidem. 



92 
 

– Może chcesz iść ze mną… może chcesz się ze mną kochać? 

– Nie! 

– To co chcesz? 

– Nic…”
379

. 

Ta krótka rozmowa określa istotę relacji pomiędzy Magdą a Tomkiem. 

Z jednej strony widać młodzieńczą fascynację i uczucie, z drugiej cyniczny chłód. 

Tomek kieruje się ideałem romantycznej miłości, ale doświadcza, że taka nie 

istnieje, chce kochać prawdziwie, lecz doświadcza, że to niedorzeczne. Kolejny 

raz piękna idea zostaje zrównana z ziemią przez rzeczywistość świata. 

 Przedmiotem naszej analizy jest też tajemnicza postać grana przez Artura 

Barcisia, która pojawia się we wszystkich odcinkach, za wyjątkiem ostatniego. 

Z postacią tą wiąże się przesłanie, że to, co niewyobrażalne, staje się bardziej 

możliwe
380

. Cechą osobliwą tej postaci jest to, iż posiada wiele twarzy. Jest 

odmienna od pozostałych bohaterów filmu, ponieważ w niej nie zachodzi konflikt 

między ideą a życiem, jest jakby poza tym napięciem. W części pierwszej pojawia 

się jako mężczyzna siedzący nad stawem, w którym topi się Paweł. W części drugiej 

to laborant, asystent ordynatora. W Dekalogu3 jest motorniczym tramwaju, 

natomiast w następnej części– kajakarzem. Dekalog5 przedstawia go jako zwykłego 

robotnika, zaś kolejna część cyklu ukazuje go jako przechodnia niosącego walizkę, 

na którego nieomal wpada swoim wózkiem Tomek. Jako mężczyzna przebywający 

na stacji kolejowej spotyka głównych bohaterów Dekalogu7. 

W kolejnym odcinku jest jednym ze studentów w sali wykładowej, natomiast 

w Dekalogu 9 pojawia się jako rowerzysta. Ta postać o wielu wcieleniach jest 

zwykłym człowiekiem podobnym do setek tych, których mijamy w drodze do pracy. 

Chociaż w żadnej części cyklu nie wypowiada choćby słowa, jest zwyczajna 

i niezwykła zarazem. Z jednej strony nie wyróżnia się z tłumu, z drugiej zaś niesie 

ze sobą dziwną aurę spokoju i szczerości. Ta postać jest niczym czysta karta, 

gotowa, by zapisać na niej przeszłość i przyszłość. Dlatego konotuje w sobie 

nieograniczoną przestrzeń symboliczną. Jest głosem sumienia i personifikacją 

duszy. Uosabia dobro, które uzupełnia i równoważy ciemne strony ludzkiej natury. 

Jest znakiem w labiryncie życia. Aniołem i obliczem Boga. Jest też symbolem 

                                                           

379
K. Kieślowski, K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 161. 

380
Por. J. Falkowska, Majestat uczuć w Dekalogu…, s. 110. 



93 
 

sacrum. W tej bowiem postaci Kieślowski skumulował wszystkie wartości, których 

człowiek nie chce utracić w cynicznym i zdemoralizowanym świecie
381

. 

Niema obecność tego bohatera w pewien sposób przypomina o niewidzialnej 

obecności Boga, wyraża wewnętrzne przekonanie, że On czuwa i nie są Mu obce 

losy rodzaju ludzkiego. Postać ta pojawia się w najmniej oczekiwanych momentach 

i, co ważne, w sytuacjach ludzkiej bezradności, jak gdyby Niewidzialny 

przypominał o swym istnieniu ponad tym wszystkim, co człowieka przytłacza. 

Trudno określić tego bohatera jednym pojęciem: anioł, Opatrzność Boża, 

przeznaczenie, dobry duch. Z pewnością jednak reżyser filmu nie miał zamiaru 

określać go jednym terminem. Ta nieokreśloność świadczy o potędze 

rzeczywistości niewidzialnej. 

 

 

4.3   Wymiar transcendentny obrazu 

 

W wywiedzie udzielonym „Przeglądowi Powszechnemu” Kieślowski stwierdził: 

„Mam wrażenie, patrząc na rzeczywistość dzisiaj i próbując ją związać z kulturą, 

że wszyscy jesteśmy w jakiś kleszczach, z których nie potrafimy znaleźć wyjścia. 

Przesłanką tych kleszczy są pytania: do kogo mówimy? Czy będą nas chcieli 

słuchać? Na jakiej płaszczyźnie możemy się komunikować?”
382

. 

Dzięki tym słowom łatwiej można zrozumieć rolę obrazu w filmie reżysera. 

Dekalog jest bowiem dziełem złożonym z precyzyjnie skonstruowanych obrazów, 

które inspirują widza do refleksji. 

Analiza filmu pozwala zauważyć, że reżyser przywiązywał wielką wagę 

do szczegółów, składających się na elementy obrazu. Z pozoru jawią się mało 

istotne, lecz w końcu okazują się niezbędne do zrozumienia przesłania całości filmu. 

Uważna analiza pozwala ułożyć je w spójną całość. W ten sposób stają się one 

odnośnikami do przestrzeni metafizycznej.  

Kieślowski z banalnych sytuacji zaczerpniętych z codzienności wydobył 

ukryte znaczenia i podteksty, aby na ich kanwie konstruować metaforę. 

                                                           

381
Por. H. Kowalska, Symbol w Dekalogu K. Kieślowskiego… .  

382
O polskim filmie, Dyskusja na temat kondycji polskiego filmu, rozmawia między innymi K. 

Kieślowski, „Przegląd Powszechny” 1986, nr 781, s. 283. 



94 
 

Konwencjonalnym czynnościom i rekwizytom (niszczenie kwiatu
383

, palenie 

papierosa
384

, picie herbaty, puste szklanki, mleko
385

) nadał wymiar symboliczny
386

. 

Posługując się tego typu rekwizytami, starał się uchwycić rzeczywistość widzialną 

podobnie jak tę, która jest dla człowieka niewidoczna. Przenikanie się tych dwóch 

rzeczywistości tworzy swoistą grę napięć, zachodzącą pomiędzy obserwacją 

a znaczeniem, między faktem a ideą
387

. 

Elementami składowymi obrazu są między innymi: światło i kolor
388

. 

Zdjęcia dokonane z użyciem filtrów zniekształcających rzeczywistość, odbicia 

w lustrach i szybach sprawiają, że widzialny świat jest postrzegany, jakby był 

odwrócony. Powtarzalność sytuacji, przedmiotów i postaci epizodycznych sugeruje 

istnienie głębszego porządku. Przykładem powyższego jest chociażby scena 

z Dekalogu 5, kiedy Magda podchodzi do zegara na ścianie i wciąż zerkając 

w stronę bloku Tomka, nakręca go małym kluczykiem. Potem rozbierając się, 

zasłania kolorowymi gobelinami okna w taki sposób, aby podglądający ją Tomek 

nie mógł jej zobaczyć z kochankiem
389

. 

Można zatem mówić o swoistej metafizyce obrazu – praktycznym wykładzie 

pierwszych zasad, gdzie Bóg jako Pierwsza Przyczyna w niewidoczny sposób 

przenika cały świat. 

 Wiele miejsca w recenzjach Dekalogu zajmuje obraz świata stworzonego 

na potrzeby filmu. Powszechnym zachwytom nad pracą operatora towarzyszyło 

przerażenie jej efektami. Doskonałym tego przykładem może być niezwykle 

pieczołowicie opisana przestrzeń zbrodni w Dekalogu5. Posępne światło nad 

miastem, prześwitujące przez brudny smog, prowizoryczne płoty zasłaniające 

budynki w rozsypce, strach towarzyszący kontaktowi z obcym człowiekiem 

stanowią tło, na którym zostanie wyrażona agresja, cierpienie i śmierć
390

. 

                                                           

383
 Dorota (Dekalog 2) z determinacją obrywa liście kwiatu stojącego na parapecie w jej mieszkaniu. 

Robi to wtedy, gdy cały jej świat zaczyna się rozpadać. Jej nadzieje na to, że potrafi jeszcze panować 

nad swoim życiem i wyborami, opuszczają ją w rytmie zrywanych liści. 
384

 To, w jaki sposób Dorota (Dekalog 2) pali papierosa przed spotkaniem z ordynatorem, zdradza jej 

dotkliwe zdenerwowanie i brak panowania nad sobą. 
385

 Zamarznięta butelka z mlekiem (Dekalog 1) staje się początkiem finałowej sceny, w której ojciec 

z synem zaczynają obliczać grubość tafli wody, posługując się matematycznymi wzorami. 
386

M. Kornatowska, Metafizyczne tajemnice K. Kieślowskiego…, s. 86. 
387

R. Marszałek, Między dokumentem a fikcją [w:] Kino Krzysztofa Kieślowskiego, red. T. Lubelski, 

Kraków 1977, s. 15. 
388

K. Jabłońska, Koniec i początek. Krzysztof Kieślowski…, s. 128. 
389

Por. K. Kieślowski, K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 159. 
390

M. Przylipiak, Krótkie filmy, Dekalog oraz Podwójne życie Weroniki…, s. 136-137. 



95 
 

Przedstawiony przez Kieślowskiego obraz gwałtu i agresji to przyczynek 

zbrodni, pozwala wnioskować, że film stanowi sprzeciw twórcy wobec 

przeładowanego brutalnością świata wyzwolonego z zasad Dekalogu. Pokazane 

w filmie zło jest znakiem deprawacji społeczeństwa. na ekranie można dostrzec 

skutki określonego systemu wychowawczego obejmującego rodzinę, szkołę, 

a nawet religię
391

. Ten surrealistyczny obraz zawiera istotne przesłanie: człowiek nie 

jest do końca zły; zły natomiast jest świat stworzony przez niego, w którym tak 

trudno się odnaleźć. Niezaleczone rany otwierają nowe, a te z kolei determinują 

do zadawania bólu. 

Również koloryt obrazu Kieślowskiego niesie własny ładunek znaczeniowy. 

Sugeruje emocjonalno-psychologiczną strukturę postaci, wskazuje na ich relacje ze 

światem oraz innymi ludźmi. Kolor maluje rzeczywistość zewnętrzną, ale również 

wyraża nastroje i barwy duszy
392

. Zasadniczo w Dekalogu dominują kolory ponure; 

subiektywizują one rzeczywistość i wyrażają stan duszy. Bohaterowie filmu, 

odchodząc od Boga, wkraczają w ponure zaułki. Bóg nie karze, ale respektując 

wolność człowieka, pozwala, aby człowiek oddalił się od Źródła Światła, trwając 

w chaosie i poczuciu bezsensu
393

. Bóg, obdarowując człowieka wolnością, cierpi 

wraz z tym, który jej nie pojął. W ten oto sposób dar zmienia się w przekleństwo, 

a brak wolności prowadzi człowieka do utraty wszystkiego, co ukochał. 

Cechą charakterystyczną obrazu jest zaakcentowanie fizjonomii bohaterów. 

Operator rzadko pokazuje wiele twarzy, natomiast często skupia się na jednej, 

aby do końca oddać paletę uczuć malujących się na obliczu postaci. W filmie 

dominują zbliżenia kamery na oczy, usta, rysy twarzy w sposób ekspresyjny, 

czasami zmysłowy, co sprawia, że stają się one nośnikami metafizycznej 

tajemnicy
394

. 

Wielkie wrażenie robi asceza formalna obrazu. Oszczędność środków 

wyrazu, ich prostota, spowolniony rytm, złagodzony sposób narracji znakomicie 

pasują do obrazu, który potrafił wypełnić ekran realiami i stworzyć właściwą 

atmosferę. Uwidacznia się tu również dyscyplina formalna filmu, w którym słowo 

zostaje ograniczone na korzyść obrazu, przestrzeń akcji jest ograniczona 

                                                           

391
 Ibidem. 

392
 Por. M. Kornatowska, Metafizyczne tajemnice K. Kieślowskiego…, s. 87. 

393
 Por. H. Borowska, Spór o Dekalog, „Przegląd Katolicki” 1990, nr 12, s. 4-7. 

394
M. Kornatowska, Metafizyczne tajemnice K. Kieślowskiego…, s. 86. 



96 
 

do intymnych wnętrz mieszkalnych
395

. Takie zabiegi pomogły zwrócić większą 

uwagę na przesłanie filmu, które – podobnie jak w prawie Bożym – jest 

najistotniejsze
396

. 

Kolejną cechą obrazu jest wymiar symboliczny. Dzięki nadaniu tej funkcji 

konkretnym, prozaicznym elementom rzeczywistości, Kieślowskiemu udało się 

dokonać sakralizacji miejsca. Nie tylko świątynia w Dekalogu1 jest związana ze 

sferą sacrum. Do tej przestrzeni reżyser wprowadza też inne: jak na przykład staw, 

winda, piwnica czy balkon. W początkowych sekwencjach części pierwszej obraz 

ukazuje siedzącego nad stawem człowieka grzejącego się przy ognisku. Zarówno 

postać, jak i zbiornik wody odsyłają do świata niedostrzegalnego, a późniejsza 

tragedia (śmierć dziecka) przeobraża staw w drzwi do innego świata. 

W filmie pojawiają się także obrazy, które świadomie odwołują się 

do znanych symboli. Przykładem jest pionowe ujęcie balkonów osiedla 

na Ursynowie (Dekalog1), dzięki czemu stworzony obraz ukazuje je jako 

rząd krzyży prowadzących do nieba. W Dekalogu3 bohaterowie kilka razy 

przyjeżdżają na plac Trzech Krzyży. Zasypany śniegiem chodnik, na którym 

parkują samochód, ma kształt trójkąta, co nasuwa skojarzenie z trójkątem 

małżeńskim i zdradą, jakiej się dopuścili
397

. 

Reasumując, należy stwierdzić, że Kieślowski realizuje swoją koncepcję, 

wybierając sposób opowiadania, który niekiedy nie jest typowy dla kina. Łamie 

konwencję filmową podporządkowującą wszystko toczącej się akcji na rzecz 

celebrowania zwyczajności i symboliki
398

. Widać to w Dekalogu3 oraz 

w Dekalogu7. Kieślowski dokonuje odwrócenia przykazania „Nie kradnij”, o czym 

świadczy dialog bohaterki filmu Majki z jej byłym partnerem: „Nikogo nie 

okradłaś, nie zabiłaś”. „Czy można ukraść coś, co jest twoje?”
399

. W części tej 

biologiczna matka (ma na imię Majka, co w niektórych językach słowiańskich 

znaczy „matka”) kradnie małą Anię kobiecie, która w społeczeństwie funkcjonuje 

jako jej matka (chociaż nią nie jest). „Kieślowska nietypowość” polega tutaj 

na odwróceniu porządku miłości. Z natury miłość daje człowiekowi to, czego 

pragnie – pewne poczucie szczęścia, jednak w tym przypadku główna bohaterka 

                                                           

395
M. Przylipiak, Krótkie filmy, Dekalog oraz Podwójne życie Weroniki…, s. 139. 

396
Por. J. Bolewski, Tele-teologia, „Przegląd Powszechny” 1990, nr 5, s.20. 

397
A. Melon-Regulska, Dostrzec niewidzialne…, s. 121-122. 

398
Por. Anna Kaplińska, Magowie kina, „Film” 1998, nr 3, s. 104-107. 

399
K. Kieślowski, K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 195. 



97 
 

kradnie uczucie, które zawsze należało do niej, bez znaczenia na koleje losu. W tym 

kontekście pojawia się pytanie, czy wartość tę można nadal nazwać miłością
400

. 

Uchwycony przez reżysera problem kradzieży nie polega tutaj na przywłaszczeniu 

sobie materialnej własności kogoś innego, ale raczej na ukrytym pogwałceniu jego 

symbolicznej prawdomówności. Ewa wychowuje córkę swojej córki jako własne 

dziecko, zapominając o tym, że w ten sposób ograbiła Majkę z najcenniejszego 

uczucia, jakim jest macierzyństwo. Mała Ania zostaje uprzedmiotowiona przez 

tych, którzy obiecują jej miłość, oraz oszukana w imię jakiegoś dobra znanego tylko 

Ewie. 

Dla Krzysztofa Kieślowskiego symbole i obrazy są środkami odwołującymi 

widza do świata sacrum. Jak zauważa Hanna Kowalska, „ten świat reżyser pragnie 

uchronić od moralnej pustki życia codziennego i wypełnić obecnością ducha. 

Dlatego na przykład komunijne zdjęcie siostry Jacka z Dekalogu5 jest świętością – 

jedynym wspomnieniem. Jedynym śladem dobra w nim samym, pomostem 

pomiędzy szczęściem a cierpieniem, którego Jacek nie potrafi udźwignąć. Jest dobrą 

stroną jego tożsamości. Ta fotografia pozwala niemal odczytać myśli chłopaka”
401

. 

W świetle tych słów raz jeszcze należy powtórzyć, że Kieślowski jest bez 

wątpienia reżyserem metafizycznym, a Dekalog jest tego potwierdzeniem. 

                                                           

400
Por. S. Zizek, Lacrimae rerum…, s. 65-66. 

401
H. Kowalska, Symbol w Dekalogu K. Kieślowskiego… 



98 
 

4.4   Wymiar transcendentny muzyki w Dekalogu 

 

Istotną rolę w analizowanym filmie pełni muzyka. Przenika ona tkankę obrazu, 

łączy się z nim niemal symbiotycznie, pobudzając do refleksji, odnosząc 

do duchowej głębi, wydobywając ukryte znaczenia
402

. Nobilituje zarówno 

bohaterów, jak i widzów, przenosząc ich w wyższe rejony bytu
403

. Muzyka, której 

twórcą jest Zbigniew Preisner, nadaje specyficznego wyrazu każdej z części 

Dekalogu. Bez niej obraz Kieślowskiego byłby niepełny. Muzyka tego wybitnego 

polskiego kompozytora otwiera nas na przestrzeń ducha. Sam autor w jednych 

ze współczesnych wywiadów stwierdził: „Muzyka jest jedyną metafizyką w filmie. 

Taką bezpośrednią, której nie widzimy, tylko czujemy”
404

. 

Dokonując analizy warstwy dźwiękowej filmu, należy zauważyć, że została 

podporządkowana narracji. Nie jest zwykłym łącznikiem między scenami, 

lecz wyraża stan wewnętrzny bohaterów: ich emocje, rozterki, refleksje, smutek, 

niepewność. Aby osiągnąć ów cel, kompozytor posłużył się niezwykle prostymi 

i oszczędnymi środkami wyrazu. Ów ascetyczny wymiar dotyczy zarówno linii 

melodycznej, rytmiki, instrumentarium, jak i zastosowanej harmonii dźwięków. 

Jedną z charakterystycznych cech materiału muzycznego tworzącego 

podkład dla Dekalogu, jest tonacja molowa. Z natury wyraża smutek i melancholię 

w przeciwieństwie do melodii utrzymanych w tonacji durowej, która jest zawsze 

kojarzona z radością i optymizmem. Na uwagę zasługuje fakt, że jedynym 

fragmentem muzycznym Dekalogu utrzymanym w tej właśnie tonacji, jest piosenka 

śpiewana przez dzieci i aktorów na scenie teatru lalek (Dekalog7). 

Ascetyczny wymiar muzyki został podkreślony przez dobór 

instrumentarium. W poszczególnych częściach Dekalogu partia muzyczna 

wielokrotnie została powierzona do realizacji pojedynczemu instrumentowi: fletowi 

(Dekalog1), fortepianowi (Dekalog2), skrzypcom (Dekalog4), czy gitarze 

(Dekalog7). Stąd linia melodyczna realizowana przez konkretny instrument 

ma swoisty charakter i koloryt. Fragmenty, w których Zbigniew Preisner posłużył 

się złożonym zespołem instrumentalnym, należą do rzadkości.  

                                                           

402
Por. J.A. Łużyńska, Muzyczny aspekt twórczości Krzysztofa Kieślowskiego, „Ruch Muzyczny” 

1996, nr 4, s. 8-10. 
403

M. Kornatowska, Metafizyczne tajemnice K. Kieślowskiego…, s. 87. 
404

 Ze Z. Preisnerem rozmawia M. Bałaga w: http://film.onet.pl/artykuly-i-wywiady/zbigniew-

preisner-muzyka-filmowa-musi-miec-temat-przewodni-wywiad/xefyzw (dostęp: 21.06.2017). 

http://film.onet.pl/artykuly-i-wywiady/zbigniew-preisner-muzyka-filmowa-musi-miec-temat-przewodni-wywiad/xefyzw
http://film.onet.pl/artykuly-i-wywiady/zbigniew-preisner-muzyka-filmowa-musi-miec-temat-przewodni-wywiad/xefyzw


99 
 

Przebieg linii melodycznej pojawiającej się w filmie jest prosty 

i nieskomplikowany. Pochody sekundowe w górę i w dół, brak skoków 

melodycznych podczas przebiegu utworu zachęcają słuchacza do refleksji oraz 

medytacji. Niejednokrotnie temat pojawiający się na początku obrazu staje się 

muzycznym motywem przewodnim danego odcinka filmu. Kompozytor 

wielokrotnie powraca do muzycznego tematu, dzięki czemu uwypukla 

najistotniejsze aspekty obrazu. Nastrój melancholii, smutku, refleksji podkreśla 

jeszcze bardziej specyficzna rytmika, w której dominują wolne, jednostajne 

pochody dźwiękowe. 

O ilustracyjnym charakterze muzyki Preisnera świadczy również fakt, 

iż niektóre motywy nie są melodią łatwo „wpadającą w ucho”, lecz stanowią rodzaj 

muzyki atonalnej, której jedynym celem jest uchwycenie i wyrażenie powagi danej 

sytuacji (np. Dekalog 1). 

Aby uzasadnić powyższe słowa, warto przyjrzeć się bliżej wybranym 

motywom muzycznym pojawiającym się w Dekalogu. 

W odcinku pierwszym muzyczny motyw pojawiający się w całym obrazie 

powierzono fletowi. Atonalna sekwencja (bo trudno tutaj mówić o temacie 

muzycznym) wykonywana przez ten instrument brzmi:

 

 

Motyw ten w trakcie filmu zostaje poddany modyfikacjom, niemniej rytm 

i charakter przebiegu melodycznego wyraźnie nawiązują do mającej się wkrótce 

wydarzyć tragedii. Kompozytor powraca do początkowej sekwencji dźwięków 

w momencie wydobywania ciała dziecka z zamarzniętej sadzawki. 

W drugiej części muzyka stanowi wyraz uczuć bohaterów – od bezsilności 

Doroty, przez walkę z chorobą Andrzeja, a skończywszy na nadziei ordynatora. 

Motyw muzyczny jest wykonywany przez fortepian na tle towarzyszących 

instrumentów smyczkowych: 



100 
 

 

 

Pojawia się po raz pierwszy, aby wyrazić rozterkę i bezsilność Doroty. 

W trakcie filmu temat ulega przetworzeniu, lecz naczelna idea pozostaje 

niezmieniona. 

Drugi istotny motyw pojawiający się w tej samej części „Dekalogu” został 

powierzony altówce. Dorota wychodzi ze szpitalnego gabinetu po usłyszeniu 

przysięgi ordynatora, że jej mąż wkrótce umrze: 

 

 

Również ten pochód ma charakter atonalny. Nie jest tematem muzycznym 

w ścisłym tego słowa znaczeniu. Stanowi szereg pochodów dźwiękowych 

o powtarzającej się rytmice, których celem było wyrażenie dramatu sytuacji, 

a szczególnie ilustracja wewnętrznej rozterki Doroty. 

Ujęcie przebywającego w szpitalu męża Doroty, który zaczyna powracać 

do zdrowia, zostało zilustrowane muzycznym motywem nadziei. W niezmienionej 

postaci pojawia się on również w epizodzie z osą wydobywającą się z zagrożenia. 

Partię muzyczną realizuje fortepian: 

 

 

W Dekalogu 3, będącym komentarzem do przykazania o celebrowaniu dnia 

świętego, muzyczny klimat Wigilii Bożego Narodzenia został oddany przez 

tradycyjne polskie kolędy śpiewane przez ludzi: „Przybieżeli do Betlejem” głośno 



101 
 

nuci pijak niosący choinkę, „Cichą noc” wykonują wspólnie mieszkańcy domu 

opieki społecznej, „Bóg się rodzi” śpiewają wierni zgromadzeni na Pasterce. 

Motywem przewodnim czwartej części Dekalogu jest temat wykonywany 

przez skrzypce: 

 

 

Melodia ta pojawia się na początku filmu, a następnie przewija się przez cały obraz, 

aby odzwierciedlić samotność Anny i jej wewnętrzne zmagania z poznaniem 

prawdy, jaką skrywa tajemniczy list. Temat muzyczny jest powtarzany z pewnymi 

modyfikacjami w pochodzie tercjowym przez dwoje skrzypiec i fortepian. 

Utrzymana w tonacji minorowej melodia oparta na prostym, spokojnym rytmie 

wyraża samotność, smutek oraz wewnętrzną rozterkę głównej bohaterki. 

Temat muzyczny Dekalogu6 jest wykonywany przez gitarę: 

 

 

Melodia ta jest powtarzana. Ilustruje samotność, tęsknotę oraz wewnętrzne 

pragnienie Tomka, który z okna swego domu podpatruje kobietę mieszkającą 

naprzeciwko. 

Melodia pojawia się zawsze, kiedy Tomek obserwuje kobietę przez lunetę, 

jest powtarzana i przetwarzana, wykonywana przez samą gitarę bądź 

z akompaniamentem fortepianu. Pojawia się również w partii fortepianu, fletu, 

oboju. 

Drugi motyw muzyczny ilustrujący moment odrzucenia Tomka przez 

kobietę,  jest wykonywany przez wiolonczelę na tle akompaniujących instrumentów 

smyczkowych:  



102 
 

 

 

Dekalog 7 został opatrzony podwójnym akompaniamentem muzycznym. 

Pierwszy i najważniejszy tworzy muzyka odzwierciedlająca stan duchowy Majki 

oraz matki dziecka. Pojawia się w momencie porwania dziewczynki przez Majkę 

oraz poszukiwania dziecka przez matkę. 

 

 

 Motyw ten jest powtarzany kilkakrotnie przez dwie gitary. Pierwsza z nich 

wykonuje początkowy dźwięk, a druga realizuje pozostałe. W podobny sposób 

motyw muzyczny realizują flet i dzwonki klawiszowe. Warto zwrócić uwagę, 

iż ostatni z wymienionych instrumentów został po raz pierwszy zastosowany przez 

Piotra Czajkowskiego w operze-baśni „Dziadek do orzechów”. Właśnie ten 

instrument zastosowany w tym odcinku przez kompozytora jeszcze bardziej 

podkreśla temat dziecka. Pojawia się w scenie ucieczki Majki i Ani z teatru, 

poszukiwania dziecka przez matkę Ewę. Podkreśla rozpacz i niemoc, 

ale jednocześnie wyraża klimat dziecięcy. Pojawia się również wówczas, gdy Majka 

opiekuje się zasypiającą Anią. Obrazuje skomplikowane, bardzo trudne stany 

wewnętrzne Majki oraz złożoność całej sytuacji. 

Drugim motywem muzycznym jest piosenka śpiewana przez dzieci 

i aktorów teatru lalek przy akompaniamencie gitary, fletu i fagotu. To jedyny 

radosny temat muzyczny w całym Dekalogu. 



103 
 

 

 

Dokonana analiza pozwala stwierdzić, że muzyka Zbigniewa Preisnera, 

chociaż uboga instrumentalnie, swoją melodyką wzbogaca nastrój, uczucia 

oraz potęguje wymowę obrazów
405

. 

Można pokusić się o stwierdzenie, że muzyka w Dekalogu nie tylko pełni 

funkcję estetyczną, ale jest swoistym rodzajem narracji, który niejednokrotnie 

uwypukla wewnętrzne emocje bohaterów filmu. Jako przykład wystarczy wymienić 

część piątą filmu, w której motyw muzyczny pojawiający się w scenie morderstwa 

wyraża tęsknotę Jacka do swojej siostry, która popycha go w objęcia zła, 

a jednocześnie wyjaśnia przyczynę popełnienia przestępstwa przez głównego 

bohatera. 

Warto podkreślić, że w części dziewiątej Dekalogu słyszymy arię Van den 

Budenmayera – kompozytora, który nigdy nie istniał, którego zarówno postać, jak 

i utwory muzyczne zostały stworzone przez samego Preisnera. Świadczą one 

o kunszcie muzycznym kompozytora, znajomości języka muzycznego epoki, 

estetyki, środków ekspresji. Nie dziwi zatem, że skomponowana przez niego 

muzyka odgrywa w filmie istotną rolę: nie tylko jest tłem dopełniającym obraz, 

lecz swoistym elementem uzupełniającym kreowane postacie o te spośród treści, 

których aktor nie jest w stanie wyrazić na planie
406

.  

Muzyka Preisnera pozwala widzowi odkryć wymiar metafizyczny filmu, 

skłaniając go do refleksji i zadumy. Otwiera nasz umysł na nową rzeczywistość 

i dosięga głębi duszy. Współpracująca z kompozytorem Lisa Gerarrd wyznała, 

że „jego utwory mogą wydawać się mroczne, ale sama muzyka się taka nie wydaje. 

Niedawno komuś powiedziałam, że tam, gdzie jest życie, jest i sedno miłości, 

nadziei, nawet kiedy wszystko inne okazuje się przygnębiające. Wierzę, że czasem 

                                                           

405
M. Przylipiak, Krótkie filmy, Dekalog oraz Podwójne życie Weroniki…, s. 139. 

406
J. Plisiecki, Kino rzeczywistości ludzkiego wnętrza [w:] Personalizm polski, red. M. Rusecki, 

Lublin 2008, s. 299. 



104 
 

głębokie poczucie straty, rozpacz przenoszą nas w miejsce, którego w innych 

okolicznościach nie moglibyśmy poznać... Preisner zajrzał do wnętrza ludzkiej 

duszy”
407

. 

 Dekalog porusza u widza wszelkie emocje głównie dzięki harmonii muzyki 

z treścią scenariusza. W tym dziele nic nie jest przypadkowe, a efekt powinien być 

natchnieniem dla wielu muzyków i reżyserów. Dekalog jest doskonałą lekcją 

transcendencji i przestrzenią jej interpretacji. 

 

                                                           

407
Wywiad z Lisą Gerrard przeprowadziła Małgorzata Talik przed upamiętniającym ofiary 

Holokaustu koncertem dnia 8 października 2013 roku we Wrocławiu Pamiętnik pisany wierszem. 

http://www.wroclaw.pl/lisa-gerrard-opowiada-o-utworze-zbigniewa-preisnera (dostęp: 11.11.2016) 

 

http://www.wroclaw.pl/lisa-gerrard-opowiada-o-utworze-zbigniewa-preisnera


105 
 

ROZDZIAŁ V 

 

PERSPEKTYWA TRANSCENDENTNA DEKALOGU REMEDIUM 

NA PROBLEMY DZISIEJSZEGO CZŁOWIEKA 

 

 

5.1   Powrót do transcendencji
408

  

 

Chrześcijaństwo i ponowoczesność stoją do siebie w opozycji ze względu 

na odrzucenie kwestii Boga przez niektórych reprezentantów tego kierunku 

filozofii
409

. Fakt ten implikuje spór, który toczy się wokół zagadnień dotyczących 

istnienia Boga, rozumienia człowieka, pewności Jego poznania. Wielu filozofów 

współczesnych zakwestionowało dotychczasowe tezy, które wydawały się 

aksjomatami. Odrzucono wartości transcendentne, a co za tym idzie, tradycyjną 

arystotelesowsko-tomistyczną metafizykę
410

. Krytyka ontoteologii, obecna w myśli 

Marksa, Nietzschego i Freuda, znalazła swoją kontynuację w filozofii Heideggera, 

Derridy, a także jego ucznia – Jeana-Luca Mariona
411

.  

W dziejach filozofii co jakiś czas pojawia się tendencja do krytyki 

poprzedniej epoki, co sprawia, że staje się ona w ten sposób cechą dystynktywną 

kultury europejskiej. W tym kontekście postmodernizm można postrzegać jako 

                                                           

408
W naszym dyskursie konieczne jest wyjaśnienie tego pojęcia; otóż człowiek żyje w kilku 

„światach” wobec siebie zewnętrznych, zasadniczo różnych, inaczej zorganizowanych, ale 

zespolonych ze sobą, przenikających się i dynamicznie na siebie oddziałujących. Człowiek żyje nie 

tylko w zewnętrznym „świecie” (rzeczy i innych ludzi), ale również w „świecie” wewnętrznym 

(myśli, uczuć, podejmowanych decyzji), także w „świecie” wartości (według których podejmuje 

działanie). Przekraczanie tych światów to otwieranie się na transcendencję w różnych znaczeniach 

i różnych sytuacjach, np.: 

●  w sytuacji terapeutycznej opisanej przez Antoniego Kępińskiego w książce pt. Lęk, w związku 

ze sposobami radzenia sobie z lękiem przed śmiercią, słowo „transcendencja” oznacza umiejętność 

wyjścia poza pole własnego życia w kierunku celu transcendentnego;  

●  w sytuacji etycznej opisanej przez Józefa Tischnera w wydarzeniu spotkania, głównie 

na podstawie Filozofii dramatu i Sporu o istnienie człowieka, słowo „transcendencja” oznacza m.in. 

przekroczenie bytu i niebytu w kierunku Boga; 

●  w sytuacji estetycznej przedstawionej przez Romana Ingardena w książce pt. Wykłady i dyskusje 

z estetyki słowo „transcendencja” oznacza przekroczenie świata przeżyć psychicznych w kierunku 

ich korelatów – przedmiotów intencjonalnych. Zob. A. Kowal, Humor i transcendencja, w: Wobec 

Dobra i Prawdy w dialogu z Tischnerem, A. Bobko, M. Karolczak (red.), Kraków 2013, s. 305. 
409

Takie stanowisko zajął K. Kaucha w swoim artykule: Czy może być coś dobrego 

w postmodernizmie? [w:] Wiarygodność chrześcijaństwa w dyskusji z postmodernizmem, red. W. 

Szukalski, Lublin 2010. 
410

Ibidem, s. 31. 
411

J. Sarbiewska, Po dekonstrukcji – doświadczenie kenotyczne w kinie w świetle teologii negatywnej 

i mistycznej „nocy ciemnej” (na przykładzie analizy filmu „Odgłosy robaków. Zapiski mumii” Petera 

Lechtiego) [w:] Sacrum w kinie dekadę później, red. S.J. Konefał, M. Zelent, K. Kornacki, Gdańsk 

2013, s. 73. 



106 
 

reakcję na filozoficzne nurty poprzednich epok, wyróżniającą się jednak zakresem 

sceptycyzmu oraz sugestywnością języka
412

.  

Nie podejmując w tym miejscu krytyki ponowoczesności, trzeba jednak 

wskazać pewne rozpoznania. Przede wszystkim w postmodernizmie mocno daje 

o sobie znać zakwestionowanie władz poznawczych rozumu, roszczącego sobie 

prawo do udowodnienia faktu istnienia Boga, pojmowanego jako statyczny 

przedmiot poznania i najwyższy Byt w hierarchii bytów. Wspomniani wyżej 

krytycy ontoteologii zarzucają swoistą instrumentalizację Boga, podporządkowanie 

tego, co Niepojęte i Niewyrażalne, co jest Tajemnicą – racjonalnym, logicznym 

zasadom myślenia przyczynowo-skutkowego. Do takiego rozumienia Boga 

przyczyniło się Nietzscheańskie zakwestionowanie obecności Boga. Trafna wydaje 

się interpretacja Heideggera, według której owa formuła, odczytana metafizycznie, 

oznacza, że Bóg nie jest już miarą i celem, nie określa sensu egzystencji, nie jest 

gwarantem wartości, nie konstytuuje rzeczywistości, ponieważ ustąpił On miejsca 

nadczłowiekowi
413

. W podobnym duchu wypowiadał się Ricoeur, pisząc o śmierci 

Boga pojmowanego jako zniewalający konstrukt religijnego światopoglądu. 

Rozwijając taką interpretację, dochodzimy do ateizmu obojętności
414

. Oznacza 

on śmierć transcendencji i apoteozę myśli sekularnej, podszytej nihilistyczną oraz 

solipsystyczną satysfakcją
415

. Bóg w takim znaczeniu nie umarł, czy mówiąc inaczej 

- nie przestał istnieć, jest Go jednak coraz mniej w życiu ludzkim, w dociekaniach 

rozumowych człowieka, w wytworach sztuki i kultury.  

Kolejną płaszczyznę, ukazującą dysonans pomiędzy teologiczną 

a ponowoczesną refleksją, stanowi antropologia. Człowiek czasów ponowoczesnych 

jawi się jako byt pozbawiony swojego dotychczasowego wyjątkowego statusu 

i miejsca w świecie. Upowszechnienie błędnej interpretacji teorii K. Darwina 

spowodowało odebranie mu wyjątkowego miejsca pośród innych istot świata 

przyrody. Psychoanalityczne traktowanie przez Z. Freuda, behawioralne teorie 

                                                           

412
K. Kaucha, Czy może być coś dobrego w postmodernizmie ?..., s. 31. 

413
Nietzscheański nadczłowiek ma zatem boski status. Jest formą deifikacji człowieka. Stygmatyzują 

go cechy które przypisuje się tylko Bogu. Nadczłowiek charakteryzuje się taką wolnością 

i twórczością, jaką posiada jedynie Bóg. Pojawił się nadczłowiek, bo „umarł Bóg". „Śmierć Boga" 

stanowi bezpośrednią przyczynę zaistnienia nadczłowieka. Bóg umiera po to, aby człowiek zajął 

Jego miejsce. Zob. M. Heidegger, Powiedzenie Nietzschego „Bóg umarł", tłum. J. Gierasimiuk 

[w:]  Drogi lasu, Warszawa 1997, s. 171-216. 
414

Por. T. Halik, Cierpliwość wobec Boga. Spotkanie wiary z niewiarą, tłum. A. Babuchowski, 

Kraków 2009, s. 107.  
415

Por. J. Sarbiewska, Po dekonstrukcji – doświadczenie kenotyczne…, s. 74. 



107 
 

J. Pawłowa i J. Watsona ogołociły go z poczucia autonomicznej tożsamości 

i pewności swojego „ja”. Natomiast podważenie zaufania do rozumu (Kartezjusz, 

Kant) i pojawienie się fizyki kwantowej doprowadziło do zrelatywizowania 

dotychczasowego rozumienia rzeczywistości. Ponowoczesność poszła dalej, 

zrywając z ideami głoszonymi przez modernizm, takimi jak racjonalna wiedza oraz 

postęp społeczny
416

. W owym kontekście zaczęło zanikać pojęcie osoby jako 

podmiotu. Zanegowano bądź odrzucono istnienie takich rzeczywistości, 

jak duchowa osobowość człowieka czy sens ludzkiego życia
417

. Niektórzy 

z myślicieli, jak na przykład Zygmunt Bauman, doszli do wniosku, że egzystencja 

człowieka stała się bezsensowna i absurdalna
418

. Postmoderniści dostrzegli i poddali 

krytyce uproszczenia myśli nowożytnej. Wykazali między innymi, że jest miejsce 

dla wielu sposobów uprawiania filozofii
419

.  

 Niebezpieczeństwo wynikające z takiego stanu rzeczy jest oczywiste: człowiek 

ponowoczesny został pozbawiony swych podstawowych zasad etycznych, a co za 

tym idzie, pozostawiony w niepewności swojego losu i istnienia. Egzystencję 

odczuwa jako coś bezsensownego, traci celowość swego życia. Pogrążony jest 

w bezradności i samotności, dotknięty stanami długotrwałego przygnębienia 

prowadzącymi do prób samobójczych. Jednak ciągle szuka odpowiedzi 

na zasadnicze pytania – kim jest i dokąd zmierza? 

Pewną szansą może stać się dla niego odniesienie swego życia 

do transcendencji, ponieważ, jak zauważa J. Mariański: „Nowoczesne 

społeczeństwa Europy Zachodniej jeżeli nawet stają się coraz mniej chrześcijańskie, 

to nie stają się w takiej samej mierze niereligijne … tam, gdzie tradycyjne Kościoły 

chrześcijańskie tracą swoje wpływy, rozwijają się nowe ruchy religijne i sekty, 

a także religijność postmodernistyczna. Kulty te ujawniają zamęt moralny 

i intelektualny naszych czasów. Najczęściej stanowią one coś w rodzaju 

gigantycznej rupieciarni, poskładanej z odłamków dawnych religii, dopasowanych 

pod gusta współczesnych ludzi”
420

. Z powyższej opinii wynika, że istnieję tęsknota 

i chęć powrotu do transcendencji widoczne w zapożyczeniu elementów sakralnych 

                                                           

416
S. Kowalczyk, Idee filozoficzne postmodernizmu, Radom 2004, s. 11. 

417
Ibidem, s. 14. 

418
Z. Bauman, Dwa szkice o moralności…, s. 48. 

419
Por. A. Bronk, Postmodernizm [w:] Leksykon Teologii Fundamentalnej, red. M. Rusecki, Lublin – 

Kraków 2002, s. 935. 
420

J. Mariański, Globalizacja i Kościoły – sprzymierzeńcy czy konsumenci, w: Religia i religijność 

w warunkach globalizacji, red. M. Libiszewska- Żółtkowska, Kraków 2007, s. 114.  



108 
 

charakterystycznych dla Kościołów chrześcijańskich dla potrzeb rodzących się poza 

Kościołem nowych ruchów religijnych.  

Wśród przesłanek powyższej tezy możemy zauważyć renesans 

zainteresowania wiarą i religią (judaizmem i chrześcijaństwem), przełamujący 

oświeceniowy chłód, obojętność, a nierzadko wrogość. Jest to widoczne nie tylko 

w dyskursach filozoficznych, ale także w postawach życiowych myślicieli, 

proponujących obraz Boga bliższego człowiekowi. Ich zapatrywania nie są 

nowością, nawiązują oni do poglądów niektórych poprzedników nawet tak 

odległych jak Pascal, który określił Boga jako Boga Abrahama, Izaaka, Jakuba
421

. 

W pismach tego filozofa istnieje Bóg „żywy”, który wchodzi w życie ludzi i różny 

jest od Stwórcy metafizyki klasycznej, proponującej „martwego” Boga
422

. Także 

inni myśliciele podjęli próbę ujęcia Boga odmiennego od Jego obrazu w filozofii 

klasycznej. Należą do nich między innymi: Franz Rosenzweig
423

, Gabriel Marcel
424

, 

Emanuel Levinas
425

, Józef Tischner
426

, twórca terminu „myślenie religijne”. 

Fenomenologia natomiast okazała się dla wielu drogą do wiary (Edmund Husserl, 

Adolf Reinach, Max Scheler, Edyta Stein, Dietrich von Hildebrand)
427

. 

Do transcendencji pozwala też zbliżyć się hermeneutyka, powstała z gruntu 

chrześcijańskiego, mianowicie ze sztuki interpretacji tekstu biblijnego, ze zmagań 

z trudnościami interpretacyjnymi tegoż tekstu. Przez wskazanie rozumienia treści 

biblijnych pozwala człowiekowi dotrzeć do istoty swej egzystencji, także istoty 

świata. Z drugiej strony, jako dojrzały kierunek filozoficzny służyła i służy myśli 

religijnej, teologii, by wspomnieć Rudolfa Bultmanna czy Karla Rahnera. Poza tym 

                                                           

421
B. Pascal, Myśli, Warszawa 1997, s. 288-290. 

422
 do odejścia od martwej konstrukcji myślowej i skupieniu się na myśleniu religijnym zachęcają: 

F. Rosenzweig, Gwiazda Zbawienia, tłum. T. Gadacz, Kraków 1998; G. Marcel, Być i mieć,  

tłum. J. Karłowski, Poznań 2009; E. Levinas, Trudna wolność, tłum. A. Kuryś, Gdynia 1991; 

J. Tischner, Myślenie według wartości… 
423

 Rosenzweig tak pisał o nowym myśleniu religijnym: „Nowe myślenie nie jest jednak myśleniem 

teologicznym – przynajmniej nie w dotychczasowym sensie tego ostatniego. Ani co do celów, ani 

co do środków. ... Jeśli jest ono teologią, to w każdym razie równie nową, jak nową jest filozofia. ... 

Prawdziwy stosunek między tymi dwiema odnowionymi naukami,(...), jest braterski i musi ich 

rzeczników doprowadzić do osobistego pojednania. Problemy teologiczne chcą być przekładane 

na problemy ludzkie, a problemy ludzkie chcą przybrać postać teologiczną. na przykład problem 

nazywania Boga stanowi jedynie aspekt logicznej problematyki nazywania w ogóle, a estetyka, 

której nie trapi myśl, czy artyści mogą być zbawieni, jest wprawdzie nauką przyjemną, lecz 

niepełną” – F. Rosenzweig, Gwiazda Zbawienia.., s. 678. 
424

G. Marcel, Być i mieć…. 
425

E. Levinas, Trudna wolność… 
426

J. Tischner, Myślenie według wartości... 
427

Por. K. Stachewicz, O filozofii chrześcijańskiej Kilka uwag z perspektywy historycznej 

i futurologicznej, „Logos i Ethos”, nr 2 (2013), s. 231-232.  



109 
 

trzeba zwrócić uwagę na zainteresowanie wątkami religijnymi wielu przedstawicieli 

współczesnej hermeneutyki min. Giannim Vattimo
428

.  

 Z ducha chrześcijańskiego zrodził się i nadal twórczo rozwija personalizm. 

Nie przekreśla on współczesnego pragnienia i poszukiwania szczęścia ludzkiego, 

lecz chce ukazać jego właściwe ukierunkowanie, przeciwwagę do mentalności 

konsumpcyjnej
429

. Podmiotem personalizmu jest człowiek
430

. Filozofia ta podkreśla 

wartość każdego życia ludzkiego, dostrzegając w nim obraz Boga. Rozpatruje 

istnienie człowieka w aspekcie intelektualnym, moralnym i duchowym. Głosi, 

że człowiek jest jedyną istotą w stworzeniu, która ma świadomość własnego „ja”, 

dzięki czemu może sterować własnym życiem. Taka postawa pozwoli mu rozpoznać 

siebie w otaczającej go rzeczywistości, znaleźć właściwe drogi postępowania. 

Personalizm leży u podstaw nauki społecznej. Wiele współcześnie podejmowanych 

inicjatyw społecznych kieruje się jego wskazaniami. Działalność Caritasu, Akcji 

Katolickiej, parafialnych grup charytatywnych obejmuje troską człowieka 

potrzebującego.  

 Od wątków religijnych nie stroni egzystencjalizm (w sensie negatywnym byłby 

tu przykładem Jean Paul Sartre, a w pozytywnym Gabriel Marcel), filozofia 

analityczna (John Hick, Alvin Plantinga czy Richard Swinburne to tylko trzy 

z wielu przykładów), nurty pozytywizujące, do których należy Michał Heller; 

należy zauważyć chrześcijańskie – zdaniem historyków nauki – podłoże jego badań 

umożliwiające powstanie nowożytnego przyrodoznawstwa. 

Przedstawiciele orientacji fenomenologicznej w badaniach literackich 

czerpią z filozofii chrześcijańskiej. Należą do nich R. Otto, G. van der Leeuve oraz 

Mircea Eliade. Ostatni z wymienionych rumuński religioznawca, filozof, humanista 

rozwijaw swoich pracach problematykę znaków aktywnych w ramach opozycji: 

sacrum – profanum. Uważa, że są to dwa sposoby realizowania przez człowieka 

własnej egzystencji. Odrzuca metodologie badań negujące istnienie sacrum. Uważa, 

że człowiek to istota religijna, a dowodem jest właśnie sacrum, które nazywa 

nieredukowalnym jądrem zjawisk religijnych
431

. Twierdziły także, że największym 

                                                           

428
Por. K. Stachewicz, O filozofii chrześcijańskiej…, s. 232. 

429
Szerzej na temat personalistycznego ujęcia człowieka możemy przeczytać w książce J. Moltmann,  

Bóg w stworzeniu. Ekologiczna teoria stworzenia, Kraków 1995. 
430

Por. S. Kowalczyk, Kim jest człowiek, Wrocław 1992, s. 5. 
431

Por. M. Eliade, Historia wierzeń i idei religijnych, Warszawa 1988, s. 1-3.  



110 
 

osiągnięciem XX w. nie są zdobycze naukowe i rewolucyjne przemiany społeczne, 

ale powtórne odkrycie podstawowego znaczenia sacrum dla ludzkiego życia. 

W naszej ojczyźnie podobną tematykę Gadacz – filozof zajmujący się 

historią filozofii XX w., szczególnie filozofią Boga, religii, metafizyką, filozofią 

człowieka, fenomenologią. W swoich dziełach: O umiejętności życia, O ulotności 

życia, podejmuje zagadnienia: miłości, śmierci, samotności, Boga, szczęścia, a także 

wolności i odpowiedzialności.  

Do filozofów poruszających kwestie Boga zaliczyć na pewno musimy 

Leszka Kołakowskiego, współczesnego historyka filozofii, który w wielu swoich 

pracach pokazuje kondycję świata i miejsce w nim Boga. Esej „Chrystus 

ośmieszony” przynosi rozważania o Chrystusie, jego przesłaniu i znaczeniu 

w naszej kulturze. Jezus, zdaniem filozofa, ukształtował naszą cywilizację, jest jej 

fundamentem i warunkiem przetrwania. Pytania, które stawia, zmuszają 

do głębokiej refleksji: „… czy nasza kultura przeżyje, jeśli zapomni Jezusa? 

Czy wierzymy, że jeśli Jezus zostanie wygnamy z naszego świata, ten świat 

przepadnie? Dlaczego potrzebujemy Jezusa?”
432

. 

Metafizyka eksponuje wartości transcendentne
433

, przekonuje o tym między 

innymi M.A. Krąpiec, filozof, tomista, teolog, humanista w swoim epokowym 

dziele pt. „Metafizyka”. W. Stróżewski, współczesny filozof, w wielu swoich 

pracach ukazuje sens świata, istnienie Boga, istotę człowieczeństwa (O wielkości. 

Szkice z filozofii człowieka, W kręgu wartości, Istnienie i sens).  

Przybliżeniem transcendencji są także inicjatywy podejmowane przez 

Z. Nosowskiego, redaktora kwartalnika „Więź”. W październiku 2014r. w Sopocie 

odbyła się sesja pod hasłem: „Wielkie tematy teologii”. Wykładowcami byli księża 

profesorowie: G. Strzelczyk, R. Woźniak, A. Wierzbicki, A. Draguła. Podejmowane 

zagadnienia to fundamentalne pytania o zbawienie, Kościół, człowieka, sumienie, 

Boga, kulturę. Odczyty teologów opublikowano także w książce: „Wielkie tematy 

teologii”. Sesja cieszyła się ogromną popularnością, a niezwykle żywy udział wzięła 

w niej także publiczność świecka. Jest to dowodem, że teologia może być nauką dla 

                                                           

432
L. Kołakowski, Chrystus ośmieszony. Esej apologetyczny i sceptyczny, Kraków 2014, s. 11.  

433
Por. M. P. Shea, Znajdując bratnią duszę…, s. 23. 



111 
 

wszystkich, a „wielkie pytania teologii” są po prostu wielkimi egzystencjalnymi 

pytaniami człowieka
434

. 

Wartości transcendentalne zbliża także wiele inicjatyw podejmowanych 

przez Katolicki Uniwersytet Lubelski. Od dawna działa w nim Zakład Badań nad 

Literaturą Religijną, posiadający w swoim dorobku wiele publikacji. Wydawnictwo 

uniwersyteckie: Religijne Tradycje Literatury Polskiej pod redakcją S. Sawickiego 

opublikowało 3-częściowy cykl, będący owocem badan Zakładu, prezentujący 

kolejno: lirykę
435

, dramat
436

 i prozę
437

. Omówione w tomach utwory ukazują, jak 

silnie zakorzeniona jest literatura i kultura w wartościach chrześcijańskich. 

Wspomniany wyżej Zakład wspólnie z katedrą Teorii Literatury KUL-u 

organizuje sympozja o charakterze ściśle naukowym, w których uczestniczą 

przedstawiciele środowisk polonistycznych z kraju i zagranicy. Wygłoszone 

podczas sesji referaty są publikowane w kolejnych tomach serii wydawniczych 

Zakładu. Materiał zebrany w tomie „Sacrum w literaturze” dowodzi, że nie można 

interpretować literatury europejskiej, śródziemnomorskiej bez odniesienia 

do chrześcijaństwa
438

, bez uwzględnienia jej sakralnego wymiaru. 

Kolejne sympozjum w 1981r. zaowocowało tomem „Biblia a literatura”. 

W badaniach nad związkami Pisma Świętego i literatury zwracano uwagę na wiele 

czynników – ukazano zasięg i siłę oddziaływania Biblii na kulturę, omówiono 

sposoby korzystania z bogactwa treści biblijnych, podkreślano jej wpływ 

na antropologiczną i religijną świadomość człowieka
439

.  

„Teatr i dramat sakralny” to temat kolejnej sesji (1983) i jednocześnie tytuł 

publikacji
440

. Referaty ukazały przemiany dramatu i teatru religijnego, podkreślały 

jego znaczącą rolę i ogromne możliwości kształtowania religijnej świadomości. 

Ważnym zjawiskiem zauważonym przez badaczy jest rozwój ruchu ochotniczego, 

widoczny w modelach teatru amatorskiego w Polsce – młodzieżowego, 

parafialnego, seminaryjnego.  

Tematyka sakralna widoczna jest także w wielu utworach prozy 

współczesnej. Ze źródeł biblijnych wyrastają powieści F. Mauriaca, G. Green’a czy 

                                                           

434
Por. Wielkie Tematy Teologii, red. Z. Nosowski, Warszawa 2016, s. 3-12.  

435
Zob.  Polska liryka religijna, S. Sawicki, Lublin 1983. 

436
Zob. Dramat i teatr religijny w Polsce, I. Sławińska, W. Kaczmarek, Lublin 1991. 

437
Zob. Ibidem. 

438
Por. Sacrum w literaturze, J. Gotfryd, M. Jasińska-Wojtkowska, S. Sawicki, Lublin 1983, s. 5-9.  

439
Zob. Biblia a literatura, J. Gotfryd, S. Sawicki, Lublin 1986. 

440
Zob. Dramat i teatr sakralny, red. I. Sławińska, W. Kaczmarek, W. Sulisza, Lublin 1988. 



112 
 

T. Manna. Wspomnieć należy twórczość R. Brandstaettera, dla którego Biblia była 

największą wartością życia i źródłem wszystkich pisarskich dokonań, 

czy J. Dobraczyńskiego (Listy Nikodema, Cień Ojca).  

Europejski „pisarz świętości” G. Bernanos i jego Dialogi karmelitanek 

to literacki scenariusz filmowy ukazujący postawy karmelitanek w sytuacjach 

ekstremalnych. Inne np. Pod słońcem szatana, Radość, pokazujące tajemnicze 

związki dobra i zła, świętości i grzechu w losach bohaterów.  

A. Camus w swoich dziełach: Upadek, Dżuma uwagę czytelnika kieruje 

bezpośrednio ku sprawom ostatecznym, twórca nie wymienia imienia Boga, nie 

powołuje się na treści religijne. Jednak czyny bohaterów wpisują się w postawy 

i wartości humanistyczne tak bliskie wartością Bożym. Powieść Upadek jest 

egzystencjalnym rachunkiem sumienia, niemal spowiedzią współczesnego 

człowieka. Natomiast postawy bohaterów Dżumy są moralnym zobowiązaniem 

i wezwaniem do walki ze wszelkim złem. 

W poezji współczesnej mamy wiele utworów pokazujących postawę wobec 

Boga, ludzi, świata. Odkrywają świadomość religijną wypowiadającego się w poezji 

autora-bohatera, wrażliwość na sacrum, jednoznacznej postawy moralne. To znani 

poeci – Z. Herbert, Cz. Miłosz, J. Twardowski, A. Kamieńska, E. Bryll, 

K. Wójtowicz, J. Pasierb, W. Oszajca, W. Bąk, T. Boguszewska. Warto również 

wyszczególnić antologie: M. S. Hermaszewskiego A Duch wieje, kędy chce, 

K. Bukowskiego Biblia a literatura polska, B. Walczaka Intencje serca. 

Istotną cząstką kultury i jednocześnie szansą na powrót do transcendencji 

jest także kino metafizyczne. Życie Chrystusa i innych postaci biblijnych stało się 

tematem wielu współczesnych filmów. Dzieło F. Zeffirelliego Jezus z Nazaretu 

obrazuje ewangeliczne losy Chrystusa z zachowaniem wierności realiom życia 

w tamtych czasach. Należy wspomnieć o wydawanych utworach z dodatkiem 

filmów ukazujących się w serii Ludzie Boga. Ich bohaterami są postacie biblijne, jak 

Abraham, Mojżesz, Dawid, Salomon, Paweł z Tarsu, Judasz z Koriontu, Barabasz, 

Józef, Jezus, ale także święci, np. św. Matka Teresa, Bernadetta, Franciszek i wiele 

innych. 

Wybitni współcześni twórcy filmów rozważający dylematy etyczno-moralne 

tworzą kino moralnego niepokoju. Ich znaczącymi przedstawicielami są K. Zanussi 

(m.in. Nie lękajcie się. Życie i nauczanie Jana Pawła II, Życie za życie. Maksymilian 

Kolbe, Brat naszego Boga), i Kieślowski, którego przybliża niniejsza dysertacja. 



113 
 

Jego filmy mają konstrukcję otwartą, wieloznaczną, stawiają podstawowe 

egzystencjalne pytania. Reżyser w Dekalogu podejmuje kwestie metafizyczną 

w sposób nieklasyczny, zgodnie z myśleniem religijnym. Ukazuje życie człowieka 

w konkretnym wymiarze rzeczywistości i jednocześnie w perspektywie 

doświadczenia metafizycznego, widocznego w relacjach z drugim człowiekiem 

i Bogiem. Dzięki temu istotnym aspektem dzieła jest wzmocnienie duchowej sfery 

człowieka, co podkreślił Kieślowski w swoim Dekalogu. W każdym z dziesięciu 

odcinków przedstawił bohatera zagubionego, który szuka sensu życia i nadziei. 

Cierpienie, które pojawia się w filmie to nie tylko ból fizyczny, ale przede 

wszystkim ból duchowy, ukazujący tragizm człowieka, który żyje w ciągłym 

napięciu pomiędzy materializmem i ponadzmysłowością, brakiem ograniczeń 

a koniecznością wyznaczania granic w ludzkim życiu. 

Dekalog Kieślowskiego odzwierciedla głęboko zakorzenioną potrzebę 

miłości, szacunku i wolności współczesnego człowieka. Obserwację polskiego 

reżysera potwierdzają słowa Benedykta XVI zawarte w liście Porta fidei: 

„W naszym kontekście kulturowym wielu ludzi szczerze poszukuje ostatecznego 

sensu i definitywnej prawdy o swym istnieniu i świecie. To poszukiwanie jest 

autentyczną preambułą wiary, gdyż kieruje ludzi na drogę, która prowadzi 

do tajemnicy Boga”
441

.  

 Kieślowski, przekazując w swoim filmie treści religijne, wyszedł poza 

schematy, sięgając po oryginalne, niekiedy nawet kontrowersyjne wątki fabularne. 

Treści te rzadko zostały przekazane w sposób bezpośredni, częściej natomiast 

w formie zawoalowanej pojawiają się po to, aby dotrzeć do szerokiego grona 

odbiorców. Polski reżyser w Dekalogu wyraźnie podkreśla, że Dziesięć Słów 

wyznacza podstawowe normy współżycia, określa relacje międzyludzkie, pokazuje 

współczesnemu człowiekowi wartości, które pozwolą zrealizować własne 

człowieczeństwo. 

Również twórcy malarstwa przybliżają w swoich dziełach treści 

transcendentne. Współczesny artysta niejednokrotnie znajduje się w trudnej 

sytuacji, często kieruje nim ambicja tworzenia czegoś oryginalnego. 

Ponowoczesność artykułuje to jako wyczerpanie kulturowe, postmoderniści 

                                                           

441
Benedykt XVI, List apostolski Porta fidei, nr 10, Tarnów 2012, s. 13. 



114 
 

twierdzą, że potencjał kulturotwórczy człowieka się skończył
442

. Obrazy wielu 

współczesnych artystów dowodzą, że oryginalność i awangardowość jako sposób 

przestawiania wizji artysty jest także zakorzeniona w wartościach uniwersalnych, 

treściach biblijnych i odsyła do transcendentnych przemyśleń. Przykładem jest 

wiele dzieł Salvadora Dalego, surrealisty hiszpańskiego (Ukrzyżowanie, Ostatnia 

Wieczerza, Między niebem a ziemią czy ilustracje do Biblii). Także Marc Chagall, 

kubista hiszpański, promuje w sposób sobie właściwy odczytywanie tematyki 

biblijnej (Białe ukrzyżowanie, Abraham i trzy anioły). Polski malarz J. Duda-Gracz, 

stworzył pełną ekspresji Golgotę Jasnogórską i biblijne Przemienienie.  

Pytając, jak dalej musi rozwijać się powrót świata do transcendencji, trzeba 

przede wszystkim zrozumieć, że pluralizacja myśli chrześcijańskiej będzie 

postępowała – w kulturze, a tym bardziej w filozofii, i to nie tylko rozumianej sensu 

largo, ale i sensu stricto. Rodzący się problem z jej tożsamością będzie się w takiej 

perspektywie pogłębiał. Nie należy jednak, jak się wydaje, kreślić jej granic, 

ulegając pokusie prostego wskazywania, co jest, a co nie jest transcendencją, 

a raczej posługiwać się szerokim jej rozumieniem, pozwolić myśli transcendentnej 

przenikać do wszelkich tradycji filozoficznych, łącznie z tymi, które prima vista 

jawią się jako obce chrześcijaństwu. Pamiętać wszak trzeba o jego 

uniwersalistycznym charakterze. Zamykanie się w getcie określonej filozofii 

chrześcijańskiej i budzenie poczucia osaczenia, otoczenia przez wrogie filozofie jest 

wyjściem najgorszym z możliwych
443

. Wydaje się jednak, że wątek 

uniwersalistyczny będzie stawał się najbardziej doniosły.  

Należy głosić myślenie o Bogu odmiennym od Jego obrazu ujętego 

w filozofii, która promuje Go jako pewną ideę należącą tylko do świata 

ponadzmysłowego, odległego od wiary religijnej. Próba wyjścia z takiej sytuacji 

powinno być właśnie myślenie religijne, mówiące o Bogu religii, bardziej 

odpowiadające człowiekowi niż abstrakcyjne rozważania filozofów
444

.Refleksja 

filozoficzna powinna proponować rozwiązania na temat nurtujących człowieka 

problemów – jaki jest sens mojego życia, dokąd zmierzam, skończoność 

                                                           

442
K. Kaucha, Czy może być coś dobrego w postmodernizmie?..., s. 80. 

443
Por. K. Stachewicz, O filozofii chrześcijańskiej Kilka uwag z perspektywy historycznej 

i futurologicznej, „Logos i Ethos”, nr 2 (2013), s. 233. 
444

Por. M. P. Shea, Znajdując bratnią duszę…, s. 26. 



115 
 

i ograniczoność mojej egzystencji, życie po śmierci, zbawienie i potępienie
445

. Ma 

to być filozofia spotkania z drugim człowiekiem i z Bogiem. Trzeba Stwórcę ukazać 

w międzyosobowych relacjach, w codzienności życia. Trzeba przybliżyć 

człowiekowi Boga Miłości, Boga osobowego, będącego podstawą relacji 

międzyludzkich, współuczestnika losu człowieka. 

 

                                                           

445
Stanisław Kowalczyk w swojej książce pt. Kim jest człowiek twierdzi, że: „Chrześcijaństwo nie 

stoi w sprzeczności z humanizmem i nie stanowi zagrożenia dla wolności człowieka. Bóg nie zagraża 

jego wolności, ponieważ On dał ludziom wolność prawdziwą. Wiara w Boga nie tyle jest 

zagrożeniem dla człowieka, ile włączeniem go w świat wartości ponadczasowych. Wiara w Boga jest 

proklamacją ludzkiej godności, jego praw i niepowtarzalnej wartości.” –  S. Kowalczyk, Kim jest 

człowiek, Wrocław 1992, s. 159. 



116 
 

5.2   Obraz Boga w Dekalogu a współczesny ateizm 

 

Postmodernizm odrzuca pojęcie metafizycznej natury człowieka, przyjmując, 

że podstaw dokonywanych wyborów moralnych należy szukać w nim samym. 

Głoszonemu subiektywizmowi sumienia towarzyszy przeświadczenie, że nie 

istnieją zewnętrze normy kształtujące osobowość, a każda norma, przykazanie czy 

obiektywne prawo jest tylko zniewoleniem człowieka. Przypisując mu absolutną 

wolność, poddają jednocześnie krytyce wyjątkową pozycję człowieka w świecie
446

. 

 Konsekwencją propagowanych idei jest zmiana obrazu Boga na rzecz Boga 

nieosobowego, niejednokrotnie utożsamianego z naturą, energią bądź stanem 

emocjonalnym
447

. Niektórzy z myślicieli postmodernistycznych, powtarzając tezę 

o śmierci Boga, doprowadzili w konsekwencji do dewaluacji wartości oraz sensu 

ludzkiego życia
448

. Tradycyjne pytania, na które człowiek poszukuje odpowiedzi: 

kim jestem i dokąd zmierzam? - zostały zakwestionowane. 

 Wobec powyższych tez proponowanych przez ponowoczesną filozofię film 

Krzysztofa Kieślowskiego nie tylko ukazuje człowieka jako istotę religijną, 

ale również, podkreślając obiektywny wymiar wartości, odwołuje się do Boga. 

Potwierdza to sam reżyser, który w jednym z wywiadów stwierdził: „odpowiedź 

na pytanie o dobro i zło, kłamstwo i prawdę, uczciwość i nieuczciwość domaga się 

istnienia jakiegoś bezwzględnego punktu odniesienia – Boga”
449

. Słowa 

te pozwalają stwierdzić, że Dekalog jawi się jako świadectwo poszukiwania 

odpowiedzi na najważniejsze pytania egzystencjalne nurtujące człowieka
450

. Obraz 

nie jest bezpośrednią narracją o Bogu, ale w delikatny sposób dotyka istoty 

problematyki Prawa Bożego. Wskazuje współczesnemu człowiekowi sposoby 

dotarcia do transcendencji, nigdy jednocześnie jej nie przekraczając. Potwierdza 

to współautor scenariusza, Krzysztof Piesiewicz: „Umówiliśmy się, pisząc 

scenariusz, że dochodząc do tajemnicy, do tego, co nazwałbym 

niewytłumaczalnością pewnych zachowań i zjawisk – pewnej granicy nie wolno 

nam przekraczać. Bo sacrum jest niepoznawalne. Historia kina potwierdza, 

                                                           

446
Por. A. Bronk, Postmodernizm…, s. 934. 

447
B. Kostrubiec, Badania empiryczne obrazu siebie i obrazu Boga u zwolenników postmodernizmu, 

Lublin 2004, s. 146-147. 
448

W. Szydłowska, Nihilizm i dekonstrukcja, Warszawa 2003, s. 96. 
449

Por. K. Kieślowski, O sobie…, s. 110 – 115. 
450

T. Lubelski, Film fabularny, w: Film, kinematografia, red. E. Zajicek, Warszawa 1994, s. 169. 



117 
 

że autorzy, którzy za wszelką cenę chcieli pokazać sacrum wprost, skazali 

się najczęściej na tandetę”
451

.  

W Dekalogu kwestia wiary, relacji między człowiekiem a Bogiem, została 

przedstawiona z niezwykłą wrażliwością i powagą. Scenarzyści zdawali sobie 

sprawę, jak bardzo osobistą i intymną sferą doznań ludzkich jest sprawa wiary. 

Nieliczni bohaterowie filmu mówią wprost o swojej wierze lub o nią pytają. 

Kwestia ta pojawia się w części pierwszej
452

, drugiej
453

 i ósmej
454

.  

 Na uwagę zasługuje fakt, iż w całym cyklu pojawiają się odniesienia do Boga – 

bądź to bezpośrednio np. w Dekalogu1, bądź w wątkach odnoszących się do Niego. 

Dyskrecja, z jaką Dekalog odnosi się do tajemnicy Boga, współgra z przytoczonymi 

powyżej słowami K. Piesiewicza. W odcinku pierwszym ważną rolę odgrywa ikona 

jasnogórska w budowanym kościele. W Dekalogu8 widoczna jest kapliczka 

z wizerunkiem Matki Bożej oraz zapalone świece na podwórku domu, w którym 

dawniej mieszkała Zofia. Potężny krzyż znajdujący się w kościele pozwala 

na odniesienie Męki Chrystusa do przeżywającego dramat Krzysztofa 

(Dekalog1)
455

. Krzyżyk znajdujący się na szyi Elżbiety (Dekalog8) i Romana 

(Dekalog9) jest znakiem nie tylko ich cierpienia, ale również zbawienia. Słowo Bóg 

lub imię Jezus jest przywoływane przez filmowe postacie w głównych, kluczowych 

momentach (część piąta, dziewiąta i dziesiąta)
456

. 

 Jak zatem można zauważyć, symbolika religijna jest obecna we wszystkich 

odcinkach filmu. Jednocześnie należy podkreślić, że zastosowany przez reżysera 

język symboliczny bardziej akcentuje stosunek człowieka do Boga, aniżeli 

odwrotnie. Sposób, w jaki Kieślowski przedstawia problematykę religijną, można 

najlepiej prześledzić na przykładzie Dekalogu1 - jedynego filmu, w którym porusza 

kwestię istnienia Boga. Odcinek ten jest swoistym expose do tematu, zaproszeniem 

do dyskusji na temat istnienia Boga i życia po śmierci
457

.  

                                                           

451
K. Piesiewicz, Skupienie i przenikliwość…, s. 204. 

452
Paweł, podczas rozmowy z ciocią Ireną pyta: „dlaczego tata nie chodzi do kościoła i nie jeździ 

do Papieża, jak ty?” –  K. Kieślowski i K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 15. 
453

Rozmowa Ordynatora z Dorotą. Kobieta pyta lekarza: „Czy pan wierzy w Boga?” – K. Kieślowski 

i K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 47. 
454

Elżbieta w rozmowie z Zofią pyta o katolickość – K. Kieślowski i K. Piesiewicz, Scenariusze 

filmowe…, s. 212. 
455

Por. M. Przylipiak, Problem ofiary w Dekalogu…, s. 38-48. 
456

M. Lis, Figury Chrystusa w Dekalogu Krzysztofa…, s. 17. 
457

Por. A. Frączek, Greg Zgliński, czyli dialog ucznia z mistrzem, [w:] Kino Kieślowskiego, kino 

po Kieślowskim, red. H. Wachnowska, Warszawa 2006, s. 273. 



118 
 

Jednym z głównych jego bohaterów jest Krzysztof - pracownik naukowy 

jednej z uczelni, całkowicie oddany nauce. Zakochany w wytworze ludzkiej 

techniki – komputerze, wierzy, że może on przejąć funkcje człowieka. Zaczyna 

przypisywać mu antropomorficzne zdolności: intelektu, czucia, sympatii i antypatii. 

Zachwycony możliwościami maszyny, nie zauważa, że coraz bardziej staje się sługą 

maszyny, a sporne życiowe sytuacje stara się rozwiązać za pomocą komputera. 

Nawet prozaiczna rzecz, jaką jest wyrażenie zgody na jazdę syna na łyżwach, 

usiłuje rozwiązać za pomocą bezdusznego urządzenia. Dochodzi do tragedii. 

Tafla lodu, po której jeździ chłopiec, pęka i chłopiec tonie. 

Film obfituje w antynomie: śmierć-życie, Bóg-człowiek, zimno-ciepło, 

wszystko albo nic. Apologia opozycji binarnej (zero albo jeden w programach 

komputerowych), podjęta przez Krzysztofa na wykładzie, odsyła nas 

do przykazania: „Nie będziesz miał bogów cudzych przede mną”. Zero albo jeden- 

wszystko albo nic, komputerowa reguła numeryczna zderza się z przesłaniem 

religijnym. Ekran komputera, wyświetlając fałszywe dane, prowadzi do tragedii. 

Fabuła filmu, która wyraźnie nawiązując do pierwszego przykazania, głosi 

przesłanie: nie wolno ufać „cudzym bogom”. Przedstawione w filmie wydarzenia 

nie zostały ukazane w kategoriach „winy i kary”. Stąd przyczyną nieszczęść 

człowieka jest on sam, jego błędne decyzje. W tym świetle rozgrywające się 

tragiczne wydarzenie nie jest karą, lecz rezultatem podjętych decyzji, prowadzonego 

życia, w którym bohater, oddając się w niewolę rzeczy materialnych, odwraca się 

od wartości absolutnych. Tragiczna postać Krzysztofa pojawiająca się 

w „Dekalogu1” pozwala wysnuć wniosek o ograniczonym i zmiennym wymiarze 

nauki wobec niezmienności Boga. 

Analizowany z dzisiejszej perspektywy Dekalog1 jest jednym z nielicznych 

polskich filmów, który porusza kwestię istnienia Boga. Jawi się jako pierwowzór 

nowego przepowiadania Ewangelii za pomocą środków masowego przekazu; 

mówienia o sprawach duchowych w taki sposób, że widz sam dochodzi do wniosku, 

iż Bóg jest mu potrzebny. Film nie daje gotowych odpowiedzi, lecz mobilizuje 

człowieka do poszukiwania Absolutu. 

Nowatorska interpretacja Kieślowskiego polega między innymi na tym, 

iż nie przedstawił w swoim filmie Boga, który narzuca człowiekowi swoje prawa, 



119 
 

lecz Tego, który wskazuje drogę
458

. Ujęty w takiej perspektywie Dekalog odkrywa 

prawdziwy sens Bożego prawa i staje się antidotum na ludzkie bóle i cierpienia. 

Przesłanie filmu jest jasne: człowiek, który podąża w życiu własną drogą, 

bez odniesienia do obiektywnych zasad, najczęściej popada w niewolę, czego 

konsekwencją jest cierpienie. 

Ważną postacią filmu, o której już wcześniej wspomniano, jest milcząca 

obecność anonimowej osoby we wszystkich częściach filmu. Postać ta jest 

kreowana przez Artura Barcisia. Symbolizuje obecność w świecie materialnym 

rzeczywistości niematerialnej, stając się swoistym punktem granicznym między 

ziemią a niebem. 

W drugim odcinku filmu ta milcząca postać pojawia się jako asystent 

ordynatora szpitala. Jej milcząca obecność skłania do rozmyślań o istnieniu Boga. 

Kiedy w filmie pada pytanie o Najwyższego, natychmiast pojawia się wspomniana 

postać. W tym momencie główna bohaterka, Dorota, nie wierzy w Boga. Kiedy 

lekarz odpowiada twierdząco na postawione przez nią pytanie o wiarę w Boga, 

ona sama wyznaje: „Ja nie mam kogo spytać…”
459

.  

 Tajemnicza postać asystenta pojawia się w filmie jeszcze raz. Jej obecność 

również i tym razem wiąże się z kwestią Boga. W drugim ujęciu Bóg obecny jest 

nie tylko jako słowo w ludzkim użyciu, lecz jako Ktoś istotnie działający — także 

przez omylne sądy ludzkie. Dorota, opowiadając się już całkowicie po stronie męża, 

była gotowa pozbyć się „obcego” dziecka. Pozorne kłamstwo ordynatora 

przysięgającego na Boga ratuje życie dziecka i męża Doroty. Decyzja kobiety 

o dochowaniu wierności mężowi po rozmowie z lekarzem jest aktem wiary – 

działaniem otwartym na Boga. Cud, który się dokonał, pochodzi ostatecznie 

od Stwórcy. Przy tym wydarzeniu był również obecny ów cichy bohater. Imituje 

on sobą świat duchowy, sugeruje przejście ze stanu niewiary w stan zaufania. 

                                                           

458
Jan Paweł II w Encyklice Veritatis Splendor w numerze 13 tak ujmuje powyższą prawdę: „ <Nie 

zabijaj, nie cudzołóż, nie kradnij, nie zeznawaj fałszywie> - to zasady moralne sformułowane jako 

zakazy. Normy negatywne szczególnie dobitnie wyrażają bezwarunkową konieczność ochrony życia 

ludzkiego, więzi osób w małżeństwie, własności prywatnej, uczciwości i dobrego imienia”. W 

podobny sposób przykazania interpretuje Kieślowski – nakaz Boga nie ogranicza wolności 

człowieka, ale zapewnia mu bezpieczeństwo. 
459

K. Kieślowski i K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 47. 



120 
 

 Ważnym elementem w kontekście transcendencji filmu jest miejsce, w którym 

rozgrywa się akcja prawie wszystkich odcinków
460

. Warszawskie osiedle 

zbudowane z żelbetonowych wieżowców, pośród których, zamiast zieleni, dominuje 

ponura aura. Szaro – czarne kolory przeplatają się z martwą przyrodą. Ludzie nie 

dostrzegają się nawzajem, choć mieszkają obok siebie. Obraz ten nie ma nic 

wspólnego z pięknem świata stworzonego przez Boga, prezentowanym chociażby 

na kartach Biblii
461

. Jednak pozory mylą. Bóg dociera wszędzie. Scenografia 

bowiem odzwierciedla dzieje bohaterów i ma być zagadkowym tłem do dalszego 

rozwoju filmu podążającego w stronę Najwyższego. Tajemnica losu jest przecież 

jedynym istotnym punktem odniesienia dla wielu jałowych starań bohaterów, 

dla ich beznadziejnych prób zrozumienia fenomenu miłości albo przekleństwa 

rozpaczy. 

Jak chociażby postać ciotki, granej przez Maję Komorowską, w pierwszym odcinku 

serialu. Jej serce bijące bezinteresownym uczuciem pokazuje, że Bóg nie mieszka 

w rytuale. Przybiera On niejedno imię. Niezapomniana jest scena, kiedy bratanek 

zadaje jej pytania o Boga. Słów tych nie ma w scenariuszu, prawdopodobnie dodała 

je sama aktorka. Pani Komorowska prywatnie jest wierzącą osobą, stąd ten dialog 

wypływa z jej duchowych przemyśleń na temat Boga: 

- Bóg jest, to bardzo proste dla tego kto wierzy – stwierdza ciotka. 

- A ty wierzysz, że Bóg jest? - pyta Paweł. 

- Tak. 

- A kim On jest?  

Ciocia w tym momencie ściska chłopca pytając: 

- Co teraz czujesz? 

- Kocham Cię. 

- Właśnie i on w tym jest
462

. 

                                                           

460
Zasadniczo w każdej części pojawia się wysoki postkomunistyczny blok, gdzie mieszkają 

bohaterowie cyklu Dekalogu, są wyjątki, tak jak np. część 3 oraz 5 i 8, gdzie bohaterowie mieszkają 

w innym miejscu, ale i tak w nim chociaż z daleka widać ów wieżowiec.  
461

Por. „Bóg rzekł: «Niechaj ziemia wyda rośliny zielone: trawy dające nasiona, drzewa owocowe 

rodzące na ziemi według swego gatunku owoce, w których są nasiona». I stało się tak. Ziemia 

wydała rośliny zielone: trawę dającą nasienie według swego gatunku i drzewa rodzące owoce, 

w których było nasienie według ich gatunków. A Bóg widział, że były dobre.” (Rdz. 1, 11-12). 
462

Tego dialogu nie ma w scenariuszu, jest on obecny tylko w filmie i rozpoczyna się w osiemnastej 

minucie filmu, https://www.youtube.com/watch?v=_nkcnaXj1Oo (dostęp:12.11.2016). 

https://www.youtube.com/watch?v=_nkcnaXj1Oo


121 
 

Ciocia, wracając do kontekstu scenografii, jest osobą, która mieszka poza wielkim 

blokowiskiem a zarazem jedyną postacią w filmie, która wierzy w obecność Boga. 

Pragnie niejako wyrwać swojego bratanka z tego szarego ateistycznego bytu 

i pokazać, że wiara może być czymś, co daje siły w życiu. Bohaterka ta ucieka 

od starotestamentowej wizji Stworzyciela, który kojarzy się z prawami i zakazami, 

a objawia nowe przykazanie, Chrystusowy nakaz, aby kochać Boga, bliźniego 

i siebie.  

 Kieślowski zastosował takie próby wyciągnięcia głównych bohaterów 

z niebezpieczeństwa codzienności jeszcze kilkakrotnie. Analogie Ireny, cioci Pawła, 

możemy odnaleźć w anonimowej dziewczynie, która w Dekalogu 3 jeździ 

w Wigilię na wrotkach po Dworcu Centralnym
463

 albo w smutnej scenie 

z Dekalogu 9, kiedy Roman po nieudanej próbie samobójczej dzwoni do żony Hani. 

Pierwsza postać – kobieta na dworcu – jest w pracy, a zachowuje się jakby w niej 

nie była. Twierdzi, że gdy siedzi bezczynnie, to zasypia, dlatego jeździ 

na deskorolce. To moment, w którym Janusz zostaje uwikłany w grę swojej byłej 

kochanki pragnącej jak najdłużej mieć go przy sobie. Pracownica dworca pragnie go 

obudzić z letargu kłamstwa. Druga scena natomiast jest symboliczna, kiedy Hania 

unosi słuchawkę telefonu i słyszy głos męża, mówi: „jesteś, Boże jesteś”, można 

to rozumieć jako przyzywanie imienia Boga w ważnym momencie oraz jako akt 

wiary – Boże jesteś, ponieważ uratowałeś mojego męża. 

 Reasumując – obraz Boga w Dekalogu skonfrontowany został ze współczesnymi 

postawami ateistycznymi. Stwórca w filmie przywołany jest w różny sposób. 

Niejednokrotnie mówi się o Nim wprost. Sugeruje Jego istnienie warstwa 

symboliczna – właściwe jej odczytanie wskazuje Boże wartości. Także tytuł cyklu 

przypomina odwieczne prawa i każe odnieść je do postaw człowieka. 

Osoby Kieślowskiego Dekalogu przesiąknięte są cechami postkultury: nie 

pamiętają, aby uczestniczyć w niedzielnej Mszy Św., własne przyjemności stawiają 

ponad absolutne wartości, bezczeszczą ludzką godność, wątpią w istnienie Boga, 

pragną wyzwolić się ze wszystkich norm i przykazań. Posiadają osobistą 

interpretację wolności i kształtują życie według własnych egoistycznych pragnień. 

Uświadamiają sobie, że prowadzi to do nieszczęścia, bólu, cierpienia, rozczarowań, 

a ich postępowanie, czyli grzech rujnuje im życie. 

                                                           

463
Ł. Maciejewski, Po co żyjemy, „Tygodnik Powszechny” 2008, nr 12, s. 12. 



122 
 

 Rozterki i dylematy bohaterów, ukazane w filmie w różnych życiowych 

sytuacjach, prowadzą do zmian w sposobie myślenia, oceny siebie, powodują 

refleksję nad swoim postępowaniem i sobą. Budzi się w nich potrzeba wartości 

transcendentalnych. Zaczynają szukać oparcia w Bogu. 

Dyskretna jest obecność Boga i Jego opieki pokazane w filmie. Niesie On pomoc 

człowiekowi w różny sposób i dzięki różnym okolicznościom. Czuwa nad nim, 

budzi prawo naturalne wpisane w jego jestestwo, przypomina prawa Dekalogu. 

Stwórca jest Miłością i ona powoduje, że bohaterowie doświadczają Bożej pomocy 

w chwilach trudnych i własnych tragediach. 

 Także przesłanie dzieła Kieślowskiego jest zaprzeczeniem tez głoszonych przez 

postmodernistów o nieistnieniu Boga. Jest jednocześnie pozytywną odpowiedzią 

na ateistyczne i nihilistyczne postawy współczesnych. Daje wskazania, jak nie 

pogrążać się w beznadziei i gdzie znaleźć sens własnej egzystencji.  

  



123 
 

5.3   Obraz człowieka w filmie Kieślowskiego 

 

W wyniku przyjętych przez niektóre prądy filozofii współczesnej założeń, wyłania 

się z nich obraz człowieka, która utracił swoją podmiotowość, został pozbawiony 

wymiaru transcendentalnego, a tracąc swoje uprzywilejowane miejsce w kosmosie, 

stał się jedynie efektem procesu ewolucji
464

. Postmodernizm, ogołacając człowieka 

z wartości absolutnych, zaproponował mu postawę ironii. „Świadomość, że można 

uczynić jakąkolwiek rzecz prawdziwą lub fałszywą w zależności od interpretacji 

sprawia, że ludzie nie traktują siebie poważnie. W tej perspektywie człowiek 

współczesny jest niezdolny do powagi bycia, ponieważ wie, że wszystko jest kruche 

i skazane na zmienność. Pozostaje tylko ironia”
465

. Wobec problemów, których nie 

potrafi rozwiązać, zaproponowano mu ucieczkę w świat żartu, w którym wszystko 

co poważne, bolesne i nieznośne, staje się odrealnioną rzeczywistością. 

Współczesny człowiek, pozbawiony obiektywizmu prawdy i zasad moralności, 

wyzuty z przeszłości, został skazany na czysty pragmatyzm i efektywność. Z drugiej 

zaś strony posiada on pragnienie miłości (kochania i bycia kochanym) 

oraz poszukuje odpowiedzi na pytania dotyczące sensu jego egzystencji. 

W tym kontekście film Kieślowskiego ukazuje kondycję współczesnego człowieka, 

jednakże nie neguje odniesień do Absolutu. Kreśli natomiast rozdźwięk 

w człowieku, wynikający z przyjęcia wolności za wartość absolutną, pojmowaną 

jako brak ograniczeń. Jednocześnie przedstawia człowieka doświadczanego prawdą, 

że wolność nie może być pojmowana jako brak ograniczeń, szczególnie gdy ludzkie 

wybory powodują ból zadawany sobie, jak i innym osobom. 

Spostrzeżenie potwierdza sam reżyser, który w swoich notatkach dokonał 

charakterystyki człowieka, żyjącego pełnią człowieczeństwa. „Pierwszy zadowala 

się wykorzystywaniem tego, co niesie potoczne życie, pochłania go całkowicie 

realizacja konsumpcyjnego szczęścia na co dzień. Ten drugi dochodzi sensu swojej 

egzystencji. Dąży do tego, aby jego działania odpowiadały godności ludzkiej, 

niepowtarzalności człowieczego losu, przynosiły pożytek innym”
466

. Kieślowski, 

obserwując współczesne społeczeństwo, coraz bardziej dostrzega podział na ludzi 

                                                           

464
H. Janaszek-Ivaničková, Od modernizmu do postmodernizmu, Katowice 1996, s. 101. 

465
A. Kobyliński, Światopogląd w kontekście postmodernizmu, „Ateneum Kapłańskie” 2012, nr 3, 

s. 529-530. 
466

Por. S. Zawiślański: Kieślowski – ważne aby iść, Izabelin 2005, s. 193 – 194. 



124 
 

rzeczywistych i prawdziwych
467

. Chociaż reżyser opowiada się za człowiekiem 

prawdziwym, to jednak w Dekalogu nie wyraża tego w sposób jednoznaczny. 

W dziesięciu częściach filmu widzimy bohaterów trwających w nieustannym 

napięciu egzystencjalnym pomiędzy byciem człowiekiem rzeczywistym 

a człowiekiem prawdziwym. Takie ujęcie pozwoliło lepiej nakreślić jego 

dramatyczną kondycję. 

Reżyser w swoim filmie dokonuje analizy sytuacji współczesnego 

człowieka
468

. Podróżując po krajach Europy Zachodniej spotykał się 

ze społeczeństwami, które stopniowo akceptowały ponowoczesną koncepcję 

człowieka. Dokonane spostrzeżenia skłoniły go do poszukiwania odpowiedzi 

na pytania: co jest istotą więzi człowieka z innymi? Co powoduje, że współcześnie 

więzi międzyludzkie są zagrożone? Postawione kwestie zdają się być jednymi 

z najważniejszych tematów w jego twórczości. Odpowiedzi na nie poszukiwał 

w refleksji nad ludzkimi wyborami, będącymi dla niego punktami odniesienia, 

w których można dostrzec elementy sensu oraz zbiór przesłanek moralnych
469

. 

Opinię potwierdzają słowa twórcy filmu: „Chyba wszyscy ciągle mamy takie 

poczucie, że żyjemy z cudzych doświadczeń. Dlaczego bardzo często wiemy, 

co zrobić, chociaż nie ma ku temu żadnych przesłanek? Ale wiemy. Wiemy, bo ktoś 

kiedyś przed nami to przeżył, bo skądś otrzymaliśmy jakiś impuls, jakiś sygnał, 

którego nie potrafiliśmy rozpoznać… Gdzie jest ten szept, że wiele milionów ludzi 

przed nami próbowało, chciało, zastanawiało się, doświadczało dobra i zła, starało 

się wybrać. Inna sprawa, co wybierali, ale to jest doświadczenie, które się 

w przeszłości po miliard razy zdarzyło. I my żyjemy, mając już te doświadczenia 

w sobie.”
470

 

Polski reżyser wierzył w istnienie prawa międzyludzkiego, które jest takie 

same dla każdego człowieka i może stać się wzorcem dla jego postępowania. 

Dlatego w filmie, oprócz dylematów moralnych z którymi zmagają się główne 

postacie, można dostrzec również odniesienia doprawa naturalnego. 

                                                           

467
Por. S. Zawiślański, Kieślowski – ważne aby iść…, s. 193. 

468
Por. A. Dróżdż, Moralność w zapisie obrazu filmowego? na marginesie przesłania moralnego 

Krzysztofa Kieślowskiego, „Tarnowskie Studia Teologiczne” 1996, t. 14, s. 411-412. 
469

B. Stolarska, Kieślowski patrzy…, [w:] Kino Kieślowskiego, kino po Kieślowskim…, s. 251. 
470

Kieślowski K., Piesiewicz K., Drzewo, które jest. Z K. Kieślowskim rozm. T. Szczepański, „Film na 

Świecie” 1991, nr 6, s. 13. 



125 
 

 Bohaterowie filmu reprezentują ludzi żyjących w milionowych aglomeracjach, 

codziennie „ocierają” się o siebie, a są jednocześnie samotnymi, niekochanymi, 

spragnionymi ciepła drugiej osoby. Twórca cyklu obrazów obserwuje 

społeczeństwo zamkniętych we wnętrzach swoich domów, odizolowanych 

od świata i innych. Pokazuje tragizm ich życia i ukazuje to w filmie. Sugeruje 

jednocześnie, że wartości niesione przez Dekalog mogłyby zmienić dramatyczną 

sytuację współczesnych. Na wielkomiejskich pustyniach jedynym wyjściem 

z próżnej samotności jest wyrażanie miłości Boga poprzez dawanie siebie innym. 

 Aby uzyskać zamierzony efekt, reżyserstosuje „mechanizm metamorfozy, 

utajony w metaforze patrzenia”, w której skupia się wszystko – „przeszłość, 

teraźniejszość i przyszłość w jednej rzeczywistości”
471

. W ten sposób jego obrazy 

obejmują zarówno przestrzeń materialną jak i duchową -moralną, bez której trudno 

wyobrazić sobie tożsamość jednostki. 

Dekalog Kieślowskiego przypomina o zawartym przymierzu człowieka 

z Bogiem i płynących zeń zobowiązaniach. Zasada naczelna całego cyklu sprawia, 

że każdy jego odcinek obrazuje kolejne przykazania i dzięki temu zmusza widza 

do sugerowanej filmem i Dekalogiem refleksji etycznej. W niektórych odcinkach 

refleksja ta staje się jeszcze bardziej intensywna przez konfrontację z symptomami 

religijności zinstytucjonalizowanej: głęboka wiara ciotki została przeciwstawiona jej 

rywalizacji z bratem o model wychowania bratanka (Dekalog1).Czynnemu 

uczestnictwu wiernych we Mszy Św. przeciwstawiona jest bierna i tylko fizyczna 

obecność bohatera filmu (Dekalog3), który myślami był ze swoją 

kochanką. W wielu odcinkach filmu pojawia się świątynia, obok której, 

nieprzypadkowo, dokonują się ważne dla bohaterów wydarzenia skłaniające 

do refleksji. na przykład Paweł, mijając powstający budynek kościoła, stawia 

pytanie o śmierć i losy człowieka po śmierci. 

 Dodatkowym ogniwem, które spaja przedstawioną interpretację cyklu, jest 

milcząca postać tajemniczego nieznajomego
472

. Pojawiaja się niemal we wszystkich 

odcinkach i bywa traktowany jako „posłaniec” bądź „anioł”, czuwający (często 

bezskutecznie), by zdarzenia miały możliwie najbardziej pomyślny przebieg
473

. 

                                                           

471
B. Stolarska, Kieślowski patrzy…, s. 253. 

472
Postać grana przez Artura Barcisia, w innym filmie Kieślowskiego pt. Bez końca grający Darka, 

związkowca, który w stanie wojennym nie przerwał strajku. 
473

T. Lubelski, Historia kina polskiego…, str. 456. 



126 
 

 Jak zauważa Michał Klinger, cykl obrazów polskiego reżysera otwiera widza 

na kontakt z transcendencją
474

. Powoduje, że odbiór Dekalogu Kieślowskiego, który 

nie jest dziełem sensu stricto religijnym, skłania odbiorcę do refleksji religijnej 

i antropologicznej. 

Kwestia więzi charakteryzujących współczesne społeczeństwo została 

wyrażona w filmie poprzez zastosowanie metody odwrócenia zakazów w nakazy. 

Przykładem tego typu zabiegu jest Dekalog10, w którym młodszy z braci śpiewa 

piosenkę: „zabijaj, gwałć, kradnij, bij ojca i matkę….”
475

. Zmiana zakazu 

w obsceniczny nakaz przekroczenia przykazania wynika z samej formalnej struktury 

dramatycznej u Kieślowskiego
476

. Odwrócenie przykazań, zabraniających 

określonych czynów w nakazy domagające się ich realizacji, uzmysławia kondycję 

współczesnego człowieka, staje się dla niego wyrazistym sygnałem, że przekroczył 

on niebezpieczną dla siebie granicę. 

 We współczesnym liberalno–permisywnym społeczeństwie niejednokrotnie 

Prawa Człowieka stają się pretekstem do łamania Dziesięciu Przykazań. Prawo 

do szczęścia i prywatnej własności mylone jest z prawem do kradzieży 

i wykorzystywania innych. Wolność wypowiadania opinii mylona z prawem 

do kłamstwa. Prawo wolnych obywateli do posiadania broni z prawem do zabijania. 

I wreszcie prawo do wolności religijnej - z wolnością czczenia fałszywych bóstw
477

. 

Kieślowski kładzie granice tak szeroko pojętej definicji wolności. Ukazuje 

ból, pustkę, samotność, cierpienie ludzi, którzy żyli wedle takiego stylu życia. 

Konsekwencje odrzucenia Dekalogu uwidaczniają się również w tragediach 

bliskich, którzy cierpią z powodu postępowania męża, żony, syna, córki, przyjaciela 

bądź brata. Takiego cierpienia doświadcza właścicielka mieszkania, w którym 

przebywa Tomek (Dekalog6). Kiedy po jego samobójczej próbie rozmawia 

z Magdą, można dostrzec ból na jej twarzy i gniew wobec kobiety, która 

go skrzywdziła. 

 Film skłania widza do konkluzji, że prawo, pozbawione odniesienia 

do przykazań, szybko obraca się przeciw człowiekowi. Odrzucając przykazania, 

człowiek staje się egoistą, pragnącym zaspokoić jedynie swoje potrzeby.

                                                           

474
Ibidem. 

475
K. Kieślowski i K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 261. 

476
Por. S. Zizek, Lacrimae rerum..., s. 60. 

477
Ibidem, s. 107. 



127 
 

 Kieślowski w swoim filmie porusza jeszcze jeden poważny problem trapiący 

współczesne społeczeństwo - kryzys rodziny. W odcinku pierwszym pojawia się 

problem nieobecności matki Pawła, która pozostawia swojemu synowi rozkład dnia 

pisany na komputerze. Wielokrotne odtwarzanie go przez Pawła wyraża jego 

tęsknotę za matką oraz pragnienie komunikacji międzyludzkiej odmiennej niż język 

zerojedynkowy. Obraz butelki zamarzniętego mleka, a później aluzja do zepsutego 

mleka serwowanego uczniom w szkole, w subtelny sposób raz jeszcze uwydatnia 

matczyną nieobecność
478

. W Dekalog1 Paweł uobecnia dzieci przeżywające 

samotność i tęsknotę z powodu permanentnej nieobecności rodziców w ich życiu. 

 Rekapitulując należy stwierdzić, że Dekalog jest filmem dokumentującym 

kondycję współczesnego człowieka. Reżyser poruszył w nim najważniejsze 

problemy dzisiejszego społeczeństwa. Filozofom przypomniał, że każda istota 

ludzka jest osobą nie tylko historyczną, podporządkowaną miejscu i czasowi, 

ale ontologiczną, otwartą na wartości transcendentne, których współczesny świat nie 

jest w stanie zaspokoić. Teologom zaś ukazał nowy sposób narracji o tajemnicy, 

której nie można ogarnąć rozumem.  

Bohaterowie filmu są postaciami rzeczywistymi, a nie wyidealizowanymi, 

zmagają się z różnego rodzaju problemami natury fizycznej, często borykają się 

z własną tożsamością, wielością wyborów moralnych i trudnym do zdefiniowania 

pragnieniem kochania. 

 Subtelną odpowiedzią na pytanie o miejsce człowieka we współczesnym świecie 

jest obecne w filmie poszukiwanie przez bohaterów miłości. Jest ona czymś więcej, 

niż tylko zachowaniem przykazań Dekalogu; stanowi jego wypełnienie. Potwierdza 

to odcinek drugi cyklu, w którym Dorota zmaga się z miłością do męża 

i do kochanka. Początkowo walkę o wierność małżonkowi przegrywa. Kiedy siedzi 

przy jego szpitalnym łóżku, wyraża brak miłości wobec chorego męża; myśli 

bowiem o kochanku i jego dziecku, które poczęła. Miłość małżeńska jednak 

zwycięża, ponieważ odchodzi od kochanka i wraca do szpitala, gdzie wyznaje 

miłość mężowi. Przełom, który dokonał się w kobiecie, sprawił, że jej zdecydowana 

miłość umocniła i dodała choremu sił do oparcia się śmiertelnej chorobie. Owocem 

tego, że jedno z małżonków gotowe było oddać się drugiemu całkowicie, był cud 

                                                           

478
Por. Y. Tobina, Jeden albo zero, „Film na świecie” 1992, nr 3/4, s. 49. 



128 
 

powrotu do zdrowia
479

. W ten sposób Kieślowski prowadzi do wysnucia kolejnego 

wniosku: miejsce człowieka w świecie wynika z jego pojmowania miłości, opartej 

na rezygnacji z siebie dla drugiej osoby. 

 Wniosek ten pokrywa się z nauką Jezusa zawartą w Ewangelii, mówiącą, 

iż wszystkie przykazania prawa Mojżeszowego zawierają się w przykazaniu miłości 

„całym sercem, całą duszą, całym umysłem i całą mocą"
480

. Filmowy Dekalog 

chociaż nie mówi o tym wprost, to jednak czyni subtelną aluzję
481

 

  

  

                                                           

479
Por. J. Bolewski, Odmiana życia przez przypadki…, s. 41- 45. 

480
Por. Mk. 12, 30 

481
Por. J. Bolewski, Odmiana życia przez przypadki…, s. 41- 45. 



129 
 

5.4   Miłość w Dekalogu a indywidualistyczne ujęcie miłości w epoce 

ponowoczesnej.  

 

Wartości ludzkie w ujęciu chrześcijańskim można usystematyzować następująco: 

wartości zmysłowe, których celem działań jest przyjemność; wartości witalne, (czyli 

wszystko to, w czym wyraża się zbiorowa wola i zbiorowy wysiłek jednostek: 

naród, państwo, rodzina); aż po najwyższe z nich – wartości duchowe: piękno, 

dobro, miłość, prawda, Bóg i życie po śmierci
482

. W tym ujęciu miłość jawi się jako 

uczucie najwyższe, dla której człowiek jest w stanie nawet ofiarować swoje życie: 

„Nikt nie ma większej miłości od tej, gdy ktoś życie swoje oddaje za przyjaciół 

swoich”
483

.  

Miłość zachodzi między osobami, które oddziałują na siebie swym 

istnieniem, wywołują w sobie relację życzliwości, akceptacji. Odznacza się 

bezinteresownością. Człowiek przeżywa miłość i wyraża ją w okazywanej dobroci, 

trosce o kogoś, pokornym służeniu komuś. Znakiem wyróżniającym wspomniane 

osoby jest między innymi radość objawiająca się przy spotkaniu i tęsknota 

po rozstaniu
484

. Bóg otacza człowieka bezwarunkową miłością, która wyraża się 

poprzez pełnię dobroci i troski, natomiast ze strony człowieka miłość ta objawia się 

bolesną tęsknotą, głodem duszy, oczekiwaniem bezpośredniego spotkania 

w doświadczeniu mistycznym i w zbawieniu, jest wspomagana wiarą i nadzieją
485

. 

Dla chrześcijaństwa miłość nie jest tylko uczuciem, lecz wartością bezwzględną, 

która motywuje do rezygnacji z siebie dla dobra innych bądź dla samego Boga. 

W przeciwieństwie do tego epoka ponowoczesna nie zwraca szczególnej 

uwagi na system wartości. Wartością centralną jest wolność, rozumiana jako 

odrzucenie wszelkich nakazów, wiążąca się z przyjemnością
486

. Natomiast próżno 

doszukiwać się w myśli postmodernistycznej jakiejś jasnej definicji miłości. 

W społeczeństwie ponowoczesnym tradycyjne uniwersalia są uważane 

za bezużyteczne, zostały zredukowane do subiektywnych przekonań, które 

przypominają o różnym pojmowaniu miłości przez człowieka. Jedynym 

                                                           

482
Por. Cz. Bartnik, Historia filozofii, Lublin 2009, s. 426. 

483
Ew. J. 15, 13. 

484
Por. M. Gogacz, Człowiek i jego relacje…, s. 17 – 18. 

485
Por. Ibidem, s. 18. 

486
Por. J. Mariański, Młodzież między tradycją i ponowoczesnością: wartości moralne w świadomości  

maturzystów, Lublin 1995, s. 15 – 18. 



130 
 

powszechnie uznawanym kryterium miłości jest jej użyteczność
487

. Zatem, w tej 

optyce, miłość jest o tyle dobra, o ile staje się użyteczna. Ponadto jest powiązana 

z przyjemnością. Jeśli uczucie nie daje satysfakcji, przestaje być użyteczne. Miłość 

staje się wartością opartą tylko i wyłącznie na uczuciach bez możliwości 

przezwyciężania uczuć dla dobra trwałości miłości. 

W chrześcijańskim rozumieniu miłość jest przestrzenią wzajemności, 

współodniesień i rozmaitych korelacji, które znamionują najpierw jakąś pierwotność 

otwartości, a także określony sposób bycia jako gotowości uczestnictwa i wejścia 

w to, co nieznane. Ryzyko jest bowiem tłem miłości, znika dopiero wówczas, 

gdy pragnienie przekracza lęk, a oddanie siebie drugiemu jest nieskończonym 

ofiarowaniem. Miłość jest zawsze bezbronna, bowiem jest całkowitym otwarciem 

na drugiego. Otwartość ta może z jednej strony zawstydzać, ale z drugiej strony 

może być nadużyta
488

. Ogromną rolę w miłości spełnia odpowiedzialność, która 

staje się fundamentem ufności, stałości i wierności. 

Dekalog w istocie opowiada o człowieku, który rzucony jest właśnie pomiędzy 

dwa odmienne style życia, oparte na wartościach tradycyjnych oraz na mentalności 

charakteryzującej współczesnego człowieka. 

Temat miłości został poruszony prawie we wszystkich częściach filmu. Dotyka 

on różnorodnych kwestii; w odcinku pierwszym jest to miłość człowieka do Boga, 

w części drugiej do własnego dziecka, w kolejnej do własnej rodziny, w czwartej 

do ojca, w siódmej do matki, w ósmej do człowieka, w dziewiątej do męża, 

a w ostatniej, dziesiątej, do rzeczy materialnych. Reżyser umieszcza akcję w świecie 

rodziny, ale konstruuje ją w taki sposób, aby ukazać jej dysfunkcję. Określony przez 

niego model rodziny ukazuje w dziesięciu różnych odsłonach. W każdej z nich 

inaczej układają się losy członków rodziny, którzy żyją we własnych światach 

rządzących się podobnymi prawami. Jednym z nich jest podwójne życie 

bohaterów
489

. Przykładem tego stylu życia, które rani najbliższych, jest postać 

Doroty (Dekalog2), pragnącej usunąć niechcianą ciążę. Podobny styl życia 

prowadzi Majka (Dekalog7), będąc jednocześnie matką i siostrą Ani.  

Odmienne spectrum miłości w jej postmodernistycznej interpretacji zostało ukazane 

w częściach 5 i 6 Dekalogu, które zostały także zrealizowane w wersjach kinowych 

                                                           

487
Por. R. Rorty, Konsekwencje pragmatyzmu, Warszawa 1998, s. 134. 

488
T. Gadacz, O umiejętności życia, Kraków 2002, s. 65. 

489
Por. W. M. Osadnik, Dziecko i dorosły w Dekalogu Kieślowskiego…, s. 174. 



131 
 

jako Krótki film o zabijaniu
490

 oraz Krótki film o miłości. Filmy te przyniosły 

reżyserowi największe sukcesy i nagrody na całym świecie, co świadczy o trafnej 

diagnostyce miłości współczesnej
491

. 

Krótki film o zabijaniu, szokujący dwiema symetrycznymi scenami zabójstw, 

z których druga była zadawana przez państwowy wymiar sprawiedliwości, bywał 

odbierany jak utwór interwencyjny przeciwko karze śmierci. Sam reżyser twierdził, 

że: „nie znamy powodu, dla którego chłopiec zabija taksówkarza […]. I znamy 

powody prawne, dla których społeczeństwo, także i w moim imieniu, zabija tego 

chłopca. Ale prawdziwych ludzkich powodów nie znamy i nie poznamy”
492

. 

Targnięcie się na życie drugiej osoby jest największym zaprzeczeniem ludzkiej 

miłości; czy więc powinniśmy na zaprzeczenie odpowiadać kolejną negacją, 

tzn. na śmierć – śmiercią?
493

. 

Kara śmierci staje się dla reżysera punktem wyjścia do poszukiwania wyższej 

miłości, która nawet potrafi przebaczyć, dając drugą szansę. Nie zatrzymuje się on 

na sporze o zasadność kary śmierci, natomiast wykorzystuje ten spór, aby pokazać, 

że nawet zbrodniarz nie jest do końca przesiąknięty nienawiścią. Próbuje spojrzeć 

na skazańca „w świetle Bożym”. Dzięki takiemu przedstawieniu pojęcia miłości 

oraz wyalienowaniu jej z ciasnych ram ograniczających się do uczucia, reżyser 

stawia pytanie odnośnie do natury miłości: skoro nie jest ona jedynie uczuciem, 

to jak należy ją pojmować? Czy można kochać zabójcę? Czy kara za dokonane 

morderstwo, będące wyrazem nienawiści, musi iść w parze z kolejnym wyrazem 

nienawiści? Mogłoby się wydawać, że miłość przebaczająca nie jest użyteczna, 

gdyż nie daje satysfakcji zemsty, może ona natomiast uchronić życie, dając 

możliwość odpokutowania swoich win. 

                                                           

490
Agnieszka Holland w taki sposób mówi o projekcji filmu na festiwalu filmowym w Cannes: „film 

wzbudził szalenie emocjonującą reakcję publiczności i stał się wydarzeniem. I od tego momentu 

zaczęła się prawdziwa kariera K. Kieślowskiego” – W. Kot, Sto najważniejszych scen filmu 

polskiego, Poznań 2014, s. 284. 
491

Kieślowski w swej pracy za ważny element reżyserii uważał prywatne doświadczenie 

rzeczywistości. Często obserwował ludzi np. w izbach wytrzeźwień lub w akcji pogotowia oraz 

w dramatycznych indywidualnych losach. Robił z tych obserwacji wnikliwe notatki. Por. 

K. Kieślowski, Nauczać reżyserii. Sprawozdanie z praktyki ze skrupułami [w:] Kino Kieślowskiego, 

kino po Kieślowskim…, s. 188. 
492

K. Kieślowski, O sobie…, s. 126. 
493

Scena 24: „Jacek z wielkim wysiłkiem – zapierając się o fotel kierowcy nogami – opuszcza sznur 

i razem z jedną dłonią taksówkarza zaciska go na szyi… Epilog: Kat podchodzi do guzika. Naciska. 

Klapa ze zbytnim na gust kata łoskotem usuwa się Jackowi spod nóg. Ciało drga kilka sekund 

i uspokaja się”. Por. K. Kieślowski i K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 130. 



132 
 

 Piąty odcinek Dekalogu przez swoją konstrukcję odpowiada na pytanie, w jaki 

sposób chronić się przed złem. Główny bohater- Jacek (Mirosław Baka) 

żył w poczuciu odpowiedzialności za śmierć siostry
494

. Człowiek ten nie potrafił 

przebaczyć kierowcy ciągnika, który, jadąc pod wpływem alkoholu, zabił jego 

siostrę. Nie potrafił przebaczyć także sobie, że nie uchronił niewinnej dziewczynki 

przed zagrożeniem. Jego zbrodnia okazała się nieświadomą walką z wyrzutami 

sumienia. Gdyby ktoś wcześniej, tak jak jego adwokat Piotr (Krzysztof Globisz), 

próbował dotrzeć do jego sumienia i zdjąć z niego poczucie winy, do zbrodni 

prawdopodobnie w ogóle by nie doszło. W ten sposób film staje się swoistym 

apelem etycznym, skierowanym do każdego widza, wyrażającym się w nakazie 

„Żyj uważnie!”
495

. Obraz odwołuje się do biblijnej miłości bliźniego: należy kochać 

człowieka tak jak Piotr, aby zobaczyć w skazańcu ludzkie oblicze. Jeśli miłość 

ograniczymy jedynie do gry instynktów, to każda zbrodnia może być 

usprawiedliwiona, ponieważ nie ma prawa, z którym człowiek mógłby 

skonfrontować swoje postępowanie i uznać je za moralnie godziwe lub złe. 

 Kolejnym filmem poruszającym problem miłości jest Dekalog6. Odcinek, 

nawiązujący do szóstego przykazania, nie jest klasycznym przedstawieniem zdrady 

małżeńskiej. Cudzołóstwo według Kieślowskiego jest przede wszystkim 

odzieraniem drugiego człowieka z należnej mu prywatności i godności, co popełnił 

zakochany i nieśmiały Tomek (Olaf Lubaszenko), podglądając przez lunetę 

znacznie starszą, mieszkającą naprzeciwko Magdę (Grażyna Szapołowska). Ponadto 

staje się odzieraniem miłości z należnej jej powagi, co przejawia się w nagannej 

postawie Magdy. Obydwa popełnione grzechy wypływają z poczucia pustki 

i samotności; oba też mogą stać się zaczynem duchowego odrodzenia
496

. W filmie 

pojawia się paradoks: z jednej strony Tomek marzy o prawdziwej, duchowej, 

romantycznej miłości, z drugiej zaś, podglądając ukochaną kobietę, ogranicza się 

do jej pożądania. Podobna rzecz dzieje się u Magdy. Ona również jest świadoma, 

jak powinna wyglądać miłość, jednakże rozczarowana niemożnością jej osiągnięcia 

zadowala się jedynie jej wyrazem fizycznym. 

                                                           

494
„Krótko przed swoim wyrokiem Jacek prosi adwokata o rozmowę. Staje się wtedy innym 

człowiekiem, rozumującym i refleksyjnym. Wyznaje, że z traktorzystą, który przejechał przed pięciu 

laty jego 12-letnią siostrę, pił wcześniej wódkę. Najwidoczniej po tym zdarzeniu zobojętniał 

na ludzkie życie i śmierć”.  

Por. W. Kot, Sto najważniejszych scen…, s. 283. 
495

T. Lubelski, Zło w kinie współczesnym, „Kino” 2002, nr 10, s. 12–16. 
496

T. Lubelski, Historia kina polskiego…, s. 458. 



133 
 

Kieślowski, jako specjalista od filmów moralno-politycznych, potrafił w sposób 

wstrząsający oddać całą złożoność relacji międzyludzkich, określając je ogólnie 

miłością. Przesłanie filmu ma w istocie charakter społeczny i jest rozwinięciem 

stwierdzenia, że człowiek nie jest sam i cokolwiek czyni, dotyczy nie tylko jego, 

lecz również innych osób, nierzadko nawet odległych.  

Obydwa filmy ukazują jednocześnie, do jak zawiłych sytuacji może doprowadzić 

zredukowanie miłości do zachowań opartych na przyjemności. Miłość dotyka 

wnętrza człowieka, jest kręgosłupem jego złożoności duchowej. Jeśli zostanie 

naruszona ta wartość, to w konsekwencji pojawi się cierpienie duchowe. Przekonuje 

o tym przykład Tomka, który zawiedziony swoim ideałem miłości postanawia 

skończyć z życiem (Dekalog6). Jego przeraźliwy ból jest manifestem ludzkiej 

zdrady, krzywdy wypływającej z niedojrzałego podejścia do wartości, jaką jest 

miłość. 

Reżyser w Dekalogu zastosował fenomenologiczną metodę zawieszania wszystkich 

obiegowych sądów, aby widzowie mogli jeszcze raz zastanowić się, na czym polega 

uczucie miłości. Filmy często portretują sytuację niemożności porozumienia, 

wynikającą z odmiennych doświadczeń. Widoczne jest to na przykład w części 

szóstej cyklu, gdzie Tomek wyraża desperacki protest, aby świat uczuć nigdy nie 

sprowadzać do funkcji czysto biologicznej. Potrafi w obronie tej wartości ponieść 

samobójczą śmierć. Jego ofiara staje się żywym manifestem obrony duchowości 

przed zmaterializowanym światem
497

. W życiu głównych bohaterów mieszają się 

zwierzęce instynkty z ideałami, następuje konfrontacja między tym, co przystoi 

człowiekowi, a tym, co go degraduje i pomniejsza. W egzystencji bohaterów często 

dochodzi do pomieszania dwóch stereotypowych światów: metafizycznego, 

głoszącego, że miłość to idea największa, tkwiąca we wnętrzu człowieka oraz 

postmodernistycznego, zawężającego miłość do pożądania, do czysto pierwotnych 

ludzkich instynktów. 

 Kieślowski zdawał sobie sprawę, do jak skrajnych postaw może doprowadzić 

człowieka źle ukierunkowana miłość. Stworzył więc film, ukazujący autentyczną 

wartość miłości, która nie pozwala na zdradę człowieka, na podwójne życie, która 

nie doprowadza do samobójstwa. Chciał pokazać światu ponowoczesnemu 

prawdziwość wartości, które każdy człowiek pragnie otrzymać. W jednym 

                                                           

497
Por. M. Przylipiak, Krótkie filmy, Dekalog, oraz Podwójne życie Weroniki…, s. 141. 



134 
 

z wywiadów Kieślowski otwarcie wyznał, iż miłość stanowi jedyne rozwiązanie 

problemu ludzkiej egzystencji
498

. Miłość w świecie nie ogranicza się jedynie 

do biologicznego instynktu bądź szeregu przyjemnych uczuć; jest ona wartością 

ponadczasową, która nie wynika z subiektywnych odczuć bohaterów, ale pojawia 

się na granicy pomiędzy rzeczywistością zmysłową a tą, która jest zmysłom 

niedostępna. 

 Jednocześnie reżyser wielokrotnie podkreślał, że miłość zawsze jest związana 

z jakimś wyborem i to dopiero ów wybór, dokonany w miłości, pokazuje, kim 

w istocie jesteśmy
499

. Łączy się ona z odpowiedzialnością za ukochaną osobę. 

Niejednokrotnie rodzi wiele dylematów, ponieważ wymaga zawsze dojrzałych 

decyzji.  

                                                           

498
Zob. M. Wach, Czas balsamowany. O roli fotografii w kinie Kieślowskiego [w:] Kino 

Kieślowskiego, kino po Kieślowskim…, s. 168. 
499

Por. D. Paciarelli, Czujesz, więc jesteś. Warsztaty reżyserskie K. Kieślowskiego w Berlinie 

Zachodnim w latach 1983 – 1989 [w:] Kino Kieślowskiego, kino po Kieślowskim…, s. 209. 



135 
 

5.5 Wolność i prawda w Dekalogu a relatywizm prawdy i moralności 

we współczesności 

 

Omawiając takie wartości, jak wolność i prawda należy również uwzględnić kwestie 

ludzkiej moralności, normatywnych zasad, do których człowiek odnosi się, 

nazywając swój czyn dobrym bądź złym. Współczesny świat zdaje się w tym 

względzie odznaczać chaosem. Moralne granice, które jeszcze wczoraj zdawały się 

być nieprzekraczalne, w postmodernistycznym myśleniu nie są już tak oczywiste, 

pomimo że chrześcijaństwo, opierając się na Biblii oraz na prawie naturalnym, 

wypracowało system moralny, który stanowi o sposobie współżycia 

międzyludzkiego
500

. 

Wspomniane powyżej granice opierały się na klasycznym ujęciu prawdy, 

gdzie bardzo ważną rolę odgrywał obiektywizm. Arystoteles twierdził: 

„…iż najmocniejszym ze wszystkich przekonań jest to, że dwa twierdzenia 

względem siebie sprzeczne nie mogą być jednocześnie prawdziwe…
501

”. 

Konsekwencją takiego stanu rzeczy jest definicja prawdy i fałszu: „Twierdzić 

o Bycie, że nie istnieje, albo o Nie—Bycie, że istnieje, jest fałszem; natomiast 

twierdzić, że Byt istnieje, a Nie—Byt nie istnieje jest prawdą; tak że kto twierdzi 

o czymś, że istnieje albo że nie istnieje, powie prawdę albo fałsz
502

” rozwinięta 

w takim zdaniu: „To nie dlatego jesteś biały, iż myślimy w sposób prawdziwy, że ty 

jesteś biały, lecz ponieważ jesteś białym, stwierdzając to, mówimy prawdę”
503

, 

co zwykło się nazywać klasyczną definicją prawdy, którą da się sformułować 

w stwierdzeniu, że wypowiadane zdanie jest zgodne ze stanem faktycznym: 

mówimy prawdę wtedy, gdy wypowiadamy sąd zgodny z rzeczywistością
504

. 

Prawda zatem to coś, czego człowiek bezpośrednio doświadczył; coś czego nie 

da się zmienić, bo zostało udokumentowane przez naocznego świadka zaistniałych 

wydarzeń. Jest to zgodności opisu z rzeczywistością.  

                                                           

500
Bóg wypowiada przykazania Dekalogu w czasie teofanii. Należą one do samoobjawienia się Boga 

i objawienia Jego chwały. Dar przykazań jest darem samego Boga i Jego świętej woli. Bóg, dając 

poznać swoją wolę, objawia się swojemu ludowi. M. Paracki, G. Grochowski, Dekalog w nauczaniu 

Jana Pawła II, Gdańsk 2005, s. 22. 
501

Arystoteles, Metafizyka, tłum. T. Żeleźnik, Warszawa 1984, nr 98. 
502

Idem, Metafizyka, tłum. T. Żeleźnik, Warszawa 1984, nr 99. 
503

Idem, Metafizyka, tłum. T. Żeleźnik, Warszawa 1984, nr 238. 
504

 M. Bugajski, Prawda w słownikach języka polskiego. Rekonesans badawczy, w: Oblicza prawdy 

w filozofii, kulturze, języku, red. A. Kiklewicz i E. Starzyńska-Kościuszko, Olsztyn 2014, s. 164. 



136 
 

Prawdę rozumie się także w kontekście jej zaprzeczenia tzn. zdarzenie, 

o którym się mówi, nie jest prawdziwe, bo nie znajduje potwierdzenia w faktach 

historycznych. Słowny opis nie jest zgodny z rzeczywistością. Jest to zatem fałsz. 

W tym sposobie definiowania prawdy mamy do czynienia z jednej strony 

z obiektywnie istniejącą rzeczywistością, z drugiej zaś z językowymi sądami o tej 

rzeczywistości. Prawda zaś, jak już wspomniano, to zgodność między nimi. Drugie 

znaczenie powyższego wywodu to obiektywna rzeczywistość, to, co rzeczywiście 

jest lub było, zdarzyło się
505

.  

Dziś natomiast coraz śmielej mówi się o dewaluacji prawdy, która kiedyś 

była wyznacznikiem wszelkich norm moralnych. Współczesność odeszła 

od obiektywnych norm równych dla każdego, traktując je bardzo indywidualnie. 

Wolność i prawda w zderzeniu z taką rzeczywistością zdają się być niewiele 

znaczącymi sloganami, które zostały zastąpione przez władzę i większość. W tej 

perspektywie prawdę należy rozumieć nie jako coś obiektywnego, ale jako rację 

większości, natomiast wolność posiada ten, kto zdobył jak najwięcej władzy, która 

daje mu poczucie bezkarności. Wartości mają zatem charakter subiektywny, 

kształtują się w odpowiedzi na potrzeby jednostki. Nakazy i zakazy religii uważa się 

za zniewalającą ingerencję w sferę osobistą i sprawy sumienia
506

. Natomiast pojęcie 

celu ostatecznego zostało zastąpione przez cele konkretne, posiadające wymiar 

partykularny
507

. W postępowaniu jednostki nie liczy się dobro czynu, 

lecz efektywność. Stąd należy postępować w taki sposób, aby zastępować rzecz 

niedostatecznie dobrą – nową, lepszą od dotychczasowej. Ocena moralna określonej 

sytuacji zależy od rezultatów podjętego działania, a nie od słuszności i dobra czynu, 

który ma być zrealizowany. 

W epoce wszechobecnego liberalizmu większość wartości, takich jak miłość, 

dobro, wolność, prawda, sprawiedliwość, uczciwość czy szacunek, nabiera 

relatywnych konotacji. Niejednokrotnie zostają zastępowane przez nowoczesne 

wartości, którymi są tolerancja oraz ironia. Chociaż pojawia się również kategoria 

wolności, to jednak nie jest ona rozumiana jako wykładnia stanowienia o sobie 

samym, ale jako brak jakikolwiek ograniczeń i zakazów. Wolnym jest zatem ten, 

                                                           

505
 Por. M. Bugajski, Prawda w słownikach języka polskiego. Rekonesans badawczy [w:] Oblicza 

prawdy w filozofii, kulturze, języku, red. A. Kiklewicz i E. Starzyńska-Kościuszko, Olsztyn 2014, 

s. 165. 
506

 A. Bronk, Postmodernizm…, s. 933. 
507

Por. M. Miczyńska-Kowalska, Wartości w postmodernizmie…, s. 48. 



137 
 

kto wyzwolił się od wszelkich możliwych barier – społecznościowych, politycznych 

i religijnych. Natomiast prawda jawi się jako subiektywna racja jednostki.  

Należy jednak zaznaczyć że, oglądając powstały ponad 30 lat temu Dekalog, 

w jego społecznym przekazie nie dostrzega się liberalnych przesłanek. Pojawia się 

jednak wrażenie, że oto doświadczamy historii niepokojąco współczesnych, 

a deficyt wartości, jaki się z nich wyłania, jest jeszcze głębszy niż dziś
508

. Innymi 

słowy, film Kieślowskiego, osadzony w świecie współczesnym, nie jest 

interpretacją biblijnych przykazań w świetle współczesnych ujęć prawdy, 

lecz raczej jest poszukiwaniem transcendencji. Dekalog czytany i interpretowany 

dzisiaj pokazuje, że pomimo upływu wieków człowiek ma te same pragnienia: 

wolności i prawdy. Być może ta autentyczność filmu wypływa z niezwykłej 

wrażliwości reżysera Dekalogu, który nie zamierzał czynić z obrazu swojego 

autorskiego manifestu, lecz usiłował ukazać konsekwencje ludzkich wyborów, 

będących wynikiem odniesienia się do trwałych zasad. Ich przekroczenie obraca się 

przeciw człowiekowi, prowadząc do cierpienia, co w konsekwencji staje się 

argumentem o odwiecznej prawdziwości tego prawa.  

Reżyser zadaje pytania, które odsyłają do systemu wartości, jakimi winien 

kierować się człowiek, dokonujący w życiu wyborów. Pytania te uwidaczniają się 

szczególnie w Dekalogu10. Kieślowski pokazuje konsekwencje złego korzystania 

z wolności. Kolekcjonowanie znaczków pocztowych staje się wartością dla której 

poświęca się wszystko – pracę, szczęście rodzinne, a nawet własne zdrowie. Taką 

postawę można odnieść do Heglowskiego sądu nieskończonego, w którym wartość 

najwyższa zostaje zdegradowana do tego, co najmniejsze: czczenie Boga = 

zbieranie znaczków
509

. Hierarchia wartości głównych bohaterów filmu ulega 

transformacji: to, co do tej pory było najważniejsze, zostaje zastąpione 

rzeczywistością materialną– zbiorem znaczków pocztowych. Dla zdobycia cennych 

okazów kolekcjonerskich są gotowi do wielkich wyrzeczeń. Kiedy natomiast 

na skutek kradzieży tracą kolekcję filatelistyczną, ich przywiązanie do wartości 

materialnych wzbudza wzajemne podejrzenia, a co za tym idzie, wywołuje 

załamanie się relacji braterskich. 

                                                           

508
H. Kowalska, Symbol w Dekalogu K. Kieślowskiego… 

 
509

Por. S. Zizek, Lacrimae rerum…, s. 59. 



138 
 

Kieślowski pokazał konsekwencje złego korzystania z wolności. W końcowej 

scenie, kiedy Jurek wyznaje: „Zrobiłem coś strasznie złego” – (słowa te wypowiada 

odnośnie do podejrzeń swojego własnego brata o kradzież, który czuwał w szpitalu, 

kiedy Jurek sprzedawał swoją nerkę, aby mieć pieniądze na znaczki), 

Artur skruszony ujawnia swoje przewinienie. To wspólne wyznanie łączy braci. 

Gest pojednania zwycięża nad konsumpcyjną słabością, będącą wyrazem miłości 

własnej
510

. 

Dekalog10 jest przestrogą dla tych, którzy w dobrach przemijających 

pokładają swoje nadzieje. Przypomina prawdę o kruchości dóbr materialnych oraz 

o zniewalającej mocy materializmu, który obiera poczucie prawdy. 

Odmienną sytuację, w której zły wybór moralny powoduje utratę zdolności 

do decydowania i stanowienia o sobie, można dostrzec w Dekalogu1. Krzysztof 

nazbyt ufa możliwościom, jakie oferuje człowiekowi komputer, przypisując mu 

niektóre właściwości duszy ludzkiej (wola). Szybko staje się niewolnikiem 

bezdusznej maszyny, co w konsekwencji prowadzi do dramatu – tragicznej śmierci 

syna, który idąc na łyżwy, wierzył, że grubość lodu zamarzniętej sadzawki, 

obliczona przez ojca za pomocą komputera, będzie wystarczająca dla uprawiania 

sportu. 

Problemy z dobrym i odpowiedzialnym korzystaniem z daru wolności 

posiada większość głównych bohaterów Dekalogu: Dorota, która pragnie dokonać 

aborcji, pozbawia dziecko prawa do życia (Dekalog2); Jacek, popełniając 

morderstwo, doprowadza do swojej przedwczesnej śmierci (Dekalog5); Magda, 

niszcząc ideał miłości Tomka, jest powodem jego próby samobójczej (Dekalog6), 

Hanna, zdradzając męża, doprowadza go do chorobliwego przewrażliwienia 

na punkcie jej spotkań z innymi mężczyznami, a w konsekwencji do jego targnięcia 

się na własne życie (Dekalog9). Decyzje bohaterów naruszają odwieczny plan 

Boga, co nie tylko doprowadza do cierpienia ich samych, ale również rani 

najbliższych. Wolność w Dekalogu nie jest zatem pojmowana jako brak ograniczeń, 

ale jako wybór między dobrem a złem.  

Czyny bohaterów, będące konsekwencją dokonanych wyborów, podlegają 

ocenie moralnej. Główni bohaterowie filmu przekraczają przykazania, dzięki czemu 

można dostrzec konsekwencje ich postępowania: cierpienie, utratę wolności 

                                                           

510
K. Kieślowski i K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 294-295. 



139 
 

i wkroczenie na drogę zniewolenia, będące skutkiem przekroczenia nakazu Boga. 

Bóg natomiast został przedstawiony jako świadek ludzkiej krzywdy. Cykl dziesięciu 

filmów przypomina, że przykazania są barierami, po przekroczeniu których 

dochodzi do degradacji człowieczeństwa. W takiej perspektywie grzech został 

ukazany jako potęga pozbawiająca człowieka wolności, poczucia władzy 

nad własnym życiem. Człowiek, korzystając w nieodpowiedni sposób z daru 

wolności, staje się niewolnikiem swoich decyzji. 

W filmie Kieślowskiego wielokrotnie pojawia się problem prawdy. 

W Dekalogu 7 Majka porywa swoją siostrę (de facto jej córkę), ponieważ pragnie 

uwolnić się z zakłamania, w które wprowadziła ją jej własna matka, będąca 

w istocie babcią Ani. Majka, ponieważ urodziła, chce być matką, a nie osobą 

odgrywającą rolę siostry własnego dziecka. Chęć zerwania z fałszem i rozpoczęcia 

życia w prawdzie okazuje się w rzeczywistości bardzo trudna i wymagająca. Rodzi 

ból i cierpienie, które są największą karą za kłamstwo. 

O braku prawdy traktuje również Dekalog3. Janusz, jeden z głównych 

bohaterów filmu, dopuszcza się kłamstwa wobec własnej rodziny. Postawiony 

w sytuacji wyboru, między wartościami i miłością rodzinną, a miłością zmysłową 

kochanki Ewy, wybiera zło i kłamstwo. Opamiętanie przychodzi w święto Bożego 

Narodzenia, które Janusz chce spędzić z Ewą, ale splot okoliczności, zasugerowany 

w filmie symbolem – opłatkiem uświadamia mu życiowy błąd. Bohater wraca 

do domu rozumiejąc, że prawdziwą wartością jest rodzina, wszystko inne jest 

kłamstwem. 

Reżyser stawia w swoim filmie fundamentalne pytanie dotyczące wolności 

człowieka. Czy polega ona na wyzwoleniu z ograniczeń? Jest przyzwoleniem 

na zdradę najbliższych? Czy może możliwością odejścia od tego, co najważniejsze? 

Wydaje się, że jest to proces poszukiwania moralności, sposobu życia (Dekalog3), 

dla którego warto zmienić swoje postępowanie, jako „umiejętność szukania Boga 

w rzeczach, które znajdują się poza Bogiem”
511

. 

Warto zauważyć, że dzieło polskiego reżysera nie eksponuje wartości 

w sposób jasny i oczywisty. Widz zostaje zaproszony, aby przez osobistą refleksję 

odkrył je, uzmysławiając sobie diametralną różnicę między prawdą a fałszem. 

                                                           

511
Takie słowa wypowiada sam Kieślowski w wywiadzie udzielonym Albertowi Crespiemu, mówiąc 

o sensie Dekalogu –  S. Murri, Krzysztof Kieślowski, Milano 1996, s. 81. 



140 
 

Sposób narracji Kieślowskiego zachęca do wejścia w przestrzeń duchową, 

aby otworzyć się na zasady moralne. W zabiegu tym decydującą rolę odgrywają 

symbole, metafory, poezje. Środki te odsyłają do obiektywnej prawdy, z którą 

należy skonfrontować własne życie. Jednocześnie należy podkreślić, że poznanie 

za pomocą symboli, metafor czy języka poetyckiego, nie może być rozumiane jako 

powrót do irracjonalnego świata wyobrażeń lub niepełnej świadomości. Środki 

te niosą w sobie prawdę, która z istoty swej nie jest opisem świata weryfikowanym 

empirycznie (jakkolwiek zachowuje elementy materialnej, fizykalnej 

czy chronologicznej wizji świata), lecz objawieniem dziejącego się w nim sensu, 

i jako takie zwracają się do podmiotu poznającego z apelem o rozpoznanie 

i przyjęcie tegoż sensu.  

Reasumując należy zaznaczyć, że aksjomaty wolności i prawdy inaczej 

są pojmowane przez metafizykę i postmodernizm. Ponowoczesna destrukcja 

wolności i prawdy, dotyka istotnych treści ideałów humanistycznych. W tym 

kontekście Dekalog nie jest jedynie usiłowaniem połączenia tych odmiennych 

rozważań, ale stanowi swoistą próbę ratowania humanizmu. W filmie 

Kieślowskiego prawda i wolność wiążą się z odpowiedzialnością moralną; 

są zakorzenione w odwiecznym prawie Bożym. Ich odrzucenie prowadzi 

w konsekwencji do krzywdy, bólu, cierpienia nie tylko głównych bohaterów filmu 

ale również ich otoczenia. Wymowa obrazów kwestionuje zasadność relatywnego 

pojmowania przez postmodernistów między innymi takich wartości jak wolność, 

prawda, dobro. Kwestionując rozumną naturę człowieka, postmoderniści dokonują 

detronizacji człowieka, któremu nie przysługuje już więcej szczególne miejsce 

w kosmosie
512

. Kieślowski, wychodząc temu naprzeciw, postawił człowieka 

w centrum swojej uwagi, wskazując dwa modele realizacji: jeden wewnętrzny, 

polegający na samorealizacji, i drugi związany z obiektywną rzeczywistością i z jej 

uwarunkowaniami
513

. W tym kontekście Dekalog jawi się jako świeckie spojrzenie 

na tradycyjne wartości oraz na Boga. Ukazuje dzisiejszemu światu, że nie można 

zupełnie odciąć się od obiektywnej prawdy i fundamentalnej wartości, jaką jest 

wolność. 

 

                                                           

512
Por. A. Bronk, Postmodernizm…, s. 933 – 934. 

513
J. Plisiecki, Kino rzeczywistości ludzkiego wnętrza…, s. 296. 



141 
 

5.6   Dobro i piękno Dekalogu wobec dzisiejszego nihilizmu 

 

Kształtujące się przez wieki pojęcie piękna, różnorodnie określane przez filozofów, 

w tradycji greckiej piękno utożsamiano z tym co dobre, cenne, moralne. 

W chrześcijaństwie odnoszono je do wszystkich zjawisk i rzeczy zarówno 

materialnych, jak i duchowych. Personalizm dopełnił piękno relacją do osoby. 

Uznaje, że jest ono potrzebne do duchowego rozwoju człowieka. Pięknu 

są podporządkowane prawda i dobro, jest ono relacją z nadrealnością. Pięknem 

określano zarówno zjawiska zmysłowe jak i umysłowe; rozumiano je w sensie 

metafizycznym, moralnym oraz utylitarnym
514

. Jego cel to ukazywanie 

transcendentnych znaczeń i wartości
515

. 

 Postmodernizm zmienił i wybaczył klasyczne rozumienie piękna. Zajmowanie 

się nim we współczesnej cywilizacji uznał za nieprzydatne. Konsekwencją takich 

postaw było odrzucenie dotychczasowych norm i zasad, wszelkich wartości, 

co groziło niebezpieczeństwem degradacji świata i życia.  

                                                           

514
 Zaznaczyć musimy tutaj, że w paragrafie odnosić będziemy się do metafizyki piękna, która 

odsłania podstawy piękna zarówno od strony struktury bytu jak i od strony struktury osoby. Dzięki 

temu piękno ujawnia swe podwójne zakorzenienie, swą transcendentalność i swą integralność. 

Podwójne zakorzenienie, czyli odniesienie zarazem do bytu i do osoby, swą transcendentalność – 

ponieważ jest własnością bytu jako bytu, i swą integralność – ponieważ angażuje całą osobę, a nie 

tylko jedną z jej władz. Tak ujęte piękno metafizyczne stanowi zwieńczenie procesu refleksji nad 

pięknem w filozofii starożytnej i średniowiecznej. Jednak od czasów nowożytnych obserwujemy 

proces destrukcji piękna, co jest spowodowane wieloma przyczynami, wśród których najważniejsze 

to zastąpienie metafizyki przez ontologię oraz dualistyczna bądź redukcjonistyczna koncepcja 

człowieka. W ramach ontologii piękno przestaje być własnością bytu, tym samym przestaje być 

własnością transcendentalną, a ze względu na nową antropologię piękno przekierowywane jest 

na piękno estetyczne, czyli takie, które w pierwszym rzędzie związane jest z poznaniem zmysłowym 

i dziełami sztuki. Piękno nie jest już transcendentalne, ale wartością. Ma to swoje konsekwencje 

również w sferze tzw. ideału piękna. Ideałem dla piękna metafizycznego będzie piękno duchowe, 

w tym moralne, religijne i intelektualne, również wyrażane za pomocą sztuki. Zob. P. Jaroszyński, 

W poszukiwaniu ideału piękna: od metafizyki piękna do ontologii wartości, [w:] Spór o piękno. 

Zadania współczesnej metafizyki 15, red. A. Maryniarczyk, K. Stępień, Z. Pańpuch, Lublin 2013, s. 

49-62. 
515

 W ramach dyskusji toczonych w nurcie filozofii realistycznej, począwszy do starożytności 

do czasów współczesnych pojawiło się rozumienie piękna jako tzw. powszechnej czyli 

transcendentalnej właściwości bytów. Jednak w klasycznym tekście średniowiecznym, w którym 

opisany został kanon transcendentaliów i sposób ich wyodrębniania, a mianowicie w kwestii 1 

Quaestionesdisputatae De Veritate św. Tomasza z Akwinu, nie pojawia się piękno jako 

transcendentalna właściwość bytów. Brak ten stał się źródłem pytania: czy aby piękno jako 

transcendentale nie zostało zagubione. Z kolei w głównych nurtach współczesnej filozofii, choćby 

takich jak fenomenologia, filozofia analityczna, neokantyzm (z wyjątkiem metafizyki realistycznej) 

piękno jako transcendentalna właściwość wydaje się nie znajdować miejsca. Dlatego w tym 

paragrafie ograniczymy się tylko do metafizycznego piękna rozumianego klasycznie jako 

rzeczywistości, która została zapomniana w ponowoczesnym świecie, a do powrotu którego zachęca 

Kieślowski swoim filmem. Zob. A. Maryniarczyk, Piękno – zagubione transcendentalne, w: Spór 

o piękno. Zadania współczesnej metafizyki 15, red.A. Maryniarczyk, K. Stępień, Z. Pańpuch, Lublin 

2013, s. 63-82. 



142 
 

 Jedną z naczelnych zasad filozofii postmodernistycznej jest zmiana. 

Jak zauważa Zygmunt Bauman, jeden z reprezentantów tego prądu myślowego, 

„ludzie dążą do zmiany jako wartości autotelicznej. To co nowe, jest lepsze, 

bo nowe podejmuje wojnę z wiecznością”
516

. Dlatego nowoczesność odrzuca życie 

moralne i każdy przejaw transcendencji. Twierdzi, że estetyka nie jest warunkiem 

decydującym o tworzeniu sztuki. Nie ma więc charakterystycznych dla każdej epoki 

kanonów piękna. Natomiast najważniejsza jest wizja artysty, w której nawet 

brzydota może być uważana za sztukę. Dobro, podobnie jak piękno, posiada jedynie 

wymiar subiektywny. Podmiotowe traktowanie wszystkiego co ludzkie prowadzi 

do wewnętrznego chaosu i bagatelizowania wartości bezwzględnych. Według 

nakreślonej powyżej wizji – człowiek współczesny żyje bez wyraźnego stylu życia.  

Efektem rozpowszechniania tego typu poglądów jest postępująca destrukcja tego, 

co obiektywne oraz deformacja wartości. Zaciera się różnica między dobrem a złem, 

pięknem a brzydotą, prowadząc do wniosku, że zła nie należy piętnować, 

lecz tolerować. W takiej perspektywie wszystko co odmienne, szokujące, 

indywidualne, zdaje się posiadać w kulturze jakąś wartość, nawet kosztem 

godziwości czynów. 

 Wartości, które wpływają na tworzenie się jakiejkolwiek struktury moralnej, 

stają się równoważne i wymienne. W kontekście tejże klasyfikacji brzydota 

przestaje być czymś niesamodzielnym, zależnym od piękna; uzyskuje status 

odrębnej kategorii estetycznej. Nie dziwi zatem, że współcześni estetycy zaczęli 

traktować brzydotę jako wartość, odgrywającą istotną rolę w kształtowaniu definicji 

dzieła sztuki
517

. Natomiast piękno przestało być czymś oryginalnym, błyskotliwym, 

ulegając swoistej destrukcji
518

. Doprowadziło to do nihilizmu, wyrażającego się 

w odrzuceniu wszelkich norm, zasad i wartości. Wymiar unikalności 

i oryginalności, zaczął odgrywać coraz większą rolę, nie odnosząc się jednocześnie 

do obiektywnych norm piękna. W takim ujęciu, jak uważa estetyka ponowoczesna, 

brzydota może być uważana za sztukę, pod warunkiem, że zostanie ukazana 

w sposób odrębny i niespotykany. Ponieważ, jak twierdzą postmoderniści, kanony 

sztuki nie istnieją, dlatego trudno jest zdefiniować naturę piękna. 

                                                           

516
Z. Bauman, Wieloznaczność nowoczesna. Nowoczesność wieloznaczna, Warszawa 1995, s. 155. 

517
Por. M. Soliński, Pojęcie brzydoty próba definicji, [w:] Szpetne w sztukach pięknych. Brzydota, 

deformacja i ekspresja w sztukach nowoczesnych, red. M. Geron, J. Malinowski, Kraków 2011, s. 21. 
518

Por. A. Moles, Kicz czyli sztuka szczęścia, Warszawa 1978, s. 164. 



143 
 

W tym kontekście można dojść do wniosku, że ponowoczesność jest także post-

etyczna. Świadczy o tym pozytywna ocena braku fundamentalnych zasad w etyce. 

W ich miejsce proponuje się rehabilitację zmysłowości w sferze moralnej, 

rehabilitację związania z miejscem oraz odejście od antropocentryzmu
519

. 

W zarysowanej perspektywie istota ludzka nie kieruje się przykazaniami bądź 

normami społecznymi, lecz pragnieniem, zmysłowością, instynktem, 

co w konsekwencji prowadzi do deformacji człowieczeństwa
520

. 

Usiłując zdefiniować cechy piękna i dobra w filozofii ponowoczesnej należy 

stwierdzić, że nie istnieją normy pozwalające ocenić czyjeś postępowanie. 

Nie wolno nikomu narzucać żadnych zasad ani też zabraniać pożądanych czynów. 

Wobec wyborów dokonanych przez innych ludzi należy przyjąć postawę respektu 

i szacunku. Deklarowana tolerancja domaga się, aby nikt nie potrzebował 

usprawiedliwiać decyzji ani przed innymi, ani nawet przed samym sobą. Piękno 

w omawianej rzeczywistości nie jest już czynnikiem tworzącym sztukę epoki, 

ale elementem drugorzędnym, który poprzedza awangarda i odmienność. W takim 

ujęciu nie sposób nie dostrzec tendencji nihilistycznych, polegających na całkowitej 

negacji dotychczasowych wartości i uznania za iluzoryczne wszystkich kodeksów 

moralności i kanonów określających piękno. 

 W zarysowanej perspektywie analiza Dekalogu prowadzi do wniosku, 

iż w filmie tym jest bardzo mało artystycznego piękna, a znacznie więcej brzydoty. 

Wyraża się ona w dysproporcji kształtów, dysharmonii barw i dźwięków. Reżyser 

ukazuje również brzydotę wnętrza człowieka uwikłanego w grzech, który odszedł 

od zasad i wartości. 

Dekalog2 rozpoczyna sekwencja ukazująca dwie osoby, które pchają wózek 

w szarawym świetle poranka. W polu widzenia kamery staje dozorca pochylony 

nad martwym zającem, którego łapy są związane sznurkiem. Podnosi głowę – 

kamera ukazuje od góry do dołu szarą, nieciekawą fasadę bloku. Kolejne ujęcie 

to wnętrze mieszkania starego człowieka, do którego przychodzi dozorca 

z pytaniem, czy to z jego balkonu spadł zając. Staruszek zaprzecza. Martwy zając 

to tylko trochę makabryczny początek filmu i pretekst do ukazania biednego 

mieszkania samotnego bohatera. 

                                                           

519
P. Bortkiewicz, Postmodernistyczna destrukcja kultury moralnej [w:] Postmodernizm, wyzwanie 

dla chrześcijaństwa, Poznań 1995, s. 32. 
520

 Ibidem. 



144 
 

 Podobnych ujęć w filmie jest wiele. Świadczy o tym na przykład cała struktura 

Dekalogu5,w którym dominują smutne, ciemne barwy. Akcja rozgrywa się podczas 

zimnego i złowieszczego marcowego dnia w wielkim i szarym warszawskim 

blokowisku. Jacek, główny bohater idący miastem widzi, jak mężczyźni kopią 

człowieka. Jest obojętny wobec aktu przemocy, co jeszcze bardziej podkreśla 

brzydotę zła i grzechu. Chwilę później, zrzuca z wiaduktu kamień na przejeżdżający 

samochód. Taksówkarz, ofiara Jacka, zachowuje się bezczelnie wobec klientów. 

Na obrzeżach miasta, wśród zgniłej aury jesiennej, martwej przyrody, błota 

i szarości dokonuje się mord. Kulminacyjną sceną jest, rozbudowany 

do przerażających widoków, moment wykonania kary śmierci na skazańcu. Widać 

jego strach przed śmiercią, rozpacz obrońcy, a także zachowanie katów, którzy 

popadli w jakiś przejaw odrętwienia, nie radząc sobie z nieznośnym zajęciem. Kaci 

odsłaniają przed nami obraz ludzi przyzwyczajonych do zabijania. Ich zachowanie 

budzi odrazę, protest widzów, skłania do refleksji nad karą śmierci. Okropna cisza, 

pojawiająca się w chwili, gdy pętla zacisnęła się na szyi Jacka, rodzi ból i żal
521

. 

Piąta część Dekalogu jest w swojej formie niezwykle okrutna. W filmie pada 

niewiele słów, na rzecz dominacji szarego, przygniatającego obrazu, który 

przejmuje na siebie ciężar opowiadanej historii. 

 Brzydotę ludzkich zachowań można dostrzec również w sylwetkach niektórych 

bohaterów filmu. Mieszkają w tym samym warszawskim bloku od wielu lat, mijając 

się bezwiednie, zaledwie się rozpoznając. Żyją obok siebie, w ogóle się nie znając. 

Owa całkowita obojętność, brak zainteresowania drugim człowiekiem, 

współlokatorem, jest przejawem zaniechania i przybiera formę zła. Akcja filmu 

toczy się wolno, bez jednoznacznego wyróżnienia bohaterów od statystów
522

.  

 Mroczną aurę, na zasadzie kontrastu, przełamuje tajemnicza, milcząca postać, 

pojawiająca się we wszystkich częściach filmu, już w pracy wspomniana. 

Ów nieznajomy jest ukazany jako „posłaniec” bądź „anioł” czuwający nad 

pomyślnym przebiegiem zdarzeń. Znany teolog kina, ks. Marek Lis, w postaci tej 

upatruje Chrystusa, solidarnego z człowiekiem, ostrzegającego go przed złem, 

okazującego współczucie. Wydaje się jednak, że tego typu interpretacja jest 

                                                           

521
K. Kieślowski i K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 142. 

522
Ta dziwna postać grana przez Artura Barcisia występuje w każdej części Dekalogu, poza ostatnim 

dziesiątym odcinkiem, gdzie w jego rolę wciela się Tomek – bohater szóstej części. Kiedy Jerzy 

zastanawia się, czy wrócić na powrót do zbierania znaczków, na poczcie spotyka Tomka, który 

niechętnie sprzedaje mu nowe znaczki. 



145 
 

wyolbrzymiona
523

. W filmie postać ta, podobnie jak świat ponadzmysłowy, 

nie została jasno określona. Z jednej strony pojawia się wszędzie tam, gdzie może 

pojawić się zło i gdzie istnieje zagrożenie dla bohaterów, lecz z drugiej strony, jego 

smutek i bezradność wobec wolności bohaterów dokonujących złych wyborów, 

przeradza się także w ciepłą obecność, która intuicyjnie współczuje i pociesza. Pełni 

on rolę anioła, ducha, proroka, łączącego dwa światy, pozostając jednocześnie 

nieogarniony, jak sam Bóg. Jest dowodem, że pomimo obecności brzydoty, Dekalog 

obfituje również w piękno metafizyczne, wyrażone na płaszczyźnie moralnej, 

religijnej i intelektualnej.  

 Metafizyczne piękno nie zatrzymuje się na walorach estetycznych dzieła, 

ale odnosi je do Absolutu. Dekalog, jak zauważył teolog Michał Klinger: „otwiera 

kontakt z transcendencją, stale wyczuwalny”
524

. Jako przykład można wskazać 

walkę Andrzeja ze śmiercią w odcinku drugim. Jego żona, Dorota, 

niezainteresowana losem umierającego męża, po rozmowie z lekarzem o Bogu, 

zmienia spojrzenie na życiową sytuację obojga i zaczyna rozumieć zło swoich 

czynów – zdradę małżeńską i chęć dokonania aborcji. Wraca do małżonka, okazuje 

mu czułość, co staje się dla niego bodźcem do walki o życie. Dramatyczną sytuację 

Andrzeja w filmie i jego zwycięstwo nad chorobą dopełniają symbole – krople 

wody spadające na podłogę i walka owada o życie.  

Kolejnym wyrazem metafizycznego piękna jest postać adwokata, który 

pojawia się w Dekalogu5. Swoją postawą wyraża miłosierdzie Boga. Jako jedyny 

współczuje Jackowi, znając jego trudną przeszłość
525

. Jest on idealistą, który 

odkrywa w zbrodniarzu pokłady dobra i wrażliwości. Jego dobroć wyrażająca się 

we współczuciu i zrozumieniu Jacka, utożsamiona jest z miłosierdziem 

i przebaczeniem.  

Na uwagę zasługuje także scena, w której Piotr spogląda z okna 

na wyprowadzanego z sądu Jacka. Dochodzi do spotkania dwóch diametralnie 

różnych rzeczywistości: wołanie adwokata do skazańca po imieniu przywodzi 

na myśl biblijny obraz, kiedy Bóg szuka w ogrodzie Eden zagubionego człowieka. 

                                                           

523
 Por. M. Lis, Figury Chrystusa w Dekalogu…, s. 168-170. 

524
M. Klinger, Strażnik wrót…, s. 52. 

525
Śmierć ukochanej siostry, która wypaczyła psychikę Jacka do tego stopnia, że stał się mordercą 

(Dekalog 6).  



146 
 

 Kolejnym przejawem metafizycznego piękna jest postać niewinnej, skazanej 

na śmierć Elżbiety (Dekalog8). Kobieta w wieku sześciu lat stała się ofiarą zimnej 

kalkulacji. Jako małej Żydówce w czasie drugiej wojny odmówiono schronienia 

ze względu na obawę o losy podziemnej organizacji. Elżbieta przypomina trochę 

biblijną postać Izaaka, niewinnego dziecka, które ma być złożone w ofierze, przez 

przymierze dorosłych. Kiedy już dorasta, pyta o sens swojej ofiary: czy była ona 

cenna dla innych? Elżbieta rozumie okupacyjną sytuację, nie ma w sobie żalu 

i nienawiści do tamtych ludzi. Świadomość, że ofiara jej życia mogła stać się 

ratunkiem dla innych, jest dla niej najważniejsza.  

 Do innych przykładów piękna zaliczyć możemy Irenę siostrę Krzysztofa 

z Dekalogu1, osoba, która całkowicie zawierzyła Bogu, żyje nie tylko świadomością 

Jego istnienia, ale podporządkowała Mu całe życie i wszystkie zdarzenia. Emanuje 

miłością i obdarza innych, wnuka, stwarzając mu możliwość poznania Boga 

poprzez lekcje religii, ale także ucząc miłości i dobra.  

 Powyższe przykłady stanowią dowód na to, że nawet w świecie bez zasad 

i modeli piękna mogą wybrzmiewać wartości metafizyczne, które dopominają się 

o wyższy i bardziej doskonalszy ład i harmonię. 

 W chrześcijaństwie Dziesięć Słów z góry Synaj wyznacza przestrzeń ludzkiego 

dobra. Stanowi kompendium odnoszące się do ludzkiego postępowania. Wyznacza 

ramy kontaktów ze Stwórcą i postępowania międzyludzkiego.  

 Dla Kieślowskiego ważniejsza od dosłownego podejścia do treści 

poszczególnych przykazań ujętych w Księdze Wyjścia jest ich aktualność 

dla współczesnego człowieka. Widoczne jest to w losach bohaterów Dekalogu. 

Często ulegają oni bezwiednie szerzącemu się ponowoczesnemu trendowi życia, 

by doświadczyć porażki, życiowej przegranej. Rozumieją zło, które wyrządzili, 

które dotknęło także ich. Jest to jednocześnie szansa na powrót do rzeczywistych 

wartości. Kieślowski ukazuje, jak wielkie znaczenie mają przykazania w egzystencji 

człowieka. Wybory, dokonywane w każdej chwili życia, decydują o wierności – 

bądź niewierności-Bożym zasadom, Jego przykazaniom i wartościom, a także 

pięknu, dobru i prawdzie.  

 W filmie znakomicie ujęto moment, w którym wymiar świętości miesza się 

z codziennością. Od jednego gestu, pojedynczej decyzji jednego z bohaterów 

zależy, jak ułożą się dalsze losy pozostałych. Reżyser, niczym wytrwały 

przewodnik, prowadzi widza do momentu, w którym musi sobie odpowiedzieć 



147 
 

na pytanie: jak on postąpiłby w danej sytuacji. Jednocześnie twórca filmu zdaje 

sobie sprawę z istnienia pewnych etycznych reguł, których należy przestrzegać: 

szacunek dla ludzkiego życia, miłość do drugiego człowieka, wiara w Boga. W ten 

sposób Dekalog Kieślowskiego staje się kodeksem codziennej przyzwoitości
526

. 

Reżyser szanuje wolność każdej osoby, lecz skonfrontowanie wolnych wyborów 

ludzkich z prawem Boga uwypukla niezdolność osiągnięcia prawdziwego szczęścia. 

Film ukazuje bardzo wyraziście, do czego może doprowadzić indywidualna 

moralność, bądź jej brak. Krzysztof z Dekalogu1, Dorota z drugiej odsłony, Janusz 

z odcinka trzeciego, Jacek z piątego, Magda z części szóstej, Majka czy bracia 

Janiccy są ofiarami złego wykorzystania daru wolności. Przekonują się, że wolność 

to nie tylko przywilej, ale również zadanie i forma odpowiedzialności. 

 Polski reżyser ukazał w swoim filmie ponowoczesne rozumienie dobra i piękna, 

a jednocześnie wykazał niezwykłą zależność tych wartości od ich klasycznych 

definicji. W obrazie piękno miesza się z brzydotą, powodując, że trudno w filmie 

wyróżnić szczególne kanony estetyczne. Można jednakże dostrzec pragnienie 

piękna bohaterów filmu, ich tęsknotę za harmonią barw, dźwięków, porządku. 

Podobnie wnioski dotyczą wartości, jaka jest dobro. Bohaterowie pragną budować 

swoje życie według własnych zasad. Kiedy jednak doznają życiowej porażki, 

odkrywają, że przekroczyli nieprzekraczalne boskie zasady. Świadomość 

wykroczenia przeciw porządkowi ustanowionemu przez Boga, wywołuje w nich 

wyrzuty sumienia. 

  

                                                           

526
Ł. Maciejewski, Po co żyjemy…, s. 14. 



148 
 

5.7   Dekalog Kieślowskiego odpowiedzią na dzisiejsze problemy człowieka 

 

Obraz polskiego reżysera opisuje współczesnego człowieka. Scenariusz i zawarte 

w nim historie bohaterów nie odbiegają od problemów, z którymi styka się 

dzisiejszy człowiek. W każdym z dziesięciu filmów dochodzi do zderzenia dwóch 

światów; dochodzi do zamierzonego konfliktu pomiędzy dwiema postaciami, 

kumulującego się w dwóch przeciwstawnych czasoprzestrzeniach: transcendentnej, 

w której zostają wypowiedziane przykazania, oraz ludzkiej, w której nie są one 

do końca przestrzegane
527

. Odzwierciedla to konflikt ujawniający się w codziennych 

pragnieniach bohaterów. Spór ten dotyczy postrzegania świata, pojmowania go 

jedynie w sferze fizykalnej, bez odniesienia do sfery ponadzmysłowej oraz 

postrzegania go jako wyraźnie odnoszonego do wartości transcendentnych, 

co z kolei odzwierciedla polemikę trwającą od czasów oświecenia europejskiego 

XVIII w. między wiarą a rozumem, między respektowaniem prawa Bożego w życiu 

a jego odrzuceniem, a w konsekwencji między istnieniem a nieobecnością Boga. 

 Zamysłem artystycznym było przedstawienie w każdym odcinku Dekalogu 

konfliktu dwóch odmiennych postaw w formie dialogu. Dlatego poszczególne 

obrazy przyjmują kształt „rozmów niedokończonych”, których nie zamyka żadna 

konkluzja
528

. Poszczególne odcinki cyklu nie narzucają bowiem żadnych rozwiązań, 

ani nie przynoszą gotowych odpowiedzi co do słuszności którejkolwiek z nich. 

Dekalog zaprasza widza do osobistej refleksji, rozważenia wskazanych problemów 

oraz znalezienia odpowiednich rozwiązań na podstawie dokonanych przez 

bohaterów filmu wyborów. Pomimo braku jasnej i klarownej odpowiedzi, film jest 

płaszczyzną spotkania człowieka wierzącego z ateistą, która inspiruje do dalszej 

dyskusji. Zarysowane problemy moralne odzwierciedlają specyfikę tych dwóch 

odmiennych światów. Każdy z dziesięciu filmów opisuje równoległe sposoby życia 

osób, między którymi nie wydaje się możliwe porozumienie. W pierwszym 

z odcinków, Krzysztof ujmuje świat jedynie w sposób racjonalny, natomiast jego 

siostra Irena, dostrzega w każdym elemencie życia ingerencję boską
529

. W obrazie 

drugim stary, doświadczony lekarz jest świadomy tego, że medycyna nie może 

wydawać wyroków śmierci na pacjentach, ponieważ istnieje zawsze jakaś 

                                                           

527
Por. V. Campan, Dziesięć krótkich filmów…, s. 62. 

528
„Dekalog jest filmem problematycznym, czyli otwartym na to, czego nie da się zgłębić, a czego 

zgodnie poszukują bohaterowie i widz” – V. Campan, Dziesięć krótkich filmów…, s. 62. 
529

Por. K. Kieślowski i K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 16-17. 



149 
 

niewytłumaczalna kolej rzeczy, w której wszystko może się zdarzyć
530

. 

Diametralnie inne stanowisko zajmuje Dorota, według której lekarz jest panem 

życia i śmierci, a ten zawsze potrafi postawić pewną diagnozę. W części szóstej 

Tomek, choć w nieuczciwy sposób pragnie przeżyć swoją miłość do dojrzałej 

kobiety, to jednak kieruje się poszukiwaniem uczucia bezinteresownego
531

. 

Przeciwieństwem owej postawy jest Magda, która nie wierzy w takie uczucie 

i uważa, że miłość ogranicza się jedynie do pożądania cielesnego drugiej osoby. 

W filmie dziewiątym naprzeciw siebie stają małżonkowie. Impotencja Romana 

wpędza go w świat obcy dla jego żony, która szuka rozkoszy cielesnej w ramionach 

kochanka
532

. Wreszcie w części ostatniej mamy stojących naprzeciw siebie ojca 

i braci: Jurka oraz Artura, którzy nie czują żadnego uczucia do swojego rodzica 

ze względu na jego fobię kolekcjonerską. To zderzenie w każdej części filmu dwóch 

diametralnie różnych światów zawiera w sobie ukryty konflikt pomiędzy 

pragnieniem głębszych wartości, a ich spłyceniem polegającym na dążeniu 

do egoistycznych żądz
533

. 

 Taki obraz dostrzegalny jest w naszej rzeczywistości, gdy naprzeciw siebie stają 

ludzie prezentujący różne życiowe postawy. Film Kieślowskiego stara się ukazać 

istotę problemu, inspiruje do postawienia pytań, zajęcia stanowiska, podjęcia 

dyskursu. Polski reżyser wypracowuje dwie odrębne przestrzenie, funkcjonujące 

w jednym mikroświecie, symbolizowanym przez to samo osiedle, 

ale odpowiadające dwóm odmiennym sposobom postrzegania go. Jest to niejako 

awers i rewers jednego świata
534

. Nakreślony dualizm staje się dialogiem dwóch 

odmiennych zachowań bohaterów. Z jednej strony tłumaczy określone 

postępowanie, z drugiej zaś, ukazuje jego bezsens, ponieważ niesie z sobą 

cierpienie. Film, przedstawiając rzeczywistość ponowoczesnego świata, w którym 

hierarchia fundamentalnych wartości została zachwiana, ujawnia w swoim 

najgłębszym przesłaniu ścieranie się dobra ze złem. Obraz Kieślowskiego ukazuje, 

do czego zdolny jest człowiek: z jednej strony- do rzeczy najszlachetniejszych 

(Adwokat z części piątej), z drugiej zaś do popełnienia niegodziwości (zabójstwo 

człowieka w piątym odcinku). 

                                                           

530
Por. K. Kieślowski i K. Piesiewicz, Scenariusze filmowe…, s. 45-47. 

531
Por. Ibidem, s. 161. 

532
Por. Ibidem, s. 247. 

533
Por. Ibidem, s. 280-281. 

534
Por. V. Campan, Dziesięć krótkich filmów…, s. 64. 



150 
 

 Bohaterów Dekalogu cechuje to, że od dawna tkwią w takiej formie egzystencji, 

którą rządzą pewne określone zasady, a oni sami nie chcą lub nie mogą od nich 

odstąpić. Reguły te, określone przez przestrzeń życiową i ściśle ograniczony rozkład 

zajęć, stają się regułami wąskiego formatu, które ich osaczają. W kontekście 

etycznym, określonym przez Dziesięć Przykazań, dylematy, przed którymi stają, 

powodują sytuacje bez wyjścia. Binarna logika Prawa, dotychczas akceptowana 

bez zastrzeżeń, nagle staje się irracjonalna, nie dająca się uzasadnić, trudna 

do przyjęcia. Przykładem takiego uwikłania jest Dekalog 5. Zakaz zabijania istnieje 

tylko ze względu na społeczne niebezpieczeństwo tego czynu
535

. Film ukazuje 

problem obecny i w naszej rzeczywistości, kiedy niejednokrotnie prawo stanowione 

staje w opozycji do prawa Bożego. Kieślowski ukazuje wewnętrzną sprzeczność 

samego prawa. Bóg mówi nie zabijaj, natomiast prawo stanowione dopuszcza karę 

śmierci. Taki wymiar kary gwarantuje przestrzeganie prawa, które z kolei zezwala 

na dokonanie egzekucji. Prawo i kara istnieją niejako nierozdzielnie ze sobą 

połączone.  

Podobne paradoksy można dostrzec w zezwoleniu na aborcję i eutanazję (Dekalog2 

oraz Dekalog9). W krajach Europy z jednej strony respektuje się prawo 

do poszanowania życia ludzkiego, jako jednej z naczelnych zasad, lecz jednocześnie 

zezwala się na zabijanie dzieci nienarodzonych bądź ludzi w podeszłym wieku. 

 Warto podkreślić, że tematyką filmów Kieślowskiego nie jest zło rozpatrywane 

samo w sobie. Reżyser koncentruje swoją uwagę na człowieku uwikłanym 

w sytuację, która prowadzi go do zła. Scenarzysta i reżyser pragną, aby widz był 

równie blisko bohatera filmowego
536

. Powyższe wnioski zostały potwierdzone przez 

samego reżysera, który w jednym z wywiadów powiedział: „… nie chcę być tylko 

pedagogiem. Nie mam zamiaru pouczać, chcę natomiast przestrzec siebie i innych. 

Nie dlatego, że wiem lepiej; po prostu dlatego, że mogę być bardziej słyszalny, 

bo mam ku temu narzędzia, takie jak kamera, taśma, aktorzy”
537

.  

Kieślowski nie ma zamiaru bagatelizować zło, bądź usprawiedliwiać grzech, 

ale chce zająć stanowisko współcierpienia i zrozumienia. Każdy bowiem grzech jest 

osobistym dramatem człowieka. Film udowadnia, że istnieje granica oszukiwania 

                                                           

535
Por. V. Campan, Dziesięć krótkich filmów…, s. 81. 

536
Por. T. Sobolewski, Troska ostateczna. Uwagi o społecznym kontekście kina K. Kieślowskiego 

[w:] Kino Krzysztofa Kieślowskiego…, s. 113.  
537

K. Kieślowski, Beze Mnie, z Krzysztofem Kieślowskim rozmawia Bożena Janicka [w:] Kino 

Krzysztofa Kieślowskiego…, s. 277. 



151 
 

sumienia, będącego prawem wyrytym w głębi jestestwa. Jego lekceważenie 

doprowadza do egzystencjalnej pustki i bezsensu. Bohaterowie filmów 

Kieślowskiego to ludzie zwiedzeni kłamstwem życia bez zasad i praw. To postacie 

naznaczone tragizmem, które zabrnęły zbyt daleko w oszukiwaniu własnej 

tożsamości. Oglądając ich perypetie, widz nie odczuwa odrazy. Doskonale 

zredagowany scenariusz dotyka sfery uczuć do tego stopnia, że pojawia się 

współczucie i chęć pomocy. Widz nie jest sędzią, lecz człowiekiem, który odkrywa, 

że niejednokrotnie sam mógłby stać się ofiarą współczesnej ideologii. 

 W Dekalogu, pomiędzy widzem a bohaterem filmu, zostaje przerzucony pomost. 

Chrześcijańska solidarność widza z postaciami prowadzi ku idei miłości, która 

obejmowałaby człowieka wraz z jego słabościami. Takie ukazanie bohaterów 

wywołuje w nas bunt przeciwko złemu urządzeniu świata
538

. Jest jednym 

z paradoksów współczesności, że nihilizm i relatywizm wiodą do poszukiwania 

głębszych wartości. Można to dostrzec choćby w Dekalogu1, kiedy Krzysztof 

po śmierci swojego syna idzie do kościoła i zaczyna się modlić. Spływający wosk 

świecy na oblicze ikony Matki Bożej przywołuje na myśl płacz matki po stracie 

dziecka. W filmie dochodzi do paradoksalnej sytuacji: istota Boska płacze 

„w dialogu” z człowiekiem, natomiast człowiek, żyjący, jakby Boga nie było, 

w momencie największej swojej tragedii szuka zrozumienia w Bogu.  Współcześnie 

można zaobserwować ukierunkowanie ludzi na świat wartości. Wśród dzisiejszych 

poczynań filozofów możemy zauważyć intuicyjne poszukiwania Absolutu. 

Człowiek potrzebuje twardych egzystencjalnych podstaw dla swego bezpiecznego 

rozwoju, których został pozbawiony wraz z postępującą w kulturze europejskiej 

laicyzacją i ateizacją, co paradoksalnie spowodować może odnowę chrześcijaństwa. 

Ludzie zagubieni w bezsensie życia zaczną poszukiwać wartości transcendentnych. 

 Kieślowski skłania widza do postawienia fundamentalnych pytań: czy Bóg może 

zabijać? Czy Bóg może być przeciw człowiekowi? Czy Bóg istnieje? Przesłanie 

tego filmu zamyka się w twierdzeniu: żyj uważnie, rozglądaj się wokół siebie, 

popatrz, czy tym, co czynisz, nie wyrządzasz krzywdy i cierpienia
539

. Powyższe 

pytania, często przypisane młodym ludziom poszukującym sensu życia, z biegiem 

czasu powszednieją, by w końcu przestać być przedmiotem poszukiwań. 

                                                           

538
Por. T. Sobolewski, Troska ostateczna…, s. 113. 

539
Por. K. Kieślowski, Beze Mnie…, s. 277. 



152 
 

Kieślowski, stwarzając w swoim obrazie sytuacje dramatyczne, stawiał w radykalny 

sposób pytanie o sens wiary, domagając się jednocześnie od widza odpowiedzi
540

. 

Uważał bowiem, że najlepszą rozwiązaniem kwestii współczesnego człowieka jest 

brak jednoznacznej odpowiedzi. W świecie, z którego dobiega głos, że nie ma 

jednej prawdy, a istnieją jedynie półprawdy bądź ‘lepsza ewentualność”, 

postawienie reżyserskiej jednoznacznej koncepcji wiązałoby się z możliwością 

wybuchu fali krytyki wobec reżysera. Dlatego należy stwierdzić, że w filmie 

Kieślowskiego konkluzja nie jest przedstawieniem jedynego rozwiązania, 

lecz raczej mobilizuje odbiorcę do poszukiwań. 

W ponowoczesnej rzeczywistości naczelną wartością jest wolność. 

Współczesny człowiek bywa niezwykle wrażliwy na tym punkcie, szczególnie jeśli 

dotyczy to kwestii związanych z moralnością. Często przyjmuje bezrefleksyjnie 

wszystko, co proponują media. W tej perspektywie Dekalog jest filmem, który 

skłania do refleksji nad własną egzystencją. Ukazuje konsekwencje dokonywanych 

przez bohaterów jego filmów wyborów: jak niczym nieograniczona wolność może 

doprowadzić do cierpienia, będącego konsekwencją własnych czynów. Ten typ 

dialektyki okazał się niezwykle trafny w rzeczywistości, w której jesteśmy zalewani 

wielością informacji, niejednokrotnie poddawani tendencyjnej manipulacji. W tej 

sytuacji nauczenie poszukiwania prawdy przez współczesnego człowieka jawi się 

jako jedno z podstawowych zadań. 

 Warto w tym miejscu przytoczyć pytanie postawione przez Tadeusza 

Sobolewskiego, w kontekście kina Kieślowskiego: czy istnieje taki typ wiary, który 

mógłby istnieć razem ze współczesnym wątpieniem i poczuciem 

bezsensu?
541

Odpowiadając nań stwierdza, że taki typ wiary dominuje obecnie 

na Zachodzie. Z psychologicznego punktu widzenia człowiek lubi utożsamiać się 

z tym, co jemu odpowiada. Dekalog Kieślowskiego jest właśnie takim kinem, 

w którym rozpoznajemy siebie i jak w zwierciadle dostrzegamy kondycję 

współczesnego świata. Charakterystyczne jest ukazanie przez reżysera cierpienia 

jako nadziei, przypadkowości losu ludzkiego jako pewnej nieuporządkowanej 

całości, absurdu egzystencjalnego jako drogi do wzrostu człowieczeństwa. 

                                                           

540
Por. T. Sobolewski, Troska ostateczna…, s. 114. 

541
Ibidem. 



153 
 

Z obrazów, jakie składają się na Dekalog, płynie jakaś nadzieja, która pozwala dalej 

żyć. 

 Problem współczesnego człowieka nie polega tylko na tym, że często postępuje 

źle, ale na tym, że nie wie, jak postępować dobrze. Wobec rozpadu kryteriów nie 

bardzo wie, jak powinien żyć. Próbuje przywoływać te same okoliczności zdarzeń, 

ale jednocześnie posiada coraz mniej zaufania do imperatywu cudzych w tych 

zdarzeniach wyborów. Każdy staje się mądry na własny użytek
542

. 

Cykl filmów polskiego reżysera stanowi odwołanie do systemu, który uczłowieczył 

ludzkość, który sprawił, że społeczeństwa stały się bardziej ludzkie. Stąd każda 

próba usunięcia z życia zasad moralnych zawartych w Dziesięciu Przykazaniach 

będzie prowadzić do degradacji ludzi to czyniących. 

 Sam Krzysztof Kieślowski w jednym z udzielonych wywiadów wyjawił 

dlaczego podjął się nakręcenia Dekalogu: „Wydawało się nam, że ten pomysł jest 

dobry, klarowny na obecne czasy. Kiedy rozpada się wszystko wokół, warto wrócić 

do podstawowych pytań. Zresztą zawsze jest dobra pora na przypomnienie 

Dekalogu. Te nakazy istnieją mniej więcej 6000 lat, nikt nigdy nie spierał się z nimi, 

a jednocześnie codziennie, od tysięcy lat, wszyscy łamiemy te przykazania”
543

. 

 Reżyser Dekalogu wyraźnie wskazuje, że Dziesięć Słów wyznacza podstawowe 

normy które dotyczą najważniejszych dla człowieka wymiarów jego życia: 

indywidualnego, rodzinnego i społecznego. Kolejne odcinki filmu, swoim 

przesłaniem uczą, że lekceważenie Boskich nakazów wprowadza w życie nieład, 

co w konsekwencji obraca się przeciwko człowiekowi, prowadząc go do upadku. 

To przesłanie Dekalogu jest uniwersalnym orędziem dla współczesnego człowieka. 

 Dekalog jest dość często pojmowany przez współczesnego człowieka jako 

narzędzie ograniczenia jego wolności. Jedni upatrują w nim pomnik kultury 

minionych wieków, który nie przystaje do warunków życia współczesnego 

człowieka, inni redukują go do zbioru przykazań religijnych obowiązujących tylko 

określoną grupę wyznawców. Z drugiej jednak strony trudno wyobrazić sobie 

społeczeństwo, w którym każdy mógłby zabijać, rabować, krzywdzić, znieważać, 

porywać żonę drugiego, bezcześcić jego dobre imię przez rzucanie potwarzy bądź 

                                                           

542
Por. K. Kieślowski, Beze Mnie…, s. 277. 

543
Ibidem, s. 276. 



154 
 

wysuwanie fałszywych oskarżeń
544

. Chcąc czy nie chcąc, społeczeństwa, które 

za Samuelem von Pufendorfem
545

 pragną oddzielić koncepcje prawa naturalnego 

od religii i moralności, a nawet zanegować jego istnienie, swój wymiar 

sprawiedliwości oraz niezbywalnych praw człowieka budują na Dekalogu. W dobie 

ponowoczesności, kiedy neguje się wszelkie dogmaty, uniwersalne prawa 

czy religijność, Dekalog jest nadal uważany za podstawę stosunków 

międzyludzkich
546

.  

 Chrześcijaństwo twierdzi, że istnieje ścisły związek prawa naturalnego 

z Dekalogiem, wyrażający się w tym, że zarówno jedno, jak i drugie stoją na straży 

dobra wspólnego. Co więcej, Dekalog wyznacza pole powinności gwarantujące 

realizację tego dobra
547

. Zostały zawarte w nim zarówno treści dotyczące religijnego 

życia człowieka, jego stosunku do Boga, jak i normy odnoszące się do relacji 

międzyludzkich. Przykazania Dekalogu mają charakter jednoznacznych nakazów 

i wymagań, obowiązujących zawsze i wszystkich
548

. Abstrahując od wiary w Boga, 

jeśli człowiek przyjmie istnienie Dobra, Piękna i Prawdy, to w konsekwencji 

dochodzi do wniosku, że pierwsze trzy przykazania odnoszą się właśnie do tych 

wartości i dlatego są cenne także dla ateisty. Natomiast pozostałe dotyczą nie mniej 

ważnych aspektów życia - takich jak: rodzina, życie ludzkie, godność istnienia, 

których przestrzeganie dotyczy wszystkich. Dziesięć Słów wyznacza ramy 

współżycia społeczeństw i jednostek, a przestrzeganie ich chroni od krzywdy 

i niesprawiedliwości. Zostało to dobitnie wyrażone w filmie Kieślowskiego. 

Dziesięć przykazań byłonie tylko punktem wyjścia do napisania scenariusza, 

ale również do kreacji głównych postaci, ich perypetii i poszukiwań. Życie każdej 

z nich to obraz ukazujący, jak trudno walczyć ze złem, pozostawać bez zasad 

moralnych, jak trudno wieść życie, w którym brakuje ukierunkowania na dobro.  

                                                           

544
A. Maryniarczyk, Dekalog a prawo naturalne, „Człowiek w kulturze” 1994, nr 3, s. 133. 

545
Samuel von Pufendorf – jako pierwszy w swojej koncepcji prawa naturalnego oddzielił 

je od moralności i religijności, twierdząc, że człowiek dochodzi do niego na zasadzie dociekań 

rozumowych bez ingerencji Boga. Zob. M. A. Krąpiec, Człowiek jako osoba, Lublin 2005, s. 80. 
546

O aktualnym charakterze Dekalogu traktują następujące publikacje: T. Żychiewicz, Dziesięcioro 

przykazań, Kalwaria Zebrzydowska 1983; J. Salij, Dekalog, Poznań 1988; S. Synowiec, Dziesięć 

przykazań (Wj 20, 1-17; Pwt 5, 6-20), Kraków 1999; H. Witczyk, Orędzie Dekalogu (Wj 20,1-17). 

Analiza krytyczno-literacka, ZNKUL 40(1997)1-2, s. 41-74. Podobny charakter miały również 

homilie Jana Pawła II, które wygłosił podczas pielgrzymki do Polski w 1991. 
547

Por. R. Kuźniar, Prawa człowieka. Prawo, instytucje, stosunki międzynarodowe, Warszawa 2004, 

s. 19. 
548

M. Krąpiec, O ludzką politykę!, Katowice 1995, s. 139. 



155 
 

 Prawa uwzględniające wszechstronną realizację osobowego dobra są niczym 

innym jak właśnie kodyfikacją prawa naturalnego, czyli jego „tłumaczeniem" 

na język konkretnego działania (konkretnej powinności). Są one wyrazem syntezy 

ogólnoludzkiego doświadczenia i stanowią skarbnicę niezbywalnej mądrości 

człowieka. Lekceważenie tego typu norm i zasad nie tylko wprowadza w życie 

zamieszanie i chaos, lecz wiedzie do katastrofy życiowej zarówno pojedynczego 

człowieka, jak i całych społeczeństw
549

.  

W epoce ponowoczesnej Dekalog nadal zachowuje swoją aktualność, 

ponieważ istnieją problemy natury ludzkiej, do których owo prawo się odnosi. 

Nowe odczytanie przymierza synajskiego pomoże budować lepszy świat, w którym 

prawa człowieka będą niezbywalnym prawem. Prawo Dekalogu jest ściśle 

powiązane z prawem naturalnym. Jego odrzucenie jest swoistą dyskwalifikacją 

ludzkiej tożsamości. 

Dekalog, który niewątpliwie bardzo mocno wpłynął na powstawanie praw 

człowieka, stał się wyznacznikiem nowego etosu światowego. Zawarte w nim prawa 

do życia, nienaruszalności cielesnej, wolności sumienia, religii i słowa zaczęto 

postrzegać jako dotyczące każdego człowieka i jako te, za pomocą których wszyscy 

stali się równi wobec prawa, a wszelka dyskryminacja została odrzucona. Zasady 

te są dzisiaj powszechnie uznawane
550

. Dekalog objawił również prawdziwy 

humanizm, ukazując człowieka w świetle prawdziwych wartości. Filmowy bohater 

dziesięciu odcinków poszukuje Boga. Oceniając swoje postępowanie wobec samego 

siebie i wobec innych, sam musi odkryć, co tak naprawdę daje mu szczęście i co jest 

dla niego dobre. 

 Analiza dziejów praw człowieka pozwala dostrzec jak wielką rolę odegrało 

Pismo Święte w ich tworzeniu. Wskazując na ich atrybuty: powszechność, trwałość, 

niezbywalność, podkreślając ich ponadpaństwowość oraz ponad pozytywność, 

eksponuje się ich miejsce nie tylko na arenie międzynarodowej, ale przede 

wszystkim w życiu pojedynczego człowieka
551

. Dlatego może dziwić fakt, 

iż pomimo uznania ich wyjątkowości prawa te są nadal łamane na wszystkich 

poziomach ludzkiej egzystencji. Każde czasy muszą na nowo je interpretować 

i sięgać ciągle do źródeł, czyli także do Biblii.  

                                                           

549
A. Maryniarczyk, Dekalog a prawo naturalne…, s. 134. 

550
S. Ruchała, Współczesne filozoficzne spory o ugruntowanie praw człowieka, Katowice 2006, s. 88. 

551
Por. Ibidem, s. 92. 



156 
 

Dekalog, pomimo upływu lat, wytycza nadal normy zachowań dla wielu 

społeczeństw, a jego nowe odczytanie pozwala na powrót do źródła Bożego 

zamysłu, a w konsekwencji- do szczęśliwości każdego człowieka. 

Tym, co jest charakterystyczne dla określenia imperatywu czynienia dobra 

według Dekalogu, jest jego ścisłe związanie z człowiekiem jako osobą. Zatem 

Dekalog nie zabezpiecza „interesu" jakiejś ideologii, religii, nieokreślonej 

społeczności czy kolektywu, lecz wykracza daleko poza to. Pozwala określić, czym 

jest i w jaki sposób może być realizowane dobro wspólne jako przedmiot działania 

osobowego, którego ostatecznym celem jest spełnienie się człowieka jako osoby 

tak w istnieniu (jego ugruntowanie, przekazywanie), jak i w postępowaniu
552

. Prawo 

Przymierza, wbrew dzisiejszym sugestiom, nie pozbawia człowieka wolności, 

lecz do tej wolności wychowuje. Realizacja człowieka jako bytu wolnego dokonuje 

się poprzez respektowanie wolności innych ludzi. Granica między wolnością 

a niewolą jest w nas samych
553

. Także wybory, których każdego dnia człowiek 

dokonuje, między dobrem i złem, wolnością i niewolą, życiem i śmiercią, są ze sobą 

ściśle powiązane
554

.  

Nad problemami moralnymi współczesnego człowieka i świata zastanawiali 

się myśliciele i filozofowie, wskazując konsekwencje odejścia od zasad Dekalogu. 

Według Andrzeja Kierasa, współczesny rozwój nauki i techniki, potęgując 

zagrożenia dla dalszego istnienia i trwania gatunku ludzkiego, zmusza do refleksji 

oraz do ponownego postawienia pytania o warunki zachowania człowieczeństwa we 

współczesnym świecie
555

. Zaczęło ono bowiem zatracać swój normatywny 

i regulatywny charakter na rzecz instrumentalizacji. Człowieczeństwo, będące 

obecnie przedmiotem manipulacji i ingerencji praktycznej, przestało być więc 

czysto teoretycznym i filozoficznym problemem, stając się także problemem natury 

praktycznej
556

.Tendencja polegająca na reifikacji człowieka jawi się jako kolejna 

próba dominacji nowego totalitaryzmu, o którym wspomniano powyżej. Osoby 

ludzkiej nie można zredukować, oceniając ją jedynie w kategoriach efektywności, 

przydatności społecznej czy na rynku pracy, ponieważ zbudujemy wówczas 

                                                           

552
A. Maryniarczyk, Dekalog a prawo naturalne…, s. 150. 

553
Por. Ps. 82, 6. 

554
A. Chouraqui, Dziesięć Przykazań Dzisiaj, Warszawa 2002, s. 245. 

555
Por. A. Kieras, Moralne warunki zachowania człowieczeństwa w cywilizacji technicznej, 

w:Człowieczeństwo – iluzja czy rzeczywistość, red. S. Folaron, Częstochowa 1994, s. 94.  
556

Por. S. Ruchała, Współczesne filozoficzne spory…, s. 161. 



157 
 

społeczeństwo wykluczające tych wszystkich, którzy nie mogą pracować z powodu 

choroby, wieku czy braku innych możliwości podjęcia zatrudnienia. 

 Nie należy jednak traktować Dekalogu jako jedynie swoistego panaceum, które 

zwalniałoby człowieka od obowiązku rozpoznania właściwego dla niego dobra, 

lecz należy raczej go rozumieć jako swoistą pomoc we właściwym jego 

rozpoznaniu. Dopiero takie podejście umożliwia zrealizowanie wyznaczonego celu. 

Dobro to musi być przez konkretnego człowieka, zarówno wierzącego jak 

i niewierzącego zaakceptowane i potwierdzone. Afirmacja dotyczy konkretnej 

sytuacji, co do której nie można przykładać żadnych schematycznych rozwiązań
557

. 

Dekalog ukazuje bowiem nie tylko obszar dóbr osobowych, stanowiących 

o egzystencji człowieka, ale również wypływające z ludzkiej natury jego 

powinności w stosunku do społeczeństwa, także obowiązki władz państwowych 

oraz samej społeczności wobec konkretnej osoby
558

. Człowiek nie może bowiem 

żyć bez stabilizacji prawnej i moralnej. Uznanie „osobowości prawnej” gwarantuje 

człowiekowi jego integralność nie tylko biologiczną, ale i psychiczną, zapewniając 

mu też wolność od niepokoju przed niebezpieczeństwem panowania silniejszych 

nad słabszymi, przed zniewoleniem na drodze niesprawiedliwości społecznych oraz 

nierównym traktowaniem jednostek
559

. 

 O katastrofalnych konsekwencjach zepchnięcia moralności do funkcji służebnej 

wobec silniejszej jednostki w państwach totalitarnych XX wieku Hannah Arendt 

napisała: „Nie pozostaje nic poza upiornymi marionetkami o ludzkich twarzach, 

z których wszystkie zachowują się jak pies z eksperymentów Pawłowa, które 

reagują bez wyjątku w sposób dający się doskonale przewidzieć nawet wtedy, kiedy 

idą na śmierć, i których życie składa się wyłącznie z odruchów (...) Wzór obywatela 

totalitarnego państwa to pies Pawłowa, jego ludzki egzemplarz zredukowany 

do najprostszych odruchów, zespołu odruchów, które można zawsze zniszczyć 

i zastąpić innymi zespołami odruchów działających dokładnie w ten sam sposób”
560

.  

Przytoczone słowa ukazują, do czego może doprowadzić człowieka 

odrzucenie moralności zbudowanej na Dekalogu. Jego życie pozbawione wtedy 

wyższych wartości, marzeń, pragnień, sprowadzone zostaje jedynie do jałowej 

                                                           

557
A. Maryniarczyk, Dekalog a prawo naturalne…, s. 137.  

558
S. Ruchała, Współczesne filozoficzne spory…, s. 12. 

559
 M. Krąpiec, Prawa człowieka i ich zagrożenia, "Człowiek w kulturze" 1994, nr 3, s. 21. 

560
H. Arendt, Korzenie totalitaryzmu, tłum. D. Grinberg, Warszawa 1989, s. 345.  



158 
 

egzystencji. Dekalog, kładąc akcent na niezbywalną godność każdej jednostki, staje 

się istotnym czynnikiem służącym rozwojowi zarówno człowieka, jak i całych 

społeczności. Człowiek przestrzegający przykazań nie narusza nigdy wolności 

drugiego człowieka.  

 Konfrontacja Dekalogu Mojżeszowego z ekranizacją współczesną 

Kieślowskiego to próba ukazania człowieka i jego postępowania wobec samego 

siebie, wobec innych i wobec świata. To tytułowi bohaterowie muszą określić, 

co daje im szczęście i co tak naprawdę jest dla nich dobre. 

 Kieślowski filmem Dekalog podsuwa wnioski dotyczące religijnego życia 

człowieka, jego stosunku do Boga, wskazuje także normy odnoszące się do relacji 

międzyludzkich, których przestrzeganie dotyczy wszystkich. Lekceważenie tych 

norm w obrazie reżysera wprowadza nieład w życie, jest przyczyną katastrofy 

życiowej człowieka. Problemy natury ludzkiej są takie same od wieków, zatem 

Dekalog i dzisiaj nie traci na ważności. Polski reżyser wyraźnie sugeruje, że prawa 

Dekalogu, ściśle związane z prawem naturalnym, zostały nadane przez Stwórcę 

jednostkom i społeczeństwom. Ich odrzucenie jest zatem równoznaczne 

z podeptaniem godności człowieka.  



159 
 

ZAKOŃCZENIE 

 

Istotą Dekalogu Krzysztofa Kieślowskiego jest ukazanie egzystencji człowieka 

zagrożonego zjawiskami dzisiejszej rzeczywistości. Film zwraca uwagę, 

że przyczyny zagubienia należy doszukiwać się w odejściu od zasad Dekalogu, 

które do tej pory kształtowały jego życie. Odrzucenie wartości transcendentnych 

przyniosło z sobą niebezpieczeństwo zatarcia tożsamości człowieka. 

 Problemy współczesności to wynik filozoficznej negacji wartości klasycznych. 

Metafizyka i filozofia klasyczna traktowane są jako relikt przeszłości, dowodzi się, 

że należy je odrzucić, tworząc rzeczy nowe. Niełatwo jest znaleźć definicję 

uprawianej obecnie filozofii. We współczesnym dyskursie pojawia się termin: 

ponowoczesność, obejmujący m.in. dylematy i zagrożenia, z którymi zmagać się 

musi współczesny człowiek. Dekalog polskiego reżysera wnikliwe obrazuje 

te zagadnienia. Film jest nie tylko doskonałym dziełem sztuki, lecz nawiązuje także 

do zagadnień współczesnej kultury, nauki i filozofii, wskazując na ich związek 

z rzeczywistością teologiczną. Wpisuje się także w zakres zainteresowań teologii 

fundamentalnej, która wchodzi w relacje z innymi naukami naturalnymi, 

by wykazać ich związek z dziedziną teologii. 

 Cykl dziesięciu filmów nie daje jasnych i jednoznacznych odpowiedzi 

na pytania współczesnego człowieka. Nie jest też dziełem moralizatorskim. Twórca 

w swojej „dialektyce obrazu” kieruje do odbiorcy pytania retoryczne w celu 

podkreślenia wagi problemu i skłonienia do osobistej refleksji. Ta przepiękna 

dialektyka pytań otwartych w dyskursie publicznym zakłada zawsze podjęcie 

dialogu często ukrytego w myśli odbiorcy. 

 Jedną z istotnych kwestii, wobec której współczesny człowiek nie może przejść 

obojętnie, jest rozumienie wolności. Kieślowski, szanując godność ludzką, pokazał, 

że ma ona swoje granice, których przekroczenie skutkuje zatratą człowieczeństwa. 

Istota ludzka, żyjąc w społeczeństwie, musi przestrzegać norm i praw moralnych. 

Wolność nie może być dla człowieka całkowitą dowolnością, musi być podstawą 

takich wyborów, które pozwolą mu zrealizować sens istnienia, sens 

człowieczeństwa. Nie może być totalną swobodą, gdyż prowadzi do zatraty 

i kryzysu wartości. Reżyser zwrócił uwagę, że wolność kończy się, kiedy trzeba 

wziąć odpowiedzialność za życie drugiego człowieka, za rodzinę, za społeczeństwo. 

Dlatego musi ona mieć obiektywne granice, gdyż w przeciwnym wypadku 



160 
 

powoduje krzywdę innych. Granicą wolności jest cierpienie drugiej osoby. 

Kieślowski nie tworzy nowej koncepcji ideologicznej, lecz ukazuje wolność jako 

wartość, która nie jest przywilejem, ale zadaniem. Bliski jest chrześcijańskiemu 

rozumieniu tego pojęcia. Wolność w ujęciu chrześcijańskim to spokój, zadowolenie 

i satysfakcja uzyskana ze świadomości czynienia dobra i przestrzegania zasad 

ewangelicznych. 

 Kolejną kwestią podjętą w filmie polskiego reżysera jest prawda. Twórca 

filmowy dowodzi, że relatywizm prawdy obecny w dzisiejszej filozofii niszczy 

świadomość realnej rzeczywistości. Powoduje zagubienie człowieka w świecie 

półprawd i pozbawienie go standardowych ram, dzięki którym mógłby on rozwijać 

swoją osobowość. Kieślowski pokazuje, że jeśli rzeczywistość nie jest obiektywna, 

to trudno mówić o jakiejkolwiek winie moralnej. Twórca filmu, odnosząc się 

do wewnętrznych przeżyć bohaterów, stawia pytanie: jeżeli prawdy nie ma, 

to dlaczego intymnie czujemy się okłamywani, zdradzani, pozbawiani godności? 

To uczucia aktorów, ich reakcje na konsekwencje tragicznych wyborów 

i poniesionych porażek, pokazują istnienie prawa moralnego wpisanego w jestestwo 

człowieka.  

Dylematem, z którym zmaga się współczesny człowiek, jest również odrzucenie 

norm moralnych, a zastąpienie ich kantowskim subiektywizmem etycznym. Fabuła 

każdej noweli filmowej doskonale obrazuje skutki wyborów wynikających 

z odrzucenia zasad Bożych oraz kierowania się własnymi, subiektywnymi racjami 

i zaspokojeniem egoistycznych pragnień. Kieślowski raz jeszcze dowodzi 

nieprzemijającej wartości Dekalogu, stojącego na straży ludzkiej godności.  

Film niesie także inne niemniej fundamentalne przesłanie: relacje 

międzyludzkie powinny być budowane na relacji człowieka wobec Boga. Jego 

nakazy i zakazy przekazane człowiekowi na górze Synaj ciągle stoją na straży 

człowieczej dojrzałości i stanowią niepodważalny fundament zasad międzyludzkich. 

Nieprzestrzeganie tych norm powoduje zatarcie trwałych wartości i prowadzi 

do zepsucia obyczajów oraz deprawacji człowieka jako tego, który został stworzony 

na obraz i podobieństwo Boże.  

Dziesięć Słów Boga pomaga człowiekowi tworzyć uporządkowane 

i wypełnione sensem życie oraz określa normy postępowania wobec innych. 

Odbudowanie ścisłej zależności między człowiekiem a Bogiem jest nadzieją na jego 

duchowe odrodzenie, ale także na odnowę relacji międzyludzkich.  



161 
 

 Wątpliwości współczesnego człowieka ukazane w cyklu dziesięciu obrazów 

odnoszą się do kwestii sensu świata i człowieka. Kieślowski skłania odbiorcę 

do poszukiwania odpowiedzi na pytanie, dokąd zmierza świat pozbawiony 

obiektywnych wartości? Wyraża obawę, czy zepsucie ludzkie nie wpłynie w sposób 

negatywny na przyszłe pokolenia? Zauważa, że współczesna cywilizacja, 

kontestując obiektywne wartości, stanęła na rozdrożu.  

Analiza Dekalogu pozwoliła wydobyć odpowiedź, jaką polski reżyser 

proponuje współczesnemu człowiekowi. Rozwiązania swoich dylematów winien 

szukać w otwarciu na wartości nieprzemijające, trwałe, poszukując ich między 

innymi pośród Dziesięciorga Przykazań. To także sugestie konieczności powrotu 

do źródeł chrześcijańskiej, klasycznej filozofii, personalnego podejścia do świata. 

Polski reżyser wpisuje Dekalog w wartości transcendentalne. Obnaża stan 

duchowego kryzysu współczesności, spowodowanego odejściem od Bożych zasad. 

Wskazuje, że takie postępowanie człowieka prowadzi do tragedii. Jednocześnie 

wyraźnie sugeruje, że wybór i wierność wartościom najwyższym, wartościom 

transcendentalnym jest warunkiem godnego życia, bycia człowiekiem. Końcowym 

i uogólniającym wnioskiem, jaki można wyprowadzić z analizy filmów 

Kieślowskiego, jest stwierdzenie, że podważanie treści transcendentnych danych 

przez Boga, stanowiących absolutny wymiar ludzkiego losu, rujnuje życie 

człowieka. 

 Film Krzysztofa Kieślowskiego jest dziełem, które dysponuje wieloma środkami 

właściwymi tej dziedzinie sztuki. Transcendentny wymiar scenariusza i scenopisu 

kształtuje rzeczywistość przekazywaną przez filmowe obrazy. Tłem losów 

bohaterów jest surowa struktura warszawskiego osiedla, gdzie toczy się ich życie, 

ukazane w filmie dzięki mistrzowskiej grze aktorów. Sprawia ona, że filmowa 

narracja nabiera wiarygodności, przemawia do odbiorcy autentyzmem.

 Wymiar symboliczny filmu został wyrażony przez plany filmowe, które odnoszą 

widza do tego, co niematerialne i niewidzialne. Rzeczywistość realistyczna 

współistnieje ze światem metafizycznym sugerowanym przez symbole – odsyłają 

do przeżyć duchowych, wewnętrznych bohaterów, dopełniają, pełniej wyrażają 

problematykę dzieła. Twórcy filmu wykorzystują także możliwości muzyki. Strona 

dźwiękowa stanowi formę ekspresji, uzupełnia, podkreśla wymowę obrazu 

filmowego.  



162 
 

 Wymienione formy struktury i języka filmowego pozwoliły reżyserowi osiągnąć 

postawiony sobie cel. Dekalog wyraża duchowe rozterki, problemy oraz potrzeby 

współczesnego człowieka. Kieślowski przesłaniem filmu jednoznacznie sugeruje, 

że sensem ludzkiej egzystencji jest wierność wartościom określonym przez Boże 

Dziesięć Słów.  

  



163 
 

BIBLIOGRAFIA 

 

 

Źródła dotyczące Krzysztofa Kieślowskiego: 

 

Kieślowski K., Autobiografia, Kraków 2012. 

 

Kieślowski K., Beze Mnie, Z K. Kieślowskim rozm. B. Janicka [w:] Kino Krzysztofa 

Kieślowskiego, red. T. Lubelski, Kraków 1997, s. 276-280. 

 

K. Kieślowski (reż.), Dekalog, wyd. TVP, Warszawa 2016, ISBN: 9788393884957. 

 

Kieślowski K., Dziennik 89-90 (1), „Kino” 1991, nr 12, s. 38-39. 

 

Kieślowski K., Dziennik 89-90 (2), „Kino” 1992, nr 1, s. 36-37. 

 

Kieślowski K., Dziennik 89-90 (3), „Kino” 1992, nr 2, s. 44. 

 

Kieślowski K., Głęboko zamiast szeroko, „Dialog” 1981, nr 1, s. 109-111. 

 

Kieślowski K., Kieślowski on Kieślowski, red. D. Stok, London Boston 1993. 

 

Kieślowski K., Kilka pytań do... Krzysztofa Kieślowskiego, „Przekrój” 1990, nr 

2326, s. 12. 

 

Kieślowski K., Musica da vedere. Unadelleultimeinterviste a di E.Comuzio, 

„Cineforum” 1990, nr 4, s. 28-29. 

 

Kieślowski K., Nauczać reżyserii. Sprawozdanie z praktyki ze skrupułami [w:]  Kino 

Kieślowskiego, kino po Kieślowskim, red. A. Gwóźdź, Warszawa 2006, s. 179-192. 

 

Kieślowski K., O sobie, red. D. Stok ., Kraków 1997. 

 



164 
 

Kieślowski K., Perche siamo qui? Intervista a di M.Furdal [w:] Kieslowski, 

red. M.Furdal, R. Turigliatto, Torino 1989, s.13-35. 

 

Kieślowski K., Piesiewicz K., Wokół Dekalogu. Z K. Kieślowskim i K. Piesiewiczem 

rozm. T. Szyma, „Tygodnik Powszechny” 1990, nr 11, s.4. 

 

Kieślowski K., Po co pan robi filmy? Z K. Kieślowskim rozm. B. Widera, „Gość 

Niedzielny” 1986, nr 22, s. 4-6. 

 

Kieślowski K., Przypadek i konieczność, Z K. Kieślowskim rozm. V. Ostria, tłum. 

M. Oleksiewicz, T. Lubelski [w:] Kino Krzysztofa Kieślowskiego, red. T. Lubelski, 

Kraków 1997, s. 281-287. 

 

Kieślowski K., Piesiewicz K., Scenariusze filmowe. Dekalog, Warszawa 1990. 

 

Piesiewicz K., K. Jabłońska, Jestem sam, „Więź” 1996, nr 9, s. 97-112. 

 

Piesiewicz K., Kieślowski [w:] Kieślowski bez końca, red. S. Zawiśliński, Warszawa 

1996.  

 

Piesiewicz K., Skupienie i przenikliwość [w:] Kino Krzysztofa Kieślowskiego, red. 

T. Lubelski, Kraków 1997, s. 199-208. 

 

Piesiewicz K., Kieślowski K., Piesiewicz i Kieślowski rozmawiają o Dekalogu 

[w:] Zespół Tor, red. B. Hollender, Z. Turowska, Warszawa 2000, s. 182-192. 

 

 

Źródła Magisterium Kościoła: 

 

Benedykt XVI, Encyklika Spe Salvi, Kraków 2007. 

  

Benedykt XVI, Homilia podczas Mszy św. w niedzielę Chrztu Pańskiego, 

„L’Osservatore Romano” 2006, n. 4, s. 32. 

 



165 
 

Benedykt XVI, Musimy szukać nowych sposobów skutecznego głoszenia Ewangelii, 

„L’Osservatore Romano” 2011, n. 7, s. 39-40.  

 

Benedykt XVI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju, „L’Osservatore Romano” 2011, 

n. 1, s. 4-5. 

 

Benedykt XVI, Przemówienie do Korpusu Dyplomatycznego. Kto chce budować 

pokój, musi chronić środowisko naturalne i ludzkie życie, „L’Osservatore Romano” 

2010, n. 2,s. 40-44. 

 

Benedykt XVI, Przemówienie do uczestników kolokwium na temat „Zmieniająca się 

tożsamość człowieka”, „L’Osservatore Romano” 2008, n. 3, s. 34-35. 

 

Benedykt XVI, Szukajcie i brońcie prawdy, „L’Osservatore Romano” 2007, n. 1, 

s. 17. 

 

Benedykt XVI, Twórcze piękno, ale przede wszystkim niech w waszym życiu będzie 

miejsce dla piękna, „L’Osservatore Romano” 2010, n. 7, s. 12-13. 

 

Jan Paweł II, Encyklika Fides et Ratio [w:] Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II, 

red. W. Życiński, Kraków 2009, s. 1081-1200. 

 

Jan Paweł II, Encyklika Veritatis Splendor [w:] Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła 

II, red. W. Życiński, Kraków 2009, s. 705-841. 

 

Jan Paweł II, List do młodych całego świata Parati Semper, Lublin 2005. 

 

Jan Paweł II, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. na lotnisku w Masłowie, 

03.06.1991, red. A. Dembiński, Warszawa 1991, s. 103. 

 

Jan Paweł II, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. na lotnisku wojskowym 

w Radomiu, 04.06.1991, red. A. Dembiński, Warszawa 1991, s. 118. 

 

Jan Paweł II, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. na Stadionie Sportowym 

w Lubaczowie, 03.06.1991, red. A. Dembiński, Warszawa 1991, s. 80. 

 

Jan Paweł II, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. beatyfikacyjnej przy kościele 

najświętszego Serca Jezusowego w Rzeszowie, 02.06.1991, red. A. Dembiński, 

Warszawa 1991, s. 49. 

 

Jan Paweł II, Homilia Jana Pawła II podczas Mszy Św. przy kościele Św. Ducha 

w Koszalinie, 01.06.1991, n. 3, red. J. Górny, Olsztyn 1991, s. 21. 

 



166 
 

Jan Paweł II, Przemówienie do laureatów Pokojowej Nagrody Nobla. Poszanowanie 

wolności i godności człowieka warunkiem pokoju, „L’Osservatore Romano” 1999, 

n. 9-10, s. 34. 

 

Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 2002. 

 

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków oryginalnych 

[Biblia Tysiąclecia], wyd. 3 popr., Poznań 1998. 

 

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków oryginalnych 

ze wstępami i komentarzami, wyd. 2 popr., tom 1, Poznań 1992. 

 

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o kościele w świecie współczesnym 

„Gaudiumetspes” [w:] Sobór Watykański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje, red. 

M. Przybył, Kraków 2002, s. 526-604. 

 

 

Literatura przedmiotu 

 

Basara Z., Amator na Manhattanie (Nowojorski przegląd filmów Kieślowskiego), 

„Gazeta Wyborcza” 1997, nr 54, s. 11. 

 

Behr E., Nihilista z poczuciem humoru, „Gazeta Lubuska” 1989, nr 274, s. 9. 

 

Bobiński W., O polonistycznych inspiracjach twórczością Krzysztofa 

Kieślowskiego, „Język Polski w Szkole Średniej” 1994, nr 1, s. 83-90. 

 

Bolewski. J., Odmiana życia przez przypadki. Śladami Krzysztofa Kieślowskiego, 

„Więź” 1999, nr 1, s. 41 – 45. 

 

Borowska H., Spór o Dekalog, „Przegląd Katolicki” 1990, nr 12, str. 4-7. 

 

Campan V., Dziesięć krótkich filmów: od pojedynku do dialogu [w:] Kino 

Krzysztofa Kieślowskiego, red. T. Lubelski Kraków 1997, s. 59-88. 

 

Dąbrowski W., Dlaczego Kieślowski, „Kino” 1993, nr 9, s. 2-3. 

 

Dróżdż A., Moralność w zapisie obrazu filmowego? na marginesie przesłania 

moralnego Krzysztofa Kieślowskiego, „Tarnowskie Studia Teologiczne” 1996, t. 14, 

s. 411-423. 

 

Falkowska J., Majestat uczuć w „Dekalogu” Krzysztofa Kieślowskiego w świetle 

ostatnich teorii empatii w kinie [w:] Kino Kieślowskiego, kino po Kieślowskim, red. 

A. Gwóźdź, Warszawa 2006, s. 105-114. 

 

Frączek A., Greg Zgliński, czyli dialog ucznia z mistrzem [w:] Kino Kieślowskiego, 

kino po Kieślowskim, red. A. Gwóźdź, Warszawa 2006, s. 273-292. 

 



167 
 

Garbowski C., Krzysztof Kieślowski’s Decalogue Series. The problem of the 

Protagonists and Their Self-Transcendence, Lublin 1997. 

 

Gielarowski A., Myślenie religijne w kulturze współczesnej. O metafizyczności 

wybranych filmów K. Kieślowskiego [w:] Wobec metafizyki: filozofia – sztuka – film, 

red. U. Tes i A. Gielarowski, Kraków 2002, s. 95-134. 

 

Giżycki M., Wybrana bibliografia Krzysztofa Kieślowskiego, „Kwartalnik 

Filmowy” 1998, nr 24, s. 169-175. 

 

Grabowski M., Według Kieślowskiego, „W drodze” 1990, nr 2, s. 94-100. 

 

Haltof M., The Cinema of Krzysztof Kieślowski, London 2004. 

 

Hollender B., Kieślowski nieznany, „Rzeczpospolita” 1997, nr 2, s. 24. 

 

Jabłońska K., Koniec i początek. Krzysztof Kieślowski i jego kino, „Więź” 1996, 

nr 9, s. 126 – 127. 

 

Jabłońska K., Są trzy: wolność, równość, braterstwo, z nich zaś największa jest 

miłość, „Więź” 1994, nr 10, s. 194-204. 

 

Jabłońska K. Wariacje na temat Dziesięciorga Przykazań, „Kwartalnik Filmowy” 

1997, nr 18, s. 154-178. 

 

Jopkiewicz T., Świadek klęski, świadek tajemnicy, „Film” 1990, nr 37, s. 4-5. 

 

Jazdon M., Spotkania z Kieślowskim. O dokumentalnych portretach reżysera, 

„Kwartalnik Filmowy” 2001, nr 33, s. 162-171. 

 

Jurkowska M., Co skrywa zmęczona twarz Kieślowskiego?, „Twórczość” 1995, nr 5, 

s. 142-144. 

 

Kaplińska A., Status ontologiczny filmu dokumentalnego na przykładzie twórczości 

Krzysztofa Kieślowskiego, „Kwartalnik Filmowy” 1998, nr 24, s. 6-27. 

 

Kieślowski. Album pod redakcją Stanisława Zawiślińskiego, red. S. Zawiśliński, 

Warszawa 1996.  

 

Kieślowski K., Piesiewicz K., Drzewo, które jest. Z K. Kieślowskim rozm. 

T. Szczepański, „Film na Świecie” 1991, nr 6, s. 13-15. 

 

Kieślowski znany i nieznany. Retrospektywa twórczości, Sympozjum, Wystawa, red. 

S. Zawiśliński, Warszawa 1998. 

 

 

Klinger M., Strażnik wrót. Rzecz o Dekalogu Krzysztofa. Kieślowskiego, „Kino” 

1990, nr 5, s. 15-17. 

 

Kłopotowski K., Kieślowski i duchy, „Film” 2002, nr 2, s. 92 – 95. 



168 
 

 

Kornatowska M., Metafizyczne tajemnice K. Kieślowskiego [w:] Kino 

Kieślowskiego, kino po Kieślowskim, red. A. Gwóźdź, Warszawa 2006, s. 77-90. 

 

Kornatowska M., Podwójne życie Krzysztofa Kieślowskiego, „Przegląd Polski” 

1997, nr 13, s. 10-11. 

 

Kot W., Czwarty kolor, „Wprost” 2000, nr 24, s. 112-113. 

 

Kot W., Sto najważniejszych scen filmu polskiego, Poznań 2014. 

 

Kowalska H., Symbol w Dekalogu K. Kieślowskiego, Klub Miłośników Kina, 

(7 czerwca 2010), http://www.film.org.pl/prace/dekalog_symbol.html,  

(dostęp: 20.01.2017). 

 

Krzemiński I., Dekalog, Kieślowski i Bóg, „Dialog” 1990, nr 7, s. 123-127. 

 

Krzysztof Kieślowski, red. V. Amiel, Paris 1997.  

 

Kulig A., Spotkanie etyki i filmu w twórczości Krzysztofa Kieślowskiego, 

„Kwartalnik Filmowy” 2000, nr 29/30, s. 53-58. 

 

Lesch W., Loretan M., Das gewicht der Geboteunddie Moeglichkeiten der Kunst. 

Krzysztof Kieślowskis Dekalog – Filmealsethische Modelle, Freiburg 1993. 

 

Lis M., Figury Chrystusa w Dekalogu Krzysztofa Kieślowskiego, Opole 2007. 

 

Lubelski T., Prawdziwy partner (Francuska krytyka o Kieślowskim), „Kwartalnik 

Filmowy” 1993, nr 4, s. 114-131. 

 

Łużyńska J.A., Muzyczny aspekt twórczości Krzysztofa Kieślowskiego, „Ruch 

Muzyczny” 1996, nr 4, s. 8-10. 

 

Madej A., W poszukiwaniu Krzysztofa Kieślowskiego, „Kino” 1998, nr 4, s. 59-60. 

 

Malatyńska M., Ćwiczenia z perspektywy (Rzecz o Krzysztofie Kieślowskim), 

„Kwartalnik Filmowy” 1998, nr 24, s. 112-124. 

 

Marszałek R., Między dokumentem a fikcją [w:] Kino Krzysztofa Kieślowskiego, 

red.  T. Lubelski, Kraków 1977, s. 13-20. 

 

Melon-Regulska A., Dostrzec niewidzialne. O sposobach wyrażenia sacrum 

w Dekalogu Krzysztofa Kieślowskiego [w:] Kino Kieślowskiego, kino po 

Kieślowskim, red. A. Gwóźdź, Warszawa 2006, s. 115-132. 

 

Miczka T., „...Żyjemy na świecie, który nie ma na siebie pomysłu...". O twórczości 

filmowej Krzysztofa Kieślowskiego (1941-1996), „Postscriptum” 1997, nr 23, s. 4-

26. 

 

Netz F., Dekalog (...jeden, dwa, trzy), „Tak i nie” 1990, nr 2, s. 6. 

http://www.film.org.pl/prace/dekalog_symbol.html


169 
 

 

Osadnik W., Dziecko i dorosły w Dekalogu Kieślowskiego [w:] Kino Kieślowskiego, 

kino po Kieślowskim, red. A. Gwóźdź, Warszawa 2006, s. 171-178. 

 

Paciarelli D., Czujesz, więc jesteś. Warsztaty reżyserskie K. Kieślowskiego 

w Berlinie Zachodnim w latach 1983 – 1989 [w:] Kino Kieślowskiego, kino po 

Kieślowskim, red. A. Gwóźdź, Warszawa 2006, s. 193-210. 

 

Palka M., Krzysztof Kieślowski: wybór bibliografii, Katowice 2001. 

 

Pitrus A., Krótka strona o Kieślowskim, „Kino” 1998, nr 3, s. 3. 

 

Predal R., Recepcja krytyczna filmów Kieślowskiego we Francji [w:] Kino 

Krzysztofa Kieślowskiego, red. T. Lubelski, Kraków 1997, s. 249-266. 

 

Przylipiak M., Krótkie filmy, Dekalog oraz Podwójne życie Weroniki Krzysztofa 

Kieślowskiego w zwierciadle polskiej krytyki filmowej, „Kwartalnik Filmowy” 1998 

nr 24, s. 133-168. 

 

Przylipiak M., Problem ofiary w Dekalogu Krzysztofa Kieślowskiego, „Studia 

Filmoznawcze” 2004, nr 25, s. 38-48. 

 

Rutkowska T., Ślady obecności, „Nowe Książki” 1998, nr 6, s. 20-21. 

  

Sobolewski T., Solidarność grzesznych (O Dekalogu Krzysztofa Kieślowskiego), 

„NaGłos” 1990, nr 1, s. 91-101. 

 

Sobolewski T., Troska ostateczna. Uwagi o społecznym kontekście kina Krzysztofa 

Kieślowskiego [w:] Kino Krzysztofa Kieślowskiego, red. T. Lubelski, Kraków 1997, 

s. 107-116. 

 

Sobolewski T., Twarze Kieślowskiego, „Gazeta Wyborcza” 1997, nr 57, s. 14-15. 

 

Sowińska–Rammel I., O muzyce w filmach Kieślowskiego [w:], Kino Krzysztofa 

Kieślowskiego, red. T. Lubelski, Kraków 1997, s. 59-88, 153. 

 

Spadaro A., Losquardopresente. Unaletturateologia di „Breve film sull ’amore” di 

K. Kieslowski, Rimini 1999. 

 

Spuła J., Filmowy świat Krzysztofa Kieślowskiego - konkret i metafizyka, „Film 

na Świecie” 1993, nr 3, s. 111-112. 

 

Stolarska B., Kieślowski patrzy… [w:] Kino Kieślowskiego, kino po Kieślowskim, 

red. A. Gwóźdź, Warszawa 2006, s. 251-172. 

 

Stopierzyńska I., Dekalog w dziesięciu odsłonach, „Więź” 1990, nr 5/6, s. 197-199. 

 

Szczypiorski A., Piękna herezja (Kieślowski - obserwator absurdu i rozpaczliwej 

codzienności), „Polityka” 1998, nr 11, s. 52-53. 

 



170 
 

Tischner J., Wokół Dekalogu, Z K. Kieślowskim rozm. E. Puczek, „Tygodnik 

Powszechny” 2005, nr 19, str. 4 – 5. 

 

Wach M., Czas balsamowany. O roli fotografii w kinie Kieślowskiego, Kino 

Kieślowskiego, kino po Kieślowskim, red. A. Gwóźdź, Warszawa 2006, s. 159-170. 

 

Węglarczyk B., Dekalog po amerykańsku. Kieślowski w Hollywood, „Gazeta 

Wyborcza” 1998, nr 122, s. 16. 

 

Węgrzyniak W., Aksjologiczne odczytanie Dekalogu, „Zeszyty Naukowe KUL” 

2010, nr 53/3 s. 25-38. 

 

Witczyk H., Orędzie Dekalogu (Wj 20,1-17). Analiza krytyczno-literacka, „Zeszyty 

Naukowe KUL” 1997, nr 1-2 (40), s. 41-74. 

 

Wyszyński Z., Ideologia i moralistyka Krzysztofa Kieślowskiego (na przykładzie 

filmu Dekalog), „Powiększenie” 1991, nr 3/4, s. 22-32. 

 

Zawiśliński S., Kieślowski – ważne aby iść, Izabelin 2005, s. 193-194. 

 

Zdort W., Nie chcę realizować formy poza świadomością reżysera… 

Z K. Kieślowskim rozm. G. Gazda, „Film na Świecie” 1992, nr 388/389, s. 127-131. 

 

Zmudziński B., Rezygnacja Krzysztofa Kieślowskiego czyli życie jest gdzie indziej, 

„Universitas” 1994, nr 11, s. 68-70. 

  

 

Literatura pomocnicza:  

 

Antropologia kultury: zagadnienia i wybór tekstów, red. A. Mencwel, oprac. 

G. Godlewski, Warszawa 2005. 

 

Arendt H., Korzenie totalitaryzmu, tłum. D. Grinberg, Warszawa 1989. 

 

Arystoteles, Etyka nikomachejska, tłum. D. Gromska, Warszawa 1982, s. 10-30. 

  

Arystoteles, Metafizyka, tłum. T. Żelażnik, Lublin 1986. 

 

Aubenque P., Czy należy dekonstruować metafizykę?, tłum. K. Mrówka, Tarnów 

2013.  

 

Balicki J., Kulturowa tożsamość Europy jako wyzwanie dla Kościoła i państwa 

w obliczu sekularyzacji i kryzysu demograficznego, w: Zjednoczenie Europy jako 

wyzwanie dla Kościoła, red. W. Bołoz, G. Höver, Warszawa 2001, s. 32-46. 

 

Barcik A., Bezdroża rozwoju duchowego pomiędzy „być” a „mieć” współczesnego 

człowieka, w: Duchowość bezdroży, red. J. Misiurek, W. Słomka, Lublin 1995, 

s. 203-218. 

 

Bartnik Cz., Historia filozofii, Lublin 2009. 



171 
 

 

Bartnik Cz., Kultura i świat osoby, Lublin 1999. 

 

Bartnik Cz., Personalizm, Lublin 1995. 

 

Bauman Z., Dwa szkice o moralności ponowoczesnej, Warszawa 1994. 

 

Bauman Z., Konsumowanie Życia, Kraków 2009. 

 

Bauman Z., Płynne życie, Kraków 2007. 

 

Bauman Z., Praca, konsumpcjonizm i nowi ubodzy, Kraków 2006. 

 

Bauman Z., Śmierć i nieśmiertelność, Warszawa 1998. 

Bauman Z., Wieloznaczność nowoczesna. Nowoczesność wieloznaczna, Warszawa 

1995. 

 

Bierdiajew M., Nowe średniowiecze, tłum. M. Reutt, Komorów 1997. 

 

Bolewski J., Tele- teologia, „Przegląd Powszechny” 1990, nr 5, s.20-21. 

 

Bortkiewicz P., Postmodernistyczna destrukcja kultury moralnej 

[w:] Postmodernizm, wyzwanie dla chrześcijaństwa, Poznań 1995.  

 

Bronk A., Postmodernizm [w:] Leksykon Teologii Fundamentalnej, red. M. Rusecki, 

Lublin – Kraków 2002, s. 929-936. 

 

Bronk A., Zrozumieć świat współczesny, Lublin 1998. 

 

Brzózka R., Ku trzeciej fali postępu - rozumienie dziejów w futurologii Alvina 

Tofflera, „Zeszyty Społeczne KIK” 2010, nr 18, s. 13-27. 

 

Buda S., Obecność metafizyki, czyli sztuka odnoszenia się do horyzontu horyzontów, 

[w:] Wobec metafizyki, filozofia- sztuka- film, red. U. Tes i A. Gielarowski, Kraków 

2012, s. 35-46. 

 

Buxakowski J., Objawienie i wiara, Pelplin 1997. 

 

Cisło M., Sekularyzm wyzwaniem dla Kościoła [w:] Tertio millennioadveniente. 

U progu trzeciego tysiąclecia, red. G. Witaszek, Lublin 2000, s. 245-268. 

 

Chlewiński Z., Dojrzałość. Osobowość, sumienie, religijność, Poznań 1991. 

Chouraqui, Dziesięć Przykazań Dzisiaj, Warszawa 2002. 

 

Dec I., Transcendencja człowieka w przyrodzie, Wrocław 2011. 

 

Delsol Ch., Esej o człowieku późnej nowoczesności, tłum. M. Kowalska, Kraków 

2003. 



172 
 

 

Derrida J., O gramatologii, tłum. B. Banasiak, Warszawa 1999. 

 

Derrida J., Różnia (différance), tłum. J. Skoczylas [w:] Drogi współczesnej filozofii, 

red. M. J. Siemek, Warszawa 1988, s. 374-411. 

 

de Vries S.P., Obrzędy i symbole Żydów, Kraków 2001. 

 

Domański J., Metamorfozy pojęcia filozofii, Warszawa 1996. 

 

Drozd A., Permisywizm moralny, Kielce 2005. 

 

Dudek Z., Pankalla A., Psychologia kultury: doświadczenia graniczne 

i transkulturowe, Warszawa 2008.  

 

Dziewiecki M., Zagrożenia w epoce postmodernizmu [w:] W trosce o rodzinę. 

W poszukiwaniu dobra prawdy i piękna, red. M. Jankowska, M. Ryś, T. Cwalina, 

Warszawa 2007, s. 685-691. 

 

Dziewulski G., Wyzwania postmodernizmu wobec Kościoła i teologii 

fundamentalnej [w:] Wiarygodność chrześcijaństwa w dyskusji z postmodernizmem, 

red. W. Szukalski, Lublin 2010, s. 175-185. 

 

Dzidek T., Funkcje sztuki w teologii, Kraków 2013. 

 

Eco U., Dzieło otwarte, tłum. zbior., Warszawa 2008. 

 

Eliade M., Sacrum i profanum. O istocie religijności, tłum. R. Reszke, Warszawa 

1996. 

 

Eliade M., Traktat o historii religii, tłum. J. Wierusz-Kowalski, Warszawa 1993. 

 

Estetyka muzyki, red. C. Dahlhaus, Warszawa 2007.  

 

Evdokimov P., Sztuka ikony. Teologia piękna, tłum. M. Żurowska, Warszawa 2003. 

 

Filipiak M., Nie będziesz nadużywał imienia Bożego (Wj 20,7; Pwt 5,11). Studium 

egzegetycznoteologiczne, „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 1981, t. 28, 

z. 1, s. 5 -10. 

 

Filipiak M., Wobec postmodernizmu, „Ethos” 1996, nr 1/2, s. 33-34. 

 

Gadacz T., O umiejętności życia, Kraków 2002. 

 

Gadamer H.G., Rozum na właściwym miejscu. Z Hansem-Georgiem Gadamerem 

rozm. Klemens Baranowski, „Znak” 1990, nr 7/8, s. 127-131. 

 

Gazda G., Nie chce realizować formy poza świadomością reżysera, „Film 

na świecie”1992, nr 3/4, s. 21-23. 



173 
 

 

Geisler R., Jednostka i społeczeństwo w postmodernizmie, Częstochowa 1999. 

 

Gogacz M., Człowiek i jego relacje, Warszawa 1985. 

 

Gogacz M., Elementarz metafizyki, Warszawa 2008. 

 

Gołaszewska M., Kultura estetyczna, Warszawa 1989. 

 

Góralczyk P., Ubóstwo duchowe a ubóstwo materialne, „Communio” 1986, nr 5, 

s. 48-57. 

 

Grelot J., Prawo [w:] X. Leon-Dufor, Słownik teologii biblijnej, Poznań 1973. 

  

Guardini R., Wiek człowieka a filozofia [w:] idem, Bóg daleki, Bóg bliski, Poznań 

1991. 

 

Harrelson W., Dziesięcioro Przykazań [w:] Słownik wiedzy biblijnej, 

red. B. Metzger, M. Coogan, Warszawa 1996, s. 135 – 136. 

 

Helman A., Przedmiot i metody filmoznawstwa, Łódź 1985. 

  

Hendrykowski M., Obraz filmowy jako dzieło sztuki [w:] Przestrzenie teorii, 

red. A. Kajewska, Poznań 2003, s. 179-189. 

 

Huizinga J., Homo ludens, tłum. M. Kurecka, W. Wirpisz, Warszawa 1967. 

 

Ingarden R., Książeczka o człowieku, Kraków 1987. 

  

 

Jaspers K., Filozofia egzystencji, Warszawa 1990. 

 

Jaspers K., Wprowadzenie do filozofii, tłum. A. Wołkowicz, Wrocław 2000. 

 

Janaszek-Ivaničková H., Od modernizmu do postmodernizmu, Katowice 1996. 

 

Jeancolas J.P., Skąd spadł martwy zając, „Film na świecie” 1992, nr 3/4, s. 52. 

 

Juster D., Powrót do korzeni, Kraków 1999. 

 

Kant I., Krytyka czystego rozumu, tłum. R.Ingarden,, Warszawa 1986. 

 

Kaplińska A., Magowie kina, „Film” 1998, nr 3, s. 104-107. 

 

Katolicki komentarz biblijny, red. Brown R., Fitzmyer J., Murphy R., Warszawa 

2001. 

 

Kaucha K., Czy może być coś dobrego w postmodernizmie? [w:] Wiarygodność 

chrześcijaństwa w dyskusji z postmodernizmem, red. W. Szukalski, Lublin 2010, 

s. 123-135. 



174 
 

 

Kawecki W., Teologia piękna. Poszukiwanie locus theologicus w kulturze 

współczesnej, Poznań 2013. 

 

Kiereś H., Pedagogika a sztuka, „Człowiek w kulturze” 1994, nr 3, s. 203-216. 

 

Kiereś H., Spór o sztukę, Lublin 1996. 

 

Kiereś H., U podstaw życia społecznego, personalizm czy socjalizm, Radom 2001. 

 

Kłoczowski J.A., Po rozum do głowy i po wiarę do serca,  „W drodze” 2003, nr 12, 

s. 8-9. 

 

Kobylińska Z., Moralność jako supermarket w kulturze postmoderny [w:] Pro 

animarumsalute. Księga pamiątkowa z okazji siedemdziesiątych urodzin ks. prof. 

Tadeusza Rogalewskiego, red. E. Wiszowaty, Olsztyn 2007, s. 161-177. 

 

Kobyliński A., Światopogląd w kontekście postmodernizmu, „Ateneum Kapłańskie” 

2004, nr 3, s. 529-530. 

 

Kochaniewicz B., Transcendentny wymiar osoby ludzkiej oraz sens jej egzystencji 

według Benedykta XVI, „Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego” 2011, 

nr 31, s. 1-7. 

 

Kołakowska A., Czy możliwa jest religia postmodernistyczna?, „Znak” 2001, 

nr 548, s. 43–55.  

  

Kostrubiec B., Badania empiryczne obrazu siebie i obrazu Boga u zwolenników 

postmodernizmu, Lublin 2004. 

 

Kostrubiec B., Obrazy postmodernizmu, Lublin 2004. 

 

Kowalczyk S., Idee filozoficzne postmodernizmu, Radom 2004. 

 

Kowalczyk S., Kim jest człowiek, Wrocław 1992. 

 

Kowalski J. Moralność w postmodernizmie i wyzwania kierowane pod adresem 

Kościoła i moralności chrześcijańskiej, „Resovia Sacra” 1998, nr 5, s. 121-132. 

 

Krawiecka E., Romana Brandstaettera pisanie lumenarnej ikony w Jezusie 

z Nazaretu, Poznań 2002. 

 

Krąpiec M., Bardziej być – o ludzką kulturę bycia, Lublin 2006. 

  

Krąpiec M., Człowiek. Kultura. Uniwersytet, Lublin 1982. 

 

Krąpiec M., Człowiek w perspektywie śmierci, Lublin 1991. 

 

Krąpiec M., Ja – człowiek, Warszawa 1968. 

 



175 
 

Krąpiec M., O ludzką politykę!, Katowice 1995 

 

Krąpiec M., Prawa człowieka i ich zagrożenia, "Człowiek w kulturze" 1994. 

 

Kulesza D., Dyskurs filozofii postmodernistycznej, Katowice 2006. 

 

Kuźniar R., Prawa człowieka. Prawo, instytucje, stosunki międzynarodowe, 

Warszawa 2004. 

Lauder P., Tora, Szemot, tłum. A. Borowski, Kraków 2003. 

 

Ledóchowski A., Ofiara, „Film” 1986, nr 28, s.10-11. 

 

Levinas E., Trudna wolność, tłum. A. Kuryś, Gdynia 1991. 

 

Lis M., Człowiek – obrazem Boga? Figury Chrystusa w Dekalogu 1, „Studia 

Filmoznawcze” 2005, nr 26, s. 171-181. 

 

Lis M., Epifania czy instrumentalizacja Boga? Spojrzenie na filmy religijne 

[w:] Sacrum w kinie dekadę później, red. S.J. Konefał, M. Zelent, Gdańsk 2013, s. 

51-62. 

 

Lis M., Od redakcji [w:] Światowa encyklopedia filmu religijnego, red. M. Lis, 

A. Garbicz, Kraków 2007, s. 8-9. 

 

Lis M., 100 filmów biblijnych, Kraków 2005 

 

Lubelski T., Historia kina polskiego. Twórcy, filmy, konteksty, Chorzów 2009. 

 

Lubelski T., Zło w kinie współczesnym, „Kino” 2002, nr 10, s. 10-12. 

 

Łach J., Lo’tircah znaczy: “Nie będziesz zabijał”, „Communio” 1997, nr 17,  

s. 10 -17. 

 

Łata J.A., Lęk przed pustką i nonsensem, „Communio” 1994, nr 6, s. 42-43. 

 

Łukaszyk R., Smala B., Desakralizacja [w:] Encyklopedia katolicka, t. 3, 

Lublin 1985, s. 1090-1011. 

 

Maciejewski Ł., Po co żyjemy, „Tygodnik Powszechny” 2008, nr 14, s. 37-42. 

 

Mariański J., Młodzież między tradycją i ponowoczesnością: wartości moralne 

w świadomości maturzystów, Lublin 1995. 

 

Mariański J., Postawy konsumpcyjne współczesnych Polaków, „Ethos” 2001, nr 3, 

s. 111-123. 

 

Mariański J., Religia i Kościół między tradycją i ponowoczesnością. Studium 

socjologiczne, Kraków 1997. 

 



176 
 

Mariański J., Społeczeństwo i moralność. Studia z katolickiej nauki społecznej 

i socjologii moralności, Tarnów 2008. 

 

Maryniarczyk A., Dekalog a prawo naturalne, „Człowiek w kulturze" 1994, nr 3, s. 

115-134. 

 

Marcel G., Być i mieć, tłum. J. Karłowski, Poznań 2009. 

 

Marcel G., Mądrość i poczucie sacrum, tłum. K. Chodacki, P. Chołda, Kraków 

2011. 

 

Marczak M., Między kontemplacją a dramatem. O pewnej tendencji w kinie 

religijnym i metafizycznym ostatnich lat [w:] Sacrum w kinie dekadę później, red. 

S.J. Konefała, M. Zelent, K. Kornacki, Gdańsk 2013, s. 25-50. 

 

Marczak M., Poetyka filmu religijnego, Kraków 2000. 

 

Miczyńska-Kowalska M., Wartości w postmodernizmie. Koncepcja dekonstrukcji 

rzeczywistości społecznej – analiza krytyczna, Lublin 2013. 

 

Moles A., Kicz czyli sztuka szczęścia, Warszawa 1978. 

 

Montagu I., Człowiek i doświadczenie: świat Tarkowskiego, tłum. L. Niedzielski, 

„Film na świecie” 1980, nr 9, s. 7-8. 

 

Moore G.E., Zasady etyki, tłum. C. Zamierowski, Warszawa 1919. 

 

Moran L. R., Chrystus w historii zbawienia, tłum. Z. Ziółkowski, Warszawa 1982. 

 

Morawski S., Lyotard J.F., Le Diffe’rend, [w:] Przewodnik po literaturze 

filozoficznej XX wieku, red. B.Skarga, Warszawa 1994, s. 309-320. 

 

Nagórny J., Europejski wymiar duchowości chrześcijańskiej [w:] Europa jutra. 

Europejski rynek wewnętrzny jako zadanie kulturalne i gospodarcze, red. 

P. Koslowski, Lublin 1994, s. 219-234. 

 

Nietzsche F., Wola mocy. Próba przemiany wszystkich wartości, tłum. S. Frycz, 

K. Drzewiecki, Kraków 2003. 

 

Olczak M., Trening twórczości – współczesna i efektywna forma wychowania przez 

sztukę, Kraków 2009. 

 

Paul J., Mowa wypowiedziana przez umarłego Chrystusa ze szczytu kosmicznego 

gmachu o tym, że nie ma Boga, tłum. M. Żmigrodzka, „Ogród" 1991, nr 2, s. 107-

109. 

 

Pawłowski Z, Opowiadanie, Bóg i Początek. Teologia narracyjna Rdz. 1–3, 

Warszawa 2003. 

 

Perkowska H., Postmodernizm a metafizyka, Warszawa 2003. 



177 
 

 

Perzyński A., Stare bukłaki i nowe wino. „Intellectusfidei” w ponowoczesnym 

świecie, „Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne” 2012, nr 45, s. 51–52. 

 

Peschke K.H., Grzechy przeciwko kultowi prawdziwego Boga, „Communio” 1995, 

nr 15, s. 41-59. 

 

Peter M., Komentarz do 20 rozdz. Księgi wyjścia [w:] Biblia Poznańska, red. idem, 

t. 1, Poznań 1982. 

 

Peter M., Wykład Pisma Świętego Starego Testamentu, Poznań 1959. 

 

Plisiecki J., Kino rzeczywistości ludzkiego wnętrza, [w:] Personalizm polski, red. 

M. Rusecki, Lublin 2008, s. 299. 

 

Przestrzenie autonomii. Sztuka. Filozofia. Kultura, red. T. Pękała, Lublin 2017.  

 

Przylipiak M., Szałyk J., Kino najnowsze, Kraków 1999. 

 

Rahner K., Słuchacz Słowa. Ugruntowanie filozofii religii, tłum. R. Samek, Kęty 

2008. 

 

Rawls J, Teoria sprawiedliwości, tłum. M. Panufnik, J. Pasek, A. Romaniuk, 

Warszawa 1994. 

 

Ritzer G., Magiczny świat konsumpcji, Warszawa 2001. 

 

Rosenzweig F., Gwiazda Zbawienia, tłum. T. Gadacz, Kraków 1998. 

 

Rorty R., Konsekwencje pragmatyzmu, Warszawa 1998. 

 

Rotry R., Przygodność, ironia, i solidarność, tłum. W. J. Popowski, Warszawa 

1997. 

 

Ruchała S., Współczesne filozoficzne spory o ugruntowanie praw człowieka, 

Katowice 2006. 

 

Rusecki M., Traktat o Objawieniu, Kraków 2007. 

 

Sareło Z., Postmodernistyczne inspiracje [w:] Teologia moralna wobec 

współczesnych zagrożeń, red. J. Nagórny, A. Derdziuk, Lublin 1999, s. 63-66. 

 

Sareło Z., Postmodernistyczny styl myślenia i życia [w:] Postmodernizm – wyzwanie 

dla chrześcijaństwa, red. idem, Poznań 1995, s. 9-27. 

 

Sarbiewska J., Po dekonstrukcji – doświadczenie kenotyczne w kinie w świetle 

teologii negatywnej i mistycznej „nocy ciemnej” (na przykładzie analizy filmu 

„Odgłosy robaków. Zapiski mumii” Petera Lechtiego) [w:] Sacrum w kinie dekadę 

później, red. S.J. Konefał, M. Zelent, K.Kornacki, Gdańsk 2013, s. 73-82. 

 



178 
 

Scheling F., Filozofia sztuki, tłum. K. Krzemieniowa, Warszawa 2015.  

 

Scruton R., Przewodnik po kulturze nowoczesnej dla inteligentnych, Łódź-Wrocław 

2006. 

  

Sesboüé B., Wierzę, tłum. M. Żurowska, Warszawa-Poznań 2000. 

 

Seweryniak H., Oblicza sekularyzacji, „Przegląd Powszechny” 1992, nr 12, s. 362-

373. 

 

Shea M.P., Znajdując bratnią duszę w postmodernistycznej kulturze, „W drodze” 

2003, nr 12, s. 23-25. 

 

Siemianowski A., O potrzebie i możliwości nowej metafizyki, „Polskie Studia 

Filozoficzne” 2006, nr 20, s. 247-258. 

 

Słomka W., Wolność i zniewolenie, New Jersey 1988. 

  

Sobolewski T., Za duży blask. O kinie współczesnym, Kraków 2004. 

 

Soliński M., Pojęcie brzydoty próba definicji [w:] Szpetne w sztukach pięknych. 

Brzydota, deformacja i ekspresja w sztukach nowoczesnych, red. M. Geron, 

J. Malinowski, Kraków 2011, s. 361-371. 

 

Stanek T., Przesłanie Pięcioksięgu w świetle struktury retorycznej, Poznań 2012. 

 

Starożytny Izrael. Od Abrahama do zburzenia świątyni jerozolimskiej przez 

Rzymian, red. H. Shanks, Warszawa 1999. 

 

Stępień A., Propedeutyka estetyki, Lublin 1986. 

 

Stróżewski W., Uroczystość odnowienia doktoratu prof. W. Stróżewskiego, Lublin 

2009. 

 

Stróżewski W., Wokół piękna. Szkice z estetyki, Kraków 2002. 

 

Suchodolski B., Narodziny nowożytnej historii człowieka, Warszawa 1963. 

Surzykiewicz J., Religia, religijność i duchowość jako zasoby osobowe i kapitał 

społeczny w pedagogice społecznej/pracy socjalnej, „Pedagogika społeczna” 2015, 

nr 1, s. 23-72. 

Szacki J., Historia myśli socjologicznej, Warszawa 2002. 

  

Szmyd J., Moralność w ponowoczesnym świecie – kryzys i nadzieja, „Res Humana” 

2008, nr 2, s. 5-9. 

 

Szczepańska A., Estetyka Romana Ingardena, Warszawa 1989. 

 

Stern D., Komentarz żydowski, Warszawa 2004.  



179 
 

 

Szydłowska W., Nihilizm i dekonstrukcja, Warszawa 2003. 

 

Szymborska W., Wiersze wybrane, Kraków 2004. 

 

Szymik J., Głosić Ewangelię dziś. Perspektywa kerygmatycznie zorientowanej 

dogmatyki, „Verbum Vita” 2002, nr 2, s. 267-287. 

 

Szymik J., W poszukiwaniu teologicznej głębi literatury. Literatura piękna jako 

locustheologicus, Katowice 1994. 

 

Światowa encyklopedia filmu religijnego, red. M. Lis, A. Garbicz, Kraków 2007. 

 

 

Z mądrości Talmudu, oprac.. S. Datner i A. Kamieńska, Warszawa 1988. 

 

Tarkowski A., Posłannictwo i los, tłum. S. Kuśmierczyk, „Film na świecie” 1989, 

nr 3-4, s. 38. 

 

Tarnowski K., Człowiek i transcendencja, Kraków 2007. 

 

Tarnowski K., Usłyszeć Niewidzialne. Zarys filozofii wiary, Kraków 2005. 

 

Tatarkiewicz W., Droga przez estetykę, Warszawa 1972. 

 

Tatarkiewicz W., O filozofii i sztuce, Warszawa 1986. 

 

Tatorowa I., Ergo sum. Poszukiwanie sensu istnienia w polskim i radzieckim filmie 

1960 – 1990, Warszawa 2004. 

 

Tillich P., Pytanie o Nieuwarunkowane, Kraków 1994.  

 

Tischner J., Myślenie według wartości, Kraków 1993. 

 

Tobina Y., Jeden albo zero, „Film na świecie” 1992, nr 3/4, s. 49-62. 

 

Toffer A., Trzecia fala, Poznań 1998.  

 

Toporow W.N., Tłumaczenie i rzecz, przeł. B. Żyłko, Kraków 2003.  

 

Tyszkowa M., Sztuka i dorastanie człowieka, Warszawa-Poznań 1981. 

  

Vattimo G., Koniec nowoczesności, tłum. M. Suma-Gawłowska, Kraków 2006. 

 

Weber M., Nauka jako zawód i powołanie [w:] idem, Polityka jako zawód 

i powołanie, Warszawa 1998. 

 

Welsch W., Unserepostmoderne Moderne, Berlin 1993. 

 



180 
 

Wielgus S., Postmodernizm jako współczesne wyzwanie wobec podstaw kultury 

euroatlantyckiej i chrystianizmu [w:] Tertio millennioadveniente, red. G. Witaszek, 

Lublin 2000, s. 339-354. 

 

Wojciechowski M., Etyka biblijna, „Chrześcijanin w Świecie” 1989, nr 4, s. 1-13. 

 

Wojnar I., Estetyka i wychowanie, Warszawa 1964. 

 

Wojnar I., Estetyczna samowiedza człowieka, Warszawa 1982. 

 

Wojnar I., Perspektywy wychowawcze sztuki, „Człowiek w kulturze” 1994, n. 3, 

s. 229-237. 

 

Wojtyła K., Osoba i czyn, Kraków 1969. 

 

Wojtyła K., O metafizycznej i fenomenologicznej podstawie normy moralnej (w 

oparciu o koncepcje św. Tomasza z Akwinu oraz Maxa Schelera), „Roczniki 

Teologiczno-Kanoniczne” 1959, nr 6, z. 1-2, s. 122. 

 

 Wprowadzenie do filozofii, Krąpiec M., Lublin 2003. 

 

Zabłocki J., Kościół i świat współczesny. Wprowadzenie do soborowej konstytucji 

pastoralnej „Gaudium et spes”, Warszawa 1986, s. 237-268. 

 

Zanussi K., Słowo wstępne [w:] Światowa encyklopedia filmu religijnego, 

red. M. Lis, A. Garbicz, Kraków 2007, s. 5. 

 

Zieliński W., Status etyki w kulturze ponowoczesnej, Toruń 2001. 

 

Zizek S., Lacrimae rerum, Kieślowski, Hitchcock, Tarkowski, Lynch, Warszawa 

2011. 

 

Życiński J., Bóg postmodernistów, Lublin 2001. 

 

Żyłko B., Semiotyka kultury, Gdańsk 2009.  


